المملكة العربية السعودية وزارة التعليم العالى جامعة أم الفرى كلية الدّعوة وأصول الدّين قسم الكتاب والسنة

منهج النّبي عِن في الدعوة من القرآن الكريم والسنة المطهّرة

رسالة مقدّمة لنيل درجة (( الماجستير ))

إعداد الطالب

حاسن بن علي صوّان الغامدي

إشراف فضيلة الشَّيخ الدكتور

سليمان الصادق البيرة

المجلد الأوَّل

- 1 £ 1 9

#### بسم الله الرحمن الرحيم

ونرامرة التعليم العالي جامعة أم القرى كلية الدّعوة وأصول الدّين

نموذج رقم (۸)

## إبجازة أطروعة علمية في صيغتما النمائية بجازة أجروعة علمية في المروعة المراء التمديلات

الاسم (رباعي) ؛ حاسن علي صوّان الغامدي / كليّة الدّعوة وأصول الدّين ، قسم ؛ الكتاب والسُّنَة . الأطروحة مقدّمة لنيل درجة ؛ الماجستير . في تخصص ؛ القرآن والسنّة . عنوان الأطروحة ، منهج النّبي في الدّعوة من القرآن الكريم والسنّة المطهّرة .

الحمد الله مرب العالمين ، والصّلاة والسّلام على أشرف الأنبياء والمرسلين ، وعلى آله وصحبه أجمعين وبعد : . فبناء على توصية اللجنة المكوّنة لمناقشة الأطروحة المذكورة أعلاه ـ والتي تمت مناقشتها بتاريخ : / / / ١٤٢٣ هـ بقبولها بعد إجراء التعديلات المطلوبة ، وحيث قد تمّ عمل اللازم ، فإنّ اللجنة توصي بإجازتها في صيغتها النهائية المرفقة للدرجة العلمية المذكورة أعلاه ... والله الموفّق . . . .

أعضاء اللجناة المناقش الدّاخليّ المناقش الدّاخليّ المناقش الدّاخليّ المناقش الدّاخليّ الاسم: د/سليمان الصّادق البيرة الاسم: د/محمّد عبد العزيز الاسم: د/أحمد عطا الله الداود التوقيع: التوقيع: التوقيع:

ىعتمد

رئيس قسم الكتاب والسنّة الاسم : د/ مطر أحمد

الزّهراني



#### لمغص الرسالة

عنوان الرسالة: (( منهج النَّبيِّ ﷺ في الدّعوة من القرآن والسنّة )) .

موقع البحث من مقاصد التصنيف: (( جمع متناثر ، وتصنيفه ، وتبوبيه ، وتنظيمه بطريقة معاصرة )) .

هدف البحث : جمع منهج النَّبيّ هي في الدّعوة من الكتاب والسنّة على سبيل الشّمول ؛ لتسهيل مهمّة الدّعاة والمربّين .

مضمون دعوته ﷺ: دعوة النّاس كافّة إلى التّوحيد وإفراد الله بالعبادة ، والخلوص له من الشّرك ، وتعليمهم الصّلاة وسائر شرائع الدّين ، وتقديم الأهمّ ، والتدرّج فيه ، والترقي بهم في مراتب الدّين ، وتربية المجتمع وإقامة شرائع الدّين وشعائره لإخراج أمّة الوسط والشّهادة ، والرّيادة والقيادة لدعوة الأمم الأخرى إلى الهدى وإخراجها من الظّلمات إلى النّور .

أسلوبه وسبيله: الدّعوة إلى الله على بصيرة هو ومن اتّبعه بالحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن

#### وسائل دعوته ﷺ:

تلاوة القرآن الكريم: وهي أولى مهمّاته ، ولها أبلغ الأثر وأعمقه في النّفوس.

التركية: وهي التربية في أسمى صورها ؛ وهي فرض عين على كلّ أحد ، بخلاف التعليم سوى الواجب منه ، ولها أساليبها ووسائلها وتطبيقاتها ، وهدفها الأسمى الأوّل تحقيق التّوحيد والترقي بالمسلم إلى مرتبة الإيمان والإحسان ، وتنصب على تربية إرادة القلب . والهدف الآخر ؛ تربية المجتمع وتكوين أمّة الإسلام

تعليم الكتاب والحكمة: كان تعليمه هي فرديًّا وجماعيًّا ، ومتدرّجًا ، في المسجد والبيت والطريق وغيره ، وكان يقرنه بالتربية ، ويهتم فقط بالعلم النّافع ؛ الذي يثمر العمل .

الجهاد: مقصوده الرّحمة وإنقاذهم من العذاب ، ودعوتهم إلى الإسلام ، فإن أبوا فالجزية ، فإن أبوا قاتلهم ، وليس القتل مقصودًا في ذاته ، بل ينهاهم عن الغدر والغلول والتّمثيل وقتل النّساء والصّبيان والشّيوخ .

منهجه مع الكقار والمشركين عامّة: دعوتهم إلى التوحيد وإبلاغهم ما جاء به وجهادهم به ، والصّبر على أذاهم ، وسماع عروضهم ، ومجادلتهم ، والاستشهاد بما يقرونه على ما ينكرونه ، ودعوتهم إلى التفكر والاعتبار وتألفهم بالعطايا ، وغشيان أسواقهم ونواديهم ومجتمعاتهم ، وإرسال الرُسل لدعوتهم ، واستقبال وفودهم لتعليمهم وتفقيههم في الدّين لينذروا أهلهم إذا رجعوا إليهم .

منهجه مع أهل الكتاب : دعوتهم بالحكمة وعدم مجادلتهم إلا بالتي هي أحسن إلا الذين ظلموا منهم ، وتبشير هم بالأجر مرتين إن هم استجابوا . وإجابتهم على أسئلتهم التعجيزية ، وتوضيح بطلان عقيدتهم ، ودعوتهم إلى المباهلة حال الرّفض .

منهجه مع المنافقين: قبول علانيتهم وإيكال سرائرهم إلى الله ، ووعظهم ، والصّبر على أذاهم ، وكشف خططهم ومؤامراتهم ، وإبطالها قبل وقوعها ، والتّعامل معها بحكمة إذا وقعت ، والتأكّد من فاعلها ، وتجاوزها ، وإشغال أصحابه بما ينفعهم وإزالة ما علق بقلوبهم من فتن .

#### نتائج البحث :

- النّبيّ هي في الدّعوة هو بعض منهجه الشّامل الوارد في قوله تعالى : { لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةُ وَمِنْهَاجًا } [ المائدة : ٨٤] ، وهو منهج توقيفي والخروج عنه خروج عن سبيل المؤمنين .
- المقصود الأعظم من دعوته وتربيته وتعليمه وجهاده الله تحقيق التوحيد ودعوة الناس كافة إليه ، وقد قضى النبي النبي النبي النبي الله عياته في ذلك .
- " ـ التركية فرض عين على كلّ أحد ، بخلاف التعليم ، فهو من فروض الكفايات سوى الواجبات منه ، والتربية والتعليم متلازمان في منهج النّبيّ ، والفصل بينهما من أكبر عيوب التعليم في هذا العصر وقد كان أصحابه الله لا يتجاوزون عشر آيات حتّى يعلموا ما فيها ويعملوا بها و
- عدار تربية النّبي ه ترتكز على إصلاح القلوب وتربية إرادتها ، فصلاح القلوب وأعمالها سبب في صلاح الأجساد وأعمالها

- ـ لتربية النّبيّ هي هدفان : الأوّل إصلاح الفرد وتحقيق توحيده ، والتدرّج به إلى مرتبة الإحسان ، والثاني التربية الجماعيّة للأمّة لإخراج أمّة الوسط والشّهادة ، لتكون شاهدة على الأمم الأخرى وداعية لها إلى الهدى لتخرجها إلى سعادة الدُّنيا والآخرة .
- ٦ من أصول دعوته ﷺ التحبيب في الله ورسوله ودينه والمؤمنين ودعوتهم إلى الألفة والاجتماع وترك الفرقة والاختلاف.
- ٧ كان أحرص الخلق على هدايتهم رحمة بهم وشفقة عليهم تطبيقًا لقوله تعالى : { وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَة لِلْعَالْمِينَ } [الأنبياء: ١٠٧] ، أمّا إقامة الحُجّة فهدفه الأخير . والله ولي التّوفيق .

عميد كلية أصول الدِّين د . عبد الله الدميجي المشرف على البحث

حاسن عليّ صوّان الغامدي د سليمان الصّادق البيرة

# بسم الله الرحمن الرحيم وبه نستعين

### شكر وتقدير

الحمد لله ربِّ العالمين ، والصلاة والسلام على رسوله الأمين ، وبعد :

فإنّي أشكر الله على أن وقّقني وأعانني على إتمام هذا البحث ، وأسأله تبارك وتعالى أن يجعله عملاً صالحًا متقبّلاً.

وأشكر صاحب الفضيلة الشَّيخ الدكتور: أبا عبداللطيف / سليمان الصادق البيرة: المشرف على هذا البحث ، على توجيهاته السديدة ، ونُصْحِه وبُعْد نظره ، وخُلقه الرفيع ، وصدقه وصبره .

فأسأل الله أن يحفظه بحفظه ، ويبارك له في عُمره وجهده ، وأن ينفع بعلمه ، ويُصلِّح له في عَقِبه .

إنّه وليّ ذلك والقادر عليه ، وصلّى الله وسلم وبارك على نبيّنا محمّد ، وعلى آله وصحبه وأتباعه ومن سار على نهجه إلى يوم الدين .

# منهج النَّبي عِنَّ في الدعوة من القرآن الكريم والسنّة المطهّرة

#### المقدّمة:

الحمد لله القائل: { هُوَ الَّذِي أُرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلُو ْ كَرِهَ الْمُشْرِكُونَ } (١).

والقائل: { وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ إِلَيْ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ (٢).

والصلاة والسلام على عبده ورسوله ؛ وخليله ، وخيرته من خلقه ؛ وأمينه على وحيه ؛ محمّد المصطفى والنبيّ المجتبى ؛ «أمّا بَعْدُ : قَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللهِ ، وَخَيْرُ الْهُدَى هُدَى مُحَمّد ، وَشَرُ الْأُمُور مُحْدَتَاتُهَا ، وَكُلُّ بِدْعَةٍ ضَلالة » (۱) ، ختم بمحمد أنبيائه ، فبلغ الرسالة ، وأدى الأمانة ، ونصح الأمّة ، وكشف الله به الغمّة ، وجاهد في الله حقّ جهاده ، فجزاه الله خير ما يجزي نبيًا عن أمّته .

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية ( ٣٣ ).

<sup>(</sup>٢) يوسف: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم : ( ٧ ) كتاب الجمعة ( ١٣ ) باب تخفيف الصلاة والخطبة : ٥٩٢/١ ، طرف من الحديث رقم ٨٦٧ .

المقدّمة المقدّمة

وجعل له حواريين وأصحاب ، هم خير خلقه بعد أنبيائه ، اختار هم لصنعبة نبيه ، ونصرته ، وحمل هذا الدين وتبليغه .

وختم رسالاته بهذه الرسالة العظيمة ، وأكمل بها الدين ، فقال : { الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الْإِسْلامَ دِينًا } (١) ، وختم الأمم بهذه الأمّة ؛ فهي آخر أمّة ، وأوّل أمّة ، وخير أمّة ، وقال : { كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنّاسِ وَأُوّل أُمّة أُخْرونَ بِاللّهِ } (٢) . تأمُرُونَ بِاللّهِ } (٢) . وجعلها أمّة العدل والشهادة على الأمم ، فقال : { وكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمّة وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ ويَكُونَ الرّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا } (٢) . شَهيدًا } (٢) .

أمّة واحدة على مِلْة واحدة ؛ مِلْة أبيها إبراهيم ؛ الحنيفية السّمحة ، مِلْة التوحيد . وشريعة واحدة ، ومنهج واحد ، هو منهاج النبوّة . ربّاها به على التوحيد ، وجمعها به على السنّة ، ووحدها على شرعته . فأصبحوا إخوانًا متحابّين ، متافين ، وثلة متراحمين متناصرين ، مؤتمرين بالمعروف ، متناهين عن المنكر . كما قال الله تعالى : { وَالْمُؤْمِنُونَ عَن وَالْمُؤْمِنُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُنْكَر وَيُونِونَ الرّكاة وَيُؤثونَ الزّكاة وَيُطِيعُونَ اللّه وَرَسُولَهُ المُنْكَر وَيُقِيمُونَ الطّه وَرَسُولَهُ وَيُؤثونَ الزّكاة ويُطِيعُونَ اللّه وَرَسُولَهُ المُنْكَر وَيُقِيمُونَ الطّه وَرَسُولَهُ وَيُؤثونَ الزّكاة ويُطِيعُونَ اللّه وَرَسُولَهُ

<sup>(</sup>١) المائدة: الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) أل عمران: الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٣) البقرة: الآية ( ١٤٣ ) .

المقدّوة

أُولَئِكَ سَيَرْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ } (١).

وقال : { إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ ۗ الصَّلاةَ وَيُؤثُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ = ٥٥ وَمَنْ يَتَوَلَّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا فَإِنَّ حِزْبَ اللَّهِ هُمُ الْغَالِبُونَ } (١) . وقال : { إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً } (٣) . لذا فإنَّ أساس الارتباط والاجتماع بينهم هو الإيمان وكلمة التوحيد (( لا إله إلا الله )) ، والقيام بحقوق هذا الارتباط ، من الولاء والنُّصرة ، والودِّ والإخاء هو ثمرة هذا الإيمان . ومن الإيمان ؟ الحبُّ في الله ، والبغضُ في الله . قال ﷺ : «أوثق عرى الإيمان : ... والحبّ في الله ، والبغض في الله )) (٤) . وكلُّ ذلك نابعٌ من حُبِّ الله والخضوع والعبودية له وهذه الحقوق تترتب على المؤمن تجاه إخوانه منذ إسلامه ، وهي من معاني لزوم الجماعة ، التي وصفها الرسول ﷺ بالجسد الواحد ، وبالرجل الواحد ، كما في حديث النعمان بن بشير را قال : قال رسول الله على : « مَثَلُ المُؤْمِنِينَ فِي تَوَادِّهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهمْ ، مَثَلُ الْجَسَدِ . إِذَا الثُّنَّكِي مِنْهُ عُضْوُّ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالسَّهَرِ وَالْحُمَّى » ، وفي رواية : « الْمُؤْمِنُونَ كَرَجُلٍ وَاحِدٍ . إِن الثُّنَّكَى رَأْسُهُ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ بِالْحُمَّى وَالسَّهَرِ )) • وفي رواية: ( المُسْلِمُونَ كَرَجُلِ وَاحِدٍ . إِن اشْتَكَى عَيْنُهُ اشْتَكَى كُلُّهُ ،

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية ( ٧١ ).

<sup>(</sup>٢) المائدة : الآيتان (٥٥،٥٥).

<sup>(</sup>٣) الحجرات: الآية (١٠).

<sup>(</sup>٤) سيأتي تخريجه إن شاء الله ، في التربيّة والتزكية ص (٣٦١).

المقدّوة

وَإِن اشْتَكَى رَأْسُهُ اشْتَكَى كُلُهُ )) (١).

وقوله ﷺ: (( الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا )) (٢).

وكلّ ذلك من حقوق الإيمان . والقيام بحقوق الأخوّة الإيمانية ، من التراحم والتعاطف والتلاطف والتعاضد والتناصر في الحق من الإيمان . وهم متساوون كأسنان المشط متكافئون في الحقوق والواجبات .

كما في حديث عبدالله بن عَمْرو قال : قال رسول الله ه : ( الْمُسْلِمُونَ تَتَكَافًا دِمَاؤُهُم : يَسْعَى بذِمَّتِهمْ أَدْنَاهُمْ ، وَيُجِيرُ عَلَيْهِمْ أَقْصَاهُمْ ، وَيُجِيرُ عَلَيْهِمْ أَقْصَاهُمْ ، وَهُمْ يَدُ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ ، يَرُدُ مُشْدُهُمْ عَلَى مُضْعِفِهمْ ، وَمُتَسَرِّيهمْ عَلَى وَهُمْ يَدُ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ ، يَرُدُ مُشْدُهُمْ عَلَى مُضْعِفِهمْ ، وَمُتَسَرِّيهمْ عَلَى قَاعِدِهِمْ ... ) (٣) .

والتفاضل بينهم والمعيار الوحيد هو التقوى كما قال تعالى: { إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَثْقَاكُمْ } (أ). لا فضل لأحد على أحدٍ إلاَّ بالتقوى . منتهى العدالة والمساواة . كان من ثمارها خير أمّة أخرجت للنّاس . أمّة متر ابطة كالبنيان المرصوص

<sup>(</sup>۱) مسلم ( 20 ) البرِّ والصِّلة ( ۱۷ ) تراحم المؤمنين وتعاطفهم وتعاضدهم : ۱۹۹۹/٤ ، رقم۲۵۸۲ . والروايتان بعده في الموضع نفسه .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: الموضع نفسه، رقم الحديث ٢٥٨٥.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود : كتابُ الجهاد : ( ١٥٩ ) باب في السّريّة : رقم الحديث ٢٧٥١ .

وصحّمه الألباني في صحيح سنن أبي داود : ٢/٥٢٥ ، رقم ٢٣٩٠ .

<sup>(</sup>٤) الحجرات: الآية (١٣).

المقدّمة

يشدُّ بعضه بعضًا ، يرحم كبيرُها صغيرها ، وقويُّها ضعيفها ، وغنيُّها فقيرها .

أمّة مرحومة موحدة مجتمعة على السُّنّة ، متعاونة على البرِّ والتقوى .

ذات هدف ورسالة إلى النّاس كآفّة ؛ البشريّة جمعاء ، كما خاطب الله قدوتها وقائدها في بقوله : { قُلْ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا ...} (١) . وقوله : { وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا كَافَّةُ لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ } (٢) .

وقال ﷺ: « ... وكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قُوْمِهِ خَاصَةً ، وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ كَاقَةً ... » (٣) .

وقوله ﴿ الْأَرْضُ بَيْتُ مَدَرٍ وَلَا وَبَرٍ إِلاّ أَدْخَلَهُ اللَّهُ كَلِمَةَ الْإِسْلامِ بِعِزِ عَزِيزٍ أَوْ دُلِّ ذَلِيلٍ ، إِمَّا يُعِزُ هُمُ اللَّهُ ﴿ فَيَجْعَلُهُمْ مِنْ اللَّهُ كَلِمَةَ الْإِسْلامِ بِعِزِ عَزِيزٍ أَوْ دُلِّ ذَلِيلٍ ، إِمَّا يُعِزُ هُمُ اللَّهُ ﴿ فَيَجْعَلُهُمْ مِنْ اللَّهُ كَلِمَةَ الْإِسْلامِ بِعِزِ عَزِيزٍ أَوْ دُلِ ذَلِيلٍ ، إِمَّا يُعِزُ هُمُ اللَّهُ عَلَهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِيلِلْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالَةُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّاللَّهُ الللَّهُ الللللَّا الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الل

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآية (١٥٨).

<sup>(</sup>٢) سبأ: الآية ( ٢٨ ).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : (١١) المساجد ٢٣، وقول النّبي ﷺ : جُعِلت لي الأرض مسجدًا وطهورًا : ١٦٨/١، رقم٤٢٧ .

<sup>(</sup>٤) مسند الإمام أحمد: ٢١٦/٩ ، رقم ٢٣٨٧ ، طبعة دار الفكر .
وصحّح إسناده الألباني : وقال : (( رواه جماعة آخرون ، وهذا
الحديث من المبشرات بأن المستقبل للإسلام ، وقد جمعت ما في معناه
ونشرتها في مجلة التمدّن الإسلامي العدد الأوَّل من هذه السنة (
١٣٧٩ هـ ) تحت عنوان ( المستقبل للإسلام) ، فليُراجع فإنَّه مهم ))

المقدَّمة المقدَّمة المقدِّمة المقدِّمة المقدِّمة المقدِّمة المقدِّمة المقدِّمة المقدِّمة المقدِّمة المقدِّمة ا

إلى الدعوة إلى الله عَظِل .

وعن أبي هُرَيْرة عن رسول الله ه ؛ أنّه قال : « وَالّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ ! لا يَسْمَعُ بِي أَحَدُ مِنْ هَذِهِ الأُمَّةِ : يَهُودِيُّ ، وَلا نَصْرَانِيُّ ، ثُمَّ يَمُوتُ وَلَمْ يُؤْمِنْ بِالّذِي أُرْسِلْتُ بِهِ ، إلاّ كَانَ مِنْ أَصْحَابِ الدَّارِ » (١) .

وعن ثوبان و عن ثوبان الله و قال : قال رسول الله و الله و

ولقد بذل رسول الله في وأصحابه ـ رضي الله عنهم ـ الوسع في دعوة النّاس في مشارق الأرض ومغاربها ، فجهّز الجيوش ، وبعث البعوث ، وأرسل الرُّسُل والرسائل إلى ملوك أهل الأرض لدعوتهم لهذا الدين .

وقد قبض ، وأمر المسلمين واحد ، وجماعتهم واحدة ، وطريقتهم واحدة . كما قال الخطيب البغدادي ـ رحمه الله . : « كان المسلمون عند وفاة رسول الله على منهاج واحد في أصول الدين وفروعه ؛ غير من أظهر وفاقًا وأضمر

=

انظر: المشكاة: ٢٠/١.

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۱ ـ كتاب الإيمان: ( ۷۰ ) وجوب الإيمان برسالة نبينا إلى جميع النّاس: ١٥٢٥ ، رقم١٥٣٠.

<sup>(</sup>٢) مسلم : ( ٥٥ ) الفتن وأشراط الساعة : ( ٥ ) باب هلاك هذه الأمّة بعضها ببعض : ٢٨١٥/٤ ، رقم ٢٨٨٩ .

المقدّمة المقدّمة

نفاقًا )) (۱)

ولم يزل الأمر كذلك في عهد الفاروق حتّى استُشْهد في عام ( ٢٣ هـ ) ، وفي عهد ذي النُورين حتّى استُشْهد في في عام ( ٣٥ هـ ) ، وكذا في عهد علي في ، إلا أن الفتنة قد استشرت في الأمّة ، فكانت فرقتين ، خاصتا حروب الانقسام في صفيّن والجمل ، وجهد في في رأب الصدع وإعادة الأمّة إلى وحدتها ؛ ولكن ما لبث أن استشهد في وإعادة الأمّة إلى وحدتها ؛ ولكن ما لبث أن استشهد في على رأس ( ٤٠ ) سنة . متمّمًا عصر الخلافة الراشدة ، فبويع معاوية في بعد نزول الحسن بن علي في عن الخلافة فيويع معاوية في بعد نزول الحسن بن علي في عن الخلافة أخبر بذلك الصادق المصدوق في ، فقال : «تكونُ النُبُوَّةُ فِيكُمْ مَا أخبر بذلك الصادق المصدوق في ، فقال : «تكونُ النُبُوَّةُ فِيكُمْ مَا مِنْهَ اللهُ أَنْ يَرْفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرُفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَرُفَعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ ، ثُمَّ يَرُفُعُهَا إِذَا شَاءَ الله أَنْ يَكُونَ ، ثُمَّ يَرُفُعُهَا إِذَا شَاءَ الله أَنْ يَكُونَ ، ثُمَّ يَرُفُعُهَا إِذَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ ، ثُمَّ يَرُفُعُهَا إِذَا شَاءَ أَنْ يَرُونَ ، ثُمَّ يَرُفُعُهَا إِذَا سَاءَ أَنْ يَرُونَ ، ثُمَّ يَرُفُعُهَا إِذَا سَاءَ أَنْ يَرُونَ ، ثُمَّ يَكُونُ خِلَافَةً عَلَى عِرْفُهُ عَلَى عَلَى اللهُ أَنْ يَكُونَ اللهُ أَنْ يَكُونَ ، ثُمَّ يَرُونَ ، ثُمَّ يَرُونَ ، ثُمَّ يَرُونَ ، ثُمَّ يَرُونَ مَا شَاءَ اللهُ أَنْ يَكُونَ عَلَى عَلَى اللهُ أَنْ يَكُونَ اللهُ أَنْ يَكُونَ اللهُ أَنْ يَكُونَ اللهُ أَنْ ي

ولم تزل الأمّة تحت لواءٍ واحدٍ تدين لولاية عامّةٍ واحدة دهورًا طويلة ؛ مجموعٌ شملُها ، موحّدٌ أمرها ؛ ذاتُ شوكة

<sup>(</sup>۱) الفرق بين الفرق ، للخطيب البغدادي ، ص١٢ .

<sup>(</sup>٢) المسند للإمام أحمد : ٢٧٣/٤ .

وصحّمه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٨/١، رقم٥.

المقدّمة المقدّمة

ومنعة وكلمة لكن نوابت الشر قد نبتت ، والأهواء قد كثرت ، والفرق قد از دادت ، والفتنة قد استشرت ، ونارها قد استعرت ، فحدث التفكك والتقتت ، ووقع الانقسام والافتراق .

وكانت الفرق ذات مشارب شتى عقدية ومذهبية ومنهجية.

قال الإمام الشاطبيّ ـ رحمه الله ـ : ( ثُمَّ استمرّ مزيدُ الإسلام ، واستقام طريقه على مدّةِ حياة النّبي على ومن بعد موته ، وأكثرُ قرن الصّحابة ، إلى أن نبغت فيهم نوابغ الخروج عن السُّنَة ، وأصغوا إلى البدَع المضلِلة ، وهذا كُله في آخر عهد الصّحابة .

ثُمَّ لم تزل الفِرَق تكثُّر حسبما وعد به الصادق المصدوق في قوله: (( افْتَرَقَتِ الْيَهُودُ عَلَى إحْدَى أَوْ ثِنْتَيْن وَسَبْعِينَ فِرْقَهُ ، وَتَقْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى وَتَقَرَّقَتِ النَّصَارَى عَلَى إحْدَى أَوْ ثِنْتَيْن وَسَبْعِينَ فِرْقَهُ ، وَتَقْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى وَتَقَرَّقُتُ النَّصَارَى عَلَى إحْدَى أَوْ ثِنْتَيْن وَسَبْعِينَ فِرْقَهُ ، وَتَقْتَرِقُ أُمَّتِي عَلَى تَلاثٍ وَسَبْعِينَ فِرْقَهُ » (() . وفي الحديث الآخر : (( لتَتَبَعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ شَيْرًا بشِيْرٍ وَنِرَاعًا بِذِرَاعٍ ، حَتَى لَوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبً لا تَبَعْتُمُو هُمْ

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود (١) كتاب السنة (١) باب شرح السنة ، رقم٩٦٥١

وصحّحه الألباني . انظر : صحيح سنن أبي داود : ٨٦٩/٣ ، رقم ٣٨٤٢ ، بلفظ مقارب ، وكذا في صحيح سنن ابن ماجه ، برقم ٣٢٢٥ بلفظ « تفرّقت اليهود على إحدى وسبعين فرقة ، وتفترق أمّتي على ثلاث وسبعين فرقة » .

. قُلْنَا: يَا رَسُولَ اللهِ! آلْيَهُودَ وَالنَّصَارَى ؟ قَالَ: فَمَنْ ؟ » (١) .

وهذا أعمّ من الأوّل ؛ فإنّ الأوّل عند كثير من أهل العلم خاصٌ بأهل الأهواء ، وهذا التّاني : عامٌ في المخالفات ، ويدلُّ على ذلك من الحديث قوله ﷺ : «حَتَّى لوْ دَخَلُوا جُحْرَ ضَبِّ لاتَّبَعْتُمُوهُمْ».

وكلُّ صاحب مخالفة ؛ فمن شأنه أن يدعو غيره إليها ، ويحِض سواه عليها ، إذ التأسِّي في الأفعال والمذاهب موضوعٌ طلبُه في الجبلَّة ، وبسببه تقع من المخالف المخالفة ، وتحصل من الموافق المؤالفة ، ومنه تنشأ العداوة والبغضاء للمختلفين.

كان الإسلام في أوّله وحِدَّته مقاومًا ـ بل ظاهرًا ـ وأهله غالبون ، وسوادهم أعظم الأسودة ، فخلا من وصف الغُرْبة بكثرة الأهل والأولياء الناصرين ، فلم يكن لغيرهم ـ ممّن لم يسلك سبيلهم ، أو سلكه ولكنّه ابتدع فيه ـ صولة يعظم موقعها ، ولا قوّة يضعف دونها حزب الله المفلحون ، فصار على استقامة ، وجرى على اجتماع واتساق ، فالشادُ مقهورٌ مضطهد .

إلى أن أخذ اجتماعه في الافتراق الموعود ، وقوته إلى الضعف المنتظر ، والشّاذ عنه تقوى صولته ويكثر سواده ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ( ۲۶ ) الأنبياء ( ۵۱ ) ما ذُكر عن بني إسرائيل : ( ۱۲ ) الأنبياء ( ۲۰ ) ما ذُكر عن بني إسرائيل : ( ۲۲ ) الفظ مقارب .

واقتضى سرُّ التأسي المطالبة بالموافقة ، ولا شكّ أن الغالب أغلب ، فتكالبت على سوادِ السُّنَّة البدغ والأهواء ، فتفرّق أكثر هم شيعًا .

وهذه سنّة الله في الخلق ؛ أن أهل الحقّ في جنب أهل الباطل قليل ، لقوله تعالى : { وَمَا أَكْثَرُ النَّاسَ وَلَوْ حَرَصْتَ الباطل قليل ، لقوله تعالى : { وَمَا أَكْثَرُ النَّاسَ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُوْمِنِينَ } (١) . ولينجز الله ما وعد به نبيّه هي من عَوْدِ وصف الغربة إليه ؛ فإنَّ الغربة لا تكون إلاَّ مع فقد الأهل أو قلتهم ، وذلك حين يصير المعروف منكرًا ، والمنكر معروفًا ، وتصيرُ السُّنَّة بدعة ، والبدعة سنّة .

فيُقام على أهل السُّنَة بالتثريب والتعنيف كما كان أوّلاً يُقام على أهل البدعة ؛ طمعًا من المبتدع أن تجتمع كلمة الضَّلال ، ويأبى الله أن تجتمع حتَّى تقوم الساعة ، فلا تجتمع الفرق كلُها ـ على كثرتها ـ على مخالفة السنّة عادة وسمعًا ؛ بل لا بُدَّ أن تثبُت جماعة أهل السنّة حتَّى يأتي أمر الله ؛ غير أنَّهم لكثرة ما ثناوشهم الفرق الضالة وتناصبهم العداوة والبغضاء » استدعاءً إلى موافقتهم ـ لا يزالون في جهادٍ ونزاع ، ومدافعة وقراع ، آناء الليل والنهار ، وبذلك يضاعف الله لهم الأجر الجزيل ، ويثيبهم الثواب العظيم .

فقد تلخَّص ممّا تقدَّم أن مطالبة المخالف بالموافقة جارٍ مع الأزمان ، لا يختص بزمانٍ دون زمان ، فمن وافق ؛

<sup>(</sup>١) يوسف: الآية ( ١٣٠ ).

المقدّمة ٢٢

فهو عند المطالِب المصيب على أي حالٍ كان ، ومن خالف ؛ فهو المحمود خالف ؛ فهو المخطئ المصاب . ومن وافق فهو المحمود السعيد ؛ ومن خالف فهو المذموم المطرود . ومن وافق فقد سلك سبيل الهداية ، ومن خالف فقد تاه في طُرُق الضلالة والغواية » (۱) .

أمّا جماعة أهل السُّنَّة فهم ثلَّة من المؤمنين ، مستمسكين بالسنّة ، مجتمعين عليها في وسط أهل البدَع والتفرُّق .

وقد أخبر عنها الصادق المصدوق ـ صلى الله عليه وسلم ـ في أحاديث كثيرة مستفيضة :

فعن ثوبان ﴿ أَن رسول الله ﴿ قَالَ : ﴿ لَا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ مَنْصُورِينَ ، لَا يَضُرُّ هُمْ مَنْ خَالْفَهُمْ حَتَّى يَأْتِيَ أَمْرُ اللَّهِ ﴿ يَكُلُّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وعن معاوية في قال : سمعت النّبي قول : « لا يَزَالُ مِنْ أُمّتِي أُمَّةٌ قَائِمَةٌ بأمر اللّهِ ، لا يَضُرُّهُمْ مَنْ خَذَلَهُمْ وَلا مَنْ خَالْفَهُمْ ، حَتَى يَأْتِيَهُمْ أَمْرُ اللّهِ وَهُمْ عَلَى ذَلِكَ » (٣) .

<sup>(</sup>۱) الاعتصام ، للشاطبي : ۲۸/۱ ـ ۳۱ ، مختصرًا .

 <sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه: باب اتباع سنة رسول الله ، رقم ۱۰.
 وصحّحه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه: ۷/۱ ، رقم ۱۰.
 وهو في مسلم برقم ۱۹۲۰ مع اختلاف في اللفظ دون كلمة (منصورين).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: ٦٥ - المناقب ، ٢٤ - سؤال المشركين أن يريهم النّبي الله فأراهم انشقاق القمر: ١٣٣١/٣ ، رقم ٣٤٤٢ .

المقدّمة المقدّمة

قال الإمام البخاريّ ـ بعد تبويبه على هذا الحديث ـ : وهم أهل العلم .

( وقال أحمد بن حنبل : إن لم يكونوا أهل الحديث فلا أدري من هم ؟ . قال القاضي عياض : إنّما أراد أحمد أهل السنّة والجماعة ومن يعتقد مذاهب أهل الحديث . قال الإمام النووى : يحتمل أن هذه الطائفة مفرّقة بين أنواع المؤمنين .

<sup>(</sup>١) مسلم: ٣٣ ـ الإمارة ، ٥٣ ـ لا تزال طائفة : ١٩٢٣/٣ ، رقم ١٩٢٠

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه . رقم ١٩٢١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه . رقم ١٩٢٣ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، الموضع نفسه . رقم ١٩٢٤ .

<sup>(°)</sup> البخاريّ: ٩٩ ـ الاعتصام بالكتاب والسنّة ، ١٠ ـ باب قول النّبي هي « ( لا تزال طائفة من أمتي ظاهرين على الحقّ » و هم أهل العلم : ٢٦٦٧/٦ ، رقم ٢٨٨٢ .

فمنهم شجعان مقاتلون ، ومنهم فقهاء ، ومنهم محدِّثون ، ومنهم زُهاد وآمرون بالمعروف ، وناهون عن المنكر ، ومنهم أهل أنواع أخرى من الخير . ولا يلزم أن يكونوا مجتمعين ، بل قد يكونوا متفرّقين في أقطار الأرض )) (۱) .

وقد ثبت من مجموع هذه الأحاديث وغيرها ، أن أمر هذه الأمّة لن يزال مستقيمًا حتّى تقوم الساعة أو يأتي أمر الله ، إذ إن أمّة منها لم تزل قائمة بأمر الله ظاهرين على الحقّ ، يقاتلون عليه ، قاهرين عدوّهم ، ظاهرين على من ناوأهم ، لا يضرّهم من خذلهم ولا من خالفهم .

هذه الثّلة الظاهرة على النّاس ؛ هي الفِرْقةُ الناجية ، والطائفة المنصورة ، وهي من كانت على ما كان عليه النّبي في وأصحابه ، لم تنقطع لحظة واحدة عن الجماعة الأولى في الصدر الأولى إنّما هي امتدادٌ لها ، لم يفصلها عنها فاصل ، ولم يحل دونها حائل .

فهي طائفة ممتدَّة ، ضاربة أطنابها في أعماق التاريخ ، وليست فرقة أو جماعة حادثة ، إنَّما هي امتدادُ للثُلَة الأولى ، وحلقة من حلقاتها المتَصلِلة التي لم تتقطع ولن تتقطع حتَّى يأتي أمر الله ، عقيدتها عقيدتها ، ومنهجها منهجها .

ظاهرة للنّاس عيانًا ، كيما يتأسُّوا بها ، شاهدة على من سواها من أهل البدع والاختلاف ، فالصراع بينهم قائم ،

<sup>(</sup>۱) عن حاشية مسلم: ١٥٢٣/٣.

المقدّمة

والاختلاف دائم. وقد نهاها الله على عن التفرُق والاختلاف والمنتازع فيما بينها ، فقال : { وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلا وَالنّتازع فيما بينها ، فقال : { وَاعْتَصِمُوا كَالّذِينَ تَقَرَّقُوا وَاخْتَلُفُوا مِنْ تَقَرَّقُوا ... } (1) . وقال : { وَلا تَكُونُوا كَالّذِينَ تَقَرَّقُوا وَاخْتَلُفُوا مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَهُمُ الْبَيّنَاتُ وَأُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ } (1) . وقال : { وَلا تَنَازَعُوا أَنْ أَقِيمُوا الدّينَ وَلا تَنَقَرَّقُوا فِيهِ } (1) . وقال : { وَلا تَنَازَعُوا فَيهِ } (1) . وقال : { وَلا تَنَازَعُوا فَيهُ أَنْ أَقِيمُوا الدّينَ وَلا تَنَازَعُوا ...

ولمّا كان التّفرُّق والاختلاف مكتوبًا كوئًا ، وأنّه واقع لا محالة ، وقد وقع بالفعل ، فقد أخبرنا الله بالمخرج منه ، فأمر بالرّد إليه وإلى رسوله في وإلى الاحتكام إلى الله في وإلى رسوله الله وأطيعُوا الله وأولي الأمر مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إلى الله والرّسُولَ وأولي الأمر مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إلى الله والرّسُولَ إنْ كُنْتُمْ تُوْمِئُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر دَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأُويلا } (أ) وقال : { وَمَا اخْتَلَقْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إلى الله } تأويلا } (أ) فقد أوجب الله على المسلمين أن إذا وقع الخلاف بينهم أن يجتهدوا في إدراك الحق والصواب ، برد مواضع النزاع يجتهدوا في إدراك الحق والصواب ، برد مواضع النزاع والاختلاف إلى الله ورسوله ، والرّد إلى الكتاب والسنة هو

<sup>(</sup>١) أل عمران: الآية (١٠٣).

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآية (١٠٥).

<sup>(</sup>٣) الشورى: الآية (١٣).

<sup>(</sup>٤) الأنفال: الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٥) النساء: الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٦) الشورى: الآية (١٠).

ردُّ إلى الله ورسوله والتعاون في ذلك واجب عليهم حتَّى يعرفوا الحق ويتفقوا عليه ، ويرتفع الخلاف بينهم .

ومن أعظم أسباب الفُرْقة والتنازع بين كثير من دُعاة الإسلام في زماننا ، اختلاف مناهجهم وتعدُّدِها ، واعتقادُ كلِّ أنَّه على الحقّ ، وقد امتدت هذه الفُرْقة إلى الأتباع ، وهم كُثرُ "

فلزم ردُّ ما اختُلف فيه إلى الله ورسوله امتثالاً لأمر الله على من أعظم الرَّد ؛ بيان منهاج النبوّة في الدعوة ؛ من الكتاب ؛ وصحيح السنّة والسيرة ، وما كان عليه النَّبي على وأصحابه.

وإثبات كليّاته وجزئياته وتأصيلها والتأليف بينها ، وإخراج ما ليس منه ، ليكون معيارًا يقاس عليه غيره . وهذا من أعظم الأسباب التي دعت لهذا البحث .

ومنها: رجاء أن يجمع الله عليه دعاة الحق ويؤلف بين قلوبهم كما ألف بين قلوب الصَّحابة رضوان الله عليهم.

ومنها: تيسير التأسي والاقتداء بمنهاج النبوّة ابتداءً ؛ لمن أراد سلامة المنهج ، وحفظ عمره وجهده من الضياع والتيه في تجارب البشر واجتهاداتهم ، وركوب السُّبُل الَّتي تفرَّق بهم عن سبيله ، وتنقطع بهم دونه .

ومنها: بيان منهج الإصلاح الذي يصلح به آخر هذه الأمّة كما صلح به أوّلها، وتزول به غربة الإسلام الثانية كما

المقدّوة ٧٧

زالت به الأولى ، إذ لا يمكن أن يتم ذلك إلا بترسم منهاج النبوة واقتفاء أثر الجماعة الأولى التي سارت عليه ، فزالت بها الغربة الأولى ، وقامت على يدها دولة الإسلام .

ومنها: أنّ الجهل بالمنهج النبوي أدّى إلى تعدُّد المناهج والاختلاف، فلزم البيان.

ومنها: إثبات وجوب لزوم المنهج النبوي ، وأنَّه لا يسع الخروج أو الحيدة عنه.

ولعل هذا البحث قد وضع لبنة في هذا السبيل ، وحسبي أني قد بلغت فيه الجهد ، ولسان حالي وقالي يقول ما قاله فقيه هذه الأمّة ؛ ابن أمِّ عبد في ، قال : (( فَإِنْ يَكُ صَوَابًا فَمِنَ اللهِ ، وَإِنْ يَكُ صَوَابًا فَمِنَ اللهِ ، وَإِنْ يَكُنْ خَطَأً فَمِنِّي وَمِنَ الشَّيْطَانِ ، وَاللهُ وَرَسُولُهُ بَرِيتًانِ ))

وأستغفر الله من الزلل والخطل ، وأعوذ به أن أقول عليه ما لا أعلم ؛ أو أن أقدّم بين يدي الله ورسوله .

ربّي اجعله عملاً صالحًا خالصًا متقبّلاً ، وانفعني به وإخواني المؤمنين يوم يقوم الأشهاد.

{ رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِي وَمَا نُعْلِنُ وَمَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : كتاب النكاح : ۲۲۰ ) ، بابٌ فيمن تزوّج ولم يُسمِّ صداقًا حتَّى مات ، رقم الحديث ٢١١٦ .

وصحّحه الألباني . انظر : صحيح سنن أبي داود : ٣٩٧/٢ ، رقم١٨٥٨ .

المقدّمة ١٨

فِي الأرْض وَلا فِي السَّمَاءِ } (١).

{ رَبَّنَا اغْفِرْ لْنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ وَلا تَجْعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلا لِلَّذِينَ ءَامَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ } (١).

{ رَبَّنَا اغْفِر ْ لِي وَلِوَ الَّذِيَّ وَلِلْمُؤ مِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ } (").

{ رَبَّنَا لَا تُؤَاخِدُنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلَا تَحْمِلُ عَلَيْنَا إِلَّ أَصْرًا كَمَا حَمَلْتَهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلَا تُحَمِّلْنَا مَا لَا طَاقَة لَنَا بِهِ وَاعْفُ عَنَّا وَاعْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلَانَا قَانْصُرُ نَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ } (1).

{ رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةٌ وَعِلْمًا فَاغْفِرْ لِلَّذِينَ تَابُوا وَاتَّبَعُوا سَبِيلَكَ وَقِهمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ = ٧ رَبَّنَا وَأَدْخِلْهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ الَّتِي وَعَدْتَهُمْ وَمَنْ صَلِّحَ مِنْ ءَابَائِهمْ وَأَزْوَاجِهمْ وَدُرِّيَّاتِهمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزيزُ الْحَكِيمُ = ٨ وقِهمُ السَّيِّئَاتِ وَمَنْ تَق السَيِّئَاتِ يَوْمَئِذٍ فَقَدْ رَحِمْتَهُ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ } (°).

**(♣)**(♣)

<sup>(</sup>١) إبراهيم: الآية (٣٨).

<sup>(</sup>٢) الحشر: الآية (١٠).

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآية (٢٨٦).

<sup>(</sup>٥) غافر: الآيات (٧-٩).

المقدّمة المقدّمة

لمّا كان الأمر متعلّقًا بالنبي في ومنهجه وطريقته ، فإنّ الخطأ فيه ليس كالخطأ في غيره ، والقول فيه بغير علم هو افتئات عليه . لذا فقد ارتبطت بالمصادر الأصلية : الكتاب وما صح من السنّيّة والسيّرة . وعقدت العزم مستعينًا بالله على قراءة ما استطعت منها وما سمح به الوقت ، قراءة متأنيّة أسجّلُ ما يتعلق بالموضوع ؛ إذ لم أكتف بتتبّعه من خلال الفهارس .

فبدأت بقراءة الجامع الصحيح للإمام البخاري حتى أتممته بفضل الله ، وثنيت بقراءة صحيح الإمام مسلم ، مثبتا ما زاد على البخاري . وهكذا قمت بقراءة سنن أبي داود . وسنن الترمذي ، وسنن النسائي ، وسنن ابن ماجه .

وبعد إتمام قراءة الكتب السنّة وتدوين النصوص المتعلّقة بالموضوع شرعت في قراءة ما تيسَّر من كتب السنّة مبتدئا بالسنّة لابن أبي عاصم ، ثمَّ كتاب السنّة لعبدالله بن أحمد بن حنبل ، وكتاب السنّة للالكائي ، وكتاب السنّة للبربهاري ، والرسالة في اعتقاد أهل السنّة وأصحاب الحديث والأئمة للإمام أبي إسماعيل الصابوني ، وتجريد التوحيد للمقريزي ، ثمَّ كتاب السيّرة النبوية لابن هشام .

وقد استغرق ذلك زمنًا ليس باليسير : ولم يغن عن مراجعة كثير من كتب السنّة ، كالمسند ، والموطأ ،

وصحيح ابن حِبَّان ، وكذا كثير من كتب التوحيد ، كالتوحيد لابن منده ، والتوحيد لابن خزيمة ، والأسماء والصفات للبيهقي .

وقد اطلعت على كتب كثيرة في العلم والسُّلُوك ، قرأت بعضها ، وقطعًا كبيرة من بعضها الآخر ، مثل : جامع بيان العلم وفضله لابن عبدالبر" ، والفقيه والمتفقه للخطيب ، والجامع لأخلاق الرَّاوي وآداب السامع للخطيب ، وتذكرة السامع والمتكلم لابن جماعة ، واقتضاء العلم العمل ، والعلم لأبي خيثمة ، والحث على طلب العلم لأبي هلال العسكري ، وتعليم المتعلم للزرنوجي .

واطلعت أيضًا على بعض الكتب التي تُعنى بالتزكية والسلوك مثل: إحياء علوم الدين ، ومختصر منهاج القاصدين ، ومدارج السالكين ، والآداب الشرعية لابن مفلح ، وبعض المجلدات من الفتاوى لشيخ الإسلام ، ورسائل في التزكية كرسالة شيخ الإسلام ، وابن القيّم ، وأدب الدنيا والدين للماوردي ، والأمد الأقصى للقاضى الدبوسى .

وقرأت قطعًا من كتاب الشفا بتعريف حقوق المصطفى المقاضي عياض ، وكذا الموافقات للشاطبي ، وزاد المعاد لابن القيّم ، وجامع الرسائل ، والإيمان ، والعبودية ، واقتضاء الصراط المستقيم لشيخ الإسلام ، والفوائد لابن القيّم .

أمّا الكتب المعتمدة في فهم كتاب الله فهي كتب التفسير

المعتمدة ، وكنت أكثر التصاقًا بتفسير الطبري ، وابن كثير ، وابن عطية ، والسَّعدي ... أمّا فهم الحديث فكتب الشروح ، وأكثر ها فتح الباري ، وإكمال المعلم بفوائد مسلم ، والمفهم للقرطبي ، والنووي على مسلم .

أمّا الكتب والرسائل والكتيبات المعاصرة فقد اطلعت على قدر كبير منها ، وأفدت منها .

وقد اجتمع ما يربو على أربعة آلاف نص يتم تصنيفها موضوعيًا ، وتوزيعها إلى أبواب وقصول ومباحث ومطالب ، ولا زلت أصحِّح وأعدِّل وأراجع التقسيم مرّات ومرّات ، ولقد أعيد تخطيط وتصنيف بعض الأبحاث ، وعلى سبيل المثال فصل التزكية فقد أعيد أكثر من ثلاثين مرّة ؛ تحريًا للصّحة والدّقة في اتباع سنّة المصطفى .

ولما كانت الفهوم مختلفة ، فإنَّ الضابط لصحة الفهم ؟ إمّا دليلُ صريحٌ من كتاب الله ، أو دليل صحيح صريح من سنّة رسول الله في أو منهما ، أو من أقوال الصنّحابة . فإن لم أقف على شيء من ذلك فمن أقوال وعلماء السُنّة .

ويمكن الحديث عن منهج البحث في عِدّة أمور:

أولاً: لكثرة موضوعاته ، وتعدُّد مسائله وتشعُبها وتنوّعها ، ولغرض جمع متناثره واستيعاب مسائله وشمولها بقدر الإمكان في موضع واحد ؛ فقد سلكتُ منهج الاختصار والتجوُّز غالبًا ، إلاَّ فيما تمسّ الحاجة إلى تفصيله

وإيضاحه ؛ إمّا لأهميّته الشديدة ، وأنّ عليه مدار البحث كتحقيق التوحيد وترسيخ الإيمان الّذي هو هدف التربية النبوية ، وإمّا لعدم وضوح المسألة لدى كثير من طلبة العلم ، أو أريد إزالة مفهوم خاطئ قد علق بأذهانهم ، والتأكيد على المفهوم الصحيح ، مثل مسألة الحفظ والفهم . أو لطبيعة المسألة وجوانبها المتعدّدة ؛ مثل الأساليب النبوية في التربية ؛ والتعليم ؛ وأخص التربية بالقدوة .

فالعلّة إدًا في طول البحث وضخامته ؛ كثرة موضوعاته وتشعّبها وتفرّعها ؛ إذ لم يكن التوسّع في المسألة الواحدة واستقصائها هو القاعدة ؛ بل كان الشمول والتجوّز هو الأصل ، امتثالاً لما رواه عَمْرو بن العاص في قال : سمعت رسول الله في يقول : «لقدْ رَأَيْتُ ـ أَوْ أُمِرْتُ ـ أَنْ أَتَجَوَّزَ فِي القَوْلِ فَإِنَّ الْجَوَازَ هُوَ خَيْرٌ » (١) . وكذا الكثب ، والله أعلم .

ثانيًا: لم أشتغل بالمباحث النظرية الّتي لا تُثمِرُ عملاً تمثّلاً بقول الإمام الشاطبي ـ رحمه الله ـ: (( الاشتغال بالمباحث النظرية الّتي ليس لها ثمرة عملية مذمومٌ شرعًا ،

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : كتاب الأدب ( ۹۶ ) باب ما جاء في التشدُّق في الكلام برقم ٥٠٠٨م .

وحسن إسناده الألباني : انظر صحيح سنن أبي داود : ٩٤٥/٣ ، رقم ٤١٨٧ .

وأنَّه لا ينبغي السؤال إلاَّ فيما يفيد في التعبُّد لله )) (١) .

ثالثًا: لم أتعمّق في التعاريف والأدلة إلا ما مست الحاجة لتقريب المعاني إلى الأفهام ، أو إرادة ترسيخ المفهوم بتضافر الأدلة ؛ وتأكيدها لبيان الراجح في مسألة فيها خلاف قائم . ومثال التعاريف : تعاريف التزكية والتربية والمقارنة بينهما .

قال الإمام الشاطبي: (( التعمُّق في التعاريف والأدلة ، والبُعد بهما عن مدارك الجمهور بدعة )) (١).

رابعًا: لما كانت الموضوعات ذات كثرة كاثرة ، واختلاف في طبائعها ؛ إذ كلُّ موضوع يتسم بطابع خاص ؛ تركت لكل جزئية طابعها وخاصيّتها وما يليق بها ؛ وفي ذلك ما فيه أيضًا من التوع خشية الإملال .

ولكن يجمعُها غالبًا ما يلي:

١ - التقديم لكلّ جزئية ، وإيضاح المقصود منها غالبًا .

٢ ـ إثبات أنّ الجزئية موضوع البحث هي إحدى مفردات المنهج النبوي .

٣ ـ وذلك بإيراد بعض الآيات الدالة عليها ، والتوسع

<sup>(1)</sup> الموافقات: ٤٧/١. والثمرة العملية يقصد بها العمل (عمل الجوارح وعمل القلوب).

<sup>(</sup>٢) الموافقات : ١/٧٥ .

أحيانًا في الآيات لزيادة إيضاح الموضوع.

- الرجوع غالبًا إلى تفسير الآيات إلا أن تكون صريحة
   لا تحتاج إلى مزيد بيان .
- ـ إيراد بعض الأحاديث لفهم الموضوع وإثباته من السنّة.
  - ٦ الرجوع إلى كتب شروح الحديث عند الحاجة .
- ٧ إيراد بعض الآثار عن الصَّحابة أو التَّابعين أو أقوال العلماء غالبًا لإثبات صحّة الفهم ، وتوضيح وبيان للموضوع
- ۸ الحرص غالبًا على ذكر الخلاصة إن كان الموضوع طويلاً ؛ إمّا استقلالاً أو امتدادًا للكلام .
- 1 العزو لكلّ ما أثبته من الآيات والأحاديث والآثار وأقوال العلماء ، ولم أنقل قولاً عن أحد العلماء إلا عن قناعة مني بما ذهب إليه ، وفي نقل قول العالم استئناسًا وإثباتًا لصحة الفهم ، وتوضيحًا للفكرة .

وممّا تجدر الإشارة إليه كثرة النقول أحيانًا لبعض العلماء كشيخ الإسلام، وما ذاك إلاّ لأنّ قول عالم تلقته الأمّة بالقبول مقدّم وأفضل من قول طالب علم مبتدئ، وإلا فقد كان

بالإمكان در اسة القول وتلخيصه أو الاقتباس ، ولكني فضلت نقله كما هو إلا في بعض المواضع التي تمّ اختصار بعض النقولات أو إعادة ترتيبها ، وهذا نادر .

خامسًا: فقد أخذت على نفسي أن لا أنقل حديثًا ضعيفًا في هذا البحث ، بل يكون مقبولاً صالحًا للاحتجاج ؛ بأن يكون في دائرة الصحيح أو الحسن ،وكذا الآثار.

وقد أعرضت عن روايات كثيرة شائعة لم أقف على من اعتنى بدراستها والحكم عليها ، وهناك بعض الأحاديث أو الآثار التي لم أقف على من حكم عليها ، وقد نبّهت عليها ، وهي لا تتجاوز أصابع الكف الواحد ، نقلتها اضطراراً .

أمّا اعتبار الحديث ممّا سوى الصحيحين قبولاً وردًّا صحّة وضعفًا ؛ فالعمدة على علماء الحديث المتقدّمين ، والمختصين بالحديث وعلمه من المتأخرين .

ولم يكن من مقاصدي تخريج الحديث من جميع مصادره التي أخرجته وجمع طرقه وذكر رواياته ، والمهمّ عزوه إلى إحداها مع الإشارة إلى من صحّحه أو حسّنه.

قال الإمام الشاطبي - رحمه الله -: (( التأثّق في استخراج الحديث من طُرُق كثيرة ؛ لا على قصد طلب تواتره ، بل على أنْ يُعدّ آخدًا له عن شيوخ كثيرة ، ومن جهات شتى ، وإنْ كان راجعًا إلى الآحاد في الصّحابة ، أو التّابعين ، أو غيرهم ، فالاشتغالُ بهذا من المُلح ؛ لا من صئب العلم .

لأن تخريجه من طرئق يسيرة كاف في المقصود منه ؛ فصار الزائد على ذلك فضلاً » (١) .

أمّا طريقة اختيار الأحاديث وانتقائها فعلى النحو التالي:

تقديم الصحيحين على ما سواهما ، ويُكتفى بالعزو إلى أحدهما ، ويقدّم صحيح البخاريّ غالبًا ، مع البحث عن أتمّ الروايات وأجملها ؛ ممّا يتمّ به المعنى ، ويكون الدليل فيه صريحًا .

فإذا لم تكن الرواية تامّة فإنّه يستكمل الموضوع من الروايات الأخرى ، ويتمّ عزوها جميعًا .

وإذا لم يكن الحديث في البخاري فيتم البحث عنه في صحيح مسلم. فإن لم يخرجاه الثقل إلى السنن أو المسند أو الموطأ أو المستدرك أو غيرها من دواوين السنة. إذا وقفت على من اعتنى بدراسته والحكم عليه.

أمّا إذا كان الحديث تامًّا في إحدى دواوين السنّة من غير الصحيحين وأصله فيهما أو في أحدهما في اختار الرواية التامّة وأشير إلى أصلها في أحدهما .

<sup>(</sup>١) الموافقات: ١١٣/١ - ١١٤، مختصرًا . طبعة دار ابن عفان .

#### خطة البحث

قُسِّم منهج النَّبي عِلَي الدعوة إلى قسمين رئيسين:

القسم الأوَّل: (دعوة المسلمين)

الباب الأول : (التلاوة).

الباب الثاني : (التربية والتزكية).

الباب الثالث: (التعليم).

القسم الثَّاني: دعوة غير المسلمين ( الكفّار )

الباب اللَّوَّل : ( منهج النَّبي ﷺ في دعوة المشركين عامَّة ) .

الباب الثَّاني : (منهم النَّبي ﷺ في دعوة أهل الكتاب ) .

الباب الثَّالث : (منهم النبي ﷺ وهديه في المنافقين ) .

وفيما يلي تفصيلات هذه الأبواب:

القسم الأول

( منهجه ﷺ في دعوة المسلمين )

خطّة البحث

#### الباب الأول : (التلاوة).

الفصل الأوَّل: ( التلاوة من أولى مهمات النبي ﷺ ).

الفصل الثاني: ( أهمية التلاوة وتأثير ها العميق في النفوس ) .

الفصل الثالث: (تلاوة النّبي ﷺ وأصحابه على النّاس).

الفصل الرابع: (قدر قراءة النّبي الله وأصحابه).

الفصل الخامس: (صفة تلاوة النّبي ﷺ).

#### الباب الثَّاني : ( الهنهج النبوي في التربية والتزكية ) .

تمهيد : في معاني التربية والتزكية وعلاقتهما ، ومقاصد التربية وأهدافها ، وشواهد تصنيف منهجها :

أُولاً : التربية في اللغة .

ثانياً : التربية في الاستعمال الشرعي .

ثالثًا : التزكية في اللغة .

رابعًا : التزكية في الاستعمال الشرعي .

ذاهساً : علاقة التزكية بالتربية .

سادسًا : غاية التربية النبوية ومقصودها الأعظم.

سابعًا : أهداف التربية النبوية .

ثامناً : شواهد تصنيف منهج التربية النبوية .

الفصل الأوَّل: ( التربية والتزكية النبوية ) .

#### المبحث الأُوَّل: ( تعليم المُدي ودين الدق ).

المطلب الأوَّل: (تعليم الهُدى).

المسلك الأول : الدعوة إلى التوحيد .

المسلك الثاني: التربية النبوية على تحقيق التوحيد..

المسلك الثالث : التربية النبوية على ترسيخ الإيمان .

المسلك الرابع: التربية النبوية على حماية جناب التوحيد وحماه، وسدّ ذرائع الشرك.

المطلب الثّاني: (تعليم دين الحقّ).

خطّة البحث

المسلك الأول : تعليم أعمال القلوب ، وسيأتي في إصلاح القلوب . المسلك الثاني : تعليم أعمال الجوارح ، وسيأتي في مطلب باب العلم . المبحث الثّاني : تربية العمل بالعلم (إصلام أماة التّعلُم) .

المطلب الأوَّل: إصلاح القلوب وتربية الإرادة الدافعة والمحرَّكة للقيام بالعمل.

المسلك الأوَّل: (تطهير القلوب).

المسلك الثاني: تربية المعرفة ( معرفة الله وأسمائه وصفاته ، وآلائه وأفعاله ).

المسلك التَّالث: (تربية المحبّة).

المسلك الرابع: تربية الخوف والرجاء.

المطلب الثّاني: (تزكية النفوس)، و (التربية على مكارم الأخلاق والتخلُّص من رذائلها) ، و تحصلُ بما ورد في هذا الفصل كله.

الهبحث الثالث : التواصي بالحقّ ، والتواصي بالصبر .

الفصل التَّاني: الأساليب والوسائل التربوية النبوية.

المبحث الأُوَّل: ( الأساليب التربوية النبوية ).

المبحث الثَّاني : ( الوسائل التربوية النبوية ) .

المطلب الأوَّل: العلم: وقد أفرد بباب مستقل.

المطلب الثَّاني: القدوة: وسترد في الأساليب.

المطلب التّالث: الأحداث: وسترد في الأساليب.

## الباب الثَّالث : ( الهنمج النبوي في التّعليم ) تعليم الكتاب والحكمة .

الفصل الأوَّل : ( مضمون تعليمه ﷺ ومقاصده )

المبحث الأوَّل: (أصل العلم والإيمان).

الهبحث الثَّاني : ( رأس الأمر التوحيد ) .

المبحث الثَّالث : ( عمود الإسلام ودعائمه وسائر شرائعه ) .

الوبحث الرابع : ( معادر العلم وطريق فعهه ).

الفصل الثاني : (طريقة النّبي الله وأساليبه في التعليم)

المبحث الأُوَّل: ( صفة تعليمه وتحديثه ﷺ ورفقه بالمتعلِّم ) .

خطّة البحث خطّة البحث

```
الهبحث الثَّاني : ( صفة هجلس تحديثه 🏶 وأدب أصحابه ) .
المبحث الثَّالث: ( تعليم النَّبِي ﷺ، وأمره بطلب العلم، والترغيب فيه )
                              الهبحث الرابع : (أهره ﷺ بالعهل بالعلم ).
                                 المطلب الأوَّل: (بيان أنَّ المراد بالعلم العمل).
                              المطلب الثَّاني : ( بيان أنَّ العلم حجَّة لك أو عليك ) .
                                     المطلب التَّالث: ( فتح الجدل ومنع العمل ).
         الهبحث الخامس : ( أمره ﷺ بتعليم العلم وتبليغه ونشره ).
                   الوجد السادس: ( ما يُنْشِر من العلم مما لا يُنْشِر ).
                    الهبحث السابع : ( الأساليب النبهيّة في التّعليم ) .
الفصل الثالث: (أصول وقواعد منهجية في طلب العلم مستقرءة من المنهج النبوي).
                         الهبحث الأُوَّل : ( التميؤ للعلم والاجتماد فيه ) .
                                المطلب الأوَّل: ( إخلاص النيّة في طلب العلم).
                                           المطلب الثّاني: ( الحلم قبل العلم ) .
                                           المطلب التَّالثُ : ( الحِدُّ والمجاهدة ) .
                                المطلب الرابع: (حِفْظُ العُمْرِ والشباب خاصة).
                      المبحث الثَّاني : ( ما يؤخذ من العلم وعمَّن يؤخذ ) .
                          المطلب الأوَّل: ( أخذ المهم وتقديم الأهم والتدرج فيه ).
            المسلك الأوَّل: (أخذ المهم من كلِّ علم ثُمَّ التخصص).
                                     المسلك التَّاني: (تقديم الأهم).
                               المسلك التَّالث: ( التدرَّج في التعلُّم ) .
                  المطلب الثَّاني: ( أخذ العلم عن أهله ، وعن كلِّ شيخ ما يُحسين ) .
                         المطلب الثَّالث : ( اتباع السُّنَّة وتعظيمها ، وترك التقليد ) .
                     الهبحث الثَّالث: ( حَفْظُ العلم وقَمْمه واستذكاره ).
                                    المطلب الأوَّل: ( الجمع بين الحفظ والفهم ) .
                 المسلك الأوَّل: ( الحفظ أصل في المنهج النبوي ) .
                 المسلك التَّاني: ( الفهم أصل في المنهج النبوي ) .
          المسلك التَّالث: ( الحاجة إلى الجمع بين الحفظ والفهم ).
                                     المطلب التَّاني : ( استذكار العلم وتعاهده ) .
                                        المطلب التَّالث: (كتابة العلم وتقييده).
                                         المبحث الرابع : ( تطبيق عملي ) .
                  المطلب الأوَّل: (أوصاف علماء السنة الذين يؤخذ عنهم العلم).
                                   المطلب الثَّاني : ( خوارم المنهج ومعوقاته ) .
```

خطّة البحث

المطلب الثّالث: ( مراحل سُلُم التعلُّم). المطلب الرابع: ( مفردات المنهج).

خطّة البحث

# القسم الثّاني دعوة غير المسلمين ( الكفّار )

## الباب الأُوَّل: ( دعوة المشركين عامّة ).

الفصل الأوَّل: (دعوتهم إلى التوحيد)

الفصل الثاني: ( الأساليب النبوية في دعوة المشركين)

المبحث الأُوَّل : ( دعوتهم بالحكمة ) .

المبحث الثَّاني : ( دعوتهم بالموعظة المسنة ) .

المبحث الثَّالث : ( مجادلتهم ومحاورتهم ) .

الفصل الثالث: ( وسائله ﷺ في الدعوة )

### الباب الثَّاني : ( منهجه ﷺ في دعوة أهل الكتاب ) .

الفصل الأوَّل: دعوتهم إلى التوحيد والتدرج في إخبار هم بالفرائض.

الفصل الثاني: بشارتهم بالسلامة والأجر مرتبن إن هم استجابوا.

الفصل التَّالث: إجابته ﷺ على أسئلتهم التعجيزية .

الفصل الرابع: مجادلتهم وإقامة الحجّة عليهم.

الفصل الخامس: دعوتهم إلى المباهلة حال الرفض.

الفصل السادس: هديه ﷺ في التعامل معهم.

الفصل السابع: جهادهم.

## الباب الثَّالث : (منهجه ﷺ وهديه في المنافقين ) .

تمهيد : في معنى النفاق ، وأقسامه ، وأحكامه ، ونجومه .

الفصل الأوَّل: قبول علانيتهم، وإيكال سرائر هم إلى الله.

الفصل الثَّاني: الإعراض عنهم، ووعظهم، والصبر على أذاهم.

الفصل الثالث: عدم توقير هم أو الاستغفار لهم أو الصلاة عليهم والقيام على قبور هم.

الفصل الرابع: جهادهم والإغلاظ عليهم.

خطّة البحث

الفصل الخامس : محاصرتهم والتضييق عليهم وتهديدهم .

الفصل السادس: كشف خططهم ومؤامراتهم وإبطالها

الفصل السابع: منهجه ﷺ في معالجة المواقف الناجمة عن فتن المنافقين.

الفصل الثامن: إشهار علاماتهم وأعمالهم دون أسمائهم.

## تمهيد

## تقرير وجوب اتباع المنهج النبوي

أولاً: الأمر باتباع الصراط، وترك السُّبُل.

ثانيًا: دين الأنبياء واحد، ولكلِّ نبيِّ شرعة ومنهاجًا.

ثالتًا: الوعيد الشديد لمن اتبع غير سبيل المؤمنين.

رابعًا: الأمر ببيان منهجه الله وأتباعه.

خامسًا: الأمر بالدعوة بأسلوب محدّد.

سادسًا: الدعوة عبادة يجب فيها الاتباع.

سابعًا: اتباع المنهج النبوي يؤرث الاجتماع والائتلاف المأمور

، عب

وتركه يُفضي إلى التفريُق والاختلاف المنهي عنه .

## نمهيد

#### تقرير وجوب اتباع المنهج النبوي

أولاً: الأمر باتباع الصراط، وترك السُّبُل .

قال الله تعالى : { وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبِعُوهُ وَلا تَتَبِعُوا الله تُبُلَ فَتَقُونَ } وَالْ تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَقُرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاّكُمْ بِهِ لَعَلّكُمْ تَتَقُونَ } (١)

قال أبو جعفر: ((وهذا الّذي وصاكم به ربّكم في هاتين الآيتين من قوله: {قُلْ تَعَالُوا اللّهُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ } وأمركم بالوفاء به ، هو (صراطه) يعني: طريقه ودينه الذي ارتضاه لعباده. (مستقيمًا) يعني: قويمًا لا اعوجاج به عن الحق ، (فاتبعوه): فاعملوا به واجعلوه لأنفسكم منهاجًا تسلكونه. (ولا تتبعوا السّبُل): ولا تسلكوا طريقًا سواه، ولا تركبوا منهجًا غيره، ولا تبغوا ديئًا خلافه. (فتفرق بكم عن سبيله): فيشتّت بكم إن اتبعتم السّبُل المُحْدَثة. (وارتضاه، وهو الإسلام الذي وصتّى به الأنبياء، وأمر به وارتضاه، وهو الإسلام الذي وصتّى به الأنبياء، وأمر به الأمم قبلكم. وعن مجاهد في قول الله: {وَلا تَتَبعُوا السّبُلَ } فال : البدع والشبهات، وعن ابن عبّاس، قوله: { فَاتَبعُوهُ وَلا تَتَبعُوا السّبُلَ فَقَوْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله: { أَنْ أَقِيمُوا وَلا تَتَبعُوا السّبُلُ فَقَوْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله: { أَنْ أَقِيمُوا وَلا تَتَبعُوا السّبُلُ فَقَوْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله: { أَنْ أَقِيمُوا السّبُلُ فَقَوْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله: { أَنْ أَقِيمُوا السّبُلُ فَقَوْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله: { أَنْ أَقِيمُوا السّبُلُ فَقَوْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله: { أَنْ أَقِيمُوا السّبُلُ فَتَعْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله: { أَنْ أَقِيمُوا السّبُلُ فَقَوْرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله : { أَنْ أَقِيمُوا السّبُلُ فَالْمُ فَالْمُ اللّهُ اللّهُ عَنْ سَبيلِهِ } ، وقوله : { أَنْ أَقِيمُوا اللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللللّهُ الل

<sup>(</sup>١) الأنعام: الآية (١٥٣).

الدِّينَ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ } ونحو هذا في القرآن. قال: أمر الله المؤمنين بالجماعة . ونهاهم عن الاختلاف والفرقة ، وأخبرهم أنَّه إنَّما هلك من كان قبلهم بالمراء والخصومات في دين الله )) (۱) .

وعن عبدالله بن مسعود على قال : (( خَطَّ لْنَا رَسُولُ اللهِ عَن يمين ذلك عَن يمين ذلك عَن شِمَالِهِ خُطُوطًا فَقَالَ : هَذَا سَبِيلُ اللهِ ، ثُمَّ خَطَّ عن يمين ذلك الخط وَعَنْ شِمَالِهِ خُطُوطًا فَقَالَ : هَذِهِ سُبُكُ ، عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانُ يَدْعُو إليْها ، ثُمَّ قرأ هذه الآية : { وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَالَّبُعُوهُ وَلا تَتَبعُوا السُّبُلَ فَتَقَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ } )) (٢) الموصل إليه .

فَالصِّرَاطُ: الإسْلامُ ، وَالسُّورَان: حُدُودُ اللَّهِ تَعَالَى ، وَالأَبْوَابُ الْمُفَتَّحَةُ: مَحَارِمُ اللَّهِ تَعَالَى ، وَذَلِكَ الدَّاعِي عَلَى رَأْسِ الصِّرَاطِ: كِتَابُ اللَّهِ ، وَالدَّاعِي

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: تحقيق شاكر: ٢٢٨/١٢ ـ ٢٣٠ مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق في الموضع نفسه ، وقال الشَّيخ أحمد شاكر ـ رحمه الله ـ : صحيح الإسناد .

منْ فَوْقُ وَاعِظُ اللَّهِ فِي قَلْبِ كُلِّ مُسْلِمٍ )) (١).

وروى ابن جرير عن عبدالله بن مسعود رله في : ( الصراط المستقيم) قال: كتابُ الله )) (١).

وقال ابن كثير: ((وهاهنا لما أخبر الله تعالى عن القرآن بقوله: { وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ } عطف بمدح التوارة ورسولها )) (۲)

وقال ـ رحمه الله ـ في قوله: { فَاتَّبِعُوهُ وَلا تَتَّبِعُوا السُّبُلَ } : (( إِنَّمَا وحَّد سبيله لأنَّ الحقّ واحد ، ولهذا جمع السُّبُل : لتفرُّقها و تشعُّبها )) (٤)

وقال أبو جعفر في قول الله تعالى : { اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ} قال: (( فكان معنى الكلام: اللهم إيّاك نعبُد وحدك لا شريك لك مخلصين لك العبادة دون ما سواك من الآلهة

(1)

(٢)

تفسير الطبرى : ١٧٣/١ ، رقم الأثر ١٧٧ ، وقال شاكر بعد

مسند الإمام أحمد: ١٨٢/٤. وصحّمه الألباني انظر : صحيح الجامع الصغير وزيادته : ٤/٤ ، ر قم۲۸۲ قم

استعراضه لسنده ، قال : وهذا الخبر رواه الحاكم في المستدرك : ٢٥٨/٢ من طريق عمر بن سعد أبي داود الخضري عن الثوري بهذا الإسناد . وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه ، و و افقه الدَّهبيّ .

تفسير القرآن العظيم: ١٣٩٠/٣ . طمؤسسة علوم القرآن. **(**T)

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم: ١٣٩٠/٣.

والأوثان ؛ فأعِنّا على عبادتك ، ووفقنا لما وققت من أنعمت عليه من أنبيائك وأهل طاعتك من السبيل والمنهاج )) () . وقال في تأويل الصراط المستقيم : (( أجمعت الأمّة من أهل التأويل جميعًا على أنّ { الصّراط المُسْتَقِيمَ} هو الطريق الواضح الذي لا اعوجاج فيه )) () . وقال : (( إنّما وصفه الله بالاستقامة لأنّه صواب لا خطأ فيه )) () .

وقال: ((والذي هو أولى بتأويل هذه الآية عندي ، أعني { اهْدِنَا الصِّرَاطِ الْمُسْتَقِيمَ } ؛ أن يكون معنيًا به: وققنا للثبات على ما ارتضيته ووققت له من أنعمت عليه من عبادك ، من قولٍ وعملٍ ، وذلك هو الصراط المستقيم. لأنّ من وقق لما وقق له من أنعم الله عليه من النبيين والصيّديقين والشيُّهداء ، فقد وقق للإسلام ، وتصديق الرُّسُل ، والتمسلُّك بالكتاب ، والعمل بما أمر الله به ، والانزجار عمَّا زجره عنه ؛ واتباع منهج النّبي في ، ومنهاج أبي بكر وعمر وعثمان وعلى . وكلِّ عبدٍ لله صالح ، وكلُّ ذلك من الصراط المستقيم ))

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ، طبعة شاكر: ١٦٦/١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، ص١٧٠ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، ص١٧٧ .

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري ، الموضع نفسه: ١٧١/١.

**\*** 

ثانيًا : دين الأنبياء واحد ؛ ولكلِّ نبيِّ شرعة ومنهاجًا .

قال الله تعالى: { يَاأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا إِنِّي مِنَا تَعْمَلُونَ عَلِيمٌ = ١٥ وَإِنَّ هَذِهِ أُمَّتُكُمْ أُمَّةً وَاحِدَةً وَالْحِدَةً وَأَلْدَ رَبُّكُمْ فَاتَّقُونَ } (١).

قال شيخ الإسلام: ((أي ملتكم ملة واحدة، كقوله: { إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ } (()) (())

وقال النّبي عَنَى : ﴿ أَنَا أُولَى النّاس بعيسَى ابْن مَرْيَمَ فِي الدُّنْيَا وَالأَخْرِرَةِ ، وَالأَنْبِيَاءُ إِخْوَةٌ لِعَلاتٍ ، أُمَّهَاتُهُمْ شَتّى وَدِينْهُمْ وَاحِدٌ ﴾ (٤) .

قال أبو الفداء ابن كثير: (( فإنَّ أولاد العَلاَتِ هم الإخوة من أب واحدٍ وأمهاتٍ شتى ، فالدين واحدٌ ، وهو عبادةُ الله وحده لا شريك له ، وإن تنوعت الشرائع التي هي بمنزلة الأمهات ، كما أن إخوة الأخياف عكسُ هذا ، بنو الأم الواحدة من آباءٍ شتَى ، والإخوةُ الأعيان الأشقاء من أب واحد وأمّ واحدة ، والله أعلم )) (°).

وقال شيخ الإسلام: ((فدين الأنبياء واحد، وهو دين

<sup>(</sup>١) المؤمنون: الآيتان (٥١ - ٥٢).

<sup>(</sup>٢) الزخرف: الآية ( ٢٣ ).

<sup>(</sup>٣) جامع الرسائل ، لابن تَيْمِيَّة : ٢٨٣/١ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : ٦٤ الأنبياء ٤٩ : باب { وَادْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ إِذِ انْتَبَدَتْ مِنْ أَهْلِهَا } : ٣٢٠٠/٣ ، رقم ٣٢٥٩ .

<sup>(•)</sup> تفسير القرآن العظيم: ١٤٠٢/٣ ، طبعة مؤسسة علوم القرآن ودار ابن حزم.

الإسلام ، لأنّ بعض الشرائع تتنوّع ، فقد يُشرع في وقت أمرًا لحكمة تُمَّ يُشرع في وقت آخر أمرًا آخر لحكمة ، فتنوّعت الشريعة ، والدين واحد )) (١) .

## قال تعالى : { لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا } (٢) .

وقال أبو جعفر الطبري: (( والشرعة هي الشريعة بعينها ، وأمّا المنهاج فإنّ أصله: الطريق البيّن الواضح. فمعنى الكلام: لكلّ قوم منكم جعلنا طريقًا إلى الحق يؤمّه، وسبيلاً واضحًا يعمل به )) (أ).

<sup>(</sup>۱) جامع الرسائل: ۲۸۳/۱.

<sup>(</sup>٢) المائدة: الآية ( ٤٨ ).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم: ١١٨٧/٣ ، طبعة مؤسسة علوم القرآن ودار ابن حزم.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ٣٨٤/١٠، تحقيق شاكر.

وأَخْرَجَ عن ابن عبّاس في قوله تعالى : { لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً وَمِنْهَاجًا } قال : سُنَّة وسبيلاً (١) .

وقال أبو عبيدة: (( { لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً } أي: سُنَّة، { وَمِنْهَاجًا } أي سبيلاً بيِّنًا واضحًا )) (٢).

وقال الحافظ: ((قوله: (وقال ابن عبّاس) وصل هذا التعليق عبدالرزاق في تفسيره بسندٍ صحيح. والمنهاج السبيل، أي الطريق الواضح. والشرعة والشريعة بمعنى، وقد شرع أي سنّ )) (1).

فتبيّن بهذا أن الشريعة هي السنن الّتي سنّها المصطفى ه ، والأحكام الشرعية الّتي انتهت إليها واستقرت عليها شريعته ه .

وأمّا المنهج: فهو السبيل، وهو طريقة النّبي في فهم وتطبيق هذا الدين ؛ عقيدة وشريعة وأخلاقًا، والدعوة إليه و فق مر اد الله.

و هو منهج واحد ، وسبيل واحد ، ورد بصيغة الإفراد ، كما في قوله هي : « ... ثمَّ تَكُونُ خِلافَةٌ عَلَى مِنْهَاجِ النُّبُوَّةِ » (٤) ، ولم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۳۸۷/۱۰، رقم الأثر ۱۲۱۳۳، وصحّح إسناده المحقق

<sup>(</sup>۲) فتح الباري : كتاب التفسير : باب ٥ ـ المائدة : ١١٩/٨ .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: كتاب الإيمان الباب الأوَّل: ٦٤/١ .

<sup>(</sup>٤) المسند ، للإمام أحمد : ٢٧٣/٤ .

يقل : مناهج النبوّة . وقال ﷺ : «قد تركتكم على البيضاء ، ليلها كنهارها » (١) .

وقال الله تعالى: { وَمَنْ يُشَاقِق الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ اللهُ دَى وَيَتَبِعْ غَيْرَ سَبِيل الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَولَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ اللهُدَى وَيَتَبعْ غَيْرَ سَبِيل الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَولَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا } (٢). أتى السبيلُ مفردًا ، وغير سبيل المؤمنين سُبُل كثيرة لا تنحصر .

وكذلك قوله تعالى : { قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي } (١) . أي طريقي .

وهذا السبيل والمنهج هو منهج الفرقة الناجية الّتي أخبر عنها المصطفى هي في حديث الافتراق بقوله: «مَا أنَا عَلَيْهِ وَأَصْدَابِي » (٤). أي في العقيدة والشريعة والمنهاج والأخلاق والآداب.

فتبيّن بهذا أن منهاج النبوّة واحد لا يتعدد وأنّه الطريق

وصحّحه الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة : 1/1 ، رقم .

<sup>(</sup>۱) المستدرك للحاكم: ٤٣/٣٣١ ، وسكت عنه الدّهبيّ في التّلخيص، وأورده السّيوطيّ في الجامع الصّغير، وصحّحه بعد أن عزاه للإمام أحمد

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (١١٥).

<sup>(</sup>٣) يوسف: الآية (١٠٨).

<sup>(</sup>٤) التّرمذيّ ، كتاب الإيمان ، باب ما جاء في افتراق هذه الأمّة ، وقال : حسن غريب .

انظر: شرح السنّة للبغوي: ٢١٣/١.

الذي اتبعه وسلكه هو وأصحابه في تطبيق شرع الله ؛ عقيدة وعبادة ، وأحكامًا ، وأخلاقًا وآدابًا ، والطريق الذي سلكوه في تنفيذ ذلك كله وتقريره والدعوة إليه .

وهو سبيل المؤمنين الذي توعد الله من اتبع غيره أن يوليه ما تولى ويصليه جهنم، وهو من (صراطِ الذين أنْعَمَ اللهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّينَ وَالصَّدِّيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ) (١)

\*\*\*

<sup>(</sup>۱) كما ذكر ذلك ابن جرير الطبري ، ومر قريبًا . انظر تفسيره : ۱۷۱/۱ ، ط. شاكر .

ثالثًا: الوعيد الشديد لمن اتبع غير سبيل المؤمنين.

وسبيل المؤمنين هو منهجهم: وهو طريقهم في تطبيق النصوص وفق مراد الله وفهم النّبي في وأصحابه. وقد ورد ذكره في قول الله تعالى: { وَمَنْ يُشَاقِقَ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيّنَ لَهُ الْهُدَى وَيَتّبِعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولُهِ مَا تَوَلّى وَنُصْلِهِ جَهَنّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا } (١).

قال شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة: (( إِنَّها تدلُّ على وجوب اتباع سبيل المؤمنين وتحريم اتباع غير سبيلهم، ولكن مع تحريم مشاقة الرسول من بعدما تبيّن له الهُدى، وهو يدلُّ على ذمِّ كلّ من هذا وهذا كما تقدّم، لكن لا ينبغي تلازمهما كما ذكر في طاعة الله والرسول.

ثُمَّ قال : فمن خرج عن إجماعهم فقد اتبع غير سبيلهم قطعًا ، والآية توجب ذمّ ذلك . وإذا قيل : هي إنّما ذمّته مع مشاقة الرسول . قلنا : لأنهما متلازمان » (۲) .

وقال ـ رحمه الله ـ في الآية : (( وقد شهد الله لأصحاب نبيّه هي ومن تبعهم بإحسان بالإيمان ، فعُلم قطعًا أنّهم المراد بالآية الكريمة ؛ فقال تعالى : { وَالسَّابِقُونَ الأُوّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالأَنْصَارِ وَالدِينَ اتّبَعُوهُمْ بإحْسَانِ رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ وَأَعَدَ لَهُمْ جَنّاتٍ تَجْرِي تَحْتَهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أبدًا

<sup>(</sup>١) النساء: الآية (١١٥).

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ۱۹۳/۱۹ ـ ۱۹۶ .

#### ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ } (١).

فحيث تقرّر أن من اتبع غير سبيلهم ولأه الله ما تولى ، وأصلاه جهيّم في سبيلهم في الاعتقاد : (( الإيمان بصفات الله تعالى وأسمائه الّتي وصف بها نفسه وسمّى بها نفسه في كتابه وتنزيله ، أو على لسان رسوله من غير زيادة عليها ولا نقصان منها ، ولا تجاوز لها ولا تفسير لها ، ولا تأويل لها بما يخالف ظاهرها ، ولا تشبيه لها بصفات المخلوقين ؛ ولا سمات المحدثين ، بل أمرّوها كما جاءت ، وردُّوا علمها إلى قائلها ، ومعناها إلى المتكلّم بها ، وعلموا أن المتكلّم بها ضادق لا شكّ في صدقه فصدَّقوه ، ولم يعلموا حقيقة معناها فسكتوا عما لم يعلموه . وأخذ ذلك الآخر عن الأوَّل ، ووصيّى بعضهم بعضًا بحسن الاتباع والوقوف حيث وقف أوّلهم ، وحدّروا من التجاوز لهم والعدول عن طريقهم ، وبيّنوا لنا سبيلهم ومذهبهم ، ونرجو أن يجعلنا الله تعالى ممن اقتدى بهم في بيان ما بيّنوه ؛ وسلوك الطريق الذي سلكوه .

ثُمَّ قال : (( بل بلغ من مبالغتهم في السكوت عن هذا : النهم كانوا إذا رأوا من يسأل عن المتشابه بالغوا في كفّه ، تارة بالقول العنيف ؛ وتارة بالضرب ، وتارة بالإعراض الدّال على شدّة الكراهة لمسألته .

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (١٠٠).

ولذلك لمّا بلغ عمر في أن صبيعًا يسأل عن المتشابه أعدً له عراجين النخل ، فبينما عمر يخطب قام فسأله عن : { وَالدَّارِيَاتِ دَرْوًا = ١ فَالْحَامِلاتِ وَقْرًا } وما بعدها ، فنزل عمر ، فقال : (( لو وجدتُك محلوقًا لضربتُ الذي فيه عيناك بالسيف )) . ثمَّ أمر به فضرُرب ضربًا شديدًا ، وبُعث به إلى البصرة ، وأمرهم أن لا يجالسوه ، فكان بها كالبعير الأجرب ، لا يأتي مجلسًا إلاَّ قالوا : ( عزمة أمير المؤمنين الأجرب ، لا يأتي مجلسًا إلاَّ قالوا : ( عزمة أمير المؤمنين في نفسه شيئًا ، فأذن عمر في مجالسته . فلمّا خرجت في نفسه شيئًا ، فأذن عمر في مجالسته . فلمّا خرجت الخوارج أتي ، فقيل له : هذا وقتُك ، فقال : لا ، نفعتني موعظة العبد الصالح .

ولمّا سُئِل مالك بن أنس ـ رحمه الله تعالى ـ فقيل له: يا أبا عبدالله! { الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشُ اسْتُوَى } كيف استوى ؟ فأطرق مالك وعلاهُ الرُّحضاء ـ يعني العرق ـ وانتظر القوم ما يجيء منه فيه . فرفع رأسه إلى السائل وقال : (( الاستواء غير مجهول ، والكيف غير معقول ، والإيمان به واجب ، والسؤال عنه بدعة ، وأحسبك رجل سوء )) وأمر به فأخرج

فيُقال في مثل النزول: النزول معلوم، والكيف مجهول، والإيمان به واجب، والسؤال عنه بدعة وهكذا يُقال في سائر الصفات، إذ هي بمثابة الاستواء الوارد به الكتاب والسنُّنَة.

وثبت عن محمّد بن الحسن ـ صاحب أبي حنيفة ـ أنّه قال : (( اتفق الفقهاء كلهم من الشرق والغرب : على الإيمان بالقرآن والأحاديث الّتي جاء بها الثقات عن رسول الله في صفة الرّب على من غير تفسير ، ولا وصف ، ولا تشبيه ، فمن فسر شيئًا من ذلك فقد خرج ممّا كان عليه النّبي في ، وفارق الجماعة . فإنّهم لم يصفوا ولم يفسروا ، ولكن آمنوا بما في الكتاب والسنة ثمّ سكتوا . فمن قال بقول جهم فقد فارق الجماعة » انتهى النهى التهى المرة الجماعة » انتهى المرة الم

وحيث وضتح شيخ الإسلام جانبًا من المنهج الذي كان عليه السلف في تطبيق هذا الدين في أحد مجالاته وهو مجال الاعتقاد ، وأنّه جزءٌ من سبيلهم ، وقد ضرب لذلك الأمثلة ، فإنّ منهج النّبي في وأصحابه في الدعوة إلى هذا الدين ، وما وضتحه الله في كتابه ، وسار عليه النّبي في سيرته وسنته بهذا الخصوص جزءٌ من سبيل المؤمنين الكلى .

ومن لم يتبعه فقد اتبع غير سبيل المؤمنين ، وقد توعده الله بالنار

<u>څ</u>

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۲/٤ ـ ٥، مختصرًا.

رابعًا: الأمر ببيان منهجه ﷺ هو وأتباعه.

قال الله تعالى: { قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَنِ النَّهَ عَلَى وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ } (١).

قال ابن عطيّة في قوله { قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي } : (( إشارة إلى دعوة الإسلام والشريعة بأسرها )) (٢) .

ونقل عن ابن زيد في الآية ، قال : { هَذِهِ سَبِيلِي } هذا أمري وسنّتي ومنهاجي ، { أَدْعُو إِلَى اللّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن التّبَعَنِي } . قال : وحقٌ والله على من اتبعه أن يدعو إلى ما دعا إليه )) (٤) .

<sup>(</sup>١) يوسف: الآية (١٠٨).

<sup>(</sup>٢) المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، لابن عطيّة : ٣٨٧/٩ ، ط: مطابع فضالة .

<sup>(</sup>٣) الدرر الغالية في آداب الدعوة والداعية ، لابن باديس (ت ١٣٥٩)، ص٨ ـ ١٣ ، باختصار وتقديم وتأخير .

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ٢٩١/١٦. ٢٩٢.

وقال الشوكاني: (( { سَبِيلِي } طريقتي وسنتي )) (١) .

وملخّص ما سبق في { سَبيلِي } : أي أن منهجي وطريقتي وسنّتي ألتي أنا عليها أنا ومن اتبعني أني أدعو إلى الله على بصيرة.

وفي الآية دعوة لأتباعه للتأسي به من جهة ، وتصريح من جهة بأن مقتضى الاتباع اتباعه .

قال العلامة عبدالحميد بن باديس : ((أمر الله نبيّه ) نيبيّن سبيله بيانًا عامًا للنّاس لتتضح المحجّة للمهتدين ، وتقوم الحُجّة على الهالكين . ثمّ بيّن سبيله بثلاثة أشياء : الدعوة إلى الله على بصيرة ، وتنزيه الله تعالى ، والبراءة من المشركين . فالنّبيّ من يوم بعثه الله إلى آخر لحظة من حياته كان يدعو النّاس كلهم إلى الله ، يدعو إلى عبادة الله وتوحيده ، ويشاهد النّاس تلك العبادة والتوحيد والطاعة ، فكان كله دعوة إلى الله بأقواله وأفعاله وتقريراته وجميع مواقفه في سائر مشاهده . وكانت دعوته واضحة جليّة لا خفاء فيها ، كما قال ني : ((قد تركثكم على البَيْضَاء ، ليُلها كنهارها ، لا يَزيغُ عَنْهَا بَعْدِي إلا هَالِكُ )) (() ، كان يدعو إلى دين الله ، فما

<sup>(</sup>۱) فتح القدير ، الجامع بين فني الرواية والدراية في علم التفسير : 99/٣

 <sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه: باب اتباع سنة الخلفاء الراشدين: ٤٣/١.
 وصحّحه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه: ١٣/١، رقم٤.

دعا لنفسه ، وما دعا إلى قومه ، كان يدعو النّاس كُلُهم ، يدعو الكافرين كما يدعو المؤمنين : يدعو أولئك إلى الدُّخول في دين الله ، ويدعو هؤلاء إلى القيام بدين الله ، فلم ينقطع يومًا عن الإنذار والتبشير والوعظ والتذكير .

لقد كان في بيان أن الدعوة إلى الله هي سبيلُ محمَّد الله ما يُفيدُ أن على أتباعه و هو قدوتهم ولهم فيه الأسوة الحسنة و أن تكون الدعوة إلى الله سبيلهم ولكن لتأكيد هذا عليهم وبيان أنّه من مقتضى كونهم أتباعه ، وأنّ اتّباعهم له لا يتمُّ إلاّ به وان التصريح بذلك هكذا :

{ أَدْعُو إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ أَنَا وَمَن اتَّبَعَنِي } . وأن تكون دعوتهم على بيّنةٍ وحُجّة وإيمانٍ ويقين ، وأن تكون وفقًا لدعوتِه ، وتبعًا لها .

ثم قال ـ رحمه الله ـ : ومن الدعوة إلى الله تعريف المسلمين بدينهم وتربيتهم في عقائدهم وأخلاقهم وأعمالهم على ما جاء به وتحبيبهم فيه ، ببيان ما فيه من خير وسعادة لهم ، وبيان أنّه ما من سبب ممّا تسعد به البشريّة إلا بيّنه لهم ودعاهم إليه ، وما من سبب ممّا تشقى به البشرية إلا بيّنه لهم ونهاهم عنه )) (۱).

<sup>(</sup>۱) الدرر الغالية في آداب الدعوة والداعية ، لابن باديس . ت ١٣٥٩ . النص ( ٨ ـ ١٣ ) باختصار وتقديم وتأخير .

**\*** 

خامسًا: الأمر بالدعوة بأسلوب محدد.

أمر الله نبيّه به بالدعوة إلى سبيله بأسلوب محدّد لا يتجاوزه ، فقال عَلَى : { ادْعُ إلى سبيل ربِّكَ بالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ ربَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهُتَّدِينَ = ١٢٥ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا سبيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهُتَّدِينَ = ١٢٥ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرِثُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ = ١٢٦ واصبر ومَا عَوقِبْتُمْ بِهِ وَلِئِنْ عَلَيْهُمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ = صَبْرُكُ إلا بِاللَّهِ وَلا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ = مَبْرُكُ إلا بِاللَّهِ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَالَّذِينَ هُمْ مُحْسِنُونَ } (١) .

قال العلامة ابن باديس: ((شرع الله لعباده ـ بما أنزل من كتابه وما كان من بيان رسوله ـ ما فيه استنارة عقولهم، وزكاء نفوسهم، واستقامة أعمالهم، وسمّاه سبيلاً ليلتزموه في جميع مراحل سيرهم في هذه الحياة، ليُفضي بهم إلى الغاية المقصودة، وهي السعادة الأبدية في الحياة الأخرى، وأضافه إلى نفسه ليعلموا أنّه هو وضعه، وأنّه لا شيء وأضافه إلى نفسه ليعلموا أنّه هو وضعه، وأنّه لا شيء يوصل إلى رضوانه سواه . وذكر من أسمائه الرّب ليعلموا أن الرّب هو الذي وضع لهم هذه السبيل لطفًا منه بهم، وإحسانًا إليهم، لينهجوها في مراحل حياتهم، فكما كان رحيمًا بهم في شرعه، فيسيروا رحيمًا بهم في شرعه، فيسيروا فيها عن رغبة ومحبّة فيها، ومع شكر له وشوق إليه . وأمر نبيّه أن يدعو ـ وحذف معمول (ادْع) لإفادة العموم [عموم

<sup>(</sup>١) النحل: الآيات (١٢٥ - ١٢٨).

الإنس والجنّ ] (۱) ـ إلى هذا السبيل . فما ترك شيئًا من سبيل ربّه إلاَّ دعا إليه ، فعرفنا بهذا أن ما لم يدعُ إليه فليس من سبيل الربّ جلّ جلاله . فالمسلم المتّبع للنبي الله على الله عرف من سبيل ربّه .

وهذه الآية الكريمة جاءت في بيان كيفية الدعوة ، وبماذا تؤدَّى ؟ وكيف يُدافع عنها ، مع ذكر الداعي وهو النَّبي ، والمدعو إليه ، وهو سبيلُ الرَّب جلّ جلاله . والدعوة إلى سبيله الموصل إليه دعوة إليه ، فالمدعو إليه في الحقيقة هو الله تعالى .

فقال تعالى: { بالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ } .

فالحكمة التي أمر الله نبيّه في أن يدعو النّاس إلى سبيل ربّه بها هي البيان الجامع الواضح للعقائد بأدلتها ، والحقائق ببراهينها ، والأخلاق الكريمة بمحاسنها ، ومقابح أضدادها ، والأعمال الصالحة : من أعمال القلب واللسان والجوارح بمنافعها ومضار خلافها . فآيات القرآن وأحاديثه في هما الحكمة التي كان يدعو إلى سبيل ربّه بها . وتلك الأشياء كلها هي أيضًا حكمة .

( ف ) الحكمة هي العلم الصحيح الثابت المثمر للعمل المئتقن المبنى على ذلك العلم فل فالعقائد الحقة ، والحقائق

<sup>(</sup>١) إضافة يقتضيها السياق

العلميّة الراسخة في النّفس رسوخًا تظهر أثاره على الأقوال والأعمال: حكمة ، والأعمال المستقيمة ، والكلمات الطيّبة التي أثمرتها تلك العقائد حكمة ، والأخلاق الكريمة كالحلم والأناة ـ وهي علمٌ وعملٌ نفسيٌّ: حكمة .

والبيان عن هذا كله بالكلام الواضح الجامع حكمة ؟ تسمية للدّال باسم المدلول .

في سورة الإسراء ثمان عشرة آية جمعت أصول الهداية ، من قوله تعالى: { لا تَجْعَلْ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ فَتُقْعُدَ مَدْمُومًا مَخْدُولاً } إلى { وَلا تَجْعَلْ مَعَ اللّهِ إِلَهًا ءَاخَرَ قَتُلْقَى فِي جَهَنّمَ مَلُومًا مَدْحُوراً } (') ، وقد جمعت تلك الآيات كلّ ما ذكرنا من العقائد الحقة . والحقائق العلمية ، والأعمال المستقيمة ، والكلمات الطيّبة ، والأخلاق الكريمة ، وسمّى الله ذلك كله والكلمات الطيّبة ، والأخلاق الكريمة ، وسمّى الله ذلك كله حكمة ، فقال تعالى : { ذلك مِمّا أوْحَى إليْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ }

(ولقد) هدتنا الآية الكريمة { ادْعُ إلى سَبيل رَبِّكَ } إلى السلوب الدعوة : وهو الحكمة ، وتجلّت هذه الحكمة في الآيات القرآنية والأحاديث النبويّة ، فعلينا أن نلتزمها جُهدنا حيثما دعونا ، ونقتدي بأساليب القرآن والسُنَّة في دعوتنا ، فيما يُحصِّل الفهم واليقين ، والفقه في الدين ، والرغبة في

<sup>(</sup>١) الإسراء: الآيات (٢٢ ـ ٣٩).

<sup>(</sup>٢) الإسراء: الآية ( ٣٩ ).

العمل ، والدوام عليه . وهي التي كان يعلمها كما في قوله تعالى : { وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة } فصلى الله وسلم عليه من داع إلى الحكمة ، ومعلم للحكمة بالحكمة )) (١) .

وقال ـ رحمه الله ـ في الدعوة بالموعظة الحسنة : ((هدتنا الآية الكريمة بمنطوقها ومفهومها إلى أنّ من الموعظة ما هو حسن ، وهو الذي تكون به الدعوة ، ومنها ما هو ليس بحسن فيُتجنّب ، وبيّنت مواعظ القرآن ، ومواعظ النّبي الحسن فعلينا أن نلتزمه ، لأنّه هو الذي تبلغ به الموعظة غايتها وتُثمِرُ بإذن الله ثمرتها .

الموعظة التي تحصل المقصود منها: من ترقيق القاوب الحمل على الامتثال لما فيه خير الدنيا والآخرة هي الموعظة الحسنة وإنما يحصل المقصود منها إذا حسن لفظها بوضوح دلالاته على معناها ، وحسن معناها بعظيم وقعه في النفوس فعدبت في الأسماع ، واستقرت في القاوب ، وبلغت مبلغها من دواخل النفس البشرية ، فأثارت الرغبة والرهبة ، وبعثت الرّجاء والخوف بلا تقنيط من رحمة الله ، ولا تأمين من مكره ، فتلقتها النفس من النفس ، وتلقفها القاب من القلب ، إلا نفساً أحاطت بها الظّلمة ، وقلبًا عمي عليه الرّان ، عافى الله قلوب المؤمنين .

<sup>(</sup>۱) الدُّرر الغالية ، لابن باديس ، ص٢٥ ـ ٣١ ، باختصار وتقديم وتأخير .

ففي حديث العرباض في : (( و َعَظَنَا رَسُولُ اللّهِ اللّهِ عَلَمُ مَوْعِظَةً وَجِلْتُ مِنْهَا الْعُيُونُ ... )) (() ، فهذه حقيقة الموعظة .

(و) يكون الوعظ بذكر أيّام الله في الأمم الخالية ، وباليوم الآخر ، وما يتقدّمه ، وما يكون فيه من مواقف الخلق وعواقبهم ، ومصيرهم إلى الجنّة أو النّار ، وما في الجنّة من نُعيم ، وما في النّار من عذاب اليم ، وبوعد الله ووعيده ، وهذه أكثر ما يكون بها الوعظ .

ويكون بغيرها كتذكير الإنسان بأحوال نفسه ليُعامِل غيره بما يُحبُّ أن يُعامل به ، وهو من أدق فنون الوعظ وأبلغها ، مثل قوله تعالى ـ وقد نهى أن يُقال لمن ألقى السَّلام : لست مؤمنًا ـ : { كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ } (٢) .

وقوله تعالى - وقد أمر بالعفو والصفح - : { أَلَا تُحِبُّونَ أَنْ يَعْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ } (٣) .

ويُفرِّق ـ رحمه الله ـ بين الحكمة والموعظة فيقول: يقولُ الله تعالى: { وَلا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إلا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ الله تعالى: { وَلا تَعْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إلا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ حَتَّى يَبْلُغَ الله تعالى: { إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَامَى

<sup>(</sup>١) سنن التّرمذيّ : رقم٢٦٧٦ .

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (٩٤).

<sup>(</sup>٣) النور: الآية ( ٢٢ ).

<sup>(</sup>٤) الأنعام: الآية (١٥٢).

ظُلْمًا إِنَّمَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ نَارًا وَسَيَصِلُونَ سَعِيرًا } (١) . هذه مو عظة . ويقول تعالى { وَلْيَخْسُ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ دُرِّيَّةً ضِعَاقًا خَافُوا عَلَيْهِمْ } (١) هذه مو عظة . وهكذا تمتزج المواعظ الحسنة بالحكمة البالغة في آيات القرآن العظيم ، فتتبعها في جميع سوره تجدها )) (١) .

فعُلم أن ما له تأثير على القلب بوجل وانكسار ورهبة أو رغبة فإن ذلك من الموعظة الحسنة .

وقال ـ رحمه الله ـ في المجادلة بالتي هي أحسن: ((هدتنا الآية الكريمة إلى الطريقة المحمودة المشروعة في الجدال: وفي آيات القرآن بيان لهذه الطريقة البيان التام وجاءت السنة النبوية الكريمة ، والسيرة المحمدية الشريفة ، مطبقة لذلك ومنقذة له ؛ فالكتاب والسنة فيهما البيان الكافي الشافي للجدال بالتي هي أحسن ، كما فيهما البيان الشافي الكافى للحكمة والموعظة الحسنة .

أمر الله بالدعوة والجدال على الوجه المذكور ، فكلاهما واجب على المسلمين أن يقوموا به ، فكما يجب لسبيل الرَّب جلّ جلاله أن تُعرف بالبيان بالحكمة ، وأن تُحبّ بالترغيب بالموعظة الحسنة .

<sup>(</sup>١) النساء: الآية (١٠).

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (٩).

<sup>(</sup>٣) الدرر الغالية ، لابن باديس ، ص٣٦ ـ ٣٩ ، باختصار وتقديم وتأخير .

كذلك يجب أن يُدافع من يصدُّون عنها بالتي هي أحسن ، إذ لا قيام لشيءٍ من الحقّ إلاَّ بهذه الثلاث .

غير أن الدعوة بوجهيها ، والجدال ليستا في منزلة واحدة في القصد والدوام: فإنَّ المقصود بالذات هو الدعوة ، وأمّا الجدال فإنَّه غير مقصود بالدَّات ، وإنّما يجبُ عند وجود المُعارض بالشبهة ، والصنَّادِّ بالباطل عن سبيل الله.

والجدال يكون عند وجود ما يقتضيه ، ولهذا كانت الدعوة بوجهيها محمود على كُلِّ حال ، وكان الجدال مذمومًا في بعض الأحوال ، وذلك فيما إذا استُعمِل عند عدم الحاجة إليه ، فيكون حينئذ شاغلاً عن الدعوة مؤديًا في الأكثر إلى الفساد والفتنة . فإذا كان جدالاً لِمُجرَّد الغلبة والظهور ، فهو شرُّ كله ، وأشدُّ شرَّا منه إذا كان لمدافعة الحق بالباطل .

وفي هذه الأقسام الممنوعة مثل قوله: { وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ } (١) . وقوله ﷺ : «مَا ضَلَّ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْهِ إِلا أُونُوا الْجَدَلَ » (١) .

(و) المدافعة والمغالبة من فطرة الإنسان ، ولهذا كان

<sup>(</sup>١) الكهف: الآية (٥٦).

<sup>(</sup>٢) سنن التَّرمذيّ : أبواب فضائل القرآن : ٤٤ ـ سورة الزخرف ، رقم الحديث ٣٤٨٣ . وحسّنه الألباني . انظر : جـ٣ : ص١٠٣٠ ، رقم٣٥٩٣ .

الإنسان أكثر شيء جدلاً ، غير أن التربية الدينية هي التي تضبط خُلُقَهُ ، وتقوِّم فِطرته ، فتجعل جداله بالحق عن الحقِّ . فلنحذر أن يطغى علينا خلق المدافعة والمغالبة فنذهب في الجدل شرَّ مذاهبه ، وتصير الخصومة لنا خُلُقًا ، ومن صارت الخصومة له خُلقًا أصبح يندفع معها في كُلِّ شيء و لأدنى شيء ، ولا يُبالى بحقِّ ولا باطل ، وإنَّما يُريد الغلب بأيِّ وجه كان ، وهذا هو الذي قال فيه النَّبي على النَّب النَّب النَّب اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه الم الرِّجَالِ إلى اللَّهِ الألدُّ الْخَصِمُ » (١) ، ومن ضبط نفسه وراقب ربّه ، لا يجادل إلا عن الحق وبالتي هي أحسن ، وأن يلتزم في جدالهم كلمة الحقّ والكلمات الطيّبة (و) أن يجتنب كلماتهم الباطلة والقبيحة ، وطرائقهم المتناقضة والملتوية ، وأن يسلك في مدافعتهم طريق الرفق والرجاحة والوقار دون فُحش ولا طيش ولا فظاظة . وهذه الطريقة في الجدال هي التي أحسن من غيرها في لفظها ومعناها ومظهرها وتأثيرها وإفضائها للمقصود من إفحام المبطل وجلبه وردّ شرِّه عن النَّاس ، وإطلاعهم على نقصه وسوء قصده ، وهذه الطريقة التي أمر الله نبيّه على بالجدال بها ب

(و) علينا الدعوة والجدال ، وإلى الله الهدى والضلال والمجازاة على الأعمال . ثمرة العلم بهذا أن الداعي يدعو ولا ينقطع عن الدعوة ولو لم يتبعه أحدٌ ، لأنّه يعلم أن أمر الهدى والضلال إلى الله وإنّما عليه البلاغ وأنّه يصبر على ما يلقى من إعراض وعنادٍ وكيدٍ وأذى دون أن يُجازي

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٥١ ـ المظالم : ١٦ ـ باب قول الله تعالى : { وَهُوَ الدُّ الْخِصَامِ} : جـ ٨٦٧/٢ ، رقم ٢٣٢ .

بالمثل ، أو يفتُر في دعوتِه من آذاه ، لِعِلْمِه بأنّ الّذي يُجازي إنّما هو الله )) (١)

وقال الشّيخ محمّد الأمين الشنقيطي ـ رحمه الله ـ في معرض حديثه عن قول الله تعالى { قُلْ هَذِهِ سَبيلِي ...} قال : فدلّ على أنّ الداعي لا بُدّ أن يكون على بصيرة ، وهي الدليل الواضح الذي لا لبس في الحقّ معه ، ولا بُدّ أن تكون دعوته بالحكمة وحُسْن الأسلوب واللطافة مع إيضاح الحق ، فإنّ كانت بقسوة وعُنْف وخرق ، فإنّها تضر أكثر ممّا تنفع . فلا ينبغي أن يُسْند الأمر بالمعروف إسنادًا مطلقًا إلاّ لمن فلا ينبغي أن يُسْند الأمر بالمعروف إسنادًا مطلقًا إلاّ لمن الأمر بالمعروف وظيفة الرسُّلُ وأتباعهم ، وهو مستلزم الأمر بالمعروف وظيفة الرسُّلُ وأتباعهم ، وهو مستلزم للأذى من النّاس لأنهم مجبولون بالطبع على معاداة من يتعرض لهم في أهوائهم الفاسدة ، وأغراضهم الباطلة ، ولذا يتعرض لهم في أهوائهم الفاسدة ، وأغراضهم الباطلة ، ولذا قال العبد الصالح لقمان الحكيم لولده فيما قص الله عنه : { وأمُر وْ بِالْمَعْرُوفِ وَ الْهُ عَن الْمُنْكَر وَ اصْبُر وْ عَلَى مَا أَصَابَكَ } (٢) .

واعلم أن الدعوة إلى الله بطريقين: طريق ليِّن ، وطريق قسوة ؛ أمّا طريق اللّين فهي الدعوة إلى الله بالحكمة والموعظة الحسنة وإيضاح الأدلة في أحسن أسلوب وألطفه ؛ فإن نجحت هذه الطريق فبها ونعمت ، وهو المطلوب ،

<sup>(</sup>۱) الدرر الغالية ، لابن باديس ، ص٤١ ـ ٤٧ ، باختصار مع تقديم وتأخير .

<sup>(</sup>٢) لقمان: الآية (١٧).

وإن لم تنجح تعينت طريق القسوة بالسيف حثّى يُعبد الله وحده وتُقام حدوده ، وتُمتَثل أو امره ، وتُجتنب نواهيه ، وإلى هذا الإشارة بقوله تعالى : { لقدْ أرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ وَالْمِيزَانَ لِيَقُومَ النَّاسُ بِالْقِسْطِ وَأَنْزَلْنَا الْحَدِيدَ فِيهِ بَأْسٌ شَدِيدٌ } (١) . الآية

ففيه إشارة إلى إعمال السيف بعد إقامة الحجّة ، فإن لم تنفع الكتب تعيّنت الكتائب ، والله تعالى قد يزع بالسلطان ما لا يزع بالقرآن » (۲) .

ومن سبيله الله وطريقه ومنهجه ؛ التذكير ، كما قال الله تعالى : { وَدَكَّرْ فَإِنَّ الدِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ } (٣) .

قال الشنقيطي ـ رحمه الله ـ : ((ويُشترط في وجوبه (أي الأمر بالمعروف) مظنّة النفع به ، فإن جزم بعدم الفائدة فيه لم يجب عليه ، كما يدلُّ له ظاهر قوله تعالى : { فَذَكّرُ إِنْ نَفَعَتِ الدِّكْرَى } ((1))) ((2)).

ومن منهجه ه وسبيله ما جاء في قول الله تعالى: { هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثُلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ

<sup>(</sup>١) الحديد: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن : ١٧٤/٢ ـ ١٧٥ .

<sup>(</sup>٣) الذاريات: الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٤) الأعلى: الآية (٩).

<sup>(</sup>٥) أضواء البيان : ١٧٥/٢ .

وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ } (١).

بل منهجه القرآن كله ، وقد أمر بتبليغه ، قال تعالى : { يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ النِيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَقْعَلْ فَمَا بَلَعْتَ رَسَالْتَهُ ...} (٢) . وقال تعالى : { فَذَكَّرْ بِالْقُرْءَانِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ (٣) .

قال أبو المظفّر السمعاني: ((أي عظ بالقرآن من يخافني فإن قيل: أليس يوعظ بالقرآن الكافر والمؤمن جميعًا فكيف معنى قوله: { مَنْ يَخَافُ وَعِيدٍ } والكافر لا يخاف وعيد الله ؟

والجواب أنّه لما لم ينتفع بالقرآن إلاّ المؤمن ، فكأنه لم يخوّف بالقرآن إلاّ المؤمنون ، والله أعلم )) (1) .

وأفضل منه ؛ قول الإمام السعدي ـ رحمه الله ـ : (( والتذكير هو تذكير بما تقرّر في العقول والفِطر ، من محبّة الخير وإيثاره ، وفعله ، ومن بُغض الشرّ ومجانبته ، وإنّما يتذكّر بالتذكير ، من يخاف وعيد الله . وأمّا من لم يخف الوعيد ، ولم يؤمن به ، فهذا فائدة تذكيره ، إقامة الحجّة

<sup>(</sup>١) الجمعة: الآية (٢).

<sup>(</sup>٢) المائدة : الآية ( ٦٧ ) .

<sup>(</sup>٣) ق: الآية (٤٥).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن ، للإمام أبي المظفّر السمعاني (ت ٤٨٩) ، حـ٥/٢٤٩

عليه ، لئلا يقول: { مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلا نَذِيرٍ } )) (١) .

ومن منهجه وسبيله على جهادهم بالقرآن كما أمره ربُّه بذلك فقال : { وَلُو شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيرًا = ٥١ قلا تُطِع الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُمْ بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا } (١).

قال أبو الفداء: ((يدعوهم إلى الله رَحِّلُ ، ولكنا خصصناك يا محمَّد بالبعثة إلى جميع أهل الأرض ، وأمرناك أن تُبلِّغ النَّاس هذا القرآن { لأَنْذِرَكُمْ بهِ وَمَنْ بَلْغَ } ، { وَمَنْ يَكُفُرْ بهِ مِنَ النَّاس هذا القرآن { لأَنْذِرَكُمْ بهِ وَمَنْ بَلْغَ } ، { وَمَنْ يَكُفُرْ بهِ مِنَ اللَّهِ النَّاسُ إلِّي رَسُولُ اللَّهِ إليْكُمْ الأَحْزَابِ قَالنَّارُ مَوْعِدُهُ } ، { قُلْ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إليْكُمْ جَمِيعًا } ، ولهذا قال : { قَلْ تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُمْ بهِ } يعني جَمِيعًا } ، ولهذا قال : { قَلْ تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُمْ بهِ } يعني : بالقرآن ، قال ابن عبّاس ، { جِهَادًا كبيرًا } كما قال تعالى : { يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاعْلُطْ عَلَيْهِمْ } (آ) . )) (أ) أي ابذل الوسع وأقصى ما تستطيع من الجُهْد .

ومن سبيله ﷺ تبيين القرآن وتفسيره للنّاس ؟ كما قال تعالى : { وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكْرَ لِثُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ

<sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرَّحمن في تفسير كلام المنّان ، للعلاّمة عبدالرَّحمن بن ناصر السعدي : ۸۹/۰

<sup>(</sup>٢) الفرقان: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٣) التحريم: الآية (٩)، كذا التوبة: الآية (٧٣).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم ، لأبي الفداء بن كثير : ٢٥٥٨/٦ ، طبعة دار ابن حزم ، تحقيق د. محمَّد إبراهيم البنا .

يَتَفَكَّرُونَ } (١).

**\*** 

(١) النحل: الآية (٤٤).

سادسًا: ( الدعوة عبادة ) يجب فيها الاتباع.

قال الله تعالى : { ادْعُ إلى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ ...} (') ، وقال { وَادْعُ إلى رَبِّكَ } (') ، وقال : { فَلِدَلِكَ فَادْعُ وَاسْتَقِمْ كَمَا أَمِرْتَ } (') ، وقال : { وَمَنْ أَحْسَنُ قُولًا مِمَّنْ دَعَا إلى اللّهِ وَعَمِلَ أَمِرْتَ } (ا) ، وقال : { وَمَنْ أَحْسَنُ قُولًا مِمَّنْ دَعَا إلى اللّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ } (') ، وقال : { يَالَيُّهَا الرَّسُولُ بَلْغُ مَا أُنْزِلَ إلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالْتَهُ } (') ، وقال : { هُوَ بَلْغُ مَا أُنْزِلَ إلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالْتَهُ } (') ، وقال : { هُوَ الذِي بَعَثَ فِي الْأُمِيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثُلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَلَيْتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَلَيْتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة ...} (') .

قال شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة: ((فكلُّ ما أمر الله به عباده من الأسباب فهو عبادة ، والعبادة والطاعة والاستقامة ولزوم الصراط المستقيم ونحو ذلك من الأسماء: مقصودها واحد ، ولها أصلان: أحدهما: أن لا يُعبد إلاَّ الله ، والتَّاني : أن لا يعبده إلاَّ بما أمر وشرع. لا يعبده بغير ذلك من الأهواء والظنون والبدع ، قال تعالى: { فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقًاءَ

<sup>(</sup>١) النحل: الآية (١٢٥).

<sup>(</sup>٢) الحج: الآية ( ٦٧ ).

<sup>(</sup>٣) الشورى: الآية (١٥).

<sup>(</sup>٤) فصلت: الآية ( ٣٣ ) ، والقصص: الآية ( ٨٧ ) .

<sup>(</sup>٥) المائدة: الآية (٦٧).

<sup>(</sup>١) الذاريات: الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٧) الجمعة : الآية ( ٢ ) .

ربّهِ قَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ ربّهِ أَحَدًا } (١). فالعمل الصالح: هو الإحسان ، وهو فعل الحسنات ، والحسنات هي ما أحبّه الله ورسوله ، وهو ما أمر به أمر إيجاب أو استحباب ، فما كان من البدع في الدين الّتي ليست في الكتاب ، ولا في صحيح السنّة ، فإنّها وإن قالها من قالها ، وعمل بها من عمل: ليست مشروعة فإنّ الله لا يحبّها ولا رسوله ، فلا تكون من الحسنات ولا من العمل الصالح.

وأمّا قوله: { وَلا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبّهِ أَحَدًا } فهو إخلاص الدين لله وحده ، وكان عمر بن الخطاب يقول: (( اللهم اجعل عملي كله صالحًا ، واجعله لوجهك خالصًا ، ولا تجعل لأحدٍ فيه شيئًا )) ، وقال الفضيل بن عياض في قوله تعالى { لِيَنْلُوكُمْ أَيُكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً } . قال : أخلصه وأصوبه ، قالوا: يا أبا علي ما أخلصه وأصوبه ؟ قال : إن العمل إذا كان خالصًا ولم يكن صوابًا لم يُقبل ، وإذا كان صوابًا ولم يكن خالصًا لم يُقبل حتّى يكون خالصًا صوابًا ، والخالص : إن يكون نا يكون لله ، والصواب : أن يكون على السنّة )) (٢) .

فالدعوة إذًا والتعليم والتزكية والتذكير والوعظ والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر كلها عبادات متعدّية يجب أن تكون خالصة لله ، وأن تكون عملاً صالحًا ، أي صوابًا ؛

<sup>(</sup>١) الكهف: الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٢) العبودية: ص٣٨ ـ ٤١، مختصرًا طبعة الإفتاء .

تمامًا كما جاءت به السُّنة . دون إحداث فيها ، كما قال على : « مَنْ أَحْدَثَ في أَمْرِنَا هذا ما ليس منه فَهُو رَدُّ » (۱) ، وفي رواية : « من عَمِل عملاً ليْس عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدُّ » (۲) . أي مردود وباطل غير مقبول ، وهذا الحديث قاعدة عظيمة في ردّ جميع البدع والمختر عات في الدين .

**\*** 

<sup>(</sup>۱) مسلم :  $\pi$  - الأقضية (  $\Lambda$  ) نقض الأحكام الباطلة ، وردّ محدثات الأمور :  $\Pi \in \Pi \cap \Pi$  ، رقم  $\Pi \in \Pi \cap \Pi$ 

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: الموضع نفسه. و هو رواية أخرى عن أمّ المؤمنين عائشـة ـ رضي الله عنها ـ.

سابعًا: اتباع المنهج النبوي يؤرث الاجتماع والائتلاف المأمور به ؛ وتركه يُقضي إلى التفرُق والاختلاف المنهى عنه.

أمر الله عَلَى بالاجتماع والائتلاف ، ونهى عن التفرُق والاختلاف ، فقال سبحانه : { وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلا وَالْحُتلاف ، فقال سبحانه : { وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلا تَقَرَّقُوا وَادْكُرُوا نِعْمَة اللّهِ عَلَيْكُمْ إِدْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُقْرَةٍ مِنَ النّارِ فَانْقَدْكُمْ مِنْهَا كَدُلِكَ يُبِيّنُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ لَعَلَّكُمْ تَهْتَدُونَ = ١٠٣ وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّة يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ = ١٠٠ يَوْمَ تَبْيَضُ مَا جَاءَهُمُ الْبَيِّنَاتُ وَأُولِئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ = ١٠٠ يَوْمَ تَبْيَضُ وَجُوهُ وَتَسْوَدُ وَجُوهٌ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكُفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ وَجُوهُ هُمْ قَفِى رَحْمَةِ اللّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ } ١٠٦ وَالمَعْرُونَ = ١٠٠ وَالْمَا الَّذِينَ البَيْضَتَتْ وُجُوهُهُمْ قَفِى رَحْمَةِ اللّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ } ١٠٠ وَالمَعْرُونَ عَلَى اللّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ } وَالمَّا الَّذِينَ البَيضَتَتْ وُجُوهُهُمْ قَفِى رَحْمَةِ اللّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ } ١٠٦٠ وَالمَا اللّذِينَ الْبَعْرَاتُ وَالْمُونَ } وَاللّهُ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ } ١٠٥ . وَالمَّا الَّذِينَ اللّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ } أَنْ أَلْهُ فَلَى مُحْمَةِ اللّهِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ } أَنْ أَلْهُ فَيْ فِيهَا خَالِدُونَ } أَنْ أَلْهُ فَيْ فِيهَا خَالِدُونَ } أَنْ أَلْهُ فَيْ فِيهَا خَالِدُونَ } أَنْ أَلْوَلُولُونَ وَالْمُولِلَا إِنْ الْمُولِلُولُونَ وَلَا إِلْهُ فَيْ فِيهَا خَالِدُونَ } أَنْ أَلْولُولُ أَنْ أَلْمُ الْمُعْلِدُهُ اللّهُ فَيْ فِيهَا خَالِدُونَ } أَنْ أَلْهُ أَنْ أَلْهُ اللّهُ فَلَهُ مُ أَلْهُ فَيْ فِيهَا خَالِدُونَ } أَنْ أَلُولُولُ أَنْ أَلْولُولُ أَلْمُ اللّهُ فِيهُ فَيْ فَلَولُولُهُ أَلْمُولُولُولُ أَنْ أَلِيهُ إِلَيْهُ أَلْمُ أَنْ أَلْهُ أَنْ أَلْمُ أَلْهُ أَنْهُ اللّهُ فَلَالْمُ أَلَاهُ أَلْهُ أَنْ أَلْمُ أَلُولُولُ أَلْهُ أَنْ أَنْ أَلْهُ أَلْمُ أَلَ

أخرج الإمام الطبري في تفسيره عن أبي سعيد الخدري والله أخرج الإمام الطبري في تفسيره عن أبي سعيد الخدري والله أقال : قال رسول الله في : «كِتَابُ الله ، هو حبلُ اللهِ الممدود من السماء الله ض » (٢).

<sup>(</sup>١) أل عمران: الأيات (١٠٣ - ١٠٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ٧٢/٧، رقم الحديث ٧٥٧٢ ، قال أحمد شاكر: وكذلك رواه التّرمذيّ: ٣٤٣/٤ من طريق محمّد بن فضيل ، عن الأعمش ، عن عطية ، عن أبي سعيد ، وعن الأعمش ، عن حبيب ابن أبي ثابت ، عن زيد بن أرقم ، مرفوعًا ، نحوه مطولًا ، فهو عنده عن أبي سعيد وعن زيد بن أرقم ، ثمّ قال : حديث حسن غريب ، فأمّا

وقال الطبري ـ رحمه الله ـ في قوله تعالى : { وَلا تَقَرَّقُوا } ، ولا تتقرقوا عن دين الله وعهده الذي عهد إليكم في كتابه ، من الائتلاف والاجتماع على طاعته وطاعة رسوله ، من الائتلاف والاجتماع على طاعته وطاعة رسوله ، والانتهاء إلى أمره » (۱) . وقال أبو الفداء بن كثير ـ رحمه الله ـ : (( أمرهم بالجماعة ونهاهم عن التفرقة . وقد وردت الأحاديث المتعدّدة بالنهي عن التفرق والأمر بالاجتماع والائتلاف . وقد ضمنت لهم العصمة من الخطأ وخيف عليهم الافتراق والاختلاف ، وقد وقع ذلك في الأمّة فافترقوا على ثلاث وسبعين فرقة ، منها فرقة ناجية إلى الجنّة ومسلمة من عذاب النار ، وهم الذين على ما كان عليه رسول الله ، وأصحابه )) (۱) .

وقد نهى الله عَلَّ عن التفرُّق في الدين فقال : { ... أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ ...} (") قال أبو الفداء ابن كثير : (( وصنّى اللهُ تعالى جميع الأنبياء ـ عليهم السلام ـ بالائتلاف

=

حديثُ أبي سعيد فقد بيّنا أنّه ضعيف ، من أجل عطيّة العوفي ، وأمّا حديث زيد بن أرقم ، فإنّه حديث صحيح ، وهو قطعة من قصنة مطوّلة ، رواها أحمد في المسند : ٣٦٦/٤ - ٣٦٧ (حلبي ) ، ورواها مسلم : ٢٣٧/٢ - ٢٣٧ مطوّلة ومختصرة .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۷٤/٤.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٧٤٥/٢ مختصرًا .

<sup>(</sup>٣) الشورى: جزء من الآية (١٣).

والجماعة ، ونهاهم عن الافتراق والاختلاف )) (١) .

وقال شيخ الإسلام: (( وهذا الأصل العظيم - وهو الاعتصام بحبل الله جميعًا وأن لا يتفرّقوا هو من أعظم أصول الإسلام، وممّا عظمت وصيّة الله تعالى به في كتابه، وممّا عظم ذمّه لمن تركه من أهل الكتاب وغيرهم، وممّا عظمت به وصيّة النّبي في مواطن عامّة وخاصة)) (۱).

وقال: ((والاجتماع والائتلاف من أعظم الأمور التي أوجبها الله ورسوله) (٦) ، وقال: ((التقرُق والاختلاف المخالِف للاجتماع والائتلاف ، حتَّى يصير بعضهم يُبغض بعضًا ويعاديه ، ويُحبُّ بعضًا ويواتيه على غير ذات الله. وهذا كله من أعظم الأمور التي حرّمها الله ورسوله) (٤).

ومن أعظم أسباب الائتلاف: الاجتماع على المنهج النبوي ، ومن أعظم أسباب التّفرُّق ؛ الاختلاف في المنهج ، وهو اختلاف تضاد لا اختلاف تنوّع ، إذ المنهج واحد لا يتعدّد ، فلزم من ذلك أن تعدُّد المناهج يُوجِب التقرُّق فنُهى عنه .

قال الله تعالى : { وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ وَلا

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ٣١١٩/٧.

<sup>(</sup>٢) رسالة الألفة بين المسلمين ، لشيخ الإسلام ، ص٢٧ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ، ص٢٥٠.

تَتَبِعُوا السُّبُلَ فَتَقَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ ذَلِكُمْ وَصَاّكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ } (١)
. والمنهج النبوي في الدعوة هو من سبيل الله ومن صراطه المستقيم، والمناهج المختلفة هي السُّبُل المفرِّقة عن سبيل الله والمنقطعة بأصحابها دونه.

وقد نجم عن اختلاف المناهج وترك اتباع المنهج النبوي ؛ مخالفات وأضرار بالغة على أصحابها وعلى جماعة المسلمين ، وهنا قاعدة مهمة لفهم منشأ هذه المخالفات :

<sup>(</sup>١) الأنعام: الآية (١٥٣).

#### قاعدة مهمّة في العبادات:

( يجب تعليق الأمور التعبدية بالأصول المنزلة من عند الله ، وما جاء به الرسول ﷺ ، وعدم تحريفها ) .

لمّا كان الأصل في العبادات وجميع ما يتعلّق بها التوقف حتّى يأتي أمر الله ورسوله ؛ فإنّ الواجب في ذلك إمرار ها كما جاءت دون تخصيص لما لم يُخصّص ، أو تعميم لما خُصّص ، أو زيادةٍ أو نقص .

ذلك أن المقصود الأعظم من العبادة هو رضاء الله على عباده ، ورضاؤه مقدَّمٌ على كلِّ أحد . ولا يُحصَّل إلاَّ بتنفيذ أمره كما أمر ، واجتناب نهيه ، فإنَّ طاعته وطاعة رسوله هم مقدّمة على اتباع هوى النّفس . فالعبادة إدًا متعلقة بطاعة الله ورسوله ، وكثير من الأمور الّتي أمر الله بها متعلق بحبّ الله ورسوله ، وكذا تحكيم الله ورسوله ، فلا يسوغ الإخلال بشيءٍ من ذلك .

وفي هذا يقولُ شيخ الإسلام: (( فالعبادةُ: متعلّقةُ بطاعة الله ورسوله ، كما قال تعالى: { وَمَنْ يُطِع اللّهَ وَالرّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبيّينَ وَالصّدِيقِينَ وَالشّهَدَاءِ وَالصّالِحِينَ } (١) ، وقال: { وَمَنْ يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا } (٢) ، وقال: { وَمَنْ يُطِع اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَتَقّهِ عَظِيمًا }

<sup>(</sup>١) النساء: الآية ( ٦٩ ).

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: الآية ( ٧١ ).

قَاُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ } (١) . وكذلك علق الأمور بمحبّة الله ورسوله ، كقوله : { أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ } (٢) . وبرضا الله ورسوله ، كقوله : { وَاللّهُ ورَسُولُهُ أَحَقُّ أَنْ يُرْضُوهُ } (٣) . وتحكيم الله ورسوله ، كقوله : { وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللّهِ وَرَسُولِهِ لَيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ } (٤) ، وقوله : { وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنْزَلَ اللّهُ وَإِلَى الرّسُولِ } (٥) . وأمر عند التنازُع بالرّد إلى الله ، والرسول ، فقال : { أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولِ وَأُولِي الأَمْرِ وَالرّسُولِ } (١) . وأمر عند التنازُع بالرّد إلى الله ، والرسول ، فقال : { أَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا الرّسُولِ } (١) .

فتعليق الأمور من المحبّة والبغضة ، والموالاة والمعاداة ، والنُّصرة والخذلان ، والموافقة والمخالفة ، والرضا والغضب ، والعطاء والمنع ؛ بما يخالِف هذه الأصول المنزَّلة من عند الله ممّا هو ((أخص منها)) أو ((أعمّ منها)) أو ((أعمّ من وجه وأخص من جهة)).

كلُّ ذلك من أمور الجاهلية المفرِّقة بين الأمّة ؛ وأهلها خارجون عن السُّنَّة والجماعة ، داخلون في البدع والفُرْقة ؛ بل دينُ اللهِ تعالى : أن يكون رسوله محمَّد على هو المطاع

<sup>(</sup>١) النور: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (٦٢).

<sup>(</sup>٤) النور: الآية ( ٤٨ ).

<sup>(</sup>٥) النساء: الآية (٦١).

<sup>(</sup>٦) النساء: الآية (٥٩).

أمره ونهيه ، المتبوع في محبّته ومعصيته ، ورضاه وسخطه ، وعطائه ومنعه ، وموالاته ومعاداته ، ونصره وخذلانه .

ثُمَّ ضرب الأمثلة لأنواع المخالفات الثلاث السابقة فقال:

( فالأعم: ما عليه المتفلسفة ، ومن اتبعهم ـ من ضئلال المتكلّمة والمتصوّفة ـ في تسويغ التدين بغير ما جاء به محمَّد رسول الله هي وإن عظم محمَّدًا وجعل دينه أفضل الأديان .

والأعم من وجه الأخص من وجه: مثل الأنساب والقبائل والأجناس العربية والفارسية والرومية والتركية أو الأمصار والبلاد.

والأخص مطلقًا: الانتساب إلى جنس معيّن من أجناس بعض شرائع الدين كالتجنّد للمجاهدين ، والفقه للعلماء ، أو الانتساب إلى بعض فِرَق هذه الطوائف كإمام معيّن ، أو شيخ ، أو مقالة ، أو فعل تتميّز به طائفة أو شعار هذه الفِروق ، أو نحو ذلك ، كلُّ ذلك من أمور الجاهلية المفرِّقة بين الأمّة ، وأهلها خارجون عن السنّة والجماعة ، داخلون في البدع والفُرْقة » (۱).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى: ۳٤١/۳ ـ ٣٤٣ ، باختصار وتقديم وتأخير طفيف

فحيث تقرّر أن الأمور العبادية : كالمحبّة والبغضة ، والموالاة والمعاداة ، والنّصرة والخذلان ، والموافقة والمخالفة ، والرضا والغضب ، والعطاء والمنع ، والتقديم والتأخير ، والتآلف والتنافر ، والاجتماع والافتراق والتآخي ، متعلّقة بمحبّة الله ورسوله ، وطاعة الله ورسوله ، ورضاء الله ورسوله ، وتحكيم الله ورسوله ، والرّد إلى الله ورسوله عند التنازع ؛ فلا يجوز الإخلال بشيءٍ منها : وقد تسبّب الانتماء والانتساب إلى الأسماء الحادثة للأحزاب والتنظيمات والجماعات الدعوية في مخالفة كثير من الأصول الشرعية .

ويُلحق بها ما في حكمها ، فإنَّ تغيُّر الأسماء أو إلغائها تأسيًّا بالهدي النبوي مع الإبقاء على الحقائق لا يغيِّرُ من الأمر شيئًا ، فالمضامين باقية ، والأحكام تدور معها حيث دارت .

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( تبديل الأسماء لا يوجب تبديل الحقائق )) ، وقال : (( ومعلومٌ أن تلك المفاسد تابعة لحقائقها لا تزول بتبدُّل أسمائها وتغيّر صورتها )) .

## القسم الأول

### ( منهجه ﷺ في دعوة المسلمين )

الباب الأول : ( التلاوة ) .

الباب الثاني : ( التربية والتزكية ) .

الباب الثالث : (التعليم).

# الباب الأول ( التلاوة )

الفصل الأوّل: (التلاوة من أولى مهمات النبي هي) الفصل الثاني: (أهمية التلاوة وتأثير ها العميق في النفوس) الفصل الثالث: (تلاوة النّبي هي وأصحابه على النّاس) الفصل الرابع: (قدر قراءة النّبي هي وأصحابه) الفصل الخامس: (صفة تلاوة النّبي هي وأصحابه)

#### الفصل الأوَّل

#### التلاوة من أولى معمات النَّبِي ﷺ

قَالَ الله تعالَى: { هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثُلُو عَلَيْهُمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِيْهُمْ ءَايَاتِهِ وَيُؤَكِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِيْمِ عَلَيْهِمْ } لَيْهِ فَيْ اللّهِ مُبِينٍ } (١).

وقد ورد هذا المعنى في أربع آيات من التنزيل (٢) ، كلها تبدأ بمهمة التلاوة ، ثُمَّ التزكية ، ثُمَّ التعليم ، سوى آية واحدة ، فالتلاوة لها الصدارة في كلِّ ، والتزكية بعدها ، ثُمَّ التعليم ، سوى آية واحدة منها وهي آية دعوة إبراهيم الكيلي ، ولكن إجابة الله له كانت على النسق السابق .

قال أبو جعفر الطبري ـ رحمه الله ـ في معنى الآية : (( يقول جلَّ ثناؤه : يقرأ على هؤلاء الأميين آيات الله التي

<sup>(</sup>۱) meرة الجمعة : الآية (١٠).

<sup>(</sup>٢) وردت في دعوة إبراهيم الطَّيِّلِين : { وَيُزكِيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ } ، البقرة ، ( ١٥١) ، وكذلك في سورة البقرة : الآية ( ١٥١) { كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولا مِنْكُمْ يَثُلُو عَلَيْكُمْ ءَايَاتِنَا وَيُزكِيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ } ، وفي سورة آل عمران : الآية ( ١٦٤) { لقدْ مَنَ اللّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَثُلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزكِيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِي ضَلالٍ مُبِينٍ } .

أنزلها عليه » (١) .

وقال الراغب: ((تلاه: تبعه متابعة ليس بينهم ما ليس منها، وذلك يكون تارةً بالجسم، وتارةً بالإقتداء في الحكم، ومصدره: تُلُوُّ، وتارةً بالقراءة وتدبُّر المعنى، ومصدره تلاوة.

والتلاوة تختص باتباع كتب الله المنزلة ، تارة بالقراءة ، وتارة بالارتسام لما فيها من أمر ونهي ، وترغيب وترهيب ، أو ما يتوهم فيه ذلك ، وهو أخص من القراءة ، فكل تلاوة قراءة ، وليس كل قراءة تلاوة ، لا يقال : تلوت رقعتك ، وإنما يقال في القرآن في شيء إذا قرأته وجب عليك اتباعه

وأما قوله: { يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ } [ البقرة/١٢١ ] فاتباعٌ له بالعلم والعمل » (١) .

وفي معجم ألفاظ القرآن الكريم: ((تلاوة: قراءة)) (٢)

وروى أبو جعفر بسنده عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ في قوله تعالى : { يَتْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ } ، (( يتّبعونه حقّ اتباعه )) (أ) . وبسنده عن عبدالله بن مسعود على قال : ((

<sup>(</sup>۱) جامع البيان: ٩٤/٢٨ ، طبعة البابي الحلبي ، (ط٣).

<sup>(</sup>٢) المفردات: ص ١٦٨، مادة: تلو.

<sup>(</sup>٣) معجم ألفاظ القرآن الكريم ، عن مجمع اللغة العربية بمصر : ١٩٦/١ ، مادة : تلو .

<sup>(</sup>٤) جامع البيان للطبري ، تحقيق أحمد ومحمود شاكر : ٥٦٦/٢ .

والذي نفسي بيده ، إنَّ حقّ تلاوته : أنْ يحلّ حلاله ، ويحرّم حرامه ، ويقرأه كما أنزله الله ، ولا يحرّف الكلم عن مواضعه ، ولا يتأوّل منه شيئًا على غير تأويله » (١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٥٦٧/٢.

والأمر بتلاوته على النّاس ، وتبشيرهم به ، وإنذارهم ، قد احتفى به القرآن الكريم في مواطن كثيرة ، منها :

قول الله تعالى : { وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْءَانُ لَأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلْغَ } (١) .

وقوله تعالى : { وَأَنْذِر ْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ } (رَبِّهِمْ } (۲) .

وقوله تعالى: { كِتَابُ أُنْزِلَ إِلَيْكَ فَلا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْ مِنْهُ لِثَنْذِرَ بِهِ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ } (١) ، وقوله رَجِّكَ : { وَإِنْ أَحَدُ مِنَ الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ اللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغْهُ مَأْمَنَهُ } الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ اللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغْهُ مَأْمَنَهُ } الْمُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأْجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ كَلامَ اللَّهِ ثُمَّ أَبْلِغْهُ مَأْمَنَهُ } (٤) ، وقوله سبحانه : { وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً } (١) .

وقوله جلّ وعزّ: { قُلْ إِنَّمَا أَنْذِرُكُمْ بِالْوَحْيِ وَلا يَسْمَعُ الصُّمُّ الصُّمُّ الدُّعَاءَ إِذَا مَا يُنْذَرُونَ } (١). فكأنه حصر الإنذار بالوحى.

وقوله تعالى: { كَذَٰلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلْتٌ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمُّ

<sup>(</sup>١) الأنعام: الآية (١٩).

<sup>(</sup>٢) الأنعام: الآية (٥١).

<sup>(</sup>٣) الأعراف: الآية (٢).

<sup>(</sup>٤) التوبة: الآية (٦).

<sup>(</sup>٥) الإسراء: الآية (١٠٦).

<sup>(</sup>٦) الأنبياء: الآية (٥٥).

لِتَثْلُو عَلَيْهِمُ الَّذِي أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ وَهُمْ يَكْفُرُونَ بِالرَّحْمَن } (١).

ومن ذلك قوله تعالى : { لِتُبَشِّرَ بِهِ الْمُتَّقِينَ وَتُنْذِرَ بِهِ قُوْمًا لُدًّا } (٢) .

وقوله تعالى: { وَجَاهِدْهُمْ بِهِ حِهَادًا كَبِيرًا } () .

وقوله تعالى: { إِنَّمَا أُمِرْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ. وَأَنْ أَتُلُو حَرَّمَهَا وَلَهُ كُلُّ شَيْءٍ وَأَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْمُسْلِمِينَ. وَأَنْ أَتُلُو الْقُرْءَانَ فَمَن اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَقْسِهِ وَمَنْ ضَلَّ قَقُلْ إِنَّمَا أَنَا مِنَ الْمُنْذِرِينَ } (1).

وقوله تعالى: { وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَى حَتَّى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولا يَثْلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِنَا } (°).

وكان المصطفى على القرآن على النّاس كاقة ؛ مؤمنهم ، وكافرهم ، ويهوديهم ، ونصرانيهم ، ينذرهم به ، ويبشرهم به ، ويجاهرهم به كما أمره ربّه على ، هذا هو الطريق ، وهذا هو المنهج .

روى الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ من حديث طويل لأسامة بن زيد قال : « ... فَإِذَا فِي الْمَجْلِس أَخْلاطٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ، وَالْيَهُودِ وَالْمُسْلِمِينَ ... فَسَلَّمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ وَالْمُسْلِمِينَ ... فَسَلَّمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِمْ

<sup>(</sup>١) الرعد: الآية (٣٠).

<sup>(</sup>٢) مريم: الآية (٩٧).

<sup>(</sup>٣) الفرقان: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٤) النمل: الآية (٩٢،٩١).

<sup>(</sup>٥) القصص: الآية (٥٩).

، ثُمَّ وقَفَ فَنَزَلَ فَدَعَاهُمْ إلى اللَّهِ ، وقررا عَلَيْهِمُ الْقُرْآنَ ... )) (١)

وقال بي : « إِنَّمَا هُمَا اثْنَتَان : الْكَلامُ وَالْهَدْيُ ، فَأَحْسَنُ الْكَلامِ كَلامُ اللَّهِ ، وَأَحْسَنُ الْهَدْي هَدْيُ مُحَمَّدٍ بي (٢) .

**⊕⊕€** 

<sup>(</sup>۱) صحیح البخاريّ : جـ٤ ، كتاب التفسیر ، باب ( ۲۳ ) ، رقم ( ۲۹ ) .

<sup>(</sup>۲) شرح السنة للالكائي: ۸٤/٤.

#### الفصل الثاني

#### أهميتة التلاوة وتأثيرها العميق في النفوس

روى الإمام البخاري من حديث أبي هُريْرَةَ هَ قال : قال النّبي في : ((مَا مِنَ الأَنْبِيَاءِ نَبِيُّ إِلاَّ أَعْطِيَ مَا مِثْلَهُ آمَنَ عَلَيْهِ الْبَشَرُ ، قال النّبي في : ((مَا مِنَ الأَنْبِيَاءِ نَبِيُّ إِلاَّ أَعْطِيَ مَا مِثْلَهُ آمَنَ عَلَيْهِ الْبَشَرُ ، وَإِنَّمَا كَانَ النّبِي أُوتِيتُ وَحْيًا أُوْحَاهُ اللّهُ إِلِيَّ الْحُونِهِ كلام الله المعجز بلسان يوْمَ الْقِيَامَةِ » (()) ، وما ذاك إلاَّ لكونه كلام الله المعجز بلسان عربي . قال الله تعالى : { كِتَابٌ قُصِلِّتْ ءَايَاتُهُ قُرْ ءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ } (()) ، وقال سبحانه : { الركتَابُ أُحْكِمَتْ ءَايَاتُهُ ثُمَّ يَعْلَمُونَ } (()) ، وقال سبحانه : { الركتَابُ أُحْكِمَتْ ءَايَاتُهُ ثُمَّ عَرِيزٍ } فَصِلِّتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ } (()) . وقال تعالى : { ... وَإِنَّهُ لَكِتَابُ مَنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ } وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَبِيرٍ } () .

إنَّ هذا القرآن كلام الله ﷺ ، و (( فضل القرآن على الكلام كفضل الله على عباده )) (°) . والله الذي خلق النفس

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : جـ ٤ ، كتاب فضائل القرآن ، باب كيف نزول الوحي ، حـ ٢٩٦ ، واللفظ له ، ورواه مسلم في الإيمان ، جـ ١ ، باب ( ٧٠ ) وجوب الإيمان برسالة نبيّنا محمَّد ، رقم ( ٢٣٩ ـ ٢٥٢ ) .

<sup>(</sup>٢) فصلت: الآية (٣).

<sup>(</sup>٣) هود: الآية (١).

<sup>(</sup>٤) فصلت: الآية (٤١، ٢٤).

<sup>(</sup>٥) قولٌ للحسن . انظر : شرح السنّة للبغوي : ٤٣٧/٤ .

البشرية أعلمُ بمداخلها وخباياها ، وما يؤثر فيها .

أنصت إلى قارئ مُرتِّل يخرج القرآن من قلبه ، وارعه سمعك وفؤادك ، واستجمع عليه بكْلِيّتك ، وتهيأ لقبوله والاستهداء بنوره . ثمَّ قل لي بربِّك ماذا تجد ؟

إِنَّه شعور غريب يسري إلى الفؤاد ، ويتسلّل إلى سويداء القلب ، ويتغلغل في شغافه ، فينتاب صاحبه رعدة وخوف وخشية ووجل وقشعريرة ، فرجاء وطمأنينة ولين إلى ذكر الله ... أجل إنَّه كلام الباري عَنِّل الذي قال : { الله نَرَّل أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَتَانِيَ تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الذينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إلى ذِكْر الله } (١) .

وقال تعالى : { ... وَمِمَّنْ هَدَيْنَا وَاجْنَبَيْنَا إِذَا تُتْلَى عَلَيْهِمْ ءَايَاتُ الرَّحْمَنِ خَرُّوا سُجَّدًا وَبُكِيًّا } (٢) .

وقال سبحانه: { ... إِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُثْلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ لِلأَدْقَانِ سُجَّدًا . وَيَقُولُونَ سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنْ كَانَ وَعْدُ رَبِّنَا لَمَفْعُولاً . وَيَخِرُّونَ لِلأَدْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا } (٢) .

نعم تقشعر الجلود ، وتخشع القلوب ، وتخر الأجساد والقلوب معها ساجدة شه ؛ تخاف عقابه ، وترجو رحمته ... إنّها آيات الرّحمن تعمل عملها في القلوب ، وتظهر آثار ها على الجوارح ، لذلك فهو كتاب هداية ودعوة ، قال الله تعالى : { ... قدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ . يَهْدِي بِهِ اللّهُ

<sup>(</sup>١) الزمر: الآية (٢٣).

<sup>(</sup>۲) مريم: الآية (۸۰).

<sup>(</sup>٣) الإسراء: الآية (١٠٧ ـ ١٠٩).

مَن اتَّبَعَ رضوانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إلى النُّورِ بِإِدْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إلى صبراطٍ مُسْتَقِيمٍ } (١).

 $\{ \ e^{i} \$ 

{ إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقُومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا } (°).

إنَّه كتاب هداية ، ورحمة وبشرى ، كتاب مبارك و هُدى وشفاء ورحمة للمؤمنين ، ألا تراه يُتلى على المريض فيُشفى ؟ وعلى المعين فيبراً ؟ وعلى المسحور فيصح وكأنه

<sup>(</sup>١) المائدة: الآية (١٥،١٥).

<sup>(</sup>٢) الأنعام: الآية (١٥٥).

<sup>(</sup>٣) النحل: الآية ( ٨٩ ).

<sup>(</sup>٤) الجاثية: الآية (٢).

<sup>(°)</sup> الإسراء: الآية ( ٩ ).

<sup>(</sup>٦) الإسراء: الآية ( ٨٢ ).

<sup>(</sup>٧) الأنبياء: الآية (٥٠).

<sup>(</sup>٨) فصلت: الآية (٤٤).

نشط من عقال ؟ ألا ثراه يُدْهِبُ ما في الصدور من عِللٍ وأمراض وأدواء واضطراب ؟ بلى إنّه كلام الله { ألا بذِكْر اللهِ تَطْمَئِنُ الْقُلُوبُ } (١).

روى الحاكم بسنده عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ ( أنّ الوليد بن المغيرة جاء إلى النّبي فقرأ عليه القرآن ، فكأنّه رق له ، فبلغ ذلك أبا جهل ، فأتاه فقال : يا عمّ إنّ قومك يرون أنْ يجْمعوا لك مالاً ، قال : لم ؟ قال : ليعطوكه فإنّك أتيت محمّدًا لتعرض لما قِبَله ، قال : قد علمت قريش أنّي من أكثرها مالاً . قال : فقل فيه قولاً يبلغ قومك أنك منكر له أو أنك كاره له . قال : وماذا أقول ؟ فوالله ما فيكم رجلٌ أعلم بالأشعار منّي ، ولا أعلم برجز ولا بقصيدة مني ، ولا بأشعار الجنّ ، والله ما يشبه الذي يقول شيئًا من هذا ، ووالله إنّ لقوله الذي يقول حلاوة ، وإنّ عليه لطلاوة ، وإنّه لمثمر أعلاه ، معذق أسفله ، وإنّه ليعلو وما يُعلى ، وإنّه ليحطم ما تحته . قال : لا يرضى عنك قومك حتّى تقول فيه ليحطم ما تحته . قال : لا يرضى عنك قومك حتّى تقول فيه

قال: فدعني حتَّى أفكّر، فلمّا فكّر قال: هذا سحرٌ يؤثر يأثره عن غيره، فنزلت: { دُرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا } [ المدّثر/١١] )) (٢).

<sup>(</sup>١) الرعد: الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الحاكم في المستدرك : جـ٢ ، كتاب التفسير ، برقم ٣٨٧٢ ،

(( لقد وصفه وصفًا يعجز عنه أكابر البلغاء وأساطين الأدباء ، حتَّى بلغ وصفه هذا كل مبلغ ، لقد سرى إلى قلبه وفؤاده ، ولكن الشيطان ( شيطان الإنس ) كَانَ له بالمرصاد ، إنَّه فرعون هذه الأمّة ، دخل عليه من المدخل الذي يُدمي فؤاده ، فنكص عن قوله ، ونكل عن الحق ، فنزل فيه تهديد ووعيد يتلى إلى يوم القيامة .

كَانَ المحلُّ قابلاً لكن المانع كبير ، إذ هما شرطا التأثر بالقرآن : قابليه المحلّ وعدم المانع .

إنَّ إعجاز القرآن سيبقى مهيمتًا على ما سواه ، ذلك ((أنَّ جملة واحدة تُلقى إلى العلماء والجهلاء ، وإلى الأذكياء والأغبياء ، وإلى السوقة والملوك ، فيراها كلّ منهم مقدّرة على قياس عقله وعلى وفق حاجته ، فذلك ما لا تجده على أتمّه إلاَّ في القرآن الكريم .

فهو قرآن واحد يراه البلغاء أوفى بلطائف التعبير ، ويراه العامّة أحسن كلام وأقربه إلى عقولهم ، لا يلتوي على أفهامهم ، ولا يحتاجون منه إلى ترجمان ، وراء وضع اللغة ، فهو متعة العامة والخاصة على السّواء ، ميسر لكلّ من أراد .

وفي النّفس الإنسانية قوتان : قوة تفكير ، وقوة وجدان ،

وقال الدَّهبيّ في التلخيص: على شرط البخاريّ ، وصححه مصطفى عطا في تحقيقه للمستدرك ، وذكره مقبل الوادعي في الصحيح المسند من أسباب النزول ، ص١٦٥.

فأمّا إحداهما فتنقب عن الحق لمعرفته ، وعن الخير للعمل به ، وأمّا الأخرى فتسجل إحساسها بما في الأشياء من لدّة وألم ، والبيان التام هو الذي يوفي لك هاتين الحاجتين ويطير وللى نفسك بهذين الجناحين ، فيؤتيها حظها من الفائدة العقليّة والمتعة الوجدانية معًا .

أولا تراه في معمعة براهينه وأحكامه ، لا ينسى حظ القلب من تشويق وترقيق ، وتحذير وتنفير ، وتهويل وتعجيب ، وتبكيت وتأنيب ؟ إنّه طابع لا يلتبس معه غيره ، ولا يجعل طامعًا يطمع أنْ يحوم حول حماه ، بل يدع الأعناق تشرئب إليه ، ثُمَّ يردّها ناكسة الأذقان على الصدور .

فأنت تنتقل فيه بين أسباب وأوتار ، وفواصل على أوضاع مختلفة ، يأخذ منها كلّ وتر من أوتار قلبك بنصيب سواء .

فلا يعروك منه على كثرة ترداده ملالة ولا سأم ، بل لا تفتأ تطلب منه المزيد )) (١)

<sup>(</sup>١) النبأ العظيم ، لمحمد عبدالله دراز ، (ص ١٠٠ ـ ١١٦) بتصرُّف .

#### الفصل الثالث

#### تلاوة النَّبِي ﷺ وأصحابه على النَّاس ( تطبيقات )

لرسول الله على التلاوة على النّاس ثلاثة أحوال:

الأوَّل: مبادئتهم بتلاوة القرآن عليهم:

والاكتفاء بذلك ، واختيار الآيات المناسبة للحال ، ومن ذلك ما كَانَ من خبر عتبة بن ربيعة ، لمّا عرض على الرسول الله المال ، أو الملك ، أو الطبّ إنْ كَانَ يغلب عليه التابع . ((حتّى إذا فرغ عتبة ، ورسول الله الله الله التابع منه ، قال : أقد فرغت يا أبا الوليد ؟ قال : نعم ؛ قال : فاسمع منّى ؛ قال : أفعل ، فقال : بسم الله الرّحمن الرحيم {حم = ١ كِتَابٌ مُومَن الرّحيم {حم = ١ كِتَابٌ مُومِنَ الرّحمن الرحيم أكثر مُهُمْ فَهُمْ لا عَرْبِيًّا لِقُومٍ يَعْلَمُونَ = ٣ بَشِيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أكثر مُهُمْ فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ = ٤ وقالوا قُلُوبُنَا فِي أكِنَّةٍ مِمّا تَدْعُونَا إليه إليه ... [ فصلت/١ - ٥] . ثمّ مضى رسول الله الله يقوؤها عليه . فلمّا سمعها منه عتبة أنصت لها ، وألقى يديه خلف ظهره معتمدًا عليهما يسمع منه ؛ حتّى انتهى رسولُ الله الله الله الله الله المسجدة منها ، فسجد ، ثمّ قال : قد سمعت يا أبا الوليد ما سمعت ، فأنت وذاك .

فقام عتبة إلى أصحابه ، فقال بعضهم لبعض : نحلف بالله لقد جاءكم أبو الوليد بغير الوجه الذي ذهب به . فلمّا

جلس إليهم قالوا: ما وراءك يا أبا الوليد؟ قال: ورائي أنّي قد سمعت قولاً والله ما سمعت مثله قط، والله ما هو بالشعر ولا بالسحر ولا بالكهانة ، يا معشر قريش أطيعوني واجعلوها بي ، وخلوا بين هذا الرّجل وبين ما هو فيه فاعتزلوه ، فوالله ليكونن لقوله الذي سمعت منه نبأ عظيم ، فإنْ تصبه العرب فقد كفيتموه بغيركم ، وإنْ يظهر على فإنْ تصبه العرب فقد كفيتموه بغيركم ، وإنْ يظهر على العرب فملكه ملككم ، وعزّه عزيّم ، وكنتم أسعد النّاس به ؛ قال : هذا رأيي فيه قالوا: سحرك والله يا أبا الوليد بلسانه ؛ قال : هذا رأيي فيه ، فاصنعوا ما بدا لكم )) (۱).

#### التاني: تلاوة القرآن بعد التمهيد لها:

بالدعوة إلى التوحيد ، وتصديق الرسول على فيما أخبر به ، والموالاة في طاعة الله ، وغير ذلك من أمور الدين .

<sup>(1)</sup> هذا الخبر أخرَجه ابن إسحاق مصرحًا بالتحديث ، سيرة ابن هشام : ٢٦٢/١ ـ ٣٦٤ ـ قال الألباني ـ حفظه الله ـ في تعليقه على فقه السيرة للغزالي ، ص١٢ : هذه القصيّة أخرجها ابن إسحاق في المغازي بسند حسن عن محمَّد بن كعب القرظي مرسلا ، ووصله عبد بن حميد وأبو يعلى البغوي من طريق أخرى من حديث جابر على كما في تفسير ابن كثير ( ٩/٤ ـ ٩١ ) وسنده حسن إنْ شاء الله .

في خير مما جئتم له ؟ فقالوا له : وما ذاك ؟ قال : أنا رسول الله بعثني إلى العباد ، أدعوهم إلى أنْ يعبدوا الله ولا يشركوا به شيئًا ، وأنزل عليَّ الكتاب . قال : ثمَّ ذكر لهم الإسلام ، وتلا عليهم القرآن . قال : فقال إياس بن معاذ ـ وكان غلامًا حدثًا ـ : أي قوم ، هذا والله خيرٌ ممّا جئتم له ... (١) .

ومنه ما تلاه على أصحاب بيعة العقبة الثانية وهم مسلمون: فقد روى ابن إسحاق في بيعة العقبة عن كعب بن مالك ، عندما اجتمع ثلاثة وسبعون رجلا ، وامرأتان في الشّعب ، ينتظرون رسول الله من ، حتّى جاءهم ومعه عمّه العبّاس بن عبدالمطلب ، وبدأ بالكلام يستوثق لابن أخيه ، حتّى إذا انتهى قال كعب: ((قلنا له: قد سمعنا ما قلت ، فتكلّم يا رسول الله فخذ لنفسك ولربّك ما أحببت.

قال: فتكلم رسول الله ، فتلا القرآن ، ودعا إلى الله ، ورغّب في الإسلام ... )) الحديث (١) .

الثالث: الاكتفاء ببيان ما يدعو إليه:

من التوحيد ، وترك الشرك وعبادة الأوثان والأصنام ،

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية لابن هشام: ۸۰/۲، وصححه المحققان: د. همام والصعيليك، ورواه البيهقي في الدلائل: ۲۹/۲.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام : ٩٤/٢ ـ ٩٧ ، وصححه الألباني في تخريج فقه السيرة ، ص١٥٩ .

والإيمان بالله وتصديق نبيه ، وقد يكون بشرح بعض مقاصد الإسلام كصلة الأرحام ، ومكارم الأخلاق ، وقد يكون بالتشويق بالفلاح ، كقوله ، « قُولُوا لا إِلهَ إِلاَ اللهُ تُقْلِحُوا » () .

وقد يكون ببيان أنّه لا يغني عنهم من الله شيئًا ، كما روى البخاري من حديث أبي هُريْرة في قال : (قامَ رَسُولُ اللهِ قَلَ عَنْ رَسُولُ اللهِ عَنْ الْزَلَ اللّهُ { وَالْدْرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ } ، قالَ يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ، وَ كَلِمَةً نَحْوَهَا ، الثُنَرُوا أَنْفُسَكُمْ ، لا أُعْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، يَا بَنِي عَبْدِمَنَافٍ لا أُعْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، يَا عَبّاسُ بْنَ عَبْدِالْمُطَلِبِ لا أُعْنِي عَنْكَ عَبْدِمَنَافٍ لا أُعْنِي عَنْكَ مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، ويَا صَفِيّة عَمَّة رَسُولَ اللّهِ لا أُعْنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، ويَا عَلْمَ مَنْ اللّهِ شَيْئًا ، ويَا عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْئًا » ويَا عَلْمَ مَنْ اللّهِ شَيْئًا » ويَا عَلْمَ مِنْ اللّهِ شَيْئًا » ويَا عَلْمَ مِنْ اللّهِ شَيْئًا » ويَا عَلْمَ مَنْ اللّهِ شَيْئًا » (١)

وروي أيضًا عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : « لَمَّا نَزَلْتُ : { وَأَنْذِرْ عَشِيرَتُكَ الْأَقْرَبِينَ } صَعِدَ النّبِيُ عَلَى الصّقَا فَجَعَلَ يُنَادِي : يَا بَنِي فِهْ ، يَا بَنِي عَدِيٍّ . لِبُطُونِ قُرَيْشِ ، الصّقَا فَجَعَلَ يُنَادِي : يَا بَنِي فِهْ ، يَا بَنِي عَدِيٍّ . لِبُطُونِ قُرَيْشِ ، حَتَّى اجْتَمَعُوا ، فَجَعَلَ الرّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ أَرْسُلَ حَتَّى اجْتَمَعُوا ، فَجَعَلَ الرّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ أَرْسُلَ رَسُولًا لِيَنْظُرَ مَا هُو ، فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشٌ ، فَقَالَ : أَرَايْتَكُمْ لَوْ أَخْبَرُ لِكُمْ أَكْنُتُمْ مُصَدِّقِيَّ ؟ قَالُوا : لَوْ أَخْبَرُ لُكُمْ أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ ؟ قَالُوا :

<sup>(</sup>١) أخرَجه الإمام أحمد : ٤٢٣/٥ ، رقم ١٦٠٢٣ .

<sup>(</sup>٢) صحيح البخاريّ: جـ٤، كتاب التفسير، ص١٧٨٧، باب وأنذر عشيرتك الأقربين، رقم ٢٦٠، ح٤٤٩٣.

نَعَمْ ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلاَّ صِدْقًا ، قَالَ : فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَدْم ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلاَّ صِدْقًا ، قَالَ : فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَدْابٍ شَدِيدٍ . فَقَالَ أَبُو لَهَبٍ : تَبَّا لَكَ سَائِرَ الْيَوْم ، أَلِهَذَا جَمَعْتَنَا ، فَنَزَلْتُ : { تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ مَا أُغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ } ، فَنَزَلْتُ : { تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ مَا أُغْنَى عَنْهُ مَالُهُ وَمَا كَسَبَ } () ()

فهنا تقررهم على صبدقه واعترفوا أنهم لم يجربوا عليه كذبًا ، وبعد ذلك أنذرهم العذاب .

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاريّ: جـ٤، كتاب التفسير، ص١٧٨٧، باب وأنذر عشيرتك الأقربين، رقم ٢٦٠، ح٤٤٩٢.

تلاوة الصَّحابة القرآن على النَّاس:

وهي كثيرة جدًا ، ومنها ما قام به سفير الرسول إلى المدينة مصعب بن عمير ، فقد بعثه رسول الله وأمره أنَّ يقرئهم القرآن ، ويعلمهم الإسلام ، ويفقههم في الدين ، فكان يُسمى المقرئ بالمدينة ، وقد أنتشر الإسلام في المدينة على يديه ، ومن الأسباب ذات الأثر الكبير في ذلك دعوته لأسيد بن حُضير ، وسعد بن معاذ .

روى ابن هشام أنَّ أسيد بن حضير وقف على مصعب بن عمير ، وعلى أسعد بن زرارة ((فوقف عليهما متشتمًا ، فقال : ما جاء بكما إلينا تسفّهان ضعفاءنا ؟ اعتزلانا إنْ كانت لكما بأنفسكما حاجة ، فقال له مصعب : أوتجلس فتسمع ، فإنْ رضيت أمرًا قبلته ، وإنْ كرهته كُفَّ عنك ما تكره ؟ قال : أنصفت ، ثمَّ ركز حربته وجلس إليهما ، فكلمه مصعب بالإسلام ، وقرأ عليه القرآن ؛ فقالا \_ فيما يذكر عنهما \_ : والله لعرفنا في وجهه الإسلام قبل أنْ يتكلم ، في إشراقه وتهلله ، ثمَّ قال : ما أحسن هذا الكلام وأجمله ... )) إشراقه وتهلله ، ثمَّ قال : ما أحسن هذا الكلام وأجمله ... )) هذا الموقف . وقد أسلم بإسلامهما جمُّ غفير .

<sup>(1)</sup> السيرة لابن هشام: ٨٨/٢ ـ ٩٢ . وقد حسن إسناده د. مهدي رزق الله ، وقال: إسناده حسن ، ولكنه مرسل لأنّه موقوف على عبدالله بن أبي بكر ، وعبيدالله بن المغيرة بن معيقيب ، انظر: السيرة النبوية في ضوء المصادر الأصلية ، هامش ص٧٤٢ ؛ فهو ضعيف .

ومن ذلك ما قاله جعفر بن أبي طالب الدى النجاشي ملك الحبشة حينما وشت قريش عنده بمن هاجر من الصّحابة ، فذكر ما جاء به الرسول من النهي عن عبادة الأوثان والأحجار ، وقطع الأرحام ، وأكل الميتة ، وارتكاب الفواحش ، والدعوة إلى عبادة الله وحده والانخلاع من ذلك كله ، والأمر بمكارم الأخلاق ، وأداء الأمانة ، وصدق الحديث ، وصلة الأرحام .

فقال له النجاشي: (( هل معك مما جاء به عن الله من شيء ؟ قالت أم سلمة ـ رضي الله عنها ـ : فقال له جعفر : نعم ؛ فقال له النجاشي : فاقرأه علي ّ ؛ قالت : فقرأ عليه صدرًا من { كهيعص } .

قالت: فبكى والله النجاشيُّ حتَّى اخضلت لحيته، وبكت أساقفته حتَّى اخضلوا مصاحفهم، حين سمعوا ما تلا عليهم و تُمَّ قال لهم النجاشي: إنَّ هذا والَّذي جاء به عيسى ليخرج من مشكاة واحدة، انطلقا، فلا والله لا أسلمهم إليكما، ولا يُكادون )) (۱).

وقال جعفر أيضًا: ((فعدا علينا قومنا ، فعدّبونا وفتنونا عن ديننا إلى عبادة الأوثان من عبادة الله تعالى ، وأنْ

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية لابن هشام: ١١٣/١٤ ـ ٤١٨ ، وقد صرّح ابن إسحاق بالسماع ، وقال المحققان: وسنده صحيح ، من طريق ابن إسحاق وأحمد والبيهقي. انظر: حاشية ص٤١٧ من جـ١ ، السيرة النبوية.

نستحل ما كنا نستحل من الخبائث ، فلما قهرونا وظلمونا وضيقوا علينا ، وحالوا بيننا وبين ديننا ، خرجنا إلى بلادك ، واخترناك على من سواك ؛ ورغبنا في جوارك ، ورجونا أن لا نظلم عندك أيها الملك » (().

لقد وقق جعفر چ في ثلاثة أمور:

#### الأمر الأوَّل:

عرض محاسن الإسلام المخالفة لما كانوا عليه في الجاهلية من أمور بشعة تأباها النفس السوية وتنفر منها.

#### الأمر الثَّاني :

مناسبة الآيات المختارة للمقام إلى حدِّ كبير ، وقد لامست شغاف قلب الملك وأساقفته ، بدليل بكائهم الشديد جمبعًا

#### الأمرالثّالث:

العبارات الأخيرة الّتي استثار بها حفيظة الملك لكي يهُبّ لنصرتهم من أمثال قوله: فلما قهرونا وظلمونا وضيقوا علينا، وحالوا بيننا وبين ديننا، خرجنا إلى بلادك، واخترناك على من سواك؛ ورغبنا في جوارك، ورجونا أنْ لا نظلم عندك أيّها الملك.

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية لابن هشام: ١٥/١ ، وقد ذكرت تصحيح إسناده كما في التعليق السابق.

فَعُلِم من هذا أنَّ اختيار أطايب الكلام المناسب للمقام ، والآيات المناسبة ، وبالأخص تلك التي فيها نقاط التقاء بين الإسلام ودين المخاطبين له أعظم الأثر وأبلغه .

**(** 

### الفصل الرابع

### قدر قراءة النَّبي ﷺ وأصحابه

يستحب الإكثار من تلاوة القرآن الكريم ، مع الترتيل والتّدبّر ، فقد امتدح الله من كان ذلك دأبه فقال : { إِنَّ الّذِينَ يَثُلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيةً يَثُلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيةً يَرْجُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلانِيةً يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ = ٢٩ ليُوفِيهُمْ أُجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُمْ مِنْ فَضْلِهِ إِنَّهُ غَفُورٌ شَكُورٌ } (١).

وبوّب البخاريّ في ذلك فقال : ( بابُّ : اغتباط صاحب القرآن ) (١) .

وروى فيه حديث عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال : سمعت رسول الله في يقول : «لا حَسَدَ إلاَ عَلَى اثنَتَيْن : رَجُلُ آتَاهُ اللّهُ الْكِتَابَ وَقَامَ بِهِ آنَاءَ اللّيْل ، ورَجُلٌ أعْطاهُ اللّهُ مَالاً فَهُو يَتَصدَقَ بِهِ آنَاءَ اللّيْل وَالنّهَارِ» (٣) .

وقال ﷺ: « يَجِيءُ صاحبُ القُرآن يومَ القيامةِ فيقولُ القرآنُ : يا ربً حله ، فيلبس تاج الكرامة ، ثُمَّ يقول : يا ربِّ زده ، يا ربِّ ارض عنه ،

<sup>(</sup>۱) فاطر: ۳۰،۲۹.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: في فضائل القرآن ، باب ٢٠.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : في فضائل القرآن ، باب اغتباط صاحب القرآن : -700

فيرضى عنه ، ويقال له: اقره وارقه ويزاد بكل آية حسنة » (١) .

وقد كان للسلف في قدر القراءة عادات متفاوتة ، فمقل ومستكثر ، وقد قال الله تعالى : { فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ } (٢) ، وثبت في أقل ما يكفي الرَّجل من القرآن قوله في : (مَنْ قرأ بالآيتَيْن مِنْ آخِر سُورَةِ الْبَقَرَةِ فِي لَيْلَةٍ كَفَتَاهُ » (٣) ، وقوله في : (مَنْ قام بعشر آياتٍ لَمْ يُكْتَبْ مِنَ الْعَافِلِينَ ، وَمَنْ قامَ بمِائَةِ آيَةٍ كُتِبَ مِنَ الْقَانِتِينَ ، وَمَنْ قامَ بِاللهِ آيَةٍ كُتِبَ مِنَ الْمُقَاطِرِينَ » وَمَنْ قامَ بمِائَةِ آيَةٍ كُتِبَ مِنَ الْقَانِتِينَ ، وَمَنْ قامَ بِاللهِ آيَةٍ كُتِبَ مِنَ الْمُقَاطِرِينَ » (١) .

وروى الثّرمذيّ قوله في : « اقْرَأِ الْقُرْآنَ فِي أَرْبَعِينَ » (°) ، وأمر في عبدالله بن عَمْرو بقوله : « اقْرَإِ الْقُرْآنَ فِي شَهْرٍ قُلْتُ : إِنِّي أَجِدُ قُوَّةً ، حَتَّى قَالَ : فَاقْرَأُهُ فِي سَبْعِ وَلاَ تَزِدْ عَلَى دَلِكَ » (٢) .

أمّا ما ورد في كثرة القراءة فكثير جدًّا ، ولعل المبالغات التبي رُويت قصد بها الحث على الاستكثار من التلاوة .

<sup>(</sup>۱) الحاكم في المستدرك: فضائل القرآن: بابٌ: أخبار فضائل القرآن جملة، برقم ۲۰۲۹، جـ۱، ص۷۳۸، وقال الحافظ عنه في التلخيص: صحيح.

<sup>(</sup>۲) المزمل: ۲۰.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب فضائل القرآن ، باب في كم يقرأ القرآن ، ح٢٦٤٤

<sup>(</sup>٤) صحيح سنن أبي داود ، الصلاة : باب تحزيب القرآن ، ح١٢٤٦ .

<sup>(</sup>٥) رواه الثّرمذي ، صحيح سنن الثّرمذي ، ح٢٣٤٩ ، ورقم٣١٢٩ .

<sup>(</sup>٦) البخاريّ في فضائل القرآن : باب استذكار القرآن وتعاهده ، ح٤٧٤٦ .

ولقد ثبت من حدیث عبدالله بن عَمْرو أنّه کان یقرأه في کلّ لیلة ، فقد سأله فی فقال : « کیف تقوم ؟ » قال قلت : کلّ یوم ، قال : « وکیف تختم ؟ » قال قلت : کُلّ لیلة ، قال : « صم في کلّ شهر ثلاثة ، واقرأ القرآن في کل شهر » ، ثُمَّ أخذ یستزیده حتّی قال له : « واقرأه في کلّ سبع لیال مرّة » (۱) .

قال البخاريّ ـ بعد هذه الرواية ـ : (( وقال بعضهم : في ثلاث ، وفي خمس ، وأكثر هم على سبع )) .

وفي الرواية السابقة: ﴿ فَاقْرَأُهُ فِي سَبْعِ وَلا تَزِدْ عَلَى ذَلِكَ ﴾ .

وقال له في رواية أبي داود: «اقرا القران في شهر قال: إنَّ بي قُوَّة ، قَالَ: اقرائه في ثلاث » (٢) .

وأخبره على فقال : ( لا يفقه من قرأ القرآن في أقل من ثلاث ) (٣)

وروى أبو عبيد: أنَّ سعيد بن جبير قال: ((قرأت القرآن في ركعة في البيت ؛ يعني الكعبة )) (أ) ، قال الدَّهبيّ: ((هذا خلاف السنة )) (°) . وذلك أنَّ الله رَجِلُ قال: { وَرَبِّلِ الْقُرْءَانَ

<sup>(</sup>١) البخاريّ في فضائل القرآن: باب في كم يقرأ القرآن، ح٤٧٦٥.

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن أبي داود ، كتاب الصلاة : باب في كم يقرأ القرآن ، ح٠٤١٠ .

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن أبي داود ، كتاب الصلاة : باب تحزيب القرآن ، ح٢٤٢.

<sup>(</sup>٤) فضائل القرآن لأبي عبيد ، ص٩١ .

<sup>(</sup>٥) سير أعلام النبلاء: ٢٢٥/٤.

تَرْتِيلاً } (١) ، وقال سبحانه: { وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ } (٢) .

وقد بوّب البخاريّ على ذلك فقال : باب : الترتيل في القراءة وما يُكره أنْ يُهدّ كهدّ الشعر . وذكر قول عبدالله على عندما جاءه رجل فقال: ((قرأت المفصل البارحة ، فقال: هدًّا كهدّ الشعر ؟ إنّا قد سمعنا القراءة ، وإني لأحفظ القرناء الَّتي كان يقرأ بهن النَّبي ﷺ ، ثماني عشرة سورة من المفصل ، وسورتين من آل حم $\sim$  )) ( $^{(7)}$  . وقد رواه أبو داود عَنْ عَلْقَمَة وَالْأُسْوَدِ قَالا : أتَّى ابْنَ مَسْعُودٍ رَجُلٌ فَقَالَ : إنِّي أَقْرَأُ الْمُفَصَّلَ فِي رَكْعَةٍ ، فَقَالَ : أَهَدًّا كَهَدِّ الشِّعْرِ وَنَثْرًا كَنَثْرِ الدَّقُلِ ؟! لَكِنَّ النَّهِيَّ عِنْ كَانَ يَقْرَأُ النَّظَائِرَ ، السُّورَتَيْن فِي رَكْعَةٍ: ( النَّجْمَ ) وَ ( الرَّحْمَنَ ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( اقْتَرَبَتْ ) وَ ( الْحَاقَة ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( الطُّورَ ) وَ ( الدَّارِيَاتِ ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( إِذَا وَقَعَتْ ) وَ ( نُونَ ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( سَأَلَ سَائِلٌ ) وَ ( النَّازِعَاتِ ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( وَيْلٌ لِلْمُطَفَّفِينَ ) وَ ( عَبَسَ ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( الْمُدَّثِّرَ ) وَ ( الْمُزَّمِّلَ ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( هَلْ أَتَّى ) وَ ( لا أَقْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَةِ ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( عَمَّ يَتَّسَاءَلُونَ ) وَ ( الْمُرْسَلاتِ ) فِي رَكْعَةٍ ، وَ ( الدُّخَانَ ) وَ (

<sup>(</sup>١) المزمّل: الآية (٤).

<sup>(</sup>٢) الإسراء: الآية (١٠٦).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : في فضائل القرآن : باب الترتيل في القراءة ، وما يكره أنْ يهدّ كهدّ الشعر ، ح٤٧٥٦ .

إِذَا الشَّمْسُ كُوِّرَتْ ) فِي رَكْعَةٍ )) (١).

قال الخطابي: (( الهدّ: سرعة القراءة ، وإنّما عاب ذلك عليه لأنّه إذا أسرع بالقرآن ولم يرتله ، فاته فهم القرآن وإدراك معانية )) (٢).

(كان يقرأ النظائر): قال القاضي: هذا صحيح موافق لرواية عائشة وابن عبّاس أنَّ قيام النّبي كان إحدى عشرة ركعة بالوتر) (أ) ، ((وأن هذا كان قدر قراءته غالبًا ، وأن تطويله الوارد، إنَّما كان في التدبر والترتيل، وما ورد من غير ذلك في قراءته البقرة والنساء وآل عمران كان في نادر الأوقات) (أ) ، قاله النووي.

وقد تأملت هذه النظائر فإذا هي قدر جزئين من كتاب الله ، حزابه هي الذي كان يقوم به غالبًا ، في عشر ركعات دون الوتر .

وقد قال ﷺ : «مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ ، أَوْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ ، فَقَرَأُهُ فِيمَا بَيْنَ صَلَاةِ الْفَجْرِ وَصَلَاةِ الظُّهْرِ كُتِبَ لَهُ كَأَنَّمَا قَرَأُهُ مِنَ اللَّيْلِ » (°) .

<sup>(</sup>۱) صحيح سنن أبي داود : في الصلاة ، باب تحزيب القرآن ، ح١٢٤٤

<sup>(</sup> $\mathbf{Y}$ )  $\mathbf{Y}$  عون المعبود شرح سنن أبي داود :  $\mathbf{Y}$   $\mathbf{Y}$ 

<sup>(</sup>٣) عون المعبود شرح سنن أبي داود: ٢٧٣/٤.

<sup>(2)</sup> عون المعبود شرح سنن أبي داود : 772/2

<sup>(</sup>٥) مسلم في الصلاة ، باب : جامع صلاة الليل ، ومن نام عن حزبه أو

لقد ارتبطت التلاوة وقراءة القرآن بقيام الليل ، وذلك كان ديدن السلف ، فقد حثّ رسول الله على القيام بالقرآن لكيلا يتفلّت من صاحبه .

وروى الطبراني عن سهل بن سعد عن رسول الله على قال : «شرف المؤمن قيامُ الليل » (٢) .

وقال ﷺ: « تَعَاهَدُوا هَذَا الْقُرْآنَ ، فَوَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَهُوَ أَشْدُّ تَفَلًا مِنَ الإبلِ فِي عُقْلِهَا » (٣) .

وعند البخاري : « تَعَاهَدُوا الْقُرْآنَ ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُوَ أَشَدُّ تَفَصِيًا مِنَ الْإِبلِ فِي عُقْلِهَا » (٤) .

وفي المستدرك للحاكم: (( تَعَاهَدُوا هَذَا الْقُرْآنَ ، فَإِنَّهُ وحشي ،

مرض ، انظر مسلم بشرح النووي : ٦/٥ ، ح١٧٤٢ .

<sup>(</sup>۱) رواه مسلم في الصحيح ، كتاب صلاة المسافرين وقصرها ، باب : فضائل القرآن ، ح۲۲۷ ، جـ ۱ ، ص٤٤٥ .

<sup>(</sup>٢) رواه الطّبرانيّ ، وحسّنه الأرناؤوط ، انظر : التبيان في آداب حملة القرآن ، ص ( ٥١ ) .

<sup>(</sup>٣) رواه مسلم في الصحيح ، كتاب صلاة المسافرين وقصرها ، باب : فضائل القرآن ، ح٢٣١ ، ج١ ، ص٥٤٥ .

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري في : فضائل القرآن ، باب استذكار القرآن وتعاهده ، ح٤٧٤٦ .

أَشَدُّ تَفَصِيًّا مِنْ صُدُورِ الرِّجالِ مِنَ الإبلِ فِي عُقْلِهَا ، ولا يقولنّ أحدكم: نسيت آية كيت وكيت ، بل هو نُسِّى )) (١)

وللإمام النووي اختيار في كثرة القراءة وقلتها:

قال: ((والاختيار أنَّ ذلك يختلف باختلاف الأشخاص ، فمن كان يظهر له بدقيق الفكر لطائف ومعارف ، فليقتصر على قدر ما يحصل له به كمال فهم ما يقرؤه ، وكذا من كان مشغولاً بنشر العلم أو غيره من مهمّات الدين ومصالح المسلمين العامّة ، فليقتصر على قدر لا يحصل بسببه إخلال بما هو مرصد له ، وإنْ لم يكن من هؤلاء المذكورين ، فليستكثر ما أمكنه من غير خروج إلى حدّ الملل والهذرمة ))

وقال الإمام السيوطي: (( أخرج ابن أبي داود عن مكحول ، قال الليث في البستان: ينبغي للقارئ أن يختم في السنة مرتين ، إنْ لم يقدر على الزيادة ، وقد روى الحسن عن ابن زياد ، عن أبي حنيفة أنّه قال: من قرأ القرآن في كلّ سنة مرتين فقد أدّى حقه ، لأنّ النّبي على عرض على جبريل في السنة التي قبض فيها مرتين ، وقال غيره: يكره التأخير عن ختمه أكثر من أربعين يومًا بلا عذر ، نصّ التأخير عن ختمه أكثر من أربعين يومًا بلا عذر ، نصّ

<sup>(</sup>۱) المستدرك للحاكم ، في فضائل القرآن ، باب : أخبار وردت في فضائل القرآن جملة : ٧٣٩/١ ، ح٢٠٣٢ ، وقال الحاكم : هذا حديث صحيح الإسناد ، ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٢) التبيان في آداب حملة القرآن: ص ( ٤٨ ، ٤٩ ) .

عليه أحمد )) (١)

<sup>(</sup>١) الإتقان في علوم القرآن: النوع الخامس والثلاثين، ص ١٣٨.

خلاصة هذا الفصل:

أولاً: استحباب كثرة التلاوة ، ترتيلاً وتدبّراً وفهماً وفقها ، وأنْ يقوم بها صاحبها في جوف الليل ، والأمر في حدّها الأدنى مبني على التيسير ، فلم أقف على نصل يذكر الحدّ الزمني الأدنى الذي يوجب على القارئ أن يختمه فيه ، إلا وبجد له معارض .

ولكن كره العلماء ، ومنهم الإمام أحمد تأخير ختمه أكثر من أربعين يومًا بلا عذر ، كما مر آنفًا ، فحري بطالب العلم أن لا يزهد في كتاب الله .

ثانيا: السنة القولية في أقل مدّة يُقرأ فيها القرآن ثلاثة أيام، وما روي عن بعض الصّحابة والسلف في قراءته في ليلة واحدة أو أقل ، إنّما هو اجتهاد منهم ، واتباع السنة أولى ، فقد أمر النّبي على عبدالله بن عَمْرو أنْ يقرأه في سبع (وهو ما عليه كثير من الصّحابة رضوان الله عليهم) ، ونهاه أنْ يزيد عليها ، فلمّا أعاد عليه أمره أنْ يقرأه في ثلاث ، وقال : « لا يفقه من قرأ القرآن في أقلّ من ثلاث ».

ثالثًا: يجملُ بقارئ القرآن أنْ يكون ذا همّة عالية ، وأنْ يأخذ بحظّ واف ، وقسط وافر ، وأنْ تكون له الدرجة العالية الرفيعة من كتاب ربّه ، ولا يرضى لنفسه الدُّون ، متخطيًا للعوائق ، متجاوزًا للعقبات ، متحللاً من الذنوب المكبِّلة عن القيام ، آخدًا بالحزم ، لحزب يلتزم به لا يشغله عنه شاغل ، ولا يصرفه عنه صارف ، مراعيًا لأمور أربعة :

ا ـ أنْ يرتله ترتيلاً يستشعر فيه عظمة قائله ، ويتدبر أحكامه ومواعظه ، وتبشيره وإنذاره ، وأوامره وزواجره ، وقصصه وأمثاله ، فلا يهدّه هدّ الشعر ، ولا ينثره نثر الدقل

۲ ـ أن يقرأه ما ائتلف عليه قلبه ، فإذا ما اختلف فليقم عنه .

" - الثبات عليه ، والمداومة ، وترك التّنقُل والانقطاع ، فأحبّ الأعمال إلى الله أدومها وإنْ قلّ ، وإذا فاته حزبه من الليل قضاه من الغداة.

لا يُخلَّ بشيءٍ من الواجبات ، أو بما أعدّ نفسه له من مهمّات الدين ، كالأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وتعليم العلم ، والدعوة إلى الله .

\*\*\*

### الفصل الخامس

### صفة تلاوة النَّبِي ﷺ

قال الله تعالى : { كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَرُوا ءَايَاتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُولُو الأَلْبَابِ } (١) .

فالفائدة من إنزال الكتاب المبارك هو التدبُّر وحصول التذكُّر والتأثر ، والتفكُّر حتَّى تحدُث الهداية ، فإنَّ هذا الكتاب كتاب هداية ، قال الله تعالى : { قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ } (٢) .

وقد أمر الله نبيه الله القرآن الكريم عند تلاوته له فقال : { وَرَيِّلُ الْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً } (١) ، وسئل عليّ بن أبي طالب عن هذه الآية فقال :

(( الترتيل هو : تجويد الحروف ومعرفة الوقوف )) ( ) ، و (( قال مجاهد : بعضه على إثر بعض ، على تؤدة . وقال : ترسَّل فيه ترسَّل ، وعن عطاء قال : الترتيل النَّبذ : الطرح .

<sup>(</sup>١) ص: الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٢) فصلت: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٣) المزمّل: الآية (٤).

<sup>(</sup>٤) التمهيد في علم التجويد لابن الجزري: ص ٦٠.

وعن ابن عبّاس قال بيّنه بيانًا ، وعن الحسن قال : اقرأه قراءة بيّنة ، وقال أبو جعفر : وبيّن القرآن إذا قرأته تبيينًا ، وترسيّل فيه ترسيُّلاً )) (١) .

قال ابن الجزري ـ رحمه الله ـ : (( وقال علماؤنا : أي تلبّث في قراءته ، وافصل الحرف عن الحرف الذي بعده ، ولا تستعجل فتُدخل بعض الحروف في بعض .

- ثُمَّ قال رحمه الله - : ولم يقتصر على الأمر بالفعل حتَّى أكّده بمصدره ، تعظيمًا لشأنه ، وترغيبًا في ثوابه ، وقال تعالى : { وَرَتَلْنَاهُ تَرْتِيلاً } (١) ، أي أنزلناه على الترسلُّل ، وهو المكث ، وهو ضد العجلة ، وقال تعالى : { وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثٍ } (١) . أي ترسلُ )) (١) .

ونهاه ربّه عَلَى عن العجلة في أخذه حتّى ينقضي الوحي ، فقال : { لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ . إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ . فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَبِعْ قُرْءَانَهُ . ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ } (°) .

وقد امتثل ﷺ لأمر ربّه ، ووقف عند نهيه ، فقد جاءت أحاديث كثيرة تصف قراءته ﷺ وتلاوته القرآن .

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، لأبي جعفر الطبري: ١٢٦/٢٩.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: الآية ( ٣٢ ) .

<sup>(</sup>٣) الإسراء: الآية (١٠٦).

<sup>(</sup>٤) التمهيد في علم التجويد ، ص ٦١.

<sup>(</sup>٥) القيامة: الآيات (١٦ ـ ١٩).

ثبت عن أمِّ سلمة \_ رضي الله عنها \_ (( أنها نعتت قراءة رسول الله على قراءة مفسرة حرقًا حرقًا )) (١) .

وروى مسلم من حديث حذيفة في صلاة الليل قال: (( يَقْرَأُ مُثَرَسِّلاً ، إِذَا مَرَّ بِآيَةٍ فِيهَا تَسْبِيحٌ سَبَّحَ ، وَإِذَا مَرَّ بِسُؤَالِ سَأَلَ ، وَإِذَا مَرَّ بِتَعَوَّذٍ تَعَوَّدُ )) (٢).

وروى الإمام البخاريّ: أنَّ قتادة قال: (( سألت أنس بن مالك عن قراءة النَّبي ، فقال: كان يمد مدًا )) (أ) ، وقال: (( كَانَتُ مَدًّا ثُمَّ قَرَأً { بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَن الرَّحِيم } يَمُدُّ بِبِسْمِ اللَّهِ وَيَمُدُّ بِالرَّحْمَن وَيَمُدُّ بِالرَّحِيم )) (أ).

وعَنْ أُمِّ سَلْمَةَ قَالَتْ: ((كَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الْقَطِّعُ قِرَاءَتَهُ يَقُولُ: { الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ } ثُمَّ يَقِفُ ، { الرَّحْمَن الرَّحِيمِ } ثُمَّ يَقِفُ ، وَكَانَ يَقْرَؤُهَا: { مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ } )) (°).

<sup>(1)</sup> سنن أبي داود: باب استحباب الترتيل في القرآن الكريم ، ح١٤٦٦ ، والترمذي في صلاة الليل: والترمذي في ثواب القرآن ، ح٢٩٤٢ ، والنسائي في صلاة الليل: ٢١٤/٣ ، وأحمد في المسند: ٢٩٤/٦ ، وصححه عبدالقادر الأرناؤوط في آداب حملة القرآن للنووي ، ص٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) مسلم في صلاة المسافرين ، باب : استحباب تطويل القراءة في صلاة الليل ، ح ٧٧٢ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاريّ : فضائل القرآن ، باب : مدّ القراءة : ١٩٢٤/٤ ، ح٨٥٠٠ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ح ٤٧٥٩ .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( كان يقرأ السورة فيرتلها حتّى تكون أطول من أطول منها )) (() .

وفي رفع الصوت بالقراءة وخفضه: فعن أبي هُرَيْرة ﴿ وَفَضِهُ النَّهِ اللَّيْلِ يَرْفَعُ طُورًا ، ﴿ كَانَتُ قِرَاءَةُ النَّبِيِّ ﴿ بِاللَّيْلِ يَرْفَعُ طُورًا ، ﴿ وَيَخْفِضُ طُورًا ﴾ (٢).

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : ((كَانَتْ قِرَاءَهُ النّبيّ عَلَى قَدْر مَا يَسْمَعُهُ مَنْ فِي الْحُجْرَةِ ، وَهُوَ فِي الْبَيْتِ )) (٣)

وقَالَ أبو عِيسَى : و مَعْنَى هَذَا الْحَدِيثِ : أَنَّ الَّذِي يُسِرُّ بِقِرَاءَةِ الْقُرْآنِ ، لأَنَّ صَدَقَةِ الْقُرْآنِ ، لأَنَّ صَدَقَةِ الْعَلانِيَةِ ، وَإِنَّمَا صَدَقَةِ الْعَلانِيَةِ ، وَإِنَّمَا مَعْنَى هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ مِنْ صَدَقَةِ الْعَلانِيَةِ ، وَإِنَّمَا مَعْنَى هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ لِكَىْ يَأْمَنَ الرَّجُلُ مِنَ الْعُجْبِ ، لأَنَّ مَعْنَى هَذَا عِنْدَ أَهْلِ الْعِلْمِ لِكَىْ يَأْمَنَ الرَّجُلُ مِنَ الْعُجْبِ ، لأَنَّ

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن کثیر : ٤٦٣/٤ .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : أبواب قيام الليل ، باب رفع الصوت بالقراءة في صلاة الليل ، ح١٣٢٨ ، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود : ٢٤٦/١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ح١٣٢٧ ، وصححه الألباني في صحيح سننه ، ح١١٧٨ .

<sup>(</sup>٤) سنن الثّرمذيّ ، أبواب القراءات ، ح٣٠٩٨ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ ، ح٢٣٣١ .

الَّذِي يُسِرُّ الْعَمَلَ لا يُخَافُ عَلَيْهِ الْعُجْبُ مَا يُخَافُ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ مِنْ عَلَيْهِ الْعُجْبُ مَا يُخَافُ عَلَيْهِ مِنْ عَلَانِيَتِهِ . ا.ه.

وفي الثّرمذي أيضًا من حديث طويل عن عبدالله بن أبي قيس : (( أنَّه سأل عائشة قال : .... فقلت : كيف كانت قراءته ؟ أكان يسر بالقراءة أم يجهر ؟ قالت : كلّ ذلك كان يفعل ، قد كان ربّما أسر ، وربّما جهر )) (()

وما استمع الله لشيء كاستماعه لنبيّ حسن الصوت يتغنّى بالقرآن ، ففي صحيح مسلم عن أبي هُريْرة في أنّه سمع رسول الله في يقول : «مَا أَذِنَ اللّهُ لِشَيْءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِيِّ حَسَن الصَوْتِ يَتَغَنّى بِالْقُرْآنِ يَجْهَرُ بِهِ » (٢) .

(( والتغني هنا معناه عند الإمام الشّافعيّ ـ رحمه الله ـ وأصحابه ، وأكثر العلماء من الطوائف وأصحاب الفتوى ، يُحسِّن صوته به ، وقال الشّافعيّ وموافقوه : معناه تحزين القراءة وترقيقها ، واستدلوا بالحديث الآخر : زيّنوا القرآن بأصواتكم ، قال الهرويّ : معنى يتغنى به ، يجهر به )) (۱) .

وروى الإمام البخاريّ تعليقًا بالجزم ، باب قول النّبي على

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، ح ۲۰۱۶ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح سننه ، ح ۲۳۳۶ .

<sup>(</sup>۲) صحيح مسلم ، كتاب صلاة المسافرين وقصرها ، باب : استحباب تحسين الصوت بالقرآن : (80.000) ، (80.000) ، (80.000) بالقرآن )) : (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (80.000) ، (

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، انظر : الحاشية ، ص٥٤٥ .

: ((المَاهِرُ بِالقُرْآنِ مَعَ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ )) ، و ((وَزَيِّنُوا الْقُرْآنَ بِأُصُوْاتِكُمْ )) (() ، وهذا حثُّ من الرسول الله المحابه لتحسين أصواتهم وتجميلها ، ليزيّنوا القرآن بها ويقرؤوه غضًا طريًا كما أنزل ، لكي يحصل التأثر به ، سواءً على أنفسهم أو على سامعيهم .

قال الإمام ابن الجزري - رحمه الله - : ((وذلك أنّ الألفاظ إذا أجليت على الأسماع في أحسن معارضها ، وأحلى جهات النطق بها - حسب ما حثّ عليه رسول الله بقوله : (رَيّئوا القُرْآنَ بأصوراتِكُمْ) - كان تلقي القلوب ، وإقبال النفوس عليها بمقتضى زيادتها في الحلاوة والحسن ، على ما لم يبلغ ذلك المبلغ منها ، فيحصل حينئذ الامتثال لأوامره ، والانتهاء عن مناهيه ، والرغبة في وعده ، والرهبة من وعيده ، والطمع في ترغيبه ، والارتجاء بتخويفه ، والتصديق بخبره ، والحذر من إهماله ، ومعرفة الحلال والحرام ، وتلك فائدة جسيمة ، ونعمة لا يُهمل ارتباطها إلا محروم ، ولهذا المعنى شرع الإنصات إلى قراءة القرآن في الصلاة وغيرها ، وثدب الإصغاء إلى الخطبة في يوم الجمعة ، وسقطت القراءة عن المأموم ما عدا الفاتحة ، ومن أجل ذلك دأب الأئمة في السكوت على التام من الكلام ، أو ما يستحسن الوقف عليه ، لما في ذلك من سرعة وصول

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاريّ ، كتاب التوحيد ، باب : قول النّبي ﷺ « الماهر بالقرآن ... » : ۲۷٤٣/٦ ، رقم الباب ( ٥٢ ) .

المعاني إلى الإفهام ، واشتمالها عليها ، بغير مقارعة للفكر ، ولا احتمال مشقة لا فائدة فيها غير ما ذكرناه . وبالله التوفيق » (۱) .

وقال ـ رحمه الله ـ : (( وأما قراءتنا الّتي نقراً بها ، فهي القراءة السّهلة المرتّلة العذبة الألفاظ ، الّتي لا تخرج عن طباع العرب وكلام الفصحاء ، على وجه من وجوه القراءات ، فنقرأ لكل إمام بما نقل عنه من مدِّ أو قصر أو همز ، أو تخفيف همز ، أو تشديد ، أو تخفيف ، أو إمالة ، أو فتح ، أو إشباع ، أو نحو ذلك )) (٢).

فالترتيل هو المأمور به ، وهو الذي طبقه النّبي في ، ويكره أنّ يُهدّ كهد الشّعر ، فقد بوّب البخاري على ذلك بقوله : ((بَابِ التَّرْتِيلِ فِي الْقِرَاءَةِ ... وَمَا يُكْرَهُ أَنْ يُهَدَّ كَهَدِّ الشّعْر ... فعَنْ أبي وَائِلٍ ، عَنْ عَبْدِاللّهِ قَالَ : غَدَوْنَا عَلَى عَبْدِاللّهِ ، فقالَ : غَدَوْنَا عَلَى عَبْدِاللّهِ ، فقالَ رَجُلُ : قرَأْتُ الْمُفَصّلَ الْبَارِحَة ، فقالَ : هَدًا كَهَدِّ الشّعْر ؟ إِنّا قَدْ سَمِعْنَا الْقِرَاءَة ، وَإِنِّي لأَحْفَظُ الْقُرَنَاءَ الْتِي كَهَدِّ الشّعْر ؟ إِنّا قَدْ سَمِعْنَا الْقِرَاءَة ، وَإِنِّي لأَحْفَظُ الْقُرَنَاءَ الّتِي كَانَ يَقْرَأُ بِهِنَ النّبِي فَي : ثَمَانِي عَشْرَة سُورة مِنَ الْمُفَصّلَ ، كَانَ يَقْرَأُ بِهِنَ النّبِي فَي : ثَمَانِي عَشْرة سُورة مِنَ الْمُفَصّل ، وَسُورتَيْن مِنْ آلِ حم » (") ، وفي رواية : ((وَلكِنْ إِذَا وَقَعَ فِي الْقَلْبِ فَرَسَخَ فِيهِ نَفَعَ » (ف)

<sup>(</sup>۱) التمهيد في علم التجويد لابن الجزري ، ص٥٨ .

<sup>(</sup>۲) التمهيد في علم التجويد ، ص٥٨ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : فضائل القرآن ، باب : الترتيل في القراءة وما يكره أنْ يُهدّ كهدّ الشعر : ١٩٢٤/٤ ، ح٢٥٦٠ .

<sup>(</sup>٤) مسلم ، صلاة المسافرين ، ترتيل القراءة : ٥٦٣/١ ، ح٧٢٢ .

ولمّا نُهي عن العجلة وتحريك اللسان به ، قال ابن عبّاس في آخر حديث طويل له : ((وكَانَ إِذَا أَتَاهُ جِبْرِيلُ أَطْرَقَ ، فَإِذَا دُهَبَ قَرَأُهُ كَمَا وَعَدَهُ اللّهُ )) (() . وفي رواية عنه : ((فكَانَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ دَلِكَ إِذَا أَتَاهُ جِبْرِيلُ اسْتَمَعَ ، فَإِذَا انْطَلَقَ جِبْرِيلُ قَرَأُهُ النّبِيُ عَنْ كَمَا قَرَأُهُ )) (() .

وكانت قراءته في قراءةً ليّنة ، يُرجِّعُ فيها أحيانًا ، عن عبدالله بن مُغَقَّلٍ في قال : ((رَأَيْتُ النَّبِيَّ فِي يَقْرَأُ وَهُوَ عَلَى عبدالله بن مُغَقَّلٍ في قال : ((رَأَيْتُ النَّبِيَّ فِي يَقْرَأُ سُورَةَ الْفَتْح أَوْ مِنْ نَاقَتِهِ أَوْ جَمَلِهِ ، وَهِي تَسِيرُ به ، وَهُو يَقْرَأُ سُورَةَ الْفَتْح أَوْ مِنْ سُورَةِ الْفَتْح ، قِرَاءَةً لَيِّنَة ، يَقْرَأُ وَهُو يُررَجِّعُ )) (الله وفي سُورَةِ الْفَتْح ، قِرَاءَةً لَيِّنَة ، يَقْرَأُ وَهُو يُررَجِّعُ )) (الله وفي البخاري : (( فَقُلْتُ لِمُعَاوِيَة كَيْفَ كَانَ تَرْجِيعُهُ ؟ رواية له في البخاري : (( فَقُلْتُ لِمُعَاوِية كَيْفَ كَانَ تَرْجِيعُهُ ؟ قالَ : آ آ آ تَلاثَ مَرَّاتٍ )) (الله عَلَى الله في البخاري ) (الله في البخاري ) (اله في البخا

وكان ربّما يبكي عند قراءة القرآن ، قال عَبْدُاللَّهِ بْن مَسْعُودٍ: (( فَقَرَأْتُ سُورَةَ النِّسَاءِ حَتَّى أَتَيْتُ إلى هَذِهِ الآيَةِ: { فَكَيْفَ إِذَا جِئْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَجِئْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيدًا } ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ، رقم ٤٧٥٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، رقم ٥.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: فضائل القرآن ، باب: الترجيع: ١٩٢٥/٤ ، ح٤٧٦٠.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : التوحيد ، باب : ذكر النّبي ﷺ وروايته عن ربّه : ۲۷۲۲/٦ ، ح۲۰۲۲.

ومعنى (( يرجّع )) من الترجيع ، وهو : ترديد القارئ الحرف في الحلق ، انظر : مختار الصّحاح ، ص٩٩ ، وحاشية الحديث رقم ٤٠٣١ في البخاريّ : ١٥٦٠/٤ .

قَالَ : حَسْبُكَ الآنَ ، فَالْتَفَتُ إِلَيْهِ فَإِذَا عَيْنَاهُ تَدْرِ فَانِ )) (١) .

وكان الصوت ، فعن أصحابه على تحسين الصوت ، فعن أبي موسى ، عن النّبي الله : « يَا أَبَا مُوسَى لَقَدْ أُوتِيتَ مِرْمَارًا مِنْ مَزَامِيرِ آلِ دَاوُدَ » (٢) .

وقد أخذ النّبي القرآن عن طريق التلقي والمدارسة والمعارضة للقرآن ، فالمعلم الأوّل مطلقًا هو الله على ، قال تعالى : { وَعَلَمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وَكَانَ فَضْلُ اللّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا }

وقال تعالى: { اقْرَأُ بِاسْمِ رَبِّكَ الَّذِي خَلْقَ . خَلْقَ الإِنْسَانَ مِنْ عَلْقٍ . اقْرَأُ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ . الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلْمِ . عَلَمَ الإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ عَلْقٍ . عَلَمَ الإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ } } (٤) .

وقال تعالى: { وَكَذَٰلِكَ أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ } (°).

وقال تعالى : { الرَّحْمَنُ . عَلَّمَ الْقُرْءَانَ . خَلْقَ الْإِنْسَانَ . عَلَّمَهُ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : فضائل القرآن ، باب : قول المقرئ : حسبك : ١٩٢٥/٤ ، ح٣٦٦٣ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : فضائل القرآن ، باب : حسن الصوت بالقراءة للقرآن : 870/2 ، ح٢٦١ ، ح٢٦١ .

<sup>(</sup>٣) النساء: الآية (١١٣).

<sup>(</sup>٤) العلق: الأيات (١٥٥).

<sup>(°)</sup> الشورى: الآية ( ۲°).

الْبَيَانَ } (١).

وقال تعالى : { وَلا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْثُبَ كَمَا عَلَمَهُ اللَّهُ } (٢) . وقال تعالى : { وَاتَّقُوا اللَّهَ وَيُعَلِّمُكُمُ اللَّهُ } (٣) .

وأمّا المعلم الأوّل بعد الله على لرسوله الله فهو جبريل القين ، قال الله تعالى : { عَلَمَهُ شَدِيدُ الْقُوَى } (أ) ، وأما المعلم الأوّل لأمّة محمّد الله فهو نبيّها الله الله تعالى : { هُوَ الذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثُلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة } (أ) .

وقد أمره الله تعالى أنَّ يتلوه على أمّته ويعلمهم إياه في غير آية . قال تعالى : { كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمُ لِتَتُلُو عَلَيْهِمُ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ } (¹) .

<sup>(</sup>١) الرحمن: الآيات (١-٤).

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (٢٨٢).

<sup>(</sup>٣) البقرة: الآية ( ٢٨٢ ).

<sup>(</sup>٤) النجم: الآية (٥).

<sup>(°)</sup> الجمعة: الآية (٢).

<sup>(</sup>١) الرعد: الآية (٣٠).

<sup>(</sup>٧) النمل: الآية (٦).

الله الله المؤدد النّاس ، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه حبريل ، وكان يلقاه في كُلِّ ليلة مِنْ رمضان فيدارسه يلقاه خيريل ، وكان يلقاه في كُلِّ ليلة مِنْ رمضان فيدارسه المفرْآن ، فلرسول الله الله المورد المحرد من الربّح المراسلة » () ، وفي رواية لابن عبّاس قال : (( لأنّ جبريل كان يلقاه في كلّ ليلة في شهر رمضان حتّى ينسلخ ، يعرض عليه رسول كلّ ليلة في المقران » () .

وروى أبو هُريْرة عن النَّبي ﴿ (أَنَّ جبريل كان يعارضه القرآن ﴾ (") ، وهذه تفسِّر حديث أبي هُريْرة أنَّ جبريل كان يعرض القرآن على النَّبي ﴾ ، فعن أبي هُريْرة قال : ((كان يعرض على النَّبي ﴾ القرآن كلّ عام مرة ، فعرض عليه مرتين في العام الذي قبض فيه ... )) (').

فالحديث الأوّل نصُّ على المدارسة ، والثاني نصُّ على أنَّ النَّبي في كان يعرض على جبريل القرآن ، والأخير نصُّ على أنَّ جبريل السِّ كان يعرض القرآن على النَّبي في .

فطريقة التلقي والمعارضة هي الطريقة التي اختارها الله

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: بدء الوحي ، باب: كيف بدأ الوحي: ٦/١ ، ح٦.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : فضائل القرآن ، باب : كان جبريل يعرض القرآن على النّبي ﷺ : ۱۹۱۱/۶ ، ح۲۷۱۱ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : بدء الخلق ، باب : ذكر الملائكة : ١١٧٨/٣ ، رقم تابع لحديث ٣٠٤٨ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : فضائل القرآن ، باب : كان جبريل يعرض القرآن على النّبي ﷺ : ١٩١١/٤ ، ح٤٧١٢ .

لتعليم نبيّه على بواسطة جبريل على ، وهي الطريقة التي استخدمها النّبي على مع أصحابه ، فهي سُنّة متبعة .

وقد أمر النّبي في أصحابه أنْ يقرؤوا القرآن كما علمهم ، فعن ابن مسعود في قال : ((تمارينا في سورة من القرآن ، فقلنا : خمس وثلاثون أو ست وثلاثون آية . قال : فانطلقنا إلى رسول الله في ، فوجدنا عليًّا يناجيه ، قال : فقلنا : إنا اختلفنا في القراءة . قال : فاحمر وجه رسول الله في ، وقال : « إنّما هلك من كان قبلكم باختلافهم بينهم » ، قال : ثمّ أسر إلى عليّ شيئًا ، فقال لنا عليّ : إنّ رسول الله في يأمُركم أنّ عليّ شيئًا ، فقال لنا عليّ : إنّ رسول الله في يأمُركم أنّ تقرؤوا كما عُلمتم » (۱) .

هذا وإن كان الأمر في هذا الحديث وارد في القراءات ، ولكن معناه عام في الأمر بقراءة القرآن كما علمها النّبي الصحابه ، وكان الله يعلّم القرآن بنفسه ، ويبعث بعض الصّحابة يعلّمون النّاس ، فعن أنس بن مالك قال : ((جَاءَ ناسُ اللّهِ النّبِيِّ فَقَالُوا : أن ابْعَثْ مَعَنَا رِجَالاً يُعَلّمُونَا الْقُرْآنَ وَالسّنّة ، فَبَعَثَ إليهم سَبْعِينَ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ يُقَالُ لَهُمُ : والسّنّة ، فيهم خالِي حَرَامٌ ، يقروون القران ويَتَدَار سُونَ باللّيْل المُعَلَمُونَ ، وكَانُوا بالنّهار يَجِينُونَ بالماء فيضعونه في المستجدِ ، ويَحْتَطِبُونَ فَيَبِيعُونَهُ ، ويَشْتَرُونَ بهِ الطّعَامَ لأهْل المُسْجِدِ ، ويَحْتَطِبُونَ فَيَبِيعُونَهُ ، ويَشْتَرُونَ بهِ الطّعَامَ لأهْل

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: ٢٣/١ ـ ٢٤ ، رقم ١٣ ، وقال أحمد شاكر: إسناده صحيح.

الصُّقَةِ وَلِلْفُقَرَاءِ ، فَبَعَتَهُمُ النَّبِيُّ ﷺ إلَيْهِمْ ، فَعَرَضُوا لَهُمْ فَقَتَلُو هُمْ قَبْلَ أَنْ يَبْلُغُوا الْمَكَانَ ... الحديث » (١) .

ولقد حرص الصّحابة - رضوان الله عليهم - على تعليم بعضهم البعض ، وإقراء بعضهم بعضًا ، فهذا عبدالله بن عبّاس يقول : (( كُنت أقرئ رجالاً من المهاجرين ، منهم عبدالرَّحمن بن عوف ، فبينما أنا في منزله بمنى ، وهو عند عمر بن الخطاب في آخر حجّة حجّها ... )) (۱) ، فهذا عبدالله بن عبّاس الشاب يقرئ عبدالرَّحمن بن عوف - رضي الله عنهما - وهو شيخ ، ومعه رجالاً من المهاجرين ، وذلك من حرصهم على ضبط كتاب الله الكريم وتجويد تلاوته .

وهذا عبدالله بن مسعود كان يقرئ رجلاً ، فقرأ الرَّجل : { إِنّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ } (الله مرسلة ، فقال ابن مسعود : (( ما هكذا أقرأنيها النّبي فقال الرَّجل : وكيف أقرأكها يا أبا عبدالرّحمن ؟ قال أقرأنيها : { إِنّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقْرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ } ، فمدّها )) (أ) .

فأنكر عبدالله بن مسعود على الرَّجل أنَّه لم يمدّ ، فدل على أنَّ القراءة سنّة متبعة يأخذ الآخر عن الأوَّل كما قال

<sup>(</sup>۱) مسلم الإمارة ، باب : ثبوت الجنّة للشهيد : ۱۰۱۱/۳ ، ح۲۷۲ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : المحاربين ، باب : رجم الحبلى في الزنا إذا أحصنت : ٢٥٠٣/٦ .

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (٦٠).

<sup>(</sup>٤) الإتقان : ٩/١ .

زيد بن ثابت ـ

وقال البيهقي في الشعب وآخرون: (( الأفضل الوقف على رؤوس الآيات وإنْ تعلقت بما بعدها، اتباعًا لهدي رسول الله على وسنته.

وأبو عَمْرو يتعمد رؤوس الآي ويقول: هو أحبُّ إليّ ، فقد قال بعضهم: إنَّ الوقف عليه سنّة ، ثُمَّ ذكر السيوطي حديث تقطيع النَّبي عَلَيْ لقراءة الفاتحة )) (۱)

وعن أبي الهذيل أنَّه قال : ((كانوا يكر هون أنَّ يقرؤوا بعض الآيات ويدعوا بعضها )) (٢) .

وقال السيوطي : وقوله : (( كانوا )) يدل على أنَّ الصَّحابة كانوا يكر هون ذلك .

وقال ميمون بن مهران عن الصّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ أنهم كانوا يراعون في الوصل والوقف تمام المعنى ، فقال : (( إني لأقشعر من قراءة أقوام يرى أحدهم حتمًا عليه ألا يقصر عن العشر ، إنّما كانت القراءة تقرأ القصص إنّ طالت أو قصر ت )) ، وقال عبدالله بن أبي الهذيل : (( إذا قرأ أحدهم الآية فلا يقطعها حتّى يتمها )) (")

وهكذا تعلم الصَّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ صفة تلاوة النّبي الله ، ونقلوها للتابعين ، ثمَّ أخذها عن التّابعين تابعوهم

<sup>(</sup>۱) الإتقان : ۱/۱۱ .

<sup>(</sup>٢) الإتقان: ١١٥/١، وقال: إسناده صحيح.

<sup>(</sup>۳) النشر: ۲٤٠/١.

، وهكذا انتقلت بالأسانيد المستفيضة عن الثقات إلى يومنا هذا

ومن مجموع هذه النصوص وغيرها تتبيّن صفة تلاوة النّبي على في أجمل صورها وأبهى حللها.

الخلاصة .

كانت طريقة تعلم النّبي القرآن بالتلقي ، والمعارضة ، والمشافهة والمدارسة ، إذ كان جبريل يعرض عليه القرآن ، وهو يعرضه على جبريل في كلّ عام مرّة في رمضان ، فعرضه عليه في العام الذي قبض منه مرّتين ، وكان إذا أتاه جبريل المرق واستمع ، وإذا ذهب قرأ على النّاس .

فكانت تلاوته في تلاوة سهلة ، مرتلة مترسلة ، ليّنة (۱) ، عذبة الألفاظ ، لا تخرج عن طباع العرب ولغة الفصحاء ، وكانت مدًّا ، يقرأ على مكث ، يُقطعها ويقف على رؤوس الآي ، ويزيّن القرآن بصوته ، يتغنّى به ، فكان أجمل النّاس صوتًا وأنداه ، من سمعه لم يسمع أجمل من صوته ولا أندى ، ولا يلبث أنَّ يتأثر به . على تلاوته جمالٌ وبهاء ، ولها حلاوة وطلاوة . وكان يرفعُ طورًا ويخفض طورًا ، وكانت قراءته في البيت على قدر ما يسمعه من في الحجرة ، وربّما أسر وربما جهر . وكان يُرتّل السورة حتّى تكون أطول من أطول منها ، وكان إذا مرّ بآية تسبيح سبّح ، وإذا مرّ بسؤالٍ المأل ، وإذا مرّ بتعوّد نعوّد ، وكان يرجّع في قراءته أحيانًا

<sup>(</sup>۱) أي : سهلاً . النِّهاية في غريب الحديث : ٢٨٦/٤ .

وخاصة في السفر إذا كان راكبًا . وكان يحب أن يسمع القرآن من غيره ، وينصت له ويستمع ، وربّما ذرفت عيناه .

خلاصة باب التلاوة:

جعل النّبي التلاوة على النّاس مؤمنهم وكافرهم من أولى مهماته في دعوتهم ، لما للقرآن من سلطان على القلوب ، وأثر عميق على النفوس ، وكان يقرأ القرآن على الكفار استقلالاً في بعض الأحيان ، ويكتفي به ، وتارة يقرأه بعد بيان للإسلام ودعوة إلى الله ، أما مع المؤمنين فكان يقرنه الله بالترغيب والترهيب ، وشرح مهمّات هذا الدين ، والتفسير والتعليم .

فحريُّ بطالب العلم الداعي إلى الهُدى أن يتأستى بإمام الدعاة ن ويعتني بكتاب الله ، تلاوة وفهمًا ، وتدبرًا ، وحفظًا ، وتطبيقًا ، وأن يهتم بالتلاوة في دعوة النّاس ، وينتقي الآيات المناسبة للمقام ، فيقرأها ويشرحها ويفسّرها ، فيثورً القرآن ويحرّك به القلوب ، لأنّه مصدر كلّ خير .

ويحاول حفظ القرآن ، فإن قصرُرت همّته عن كله ، فليأخذ بحظّ وافٍ منه ، إذ كيف يتلو على النّاس من لا يحفظ ، وكيف يؤثّر في النّاس من لا يعمل به ؟ وعليه أن يتعلم صفة تلاوة النّبي على .

ومما يُعين على ذلك كله ، ويثبته في القلب : قيامه بحزب معلوم من القرآن يداوم عليه في جوف الليل ، حين التنزُّل الإلهي في الثلث الأخير . والإطراح بين يدي مولاه ، والانكسار له ، والبكاء من خشيته ، والثناء عليه بما هو أهله ، والاستغفار والتحميد والتهليل ، والصلاة على خليله

ومصطفاه ، ثمَّ الدعاء بالتوفيق والسداد . هذا هو الزاد والعتاد .

ولمّا كان كتابُ الله هو المقدّم في دعوة النّاس إلى الهدى ، كان فضل التلاوة مقدّمًا على التزكية والتعليم ، وسيأتي إن شاء الله في باب العلم ، كيف علم النّبي في ؟ وما هي أساليبه في ذلك ؟ ماذا ينبغي لطالب العلم ؟ وما يكره له ؟ عمّق يؤخذ العلم ؟ وغير ذلك من الأسئلة الكثيرة ؛ ستجيب عنها تلك الأبحاث في باب العلم ، وسيأتي بعد باب التربية إن شاء الله .

\*\*\*

# الباب الثّاني (التربية والتزكية)

تمهيد: في معاني التربية والتزكية وعلاقتهما، ومقاصد التربية وأهدافها، وشواهد تصنيف منهجها:

الفصل الأوَّل : ( التربية والتزكية النبوية )

الفصل الثاني: (الأساليب التربوية النبوية)

## الباب الثاني

### الهنهم النبوي في التربية والتزكية

تمهيد : في معاني التربية والتزكية وعلاقتهما ، ومقاصد التربية وأهدافها ، وشواهد تصنيف منهجها :

أولاً: التربية في اللغة:

قال ابن فارس في معنى ((ربّ )) : ((الراء والباء يدلّ على أصول ، فالأول إصلاح لشيء والقيام عليه .

فالرّبُّ: المالكُ والخالق والصاحب، والرّب: المصلح للشيء، والله جلّ ثناؤه الرّب؛ لأنّه مصلح أحوال خلقه، والرّبيُّ: العارف بالرّب )) (۱).

وفي مختار الصحاح : (( ربّاه تربیهٔ ، أي غدّاه ، وهذا لكل ما يُنمى كالولد والزرع ونحوه )) ( $^{(7)}$  .

وقال ابن منظور: ((قال ابن الأنباري: ربَّ الشيءَ إذا أصلحه)) (() ، وقال: ((وَربّاه تربية ، على تحويل التضعيف

<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة : ۳۸۱/۲ ، ۳۸۲ .

<sup>(</sup>۲) مختار الصحاح: ص۹۸.

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: ٤٠١/١.

: أحسن القيام عليه )) (1) ، وقال : (( الرّبْيُّ منسوب إلى الرب ، والرباني موصوف بعلم الرّب ، وقال ابن الأعرابي : الربانيُّ العالم المعلّم الذي يغذو النّاس بصغار العلم قبل كبارها )) ، وقال ابن الأثير : هو منسوب إلى الرّب ، بزيادة الألف والنون للمبالغة ، قال : وقيل : هو من الرّب ، بمعنى التربية ، كانوا يربون المتعلّمين بصغار العلوم قبل كبارها ))

وقال: (( وربّ ولده والصبّي يربُّه ربًّا ، عن اللحياني: بمعنى ربّاه ، وفي الحديث: لك نعمة تربُّها ، أي تحفظها وتراعيها وثربيها كما يُربيّ الرجلُ ولده )) (٢).

وقال : ((وربّيتها : نمّاها وزادها ، وأتمّها ، وأصلحها )) (<sup>(3)</sup> .

وقال الراغب: (( الرّب في الأصل: التربية ؛ وهو إنشاء الشيء حالاً فحالاً إلى حدّ التمام ، يُقال ربّه ، وربّاه وربّبه ، فالربُّ مصدر مستعار للفاعل )) (°).

وقال أبو جعفر : (( وأما تأويل قوله ( ربِّ ) فإنَّ الرّب

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: ۲۰۱/۱.

<sup>(</sup>۲) لسان العرب: ٤٠٤/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١/١ ٤٠١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١/٥٠١.

<sup>(</sup>٥) مفردات ألفاظ القرآن للراغب الأصفهاني: ص٣٣٦.

في كلام العرب منصرف على معان ، فالسيد المطاع فيهم يُدْعى ربًا ، والرّجل المُصلح للشيء يُدعى ربًا ، تُمَّ قال : فربّنا جلّ ثناؤه : السيّد الذي لا شبه له ، ولا مثل في مثل سُودَده ، والمصلح أمر خلقه بما أسبع عليهم من نعمه ، والمالك الذي له الخلق والأمر )) ().

والحاصل من مجموع النقولات السابقة : أنَّ معاني التربية في اللغة تعني : إصلاح الشيء وتغذيته وتنميته ، وتعليمه ، ومن معانيها أيضًا : التنمية والزيادة ، والإصلاح والإتمام ، والحفظ والرعاية ، والقيام على الشيء حتَّى النهاية .

#### ثانيًا: التربية في الاستعمال الشرعي:

قال الله تعالى : { وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ } (٢) . قال أبو جعفر : (( وأما قوله : { كُونُوا رَبَّانِيِّينَ } ، فإنَّ أهل التأويل اختلفوا في تأويله ، فقال بعضهم : معناه : كونوا حكماء علماء ، وعن ابن عبّاس قال : كونوا حكماء فقهاء ، وعن مجاهد قال : الفقهاء العلماء ، وهم فوق الأحبار .

وقال آخرون: بل هم الحكماء الأتقياء، عن سعيد بن

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: ۱٤١/۱، ١٤٢، تحقيق الأخوين محمود وأحمد شاكر.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآية ( ٧٩ ).

جبير قال: حكماء أتقياء.

وقال آخرون: بل هم ولاة النّاس وقادتهم، وعن ابن زيد يقول في قوله: { كُونُوا رَبَّانِيِّينَ } ، قال: الربّانيون، الذين يربون النّاس، ثُمَّ قال: الربانيون: الولاة، والأحبار: العلماء.

قال أبو جعفر: وأولى الأقوال عندى بالصواب في الربانيين (( أنهم جمع (( ربّاني )) ، وأنّ الرباني المنسوب إلى (( الرَّبَّان )) ، الَّذي يربُبُّ النَّاس ، وهو الَّذي يصلح أمورهم ويربُّها ، ويقوم بها ، ثُمَّ قال : فإذا كان الأمر في ذلك على ما وصفنا ، وكان العالم بالفقه والحكمة من المصلحين يرئب أمور النّاس ، بتعليمه إياهم الخير ، ودعائهم إلى ما فيه مصلحتهم ، وكان كذلك الحكيم التقى الله ، والوالى الذي يلى أمور النّاس على المنهاج الذي وليه المقسطون من المصلحين أمور الخلق ، بالقيام فيهم بما فيه صلاح عاجلهم وأجلهم ، وعائدة النفع عليهم في دينهم ، ودنياهم ، كانوا جميعًا يستحقون أن يكونوا ممن دخل في قوله على : { وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ } ، ف (( الربانيون )) إذًا هم عمادُ النّاس في الفقه والعلم وأمور الدنيا والدين ، ولذلك قال مجاهد: (( وهم فوق الأحبار )) ، لأنّ (( الأحبار )) هم العلماء ، و (( الرباني )) الجامعُ إلى العلم والفقه ، البصر َ بالسياسة والتدبير والقيام بأمور الرعية ، وما يصلحهم في دُنياهم ودينهم . وقال ـ رحمه الله ـ في القراءتين المرويتين في قوله: { تُعَلّمُونَ } ، إذا قرئت التاء بالضم والفتح ، قال : (( وأولى القراءتين بالصواب قراءة من قرأه بضم التاء وتشديد اللام . لأن الله على وصف القوم بأنهم أهل عماد للنّاس في دينهم ودنياهم ، وأهلُ إصلاح لهم ولأمورهم وتربية . يقول جلّ تتاؤه : { وَلَكِنْ كُونُوا رَبّانِيّينَ } ، على ما بيّنا قبل من معنى (( الرباني )) ، ثم أخبر تعالى ذكره عنهم أنّهم صاروا أهل اصلاح للنّاس وتربية لهم بتعليمهم إياهم كتاب ربّهم ، ودراستهم إياه : تلاوته . فمعنى الآية : ولكن يقول لهم : كونوا ، أيها النّاس ، سادة النّاس ، وقادتهم في أمر دينهم ودنياهم ، ربانيين بتعليمكم إياهم كتاب الله وما فيه من حلال وحرام ، وفرض وندب ، وسائر ما حواه من معاني أمور دينهم ، وبتلاوتكم إياه ودراستكموه )) (()

وقال ـ رحمه الله ـ أيضًا في (( الربانيون )) (۲) : جمع ربّانيّ وهم العلماء والحكماء ، البُصراء بسياسة النّاس وتدبير أمورهم ، والقيام بمصالحهم ، والأحبار هم العلماء ، وقال : وأما الأحبار فإنّهم جمع حبْر ، وهو العالم المحكم للشرع ، ومنه قيل لكعب ((كعب الأحبار )) (۳) .

وروى البخاريّ عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال:

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: ٥٤٠/٦ ـ ٥٤٦ ، تحقيق شاكر ، باختصار .

<sup>(</sup>٢) المائدة: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ٣٤٣/١٠، تحقيق شاكر.

(( { كُونُوا رَبَّانِيِّينَ } : حلماء فقهاء ، ويقالُ : الربانيُّ الَّذي يُربي النَّاس بصغار العِلْم قبل كباره )) (۱) .

أي أنّه يُراعي التدرُّج في تعليمهم وتربيتهم فيبدأ بصغار المسائل في العلم ثُمَّ يترقى بهم فيه ، هذه هي التربية الصحيحة ، لا أنّه يبدأ معهم بدقائق العلم التفصيلية وبكبار المسائل العلمية .

وقال الإمام أبو جعفر في قول الله: (( { وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كُمَا رَبَّيَانِي } نمّياني صنغيرًا } (٢) . قال : (( وعنى بقوله { رَبَّيَانِي } : نمّياني )) (٣) .

وقال أبو حيّان في قول الله تعالى: (( { أَلَمْ نُرِبِّكَ فِينَا وَلِيدًا } ( ) ، قال : (( أَخَذَ يُستحقره ، ويذكّره بحالة الصغر ، المنّ عليه بالتربية ، عدّد عليه نعمة التربية ومبلغه عنده مبلغ الرجال حيث كان يقتل نظراءه من بني إسرائيل )) (°).

وقال الشاطبي في معرض حديثه عن تصدير الدعاء

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاريّ : كتاب العلم : باب العلم قبل القول والعمل : ۳۸/۱ . رواه تعليقًا بصيغة الجزم .

<sup>(</sup>٢) الإسراء: الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ٥١/١٥ ، طبعة البابي الحلبي .

<sup>(</sup>٤) الشعراء: الآية (١٨).

<sup>(</sup>a) البحر المحيط في التفسير لأبي حيّان الأندلسي الغرناطي: ١٤٦/٨ مختصرًا.

بلفظ الجلالة: {رَبِّ } ، قال: ومنها كثرة مجيء النداء باسم الرّب المقتضي للقيام بأمور العباد وإصلاحها ، فكأن العبد متعلّق بمن شأنه التربية والرفق والإحسان قائلاً: يا من هو المصلح لشئوننا على الإطلاق أتمّ لنا ذلك بكذا ، وهو مقتضى ما يدعو به ، وإنّما أتى ( اللهم ) في مواضع قليلة ولمعان اقتضتها الأحوال )) (۱).

وقد ورد لفظ التربية في حديث رسول الله التنمية كما جاء في الحديث المتفق عليه من حديث أبي التنمية كما جاء في الحديث المتفق عليه من حديث أبي هُريْرة هُ مَنْ تَصدَّقَ بِعَدْلِ تَمْرَةٍ مِنْ كَسْبٍ طيِّبٍ - وَلا يَقْبَلُ اللَّهُ إِلاَّ الطَيِّبَ - وَإِنَّ اللَّهَ يَتَقَبَّلُهَا بِيَمِينِهِ . ثُمَّ يُربِيها لِصاحبها كَمَا يُربِّي أَحَدُكُمْ قَلُوّهُ حَتَّى تَكُونَ له مِثْلَ الْجَبَلِ » (٢) .

### ثالثًا: التزكية في اللغة:

قال ابن فارس في (زكى): ((الزاء والكاف والحرف المعتل أصل يدلُّ على نماء وزيادة ، وقال بعضهم: سُميّت زكاة الأنّها طهارة ، والأصل في ذلك كله راجع إلى هذين المعنيين ، وهما النّماء والطهارة )) (").

وقال ابن منظور : « زكا : أي نما ، والزكاة : الصلاح ، وقوله تعالى : { وَتُرَكِّيهِمْ بِهَا } ؛ قالوا : تطهر هم بها ، وقوله

<sup>(</sup>۱) الموافقات: ۲۰۳/٤.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ( ٣٠ ) الزكاة ٧ ـ باب لا يقبل الله صدقة من غُلُولٍ ، ولا يقبل الله صدقة من غُلُولٍ ، ولا يقبل إلاّ من كسب طيّب : ١٣٤٤ ، رقم١١/٢ .

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة : ١٧/٣ .

تعالى: { وَلَكِنَّ اللَّهَ يُزكِّي مَنْ يَشَاءُ } ؛ أي يُصلح ، وقال الفرّاء ، وأصل الزكاة في اللغة : الطهارة والنّماء والبركة والمدح : وكله قد استعمل في القرآن والحديث » (١).

رابعًا: التزكية في الاستعمال الشرعي:

ورد لفظ التزكية في الكتاب والسُّنَّة ، ففي الكتاب ورد لفظ (زكى) ومشتقاته (تسع وخمسين مرّة في إحدى وخمسين آية متفرَّقة في سبع وعشرين سورة) (١) ، بثمانية معان :

١ - ورد لفظ (زكى) بمعنى التطهير والنّماء والبركة في
 مواضع عِــدة:

قال الله تعالى: { رَبَّنَا وَابْعَثْ فِيهِمْ رَسُولا مِنْهُمْ يَثُلُو عَلَيْهِمْ وَسُولا مِنْهُمْ يَثُلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِكَ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَيُزَكِّيهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ} (٢)

قال ابن عطيّة: ((ويزكيهم معناه يطهّر هم وينميهم بالخير ، ومعنى الزكاة لا يخرج عن التطهير أو التنمية)) (أ) .

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: ۲۰۸/۱٤.

<sup>(</sup>٢) انظر : المعجم المفهرس الألفاظ القرآن الكريم لمحمّد فؤاد عبدالباقي ، ص ٢٠٤ ـ ٤٢١ .

<sup>(</sup>٣) البقرة: الآية (١٢٩).

<sup>(</sup>٤) المحرر الوجيز ، لابن عطيّة : ٣٦١/١ .

وقال القرطبي: (( ويزكّيهم: أي يطهّرهم من وضر (۱) الشرك )) (۲).

وقال أبو الفداء الحافظ ابن كثير ـ رحمه الله ـ : (( يقول تعالى إخبارًا عن تمام دعوة إبراهيم لأهل الحرم ، أن يبعث فيهم رسولاً منهم ، أي من ذرية إبراهيم ، ثمَّ قال : روى الإمام أحمد بسنده إلى أبي أمامة قال : (( قال َ : قُلْتُ : يَا نَبِيَّ اللّه ! مَا كَانَ أُوَّلُ بَدْء أَمْرِكَ ؟ قال َ : دَعْوَةُ أبي إبْرَاهِيم ، وَبُشْرَى عِيسَى ، ورَأت أمِّ أنَّهُ يَخْرُجُ مِنْهَا نُورٌ أضاءت مِنْهَا قُصُورُ الشَّام )) .

ثُمَّ قال : (ويزكيهم) ، قال عليّ بن أبي طلحة عن ابن عبّاس : يعنى طاعة الله والإخلاص » (٣) .

وقال القرطبي: (( ويعلمهم الكتاب والحكمة: ( الكتاب ) القرآن ، و ( الحكمة ) المعرفة بالدين والفقه في التأويل ، والفهم الذي هو سجية ونور من الله تعالى ، ثمَّ قال: ( ويزكيهم ) أي يطهرهم من وضر الشرك )) (٤).

وفي سورة آل عمران قال تعالى : { لَقَدْ مَنَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِدْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَثُلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ

<sup>(</sup>١) وضر ، أي : وسخ . المعجم الوسيط : ١٠٣٩/٢ .

<sup>(</sup>٢) الجامع الأحكام القرآن ، للقرطبي: ١٣١/٢.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير : ١٢٩/١ .

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن: ١٣١/٢.

## وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ } (١).

قال الزمخشري: ((ويزكيهم: ويطهرهم من دنس القلوب بالكفر، ونجاسة سائر الجوارح بملابسة المحرّمات وسائر الخبائث، وقيل: يأخذ منهم الزكاة)) (٢).

وقال ابن كثير: (( يتلو عليهم آياته: يعني القرآن. ويزكيهم: أي يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر لتزكو أنفسهم وتطهر من الدنس والخبث الذي كانوا متلبسين به في حال شركهم وجاهليتهم)) (٢).

وقال تعالى: { كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولا مِنْكُمْ يَثُلُو عَلَيْكُمْ ءَايَاتِنَا وَيُزَكِّيكُمْ وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ} وَيُعَلِّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ} (٤) .

قال القاضي أبو محمَّد: ((ويزكيكم: يطهركم من الكفر، وينميكم بالطاعة)) (°).

قال ابن كثير: ((ويزكيكم أي يطهركم من رذائل الأخلاق ودنس النفوس، وأفعال الجاهلية، ويخرجهم من الظلمات إلى النور، ويعلمهم الكتاب وهو القرآن، والحكمة وهي

<sup>(</sup>١) أل عمران: الآية (١٦٤).

<sup>(</sup>۲) الكشاف: ۲۲۸/۱.

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم: ٤٣٣/١.

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآية (١٥١).

<sup>(</sup>٥) المحرر الوجيز: ١٩/٢.

السنة ، ويعلمهم ما لم يكونوا يعلمون ، فكانوا في الجاهلية الجهلاء يسفهون بالعقول الغراء ، فانتقلوا ببركة رسالته ويُمن سفارته إلى حال الأولياء ، وسجايا العلماء ، فصاروا أعمق النّاس علمًا ، وأبرّهم قلوبًا ، وأقلهم تكلّقًا ، وأصدقهم لهجة )) (۱).

وفي سورة الجمعة قال الله تعالى: { هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثْلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة } (٢).

ويلاحظ من الآيات الأربع الآنفة الدِّكْر ، أنَّ المهام الَّتي بُعِث بها النَّبي في ؛ ثلاث مهام ، هي : على الترتيب التلاوة ، والتزكية ، والتعليم ، وقد جاءت على هذا الترتيب في ثلاث آيات منها ، والآية الرابعة ؛ تقدّم تعليم الكتاب والحكمة على التزكية ، في دعوة الخليل في ، ولكن جاءت الإجابة من الكريم الميّان مربّبة على النسق المذكور . وما ذاك إلا لأن تلاوة القرآن الكريم عامّة في حق الجميع ، والتزكية فرض عين في حق جميع المؤمنين . أما تعليم والتزكية فرض عين في حق جميع المؤمنين . أما تعليم الكتاب والحكمة على التفصيل ؛ فهذا في حق طائفة من كلّ فرقة من المؤمنين ؛ فهو من فروض الكفايات .

ولقد كانت بعثة النَّبي على منَّة ونعمة امنن الله بها على

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير: ٢٠١/١.

<sup>(</sup>٢) الجمعة: الآية (٢).

الْمؤمنين ، كما في آية آل عمر ان: { لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِدْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولا مِنْ أَنْفُسِهِمْ }.

قال ابن كثير: ((وذلك من لم يعرف قدر هذه النعمة فقال تعالى: { ألمْ تَرَ إلى الذينَ بَدَّلُوا نِعْمَة اللّهِ كَفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ} [ إبراهيم/٢٠] ، قال ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ: يعني بنعمة الله محمّدًا في ، ولهذا ندب الله المؤمنين إلى الاعتراف بهذه النعمة ، ومقابلتها بذكره وشكره ، وقال: { فَادْكُرُونِي أَدْكُرُكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكْفُرُون} [ البقرة/٢٥٠] ، قال مجاهد في قوله { كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولا مِنْكُمْ } [ البقرة/٢٥٠] ، قال مجاهد في قوله { كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولا مِنْكُمْ } [ البقرة/٢٥٠] ، قال مجاهد في قوله إلى ما فعلت فاذكروني . قال عبدالله بن وهب عن هشام بن يقول : كما فعلت فاذكروني . قال عبدالله بن وهب عن هشام بن السعيد عن زيد بن أسلم أنَّ موسى السَّيِ قال : يا رب كيف أشكرتني فقد من زيد بن أسلم أنَّ موسى السَّيِ ، فإذا ذكرتني فقد شكرتني ، وإذا نسيتني فقد كفرتني ) (۱) .

وفي سورة التوبة ، قال الله تعالى : { خُدْ مِنْ أَمُوالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا وَصَلّ عَلَيْهِمْ إِنَّ صَلَاتَكَ سَكَنُ لَهُمْ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ } وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ } (٢) .

قال الزمخشري : والتزكية مبالغة في التطهير وزيادة فيه ، أو بمعنى الإنماء والبركة في المال ، وهكذا الآيات المتبقية في هذا المعنى وهي :

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ۲۰۳/۱.

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (١٠٣).

الآية ٢١ في سورة النور ، والآية ١٩ في مريم ، والآية ١٨ في فاطر ، والآية الثانية من سورة الجمعة ، والآية ١٨ من النازعات ، والثالثة من عبس ، والآية ١٨ في سورة الليل ، والتاسعة من سورة الشمس التي يقول فيها على : { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا } (( حُذفت اللام لطول الكلام ، زكاها طهرها من الذنوب ، وقد خاب من دساها ، أخفاها بالمعصية ، وأصله دسسها أبدلت السين الثانية ألقًا تخفيقًا )) (۱) ، وفي سورة الأعلى { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا } ، تطهر بالإيمان ، { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَكَاهَا } ، تطهر بالإيمان ، { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَّاهَا } ، تطهر بالإيمان ، { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَّاهَا } ، تطهر بالإيمان ، (أَ قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَرَكَّاهَا ) الصلوات الخمس )) (۱) .

٢ - وقد جاء لفظ (زكي) بمعنى الصلاة والثقى:

في سورة الكهف في قول الله تعالى: { فَأَرَدْنَا أَنْ يُبْدِلَهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا} (٣): (( زكاة أي صلاحًا وتُقى )) (٤).

٣ ـ وجاء بمعنى الثناء والمدح.

وذلك في سورة البقرة في قول الله تعالى : { وَلا يُكَلَّمُهُمُ اللَّهُ

<sup>(</sup>۱) الجلالين: ص٥٩٥.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، ص۹۲ .

<sup>(</sup>٣) الكهف: الآية ( ٨١ ).

<sup>(</sup>٤) تفسير الجلالين ، ص٣٩٢.

يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلا يُزكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ ألِيمٌ } (١) ، قال ابن كثير : (( ويزكيهم أي يثني عليهم ويمدحهم ، بل يعذبهم عذابًا أليمًا )) (٢) . و هكذا الآيات ٧٧ من سورة آل عمران ، والآية ٤٩ من سورة النساء ، والآية ٣٦ من سورة النجم .

# ٤ ـ بمعنى الصدقة :

في قول الله تعالى في سورة مريم: { وَحَنَانًا مِنْ لَدُنَّا وَزَكَاةً الله عليهم )) (٤) .

• وجاء كذلك بمعنى الإيمان والهداية .

كما في سورة عبس ، حيث قال تعالى : { وَمَا عَلَيْكَ أَلا يَزَكَى} (°) : (( أي يؤمن )) (٦) . وقال صاحب الكشاف : (( وليس عليك بأسٌ في أن لا يتزكى بالإسلام إن عليك إلا البلاغ () () ()

٦ ـ و جاء بمعنى : أفضل و أطيب ، و خير

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (١٧٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير: ٢١٢/١.

<sup>(</sup>٣) مريم: الآية (١٣).

<sup>(</sup>٤) تفسير الجلالين ، ص٣٩٧.

<sup>(°)</sup> عبس: الآية ( ٧ ).

<sup>(</sup>٦) الجلالين ، ص٧٩٢.

<sup>(</sup>۷) الكشاف : ۱۲٥/٤ .

قال الله تعالى: { ذَلِكُمْ أَرْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ} (') . قال صاحب الكشاف : (( أزكى لكم وأطهر )) من أدناس الآثام ، وقيل أزكى وأطهر أفضل وأطيب )) (') . وفي الجلالين : (( ترك العضل خير " لكم )) ('') .

وقال تعالى: { وَإِنْ قِيلَ لَكُمُ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ أَزْكَى لَكُمْ } فَارْجِعُوا هُوَ أَزْكَى لَكُمْ } (( أي خير لكم )) (°).

وقال تعالى: { قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ ذَلِكَ أَزْكَى لَهُمْ } (١).

٧ ـ وورد بمعنى (أحلَّ) أي أكثر حِلاً وطبيًا .

قال تعالى : { فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا } () . أي (( أيَّ اللهُ أَلَيْهَا أَزْكَى طَعَامًا } () . أي (( أيَّ أَلْعَمة المدينة أحلّ )) (^) .

٨ ـ وقد ورد بمعنى ( الزكاة المفروضة ) وتتضمن

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية ( ٢٣٢ ).

<sup>(</sup>۲) الكشاف: ۱٤١/١.

<sup>(</sup>٣) تفسير الجلالين ، ص٥٠.

<sup>(</sup>٤) النور: الآية ( ٢٨ ).

<sup>(</sup>٥) الجلالين ، ص٤٦١ .

<sup>(</sup>٦) النور: الآية (٣٠).

<sup>(</sup>٧) الكهف: الآية (١٩).

<sup>(</sup>۸) تفسیر الجلالین ، ص ۳۸۳.

التطهير.

وهي الصدقة الواجبة المعلومة ، وذلك في باقي الآيات التي لم يرد ذكرها من التسع وخمسين آية ..

والزكاة الواجبة ؛ فيها تطهير لمن أخرجها ونماء لماله ، قال الله تعالى : { خُدْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِمْ بِهَا } (١)

٩ - وبمعنى التوحيد: { وَوَيْلُ لِلْمُشْرِكِينَ .اللَّذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ } (٢) . الزكاة هذا التوحيد .

وقد جاءت التزكية في القرآن الكريم منسوبة إلى ثلاثة (٦):

النسبة الأولى: إلى الله رهي بمعنى هداية التوفيق و الإلهام، وكذلك بمعنى التطهير من الذنوب. قال تعالى: { الله تَرَ إلى الذِينَ يُزكُونَ أَنْفُسَهُمْ بَلِ اللّهُ يُزكِّي مَنْ يَشَاءُ وَلا يُظْلَمُونَ فَتِيلاً } ( بل الله يطهر من يشاء بالإيمان )) ( ).

وعلى المعنى الثَّاني: { وَلَكِنَّ اللَّهَ يُزكِّي مَنْ يَشَاءُ } (1) . ((

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (١٠٣).

<sup>(</sup>٢) فصلت: الآيتان (٢،٧).

<sup>(</sup>٣) قال بنحو هذا د. أنس أحمد كرزون: منهج الإسلام في تزكية النفوس: \ ١٠٠/١.

<sup>(</sup>٤) النساء: الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٥) تفسير الجلالين ، ص ٨٦.

<sup>(</sup>٦) النور: الآية (٢١).

أي يطهّر من الذنب بقبول توبته )) (١) .

النسبة الثانية: إلى الرسول ، وهي بمعنى هداية الإرشاد والبيان والدلالة والتطهير ؛ ذلك أنّه هي هو المربي والمزكّي الأوّل لأمّته بأمر الله على ، إذ قال سبحانه: { هُوَ الْمَرِكِّي الْأُوّل لأمّته بأمر الله على ، إذ قال سبحانه ويُزكِّيهم الذي بَعَثَ فِي الأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثْلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ ويُزكِّيهم ويُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ } (١). (البركيهم أي يطهرهم من الشرك )) (الله على طريق المراتب ويصلحهم ، ويترقى بهم إلى أعلى المراتب .

النسبة الثالثة: إلى العبد نفسه، وتنقسم إلى قسمين: نسبة مدح ؛ ونسبة ذمّ.

فأما الأولى: فمثل قوله تعالى: { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاهَا }  $(1)^{(1)}$ . أي طهر ها من الشرك والذنوب والمعاصي، وترقى بها في مدارج الفلاح.

قال شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ـ رحمه الله ـ في هذه الآية : (( ولهذا تُفسّر الزكاة تارة بالنماء والزيادة ، وتارة بالنظافة والإماطة . والتحقيق أنَّ الزكاة تجمع بين الأمرين ( إزالة الشّر وزيادة الخير ) ، وهذا هو العمل الصالح ، وهو

<sup>(</sup>۱) تفسير الجلالين ، ص ٣٥٢.

<sup>(</sup>٢) الجمعة: الآية (٢).

<sup>(</sup>٣) تفسير الجلالين ، ص ٥٥٣.

<sup>(</sup>٤) الشمس: الآية (٩).

الإحسان )) (١) .

وقوله تعالى : { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى} (<sup>٢)</sup> . (( أي تطهّر بالإيمان )) (<sup>٣)</sup> .

وأما الثانية: فمثل قوله تعالى: { أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزكُونَ الْفُسنَهُمْ بَلِ اللَّهُ يُزكِّي مَنْ يَشَاءُ } ('). قال ابن كثير في قوله تعالى: { بَلِ اللَّهُ يُزكِّي مَنْ يَشَاءُ } . ((أي المرجع في ذلك إلى الله عَلَى الله

وفي إضرابه عن قولهم تبكيت لهم وسخرية منهم.

وقد ورد عن الله على منع دعوى تزكية النفس والإعجاب بها ، فقال سبحانه : { فَلا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ هُوَ أَعْلَمُ بِمَن اتَّقَى} (١) . (( أي لا تمدحوها على سبيل الإعجاب ، أما على سبيل الاعتراف بالنعمة فحسن )) (٧) .

قال الراغب: ((وتزكية الإنسان نفسه ضربان: أحدهما بالفعل، وهو محمود وإليه قصد بقوله تعالى: { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ

<sup>(</sup>۱) مجموع فتاوى ابن تَيْمِيَّة : ١٩٨/١٦ .

<sup>(</sup>٢) الأعلى: الآية (١٤).

<sup>(</sup>٣) الجلالين: ص٩٢٥.

<sup>(</sup>٤) النساء: الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم: ٥٢٤/١.

<sup>(</sup>٦) النجم: الآية (٣٢).

<sup>(</sup>۷) تفسير الجلالين ، ص ٥٢٧.

زكاها } ، وقوله: { قَدْ أَقْلَحَ مَنْ تَزَكَّى} ، والتَّاني: بالقول ، كتركية العدْل غيرَه ، وذلك مذموم أن يفعل الإنسان بنفسه ، وقد نهى الله تعالى عنه فقال: { فَلا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ } ، ونهيه عن ذلك تأديب لقبح مدح الإنسان نفسه عقلاً وشرعًا ، ولهذا قيل لحكيم: ما الذي لا يحسن وإن كان حقًا ؟ فقال: مدح الرَّجل نفسه ) (۱).

أما في السنّنة النبوية فقد ورد لفظ زكى ومشتقاته في مواضع كثيرة ، ومن ذلك ما ورد في دعاء الرسول الذي رواه زيد بن أرقم في قال : (( لا أقولُ لَكُمْ إلا كَمَا كَانَ رَسُولُ اللّهِ في يَقُولُ ، كَانَ يَقُولُ : اللّهُمَّ إنِّي أعُودُ بكَ مِنَ الْعَجْزِ وَالْكَسَل ، وَالْجُبْنِ وَالْبُحْل ، وَالْهَرَم وَعَدَابِ الْقَبْر . اللّهُمَّ آتِ نَقْسِي تَقْوَاهَا ، وَزَكِّهَا أَنْتَ وَلِيُّهَا وَمَوْلاهَا ، اللّهُمَّ إنِّي أعُودُ بكَ مِنْ عِلْمٍ لا أَنْتَ وَلِيُّهَا وَمَوْلاهَا ، اللّهُمَّ إنِّي أعُودُ بكَ مِنْ عِلْمٍ لا يَنْفَعُ ، وَمِنْ قَلْبٍ لا يَحْشَعُ ، وَمِنْ نَقْسٍ لا تَشْبَعُ ، وَمِنْ دَعُوةٍ لا يُسْتَجَابُ لَهَا )) (٢)

وقوله ﷺ: ((ثلاثٌ من فعلهن فقد طعم الإيمان: من عبد الله وحده، وأنّه لا إله إلا الله، وأعطى زكاة ماله طيّبة بها نفسه، رافدةً عليه كلّ عام، ولا يُعطي الهرمة، ولا الدرنة، ولا المريضة، ولا الشرّط: اللئيمة، ولكن من وسط أموالكم، فإنّ الله لم يسألكم خيره، ولم يأمركم

<sup>(</sup>۱) المفردات للراغب الأصفهاني ، ص ۳۸۱ .

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم: کتاب الذکر والدعاء والتوبة والاستغفار ، باب التعوّذ من شرّ ما عمل ومن شرّ ما لم یعمل: ۲۰۸۸/٤ ، ح۲۷۲۲.

بشرّه ، وزكى نفسه ، فقال رجل : وما تزكية النّفس ؟ فقال : أن يعلم أنَّ الله على معه حيث كان » (١) .

أي أن تستقر في قلبه يقينًا معيّة الله على ومراقبته ، ويستشعر ذلك في كل أحواله وأقواله وأفعاله وتصرفاته ، وهذه قمّة الدين ومرتبة الإحسان الّتي قال عنها رسول الله على «أنْ تَعْبُدَ اللهَ كَاتَكَ تَرَاهُ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنّهُ يَرَاكَ » (٢).

#### خامسًا: علاقة التزكية بالتربية:

يتضح من استعراض معاني التربية والتزكية أنّهما مصطلحان شرعيان لهما جذور هما وأسسهما في الكتاب والسنة والفهم الشرعي، وأنهما متقاربان في بعض المعاني، ومتطابقان في بعض، وأن بينهما معانٍ مشتركة:

- فأمّا في اللغة : فهما يشتركان في ثلاثة معان هي : النّماء والزيادة والإصلاح . وتختص التزكية بالتطهير

<sup>(</sup>١) أخرَجه الطّبرانيّ في المعجم الصغير: ٢٠١/١ ، والبيهقي في السنن : ٩٥/٤ .

قال الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة ، ح٢٦ ، ، وهذا إسناد صحيح ، رجاله ثقات رجال مسلم غير عبدالله بن سالم وهو الزبيدي ، وهو ثقة . ثمَّ قال : فائدة ((قوله هُ أَنَّ الله معه حيث كان ، قال الإمام محمَّد بن يحيى الذهلي : يريد أنَّ الله علمه محيط بكل مكان ، والله على العرش . ذكره الحافظ الدَّهبيّ في العلو ، ترجمة رقم ٧٣ .

<sup>(</sup>٢) صحيح مسلم: الإيمان: باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان: ١٨٨

والأفضلية والمدح وتختص التربية بالحفظ والرعاية والقيام على الشيء إلى حدّ التمام .

# - وأما في الاستعمال الشرعي:

فإنَّ التربية ذات معنىً واسع وشامل وتصدُق في حقّ الكافر كما تصدق على كلّ شيء ، الكافر كما تصدق على كلّ شيء ، فلفظ الجلالة (الرّب) ورد في القرآن والسنّة بكثرة كاثرة ، فالله ربُّ العالمين ، وهو رب كلّ شيءٍ ومليكه ، وهو يربُّ الكافر بنعمه كما يربُّ المؤمن .

والكافر يربي ؛ والمسلم يربي ، قال الله تعالى على لسان فرعون : { أَلَمْ نُرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا } (١) . فهذا فرعون يمتن على موسى الله أن ربّاه صغيرًا حتَّى شبّ وترعرع ولبث عنده من عمره سنين وهو يغذوه بالطعام والشراب ، ويرعاه بالكساء والدواء ، والنفقة والسكن ، والتنمية الجسمية ، والحماية من الأعداء ، وغير ذلك . فهذه كلها رعاية ظاهرة لموسى الله حتَّى تمام قوّته وصحته واكتمال نمو» .

أمّا تربية الباطن: من قلبٍ ونفسٍ وعقلٍ فأنى لفر عون أنْ يزكّيها ؟

وقد استعملها النّبي العير الإنسان ؛ كما في المتّفق عليه من حديث أبي هُرَيْرة في قال : قال رسول الله الله عليه من عَدِدُل تَمْرَةِ مِنْ كَسْبِ طَيِّبٍ - وَلا يَقْبَلُ اللّهُ إلا الطَيِّبَ - فَإِنَّ اللّهَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

<sup>(</sup>١) الشعراء: الآية (١٨).

يَتَقَبَّلُهَا بِيَمِينِهِ ، ثُمَّ يُربِّيهَا لِصاحِبها كَمَا يُربِّي أَحَدُكُمْ فَلُوَّهُ حَتَّى تَكُونَ له مِثْلَ الْجَبَلِ » (١)

أمّا التزكية فهي ألصق بجانب ميدان الباطن كتطهير القلب وتزكية النفس منه إلى ميدان الظاهر

ولم تطلق التزكية على الكفّار إلا في معْرض الترهيب ، كما في قوله تعالى: { وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ .الَّذِينَ لا يُؤثّونَ الزَّكَاةَ } كما في قوله تعالى: { وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ .الَّذِينَ لا يُؤثّونَ الزَّكَاةَ }

وفي معْرض التهكم والتبكيت ، كما في قوله تعالى : { أَلَمْ تَرَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ } (٦) . وفي قوله تعالى : { وَمَا عَلَيْكَ أَلا يَزَّكَّى} (٤) .

وبهذا يتبيّن أنَّ التزكية لا تصحُّ إلاَّ في حقّ المؤمنين ، إذ لا زكاة بدون الإيمان ، بيد أنَّ التربية تصح في حق الجميع .

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه قریبًا

<sup>(</sup>۲) فصلت: الآيتان (۲،۷).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآية ( ٤٩ ).

<sup>(</sup>٤) عبس: الآية ( ٧ ).

#### الخلاصة:

ثعدُ التركية الركن الأساس في التربية ؛ وقد تُطلق عليها تغليبًا . فهي الجزء الأهم والأكبر في التربية ، وهي أهم مرتبة من مراتبها ، وأعظم مرحلة من مراحلها ، والتزكية أخص من التربية ، فالتربية تصح في حق جميع النّاس ، أمّا التركية فلا تصح ولا أهي حق المسلمين .

وفعل تزكّى: أي فعل فعلاً زاكيًا يحبّه الله، يتزكى به ويتطهر به ويتنمّى، حتّى يصبح زاكيًا ناميًا، ولا يتزكّى إلاَّ من تربية إيمانية على أيدي أهل الإيمان وطريقتهم

وبين التزكية والتربية عمومٌ وخصوص:

فأمّا العموم فإنّهُما يشتركان في معاني النماء والزيادة والإصلاح.

وأمّا الخصوص ؛ فإنَّ التزكية تختص بالتطهير ، والأفضلية والمدح .

وهي نصٌّ في ميدان الباطن مع شمولها للظاهر

أمّا التربية فهي نصٌّ في ميدان الظاهر مع شمولها للباطن تضمُّنًا ؛ وتختص بالحفظ والرعاية والقيام على الشيء إلى حدّ التمام.

#### سادسًا: غاية التربية النبوية ومقصودها الأعظم:

هو تحقيق التوحيد ، وإفراد الله بالعبادة للفوز برضوانه ومحبّته ، ونيل موعوده تعالى ، الذي أعدّه لعباده الصالحين

في دار كرامته ، والنجاة من عذابه . قال الله تعالى : { وَعَدَ اللّهُ اللهُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتِ عَدْنِ وَرضُوانٌ مِنَ اللّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْقَوْزُ الْعَظِيمُ } (١) .

وأمّا محبّته ﴿ قُلْ بِاتباع نبيّه ﴾ قال تعالى : { قُلْ إِنْ كُنْهُ ثُحِبُونَ اللَّهُ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبُكُمُ اللَّهُ } (٢) .

وأمّا النجاة من النّار فذلك هو الفوز ، قال تعالى : { فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّة فَقَدْ فَازَ } (٣) .

### سابعًا: أهداف التربية النبوية:

يتضح من خلال دراسة السُّنَة والسيرة النبوية والمجتمع الذي أعده النَّبي هُ أنَّ أهداف التربية النبوية تتلخّص في هدفين رئيسين:

الأوّل: إصلاح العبد باطنًا وظاهرًا ، وتحقيق عبوديته التامّة حتّى يعلم أنّ الله معه حيث كان . وتنميته والترقي به من جميع الجوانب الإيمانية والعلمية والعملية والأخلاقية والجسدية والاجتماعية ، ليكون عضوًا فعّالاً منتجًا ، ويحيا حياة طيّبة في الدنيا والآخرة .

التَّاني : تكوين أمّة الوسط والشهادة وبنائها وفق

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية ( ٧٢ ).

<sup>(</sup>٢) أل عمران: الأية (٣١).

<sup>(</sup>٣) أل عمران: الآية (١٨٥).

التوجيهات الربانية ، وتوجيهها بعد اكتمال إعدادها لحمل الأمانة وتبليغ الرسالة إلى النّاس كافة .

وكذلك قوله الله عندما سُئل عن التزكية -: «أن يعلم أنّ الله وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَة إِذَا عَلَمَ مَضْغَة إِذَا صَلَحَتْ صَلَحَ الْجَسَدُ كُلُهُ » (٣) ، وقوله الله إلاّ وَإِنَّ فِي الْجَسَدُ كُلُهُ » (٣) ، وقوله الله إلاّ وَإِنَّ فِي الْجَسَدُ كُلُهُ » (٣) ، وقوله الله عن الله مِن الأَخْلاق » (٤) ، وقوله الله عن الله مِن المُؤْمِن القويُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللّهِ مِن المُؤْمِن الضّعِيفِ ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ » (٥) .

وقول الله تعالى : { مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ أَنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنْحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً وَلَنَجْزِيَنَّهُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَن مَا كَانُوا

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب التوحيد : باب ما جاء في دعاء النّبي ﷺ أمّته إلى توحيد الله تبارك وتعالى : ٢٦٨٥/٦ ، رقم ٢٩٣٧ .

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الطَّبرانيّ في المعجم الصغير: ٢٠١/١ ، والبيهقي في السنن : ٩٥/٤ ، وصححه الألباني ، انظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة ، رقم٢٤٠١ .

<sup>(</sup>٣) البخاري : الإيمان : باب فضل من استبرأ لدينه : ٢٨/١ ، رقم٥٦ .

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد : ٣٨١/٢ ، والحاكم : ٦١٣/٢ ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ، ولم يخرجاه ، ووافقه الدَّهبيّ .

<sup>(</sup>٥) مسلم: القدر: باب الأمر بالقوّة: ٢٠٥٢/٤، رقم ٢٦٦٤.

## يَعْمَلُونَ} (١).

وأمّا الشق الثّاني: فمن شواهده الكثيرة قول الله تعالى: { كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَن الْمُنْكَرِ وَتُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ } (٢).

أخرج الإمام البخاري في هذه الآية حديثًا موقوفًا على أبي هُريرة في ، قال: ((خَيْرَ النَّاسِ لِلنَّاسِ تَأْتُونَ بِهِمْ فِي السَّلاسِلِ فِي أَعْنَاقِهِمْ حَتَّى يَدْخُلُوا فِي الإسْلام)) (").

وقول الله تعالى: { و كَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةُ و سَطًا لِتَكُونُوا شُهُدَاءَ عَلَى النَّاسِ و يَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا } (أ) . وقوله تعالى: { وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا كَاقَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا و نَذِيرًا و لَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ } (أ) .

والقاعدة : أنَّ ما كُلِف به النَّبي ﷺ فهو تكليف لأمّته ما لم يرد له مخصِّص .

ومن شواهد تربية الأمّة التربية الجماعية أيضًا قول الله تعالى : { وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُورَى وَلا تَعَاوَنُوا عَلَى الإِثْم

<sup>(</sup>١) النحل: الآية (٩٧).

<sup>(</sup>٢) أل عمران: الآية (١١٠).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب التفسير : باب كنتم خير أمّة : ١٦٦٠/٤ ، رقم ٤٢٨١ . قال الحافظ : وقد روي مرفوعًا في آخر كتاب الجهاد .

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآية (١٤٣).

<sup>(</sup>٥) سبأ: الآية (٢٨).

وَالْعُدُوانِ } (١).

ومن ذلك أيضًا قوله تعالى: { وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَلا تَقَرَّقُوا وَادْكُرُوا نِعْمَة اللّهِ عَلَيْكُمْ إِدْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ وَلا تَقَرَّقُوا وَادْكُرُوا نِعْمَة اللّهِ عَلَيْكُمْ إِدْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا ... } (٢) . و { وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْمُنْكُرِ وَيُؤْمِونَ عَنِ الْمُنْكُرِ وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ الْمُنْكَرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُقْلِحُونَ } (٣) .

ومنها قوله تعالى: { فَهِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلُو كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لانْفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ } (أ) . وقوله : { لقدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِدْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ } (°) .

وقوله تعالى: { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا مَنْ يَرِثَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ ويُحِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَة لائِمٍ ذَلِكَ فَضِلْ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ = ٤٥ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ وَرَسُولُهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَيُؤْتُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ

<sup>(</sup>١) المائدة: الآية (٢).

<sup>(</sup>٢) أل عمران: الآية (١٠٣).

<sup>(</sup>٣) أل عمران: الآية (١٠٤).

<sup>(</sup>٤) أل عمران: الآية (١٥٩).

<sup>(</sup>٥) أل عمران: الآية (١٦٤).

## رَاكِعُونَ} (١).

ثامنًا: شواهد تصنيف منهج التربية النبوية:

قال الله تعالى: { هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولا مِنْهُمْ يَثْلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِي ضَلَالٍ مُبِينٍ } (٢).

فهذه مهام النّبي في أمّته الأميّة . وقد وردت هذه المهام في ثلاث آيات أُخَر كما مر ّ أنفًا .

ويمكن إطلاق مسمّى التربية على هذه المهام الثلاث ، فالتربية لا تخررُج في مضمونها عنها ، وهي :

١ ـ التلاوة

٢ ـ التزكية .

٣ ـ التّعليم .

فالتلاوة: هي قراءة القرآن واتباعه. والقرآن أصل العلم وقد أفردت التلاوة عن التعليم وهي جزء منه لأهميتها. فيصح إدخالها في مسمّى التربية العلمية.

والتلاوة عامّة في حقّ جميع المسلمين ، بل تصح التلاوة على غير هم لدعوتهم للإيمان .

والتزكية : عامّة في حقّ جميع المسلمين ، وهي فرض

<sup>(</sup>١) المائدة: الآيتان (٥٤،٥٥).

<sup>(</sup>٢) الجمعة: الآية (٢).

عين على كلّ مسلم لا بُدّ منها ، وعلى رأسها تزكية النّفس من الكفر إلى الإيمان ، قال الله تعالى : { وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ .الّذِينَ لا يُؤْتُونَ الزَّكَاةَ } (۱) . والزكاة هنا هي التوحيد . وقوله تعالى : { وَمَا عَلَيْكَ الا يَزَّكَى} (۱) ، بمعنى الإيمان والتوحيد والهداية . وقوله تعالى : { فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكّى} (۱) . أمرٌ من الله وقوله تعالى : { فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكّى} (۱) . أمرٌ من الله لموسى ها أنْ يدعو فرعون إلى التزكيّ من الكفر إلى الإيمان ، أي يزكي نفسه من الكفر ويدخل في الإيمان .

ولما كانت التزكية هي الجزء الأعظم من التربية ، فقد تُطلق عليها تغليبًا . أمّا في العصور المتأخرة فأصبح مصطلح التربية يُطلق على التزكية غالبًا .

أمّا التّعليم: فتعليم الكتاب والحكمة بمعنى الاستيعاب للعلم والإحاطة به. فهو خاص ببعضهم، قال الله تعالى: { وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَاقَةً فَلُولًا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَقَقّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قُوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إلَيْهِمْ لَعَلَّهُمْ يَحْذَرُونَ } لِيَنْفَقَهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قُوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إلَيْهِمْ لَعَلّهُمْ يَحْذَرُونَ }

دلّ ذلك على أنّ طائفة من كلّ فرقة تكفي للتفقه في الدين لنذارة أقوامهم . ولا يلزم من ذلك كتم العلم وعدم نشره

<sup>(</sup>۱) فصلت: الآيتان (۲،۲).

<sup>(</sup>۲) عبس: الآية (۲).

<sup>(</sup>٣) النازعات: الآية (١٨).

<sup>(</sup>٤) التوبة: الآية (١٢٢).

واحتكاره على فئة من النّاس؛ بل الواجب نشره وإشاعته بين كافّة أفراد الأمّة حتّى يعلم كلّ شخص العلم الضروري الواجب، وهذا هو الحدّ الأدنى في حقّ كلِّ أحد، لكن المقصود؛ الإحاطة بالعلم والتمكن منه، فهذا خاص بورثة الأنبياء. ولا يُطلب من جميع أفراد الأمّة أن يكونوا علماء. بل لا يُتصوّر ذلك.

يقول شيخ الإسلام في ذلك: ((التزكي الحاصل بامتثال أمر الرسول ، وإن كان صاحبه لا يتذكر علومًا عنه كما قال: { يَثُلُو عَلَيْهُمْ ءَايَاتِهِ وَيُزكِّيهِمْ } ، ثُمَّ قال: { وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة } . فالتلاوة عليهم والتزكية عام لجميع المؤمنين ، والحكمة خاص ببعضهم وكذلك التزكي عام لكل من آمن بالرسول ، وأمّا التُذكُر فهو مختص لمن له علوم يذكرها ، فعرف بتذكره ما لم يعلمه غيره من تلقاء نفسه )) (۱)

وقال: ((وذلك أنَّ التزكي هو الإيمان والعمل الصالح الَّذي تصير به نفس الإنسان زكيّة ، كما قال: { قَدْ أَفْلَحَ مَنْ تَزَكَّى = ١٤ وَذَكَرَ اللَّمَ رَبِّهِ فَصَلَّى} )) (٢).

فالمطلوب إذن من كافة أفراد الأمّة ؛ التزكية التي هي الإيمان والعمل الصالح ، والعلم المطلوب في حقهم هو العلم

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۱۸٥/۱٦.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: الموضع نفسه، ص١٨٤.

الواجب بقدر تصحيح العمل من حيث إخلاص النيّة ومتابعة السُّنّة . حتّى يصبح خالصًا صوابًا .

ولمّا كانت التزكية تحصلُ بالإيمان والعمل الصالح. وهذان الأخيران لا يمكن حصولهما إلاّ بالعلم ؛ كان لا بدّ من الجمع بينهما في الحديث عن منهج التزكية والعلم الذي هو فرض عين على كلّ أحد ، تحت عنوان التربية والتزكية النبوية.

أمّا منهج التعليم الذي هو فرض كفائي فما هو إلا امتداد وتوسُّع للعلم الواجب وسيُفرد ببابٍ مستقل .

### أ ـ معتوى التربية والتزكية ومضمونها مرتباً :

- ١ ـ تعليم الهُدى ودين الحق.
  - ٢ ـ التربية على العمل به .
- ٣ التربية على الدعوة إليه.
- ٤ التربية على الصبر والتواصى به .

والتعليم يبدأ بالتوحيد والإيمان ، ثمَّ بتعليم الأعمال وأحكامها.

وأمّا معنى الهُدى ودين الحق ، فقال تعالى : { هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ } (١) .

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية ( ٣٣ ).

قال الحافظ ابن كثير : ((فالهُدى هو ما جاء به من الإخبارات الصادقة ، والإيمان الصحيح ، والعلم النافع . ودين الحق هو الأعمال الصالحة الصحيحة النافعة في الدنيا والآخرة ليُظهر وعلى الدين كُله أي على سائر الأديان )) (١)

(١) تفسير القرآن العظيم: ٣٦٣/٢.

#### ب ـ شواهد المضمون والترتيب :

قال الله تعالى: { وَالْعَصْر . إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْر . إلا الَّذِينَ ءَامَنُوا

وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ

وَتَوَاصنوا بِالْحَقِّ

وَتُواصِوا بِالصَّبْرِ}

فهذه أربع مراتب، قال الشوكاني: { إلا النينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ } : أي جمعوا بين الإيمان بالله والعمل الصالح. { وتَوَاصوا بالحق } أي وصتى بعضهم بعضًا بالحق الذي يحق القيام به، وهو الإيمان بالله والتوحيد، والقيام بما شرعه الله، واجتناب ما نهى عنه. { وتَوَاصوا بالصَّبْر} عن معاصي الله سبحانه، والصبر على فرائضه، والصبر على أقداره المؤلمة، والصبر من خصال الخير، نص عليه بعد النص على خصال التواصي بالحق، ولمزيد شرفه عليها وارتفاع طبقته عنها. ولأن كثيرًا ممن يقوم بالحق يُعادى فيحتاج إلى صبر » (۱).

وقال ابن القيّم: ((فتضمنت الآية جميع مراتب الكمال الإنساني، من العلم النافع والعمل الصالح، والإحسان إلى

نفسه بذلك ، وإلى أخيه به وانقياده وقبوله لمن يأمره بذلك ))

وقال الحافظ ابن كثير: (( العصر: الزمان الذي يقع فيه حركات بني آدم من خير وشر"، فأقسم تعالى بذلك على أنَّ الإنسان لفي خسر، أي في خسارة وهلاك، فاستثنى من جنس الإنسان عن الخسران الذين آمنوا بقلوبهم، وعملوا الصالحات بجوارحهم، وهو أداء الطاعات وترك المحرسات ( وتَواصَوْا بالصَّرْر ) أي على المصائب والأقدار، وأذى من يؤذي ممن يأمرونه بالمعروف وينهونه عن المنكر )) ().

وقد ذهب ابن القيّم ـ رحمه الله ـ إلى التقسيم والترتيب نفسه ، واعتبره مراتب جهاد النفس ، فقال :

ا ـ أنْ يجاهدها على تعلم الهدى ودين الحق الذي لا فلاح لها ولا سعادة في معاشها ومعادها إلا به ، ومتى فاتها عِلمُه ، شقيت في الدارين .

٢ - أنْ يجاهدها على العمل به بعد علمه ، وإلا فمجردُ العلم بلا عمل إن لم يضرُ ها لم ينفعها .

" ـ أنْ يجاهدها على الدعوة إليه ، وتعليمه من لا يعلمه ، وإلا كان من الذين يكتمون ما أنزل الله من الهدى والبينات ،

<sup>(</sup>١) التبيان في أقسام القرآن لابن القيّم ، ص٨٦ .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير : ٥٨٥/٤ ، باختصار .

ولا ينفعه علمه ولا ينجيه من عذاب الله .

٤ ـ أنْ يجاهدها على الصبر على مشاق الدعوة إلى الله ،
 وأذى الخلق ، ويتحمّل ذلك كله لله )) (١) .

وهذا فهم الإمام المجدِّد محمَّد بن عبدالوهاب ـ رحمه الله ـ ومنهجه في دعوته ، إذ يقول :

( اعلم رحمك الله أنّه يجب علينا تعلم أربع مسائل ؟ الأولى: العلم وهو معرفة الله ومعرفة نبيّه ، ومعرفة دين الإسلام بالأدلة. الثانية: العمل به. الثالثة: الدعوة إليه. الرابعة: الصبر على الأذى فيه. والدليل قوله تعالى: { وَالْعَصْر . إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْر . إلا الّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتُوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتُوَاصَوْا بِالْصَّبْر }.

ثُمَّ قال : قال الشَّافعيّ ـ رحمه الله تعالى ـ : لو ما أنزل الله حُجّة على خلقه إلاَّ هذه السورة لكفتهم . وقال البخاريّ ـ رحمه الله تعالى ـ : بابٌ : العلم قبل القول والعمل . والدليل قوله تعالى : { فَاعْلَمْ أَنّهُ لا إِلهَ إِلا اللّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَبْبِكَ } ، فبدأ بالعلم قبل القول والعمل » (٢) .

وقال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( وتأمل حكمة القرآن لمّا قال : { إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ } فإنّه ضيّق الاستثناء وخصيصه

<sup>(1)</sup> زاد المعاد في هدي خير العباد لابن القيّم، تحقيق شعيب وعبدالقادر الأرنؤوط: ١٠/٣.

<sup>(</sup>٢) حاشية ثلاثة الأصول: عبدالرَّحمن بن قاسم ـ رحمه الله ـ: ١٥/٩.

، فقال: { إلا الذينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَلَمَّا قَالَ: { ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ } وستع الاستثناء وعمّمَه ، فقال: { إلا الذينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ } ولم يقل: { وتَوَاصَوْا } فإنَّ التواصي هو أمر الغير بالإيمان والعمل الصالح ، وهو قدْرٌ زائد على مجرد فعله .

فمن لم يكن كذلك فقد خسر هذا الربح فصاً في خُسْر، ولا يلزم أنْ يكون في أسفل سافلين فإنَّ الإنسان قد يقوم بما يجب عليه، ولا يأمر غيره، فإنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مرتبة زائدة، وقد تكون فرضًا على الأعيان، وقد تكون فرضًا على الأعيان، وقد تكون مستحبة.

والتواصي بالحق يدخل فيه الحق الذي يجب ، والحق الذي يُستحب ، والصبر يدخل فيه الصبر الذي يجب ، والصبر الذي يُستحب .

فهؤلاء إذا تواصوا بالحق وتواصوا بالصبر حصل لهم من الربح ما خسره أولئك الذين قاموا بما يجب عليهم في أنفسهم ، ولم يأمروا غيرهم به ، وإن كان أولئك لم يكونوا من الذين خسروا أنفسهم وأهليهم.

فمُطْلق الخسار شيء ، والخسار المطلق شيءٌ .

وهو سبحانه إنّما قال : { إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ } ، ومن ربح في سلعته وخسر في غيرها قد يُطلق عليه أنّه في خسر ، وأنّه ذو خسر ، كما قال عبدالله بن عمر ـ رضى الله عنهما

- : (( لَقَدْ فَرَّطْنَا فِي قَرَارِيطْ كَثِيرَةٍ )) (١) ، فهذا نوع تفريط ، وهو نوع خُسْر بالنسبة إلى من حصل ربح ذلك )) (١) .

فالإيمان والعمل الصالح ، هو الذي جعله الله سببًا في نيل رضاه ، والفوز بدار كرامته ، والنجاة من عذابه . وقد أتبع الإيمان بالعمل الصالح في أكثر من تسعين موضعًا في القرآن الكريم ؛ تأكيدًا لأهميّته .

ومن هذه الآيات الكثيرة قول الله تعالى: { إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ } (٣). وقوله تعالى: { وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا وَالْذِينَ غِيهَا أَبَدًا وَعُدَ اللَّهِ حَقًا وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلاً } (١)

.

وقوله تعالى: { الذينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الْصَّالِحَاتِ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَآبٍ} (٥) . وقوله سبحانه: { إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الْصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ يُحَلُّونَ فِيهَا مِنْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : باب فضل اتباع الجنازة . قال الحافظ : أي من عدم المواظبة على حضور الدفن ، لأنّ ابن عمر كان يُصلي على الميت ثُمَّ ينصرف .

<sup>(</sup>٢) التبيان في أقسام القرآن : ص٨٥ ـ ٨٦ .

<sup>(</sup>٣) يونس: الآية (٩).

<sup>(</sup>٤) النساء: الآية (١٢٢).

<sup>(</sup>٥) الرعد: الآية (٢٩).

أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَلُؤْلُؤًا وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ } (١).

وقوله تعالى: { إلا مَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبَدِّلُ اللَّهُ سَيِّنَاتِهِمْ حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا رَحِيمًا } (١). وقوله تعالى: { إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَءَاتَوُا الزَّكَاةَ لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ وَلا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ } (١).

فالإيمان والعمل الصالح هو سبب النجاة ، لأن صاحبه هو المستثنى ممّن يُردُ إلى أسفل سافلين كما بيّن ذلك ابن القيّم ـ رحمه الله ـ ، واستشهد بالآية الكريمة : { ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ = ٥ إلا الّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ فَلَهُمْ أَجْرٌ عَيْرُ مَمْنُونٍ } .

وفي ترتيب دعوته ، والبدء بالأهم فالمهم ، وتربيته أصحابه ، والتدرج معهم ، وكذا تعليمه إياهم القرآن وتفسيره وتبيينه ، وتفهيمه لهم ، فقد ورد كثير من الأحاديث والآثار التي تُبيّن طريقته في ذلك .

ومنه ما أوصى به معاذ بن جبل عند ذهابه إلى اليمن . قال عند ذهابه إلى اليمن . قال عند : « ادْعُهُمْ إلى شَهَادَةِ أَنْ لا إلهَ إلاَ اللّهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللّهِ ، فَإِنْ هُمْ قلل عَلْ يَوْمِ اللّهَ عَلْ اللّهَ قدِ اقْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلّواتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ أَلّا عُوا لِذَلِكَ ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللّهَ قدِ اقْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلّواتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ

<sup>(</sup>١) الحجّ: الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٢) الفرقان: الآية (٧٠).

<sup>(</sup>٣) البقرة: الآية ( ٢٧٧ ).

وَلَيْلَةٍ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ ، فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ اقْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمُوالِهِمْ ، ثُوْخَدُ مِنْ أَعْنِيَائِهِمْ وَتُررَدُّ عَلَى قُقَرَائِهِمْ » (١).

وفي رواية لابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال ﷺ : « فَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يُوَحِّدُوا اللَّهَ تَعَالَى ... » (٢) .

وهذا منهجه الذي سار عليه وطبقه مع أصحابه ، وأمرهم به ، وهو البدء بالأهم فالأهم ، مع التدرج .

فتعليم الإيمان مقدّم على تعليم الأحكام ، ومقدّم على الصلاة رغم أهميتها ، وتعليم الصلاة مقدّم على تعليم الزكاة ، وهكذا .

قال جندب بن عبدالله البجلي ﴿ ( كنا فتيانًا حزاورة مع نبيّنا ﴾ ، فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرآن ، ثمّ تعلمنا القرآن ، فازددنا إيمانًا ، وإنّكم اليوم تعلمون القرآن قبل الإيمان )) (٣).

<sup>(</sup>١) البخاريّ : الزكاة : باب وجوب الزكاة : ٢/٥٠٥ ، رقم ١٣٣١ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : التوحيد : باب ما جاء في دعاء النّبي الله أمّنه إلى توحيد الله تبارك وتعالى : ٢٦٨٥/٦ ، رقم ٦٩٣٧ .

<sup>(</sup>٣) شُعَبُ الإيمان للإمام البيهقي : ٧٥/١ ، رقم٥٧ ، رقم٥١ ، وقال مخرّجه محمَّد السيد زغلول : والحديث أخرَجه ابن ماجه (٦١) عن عليّ بن محمَّد عن وكيع عن حماد بن نجيح ، وكان ثقة به دون قوله ((واتكم اليوم تعلمون القرآن قبل الإيمان )) .

وأخرجه ابن منده دون الزيادة المذكورة في كتات الإيمان ( ٣٧٠/١ ) ، برقم ٢٠٨٨ ، وقال مخرّجه على ناصر الفقيهي : حسن .

وعن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال : ((لقد عشنا برهة من دهرنا ، وإن أحدنا يؤتى الإيمان قبل القرآن ، وتنزل السورة على محمّد ، فيتعلم حلالها وحرامها ، وما ينبغي أنْ يوقف عنده فيها ، كما تعلمون القرآن ، ثمّ قال : لقد رأيت رجالاً يؤتى أحدهم القرآن ، فيقرأ ما بين فاتحته إلى خاتمته ، ما يدري ما آمره ولا زاجره ، ولا ما ينبغي أنْ يوقف عنده منه ، ينثره نثر الدقل (۱) )) (۲).

وعن ابن مسعود ﴿ قَالَ : (( كَانَ الرَّجِلُ مِنَّا إِذَا تَعَلَّمُ عَشَر آياتٍ لَم يَجَاوِز هُنَّ حَتَّى يَعْرِفُ مَعَانِيهِنَ ، والعمل بَهِنَّ ) (٣) .

وعن أبي عبدالرَّحمن : عبدالله بن حبيب السُّلمي قال : (( حدّثنا الَّذين كانوا يُقرئوننا : أنهم كانوا يستقرئون من النَّبي ، فكانوا إذا تعلَّموا عشر آيات لم يخلفوها حتَّى

<sup>(</sup>۱) الدقل من التمر ، معروف ؛ قيل : هو أردأ أنواعه ، انظر : لسان العرب لابن منظور : ٢٤٦/١١ ، مادة : دقل .

<sup>(</sup>٢) المستدرك على الصحيحين للحاكم: ٩١/١ ، رقم ١٠١ . وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ، ولا أعرف له علة ، ولم يخرجاه ، قال في التلخيص: على شرطهما ولا علة له .

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ٨٠/١، رقم ٨١، تحقيق أحمد ومحمود شاكر، وقال: هذا إسناد صحيح، وهو موقوف على ابن مسعود ولكنه مرفوع معنى لأن ابن مسعود إنّما تعلم القرآن من رسول الله هم فهو يحكي ما كان في ذلك العهد النبوي المنير.

يعملوا بما فيها من العمل ، فتعلمنا القرآن والعمل جميعًا ») (١)

وعن سعید بن جبیر قال : (( من قرأ القرآن ثُمَّ لم یفسِّره ، کان کالأعمی أو کالأعرابی )) ( $^{(7)}$  .

قال أبو جعفر الطبري ـ رحمه الله ـ : (( و في حثّ الله على عباده على الاعتبار بما في آي القرآن من المواعظ والبينات ، ما يدلّ على أنَّ عليهم معرفة تأويل ما لم يُحجب عنهم تأويله من آية . لأنَّه مُحال أنَّ يُقال لمن لا يفهم ما يقال له ولا يعقل تأويله : اعتبر بما لا فهم لك به ولا معرفة من القيل والبيان والكلام إلاً على معنى الأمر بأن يفهمه ويفقهه

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق : ۸۰/۱ ، رقم۸۲ ، وقال المحقق : هذا إسناد صحيح متصل .

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ٨٠/١، رقم ٨٣، قال محققه شاكر: أخرَجه البخاريّ، انظر: فتح الباري: ٩٥/٩ ـ ٤٦، ولفظه ((تبلغه الإبل لركبت إليه)).

وانظر البخاريّ : فضائل القرآن : القراء من أصحاب النبي ﷺ : 1917/ ، رقم ٤٧١٦ ، (وسيأتي ) .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٨١/١، رقم٨٧، وقد وثق رجاله المحقق شاكر.

ثُمَّ يتدبره ويعتبر به ، فأمّا قبل ذلك فمستحيلٌ أمره بتدبره وهو بمعناه جاهل )) (١) .

وبهذه الأحاديث والآثار تتبيّن طريقة النّبي في ومنهجه في تعليم الهُدى ودين الحق والتربية عليه . فقد كان يدعو إلى التوحيد أولاً . فإذا دخلوا في الإسلام وآمنوا إيمانًا مجملاً شرع في تعليمهم القرآن والأحكام فازدادوا إيمانًا مفصلاً مع إيمانهم ، وهداية إلى هدايتهم ، وترسّخت معرفة الله في قلوبهم ومحبته وخشيته ، وأخذوا في تعلم الأعمال الصالحة ، فكانوا لا يتجاوزون عشر آيات في المجلس الواحد ؛ حتّى يتعلموا تلاوتها والنطق بها على الوجه الصحيح ، وما ينبغي أنْ يوقف عنده منها ، ويتعلمون الصحيح ، وما ينبغي أنْ يوقف عنده منها ، ويتعلمون بأمثالها ، ويتعظون بمواعظها ، ويتعلمون ما فيها من أحكام وحلال وحرام ، وآمر وزاجر ، فيقفون عند حدوده ، ويأتمرون بأمره ، ويعملون بمحكمه ، ويؤمنون بمتشابهه . فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى يفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى ويقفون عدد حدوده ، ويؤمنون بما فيها من عمل فلا يُغادرونها حتّى ويفهمونها ويعملون بما فيها من عمل فيها من عمل القلب أو الجوارح .

حتَّى إذا تم لهم ذلك انتقلوا إلى غيرها من الآيات ، وبهذا يتبين أنَّهم لم يكونوا ليأخذوا القرآن سردًا لا يفهمون معانيه ، ولا يتدبرونه ولا يعملون به . أو يأخذونه وكأنه شيئًا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۸۲/۱ ، باختصار

مستقلاً معزولاً عن العمل كأن أخذهم له هو العمل فلا هذا ولا ذاك ؛ وإنما يأخذون العلم منه ، ويشاهدون مثالاً واقعيًا ، وتطبيقًا عمليًا أمامهم ، فيقتدون به ويتمرسون خطاه ، ويتأسون بقوله وعمله وتقريره فيطبقونه على الفور ، ولا يُرجئون العمل به ليستكملوا العلم ، كما يزعم فئامٌ من النّاس في هذه الأعصار .

وكان مع ذلك يحتهم على العلم وطلبه ، وعلى العمل الصالح ، ويرغبهم فيه ، ويحضنهم عليه ، ويبشر هم بما أعد الله لهم ، إن هم أطاعوه ، وينذر هم ويخوفهم غضبه وعقابه إن هم عصوه . ويحتهم على الدعوة إليه والتواصي بالحق والتواصي بالصبر .

وهكذا سار مع أصحابه في تربيته العلمية والعملية ، يجمع بين العلم والعمل ، والدعوة والجهاد ، وسائر أعمال البرّ ، كلّ بما يستطيع . مبتدئًا بالأهم فالمهم مع التدرج فيه . فالتوحيد والإيمان أوّلا ، ثمّ تعليم الأحكام والأعمال الصالحة فالتوحيد والإيمان أوّلا ، ثمّ تعليم الأحكام والأعمال الصالحة ؛ كما هو ظاهر حديث جندب بن عبدالله ، مع إصلاح القلب ـ أداة التعلم ـ ليصلح لتلقي العلم وترجمته إلى عمل ، وتزكية النفس من الرذائل ، والتربية على الأدب ومكارم الأخلاق . ثمّ الدعوة والتواصي بالحق الذي علموه وعملوا به والتواصي بالصبر على تعلم هذا الحق والعمل به ، والتواصي بالصبر على ما ينالهم من الأذى والعنت في ذلك .

وتهيئتهم التهيئة الأخلاقية الاجتماعية للعيش في جماعة متعاونة على البرِّ والتقوى ، فخرّج على مدرسة النّبوة جيلاً فريدًا مجاهدًا ، قد أحكم العلم والعمل معًا . وفيما يلي فصول هذا الباب ومباحثه ، وأولها تعليم الهدى ودين الحق

# الفصل الأول

### التربية والتزكية النبوية

المبحث الأوَّل: (تعليم الهدى ودين الحق).

المطلب الأُوَّل: (تعليم الهُدي).

المسلك الأوَّل: الدعوة إلى التوحيد (١):

أمر الله رُسُله بدعوة أقوامهم إلى التوحيد فقال على : { وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إلا نُوحِي إليه أنَّهُ لا إله إلا أنا فَاعْبُدُونَ} (٢) .

وأمروهم بعبادته وحده ، فقال تعالى : { لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ يَاقُوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرُهُ إِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ } (٣) .

وقال: { وَإِلَى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا قَالَ يَاقُوْمِ اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ اللَّهِ غَيْرُهُ إِنْ أَنْتُمْ إِلا مُقْتَرُونَ} ('') ، والآيات في هذا كثيرة. وأمر النَّبي هُمادًا حين أرسله إلى اليمن أنْ يبدأ بدعوتهم إلى

<sup>(1)</sup> هذا المسلك محلَّه في دعوة غير المسلمين ، وإنّما وُضع هنا لاكتمال الموضوع في مكانٍ واحد ، لذا فسيكون على سبيل الإيجاز .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: الآية ( ٢٥ ).

<sup>(</sup>٣) الأعراف: الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٤) هود: الآية (٥٠).

التوحيد ، فقال ﷺ : « فَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إليه أَنْ يُوحِدُوا اللَّهَ ... » (١)

وقال ﷺ: «إنّا معشر الأنبياء ديننا واحد ، والشرائع مختلفة » . والدين الواحد هو التوحيد والإيمان .

فحياة نبينا في منذ أن أرسل تدل على بدايته بالتوحيد واهتمامه به وأنّه أصل الأصول ، والمقصود الأعظم من دعوته في ، وهو أصل التزكية وأساسها ، ذلك أنّ التوحيد والإيمان أعظم الحسنات وجميع الفضائل تنبع منه ، وأعظم السيئات الكفر ، ومنه تنبع جميع الرّذائل فليس بعد الكفر ذنب ، فالبدء بإزالته فرض لازم ، وفي ذلك يقول شيخ الإسلام ابن تيْمِيَّة : ((إنَّ أعظم الحسنات هو الإيمان بالله ورسوله ، وأعظم السيئات الكفر )) (۱) ، ((وذلك لأنّ من فعل الحسنات يوجب ترك السيئات )) (۱) ، ((وذلك لأنّ من فعل ما أمر به من الإيمان والعمل الصالح قد يمتنع بذلك عما ضدّ الكفر ، والعمل الصالح ضد السيئ ، فلا يكون مصدّقا ضدّ الكفر ، والعمل الصالح ضد السيئ ، فلا يكون مصدّقا مكذّبًا ، محبًا مبغضًا . وإمّا من جهة اقتصادية الحسنة ترك السيئة كما قال تعالى : { إنّ الصّلاة تنهي عن الفَحْشَاء والمُنكر السيئة كما قال تعالى : { إنّ الصّلاة تنهي عن الفَحْشَاء والمُنكر

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : التوحيد : باب ما جاء في دعاء النّبي ﷺ أمّته إلى توحيد الله تبارك وتعالى : ٢٦٨٥/٦ ، رقم ٦٩٣٧ .

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ۸٦/۲٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص ٨٦ .

} ، وهذا محسوس فإن الإنسان إذا قرأ القرآن وتدبره كان ذلك من أقوى الأسباب . المانعة له من المعاصي أو بعضها ، وكذلك الصوم جنة ، وكذلك نفس الإيمان بتحريم المحرمات وبعذاب الله عليها يصد القلب عن إرادتها ، فالحسنات إمّا ضد السيئات ، وإمّا مانعة منها ، فهي إمّا ضد وإمّا صد ) (۱) .

وكذلك فإن جميع الأعمال والفضائل وأنواع التزكيات الكثيرة ، كلها ليس لها قيمة بدون الإيمان ، قال الله تعالى : { وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْتُورًا } (١) . وقال تعالى : { وَمَنْ يَكُفُرْ بِالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطْ عَمَلُهُ وَهُوَ فِي الآخِرَةِ مِنَ الْخَاسِرِينَ } (١) . وقال تعالى : { وَالذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظَّمْآنُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيْنًا وَوَجَدَ اللَّهَ عِنْدَهُ فَوَقًاهُ حِسَابَهُ وَاللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ } (١) .

و لأنّ الإيمان سببٌ في هداية القلب ، قال الله تعالى : { وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ } (°) ، وإذا اهتدى القلب فالجوارح تابعة له . قال الله وَإنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْعَة إذا صَلَحَتْ صَلّحَ الْجَسَدُ كُلُهُ » (١)

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۱۲۳/۲۰ ـ ۱۲۴.

<sup>(</sup>٢) الفرقان: الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٣) المائدة : الآية (٥).

<sup>(</sup>٤) التغابن: الآية (١١).

<sup>(</sup>٥) النور: الآية ( ٣٩ ).

<sup>(</sup>٦) البخاريّ: الإيمان: باب فضل من استبرأ لدينه: ٢٨/١، رقم٥٠.

وقال تعالى: { وَيَهْدِي إِلَيْهِ مَنْ أَنَابَ } (١) ، وقال: { وَالَّذِينَ الْمُعْدُو اللَّهِ مَنْ أَنَابَ } (١) ، وقال: { وَالَّذِينَ الْمُتَدَوْ الرَّادَهُمْ هُدًى وَءَاتَاهُمْ تَقُوَاهُمْ } (٢) ، وقال سبحانه: { وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لِنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلْنَا } (٣) .

فمن يجاهد لمعرفة الطريق الموصلة إلى الله فسيهديه الله لا محالة

وحصول الهداية يحتاج إلى إيمان مجمل ومجاهدة في الله . فذلك أحد الأسباب الداعية إلى البدء بالدعوة إلى التوحيد ، وهذا كان ظاهر سيرة المصطفى الله .

<sup>(</sup>١) الرعد: الآية (٢٧).

<sup>(</sup>٢) محمَّد: الآية (١٧).

<sup>(</sup>٣) العنكبوت: الآية (٦٩).

#### التطبيقات النبوية:

قال الحافظ ابن حجر في الإصابة: (( وقال ابن خزيمة حدّثنا رجاء العدري ـ حدّثنا عمران بن خالد بن طليق بن محمّد بن عمران بن حصين ، حدّثني أبي عن أبيه عند جدّه محمّد بن عمران بن حصين ، حدّثني أبي عن أبيه عند جدّه أنّ قريشًا جاءت إلى الحصين وكانت تعظمه ، فقالوا له : كلّم لنا هذا الرّجل فإنّه يذكر آلهتنا ويسبُهم ، فجاءوا معه حتّى جلسوا قريبًا من باب النّبي أن فقال : أوسعوا للشيخ ، وعمران وأصحابه متوافرون ، فقال : حصين : ما هذا الذي بلغنا عنك وأصحابه متوافرون ، فقال : حصين : ما هذا الذي بلغنا عنك القومه منك ، فقال : يا حصين إنّ أبي وأباك في النار . يا حصين كم تعبُد من إله ؟ قال : سبعًا في الأرض وواحدًا في السماء .

قال : فإذا أصابك الضرُّر من تدعو ؟ قال : الَّذي في السماء .

قال: فإذا هلك المال من تدعو ؟ قال: الَّذي في السماء.

قال: فيسْتجيبُ لك وحده وتُشْركُهُم معه؟ أرضيته في الشكر أم تخاف أن يغلب عليك؟ قال: و علمتُ أني لم أكلم مثله.

<sup>(</sup>۱) والصحيح ما رواه النَّسائِي في اليوم والليلة عن عمران بن حصين عن أبيه أنَّه أتى النَّبي في فقال : يا محمَّد ، عبدالمطلب كان خيرًا لقومه منك ... الحديث . وفيه ذكر إسلامه ، وتابعهما شيبان بن عبدالرَّحمن وغيره عن منصور ، انظر : تهذيب الكمال للمزي ، تحقيق د. بشار عواد معروف ، عن مؤسسة الرسالة : ٢٥٥/٥ ، رقم ١٣٦٢ .

قال : يا حصين أسلم تسلم ، قال : إنَّ لي قومًا وعشيرة ، فماذا أقول ؟

قال: قل: اللهم إني أستهديك لأرشد أمري ، وزدني علمًا ينفعني ، فقالها حصين. فلم يقم حتّى أسلم ، فقام إليه عمر ان فقبّل رأسه ويديه ورجليه ، فلما رأى ذلك النّبي بي بكى ، وقال: بكيت من صنع عمر ان ، دخل حصين وهو كافر فلم يقم إليه عمر ان ولم يلتفت ناحيته ، فلما أسلم قضى حقه ، فدخلني من ذلك الرّقة ؛ فلما أراد حصين أن يخرج قال لأصحابه: قوموا فشيّعوه إلى منزله ، فلمّا خرج من سدّة الباب رأته قريش فقالوا: صبأ ؛ وتفرّقوا عنه )) (()

<sup>(</sup>۱) الإصابة في تمييز الصَّحابة: طبعة دار الكتب العلمية: ٧٦/٢، رقم الترجمة ١٧٤٠، وقال: اختلف في إسلامه، وذكر رواية للنسائي وفيها ((فما أقول الآن وأنا مسلم؟))، وقال: وسنده صحيح من الطريقين، وذكر عن الطَّبرانيِّ أنَّه قال: الصحيح أنَّ حصينًا أسلم.

وذكر بشّار عواد في تعليقه على تهذيب الكمال: بل الصواب أنّه أسلم، قال ابن حجر: (( ومما يُعضِّد ذلك رواية أبي معاوية عن شبيب بن شيبة عن الحسن عن عمران بن حصين، قال: قال رسول الله الله الله ي: يا حصين كم تعبُد اليوم إلهًا، قال: سبعة؛ ستة في الأرض وواحد في السماء ... الحديث ))، قال: فلما أسلم حصين قال الرسول على علمني الكلمتين ... الحديث أخرَجه النّرمذيّ من حديث أبي معاوية، وقال: حسن غريب، وقال الطبرانيّ، تقرّد به أبو معاوية، قال: قلت: وهو شاهد جيّد لحديث إسرائيل. وقال ابن سعد في الطبقات: عمران بن حصين أسلم قديمًا هو وأبوه وأخته )) تهذيب: الطبقات: عمران بن حصين أسلم قديمًا هو وأبوه وأخته )) تهذيب:

هذا الحديث نصِّ تطبيقي عملي في الدعوة إلى التوحيد ونبذ الشرك والكفر بالطاغوت ، وشاهد على حكمته هي في الدعوة ، يتضح ذلك من عدّة أمور :

منها تلطُفه به بالرّجل وإنزاله منزلته في قومه إذ كانت قريش تعظّمه كما ذُكر في مقدّمته ، فأمر بالتوسعة له ، ولقبه بأحسن الألقاب لمكانته وكِبَر سِنّه فقال : « أوسعوا للشيخ » تمهيدًا لجذب قلبه للإسلام .

ومنها إخباره الله بالمغيبات تنبيهًا لحصين على ترك دين الآباء والأجداد وتخويقًا له من المصير الذي وقع فيه أبوه، والإخبار بالمغيبات مع علمه بصدقه ينشئ هيبة ووقار في قلب المخاطب.

ومنها فهم النّبي ﷺ بأحوال النّاس ومعتقداتهم ، والدخول اليهم من خلالها .

ومنها وأهمها الإقناع العقلي والحوار الذي دار بين النّبي هي وبينه وإقناعه بتهافت الأصنام وضالتها وعدم نفعها أنفسها فضلاً عن نفع من يعبدها و ترك له الإجابة وألجأه إلى التفكير بطريقة صحيحة والحكم بالعدل عندما عقد المقارنة ، بعد أن اجتث المفاهيم الوثنية وطهّر عقله منها .

وفي الحديث : تثبيت النّبي النّبي الله ودعمه الإسلامه ، وذلك بأمره أصحابه بتشييعه ، وكذلك تحقق صورة البراء والولاء لهذا الدين من عمر ان الله .

وفيه أيضًا رقة النَّبي على وشفقته بأصحابه وحبِّه لهم .

لم يجب النّبي أبا ذرّ عندما سأله إلى ما تدعو ، إلا التوحيد شهادة أن لا إله إلا الله وأنّ محمّدًا رسول الله في التوحيد شهادة أن لا إله إلا الله وأنّ محمّدًا رسول الله في وقد يقرن به بعض شعب الإيمان كصلة الأرحام فهذا عَمْرو بن عبَسنة يخبر عن قصّة إسلامه ، يقول : ((... فَقَدِمْتُ عَلَيْهِ فَإِذَا رَسُولُ اللّهِ فَي مُسْتَخْفِيًا جُرَءَاءُ عَلَيْهِ قَوْمُهُ فَتَلطَقْتُ حَتّى فَإِذَا رَسُولُ اللّهِ فَي مُسْتَخْفِيًا جُرَءَاءُ عَلَيْهِ قَوْمُهُ فَتَلطَقْتُ حَتّى دَخَلْتُ عَلَيْهِ بِمكّهُ ، فَقُلْتُ له : مَا أَنْتَ ؟ (آ) قالَ : أنَا نَبِي قَقُلْتُ : وَبَأْيِ شَيْءٍ أَرْسَلْكَ ؟ قَالَ : وَمَا نَبِي يُ عَلَى عَلَى الله مُ الله عَلَى الله مُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى هَذَا ؟ قَالَ : حُرّ وَعَبْدُ ، قَالَ وَمَعَهُ قُلْتُ لَهُ : خَرّ وَعَبْدُ ، قَالَ وَمَعَهُ قُلْتُ لَهُ : فَمَنْ مَعَكَ عَلَى هَذَا ؟ قَالَ : حُرّ وَعَبْدُ ، قَالَ وَمَعَهُ قُلْتُ لُه : قَمَنْ مَعَكَ عَلَى عَلَى عَلَى هَذَا ؟ قَالَ : حُرّ وَعَبْدُ ، قَالَ وَمَعَهُ عَلَى قَمْنُ مَعَكَ عَلَى عَلَى هَذَا ؟ قَالَ : حُرّ وَعَبْدُ ، قَالَ وَمَعَهُ اللّه الله عَمْنُ مَعَكَ عَلَى عَلَى هَذَا ؟ قَالَ : حُرّ وَعَبْدُ ، قَالَ وَمَعَهُ اللّه عَلَى الله عَمْنُ مَعَكَ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى الله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى اله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المُعْلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَا عَلَى الله عَلَى المَا عَلَى الله عَلَى الله عَلَى المَا عَلَى الله عَلَى المَا عَلَى ال

<sup>(</sup>۱) المستدرك للحاكم: ۱۲۱/۳ ، رقم ٤٥٨٦ ، وقال الحاكم: «صحيح الإسناد ولم يخرجاه» ، قال في التلخيص: صحيح.

<sup>(</sup>٢) قال محمَّد فؤاد عبدالباقي : هكذا في الأصول ، ما أنت . وإنّما قال : ما أنت ، ولم يقل : من أنت ، لأنّه سأله عن صفته لا عن ذاته . والصفات مما لا يعقل . انظر : صحيح مسلم : ٥٦٩/١ .

يَوْمَئِذٍ أَبُو بَكْرٍ وَبِلالٌ مِمَّنْ آمَنَ بِهِ ، فَقُلْتُ : إِنِّي مُتَبِعُكَ ، قَالَ : وَلَكِن ارْجِعْ إِنِّكَ لا تَسْتَطِيعُ ذَلِكَ يَوْمَكَ هَذَا ، أَلا تَرَى حَالِي وَحَالَ النَّاسِ ؟ وَلَكِن ارْجِعْ إِلَى أَهْلِي إِلَى أَهْلِي إِلَى أَهْلِي أَلَى أَهْلِي أَهْلِي . قَالَ : فَذَهَبْتُ إِلَى أَهْلِي اللَّهِ أَهْلِي أَلَى أَهْلِي أَنْ اللَّهُ اللَّا الللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

قال النووي ـ رحمه الله ـ في شرحه على مسلم: ((فيه دلالة ظاهرة على الحثّ على صلة الأرحام؛ لأنّ النّبي في قرنها بالتوحيد، ولم يذكر له حزبات الأمور، وإنّما ذكر مُهمّها، وبدأ بالصلة (()) وبداءته في بصلة الأرحام تمهيدًا للمقصود الأعظم، فالعرب تحبّ مكارم الأخلاق، كالشجاعة والكرم، والوفاء بالوعد والعهد وحمي الذمار وصلة الأرحام فيدأ بخلق معروف ومحبوب عندهم ـ وهو حقٌ في ذاته، فقد عدّه البيهقي إحدى شعب الإيمان (()) ـ تألقًا لقلبه وترقيقًا له لتنشرح نفسه لتقبُّل المقصود الأعظم، وهو التوحيد والإيمان بالله ورسوله إيمانًا مجملًا يدخله في الإسلام وينقله من دائرة الكفر إلى حضرة الإيمان.

والإيمان على سبيل الإجمال (( الإيمان المجمل )) قال فيه

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم: کتاب صلاة المسافرین وقصرها، باب إسلام عَمْرو بن عبَسنة: ٥٦٩/١، ح٨٣٢.

<sup>(</sup>۲) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج: كتاب صلاة المسافرين: باب إسلام عَمْرو بن عبسة: ٥، ٥/٥٥٦، رقم١٩٢٧.

<sup>(</sup>٣) انظر : شعب الإيمان للبيهقي : ٢١٣/٦ ، الشعبة رقم ٥٦ ، طبعة دار الكتب العلمية ، بيروت .

شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ـ رحمه الله ـ : (( أمّا الإجمال فإنَّه يجب على المكلف أنْ يؤمن بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر ، وما أمر به الرسول ونهى ؛ بحيث يقر بجميع ما أخبر به وما أمر به . فلا بُدّ من تصديقه فيما أخبر ؛ والانقياد له فيما أمر ، (( والكف عما نهى عنه و زجر )) (()) (()).

((وأمّا التفصيل فعلى كلّ مكلف أنْ يقرّ بما ثبت عنده ؛ من أنّ الرسول في أخبر به وأمر به ، وأمّا ما أخبر به الرسول ولم يبلغه أنّه أخبر به ؛ ولم يمكنه العلم بذلك ؛ فهو لا يُعاقب على ترك الإقرار به مفصّلاً ، وهو داخل في إقراره بالمجمل العام ، ثمّ إن قال خلاف ذلك متأولاً كان مخطئًا يُغفر له خطأه ؛ إذا لم يحصل منه تفريط ولا عُدوان ، ولهذا يجب على العلماء من الاعتقاد ما لا يجب على آحاد العامّة ، ويجب على من نشأ بدار علم وإيمان من ذلك ما لا يجب على من نشأ بدار جهل وأمّا ما علم ثبوته بمجرد القياس العقلي دون الرسالة ؛ فهذا لا يُعاقب إنْ لم يعتقده )) (آ) .

وروى الإمام أبي بكر محمَّد بن الحسين الآجري بسنده عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( إنَّ الله عَلَّ بعث نبيّه محمَّدًا عَلَى بشهادة أنْ لا إله إلاَ الله ، فلمّا صدّق بها

<sup>(</sup>١) هذه زيادة لا بُدّ منها ليكتمل المعنى .

<sup>(</sup>۲) الفتاوي: ۳: مجمل اعتقاد السلف. ص۳۲۷.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق في الموضع نفسه ، ص ٣٢٧ ـ ٣٢٨ .

المؤمنون زادهم الصلاة ، فلمّا صدّقوا بها زادهم الصيام ، فلمّا صدّقوا بها زادهم الحج ، فلمّا صدّقوا بها زادهم الحج ، فلمّا صدّقوا به زادهم الجهاد ، ثمَّ أكمل لهم دينهم ، فقال جلّ فلمّا صدّقوا به زادهم الجهاد ، ثمَّ أكمل لهم دينهم ، فقال جلّ وعلا سبحانه : { الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا } )) (۱) .

وروى بسنده أيضًا عن أبي عبدالله محمّد بن عبدالملك المصيصي قال : ((كنّا عند سفيان بن عيينة في سنة سبعين ومائة ، فسأله رجلٌ عن الإيمان ؟ فقال : قول وعمل ، قال : يزيد وينقص ؟ قال : يزيد ما شاء الله ، وينقص حتّى لا يبقى منه مثل هذه ، وأشار سفيان بيده . قال الرّجل : كيف نصنع بقوم عندنا يزعمون أنّ الإيمان قولٌ بلا عمل ؟ قال سفيان : كان القول قولهم قبل أنْ تقرّر أحكام الإيمان وحدوده . إنّ الله عن نبيّنا محمّدًا في إلى النّاس كلهم كآفة أنْ يقولوا : لا إله إلا الله إلا الله ، وأنّه رسول الله ، فلمّا قالوها ، عصموا بها دماءهم وأموالهم إلا بحقها ، وحسابهم على الله في من قلوبهم ، أمره أنْ يأمرهم بالصلاة ، فأمرهم ففعلوا ، فوالله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأوّل ولا صلاتهم .

فلمّا علم الله جلّ وعلا صدق ذلك من قلوبهم ، أمره أن

<sup>(</sup>۱) الشريعة للآجري: تحقيق محمَّد حامد الفقي: دار الكتب العلمية، ص١٠٢.

يأمرهم بالهجرة إلى المدينة ، فأمرهم ففعلوا ، فوالله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأوّل ولا صلاتهم .

فلمّا علم الله تبارك وتعالى صدق ذلك من قلوبهم ، أمرهم بالرجوع إلى مكّة ليقاتلوا آباءهم وأبناءهم ، حتّى يقولوا كقولهم ، ويصلوا صلاتهم ، ويهاجروا هجرتهم ، فأمرهم ففعلوا ، حتّى أتى أحدهم برأس أبيه ، فقال : يا رسول الله ، هذا رأس شيخ الكافرين ، فوالله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأوّل ولا صلاتهم ، ولا هجرتهم ، ولا قتالهم .

فلمّا علم الله على صدق ذلك من قلوبهم ، أمره أن يأمرهم بالطواف بالبيت تعبّدًا ، وأن يحلقوا رؤوسهم تذللاً ، ففعلوا ، فوالله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأوّل ولا صلاتهم ، ولا هجرتهم ، ولا قتلهم آباءهم .

فلمّا علم الله على صدق ذلك من قلوبهم ، أمره أن يأخذ من أمو الهم صدقة يطهّر هم بها ، فأمر هم ففعلوا ، حتّى أتوا بها ، قليلها وكثير ها ، والله لو لم يفعلوا ما نفعهم الإقرار الأوّل ولا صلاتهم ، ولا هجرتهم ، ولا قتلهم آباءهم ، ولا طوافهم .

فلمّا علم الله تبارك وتعالى الصدق من قلوبهم فيما تتابع عليهم من شرائع الإيمان وحدوده ، قال عليهم من شرائع الإيمان وحدوده ، قال عليهم أكْمُ دِينَكُمْ وَأَثْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيتُ لَكُمُ الإسلامَ دِينًا }

قال سفيان : فمن ترك خُلّة من خلال الإيمان كان بها

.

عندنا كافرًا ، ومن تركها كسلاً أو تهاونًا بها أدّبناه ، وكان بها عندنا ناقصًا ، هكذا السنّة أبلغها عنّي من سألك من النّاس )) (١)

**\*** 

<sup>(</sup>۱) الشريعة للآجري، ص ١٠٣ ـ ١٠٤ بتمامه لأهميته.

#### المسلك الثاني : ( التربية النبوية على تمقيق التوميم ) :

المسألة الأولى : معرفة التوحيد ، وكيفية التحقُّق به ، وقول الله تعالى : { فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلْهَ إِلا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِدَنْبِكَ ... } :

تحقيق التوحيد هو هدف التربية النبويّة ؛ ولا يتحقّق إلاً بأمرين :

الأوَّل: معرفته والتحقق به ، والتَّاني: تجريده ب

فأمّا معرفته والتحقق به: فإنَّ التوحيد: (( وهو مناقض التثليث الذي تعتقده النصارى )) (۱) هو: إفراد الله بالعبادة بمقتضى ربوبيته وأسمائه وصفاته ، وأفعاله وإلاهيته. وهو ثلاثة أقسام:

#### توحيد الربوبية:

( هو توحيد الله بأفعاله )) (۱) ، واعتقاد تفرده واختصاصه بها دون شريك ، (( فيعتقد أنّه المتفرّد بالخلق والملك والتدبير )) (۱) ، (( وصاحب هذا التوحيد يشهد قيّوميّة الرّب تبارك وتعالى فوق عرشه يُدبِّر أمر عباده وحدَه ، فلا خالق ولا رازق ولا معطي ولا مانع ولا مميت ، ولا محيي ولا مدبِّر لأمر المملكة ظاهرًا وباطنًا غيرُه ، فما شاء كان وما لم يشأ لم يكن ، ولا تتحرّك ذرّة إلاّ بإذنه ، ولا يجري حادث إلاّ بمشيئته ، ولا تسقط ورقة إلاّ بعلمه ، ولا يعرُب

<sup>(</sup>۱) تجرید التوحید المفید ، للمقریزی ، ص٥٤ .

<sup>(</sup>٢) مجموعة التوحيد ، لابن تَيْمِيَّة ، ص٧ .

<sup>(</sup>٣) الجواب المفيد في بيان أقسام التوحيد ، ص٨ بتصر أف يسير .

عنه مثقال ذرّة في السموات ولا في الأرض إلا وقد أحصاها علمه وأحاطت بها قدرته ، ونفذت فيها مشيئته واقتضتها حكمته » (۱)

فإذا ظهر للعبد من سرِّ الربوبية أنَّ الملك والتدبير كله بيد الله تعالى ، فلا يرى نفعًا ، ولا ضرَّا ، ولا حركة ، ولا سكونًا ، ، ولا قبضًا ، ولا بسطًا ولا خفضًا ولا رفعًا إلاَّ والله على فاعله وخالقه وقابضه وباسطه ورافعه وخافضه ، فهذا الشهود هو سرُّ الكلمات الكونيات ... وهو علم صفة الربوبية )) (٢) .

فقوله تعالى: { وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ } إشارة إلى ( عبادته ) بما اقتضته الربوبية ؛ من التوكل والتفويض والتسليم لأنّ الربّ الربقي هو المالك ، وفيه أيضًا معنى الربوبية والإصلاح والمالك الذي يتصرّف في ملكه كما يشاء .

والتحقيق بالتوكل والتفويض والتسليم: يكون بعد كشف علم الربوبية، وهو علم التدبير الساري في الأكوان ؟ كما قال على : { إِنَّمَا قُولُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ } .

فإذا تحقق العبد لهذا المشهد ، ووققه لذلك بحيث لا يحجبه هذا المشهد عن المشهد الأوّل (يقصد مشهد الألوهية وسيأتي ) فهو الفقيه في عبوديته ؛ فإنّ هذين المشهدين

<sup>(</sup>۱) بصائر ذوي التمييز ، للفيروز آبادي : ۱۷۲/٥ .

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ۸۹/۱.

عليهما مدار الدين ، فإنَّ جميع مشاهد الرحمة واللطف والكرم والجمال : داخل في مشهد الربوبية . ولهذا قيل : إنَّ هذه الآية جمعت جميع أسرار القرآن { إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ وَالمحبة والخوف والرجاء كما ذكرنا ؛ وآخرها اقتضى عبوديته بالأمر والتسليم وترك الاختيار وجميع العبوديات داخلة في ذلك » (۱) .

(( ويوجب له شهود صفات الربوبية التوكل عليه والافتقار إليه ، والاستعانة به ، والذل والخضوع والانكسار له ، وكمال ذلك أن يشهد ربوبيته في إلاهيته ، وإلاهيته في ربوبيته ، وحمده في ملكه ، وعزه في عفوه ، ونعمته في بلائه )) (۱)

## توحيد الألوهية:

وهو توحيد الله بأفعال العباد ، كالدعاء ، والنذر ، والنحر ، والرجاء ، والخوف ، والتوكل ، والرغبة ، والرهبة ، والإنابة )) (\*) ، ((والمحبّة والأمر والنهي )) (\*) ، وهو توحيد الله بالعبادة .

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۸۹/۱ ـ ۹۰، بتصرُّف.

<sup>(</sup>۲) الفوائد، ص۹۳.

<sup>(</sup>٣) مجموعة التوحيد لابن تَيْمِيَّة ، ص٧ .

<sup>(</sup>٤) الفتاوى: ۸۹/۱.

وحقيقته ((فإنَّ الله سبحانه هو المستحق للعبادة لذاته: لأنَّه المألوه المعبود) ، الذي تألهه القلوب وترغب إليه ، وتفزع إليه عند الشدائد ، وما سواه فهو مفتقرٌ مقهورٌ بالعبودية فكيف يصلح أن يكون إلهًا !؟ قال تعالى: { قُلْ إِنِّي بالعبودية فكيف يصلح أن يكون إلهًا !؟ قال تعالى: { إِيَّاكَ نَعْبُدُ أُمِرْتُ أَنْ أُعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ } فقوله تعالى: { إِيَّاكَ نَعْبُدُ والخوف والرجاء والأمر والنهي ، فهذا الشهود هو سرّ الكلمات والرجاء والأمر والنهي ، فهذا الشهود هو سرّ الكلمات التكليفيات ... هو علم صفة الإلهية ، فالتحقيق بالأمر والنهي ، والمحبّة والخوف والرجاء يكون عن كشف علم الإلهية ))

أي أن هذا التوحيد ينشأ من استحضار العبد معاني الألوهية واستحقاق الله للعبادة لما هو عليه بذاته وجلاله.

قال ابن الأثير: (وأصله من أله يأله، إذا تحيّر) يريد إذا وقع العبد في عظمة الله وجلاله وغير ذلك من صفات الربوبية وصرف وهْمَه إليها، أبغض النّاس حتّى لا يميل قلبه إلى أحد )) (٢).

فالله على هو الإله الحق المتصف بصفات الجمال والكمال ، صفات الألوهية الكاملة القائم بذاته سبحانه الغني عمن سواه ، وكل من سواه فقير ومحتاج إليه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق في الموضع نفسه مع تقديم وتأخير .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٤٦٧/١٣ ، مادة ألِه .

فطرت القلوب على محبّته والتعلّق به ، وجُبلت على الاضطراب وعدم الاستقرار حتّى توحّده بالعبادة ، فتستقرّ وتطمئن وتهدأ من حركتها الدؤوبة ، فهو المحبوب المألوه بذاته ، وهو مفزع عباده عند الشدائد ولا يصلح غيره لهذا ، فغيره محتاج إليه بالاضطرار ، (( ومبنى هذه العبادة على شيئين : المحبّة والتعظيم ، ففي المحبّة يكون الرجاء وفعل الأوامر طلبًا للوصول إلى محبّة الله على وثوابه ، والتعظيم به يترك الإنسان المناهي الّتي نهى الله عنها ويخاف من عقابه )) (۱) ، ذلك أن القلوب إذا عظمت الله وأجلته ، وهابته وخشيته ؛ فعظمت أمره ونهيه وشرائعه وامتثلت أوامره واجتنبت مناهيه وهذه هي العبادة ، إذ حقيقة العبادة هي كمال المحبّة مع غاية الدُّل .

## توحيد الذات والأسماء والصفات:

هو إفراد الله في ذاته وأسمائه وصفاته بإثبات ما أثبته لنفسه أو أثبته رسوله هي ونفي ما نفاه الله عن نفسه أو رسوله إثباتًا بلا تمثيل ، ونفيًا بلا تعطيل .

وتعبُّده بأسمائه وصفاته لقوله تعالى: { وَلِلَهِ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا } ، والدعاء يتضمن دعاء العبادة ، ودعاء المسألة .

وأمّا الصفات فقد دلّ عليها إقراره الله الصحابي في الحديث الذي أخرَجه البخاريّ في سورة الإخلاص أنّها

<sup>(</sup>۱) الجواب المفيد في بيان أقسام التوحيد ، ص١٦ .

صفة الربّ وأنّه يحبُّها لأنّها صفة الله ، وقد أحبّه الله لحبّه لها .

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ في الفوائد: (( كلّ اسم له تعبُّد مختصٌ به علمًا ومعرفة وحالاً . فيتعبّد بجميع الأسماء والصفات لا تحجبه عبودية اسم عن اسم ، ولا صفة عن صفة . و هذه طريقة العبادة عند الكمَّل من النّاس )) (۱) .

#### كيفية التحقُّق بالتوحيد:

جماع أنواع التوحيد كلها في توحيد العبادة لله بمقتضى ربوبيته وألوهيته وأسمائه وصفاته .

قال الله الله الله الله الدهب بنعلي هاتين فمن لقيت من وراء هذا المحائط يشهد أن لا إله إلا الله مستَيْقِتًا بها قائبه فَبَشِّره بالْجَنَّة » (٢) ، وفي لفظ «مُثْلِصًا» (٣) ، وفي بعضها : «حَقًا مِنْ قَلْبِهِ» (٤) .

قال الحافظ ابن رجب: وهذا كله إشارة إلى عمل القلب وتحقيقه بمعنى الشهادتين: فتحقيقه بقول لا إله إلا الله؛ أن لا يأله القلب غير الله حبًّا ورجاءً ، وخوقًا ، وتوكّلاً

<sup>(</sup>۱) مدارج الستالكين: ۲۰/۱ .

<sup>(</sup>۲) مسلم: ۲۰، ۹/۱، كتاب الإيمان، باب الدّليل على أنّ من مات على التّوحيد دخل الجنّة قطعًا، ح٣١.

<sup>(</sup>٣) أخرَجه أحمد: ٢٣٦/٥ ، والحميدي ٣٦٩ ، ومن طريقه الطّبرانيّ في الكبير: ٢٣/٢٠ ، وابن منده في الإيمان: ١١١/١ ، وأبو نُعيم في الحلية: ٣١٢/٧ ، كلّ ذلك عن (كلمة الإخلاص وتحقيق معناها) تخريج عماد طه فرّه، ص٢٥.

<sup>(</sup>٤) أحمد: ٦٣/١، وابن حِبَّان في صحيحه: ٢٠٤/١، والحاكم: ٧٢/١ عن المرجع السابق، ص٢٦.

واستعانة وخضوعًا ، وإنابة ، وطلبًا . وتحقيقه بأن محمَّدًا رسول الله ، أن لا يعبد الله بغير ما شرعه الله على لسان محمَّد على .

ثُمَّ قال في تحقيق كلمة الإخلاص : (( و تحقيق هذا المعني وإيضاحه أن قول العبد: لا إله إلا الله يقتضى أن لا إله له غير الله ، والإله هو الذي يُطاع فلا يُعصى هيبة له وإجلالاً ، ومحبّة وخوفًا . ورجاءً وتوكّلاً عليه ، وسؤالاً منه ودعاءً له ، ولا يصلح ذلك كله لغير الله على ، فمن أشرك مخلوقًا في شيءٍ من هذه الأمور التي هي من خصائص الإلهية كان ذلك قدحًا في إخلاصه في قول لا إله إلاَّ الله ، ونقصًا في توحيده ، وكان فيه من عبودية المخلوق بحسب ما فيه من ذلك ، وهذا كله من فروع الشرك . ولهذا ورد إطلاق الكفر والشرك على كثير من المعاصى التي منشؤها من طاعة غير الله أو خوفه أو رجائه أو التوكّل عليه والعمل لأجله كما ورد إطلاق الشرك على الرياء ، وعلى الحلف بغير الله ، وعلى التوكّل على غير الله والاعتماد عليه ، وعلى من سوّى بين الله وبين المخلوق في المشيئة ، مثل أن يقول : ما شاء الله وشاء فلان ، وكذا قوله : مالى إلا الله وأنت ، وكذلك ما يقدح في التوحيد وتفرُّد الله بالنفع والضر كالطيرة ، والرُّقي المكروهة ، وإتيان الكهان وتصديقهم بما يقولون ، وكذا اتباع هوى النفس فيما نهى الله عنه قادح فى تمام التوحيد وكماله ولهذا أطلق الشرع على كثير من الذنوب

الَّتي منشوها هوى النفس أنَّهَا كفر وشرك كقتال المسلم )) (١) .

وقال ابن رجب ـ رحمه الله ـ : (( اجتهدوا اليوم في تحقيق التوحيد فإنّه لا يوصل إلى الله سواه ، واحرصوا على القيام بحقوقه ، فإنّه لا يُنجي من عذاب الله إلاّ إياه )) (٢)

فالتَحقُق بتوحيد الربوبية يتم: باستحضار عظمة الله على وأنّه ربّ العالمين ، وأنّه خالقهم ورازقهم ومالكهم ومدبّر شئونهم. قال الإمام المقريزي ـ رحمه الله ـ: ((فإنّ الربّ هو الخالق الموجد لعباده ، القائم بتربيتهم وإصلاحهم ، المتكفّل بصلاحهم ، من خلق ورزق وعافية وإصلاح دين ودنيا )) (").

فإذا استحضر العبد أنَّه ربّ العزّة والجلال والعظمة والكبرياء ، وتذكّر هذه المعاني بحضور قلبٍ خضع قلبه وذلت نفسه لعظمته.

وأضاف ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( والانكسار لعزيّه والخضوع لكبريائه وخشوع القلب والجوارح له ، فتعلوه

<sup>(</sup>۱) كلمة الإخلاص وتحقيق معناها لابن رجب ، تخريج عماد طه فرّه ، ص ۲۷ ـ ٣٣ ـ

<sup>(</sup>٢) التمهيد في الكلام على التوحيد ، لجمال الدين يوسف بن عبدالهادي الدِّمشقي الحنبلي ، ص٢٢٢ . قال المحقق : هي في شرح كلمة الإخلاص ، ص٤٥ .

<sup>(</sup>٣) تجريد التوحيد المفيد للمقريزي ، ص٤٣ .

السكينة والوقار في قلبه ولسانه وجوارحه وسمته ، ويذهب طيشه وقوّته وحدّته )) (۱)

وإذا استحضر كفاية الله وحسبه ؛ (( والقيام بمصالح العباد ، وسوق أرزاقهم إليهم ونصره لأوليائه وحمايته لهم ومعيّته الخاصة لهم انبعثت من العبد قوّة التوكُّل عليه والتفويض إليه والرضا به وبكل ما يجريه على عبده )) (۲)

وإذا استحضر العبد وتذكّر عدل الله وحكمته في قضائه وقدره وبسطه الرزق لمن يشاء وقبضه عن غيره وبسطه العلم والجسم لبعض وإيتائه الملك لمن يشاء من عباده ونزعه ممن يشاء وإملائه للظالم على ظلمه ومدّه له بالقوّة والمال ورفعه لأقوام وخفضه لآخرين وقوض أمره في خلقه شئون وله حكمته فيهم فسلم واستسلم وفوض أمره إلى الله على ورضي بقضاء الله وقدره.

فتوحيد الله في عبادته من جهة صفات ربوبيته تقتضي التوكل عليه والتفويض إليه ، والتسليم والافتقار واللجأ إليه ، والانكسار والخضوع والتذلل له ، والاستعانة به .

أمّا التّحقُّق بتوحيد الإلهية ؛ فإنّه يتم باستحضار معاني الألوهية وأن الله هو المعبود المحبوب لذاته لكونه مستحقًا للعبادة والمحبة ولا يستحقها غيره . قال ابن القيّم

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۹۲.

<sup>(</sup>٢) الفوائد، ص٩٢.

- رحمه الله -: (( وأنّه يستحق أن يُعبد لذاته ويُحبُّ لذاته ويُحبُّ لذاته ويُصد لذاته إلاَّ ويُشكر لذاته ، وليس في الوجود ما يُحبُّ لذاته ويُحمد لذاته إلاَّ هو سبحانه ، وكلُّ ما يُحبُّ سواه ، فإن كانت محبّته تابعة لمحبّته سبحانه بحيث يحب لأجله ، فمحبته صحيحة ، وإلا فهى محبّة باطلة .

وهذا هو حقيقة الإلهية فإن الإله الحق هو الذي يُحب ويُحمد لذاته ، فكيف إذا انضاف إلى ذلك إحسانه وإنعامه وحلمه وتجاوزه وعفوه وبره ورحمته ؟ فعلى العبد أن يعلم أنّه لا إله إلا الله ، ويحمده لذاته وكماله ، ويعلم أنّه لا مُحسن على الحقيقة بأصناف النعم الظاهرة والباطنة إلا هو ، فيحبّه لإحسانه وإنعامه ويحمده على ذلك .

فيُحبُّه من الوجهين جميعًا ، وكما أنَّه ليس كمثله شيء فليس كمحبته محبّة ، والمحبّة مع الخضوع هي العبودية التي خلق الخلق لأجلها ، فإنَّهَا غاية الحُبّ بغاية الدُّلِّ ولا يصلح ذلك إلاَّ له سبحانه ، والإشراك به في هذا هو الشرك الذي لا يغفره الله ولا يقبل لصاحبه عملاً » (۱).

وقال ـ رحمه الله ـ : ((فإذا قام بقلبه شاهد الإلهية : رأى في ذلك الشاهد : الأمر والنهي ، والنبوات والكتب والشرائع ، والمحبّة والرضى ، والكراهة والبغض ، والثواب والعقاب .

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۲۳٦.

وشاهد الأمر نازلاً ممّن هو مستو على عرشه وأعمال العباد صاعدة إليه ، ومعروضة عليه ؛ يجزي بالإحسان منها في هذه الدار وفي العقبى نضرة وسرورًا ويقدم إلى ما لم يكن عن أمره وشرعه منها فيجعله هباءً منثورًا )) (۱).

ولمّا كانت القاوب مجبولة على حُبِّ خالقها ورازقها ، والمحسن إليها والمتفضل عليها بنعمه وآلائه ، وهو ملاذها عند الفزع والشدائد ومفزعها ، فإنَّهَا إذا تذكّرت هذه المعاني العظيمة واستحضرتها ؛ انجذبت إليه محبّة ورجاءً وإخباتًا وطاعة .

أمّا إذا تذكّرت عظمته وهيبته وجلاله وعزّته حصل لها الخوف والرهبة والخشية والإنابة .

ومن هذه الثلاث (المحبّة ، والخوف ، والرجاء) تنبعث الاستجابة للأمر والنهي ، محبّة في المحبوب وحبًا فيما يُحبه ، ورغبة ورجاءً فيه وفيما عنده ، وخوفًا منه وممّا أعدّه لمن عصاه ، وهذه هي العبادة التامة .

أمّا التحقُّق بتوحيد الأسماء والصفات : (( فإنَّ العبد إذا عرف أسماء الله وصفاته ، وآمن بها واعتقدها وأثبتها بلا تمثيل ونفى ما نفاه الله عن نفسه ورسوله بلا تعطيل ، ثمَّ تمّم ذلك بالانقياد ، فإنَّ الله إذا تجلّى له بصفات السمع والبصر والعلم ، انبعثت من العبد قوُّة الحياء فيستحيي من ربّه أن

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ۲۵۵/۳.

يراه على ما يكره أو يسمع منه ما يكره ، أو يُخفي في سريرته ما يمقته عليه ، فتبقى حركاته وأقواله وخواطره موزونة بميزان الشرع غير مهملة ولا مرسلة تحت حكم الطبيعة والهوى » (۱).

ذلك أن الله على { ليْس كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ } . (( فإنَّه يسمع ضجيج الأصوات باختلاف اللغات على تفنن الحاجات ، فلا يشغله سمع عن سمع ، ولا تُغلطه المسائل ، ولا يتبرّم بإلحاح الملحّين ، سواء عنده من أسرَّ القول ومن جهر به ، فالسرُّ عنده علانية ، والغيب عنده شهادة ، يرى دبيب النملة السوداء على الصخرة الصماء في الليلة الظلماء ، ويرى نياط عروقها ، ومجاري القوت في أعضائها )) (۲) .

وإذا استحضر واستذكر صفة الرحمة: ((رأى الوجود كله بهذه الصفة، قد وسع من هي صفة كُلَّ شيءٍ رحمة وعلمًا، وانتهت رحمته إلى حيث انتهى علمه. فاستوى على عرشه برحمته لتسع كلّ شيء كما وسع عرشه كلّ شيء )) (")

وتذكّر قول النّبي ﷺ: «من لا يرحم لا يُرْحم ، إرحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء » رقّ قلبه ولان لعباد الله ، فيرحم

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۹۲.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين: ۲۵۳/۳.

**<sup>(</sup>٣)** مدارج السالكين: ٢٥٥/٣.

ضعيفهم ، ويحنو على صغيرهم ، ويعطف على فقيرهم ، فيتعبّد الله بهذه الصفة .

وهكذا سائر صفاته.

وجماع أنواع التوحيد كلها كما قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ: ((وكمال ذلك أنْ يشهد ربوبيته في إلهيته ، وإلهيته في ربوبيته ، وحمده في ملكه ، وعزّه في عفوه ، وحكمته في قضائه وقدره ، ونعمته في بلائه ، وعطاء في منعه ، وبرّه ولطفه وإحسانه ورحمته في قيّوميّته ، وعدله في انتقامه ، وجود وكرمه في مغفرته ، وستره وتجاوزه .

ويشهد حكمته ونعمته في أمره ونهيه ، وعِزِّه في رضاه وغضبه ، وحلمه في إمهاله ، وكَرَمه في إقباله ، وغناه في إعراضه » (١).

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۹۳

المسألة الثانية: التربية النبوية على تجريد التوحيد:

وكان منهجه في ذلك: الدعوة إلى التوحيد وتوضيحه وبيانه للنّاس والترغيب فيه وبيان ما يضادّه ويناقضه من الشرك ، والتحذير منه ، والترهيب من الوقوع فيه ، مع بيان مآل من أشرك بالله شيئًا ، وما أعدّه الله على لله من أشرك به شيئًا . مع ضرب الأمثال واستعمال القصص .

وكذا كيفية التخلُص والتجرُّد والبراءة من الشرك وأهله ، والارتباط بالله وحده دون وسائط ، وعبادته وحده ، والاعتماد عليه والتعلُق بهم ؛ عليه والتعلُق بهم ، وترك الاعتماد على النَّاس والتعلُق بهم ؛ والتفكير في المُنْعِم الأوَّل .

يتضحُ هذا المنهج من خلال دعوته هي وتبليغه كتاب ربّه على وبيانه له أشد البيان قولاً وعملاً وتطبيقاً.

قال الله تعالى: { قُلْ لِمَن الأرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = ٨٤ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ = ٨٥ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ = ٨٦ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلا تَتَقُونَ = ٨٧ قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلا يُجَارُ تَتَقُونَ = ٨٧ قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ =  $\Lambda\Lambda$  سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ =  $\Lambda\Lambda$  بَلْ أَتَيْنَاهُمْ بِالْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ } (١) .

قال أبو الفداء بن كثير : (( يُقرِّر تعالى وحدانيته واستقلاله بالخلق والتصرُّف والملك ليُرشد إلى أنَّه الله الذي لا إله إلا هو ولا تنبغى العبادة إلا له وحده لا شريك له ، ولهذا قال لرسوله محمَّد ﷺ أن يقول للمشركين العابدين معه غيره المعترفين به بالربوبية وأنَّه لا شريك له فيها ومع هذا فقد أشركوا معه في الإلهية فعبدوا غيره معه مع اعترافهم أن الذين عبدوهم لا يخلقون شيئًا ، ولا يملكون شيئًا ولا يستبدون بشيء بل اعتقدوا أنَّهم يقرّبونهم إليه زُلْفي . فقال : { قُلْ لِمَنِ الأَرْضُ وَمَنْ فِيهَا } أي من مالكها الَّذي خلقها ومن فيها من الحيوانات والنباتات والثمرات وسائر صنوف المخلوقات { إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = ٨٨ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ } أى فيعترفون لك بأنّ ذلك لله وحده لا شريك له ، فإذا كان كذلك { قُلْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ } أنَّه لا تنبغي العبادة إلاَّ للخالق الرازق لا لغيره . { قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ } أي بيده الملك . { مَا مِنْ دَابَّةٍ إلا هُو ءَاخِدُ بِنَاصِيَتِهَا } أي متصرِّفٌ فيها . { وَهُوَ يُجِيرُ وَلا يُجَارُ عَلَيْهِ } أي وهو السيّد العظيم الذي لا أعظم منه ، الذي له الخلق والأمر ولا معقب لحكمه الذي لا يُمانع ولا يُخالف وما شاء كان وما لم يشأ لم يكن . وقال الله { لا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ } أي لا يُسأل عما يفعل لعظمته وكبريائه وغلبته وقهره وعزآته وحكمته وعدله فالخلق كلهم يُسألون عن أعمالهم . وقوله : { سَيَقُولُونَ لِلَّهِ }

<sup>(</sup>١) المؤمنون: الآيات ( ٨٤ ـ ٩٠ ) .

أي سيعترفون أنّ السيد العظيم الذي يجير ولا يُجار عليه هو الله تعالى وحده لا شريك له { قُلْ قَائَى تُسْحَرُونَ } أي فكيف تذهب عقولكم في عبادتكم معه غيره مع اعترافكم و علمكم بذلك . قال تعالى : { بَلْ أَتَيْنَاهُمْ بِالْحَقِّ } وهو الإعلام بأنه لا إله إلا الله وأقمنا الأدلة الصحيحة الواضحة القاطعة على ذلك { وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ } أي في عبادتهم مع الله غيره ولا دليل لهم على ذلك )) (۱)

ثُمَّ قَالَ تَعَالَى : { مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ اللهِ إِدًا لَدْهَبَ كُلُّ اللهِ بِمَا خَلْقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا لَدْهَبَ كُلُّ اللهِ بِمَا خَلْقَ وَلَعَلا بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضٍ سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا لِشَورَكُونَ اللهِ عَمَّا لِشُركُونَ } يَصِفُونَ = ٩١ عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ قَتَعَالَى عَمَّا لِيُسْركُونَ } (١)

قال أبو الفداء: يُنزِّه تعالى نفسه عن أن يكون له ولد أو شريك في الملك والتصرُّف والعبادة، فقال تعالى: { مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ ...} الآية أي لو قُدِّر تعدد الآلهة لانفرد كلُّ منهم بما خلق فما كان ينتظم الوجود، والمشاهد أن الوجود منتظم متَّسق كلُّ من العالم العلوي والسفلي مرتبط بعضه ببعض في غاية الكمال.

{ سُبْحَانَ اللّهِ عَمَّا يَصِفُونَ } أي عمّا يقول الظالمون المعتدون في دعواهم الولد أو الشريك علوًا كبيرًا . { فَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ } أي تقدَّس وتنزّه وتعالى وعز وجلّ عما يقول

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ٢٦٣/٣ ـ ٢٦٤ مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) المؤمنون: الآيتان (٩١ - ٩٢).

الظالمون والجاحدون » (۱) .

والقرآن الكريم مليء بمثل هذه الآيات ذوات الأسلوب التقريري ، حتّى يتمّ الاعتراف من قبل المشركين . فإذا اعترفوا ؛ أثار التفكير لديهم ونبّههم على عدم الإشراك به ولزوم توحيده .

ومن أساليب القرآن الكريم أيضًا: الأمر بعبادته والتوكّل عليه ، قال الله تعالى: { فَاعْبُدْهُ وَتَوَكّلْ عَلَيْهِ } (١) ، وقال تعالى: { إِنْ يَنْصُرُكُمُ اللّهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْدُلْكُمْ فَمَنْ ذَا الّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللّهِ فَلْيَتَوكّل الْمُؤْمِنُونَ } (١).

وقد وضع النّبي في قاعدة تحمي صاحبها من هذا النوع من الشرك ـ الشرك في الربوبية ـ فقد أوصى في حبر هذه الأمّة بوصيّته المشهورة الّتي أخرجها الثّرمذيّ عنه في قال : كُنْتُ خَلْفَ رَسُولِ فِي يَوْمًا فَقَالَ : ((يَا عُلامُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ : احْفَظِ اللّهَ يَحْفَظُكَ ، احْفَظِ اللّهَ تَجِدْهُ تُجَاهَكَ ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ اللّهَ ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللّهِ ، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّة لو اجْتَمَعَتْ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللّهُ لَكَ ، وَلو اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وَكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّ وَكَ إِلاَ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللّهُ عَلَيْكَ ، رُفِعَتِ الأَقْلامُ وَجَقَتِ الصَّحُفُ ) (3)

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ٢٦٤/٣ مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) هود: الآية (١٢٣).

<sup>(</sup>٣) أل عمران: الآية (١٦٠).

<sup>(</sup>٤) سنن التَّرمذيّ ، أبواب صفة القيامة : الباب رقم ٢٢ : رقم الحديث ٢٦٤٦ .

.

قال المباركفوري: ((في قوله ((فاسئال))) أي وحده لأن غيره غير قادر على الإعطاء والمنع ودفع الضرر وجلب النفع. ((وَإِذَا اسْتَعَنْتَ)) أي أردت الاستعانة في الطاعة وغيرها من أمور الدنيا والآخرة ((فاستَعِنْ باللهِ)) فإنّه المستعان وعليه التكلان )) (().

قال شيخ الإسلام: ((إذا أراد التخلُص من هذا الشرك ، فلينظر إلى المُعْطى الأوَّل مثلاً فيشكره على ما أولاه من النِّعم ، وينظر إلى من أسدى إليه المعروف فيكافيه عليه لقوله السَّيِّة : (من أسدى إليكم معروفًا فكافئوه ، فإن لم تجدوا ما تكافئوه فادعوا له ، حتى تروا أنّكم قد كافأتموه ) لأنّ النعم كلها لله تعالى كما قال تعالى : { كُلاً نُمِدُ هَوُلاءِ وَمَا يكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللّهِ } وقال تعالى : { كُلاً نُمِدُ هَوُلاءِ وَهَوُلاءِ مِنْ عَطاء ربّك } فالله سبحانه هو المعطى على وهو لاحقيقة ، فإنّه هو الذي خلق الأرزاق وقدرها ، وساقها إلى من يشاء من عباده ؛ فالمعطى هو الذي أعطاه ، وحرتك قلبه لعطاء غيره . فهو الأوّل والآخر )) .

ثُمَّ قال ـ رحمه الله ـ بعد إيراد الحديث السابق: ((فهذا يدلُّ على أنَّه لا ينفع في الحقيقة إلاَّ الله ، ولا يضرُّ غيره ،

=

وصححه الألباني . انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : ٣٠٨/٢ ، رقم ٢٠٤٣ .

<sup>(</sup>١) تحفة الأحوذي بشرح جامع التّرمذيّ للمباركفوري: ٢٢٠/٧.

وكذا جميع ما ذكرناه في مقتضى الربوبية .

فمن سلك هذا المسلك العظيم استراح من عبودية الخلق ونظره إليهم، وأراح النّاس من لومه وذمّه إياهم، وتجرّد التوحيد في قلبه، فقوي إيمانه وانشرح صدره، وتنوّر قلبه، ومن توكّل على الله فهو حسبه. ولهذا قال الفضيل بن عياض ـ رحمه الله ـ: من عرف النّاس استراح، يريد ـ والله أعلم ـ أنّهم لا ينفعون ولا يضرّون » (۱).

فإذا استقر في قلب المؤمن أن النافع والضار على الحقيقة هو الرب تبارك وتعالى وأن الناس ؟ كل الناس لا ينفعون ولا يضرون ، حتى لو اجتمعوا على ذلك وتعاونوا ، ينفعون ولا يضرون ، حتى لو اجتمعوا على ذلك وتعاونوا ، وكان بعضهم لبعض ظهيرًا ما نفعوا العبد ولا ضروه إلا بإذن الله ؛ ما التفت بعد ذلك إلى أحدٍ من الناس كائن من كان ، ولا تعلق بأحد ، ولا ارتبط إلا بالله الذي بيده كل شيء ، بل لتحقيق هذا المعنى وتأكيده أمر الله على نبيه أن يخبر الناس بذلك فقال : { قل لا أملك لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضراً إلا مَا شَاءَ الله وَلَوْ كُنْتُ أعْلَمُ الْغَيْبَ لاسْتَكَثّر ث مِنَ الْخَيْر وَمَا مَسَنِيَ السُّوءُ إنْ أنا إلا نَذِيرٌ وبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ } (١).

قال ابن حيّان الأندلسي بعد إيراد سبب نزول هذه الآية: ( وهذا منه اللّية إظهار للعبودية وانتفاء عن ما يختص

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى ، لشيخ الإسلام: ٩٢/١ ـ ٩٣ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف: الآية (١٨٨).

بالربوبية من القدرة وعلم الغيب ، ومبالغة في الاستسلام فلا أملك لنفسي اجتلاب نفع ولا دفع ضر ، فكيف أملك علم الغيب ؟ )) (١) .

وقد أخبر الله نبيه على بذلك فقال: { وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلا هُو وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ = فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلا هُو وَإِنْ يَمْسَسُكَ بِخَيْرٍ فَهُو الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ } (١) ، وقال ١٧ وَهُو الْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ وَهُو الْحَكِيمُ الْخَبِيرُ } (١) ، وقال تعالى: { وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللّهُ بِضُرِّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلا هُو وَإِنْ يُردِنْكَ بِخَيْرٍ فَلا رَادَّ لِفَضْلِهِ يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُو الْغَفُورُ الْخَفُورُ الرّحيمُ } (١) فمن ذا الذي يستطيع أن يكشف الضر إذا أراده الرّحيمُ } (١) فمن ذا الذي يستطيع أن يكشف الضر إذا أراده الله إذا أراده لعبدٍ من عباده ، ومن الذي يستطيع أن يرد فضل الله إذا أراده لعبد إ!

وقد بين الله أنّ غيره لا ينفع ولا يضر ، فقال : { وَلا تَدْغُ مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لا يَنْفَعُكَ وَلا يَضُرُّكَ فَإِنْ فَعَلْتَ فَإِنَّكَ إِدًا مِنَ الظَّالِمِينَ } (ئ) ، وقال : { قُلْ أَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لا يَنْفَعُنَا وَلا يَضُرُّنَا } (°) ، وقال : { قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِدْ تَدْعُونَ = ٧٢ أَوْ

<sup>(</sup>۱) البحر المحيط في التفسير لأبي حيّان الأندلسي الغرناطي: ٥/٠٠٠ .

<sup>(</sup>٢) الأنعام: الآيتان (١٨،١٧).

<sup>(</sup>٣) يونس: الآية (١٠٧).

<sup>(</sup>٤) يونس: الآية (١٠٦).

<sup>(</sup>٥) الأنعام: الآية (٧١).

يَنْفَعُونَكُمْ أَوْ يَضُرُّونَ } (١).

ثُمَّ قَالَ أَيضًا على لسان الخليل العَيْنِ : { الَّذِي خَلَقَنِي فَهُوَ يَهُونَ يَهُونَ عَلَا مَرضْتُ لَكُونِ عَلَا مَرضْتُ وَيَسْقِينَ = ٧٩ وَالَّذِي هُو يُطْعِمُنِي وَيَسْقِينَ = ٧٩ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ فَهُو يَشْفِينَ = ٨٩ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ فَهُو يَشْفِينَ = ٨٩ وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَعْفِر لِي خَطِيئَتِي يَوْمَ الدِّينَ } (١).

وقال تعالى: { أُمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطْرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلْفَاءَ الأَرْضِ أَئِلَهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ } (٣) .

ومن أساليب تجريد التوحيد التي ربّى عليها النّبي عليها ترك سؤال النّاس حتّى لا تخضع النفس إلاّ لخالقها وبارئها مومن ذلك حديث عوف بن مالك الأشجعي ، قال : ((كُنّا عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ عَنْ تِسْعَةً أَوْ تَمَانِيَةً أَوْ سَبْعَةً ، فَقَالَ : ألا تُبَايِعُونَ رَسُولِ اللّهِ ؟ وَكُنّا حَدِيثَ عَهْدٍ بِبَيْعَةٍ فَقُلْنَا : قَدْ بَايَعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ! ثُمَّ قَالَ : ألا تُبَايعُونَ رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقُلْنَا : قَدْ بَايعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقُلْنَا : قَدْ بَايعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ فَقُلْنَا : قَدْ بَايعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ قَالَ : فَبسَطْنَا وَقُلْنَا : قَدْ بَايعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ! فَعَلامَ نُبَايعُكَ ؟ قَالَ : أيْدِينَا وَقُلْنَا : قَدْ بَايعْنَاكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ! فَعَلامَ نُبَايعُكَ ؟ قَالَ : عَلَى أَنْ تَعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ، وَالصَلّواتِ الْخَمْسُ ، وَتُطِيعُوا وَأُسَرّ كَلِمَةً خَفِيَّةً ـ وَلا تَسْرُكُوا بِهِ شَيْئًا ، وَالصَلّواتِ الْخَمْسُ ، وتُطيعُوا ـ وَأُسَرّ كَلِمَةً خَفِيَّةً ـ وَلا تَسْأَلُوا النَّاسَ شَيْئًا .

فَلْقَدْ رَأَيْتُ بَعْضَ أُولَئِكَ النَّفَرِ يَسْقُطُ سَوْطُ أَحَدِهِمْ فَمَا

<sup>(</sup>١) الشعراء: الآيتان ( ٧٢ - ٧٣ ).

<sup>(</sup>۲) الشعراء: الأيات ( ۲۸ - ۸۲ ).

<sup>(</sup>٣) النمل: الآية ( ٦٢ ).

يَسْأَلُ أَحَدًا يُنَاوِلُهُ إِيَّاهُ )) (١)

هذا منتهى عِزّة النفس والكرامة والتجريد أن يدع المرء سؤال النّاس والاستعانة بهم حتّى في المسائل اليسيرة الّتي لا تكاد تُدْكر لكي لا تذل نفسه إلا لربّه المستعان وحده ، وفي هذا بلوغ الغاية في تجريد التوحيد وعدم خضوع النفس وذلها إلا شه.

هذا طرف من تربية النّبي الله أصحابه على تجريد هذا النوع من التوحيد المتمثّل في صفة الإعطاء والنفع والضرر وأنّه خاص بالله على وهذا جزء من توحيد الربوبية ونموذج له ، يندرج على باقي صفات الربوبية التي اختص بها الرّب تبارك وتعالى ، ومنها :

الخلق ، والررزق ، والإحياء ، والإماتة ، والملك ، والتدبير ، والنفع ، والضرُّر ، والإعطاء ، والمنع ، والخفض والرفع ، والإعزاز والإذلال .

فمن اعتقد أن الخالق أو الرّازق ، أو المحيي ، أو المميت ، أو الممالك أو المدبّر ، أو المعز ّأو المذل ، أو المعطي أو المانع ، أو المانع أو الضار ، أو الخافض أو الرافع أو القابض ، أو الباسط ، أو المعين ، أو منز ّلُ الغيث ؛ غير الله فقد أشرك بالله ما لم ينزل به سلطانًا .

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: الزكاة: كراهة المسألة للنّاس: ٧٢١/٢، رقم١٠٤٣

وكذا من اعتقد أنّ أحدًا يشاركه في ذلك ، أو يستقلّ بالنفع أو الضرر أو غيره بغير أمره فقد أشرك .

قال العلامة المقريزي في هذا النوع من الشرك : ((وأمّا الشرك المتعلّق بذات المعبود وأسمائه وصفاته وأفعاله ؛ فهو نوعان : شرك التعطيل ، وشرك التمثيل :

فشرك التعطيل: وهو أقبح أنواع الشرك كشرك فرعون في قوله: { وَمَا رَبُّ الْعَالَمِينَ } ، والشرك والتعطيل متلازمان ؛ فكل مشرك معطّل ، وكلُّ معطّل مشرك .

وأصل الشرك وقاعدته التي يرجع إليها هو التعطيل، وهو ثلاثة أقسام:

أحدها: تعطيل المصنوع عن صانعه .

التَّاني: تعطيل الصانع عن كماله الثابت له .

التَّالث: تعطيل معاملته عمّا يجب على العبد من حقيقة التوحيد.

ومن هذا الشرك شرك أهل الوحدة ، ومنه شرك الملاحدة القائلين بقدم العالم ، ومنه شرك معطّلة الأسماء والصفات كالجهمية والقرامطة وغلاة المعتزلة .

النوع الثاني: شرك التمثيل: وهو شرك من جعل معه تعالى إلهًا آخر كالنصارى في المسيح، واليهود في عُزير، والمجوس القائلين بإسناد حوادث الخير إلى النور وحوادث

الشرّ إلى الظلمة ، وشرك القدرية المجوسية مختصر منه )) (١)

وأمّا النوع التّاني من الشرك فهو الشرك في الإلهيّة: أي أن العبد يُشْرك في تألهه بالله غيره من المخلوقات ؛ فهو بالنظر إلى العبد متعلّق بالنظر إلى العبد متعلّق بعبوديته لله .

قال المقريزي: ((شرك في عبادته ومعاملته ، وإن كان صاحبه يعتقد أنّه لا شريك له في ذاته ولا في صفاته )) (٢) ، ويُلخّص بشرك العبادة ، أو الشرك في توحيد العبادة .

إذ إن توحيد العبادة هو : توحيد التوجُّه إلى الله بأفعال العباد دون إشراك غيره معه في هذا التوجُّه في جميع أنواع العبادات التي لا تصلح إلا لله مثل : المحبّة ، والخوف والخشية والرهبة ، والرجاء والرغبة ، والتوكّل والإنابة والاستعانة ، والاستعانة ، والدعاء ، والدّبح ، والتأله ، والركوع والسجود ، والخشوع ، والتذلّل ، والطاعة ، والتعظيم الذي هو من خصائص الألوهية ، وغير ذلك من أعمال القلوب والجوارح .

وأصل هذا الشرك اتخادُ الأنداد وحُبُّهم كحبّ الله والتقرُّب بهم إلى الله زُلْفى ، قال الله تعالى : { وَمِنَ النَّاسِ مَنْ

<sup>(</sup>۱) تجرید التوحید ، ص ۲۹ ـ ۷۰ مختصرًا .

<sup>(</sup>۲) تجرید التوحید ، ص ۲۹.

يَتَّخِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ } (١).

قال أبو جعفر: ((والأنداد جمع نِدّ، والنّد: العدل والمثل، وعن مجاهد: { فَلا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَنْدَادًا }: أي عدُلاء، وعن ابن مسعود وعن ناس من أصحاب النّبي على : { فَلا تَجْعَلُوا لِلّهِ أَنْدَادًا }: قال: أكفاءً من الرجال تطيعونهم في معصية الله )) (٢).

وقال ـ رحمه الله ـ : (( وأن الذين اتخذوا هذه الأنداد من دون الله يحبون أندادهم كحب المؤمنين الله . ثم أخبرهم أن المؤمنين أشد حبًّا لله ؛ من متخذي هذه الأنداد لأندادهم . وعن مجاهد { يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ الله } مباهاةً ومضاهاةً للحق بالأنداد ، { وَالذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُ حُبًّا لِلّهِ } من الكفار لأوثانهم ))

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( فمنه الشرك بالله في المحبّة والتعظيم ، أن يحبّ مخلوقًا كما يحبّ الله . فهذا من الشرك الذي لا يغفره الله ، وقال أصحاب هذا الشرك لألهتهم وقد جمعهم الجحيم { تَاللّهِ إِنْ كُنّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ =

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (١٦٥).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان: ٢٦٨/١ الآثار، ص٤٨١، ٤٨٢ تحقيق شاكر.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٧٩/٣ الأثر رقم٢٤٠٧ تحقيق شاكر .

## ٩٧ إِذْ نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ } (١).

ومعلوم أنَّهم ما سوّوهم به سبحانه في الخلق ، والرزق ، والإماتة ، والإحياء ، والملك والقدرة ، وإنّما سوّوهم به في الحبّ والتأله والخضوع لهم والتذلل ، وهذا غاية الجهل والظلم » (۲).

وهذا هو العدل المذكور في الآية: { الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بربِّهمْ يَعْدِلُونَ } (٣).

قال المقريزي: (( والمعنى على أصح القولين أنَّهم يعدلون به غيره في العبادة فيسوون بينه وبين غيره في الحب والعبادة وكذلك قول المشركين - في النار - الأصنامهم: { تَاللَّهِ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلَالٍ مُبِينٍ = ٩٧ الْد نُسَوِّيكُمْ بِرَبِّ الْعَالَمِينَ } ومعلومٌ قطعًا أنّ هذه التسوية لم تكن بينهم وبين الله في كونه ربّهم وخالقهم، وإنّما كانت في المحبّة والعبادة )) ().

وقد نهى الله عن اتخاذ الأنداد فقال : { فَلا تَجْعَلُوا لِلّهِ اللهِ عَن اتخاذ الأنداد فقال : { فَلا تَجْعَلُوا لِلّهِ الْذَادَا وَ أَنْتُمْ تَعْلَمُونَ } (°) . وقد سُئل النّبي على الذنب أعظم

<sup>(</sup>١) الشعراء: الآيتان ( ٩٧ ـ ٩٨ ).

<sup>(</sup>٢) الداء والدواء (الجواب الكافي)، ص١٨٠.

<sup>(</sup>٣) الأنعام: الآية (١).

<sup>(</sup>٤) تجريد التوحيد ، ٥٣ .

<sup>(</sup>٥) البقرة: الآية (٢٢).

عند الله ؟ قال : (( أن تجعل لله ندًا وهو خلقك )) (() !! فأخبر النّبي في بموجب التخلّص من هذا الشرك في هذه الإجابة الموجزة البليغة ؛ أنّه هو الخالق سبحانه فكيف يُتّخذ من دونه أندادًا ؛ لا تخلّق نفسها فضلاً عن غيرها ، قال الله تعالى : { أَيُسْرُكُونَ مَا لا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ = ١٩١ وَلا يَسْتَطِيعُونَ لَهُمْ نَصْرًا ...}

فبشيء من التفكّر والتعقّل تنتفي الأنداد ، كما قال النّبي النّبي الحصين : ((كم تعبد؟ قال : ستة في الأرض وواحدًا في السماء . قال : فمن تُعدّ لرغبتك ورهبتك ؟ قال : الّذي في السماء ، قال : ألا تسلم فأعلمك كلمات ؟ فأسلم ، فقال النّبي الله قل : اللهم الهمني رشدي ، وقني شرّ نفسي )) (أ) ، وبهذا أرشده المصطفى الله إلى التفكّر الجادّ والعميق في هذا الأمر حتّى المصطفى الأنداد من ذهنه ، وأنها ما دامت لا تنفع ولا تضر عند الحاجة فما الفائدة من إشراكها في عبادة الله ؟ .

ومن منهجه الله في تجريد هذا النوع من التوحيد : بيان ما يلتبس على النّاس أنّه شرك ؛ ليحذروه .

فعن عدي بن حاتم رضي أنَّه سمع النَّبي على يقرأ هذه الآية {

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۱ ـ كتاب الإيمان ، ( ۳۷ ) باب كون الشرك أقبح الذنوب ، وبيان أعظمها بعده: ۹۰/۱ ، رقم ۸٦ .

<sup>(</sup>٢) الأعراف: الآيتان (١٩١ - ١٩٢).

<sup>(</sup>۳) سبق تخریجه ص۱۵۱.

اتَّخَدُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ ... } (۱) فقلت له: إنّا لسنا نعبدهم ، فقال : « أليس يحرّمون ما أحلّ الله فتحرّمونه ، ويحلون ما حرّم الله فتحلُونه ؟ فقلت : بلى ، قال : فتلك عبادتهم » (۱) .

فقد بيّن النّبي الله لعدي نوعًا من أنواع الطاعة الشركية وذلك بأسلوب الاستفهام التقريري المفصل المُقنع ؛ تحقيقًا للتوحيد وتجريدًا له من الشرك .

ولقد بدأ النّبي الله بتجريد التوحيد منذ الوهلة الأولى حين أمره ربّه بإنذار عشيرته الأقربين.

فعَن أبي هُرَيْرة في قال : ( قامَ رَسُولُ اللّهِ فَي حَينَ أَنْزَلَ اللّهُ وَ أَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ } ، قالَ : يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ، أَوْ كَلِمَةُ نَحْوَهَا ، الشّتَرُوا أَنْفُسَكُمْ ، لا أغني عَنْكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، يَا بَنِي عَبْدِمَنَافٍ لا أغني عَنْكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، يَا بَنِي عَبْدِمَنَافٍ لا أغني عَنْكُم مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، ويَا اللّهِ شَيْئًا ، ويَا اللّهِ شَيْئًا ، ويَا قاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمّدٍ صَفِيّةُ عَمَّة رَسُولُ اللّهِ لا أغني عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْئًا ، ويَا قاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمّدٍ سَلِينِي مَا شَيْتًا مِنْ مَالِي ، لا أغنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْئًا » ويَا قاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمّدٍ سَلِينِي مَا شَيْتًا مِنْ مَالِي ، لا أغنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْئًا » (") .

وهذا نفي لشرك الوسائط من أوّل الأمر ومن بداية الطريق ، فإذا كان النّبي الله الله الله الله الله عنها - من الله شيئًا فكيف بمن سواها ؟!!

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٣١).

<sup>(</sup>۲) مسند أحمد : ۳۷۸/۶ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب التفسير : باب وأنذر عشيرتك الأقربين ، واخفض جناحك : ١٧٨٧/٤ ، رقم٤٤٩٢ .

ومن ذلك أيضًا شرك الشفعاء والوسطاء والقرابين. قال الله تعالى على ألسنة المشركين: { مَا نَعْبُدُهُمْ إِلا لِيُقَرِّبُونَا إِلى الله تعالى على ألسنة المشركين الله بمعبوداتهم اعتقادًا منهم الله ورُلْقَى } (١). فهم يتقرّبون إلى الله بمعبوداتهم اعتقادًا منهم أنّها تقرّبهم إلى الله.

والمنهج القرآني قد ركّز على هذا النوع من الشرك لكثرته وتنوّعه، فبيّنه وأوضح ضحالة تفكير من يعبد الأصنام، وتهافت معبوداتهم وأنها لا تملك لأنفسها نفعًا ولا ضراً، ثم استخدم أسلوب التبكيت؛ ثم التنزيه لله على فقال تعالى: { وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لا يَضُرُّهُمْ وَلا يَنْفَعُهُمْ وَيَقُولُونَ هَوُلاءِ شُفَعَاوُنَا عِنْدَ اللّهِ قُلْ أَلْنَبُّونَ اللّهَ بِمَا لا يَعْلَمُ فِي السّمَوَاتِ وَلا فِي الأرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالى عَمَّا يُشْرِكُونَ } (١).

قال شيخ الإسلام: ((سمّى الله آلهتهم الّتي عبدوها من دونه شفعاء كما سمّاها شركاء في غير موضع، وذكر الآية السابقة ثمَّ قال: وقال الله تعالى: { أَمْ اتَّخَدُوا مِنْ دُونِ اللّهِ شُفَعَاءَ قُلْ أُولُو كَانُوا لا يَمْلِكُونَ شَيْئًا وَلا يَعْقِلُونَ = ٤٣ قُلْ لِلّهِ الشَّفَاعَةُ جَمِيعًا } (٣). { ويَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُجْرِمُونَ = ١٢ وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ مِنْ شُرَكَائِهِمْ شُفَعَاءُ وَكَانُوا بِشُركَائِهِمْ كَافِرِينَ } (١٤).

<sup>(</sup>١) الزمر: الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) يونس: الآية (١٨).

<sup>(</sup>٣) الزمر: الآيتان (٤٤،٤٤).

<sup>(</sup>٤) الروم: الآيتان (١٢، ١٣).

وجمع بين الشرك والشفاعة في قوله: { قُلِ ادْعُوا الَّذِينَ وَجَمَعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلَا فِي الْأَرْض وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شَرِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهيرٍ = ٢٢ وَلا يَمْلُونَ أَذِنَ لَهُ } (١).

فهذه الأربعة هي التي يمكن أن يكون لهم تعلُق: الأوَّل: ملك شيء ولو قلّ ، التَّاني: شركهم في شيء من الملك ، فلا ملك ولا شركة ولا معاونة يصير بها ندًا ، فإذا انتفت الثلاثة: بقيت الشفاعة فعلقها بالمشيئة » (۲).

قال الإمام ابن القيّم: وقد قطع الله تعالى كلّ الأسباب التي تعلق بها المشركون جميعًا ، فالمشرك إنّما يتخذ معبوده لما يعتقد أنّه يحصل له به من النفع ، والنفع لا يكون إلاَّ ممن فيه خصلة من هذه الأربع: إمّا مالك لما يريده عابده منه ، فإن لم يكن مالكًا كان شريكًا للمالك ، فإن لم يكن شريكًا له كان معينًا له وظهيرًا ، فإن لم يكن معينًا ولا يكن شريكًا له كان معينًا له وظهيرًا ، فإن لم يكن معينًا ولا طهيرًا كان شفيعًا عنده ، فنفى سبحانه المراتب الأربع نفيًا مرتبًا ، متنقلاً من الأعلى إلى ما دونه ، فنفى الملك ، والشركة ، والمظاهرة ، والشفاعة ، التي يظنها المشرك ، وهي الشفاعة بإذنه .

فكفى بهذه الآية نورًا ، وبرهانًا ، ونجاة ، وتجريدًا

<sup>(</sup>١) سبأ: الآيتان (٢٢، ٢٢).

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ۱۱٤/۱.

للتوحيد ، وقطعًا لأصول الشرك وموادّه لمن عقلها والقرآن مملوء من أمثالها ونظائرها » (١) .

وقال: ((والذي في قلوب المشركين وسلفهم: أن آلهتهم تشفع لهم عند الله، وهذا عين الشرك. فهذا حال من اتخذ من دون الله وليًا، يزعم أنّه يقرّبه إلى الله. كما يكون خواص الملوك والولاة تنفع شفاعتهم من والاهم، ولم يعلموا أن الله لا يشفع عنده أحد إلاّ بإذنه، ولا يأذن في الشفاعة إلاّ لمن رضي قوله وعمله كما قال تعالى في الفصل الأول : { مَنْ ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إلا بإذنه } ؟ وفي الفصل الثّاني : { وكلا يَشْفَعُونَ إلا لِمَن ارْتَضَى } ، وبقي فصل الشات وهو أنّه لا يرضى من القول والعمل إلا التوحيد واتباع الرسول. فهذه ثلاثة أصول تقطع شجرة الشرك من قلب من وعاها وعقلها:

لا شفاعة إلا بإذنه ، ولا يأذن إلا لمن رضي قوله وعمله ، ولا يرضى من القول والعمل إلا توحيده واتباع رسوله .

وتأمّل قول النّبي الله الله عن الله عن الناس بشفاعتك يا رسول الله ؟ ـ قال : «أسعد النّاس بشفاعتي : من قال : لا إله إلاّ الله ، خالصًا من قلبه » كيف جعل أعظم الأسباب الّتي تنال بها شفاعته : تجريد التوحيد ، عكس ما عند المشركين : أن الشفاعة تنال باتخاذهم أولياءهم شفعاء ،

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٣٤٣/١.

وعبادتهم وموالاتهم من دون الله . فقلب النَّبي الله ما في زعمهم الكاذب ، وأخبر أن سبب الشفاعة هو تجريد التوحيد . فحينئذٍ يأذن الله للشافع أن يشفع » (١) .

وبهاتين الآيتين: { مَنْ ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إِلَا بِإِدْنِهِ } و { وَلا يَشْفَعُونَ إِلا لِمَن ارْتَضَى } حسم الله مادة هذا النوع من الشرك (شرك الشفعاء أو الوسطاء أو القرابين ، وعلق الشفاعة بالإذن للشافع والرضا عن المشفوع له ، ولا يرضى الله إلا لمن أتى بتوحيد خالص مجرد من الشرك .

قال ابن القيّم: ((ويتبع هذا الشرك: الشرك به سبحانه في الأفعال، والأقوال، والإرادات، والنيات.

- فالشرك في الأفعال: كالسجود لغيره، والطواف بغير بيته، وحلق الرأس عبودية وخضوعًا لغيره، وتقبيل القبور واستلامها والسجود لها.
- الشرك في اللفظ: كالحلف بغيره، ومن ذلك قول القائل للمخلوق: ما شاء الله وشئت.
- الشرك في الإرادات والنيات : فذلك البحر الذي لا ساحل له ، وقل من ينجو منه ؛ من أراد بعمله غير وجه الله ونوى شيئًا غير التقرُّب إليه وطلب الجزاء منه ، فقد أشرك في نيته وإرادته .

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: ۳٤٠/۱ ـ ۳٤۱ ، باختصار وتقديم وتأخير لا يخلُّ بالمعنى .

والإخلاص: أن يخلص لله في أقواله وأفعاله وإرادته ونيته وهذه هي الحنيفية ملة إبراهيم التي أمر الله بها عباده كلهم ولا يقبل من أحد غيرها )) (١)

ومن الشرك في اللفظ: الحلف بغير الله ، فعن ابن عمر رضي الله عنهما ـ أنّه سمع رجلاً يحلف: لا والكعبة ، قال له ابن عمر: إني سمعت رسول الله الله يقول: «من حلف بغير الله فقد أشرك» (من حلف بغير الله فقد أشرك).

وقال المقريزي: ((والقرآن بل الكتب المنزلة من عند الله تعالى كلها مصرحة بالرد على أهل هذا الإشراك كقوله تعالى: { إِيَّاكَ نَعْبُدُ } فإنَّه ينفي شرك المحبّة والإلهية ، وقوله: { وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ } فإنَّه ينفي شرك الخلق والربوبية .

فتضمنت هذه الآية: (تجريد التوحيد) لربِّ العالمين في العبادة، وأنَّه لا يجوز إشراك غيره معه، لا في الأفعال ولا في الألفاظ وفي الإرادات) (").

وبعد أن عدد أنواعًا من الشرك ، قال:

(( وبالجملة ؛ فالعبادة المذكورة في قوله : { إِيَّاكَ نَعْبُدُ }

<sup>(</sup>۱) الداء والدواء ، طبعة دار المدني ، تقديم الدكتور محمَّد جميل غازي ، ص۱۸۳ ـ ۱۸۶ باختصار

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ، رقم ٣٢٥١ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن أبي داود : ٦٢٧/٢ . وأخرجه الحاكم : ١٨/١ ، وقال : على شرط مسلم بمعناه .

<sup>(</sup>۳) تجرید التوحید ، ص۵۸ .

هي: السجود ، والتوكُّل ، والإنابة ، والتقوى ، والخشية ، والتوبة ، والنذور ، والحلف ، والتسبيح ، والتكبير ، والتهليل ، والتحميد ، والاستغفار ، وحلق الرأس خضوعًا وتعبُّدًا ، والدعاء : كلُّ ذلك محضُ حقِّ الله تعالى » (۱).

أي إن كان بعض الشركاء قد يستغني عن الشركة مع غيره فالله أغنى الشركاء عن المشاركة ، لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصًا صوابًا ، والخالص ما أريد به وجه الله . قال في : « إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنِّيَّاتِ » (") ، والصواب : ما كان موافقًا للسنّة ، قال في : «من عَمِل عملاً ليْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ » (ف) . « ولهذا قال العلماء : هذان الحديثان ميزان الأعمال : الأول ميزان الأعمال الباطنة ، والثّاني : ميزان الأعمال الظاهرة » (") .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص٦٦.

 <sup>(</sup>۲) مسلم: الزهد والرقائق: باب من أشرك في عمله غير الله: ٢٢٨٩/٤،
 رقم ٢٩٨٥.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: بدء الوحي: باب كيف كان بدء الوحي: ٣/١ ، رقم١.

<sup>(</sup>٤) مسلم: الأقضية: باب نقض الأحكام: ١٣٤٣/٣.

<sup>(</sup>٥) القول المفيد: ٢٣٠/٢.

وكان المصطفى على أصحابه من الشرك الأصغر ويُحدِّرهم منه ، فعن محمود بن لبيد في أن رسول الله في قال : «إنّ أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر ، قالوا : وما الشرك الأصغر يا رسول الله ؟ قال : الرياءُ ، يقول الله في الذين كنتم تراءُون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاءً ؟ » (۱) ، وفي رواية : «شرك السرائر ».

وعن ابن عبّاسِ ـ رضي الله عنهما ـ قال : قال رسول الله ﷺ : «مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ اللَّهُ بِهِ ، وَمَنْ راءَى اللَّهُ بِهِ » (٢)

.

وقد سمّاه النّبي ﷺ: الشرك الخفي وحدّر منه فقال: «ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال؟ قال: قلنا: بلى فقال: الشرك الخفيُّ: أن يقوم الرَّجل يُصلي فيزيِّنُ صلاته لما يرى من نظر رجل» (٣).

<sup>(</sup>۱) الترغيب والترهيب: ٦٨/١، وقال: رواه أحمد بإسناد جيّد، وابن أبي الدنيا والبيهقي في الزهد وغيره. وصححه الألباني في صحيح الترغيب والترهيب، رقم٢٩، وفي سلسلة الأحاديث الصحيحة، رقم١٥٩.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الزهد: من أشرك في عمله غير الله: ٢٢٨٩/٤ ، رقم٢٩٨٦

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه: باب الرياء والسمعة: رقم ٢٠٠٤، وحسنه الألباني : انظر صحيح سنن ابن ماجه: ٢٠٠٢، رقم ٣٣٨٩.

وقد ربّى النّبي في أصحابه على اتقاء هذا الشرك ؛ فعن أبي موسى الأشعري في قال : خطبنا رسول الله في ذات يوم فقال : «أيها النّاس ، اتقوا هذا الشرك ، فإنّه أخفى من دبيب النّمل . فقال له من شاء الله أن يقول : وكيف نتّقيه و هو أخفى من دبيب النمل يا رسول الله ؟ قال : قولوا : اللهم إنا نعوذ بك مِن أن يُشرك بك شيئا نعلمه ، ونستغفرك لما لا نعلم » (۱) .

وكان يعلمهم البراءة من الشرك . فعن فروة بن نوفل الله : إنّه أتى النّبي فقال : يا رسول الله ، علمني شيئًا أقوله إذا أويت إلى فراشي ، قال : «اقرأ { قُلْ يَاأَيُّهَا الْكَافِرُونَ } فإنّهَا براءةٌ من الشرك » (٢) .

ويعلمهم الاستعادة من شرِّ الشيطان وشركه فيقول: «يا أبا بكر قل: اللهم فاطر السموات والأرض ، عالم الغيب والشهادة ، لا إله إلا أنت ربَّ كلِّ شيء ومليكه ، أعوذ بك من شرِّ نفسي ، ومن شرِّ الشيطان وشرِ كه ، وأن اقترف على نفسي سُوءًا أو أُجُرَّه إلى مسلم » (٦) .

<sup>(</sup>۱) المسند للإمام أحمد : ٤٠٣/٤ . وذكره المنذري في الترغيب والترهيب : ٧٦/١ ، وعزاه كذلك للطبراني ، وقال : رواته محتجّ بهم في الصحيح إلا أبو أحمد الرّاوي عن أبي موسى وثقه ابن حبّان ولم بُحرّ حَه أحد .

<sup>(</sup>۲) سنن الثّرمذيّ : الدعوات ، باب ۲۲ ، حدیث رقم۳۶۲۳ . وصححه الألباني ، انظر : صحیح سنن الثّرمذيّ ، رقم۹ ۲۷۰۹ .

<sup>(</sup>٣) سنن الثّرمذيّ : أبواب الدعوات ، باب ١٠١ ، رقم الحديث ٣٧٧٩ . وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ١٧٢/٣ .

ومما يُدْفع به هذا النوع من الشرك ؛ استحضار عظمة الله على عند الشروع في العمل وأنّه هو الخالق الرّازق ، المحيي المميت ، المنعم ، المتفضل على عباده ، القادر عليهم ، وأنّه كما قال على إلى يَعْلَمُ خَائِنَة الأَعْيُن وَمَا تُحْفِي الصُّدُورُ } (١) .

قال أبو المظفّر السمعاني (١): (( { يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنَ } أي خيانة الأعين ، وخيانة الأعين : مسارعة النظر إلى ما لا يحلّ . { وَمَا تُخْفِي الصُّدُورُ } هو شهوة القلب ، وقيل : هو أنّه لو قدر عليها هل يزني أو لا ؟ وعن السدي قال : هو وسوسة القلب )) (١) .

وقوله تعالى : { وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا ثُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِئُونَ } وقوله تعالى : { وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا ثُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِئُونَ }

وقوله تعالى : { قُلْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ اللَّهُ } (°).

ر قم۲۷۹۸

(١) غافر: الآية (١٩).

<sup>(</sup>٢) أبو المظفّر السمعاني هو : الإمام العلامة منصور بن محمَّد بن عبدالجبار المروزي ( ٤٢٦ ـ ٤٨٩ هـ ) .

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن لأبي المظفّر السمعاني: ١٣/٥.

<sup>(</sup>٤) النمل: الآية (٧٤).

<sup>(</sup>٥) أل عمران: الآية (٢٩).

وقوله تعالى : { وَسَتُرَدُّونَ إِلَى عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّئُكُمْ مِمَا كُثْتُمْ تَعْمَلُونَ } (١) .

وقوله تعالى : { وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ (٢) .

وقوله تعالى: { فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى } (٦) .

قال الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ : (( السِّرِ ما كان في القلب يُسِرُّه ؛ وأخفى : الَّذي لم يكن بعد يعلمه هو )) () .

وقال العلامة عبدالرَّحمن السعدي : (( السِّرِّ : الكلام الخفي ، وأخفى من السِّرِ ، الَّذي في القلب ولم ينطق به ، أو السِّر : ما خطر على القلب ، وأخفى : ما لم يخطر ، يعلم تعالى أنَّه يخطر في وقته ، وعلى صفته .

المعنى: أنّ علمه تعالى محيط بجميع الأشياء ، دقيقها ، وجليها ، خفيها ، وظاهرها ، فسواء جهرت بقولك أو أسررته ، فالكلّ سواء بالنسبة لعلمه تعالى )) (°)

وقال جلال الدين المحلّي : (( { فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى } منه . أي ما حدّثت به النفس ، وما خطر ولم تُحدّث به فلا تجهد

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (١٠٥).

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية ( ٢٣٥ ).

<sup>(</sup>٣) طه: الآية ( ٧ ).

<sup>(</sup>٤) مرويات الإمام أحمد بن حنبل في التفسير: ١٦١/٣، وذكر في الحاشية أنَّه عن بدائع الفوائد: ١١/٣.

<sup>(</sup>٥) تيسير الكريم الرَّحمن في تفسير كلام المنّان: ٢٢٤/٣ ـ ٢٢٥ .

نفسك بالجهر )) (۱)

فالله ركاته وسكناته وسكناته وخلجاته وما توسوس به نفسه السرّ عنده علانية والغيب عنده شهادة الأشيء يخفى افإذا استقرّت هذه المعاني في القلب فكيف يزوغ عنه إلى غيره ؟!

لكن الشيطان يوسوس ، فإذا جاء الهاجس فإنّه ينبغي أن يجدّد النيّة ويخلصها لله متصورًا المعاني السابقة ، وأنّه لو زاغ قلبه يمنة أو يسرة ، فإنما يُتْعبُ نفسه وير هقها بالعمل دونما فائدة بل ستكون أعماله حسرات عليه وليتذكر قول الله على في المشرك : { وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأُنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطّيْرُ أو تَهُوي بهِ الرّيحُ فِي مَكَانٍ سَحِيقٍ } (٢) وقول النّبي في في الإحسان : «أنْ تَعْبُدَ اللّهَ كَأَنّكَ تَرَاهُ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنّهُ مَنْ لَا مُنْ لَا مَنْ لَا اللّه عَانَكُ اللّه مَا اللّه عَلْ اللّه عَلَيْ اللّه اللّه عَلَيْ اللّه عَلْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلْ اللّه عَلَيْ اللّه اللّه اللّه عَلَيْ اللّه اللّه عَلَيْ اللّه اللّه عَلَيْ اللّه اللّه عَلَيْ اللّه اللّه اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه اللّه عَلَيْ اللّه عَلَيْ اللّه اللّه اللّه اللّه عَلَيْ اللّه اللّه عَلَيْ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه

**(\*)** 

(۱) تفسير الجلالين ، ص۲۱۳.

<sup>(</sup>٢) الحجّ: الآية (٣١).

## المسلك الثالث : التربية النبوية على ترسيخ الإيمان :

ذلك أن التوحيد وتحقيقه والإيمان وترسيخه هو مقصود تربيته هي ومحورها وتعلقه بميزان الباطن وهو القلب ، أمّا الإسلام إذا اقترن بالإيمان فيتناول ميدان الظاهر

قال شيخ الإسلام: ((فإنَّ الإيمان أصله الإيمان الذي في القلب ولا بُدّ فيه من شيئين: تصديق بالقلب وإقراره ومعرفته، ويُقال لهذا قول القلب (قال الجنيد بن محمَّد): التوحيد: قول القلب. والتوكّل عمل القلب، فلا بُدَّ من قول القلب وعمله؛ ثمَّ قول البدن وعمله، ولا بُدّ فيه من عمل القلب، مثل حبّ الله ورسوله وخشية الله وحبّ ما يحبّه الله ورسوله وبغض ما يبغضه الله ورسوله، وإخلاص العمل لله وحده، وتوكُّل القلب على الله وحده وغير ذلك من أعمال القاوب التي أوجبها الله ورسوله وجعلها من الإيمان) (().

فالإيمان له حقيقة أصلها مغروس في القلب ، ودليل وجودها يظهر على الجوارح ، وعن هذه الحقيقة يقول ابن القيّم: هو ((حقيقة مركّبة من معرفة ما جاء به الرسول على

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى لشيخ الإسلام: الإيمان: ١٨٦/٧.

علمًا ؛ والتصديق به عقدًا ، والإقرار به نطقًا ، والانقياد له محبّة وخضوعًا ، والعمل به باطنًا وظاهرًا . وتنفيذه والدعوة إليه بحسب الإمكان . وكماله في الحُبّ في الله والبغض في الله ، والعطاء لله والمنع لله ، وأن يكون الله وحده إلهه ومعبوده ، والطريق إليه تجريد متابعة رسوله ظاهرًا وباطنًا ، وتغمض عين القلب عن الالتفات إلى سوى الله ورسوله ، وبالله التوفيق )) (۱) .

وقال: (( وإليه أمر عباده أن يقوموا بشرائع الإسلام على ظواهرهم وحقائق الإيمان على بواطنهم، ولا يقبل واحدًا منهما إلا بصاحبه وقرينه، فكلُّ إسلام ظاهر لا ينفذ صاحبه منه إلى حقيقة الإيمان الباطنة، فليس بنافع حتَّى يكون مع شيء من الإيمان الباطن.

وكل حقيقة باطنة لا يقوم صاحبُها بشرائع الإسلام الظاهرة لا تنفع ولو كانت ما كانت .

فلو تمزيّق القلبُ بالمحبّة والخوف ولم يتعبّد بالأمر وظاهر الشرع لم يُنْجِه ذلك من النار ، كما أنّه لو قام بظواهر الإسلام وليس في باطنه حقيقة الإيمان لم ينجه ذلك من النار » (۲).

ولما كانت القلوب هي المتحكّمة في الأجساد كان اهتمام

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص١٤٠، مختصرًا

<sup>(</sup>۲) الفوائد، ص۱۸۷، مختصرًا.

النَّبي هَ منصبًا عليها ؛ لتحقيق سلامتها واستقامتها ، فبعد طهارتها ، ربّاها على معرفة الله وتعظيمه وتوقيره وتقديره حقّ قدره ، فامتلأت بعظمة الله وجلاله وهيبته وخشيته وخوفه ورجائه ، ومحبّته والثقة به .

ذلك أن صلاح الأعمال مترتب على صلاح القلوب واستقامتها.

قال ﷺ: ((لا يستقيم إيمان عبدٍ حتَّى يستقيم قلبه)) (١)

قال السفاريني: ((قال الحافظ ابن رجب عليه رحمة الله ـ: المراد باستقامة إيمانه استقامة أعمال جوارحه في طاعة ربّه، فإنَّ أعمالها لا تستقيم إلاَّ باستقامة قلبه ومعنى استقامة القلب أن يكون ممتلئًا من تعظيم الله وحبّه، وحبّ طاعته وكراهة معصيته وغضبه.

قال الحسن لرجل: داو قلبك فإنَّ حاجة الله إلى العباد صلاح قلوبهم من المحن والفساد، ولا صلاح للقلوب حتَّى

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ، مسند أنس بن مالك بن النضر : ٣٩٥/٣ ، رقم الحديث ١٩٨/٢ ، وفي طبعة برقم ١٩٨/٣ .

قال شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس في تحقيقهما لجامع العلوم والحكم: (( فيه عليّ بن مسعدة ، و هو ضعيف ) . انظر : جامع العلوم والحكم: ٣٣٤/١ .

تستقر فيها معرفة علام الغيوب وتمتلئ من خوفه وخشيته ومحبّته وعظمته والتوكل عليه ومهابته والالتجاء إليه ، وهذا حقيقة التوحيد لله تعالى: وهو معنى (لا إله إلا الله) ، فلا صلاح للقلوب حتّى تفرد محبة المحبوب .

روى الليث عن مجاهد في قوله تعالى : { وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا } : لا تحبّوا غيري )) (١) .

والناس في حقيقة التوحيد والإيمان يتفاوتون كما يتفاوتون في الأعمال ، وقد قسمهم الله على في محكم التنزيل إلى ثلاث مراتب ، فقال تعالى :

{ ثُمَّ أُوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا فَمِنْهُمْ ظَالِمٌ لِنَفْسِهِ وَمِنْهُمْ مُقْتَصِدٌ وَمِنْهُمْ سَابِقٌ بِالْخَيْرَاتِ بِإِدْنِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَضْلُ الْكَبِيرُ } (٢) .

فالمرتبة السفلى مرتبة الظالم لنفسه ؛ الذي خلط عملاً صالحًا وآخر سيئًا ، فرط في بعض الواجبات وأتى بعض المحرمات .

والمرتبة الوسطى مرتبة المقتصد الذي قام بالواجبات وترك المحرّمات .

والمرتبة العليا: مرتبة السابق بالخيرات بإذن الله الذي

<sup>(1)</sup> غذاءُ الألباب: شرح منظومة الآداب للسفاريني: ٦٢/١.

<sup>(</sup>٢) فاطر: الآية (٣٢).

أدّى الواجبات والمستحبات ، وترك المحرّمات والمكروهات وفضول المباحات .

وفي كلّ مرتبة من هذه المراتب تفاوت كبير في إيمان أصحابها ، ذلك أن الإيمان يزيد بالطاعات وينقص بالمعاصي فكلما تقرّب العبدُ إلى ربّه از داد إيمانه وتقوّى .

قال الله تعالى: { هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَة فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لِيَرْ دَادُوا إِيمَانًا مَعَ إِيمَانِهِمْ } (١). وقال تعالى: { وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ عَلَيْهِمْ أَيمَانًا } (١). وقال سبحانه: { الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ عَلَيْهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ فَاخْشَوْهُمْ فَزَادَهُمْ إِيمَانًا وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ وَنِعْمَ الْوَكِيلُ } (١). وقال : { وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدًى } (١).

((فالعبد إذا آمن بالكتاب واهتدى به مجملاً ، وقبل أوامره وصدق أخباره ، كان ذلك سببًا لهداية أخرى تحصل له على التفصيل ، فإنَّ الهداية لا نهاية لها ولو بلغ العبدُ فيها ما بلغ ففوق هدايته هداية أخرى . وفوق تلك الهداية هداية أخرى إلى غير غاية ، فكلما اتقى العبدُ ربّه ارتقى إلى هداية أخرى ، فهو في مزيد هداية ما دام في مزيد تقوى . هداية أخرى ، فهو في مزيد هداية ما دام في مزيد تقوى . وكلما فوّت حطًا من التقوى فاته حطّ من الهداية بحسبه ، فكلما اتقى زاد هداه ، وكلما اهتدى زادت تقواه . قال تعالى

<sup>(</sup>١) الفتح: الآية (٤).

<sup>(</sup>٢) الأنفال: الآية (٢).

<sup>(</sup>٣) أل عمران: الآية ( ١٧٣ ).

<sup>(</sup>٤) مريم: الآية (٧٦).

: { إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ } (١). فهداهم أوّلاً للإيمان هداية بعد هداية )) (٢).

وقمّة الإيمان: الإحسان واليقين الذي يرتقي بصاحبه إلى الإمامة في الدين، قال الله تعالى: { وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِئُونَ } (٣).

قال شيخ الإسلام: ((بالصبر واليقين تنال الإمامة في الدين )) (١)

( واليقين هو استقرار الإيمان في القلب علمًا وعملاً فقد يكون علم العبد جيّدًا لكن نفسه لا تصبر عند المصائب بل تطيش )) (°) .

وقال عبدالله بن مسعود ﷺ : ((اليقين الإيمان كله)) (١) إ

(( فالإيمان قلب الإسلام ولبُّه ، واليقين قلب الإيمان ولبّه ، وكلُّ علم وعمل لا يزيد الإيمان واليقين قوّة فمدخول ، وكلُّ إيمان لا يبعث على العمل فمدخول .

ولا يتمّ الإيمان إلا بتلقى المعرفة من مشكاة النبوة ،

<sup>(</sup>١) يونس: الآية (٩).

<sup>(</sup>۲) الفوائد ، ص۱۲۹ ـ ۱۷۰ مختصرًا .

<sup>(</sup>٣) السجدة : الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٤) الفتاوى: انظر: نضرة النعيم: ٣٧٣٠/٨.

<sup>(</sup>٥) الفوائد، ص٢٧٥.

<sup>(</sup>٦) نضرة النعيم: ٣٧٢٨/٨، وقال بهامشه: البخاريّ، الفتح ( الإيمان ، باب ، ص ٦٠).

وتجريد الإرادة عن شوائب الهوى وإرادة الحقّ فيكون علمه مقتبسًا من مشكاة النبوّة ، وإرادته لله والدار الآخرة ، فهذا أصحُّ النّاس علمًا وعملاً وهو من الأئمة الذين يهدون بأمر الله ومن خلفاء رسوله على أمّته .

والإيمان له ظاهر وباطن ، وظاهره قول اللسان وعمل الجوارح ، وباطنه تصديق القلب وانقياده ومحبّته ، فلا ينفع ظاهر لا باطن له وإن حقن به الدماء وعُصِم به المال والدُّرْيَّة ، ولا يجزي باطن لا ظاهر له إلاَّ إذا تعدّر بعجز أو إكراه وخوف هلاك .

فتخلُف العمل ظاهرًا مع عدم المانع دليلٌ على فساد الباطن وخُلُوه من الإيمان ، ونقصلُه دليلُ نقصبِه ، وقوته دليل قوته » (۱) .

فلمّا كان الإيمان بهذه المنزلة ، والترقي به إلى مرتبة الإحسان واليقين هو أعلى مراتب الدين ، فقد كان جُلّ اهتمام النّبي على مصوبًا على ترسيخه وتعميقه وتقويته وتنميته في قلوب أصحابه هو ، وكان له في ذلك أساليب كثيرة ومتعدّدة .

<sup>(</sup>۱) الفوائد ، ص۱۱۱ ـ ۱۱۲ مع تقديم وتأخير .

الأساليب النبوية في ترسيخ الإيمان:

الأسلوب الأوَّل والتَّاني والتَّالث على التوالي هي:

تطهير القلوب ، ومعرفة الله ، ومحبّته ، وسيأتي الحديث عنها مفصلًا في إصلاح القلوب (أداة التعلم) ، ذلك أنّها الأساس في غرس الإيمان ونمائه ورسوخه ، وبدونها فلا إيمان .

الأسلوب الرابع: تعليم مراتب الدين.

ليجاهد الإنسان نفسه في الترقي في هذه المراتب ودرجاتها ، فإنَّ العلم بها يبعث على المجاهدة والتنافس والحماس.

أخرج الإمام مسلم حديث جبريل العليم الذي قال فيه عبدالله: ((حَدَّثنِي أبي عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ اللّهِ ذَاتَ يَوْمٍ، إِذْ طَلْعَ عَلَيْنَا رَجُلُ شَدِيدُ بِيَاضِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ عَلَيْنَا رَجُلُ اللهِ اللهُ اللهُ

يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي عَنِ الْإِسْلامِ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : الْإِسْلامُ : أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِللهَ إلا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ فَيْ ، وَتُقِيمَ الصَلاة ، وتُصُومَ رَمَضَانَ ، وتَحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إلَيْهِ سَبِيلاً . ، وتُحُجَّ الْبَيْتَ إِنِ اسْتَطَعْتَ إلَيْهِ سَبِيلاً . قالَ : فَعَجِبْنَا لَهُ يَسْأَلُهُ ويُصِدَقُهُ . قالَ : قالَ : عَن الإيمان ؟ قالَ : أَنْ تُوْمِنَ بِاللَّهِ ، وَمَلائِكَتِهِ ، وَكُثبِهِ ، وَكُثبِهِ ، وَلُومِنَ بِاللَّهِ ، وَمَلائِكَتِهِ ، وَكُثبِهِ ، وَلَمُنْ بِاللَّهِ ، وَالْبَوْمِ الآخِر ، وتُومِنَ بِالقَدَر خَيْرِهِ وَشَرِّهِ . قالَ : صَدَقْتَ . قالَ : عَن الإَحْسَان ؟ قالَ : أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنْكَ تَرَاهُ ، قَإِنْ المَّائِلِ . قالَ : قَالَ : مَا الْمُسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل . قالَ : قَاحُبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ ؟ قالَ : مَا الْمَسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل . قالَ : قَاحُبرْنِي عَن السَّاعِةِ ؟ قالَ : مَا الْمَسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل . قالَ : قَاحُبرْنِي عَن السَّاعِة ؟ قالَ : مَا الْمَسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل . قالَ : قَاحُبرْنِي عَن السَّاعِة بِقَالَ : مَا الْمَسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل . قالَ : قَالَ مَا وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعُرَاةِ الْعَالَة رِعَاءَ الشَّاء يَتَطَاولُونَ فِي الْبُنْيَان . قالَ : قَالَ تَقَ قَالَ لِي : يَا عُمَلُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . قالَ : قَالَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . قالَ : قَالَ : قَالَ : قَالَ : قَالَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . قَالَ : قَالَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . قَالَ : قَالَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ مُ اللَّهُ الْعَلَقُ . قَالَ : قَالُ : قَالَ : قَالُ اللَّهُ الْعُلُهُ . وَلَالْعُلُولُ اللَّهُ وَلَالُ الْعُلُولُ الْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُهُ الْعُلُهُ الْعُلُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلُولُ اللْعُلُولُ اللَّهُ الْعُلُهُ اللَّهُ الْعُلُولُ الْعُلُولُ اللَ

## أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ )) (١).

فذكر مراتب الدين الثلاث مرتبة: الإسلام، ثمَّ الإيمان، ثمَّ الإيمان، ثمَّ الإحسان، فمن الدخول في الإسلام والقيام بشعائره الظاهرة إلى الإيمان الذي في القلوب ثمَّ رسوخه، إلى درجة اليقين والإحسان.

قال القاضي عياض : ((وهذا الحديث قد اشتمل على شرح جميع وظائف العبادات الظاهرة والباطنة من عقود الإيمان ، وأعمال الجوارح ، وإخلاص السرائر ، والتحقّظ من آفات الأعمال ، حتّى إن علوم الشريعة كلها راجعة إليه ، ومتشعّبة منه . على هذا الحديث وأقسامه الثلاثة ألفنا كتابنا الذي سميناه بـ ((المقاصد الحسان فيما يلزم الإنسان )) ، إذ لا يشدُّ شيءٌ من الواجبات والسنن والرغائب والمحطورات والمكروهات عن أقسامه الثلاث )) (().

فذكر النّبي في وجبريل اللّبي مراتب الدين بهذا التدرُّج التصاعدي فيه حفّز للهمم وحث لها على مجاهدة النفس للتّرقي في سلم الصعود لبلوغ المنزلة العالية والدرجة

 <sup>(</sup>۱) مسلم: الإيمان: بيان الإيمان والإسلام والإحسان: ٣٦/١، رقم ٨.

<sup>(</sup>٢) إكمال المعْلِم بفوائد مسلم: كتاب الإيمان ، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان: ٢٠٤/١ ـ ٢٠٠٥ ، وقال في الحاشية عن الكتاب: (( ذكره ابنه له وقال: إنَّه لم يكمله ، ويغلب على الظن أنَّه من الكتب المفقودة ، فلم أجد له ذكرًا في غير هذين الموضعين )).

الرفيعة والاجتهاد في التحقّق بمقام الإحسان بأن يعبد الله كأنه يراه ويشاهده فيستجمع قلبه على ذلك ، فإن لم يستطع فإنّه يستحضر في قلبه أن الله يشاهده وينظر إليه في عبادته ومطلع على قلبه وخلجاته ، بل هو مطلع على جميع تصرفاته ، فينبغي الاجتهاد في ذلك والتحقق بهذا المقام العالى .

الأسلوب الخامس: التنبيه على عدد شُعب الإيمان وأفضلها وأدناها ، والحث على استكمالها.

وضرّح النّبي عدد شعب الإيمان ، وأتى بأفضلها وأدناها ، وضرب مثالاً على إحدى درجاتها بالحياء ، وفي هذا تنبيه منه على هذه الشُعب وأنها درجات ومراتب كثيرة ليجتهد الإنسان في استكمالها من جملة الشريعة ، فهي مبثوثة في سنّته هو ولا يضر عدم العلم بها على التحديد ، والعمل على قوله في : «ما أمرتكم به فأتوا منه ما استطعتم ، وما نهيتكم عنه فانتهوا ».

فعن أبي هُرَيْرة في قال : قال رسول الله في : « الإيمَانُ بضْعٌ وَسَبْعُونَ أَوْ بضْعٌ وَسَبُّونَ شُعْبَةً . فَأَفْضَلُهَا : قَوْلُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ، وَأَدْنَاهَا : إِمَاطَةُ الأَذَى عَنِ الطَّرِيقِ . وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإِيمَانِ » (١) .

قال القاضي عياض - رحمه الله - : (( نبّه اللّهِ على الفضلها بالتوحيد المتعيِّن على كُلِّ مسلم ، والذي لا يصح شيءٌ من هذه الشُّعب إلاَّ بعد صحّته ، وأدناها ما يتوقع ضرره بالمسلمين من إماطة الأذى عن طريقهم وإن لم يقع الأذى بعد ، وبقي بين هذين الطرفين من أعداد أبواب الإيمان ما لو تُكلِّف حصرُها بطريق الاجتهاد وتعيينها بغلبة

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۱ ـ كتاب الإيمان: ۱۲ ـ باب بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها، وفضيلة الحياء، وكونه من الإيمان: ٦٣/١، رقم٥٣.

الظنّ إلى حصر عدّته لأمكن ، وقد أشار إلى نحو هذا بعض من تقدّم ، وعليه بنى الفقيه إسحاق بن إبراهيم القرطبي كتابه المسمى بالنصائح ، ولكن القطع أن تعيين ما نقحه الاجتهاد وترتيبه على تلك الأبواب هو مراد النّبي المعتب ، ولن يُعدم من يرتّب ترتيبًا آخر ، ويُداخل بعض الأبواب في بعض ، ويفصل بعض الأقسام من بعض ، والله عض أعلم ، ولكنّه قد جاء في الأحاديث النصّ على بعض تلك الشعب ، ووقع في الأمّ الشكّ في سبعين أو ستين ، والصواب ما وقع في سائر الأحاديث ولسائر الرواة ( سبعون ) ، ولا يلزم معرفة تعيينها ، ولا يقدح جهل ذلك في الإيمان ، إذ أصول الإيمان وفروعه معلومة محققة ، والإيمان بأنها هذا العدد من الحديث واجب على الجملة ، وتفصيل تلك الأصول وتعيينها على هذا العدد يحتاج إلى وقيف .

وقال القاضي: الحياء أحد الشعب المحصورة ، فهذا من الأعداد المحصورة بالنصّ () .

وقال أبو العبّاس القرطبي: ((ومقصود هذا الحديث أن الأعمال الشرعية تُسمّى إيمانًا وأنها منحصرة في ذلك العدد غير أن الشرع لم يُعيّن ذلك العدد لنا ولا فصله، وقد تكلف

<sup>(</sup>۱) إكمال المُعْلِم بفوائد مسلم: للقاضي عياض: كتاب الإيمان، بيان عدد شعب الإيمان: ۲۷۲/۱ ـ ۲۷۳ مختصرًا.

بعضُ المتأخرين تعديد ذلك ، فتصفّح خصال الشريعة وعدَّدها ، حتَّى انتهى بها في زعمه إلى ذلك العدد . ولا يصحُّ له ذلك ؛ لأنَّه يمكن الزيادةُ على ما ذكر والنقصان مما ذكر ببيان التداخُل ، والصحيح ما صار إليه أبو سليمان الخطابي وغيرُه : أنَّهَا منحصرة في عِلْم الله تعالى وعِلْم رسوله ، وموجودة في الشريعة مفصلة فيها غير أن الشرع لم يوقفنا على أشخاص تلك الأبواب ولا عين لنا عددها ولا كيفية انقسامها وذلك لا يضرُّنا في علمنا بتفاصيل ما كُلفنا به من شريعتنا ولا في عملنا ، فما أمر ثنا بالعمل به عملناه ، وما نهينا عنه انتهينا ، وإن لم نُحِط بحصر أعداد ذلك ، والله تعالى أعلم » (۱) .

لكن العدد معروف بالتوقيف فلا خلاف فيه . أمّا التعيين وما نص عليه الشارع فهو المُسلم ، وما لم يرد به النّص فلا يُسلم لصاحبه .

ومما نص عليه الشارع: كلمة التوحيد، وإماطة الأذى عن الطريق، والحياء، وقد حث النّبي على استكمال المسلم لهذه الشّعب، ومن ذلك:

منعه لمن كان ينهى أخاه من الاستكثار من الحياء ، وأمره بتركه على حيائه .

<sup>(</sup>۱) المُفْهِم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: لأبي العبَّاس أحمد القرطبي: كتاب الإيمان، باب شعب الإيمان: ۲۱۷/۱ مختصرًا.

فعن سالم عن أبيه ؛ سمع النّبي الله يعظِ أخاه في الحياء ، فقال : «الحياء من الإيمان » (١) .

وعن ابن عمر: أن النّبي ، مرّ على رجل من الأنصار، وهو يعظ أخاه في الحياء، فقال: «دعه فإنّ الحياء من الإيمان» (٢).

وعنه فيما أخرَجه البخاريّ قال : مرّ النّبي على ارجُل ، وهو يعاتب أخاه في الحياء ، يقول : إنّك لتستحي ، حتّى كأنه يقول : قد أضرّ بك ، فقال رسول الله على : «دعه ، فإنّ الحياء من الإيمان » (<sup>7)</sup> .

قال القاضي: (( يعظ أخاه في الحياء: أي يؤنبه ويُقبِّح له كثرته ، وأنَّه من العجز ، وينهاه عنه )) (أ) .

ومن ذلك أيضًا ما رواه أبو أمامة عن النّبي على قال: «

<sup>(</sup>١) مسلم: الإيمان: بيان عدد شعب الإيمان: ٦٣/١، رقم٣٦.

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود: الأدب: باب في الحياء: رقم ٤٧٩٥، وصححه الألباني، انظر: صحيح سنن أبي داود: ٩١٠/٣، رقم ٤٠١٠٤. والحياء : خُلُق يحمل صاحبه على فعل المحمود وترك المذموم. وقال أبو العبّاس القرطبي: هو انقباض وحشمة يجدها الإنسان من نفسه عندما يُطلع منه على الحياء مما يُستقبح ويُذمّ عليه. المفهم:

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: الأدب: الحياء: ٥٧٦٧٥، رقم٧٦٧٥.

<sup>(</sup>٤) إكمال المُعْلِم: ٢٧٤/١.

الحياءُ والعيُّ شعبتان من الإيمان ، والبذاءُ والبيان شعبتان من النفاق » (۱) . ثُمَّ قال الإمام التِّرمذيّ : (( والعيُّ : قِلْهُ الكلام ، والبذاء : هو الفحش في الكلام ، والبيان هو كثرة الكلام مثل هؤلاء الخطباء الذين يخطبون فيوسعون في الكلام ويتفصحون في مدح النّاس فيما لا يُرضي الله )) .

وقد أخرج الإمام الثّرمذيّ في باب استكمال الإيمان حديث أبي هُريَرة في قال : قال رسول الله في : «الإيمان بضعٌ وسبعون بابًا ، فأدناها إماطة الأذى عن الطريق ، وأرفعُها قول : لا إله إلا الله ) (١) .

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ ، رقم۲۱۱۳ . انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ۱۹۹/۲ . ، رقم۱۹۰۰ .

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ : أبواب الإيمان : باب في استكمال الإيمان والزيادة والنقصان : رقم ٢٧٥٨ .

وصححه الألباني : انظر : صحیح سنن الثّرمذيّ : 77/7 ، رقم 71/7 .

الأسلوب السادس: الدلالة على خصال استكمال الإيمان.

فالعطاء والمنع والإنكاح من الأعمال الظاهرة ، والحبّ والبغض من أعمال القلوب ، الأعمال الباطنة ، وشرطها كلُها أن تكون شد خالصة .

فالحب: أن يحبّ الله ويحبّ ما يحبّه من الأعمال والأوقات والأحوال والأماكن والأنبياء وأتباعهم، وأن يبغض كلّ ما يبغضه الله من الكفر والفسوق والعصيان، ويبغض من يتّصف بها أو يدعو إليها.

والعطاء والمنع يشمل جميع ما أمر به العبد . وليس قاصرًا على العطاء المالى فقط .

وهذا الحديث كما قال الحسن وغيره: (( ليس الإيمان بالتّمني ولا بالتّحلي ، ولكنه: ما وقر في القلوب وصدّقته الأعمال )) (٢).

لذا فإنَّه ينبغي للمربي تربية طلابه على إخلاص هذه الأعمال لله وتعويد النفس وقسرها على ذلك .

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : أبواب صفة القيامة : باب ۲۲ : رقم ٢٦٥٠ . وحسّنه الألباني : انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ٣٠٩/٢ ، رقم ٢٠٤٦ .

<sup>(</sup>٢) اقتضاء العلم العمل ، للخطيب البغدادي ، ص٤٣ .

الأسلوب السابع: تعليق القلوب بالله وقطع تعلُّقها بغيره.

فقد كان على الفت أنظارهم إلى المعطى الأوَّل والمانع الأوَّل ، والنافع والضار على الحقيقة ، ويقطع تعلُق قلوبهم بالناس .

فلو اجتمعوا كلهم لنفعه أو ضره بشيء لم يُرده الله تعالى فلن يستطيعوا ، ولو نفعه أحد فإنَّ ذلك بأمر الله وقد كتبه وقدّره وأراده له ولولا ذلك ما استطاع ذلك الشخص نفعه أبدًا .

فعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : كُنْتُ خَلْفَ النّبي عَنَهُ اللّه يَوْمًا فَقَالَ : (( يَا عُلامُ ؛ إِنِّي أُعَلّمُكَ كَلِمَاتٍ : احْفَظِ اللّه يَحْفَظُكَ ، احْفَظِ اللّه تَحِدْهُ ثُجَاهَكَ ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ اللّه ، وَإِذَا اسْتَعَنْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللّهِ ، وَاعْلَمْ أَنَّ الأُمَّةُ لُو اجْتَمَعَت عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللّهُ لَكَ ، وَلُو اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّ وكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللّهُ لَكَ ، وَلُو اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّ وكَ بِشَيْءٍ لَمْ يَضُرُّ وكَ إِلاَّ بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللّهُ عَلَيْكَ ، رُفِعَتِ الأَقْلامُ وَجَقَتِ الصَّحُفُ ) (1) .

<sup>(</sup>۱) سنن الترمذيّ ، أبواب صفة القيامة : باب ۲۲ ، رقم ۲٦٤٨ . وصححه الألباني . انظر : صحيح سنن الترمذيّ : ٣٠٨/٢ ، رقم ٢٠٤٣ .

الأسلوب الثامن: تعظيم قدر التوحيد في القلوب.

فإنَّ المرء إذا عرف فضل الشيء وقيمته ؛ قدّره حقّ قدره ، وجاهد نفسه على الإتيان به كاملاً غير منقوص ، وخاصة إذا وقع في النفس بطريقة وأسلوب جدّاب كما فعل النّبي مع معاذ بن جبل على حيث قال : «بَيْنَمَا أَنَا رَدِيفُ النّبي صَلَّى اللّهم عَلَيْهِ وسَلَّمَ ، ليْسَ بَيْنِي وبَيْنَهُ إلاّ آخِرةُ النّبيِ صَلَّى اللّهم عَلَيْهِ وسَلَّمَ ، ليْسَ بَيْنِي وبَيْنَهُ إلاّ آخِرةُ الرّحْل ، فقال : يَا مُعَادُ . قُلْتُ : لَبَيْكَ يَا رَسُولَ اللّهِ وسَعْدَيْكَ ، للرّعَ سَارَ سَاعَة ثُمَّ قال : يَا مُعَادُ . قُلْتُ : لَبَيْكَ رَسُولَ اللّهِ وسَعْدَيْكَ ، ثَمَّ سَارَ سَاعَة ثُمَّ قال : يَا مُعَادُ بْنَ جَبَلٍ . قُلْتُ : لَبَيْكَ رَسُولَ اللّهِ وسَعْدَيْكَ ورَسُولَ اللّهِ عَلَى عِبَادِهِ ؟ قُلْتُ : اللّهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ : هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ اللّهِ عَلَى عِبَادِهِ ؟ قُلْتُ : اللّهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ : هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ اللّهِ عَلَى عِبَادِهِ ؟ قُلْتُ : اللّهُ سَارَ سَاعَة ، ثُمَّ قَالَ : يَا مُعَادُ بْنَ جَبَلٍ . قُلْتُ : لَبَيْكَ رَسُولَ اللّهِ عَلَى عَبَادِهِ : أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا . ثُمَّ سَارَ سَاعَة ، ثُمَّ قَالَ : يَا مُعَادُ بْنَ جَبَلٍ . قُلْتُ : لَبَيْكَ رَسُولَ اللّهِ وَسَعْدَيْكَ رَسُولَ اللّهِ وَسَعْدَيْكَ رَسُولُ اللّهِ وَسَعْدَيْكَ ، قَالَ : هَلْ تَدْرِي مَا حَقُ اللّهِ عَلَى اللّهِ إِذَا فَعَلُوهُ ؟ قُلْتُ : اللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلُمُ ، قَالَ : هَلْ تَدْرِي مَا حَقُ العِبَادِ عَلَى اللّهِ إِذَا فَعَلُوهُ ؟ قُلْتُ : اللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلُمُ ، قَالَ : حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللّهِ إِنْ يَعْبُهُمْ » (١) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الرقاق : باب من جاهد نفسه في طاعة الله : ٢٣٨٤/٥ ، رقم ٦١٣٥ .

وأخرجه البخاريّ في أربعة مواضع غير هذا ، منها : كتاب التوحيد : رقم ٦٩٣٨ .

وأخرجه مسلم في كتاب الإيمان: باب: الدليل على أن من مات على التوحيد دخل الجنّة، رقم٣٠٠.

الأسلوب التاسع: غرس أسباب وجود حلاوة الإيمان وذوق طعمه.

فإنَّ المؤمن إذا وجد حلاوة الإيمان وذاق طعمه وخالطت بشاشتُه قلبه لم يتخلَّ عنه أبدًا .

فعن أنس ، عن النّبي على قال : «تلاث من كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلاوَةَ الْإِيمَان : أَنْ يَكُونَ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ النّيْهِ مِمَّا سِوَاهُمَا ، وَأَنْ يُحِبَّ الْمَرْءَ لا الْإِيمَان : أَنْ يَكُونَ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ النّبِهِ مِمَّا سِوَاهُمَا ، وَأَنْ يُحُونَ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ النّبِهِ مِمَّا سِوَاهُمَا ، وَأَنْ يُحُونَ الْمَارِ اللّهِ يُحِبُّهُ الأَ لِلّهِ ، وَأَنْ يَكُونَ أَنْ يُعُودَ فِي الْكُوْر كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النّار الله . « لا يحبّه الله المراء لا يحبّه الألله ، وحتى أن يُقذف في يجد أحدٌ حلاوة الإيمان حتّى يحبّ المراء لا يحبّه الأله ، وحتى أن يُقذف في النار أحبُّ اليه من أن يرجع إلى الكفر بعد إذ أنقذه الله ، وحتى يكون الله ورسوله أحبّ إليه مما سواهما » . فهنا نفى وجود حلاوة الإيمان حتّى يتّصف الإنسان بهذه الأوصاف .

فمن حرص على التحقّق بها وجاهد نفسه على تحقيقها فسيجد حينئذ حلاوة الإيمان ، أي لدّته ، فيستلدّ بالطاعات والعبادات ، وعلى الأخص ما كان منها بعيدًا عن مطنّة الرياء كالمناجاة في الخلوة وقت التنزُّل الإلهي ، وعند ذِكْره سبحانه ، وهكذا في جنس فعل المأمور وسائر العبادات والطاعات ، والكف عن المحظور والمكروه ، ولدى تحمّل المشاق والمصاعب في رضى الله عن ، وسيستعذبها في

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: الإيمان: باب حلاوة الإيمان: ١٤/١، رقم١٦. ومسلم في الإيمان: باب خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان: ١٦/١، ، رقم٤٣.

سبيله ، وسيؤثر محبّة الله ومحابّه عن المحابّ الأخرى ، فهنا يتّضح صدق الإيمان والمحبّة عند تعارض المحابّ.

قال أبو عبدالله البخاريّ: وقال عمّار: ((ثلاث من كُنّ فيه جمع الإيمان: الإنصاف من نفسك ، وبذل السلام للعالم ، والإنفاق من الإقتار )) (۱).

وعن العبّاس بن عبدالمطلب ؛ أنّه سمع رسول الله على يقول : «ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًّا ، وبالإسلام دينًا ، وبمحمّد رسولاً ».

قال النووي: ((قال صاحب التحرير ـ رحمه الله ـ: معنى رضيت بالشيء: قنعت به واكتفيت به ولم أطلب معه غيره. فمعنى الحديث: لم يطلب غير الله تعالى ولم يسع في غير طريق الإسلام، ولم يسلك إلا ما وافق شريعة محمّد هي ولا شك أن من كانت هذه صفته، فقد خلصت حلاوة الإيمان إلى قلبه وذاق طعمه)) (().

وقال السعدي : (( والرضا يقتضي الفرح والسرور بربوبية الله له وحسن تدبيره وأقضيته عليه وأن يرضى بالإسلام ديئًا ويفرح به ويحمد الله على هذه النعمة التي هي

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب الإيمان : باب إفشاء السلام من الإسلام : ١٩/١ ، تعليقًا .

<sup>(</sup>٢) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج للنووي: الإيمان: باب الدليل على أن من رضي بالله ربًّا ...: ١٩٣/٢ ، رقم ١٥٠٠.

أكبر المنن حيث رضي الله له الإسلام ووفقه له واصطفاه له ، ويرضى بمحمد الله نبيًا إذ هو أكمل الخلق ، وأعلاهم في كل صفة كمال ، وأمّته وأتباعه أكمل الأمم وأعلاهم وأرفعهم درجة في الدنيا والآخرة .

فالرضا بنبوّة الرسول ورسالته ، وأتباعه ، من أعظم ما يثمر الإيمان ويذوق به العبد حلاوته » (۱).

<sup>(</sup>١) التوضيح والبيان لشجرة الإيمان ، ص٢٥ ، مختصرًا .

الأسلوب العاشر: استكمال الإيمان يحسن الخُلق.

عن أبي هُرَيْرة فِي قال : قال رسول الله في : ( أَكُمَلُ اللهُ وَخِيَارُكُمْ خِيَارُكُمْ نِنِسَائِهِمْ )) (١) .

أي أنّه لا يتأتى للإنسان إكمال إيمانه إلا بتحسين خلقه . وبقدر النقص في الأخلاق ينقص الإيمان .

وعن أبي هُريْرة فِي قال: قال رسول الله في: «الحَيَاءُ مِنَ الإيمَان؛ وَالإِيمَانُ فِي الْجَنَّةِ. وَالْبَذَاءُ مِنَ الْجَفَاء؛ وَالْجَفَاءُ فِي التَّارِ» (٢).

والحياء: خُلُق، وهو شعبة من شعب الإيمان، وهو خُلُق ديننا الحنيف، فلا يكتمل الإيمان إلا به.

و عن أبي هُرَيْرة ﷺ يقول : سمعت أبا القاسم ﷺ يقول : «

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ ، أبواب الرضاع ، باب ما جاء في حقّ المرأة على زوجها : رقم ۱۱۷۸ ، وصححه الألباني . انظر : صحیح سنن الثّرمذيّ : ۲۶۰/۱ ، رقم ۹۲۸ .

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ : رقم ٢٠٠٩ ، والحاكم في المستدرك : ٥٣/١ ، وقال على شرط مسلم ، ووافقه الدَّهبيّ .

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ في الفتح: ٢٧٠/١٠ : أخرَجه الطّبرانيّ ورجاله ثقات ، والألباني في الصحيحة: ٢٧٠/١ ، وقال : هو في كتاب الأدب للبيهقي ، حديث ١٦٧ .

لا تُنْزَعُ الرَّحْمَةُ إلاّ مِنْ شَقِيٍّ » (١).

وعن عَمْرو بن عبَسَة في حديث طويل قال : قلت (أي لرسول الله ه ) : ما الإيمان ؟ قال : «الصبر والسماحة».

قلت : أي الإيمان أفضل ؟ قال : «خُلق حسن » (٢) .

وعن أبي سعيد ، قال : قال رسول الله على : «أفضل المؤمنين : رجلٌ سمح البيع سمح الشراء ، سمح القضاء ، سمح الاقتضاء » (٣) .

وقال ﷺ: ((البذاذة من الإيمان )) (٤).

قال البذاذة : القضافة يعني التقشُّف . والبذاذة أيضًا : رثاثة الهيئة وترك الزينة ، والمراد : التواضع في اللباس وترك التبجُّح به .

وقال ﷺ: «ليس المؤمن بالطعان ، ولا اللعان ، ولا الفحّاش ، ولا البذيء » (°).

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : رقم ۱۹۲۳ ، وأبو داود : ٤٩٤٢ ، وقال الألباني : حسن ، جـ ٩٣٣/٣ ، رقم ٤١٣٣ .

<sup>(</sup>٢) المسند للإمام أحمد: ٣٨٥/٤. وقال الهيثمي في المجمع: ٥٤/١: (( رواه أحمد ، وفيه شهر بن حوشب وقد وُئُق على ضعفٍ فيه ، وأصله عند مسلم )).

<sup>(</sup>٣) مجمع الزوائد للهيثمي: ٧٥/٤.

<sup>(</sup>٤) صحیح سنن ابن ماجه : ۳۳۲٤/۲ .

<sup>(</sup>٥) أحمد في المسند: ١/٥٠٥ ، وقال شاكر: إسناده صحيح: ٢٢٢/٥.

<sup>(</sup>١) أبو داود ، ص٨١ ، وجامع الأصول : ٦٦٧/٦ ، وقال : إسناده حسن

الحادي عشر: زيادة طمأنينة القلب بالعلم وتظاهر الأدلة.

فليس العارف بالأدلة وتفاصيلها ومقارنتها ، والردّ على من يعترضها ، كمن آمن إيمانًا مجملاً ولا علم عنده ، وفي هذا يقول شيخ الإسلام : (( إن نفس التصديق والعلم في القلب يتفاضل باعتبار الإجمال والتفصيل ، فليس تصديق من صدّق الرسول مجملاً من غير معرفة منه بتفاصيل أخباره ، كمن عرف ما أخبر به عن الله وأسمائه وصفاته ، والجنّة والنّار ، والأمم ، وصدّقه في ذلك كله ، وليس من التزم طاعته مجملاً ، ومات قبل أن يعرف تفصيل ما أمره به كمن عاش حتّى عرف ذلك مفصيّلاً وأطاعه فيه .

فمن كان مستند تصديقه ومحبّته أدلة توجب اليقين وتبيّن فساد الشبهة العارضة ، لم يكن بمنزلة من كان تصديقه لأسباب دون ذلك .

ولا يستريب عاقل أن العلم بكثرة الأدلة وقوتها ، وبفساد الشبه المعارضة لذلك ، وبيان بطلان حجّة المحتج عليها ليس كالعلم الحاصل عن دليل واحد من غير أن يعلم الشبه المعارضة له.

فإنَّ الشيء كلما قويت أسبابه وتعددت وانقطعت موانعه واضمحلت كان أوجب لكماله وقوّته وتمامه )) (۱)

فعن أبي هُرَيْرة ﴿ أَن رسول الله ﴿ قَالَ : ﴿ نَحْنُ أَحَقُ اللَّهِ اللَّهُ وَلَى قَالَ أَو لَمْ الشَّكِّ مِنْ إِبْرَاهِيمَ ﴿ إِذْ قَالَ { رَبِّ أَرِنِي كَيْفَ ثُحْيِي الْمَوْتَى قَالَ أَو لَمْ

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۲/۲۰٥.

ثُوْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي } قَالَ : وَيَرْحَمُ اللَّهُ لُوطًا لَقَدْ كَانَ يَأُوي إلى رُكْنِ شَدِيدٍ ، وَلَوْ لَبِثْتُ فِي السِّجْنِ طُولَ لَبْثِ يُوسُفَ لأَجَبْتُ الدَّاعِيَ يَأُوي إلى رُكْنِ شَدِيدٍ ، وَلَوْ لَبِثْتُ فِي السِّجْنِ طُولَ لَبْثِ يُوسُفَ لأَجَبْتُ الدَّاعِي ()

ومعنى: « نَحْنُ أَحَقُ بِالشَّكِّ مِنْ إِبْرَاهِيمَ ﴿ اللهِ الشَكَّ مِنْ اللهِ الشَكَّ في إحياء الموتى لو مستحيل في حق إبراهيم. فإنَّ الشكّ في إحياء الموتى لو كان متطرّقًا إلى الأنبياء لكنت أنا ( أي نبيّنا محمَّد ﴿ اللهِ اللهِ اللهِ من إبراهيم ، وقد علمتم أني لم أشك فاعلموا أن إبراهيم السَّكِيلُ لم يشك ) (٢).

ومن تعدّد الأدلة أيضًا: مراقبة العبد تحقُّق ما وعد الله به على ألسنة رُسُلِه من الأوامر والنواهي ، والإخبارات ، وأنّه إذا فعل كذا جازاه بكذا ، وإذا فعل كذا حصل له كذا ، فإنّ مشاهدة تحقُّق ذلك ، وعدم تخلفه يزيد الإيمان ويرستخه ، بكثرة ما يشاهد بعينه من جزاءات على المعاصي والحسنات على حدِّ سواء . وفي هذا يقول الإمام ابن القيّم - رحمه الله - (") : (( فاعلم أن هذا - أي زيادة الإيمان - حاصل من التفات العارف إلى الذنوب والمعاصي منه ومن غيره وإلى ترتب آثارها عليها ، وترتب هذه الآثار عَلمٌ من

<sup>(</sup>۱) مسلم: الإيمان: باب زيادة طمأنينة القلب بتظاهر الأدلة: ١٣٣/١، رقم١٥١.

<sup>(</sup>٢) نقلها المحقق محمَّد فؤاد عبدالباقي في الحاشية شرحًا للحديث . وهو قول الإمام أبو إبراهيم المُزنيّ صاحب الشَّافعيّ وجماعات من العلماء

<sup>(</sup>٣) مدارج السّالكين: ٤٢٦/١ ـ ٤٢٦ . مختصرًا .

أعلام النبوّة . فإنَّ الرسل أمروا العباد بما فيه صلاح ظواهرهم وبواطنهم ، في معاشهم ومعادهم ، ونهوهم عما فيه فساد ظواهرهم ، وبواطنهم في المعاش والمعاد ، وأخبروهم عن الله وَلَى : أنَّه يحبّ كذا وكذا ، ويثيب عليه بكذا وكذا ، وأنَّه يُبْغِض كيت وكيت ، ويعاقب عليه بكيت وكيت . وأنّه إذا أطبع بما أمر به : شكر عليه بالإمداد والزيادة والنعم ، في القلوب والأبدان والأموال . ووجد العبدُ زيادته وقوّته في حاله كلها ، وأنّه إذا خولف أمره ونهيه ، تربّب عليه من النقص والفساد والصعف ، والذل والمهانة ، والحقارة ، وضيق العيش ، وتنكّد الحياة ما تربّب فللموالة تعالى : { مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرِ أَوْ أُنتَى وَهُوَ مُؤْمِنُ وقالُ تعالى : { وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لهُ مَعِيشَة ضَنْكًا وَقَالُ تعالى : { وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لهُ مَعِيشَة ضَنْكًا وَنَا لَهُ مَعِيشَة ضَنْكًا وَقَالُ تعالى : { وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لهُ مَعِيشَة ضَنْكًا وَنَحْشُرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى } (٢) .

و فُسِّرت المعيشة الضنك بعذاب القبر ، والصحيح أنَّهَا في الدنيا وفي البرزخ .

وقد جعل الله سبحانه للحسنات والطاعات آثارًا محبوبة لذيذة طيّبة ؛ لدّتها فوق لدّة المعصية بأضعاف مضاعفة للانسبة لها إليها وجعل للسيئات والمعاصى آلامًا وآثارًا

<sup>(</sup>١) النحل: الآية (٩٧).

<sup>(</sup>٢) طه: الآية (١٢٤).

مكروهة ، وحزازات ثرْبي على لدّة تناولها بأضعاف مضاعفة . فما حصل للعبد حال مكروهة قط إلاّ بذنب وما يعفو الله عنه أكثر . قال الله تعالى : { وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَمِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ } (() . وقال لخيار خلقه فَمِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُو عَنْ كَثِيرٍ } (() . وقال لخيار خلقه وأصحاب نبيّه في : { أُولَمَّا أَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ وأَصَابَكُ مِنْ عَنْدِ أَنْفُسِكُمْ } (() . وقال : { مَا أَصَابَكَ مِنْ أَنِّى هَذَا قُلْ هُوَ مِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ } (() . وقال : { مَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَقْسِكَ } (() . والمراد حَسَنَةٍ فَمِنَ اللّهِ وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَةٍ فَمِنْ نَقْسِكَ } (() . والمراد بالحسنة والسيئة هنا : النِّعم والمصائب التي تصيب العبد من الله . ولهذا قال : { مَا أَصَابَكَ } ، ولم يقل : ما أُصِبِت .

فكلُّ نقصٍ وبلاء وشرِّ في الدنيا والآخرة فسببه الذنوب، ومخالفة أو امر الربّ، فليس في العالم شرّ قط إلاَ الذنوب وموجباتها.

وآثار الحسنات والسيئات في القلوب والأبدان والأموال : أمر مشهود في العالم. لا ينكره ذو عقل سليم. بل يعرفه المؤمن والكافر ، والبرّ والفاجر . وشهود العبد ؛ هذا في نفسه وفي غيره ، وتأمله ومطالعته : مما يقوي إيمانه بما جاءت به الرسل .

وبالثواب والعقاب فإنَّ هذا عدل مشهود محسوس في

<sup>(</sup>١) الشورى: الآية (٣٠).

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآية (١٦٥).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآية ( ٧٩ ).

هذا العالم ومثوبات وعقوبات عاجلة دالة على ما هو أعظم منها لمن كانت له بصيرة.

كما قال بعض النّاس: إذا صدر منّي ذنب ولم أبادره. ولم أتداركه بالتوبة: انتظرت أثره السيئ. فإذا أصابني ـ أو فوقه أو دونه ـ كما حسبت . يكون هجّيراي: أشهد أن لا إله إلاّ الله ، وأشهد أن محمّدًا رسول الله . ويكون ذلك من شواهد الإيمان وأدلته . فإنّ الصادق متى أخبرك أنّك إذا فعلت كذا وكذا تربّب عليه من المكروه كذا وكذا . فجعلت كلما فعلت شيئا من ذلك حصل لك ما قال من المكروه ؛ لم تزدد إلاّ علمًا بصدقه وبصيرة فيه . وليس هذا لكلّ أحد . بل أكثر النّاس ترين الذنوب على قلبه . فلا يشهد شيئًا من ذلك ولا يشعر به البتة .

وإنّما يكون هذا لقلب فيه نور الإيمان ، وأهوية الذنوب والمعاصي تعصف فيه . فهو يشاهد هذا وهذا . ويرى حال مصباح إيمانه مع قوّة تلك الأهوية والرياح . فيرى نفسه كراكب البحر عند هيجان الرياح ، وتقلّب السفينة وتكفّئها ، ولا سيما إذا انكسرت به وبقي على لوح تلعب به الرياح .

فهكذا المؤمن يشاهد نفسه عند ارتكاب الذنوب ، إذا أريد به الخير ، وإن أريد به غير ذلك فقلبُه في واد آخر .

فشهود العبد نقص حاله إذا عصى ربّه ، وتغيُّر القلوب عليه ، وجفولها منه ، وانسداد الأبواب في وجهه ، وتوعُّر المسالك عليه ، وهوانه على أهل بيته وأولاده وزوجته

وإخوانه ، ونطلبه ذلك حتى يعلم من أين أتي ؟ ووقوعه على السبب الموجب لذلك مما يقوي إيمانه .

فإن أقلع وباشر الأسباب الّتي تفضي به إلى ضد هذه الحال ، رأى العِز بعد الدُّل ، والغِنى بعد الفقر ، والسرور بعد الحزن ، والأمن بعد الخوف ، والقوة في قلبه بعد ضعفه ووهنه ؛ ازداد إيمانًا مع إيمانه . فتقوى شواهد الإيمان في قلبه وبراهينه وأدلته في حال معصيته وطاعته . فهذا من الذين قال الله فيهم : { لِيُكَفِّرَ اللّهُ عَنْهُمْ أُسُواً الّذِي عَمِلُوا ويَجْزيهُمْ أُجْرَهُمْ بأحْسَن الذي كَانُوا يَعْمَلُونَ } (١) .

وصاحب هذا المشهد متى تبصر فيه ، وأعطاه حقه : صار من أطباء القلوب العالمين بدائها ودوائها . فنفعه الله في نفسه ونفع به من شاء من خلقه . والله أعلم )) (٢) .

وإيراد هذا هنا ، من وجهين : الأول لفت الأنظار إلى هذا المصدر من الأدلة الذي لا ينتهي ، وذلك لترسيخ الإيمان وزيادته . والتاني : محاسبة النفس والاعتبار بما يحصل للإنسان نفسه ولغيره من جراء اقتراف الذنوب .

<sup>(</sup>١) الزمر: الآية (٣٥).

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين: ٤٢٢/١ ـ ٤٢٦ مختصرًا.

الثَّاني عشر: الحثّ على العمل والعبادة والاستعانة بالله.

ومما يرسِّخ الإيمان ويُثبِثه في القلب: القيام بالأعمال الصالحة ، الظاهرة كالصلاة والصوم والصدقة والدعوة إلى الله ، والتعليم والتربية والجهاد والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وذكر الله ، وغير ذلك من أعمال البر .

والباطنة كمحبّة الله ورسوله والمؤمنين وبغض ما يبغضه الله ، والبراء من الكافرين والولاء للمسلمين ، وكذا الخوف والخشية ، والرجاء ، والتوكّل ، وغير ذلك من أعمال القلوب .

قال الله تعالى: { ... وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا } (١) . فإنّ فعل الأعمال الصالحة ـ أعمال القلوب وأعمال الجوارح ـ هي أشدّ تثبيتًا للمؤمن في إيمانه وترسيخه وتقويته .

والطريق إلى ذلك هو الاجتهاد والحرص على فعل المأمورات وترك المحظورات والاستعانة بالله على ذلك، كما قال تعالى: { إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ } عبادة واستعانة بالله عليها، وقوله تعالى: { فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ } (٢).

وكان المعر بالقوة في ذلك وبالحرص على ما ينفع ، وترك العجز والكسل ، ومن ذلك ما أخرجه مسلم عن أبي

<sup>(</sup>١) النساء: الآية (٦٦).

<sup>(</sup>٢) هود: الآية ( ١٢٣ ).

هُريْرة ﴿ قَالَ : قال رسول الله ﴿ : ((الْمُؤْمِنُ الْقُويُ خَيْرٌ وَأَحَبُ الله عَلَى مَا يَنْفَعُكَ ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ . احْرَصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ ، وَاسْتَعِنْ بِاللّهِ وَلا تَعْجَزْ . وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ فَلا تَقُلْ : لَوْ أُنِّي فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا ، وَلَكِنْ قُلْ : قَدَرُ اللّهِ وَمَا شَاءَ فَعَلَ ، فَإِنَّ لَوْ تَقْتَحُ عَمَلَ الشَيْطَانِ » (١) .

وفي السنن أن النّبي فضى على رجل ، فقال المَقْضِيُّ عليه : حسبي الله ونعم الوكيل . فقال النّبي في : « إن الله يلوم على العجز ، ولكن عليك بالكيس . فإذا غلبك أمر فقل : حسبي الله ونعم الوكيل » (٢) .

قال شيخ الإسلام: ((وأمّا قوله: فالأسباب الّتي يقوى بها الإيمان إلى أن يكمل على ترتيبها ؟ هل يبدأ بالزهد؟ أو بالعلم؟ أو بالعبادة ؟ أو يجمع بين ذلك حسب طاقته ؟ فيقال له: لا بُدّ من الإيمان الواجب، والعبادة الواجبة، والزهد الواجب. ثمّ النّاس يتفاضلون في الإيمان ؛ كتفاضلهم في شعبه، وكلّ إنسان يطلب ما يمكنه طلبه، ويقدّم ما يقدر على تقديمه من الفاضل.

فمنهم من يكون العلم أيسر عليه من الزهد ، ومنهم من

والكيس : خلاف الحرق ، لانه مجلمع الراي والعقل . الطر : مع مقاييس اللغة لابن فارس : ٩/٥ .

<sup>(</sup>۱) مسلم: القدر: باب في الأمر بالقوّة وترك العجز، والاستعانة بالله، وتقويض المقادير لله: ٢٦٦٤، رقم ٢٦٦٤.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود: ١٨ ـ كتاب الأقضية ٢٨ ـ باب الرَّجل يحلف على حقّه: ٤٤/٤ ، رقم٣٦٢٧ . أسقطه الألباني ـ رحمه الله ـ من صحيح سنن أبي داود ، لضعفه . انظر : ضعيف الجامع ، ١٧٥٩ . والكيْس : خلاف الخرُق ، لأنَّه مجتمع الرأي والعقل . انظر : معجم

يكون الزهد أيسر عليه ، ومنهم من تكون العبادة أيسر عليه منهما .

فالمشروع لكل إنسان: أن يفعل ما يقدر عليه من الخير كما قال تعالى: { فَاتَّقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعْتُمْ } (١). وإذا ازدحمت شعب قدِّم ما كان أرضى شه وهو عليه أقدر. فقد يكون على المفضول أقدر منه على الفاضل ويحصل له أفضل مما يجعل من الفاضل، فالأفضل لهذا أن يطلب ما هو أنفع له وهو في حقه أفضل، ولا يطلب ما هو أفضل مطلقًا، إذا كان متعدرًا في حقه أو متعسرًا يفوته ما هو أفضل له وأنفع كان متعدرًا في حقه أو متعسرًا يفوته ما هو أفضل له وأنفع وأنفع

كمن يقرأ القرآن بالليل فيتدبره وينتفع بتلاوته ، والصلاة تثقل عليه ولا ينتفع منها بعمل ، أو ينتفع بالذكر أعظم مما ينتفع بالقراءة .

فأي عمل كان له أنفع ولله أطوع أفضل في حقه من تكلف عمل لا يأتي به على وجهه . بل على وجه ناقص ويفوته به ما هو أنفع له .

ومعلوم أن الصلاة آكد من قراءة القرآن ، وقراءة القرآن أفضل من الذكر والدعاء .

ومعلوم أيضًا أن الذكر في فعله الخاص: كالركوع

<sup>(</sup>١) التغابن: الآية (١٦).

والسجود أفضل من قراءة القرآن في ذلك المحلّ . وأن الذكر والقراءة والدعاء عند طلوع الشمس وغروبها خير من الصلاة ...

ثُمَّ قال : وأمّا طريق الوصول إلى ذلك (أي إلى تقوية الإيمان بالعبادة والعلم والزهد) فبالاجتهاد في فعل المأمور وترك المحظور والاستعانة به على ذلك » (۱).

والدعوة إلى الله تعالى والسعي في هداية النّاس وطلب الخير لهم ، وكذا الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والتعاون على البرّ والتقوى ، والجهاد وسائر أنواع البرّ ؛ كلّ ذلك من العمل ، وهو يقوّي الإيمان ويثبته وينمّيه.

<sup>(</sup>۱) الفتاوي: ۲۰۱/۷ ـ ۲۰۳ مختصرًا.

الثَّالتُ عشر: استحضار أمور الإيمان واستدامة الذكر وعدم الغفلة.

قد يكون لدى المؤمن كثير من خصال الإيمان ولكنه لا يستحضرها فيعيش كثيرًا من أوقاته في غفلة ، فالتفاضل عند المؤمن بدوام استحضار أمور الإيمان وذكر الله على فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((كان النّبي على يذكر الله على كلّ أحيانه)) (()

قال ابن القيّم في أوجه مجيء الذكر في القرآن الكريم: (( الثّالث : تعليق الفلاح باستدامته وكثرته ، كقوله تعالى : { وَادْكُرُوا اللّهَ كَثِيرًا لَعَلّكُمْ تُقْلِحُونَ } (١) . والنهي عن ضدّه من الغفلة والنسيان كقوله تعالى : { وَلا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ } (١) .

وبالذكر تستجلب معيّة الله على . فعن أبي هُرَيْرة على قال : قال رسول الله على : ( يَقُولُ اللّهُ على : أنا عِنْدَ ظنِّ عَبْدِي بي ، وَأنا مَعَهُ حِينَ يَدْكُرُنِي ، إنْ دْكَرَنِي فِي نَقْسِهِ دْكَرْتُهُ فِي نَقْسِي ، وَإِنْ دْكَرَنِي فِي مَعْهُ حِينَ يَدْكُرُنِي ، إنْ دْكَرَنِي فِي نَقْسِهِ دْكَرْتُهُ فِي نَقْسِي ، وَإِنْ دْكَرَنِي فِي مَلا دُكَرْتُهُ فِي مَلا هُمْ خَيْرٌ مِنْهُمْ ، وَإِنْ تَقَرَّبَ مِنِّي شَبْرًا تَقَرَّبْتُ إليْهِ ذِرَاعًا ، وَإِنْ تَقرَّبَ مِنْهِ مَرْوَلَهُ ) ( أ ) . وَإِنْ تَقرَّبَ إِلْيَ يُمْشِي أَتَيْتُهُ هَرُولَهُ ) ( أ ) .

قال ابن عبّاس ـ رضى الله عنهما ـ : (( الشيطان جاثم

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب الحيض: ذكر الله تعالى في حال الجنابة وغيرها: ٢٨٢/١، رقم ٣٧٣.

<sup>(</sup>٢) الأنفال: الآية (٤٥)، والجمعة: الآية (١٠).

<sup>(</sup>٣) الأعراف: الآية (٢٠٥).

<sup>(</sup>٤) مسلم: كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار: باب الحثّ على ذكر الله: ٢٦١/١، رقم ٢٦٧٠.

على قلب ابن آدم ، فإذا سها وغَفَل وسوس ، فإذا ذكر َ الله تعالى خنس )) (١) .

وقال في قوله تعالى: { وَلا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ } (١): (( إنّ الله تعالى لم يفرض على عباده فريضة إلا جعل لها حدًّا معلومًا ، ثُمَّ عذر أهلها في حال العُذر ، غير الذكر فإنَّ الله تعالى لم يجعل له حدًّا ينتهي إليه ، ولم يعذر أحدًا في تركه إلا مغلوبًا على تركه فقال : { فَادْكُرُوا اللّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ } (١). بالليل والنهار ، في البرِّ والبحر ، وفي السفر والحضر ، والغنى والفقر ، والسقم والصحة ، والسرّ والعلانية ، وعلى كلّ حال )) (١).

وقال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : ((محبّة الله ومعرفته ودوام ذكره والسكون إليه والطمأنينة إليه وإفراده بالحبّ والخوف والرجاء والتوكل والمعاملة بحيث يكون هو وحده المستولي على هموم العبد وعزماته وإرادته ، هو جنّة الدنيا والنعيم الذي لا يُشبهه نُعيم ، وهو قرّة عين المحبّين وحياة العارفين ) (°)

<sup>(</sup>۱) الوابل الصيب، ص٥٦ .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: الآية (٤١).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآية (١٠٣).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم لابن كثير: تفسير سورة الأحزاب: ٥٠٣/٣.

<sup>(</sup>٥) الوابل الصيب، ص٧٠.

وقال الحافظ ابن حجر: (( ويُطلق ذِكْرُ الله أيضاً ويُراد به المواظبة على العمل بما أوجبه أو ندب إليه ، كتلاوة القرآن ، وقراءة الحديث ، ومدارسة العلم ، والتنقُل بالصلاة )) (()

وقال السعدي: (( ومن أسباب دواعي الإيمان: الإكثار من ذكر الله كلّ وقت، ومن الدعاء الذي هو مخّ العبادة. فإنّ الذكر لله يغرس شجرة الإيمان في القلب ويُغذيها

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ۲۱۲/۱۱.

<sup>(</sup>۲) الفتاوي: ٥٦٦/٧.

وينميها ، وكلما ازداد العبد ذكرًا لله ، قوي إيمانه ؛ كما أن الإيمان يدعو إلى كثرة الذكر . فمن أحبّ الله أكثر من ذكره ؛ ومحبّة الله هي الإيمان بل هي روحه » (۱) .

وإذا كان ذكر الله يغرس شجرة الإيمان في القلب ويغذيها وينميها ويسقيها ؛ فإنَّ الغفلة تُصيب شجرة الإيمان بالذبول والاصفرار وربما الموت .

<sup>(</sup>١) التوضيح والبيان لشجرة الإيمان ، ص٥١ م

الرابع عشر: تلاوة القرآن وتعلمه وتدبُّره.

وسيأتي مفصلاً في الحديث عن المعرفة ، وإيراده هنا من باب الأهمية والتأكيد عليه ، فقد كان من أهم أساليبه في من باب الأهمية والتأكيد عليه ، فقد كان من أهم أساليبه في ترسيخ الإيمان القرآن الكريم تلاوة وحفظًا وتعليمًا وتدبرًا ؛ إذ هو منبع الهداية وأصلها . قال الله تعالى : { وَنَرَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَى لِلْمُسْلِمِينَ } (١) . وقال تعالى : { قُلْ هُوَ لِلّذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاءً لِأَمُسْلِمِينَ } (١) .

فتلاوته أو سماعها تزيد الإيمان وترسِّخه وتقويه ، قال الله تعالى : { إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا دُكِرَ اللَّهُ وَجِلْتُ قُلُوبُهُمْ وَإِذَا تُلْيَتُ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ } (٣) .

ومن أعظم ما يقوي الإيمان : تدبر القرآن وتأمله ودراسته ، وقد حث الله على تدبر فقال : { أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ على تدبر فقال : { أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ اللهُ على قَدْر اللهِ لوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاقًا كَثِيرًا } (') . وقال تعالى : { كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ النَّكَ مُبَارَكُ لِيَدَبَّرُوا ءَايَاتِهِ وَلِيَتَدَكَّرَ أُولُو الأَلْبَابِ } (') . وقال : { أَفَلَمْ يَدَبَّرُوا الْقَوْلَ } (') . وقال تعالى المناس المنا

<sup>(</sup>١) النحل: الآية ( ٨٩ ).

<sup>(</sup>٢) فصلت: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٣) الأنفال: الآية (٢).

<sup>(</sup>٤) النساء: الآية ( ٨٢ ).

<sup>(</sup>٥) ص: الآية (٢٩).

: { بَلْ كَدَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ } (٢) . أي أنّهم لو أحاطوا بما في القرآن من العلم لمنعهم من التكذيب وأوجب لهم الهداية بل ورستخ إيمانهم وقوّاه وزاده .

فعن جندب البجلي شه قال: (( كُنّا غِلمانًا حزاورة (") مع رسول الله شه فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرآن ، ثُمَّ تعلمنا القرآن ، فاز ددنا به إيمانًا )) (أ) .

وعن قتادة ـ رحمه الله ـ قال : (( ما جالس القرآن أحدً فقام عنه إلا بزيادة أو نقصان ، ثم قرأ : { وَنُنزِّلُ مِنَ الْقُرْءَان مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ وَلا يَزيدُ الظَّالِمِينَ إلا خَسَارًا } )) (°) ما هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ وَلا يَزيدُ الظَّالِمِينَ إلا خَسَارًا } )) (°) وهذا صحيح ، فقد قال الله تعالى : { وَإِذَا مَا أَنْزِلْتُ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَانًا فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ رَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَانًا فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ إِيمَانًا وَهُمْ كَافِرُونَ } (۴) . وقوله فَزَادَتُهُمْ رَجْسًا إلى رَجْسِهِمْ وَمَاثُوا وَهُمْ كَافِرُونَ } (۱۲ . وقوله

=

<sup>(</sup>١) المؤمنون: الآية (٦٨).

<sup>(</sup>٢) يونس: الآية ( ٣٩ ).

<sup>(</sup>٣) حزاورة: جمع حزور: وهو الغلام إذا قارب البلوغ واشتد وقوي.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه: باب في الإيمان ، رقم ٢٦ . وصححه الألباني ، انظر: صحيح سنن ابن ماجه: ١٦/١ ، رقم٥٢

<sup>(</sup>٥) سنن الدارمي ، ٣٣٤٧ ، عن نضرة النعيم : ١٢٢٧/٤ .

<sup>(</sup>٦) التوبة: الآيتان (١٢٤، ١٢٥).

تعالى : { وَيَخِرُّونَ لِلأَدْقَانَ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا } (١) . والخشوع من أعمال القلوب ؛ الّتي تمثّل الإيمان الباطن .

<sup>(</sup>١) الإسراء: الآية (١٠٩).

الخامس عشر: النظر بتدبُّر في آيات الله في الآفاق وفي الأنفس.

قال الله تعالى : { سَنْرِيهِمْ ءَايَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أُنَّهُ الْحَقُ } (١) .

عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ : (( أَنَّهُ بَاتَ عِنْدَ النَّبِيِّ فَيْ دَاتَ لَيْلَةٍ . فَقَامَ نَبِيُّ اللَّهِ فَي مِنْ آخِرِ اللَّيْل . فَخَرَجَ فَنَظَرَ فِي السَّمَاءِ ، ثُمَّ تَلا هَذِهِ الآية فِي آلِ عِمْرَانَ : { إِنَّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَاخْتِلافِ اللَّيْل وَالنَّهَار } حَتَّى بَلْغَ : { فَقِنَا عَذَابَ النَّار } ، ثُمَّ رَجَعَ إلى الْبَيْتِ فَتَسَوَّكَ وَتُوضَاً ، ثُمَّ قَامَ فَخَرَجَ فَنَظرَ إلى السَّمَاءِ فَتَلا هَذِهِ الآية ثُمَّ اصْطَجَعَ ، ثُمَّ قَامَ فَخَرَجَ فَنَظرَ إلى السَّمَاءِ فَتَلا هَذِهِ الآية ثُمَّ رَجَعَ فَتَسَوَّكَ فَتَوضَاً ، ثُمَّ قامَ فَحَرَجَ فَنَظرَ إلى السَّمَاءِ فَتَلا هَذِهِ الآية ثُمَّ رَجَعَ فَتَسَوَّكَ فَتَوضَاً ، ثُمَّ قامَ فَحَرَجَ فَنَظرَ إلى السَّمَاءِ فَتَلا هَذِهِ الآية ثُمَّ رَجَعَ فَتَسَوَّكَ فَتَوضَاً ، ثُمَّ قامَ فَصَلَى )) (٢) .

فيه دليل على أهميّة النظر والتأمل في مخلوقات الله ؟ وأعظمها السماء . فالتأمل فيها يجعل المؤمن يُعظّم خالقها ويخشع له قلبه ، فيزداد إيمانه .

<sup>(</sup>١) فصلت: الآية (٥٣).

<sup>(</sup>٢) مسلم: الطهارة: باب السواك: ٢٢١/١، رقم٢٥٦.

السادس عشر: التعريف بأسماء الله الحسنى والتعبُّد بها.

قال الله تعالى: { وَلِلَهِ الأسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا } ('). والدعاء يتضمّن دعاء العبادة ، ودعاء المسألة ، والكُمَّلُ من المؤمنين هم الذين يتعبّدون الله بأسمائه الواردة كلها ، لا يطغى اسم على اسم.

وقد ثبت في كثير من دواوين السُّنَّة منها الصحيحين قول النَّبي في : « إنَّ لِلَهِ تَعَالَى تِسْعَة وَتِسْعِينَ اسْمًا ـ مِائَة إلاَّ وَاحِدًا ـ مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّة » (٢) ، وفي رواية : «من حفظها» .

قال السعدي ـ رحمه الله ـ : ((أي من حفظها ، وفهم معانيها واعتقدها ، وتعبّد الله بها دخل الجنّة . ومعرفتها تتضمّن أنواع التوحيد الثلاثة : توحيد الربوبية ، وتوحيد الإلهية ، وتوحيد الأسماء والصفات . وهذه الأنواع هي رؤوح الإيمان وروحه ، وأصله وغايته ، فكلما ازداد العبد معرفة بأسماء الله وصفاته ؛ ازداد إيمانه ، وقوي يقينه ، فينبغي للمؤمن : أن يبذل مقدوره ومستطاعه في معرفة الأسماء والصفات ، وتكون معرفته سالمة من داء التعطيل ، ومن داء التمثيل ؛ اللذين ابتلي بهما كثير من أهل البدع ، بل تكون المعرفة متلقاة من الكتاب والسنة وما روي عن الصنّحابة والتابعين لهم بإحسان ، فهذه المعرفة النافعة التي لا يزال صاحبها في زيادة في إيمانه وقوّة يقينه ، وطمأنينة لا يزال صاحبها في زيادة في إيمانه وقوّة يقينه ، وطمأنينة

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآية (١٨٠).

<sup>(</sup>٢) مسلم: الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار: باب أسماء الله تعالى وفضل من أحصاها: ٢٠٦٢/٤، رقم ٢٦٧٧.

في أحواله.

فعُلم: أن ذلك أعظم ينبوع ومادّة لحصول الإيمان وقوّة ثباته ومعرفة الأسماء الحسنى هي أصل الإيمان ، والإيمان يرجع إليها » (١).

<sup>(</sup>۱) التوضيح والبيان لشجرة الإيمان : ص ٤٠، ٤١ باختصار مع تأخير في الجملة الأخيرة .

السابع عشر : التأسي بالنبي ﷺ ، ومعرفة سنّته واتباعها .

وممّا يثبّت الإيمان : معرفة النّبي في وما هو عليه من الخُلق العظيم ، فقد وصفه ربّه على فقال : { وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلقٍ عَظِيمٍ } (١) . وسئلت عائشة ـ رضي الله عنها ـ عن ذلك فقالت : (( فَإِنَّ خُلُقَ نَبِيِّ اللّهِ فِي كَانَ الْقُرْآنَ )) (٢) .

وكان الله يدعو أصحابه للتأسي به فيقول: «أليس لكم في أُسوة ؟» (٣). وقال الله تعالى: { لقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسْوَةٌ حَسنَةٌ } (٤).

ذلك أنّ معرفة أخلاق النّبي ﷺ وهديه ودله وسمته مفصلاً من أكبر الدواعي للتأسى به والتطبيق.

وكان يدعو إلى التمسُّك بسنّته في حياته ، ويوصي بالتمسُّك بها بعد مماته ، فيقول في : «تَركَتُ فِيكُمْ مَا إن تمسكتم به لن تَضِلُوا بعدي : كِتَابَ اللهِ وسنّتي » (°) .

وقال ﷺ: « اتقوا الله ، و عليكم بالسَّمْع و الطَّاعَةِ ، و إنْ عَبْدًا حَبَشيًّا ،

<sup>(</sup>١) القلم: الآية (٤).

<sup>(</sup>٢) مسلم: صلاة المسافرين وقصرها: باب جامع صلاة الليل: ١٢/١٥، ، رقم ٧٤٦.

<sup>(</sup>٣) مسلم: صلاة المسافرين وقصرها: باب جامع صلاة الليل: ١٢/١٥ ، ، رقم ٧٤٦ .

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٥) سيأتي تخريجه إن شاء الله .

وَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلاقًا كَثِيرًا ، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُئَّةِ الْخُلْفَاءِ من بعدي الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ ، عَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِذِ ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ ، فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةً » (١) .

وحدر الرغبة عن سنّته ، فقال : « ... فمن رغب عن سنّتى فليس منّى » (۲) .

فالاجتهاد في تعلم السنة مع الكتاب ومعرفة أدلة الأحكام وهدي المصطفى على يثبّت الإيمان ويُقويّه ، وينير الطريق للعمل.

<sup>(</sup>۱) السُّنَة لابن أبي عاصم: باب ما أمر به من اتباع السنة وسنة الخلفاء الراشدين: ١٩/١ ، رقم٥٥ . قال الألباني: إسناده صحيح ، رجاله ثقات .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : النكاح : الترغيب في النكاح : ١٩٤٩/٥ ، رقم ٤٧٧٦ .

الثامن عشر: التربية على معرفة صفات أهل الإيمان.

وهي كثيرة ؛ ومنتشرة في الكتاب والسنة ، ومنها ما جاء في مقدّمة سورة (( المؤمنون )) في التسع الآيات الأولى ، وكذا ما جاء في سورة الفرقان في ثنتي عشرة آية من قوله تعالى : { وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأرْضِ هَوْنًا } ، إلى قوله تعالى: { وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا } . فهذه الصفات التي جاء فيها: الخشوع في الصلاة ، والمحافظة عليها ، وفعل الزكاة ، وحفظ الفروج ، ورعاية العهود والأمانات ، والتواضع في المشي ، والذين إذا خاطبهم الجاهلون قالوا سلامًا ، ويقومون الليل ، ويدعون الله أن يصرف عنهم عذاب جهنم ، وهم معتدلون في الإنفاق لا إسراف ولا تقتير ، ولا يشركون بالله ، ولا يقتلون النفس الَّتي حرَّم الله إلاَّ بالحق ، ولا يزنون ، ولا يشهدون الزور ، ويجتنبون اللغو ، وإذا دُكّروا بآيات الله تابوا ورجعوا ، وهم مع ذلك يدعون ربّهم أن يهب لهم من أزواجهم وذريّاتهم قرّة أعين ويجعلهم للمتّقين إمامًا . هذه الصفات وتأمُّلها وتدبُّرها والتحقق بها تثمر الإيمان وتنميه وتزيده

قال السعدي ـ رحمه الله ـ : (( فحضور القلب في الصلاة وكون المصلي يجاهد نفسه على استحضار ما يقوله ويفعله ، من القراءة والذكر والدعاء فيها ، ومن القيام والقعود ، والركوع والسجود من أسباب زيادة الإيمان ونموه ، وتقدّم أن الله سمّى الصلاة إيمانًا بقوله : { وَمَا كَانَ اللهُ لِيُضِيعَ

إيمانَكُمْ } (١) ، وقوله تعالى: { وَأَقِمِ الصَّلَاةَ إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَى عَن الفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ } (٢) . فهي أكبر ناهٍ عن كلّ فحشاء ومنكر ينافي الإيمان ، كما أنَّهَا تحتوي على ذكر الله الذي يغدي الإيمان وينميه ، لقوله : { وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ } .

والزكاة كذلك تنمّي الإيمان وتزيده ، فرضها ونفلها : كما قال الله : «والصدقة برهان» . أي على إيمان صاحبها ، فهي دليل الإيمان ؛ وهي كذلك تغذيه وتنميه .

والإعراض عن اللغو الذي هو : كلّ كلام لا خير فيه ، وكل فعل لا خير فيه ، وكل فعل لا خير فيه - بل يقولون الخير ويفعلونه ، ويتركون الشرّ قولاً وفعلاً - لا شكّ أنّه من الإيمان ، ويزداد به الإيمان ، ويثمر الإيمان » (")

وقد كان إلى الله يربي أصحابه على خصال الإيمان ، وقد استفاضت كتب السنة بهذا ، ومن ذلك قوله الله و اليوم الآخِر مَنْ كَانَ يُومْنُ بالله و اليوم الآخِر فلا يُؤذِ جَارَهُ ، ومَنْ كَانَ يُؤمِنُ بالله و اليوم الآخِر فلا يُؤمِنُ بالله و اليوم الآخِر فليقل خيرًا أو ليصممت فليُكْرم ضيفة ، ومَنْ كَانَ يُؤمِنُ بالله و اليوم الآخِر فليقل خيرًا أو ليصممت (٤)

ومن الأمثلة التطبيقية الكثيرة في حياته على ما روي عن

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (١٤٣).

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: الآية ( ٤٥ ).

<sup>(</sup>٣) التوضيح والبيان لشجرة الإيمان ، ص٥٥ ، ٥٥ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : الأدب : باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره : ٥٦٧٢٠ ، رقم ٥٦٧٢ .

عائشة ـ رضي الله عنها ـ : ((أنَّ يَهُودَ أَتُوا النَّبِيَّ فَقَالُوا : السَّامُ عَلَيْكُمْ ، وَلَعَنَكُمُ اللَّهُ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ، وَلَعَنَكُمُ اللَّهُ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ، وَلَعَنَكُمُ اللَّهُ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ، وَلَعَنكُمُ اللَّهُ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ ، قَالَ : مَهْلاً يَا عَائِشَهُ ، عَلَيْكِ بِالرِّفْق ، وَإِيَّاكِ وَالْعُنْفَ وَالْعُنْفَ وَالْعُنْفَ ، وَاللَّهُ مَا قَالُ : أولَمْ تَسْمَعِي مَا قُلْتُ ؟ وَالْعُنْفَ رَدَدْتُ عَلَيْهِمْ ، قَلْسَمَعِي مَا قُلْتُ ؟ رَدَدْتُ عَلَيْهِمْ ، قَلْسَنَجَابُ لِي فِيهِمْ ، وَلا يُسْتَجَابُ لَهُمْ فِيَّ )) (١) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب لم يكن النّبي الله فاحشًا ولا متفحشًا : ٢٢٤٣/٥، رقم ٥٦٨٣م.

التاسع عشر: التربية على الزُّهد.

والزُّهد من أسباب تجريد الإيمان وتحقيقه وذلك لأنَّه يقطع التعلُّق بالدنيا فيصنْفي القلْبُ شه عَلَّى ، وهذا من أسباب حُبِّ الله للعبد ، ومحبّة الله للعبد هي أقصى الأماني وأجلّ المطالب وأعظم المقاصد ، وترسيخ الإيمان وتقويته من أجل حصولها .

فالله على يعطى الآخرة للزاهد في الدنيا والذي لا يريد علوًا فيها: قال تعالى: { تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعُلُهَا لِلَّذِينَ لا يُريدُونَ عُلُوًا فِي الأرْض وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ } (١). وقال يُريدُونَ عُلُوًا فِي الأرْض وَلا فَسَادًا وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ } (١). وقال عَلَى: { مَنْ كَانَ يُريدُ حَرْثَ الآخِرَةِ مَنْ نَصِيبٍ } (١). وقال حَرْثُ الدُّنْيَا نُوْتِهِ مِنْهَا وَمَا لَهُ فِي الآخِرَةِ مِنْ نَصِيبٍ } (١). وقال سبحانه: { لِكَيْ لا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلا تَقْرَحُوا بِمَا ءَاتَاكُمْ وَاللّهُ لا يُحِبُ كُلَّ مُحْتَالٍ فَخُورٍ } (١). وقال عَلَى مَا مَتَعْنَا بِهِ أَرْوَاجًا مِنْهُمْ زَهْرَةَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا لِنَقْتِنَهُمْ فِيهِ وَرِرْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَى } (١).

فهذه الآيات تأمر بالقناعة والزهد في الدنيا والرغبة فيما عند الله ؛ وترك الأسى على الفائت والفرح بالآتي ، وأن

<sup>(</sup>١) القصص : الآية ( ٨٣ ) .

<sup>(</sup>٢) الشورى: الآية (٢٠).

<sup>(</sup>٣) الحديد: الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٤) طه: الآية (١٣١).

زهرة الحياة الدنيا فتنة للعبد

ومن أساليب النّبي على في تربية الزهد في قلوب أصحابه أنّه كان يحثُ عليه ويربطه بمحبّة الله .

فعن سهل بن سَعْدِ السَّاعِدِيِّ فَهُ قَالَ : أَتَى النَّبِيَّ فَهُ رَجُلُ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ دُلَّنِي عَلَى عَمَلِ إِذَا أَنَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي اللَّهُ وَأَحَبَّنِي اللَّهُ وَأَحَبَّنِي اللَّهُ وَأَحَبَّنِي اللَّهُ مَا اللَّهُ عَمْلُ إِذَا أَنَا عَمِلْتُهُ أَحَبَّنِي اللَّهُ وَأَحَبَّنِي اللَّهُ مَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَالَ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَى عَلَى الْعَلَالَ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَلَامُ عَلَى الْعَالِمُ عَلَمْ عَلَى الْعَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَمُ عَلَى الْعَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمْ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ

ويأمر بزيارة القبور لتُزَهِّد في الدنيا وتذكِّر الأخرة وترقِّق القلوب .

فعن أبي سعيد الخدري في قال : قال رسول الله في : « نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ فَزُورُوهَا فَإِنَّ فِيهَا عِبْرَةً » (٢) . وفي حديث أنس في : « كُنْتُ نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ ألا فزوروها فإنَّه يُرِقُ القلب وَتُدْمِعُ الْعَيْنَ وتذكّر الآخرة ، وَلا تَقُولُوا هَجْرًا » (٣) .

وكان ﷺ يرغّب في الاهتمام بالآخرة وعدم الاهتمام

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: كتاب الزهد: باب الزهد في الدنيا: رقم ٤١٠٢، وصححه الألباني: انظر صحيح سنن ابن ماجه: ٣٩٢/٢، رقم ٣٣١٠.

<sup>(</sup>٢) المستدرك : الجنائز : ٥٣٠/١ ، رقم١٣٨٦ ، وقال على شرط مسلم ولم يخرجاه ، قال الدَّهبيّ في التخليص : على شرط مسلم .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق والمكان نفسه : رقم ١٣٩٣ ، وقال في التلخيص : وروي بإسناد آخر عن أنس .

بالدنيا

فعن زيد بن ثابت في قال: سمعت رسول الله في يقول: «مَنْ كَانَتِ الدُّنْيَا هَمَّهُ فَرَّقَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَمْرَهُ ، وَجَعَلَ قَقْرَهُ بَيْنَ عَيْنَيْهِ ، وَلَمْ يَأْتِهِ مِنَ الدُّنْيَا إلا مَا كُتِبَ لَهُ . وَمَنْ كَانَتِ الآخِرَةُ نِيَّتَهُ جَمَعَ اللَّهُ لَهُ أَمْرَهُ ، وَجَعَلَ غِنَاهُ فِي قَلْبِهِ ، وَأَنْتُهُ الدُّنْيَا وَهِيَ رَاغِمَةٌ » (١) .

ويحث إلى الدنيا ، فعن عَبْدِاللّهِ بْن عُمْرَ رَضِي اللّه عَنْهمَا قَالَ : (( أَخَذَ رَسُولُ فَعَن عَبْدِاللّهِ بْن عُمْرَ رَضِي اللّه عَنْهمَا قَالَ : (( أَخَذَ رَسُولُ اللّهِ فَي بمَنْكِبي فَقَالَ : كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ . وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَقُولُ : إِذَا أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ الصَّبَاحَ ، وَإِذَا أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ المَسَاءَ ، وَخُدْ مِنْ صِحَتِكَ لِمَرَضِكَ ، وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ ) (٢) . وفي رواية ابن ماجه : (( وعُدّ نفسك من أهل القبور )) .

ويحدِّر هم من فتنة الدنيا والمال فيقول على : «لوْ أَنَّ ابْنَ آدَمَ أَعْطِيَ وَادِيًا مَلْنًا مِنْ دَهَبٍ أَحَبَّ إِلَيْهِ تَانِيًا ، وَلَوْ أُعْطِيَ تَانِيًا أَحَبَّ إِلَيْهِ تَالِئًا ، وَلَوْ أُعْطِيَ تَانِيًا أَحَبَّ إِلَيْهِ تَالِئًا ، وَلَا يَسُدُّ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إِلاَّ الثُرَابُ ، وَيَتُوبُ اللَّهُ عَلَى مَنْ تَابَ » (٣) .

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: الزهد: باب الهمّ بالدنيا: رقم ۲۱۰۵، وصححه الألباني: انظر صحيح سنن ابن ماجه: ۳۹۳/۲، رقم۳۲۲۳.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الرقاق : باب قول النّبي ﷺ : « كن في الدنيا ... » : ٢٣٥٨/٥ ، رقم٣٠٥٠ .

وانظر في الرواية الأخرى : صحيح سنن ابن ماجه ، رقم٣٣٢٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق والمكان نفسه: رقم ٢٠٧٤.

ولقد كان ﷺ يدعو النّاس بشخصه الكريم ، فقد كان أز هد النّاس .

فعن أبي هُرَيْرة في قال: (( خرج رسول الله في من الدنيا ولم يشبع من خُبْز الشعير )) (() فهذا مثال تطبيقي من حياته في ، ومن ذلك أيضًا ما روته عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت: (( مَا شَبِعَ آلُ مُحَمَّدٍ في ، مُنْدُ قَدِمَ الْمَدِينَة ، مِنْ طَعَامِ اللهُرِّ تَلاثَ لَيَالٍ تِبَاعًا ، حَتَّى قُبِضَ )) (() .

وقال عمر ﴿ : (( لَقَدْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ يَظُلُّ الْيَوْمَ يَظُلُّ الْيَوْمَ يَظُلُّ الْيَوْمَ يَلْتُوي ، مَا يَجِدُ دَقَلاً يَمُلاً بِهِ بَطْنَهُ )) (").

وعن عروة عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أنّها كانت تقول : ((وَاللّهِ يَا ابْنَ أُخْتِي ! إِنْ كُنّا لَنَنْظُرُ إِلَى الْهلالِ ثُمَّ الْهلالِ ثُمَّ الْهلالِ ثُمَّ الْهلالِ . ثلاثة أهِلَةٍ فِي شَهْرَيْن . وَمَا أُوقِدَ فِي الْهلالِ ثُمَّ الْهلالِ . ثلاثة أهِلَةٍ فِي شَهْرَيْن . وَمَا أُوقِدَ فِي أَبْيَاتِ رَسُولِ اللّهِ عَلَى نَارٌ . قَالَ قُلْتُ : يَا خَالَةُ فَمَا كَانَ يُعَيِّشُكُمْ ؟ قَالْتِ : الأَسْوَدَانِ النّمْرُ وَالْمَاءُ .

إلا أنَّهُ قَدْ كَانَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ جِيرَانٌ مِنَ الأَنْصَارِ ، وَكَانَتُ لَهُمْ مَنَائِحُ فَكَانُوا يُرْسِلُونَ إلى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مِنْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأطعمة ، ما كان النّبي ﷺ وأصحابه يأكلون : ٢٠٦٦/٥ ، رقم٥٩٨ه .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق والموضع نفسه: رقم١٠٠٥.

<sup>(</sup>٣) مسلم ، الزهد والرقائق : ٢٢٨٥/٤ ، رقم ٢٩٧٨ . والدّقل : رديء التمر ويابسه . النّهاية : ١٢٧/٢ .

أَلْبَانِهَا فَيَسْقِينَاهُ )) (١)

وكان على يدعو الله أن يجعل رزق آل محمَّد على قوتًا أو كفاقًا ، فعن أبي هُرَيْرة على قال : قال رسول الله على : «اللَّهُمَّ اجْعَلْ رزْقَ آل مُحَمَّدٍ قُوتًا » (٢) . وفي رواية : كفاقًا .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( كَانَ فِرَاشُ رَسُولَ اللّهِ هِمْ مِنْ أَدَمٍ ، وَحَشْوُهُ مِنْ لِيفٍ )) (٣) .

ومن هدي الصَّحابة في هذا ما رواه أبو عبدالرَّحمن الْحُبُلِيَّ قال : ((سَمِعْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ عَمْرو بْنِ الْعَاصِ ، وَسَأَلَهُ رَجُلٌ ، فَقَالَ : السْنَا مِنْ فُقَرَاءِ الْمُهَاجِرِينَ ؟ فَقَالَ لَهُ عَبْدُ اللَّهِ : أَلْكَ امْرَأَةُ تَأْوِي إلَيْهَا ؟ قَالَ : نَعَمْ ، قَالَ : أَلْكَ مَسْكُنُ تَسْكُنُهُ ؟ قَالَ : نَعَمْ ، قَالَ : فَأَنْتَ مِنَ الْأَغْنِيَاءِ ، قَالَ : فَإِنَّ لِي خَادِمًا . قَالَ : فَأَنْتَ مِنَ الْمُلُوكِ )) (أ) .

ومن زهد النّبي ﷺ في الدنيا ما رواه عبدالله قال : (( نَامَ

<sup>(</sup>۱) مسلم: الزهد والرقائق: ۲۲۸۳/٤، رقم۲۹۷۲. والمنائح: الشاة أو الناقة يعطيها صاحبها رجلاً يشرب لبنها، ثمَّ

يردُها إذا انقطع اللبن . ثمَّ كثر استعماله حتَّى أطلق على كلّ عطاء . المصباح : ٥٨٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: والموضع نفسه: رقم ٢٩٦٩. قوتًا: أي بقدر ما يُمسك الرّمق من المطعم. النّهاية: ١١٩/٤.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: انظر فتح الباري: ٦٤٥٦/١١.

<sup>(</sup>٤) مسلم: الزهد: ٢٠٨٢/٤، رقم ٢٩٧٩.

رَسُولُ اللّهِ عَلَى حَصِيرٍ ، فَقَامَ وَقَدْ أَثَرَ فِي جَنْبِهِ ، فَقَلْنَا : يَا رَسُولَ اللّهِ إِلَو اتَّخَدْنَا لَكَ وطاءً ، فَقَالَ : مَا لِي وَمَا لِلدُّنْيَا ، مَا أَنَا فِي الدُّنْيَا إلاّ كَرَاكِبِ اسْتَظَلَّ تَحْتَ شَجَرَةٍ ثُمَّ رَاحَ وَتَرَكَهَا )) (١) .

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : أبواب الزهد : باب ۳۱ ، رقم۲۶۹۲ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح سننه : ۲۸۰/۲ ، رقم۱۹۳۳ .

العشرون: الجلسات الإيمانية.

كان الصَّحابة رضوان الله عليهم إذا كانوا عند رسول الله على كانوا في مستوى إيماني رفيع ، فهم في حالة في رفيع ، فهم أن يكونوا في صلاة ، أو مجلس تعليم ، أو مجلس ذكر يذكر هم فيه الله والدار الآخرة ، والجنّة والنار . وإمّا يقص عليهم من قصص الأمم الماضية وما صنع الله بهم .

فَانْطَلَقْتُ أَنَا وَأَبُو بَكْرٍ ، حَتَّى دَخَلْنَا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ : وَمَا قُلْتُ : نَافَقَ حَنْظَلَهُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ : وَمَا ذَكَ ؟ قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! نَكُونُ عِنْدَكَ . ثُذَكِّرُنَا بِالنَّارِ وَالْجَنَّةِ . حَتَّى كَأْنًا رَأْيُ عَيْنِ . فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ ، وَالْجَنَّةِ . حَتَّى كَأْنًا رَأْيُ عَيْنِ . فَإِذَا خَرَجْنَا مِنْ عِنْدِكَ ، عَافَسْنَا الأَزْوَاجَ وَالأُولُادَ وَالضَّيْعَاتِ . نَسِينَا كَثِيرًا . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الذِي نَفْسِي بِيدِهِ ! إِنْ لَوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى مَا تَكُونُونَ وَالذِي نَفْسِي بِيدِهِ ! إِنْ لَوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ

عِنْدِي ، وَفِي الدِّكْر ، لصنافَحَتْكُمُ الْمَلائِكَةُ عَلَى فُرُشِكُمْ ، وَفِي طُرُ قِكْمْ . وَلَكِنْ يَا حَنْظَلَةُ ! سَاعَةً وَسَاعَةً تُلاثَ مَرَّاتٍ )) (١) .

قال القاضي عياض : (( وقوله : نافق حنظلة ، أي بما ظهر منه بحضرة النّبي في من الخوف ، خلاف ما كان منه في منزله وانفراده ، خشي النفاق . فأعلمه النبي النفي أن الحال منهم لا تقتضي بقاءهم على وتيرة واحدة ، وأن مثل هذا ليس بنفاق ، فأعلمهم أن هذه الحال الّتي وجدوها من أنفسهم عنده لو كانوا ملازمين لها لصافحتهم الملائكة في الطريق )) (۱) ، وذلك للمستوى الإيماني الرفيع ، واليقين الذي يصلون إليه .

قول النّبي في : «ولو كانت تكون قلوبكم كما تكون عند الدّكر لصافحتكم الملائكة حتّى تسلّم عليكم في الطرق » . دلّ على فضل دوام الدّكر ومجالسه ، واستحضار أمور الإيمان ، والفكر في الآخرة ، والمراقبة وتفقّد المرء نفسه وإيمانه . وهو

<sup>(</sup>۱) مسلم: التوبة: فضل دوام الذكر والفكر في أمور الآخرة ...: ٢١٠٦/٤، رقم ٢٧٥٠.

قال القاضي عياض: ((والمعافسة: المصارعة ونحوها، أي حاولنا ما نحتاج من أمور الأزواج والأولاد والمعاش واشتغلنا به والضيعات جمع ضيعة، وهو ما يكون من معاش الرَّجل؛ من مالٍ أو حرفة أو صناعة )) قاله في شرح الحديث ، انظر إكمال المُعْلم:

<sup>(</sup>٢) إكمال المُعْلِم بفوائد مسلم: ٢٥٠/٨ مختصرًا .

ديدن الصّحابة و ، فإذا وجد أحدهم غفلة أو تشعُّث في إيمانه طلب إلى إخوانه الجلوس للمّ شعث قلبه ؛ واستعادة ما كان عليه من قوّة ، وتجديد إيمانه والحفاظ عليه وتنميته .

روى البيهقي في شعب الإيمان عن الأسود بن هلال قال : قال معاذ ابن جبل لأصحابه : (( اجلسوا بنا نُؤمن ـ أظنّه قال ـ ساعة ، أي : ندْكُر الله )) (۱) . ورواه الإمام البخاري تعليقًا بصيغة الجزم : (( وقال معاذ : اجلس بنا نؤمن ساعة )) (۱) .

وأخرجه ابن أبي شيبة عن الأسود بن هلال بلفظ: كان معاذ يقول للرجُل من إخوانه: (( اجلس بنا فلنؤمن ساعة ، فيجلسان فيذكر ان الله ويحمدانه)) (٣).

وروى البيهقى أيضًا عن علقمة عن عبدالله أنَّه قال: ((

<sup>(</sup>۱) شعب الإيمان: باب القول في زيادة الإيمان ونقصانه وتفاضل أهل الإيمان في إيمانهم: ٧٣/١.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: كتاب الإيمان: باب الإيمان وقول النّبي الله : « بني الإسلام على خمس »: ١١/١ تعليقًا بالجزم. قال الحافظ: وصله أحمد وأبو بكر أيضًا بسند صحيح إلى الأسود بن هلال ، وأخرجه أيضًا عنه ابن أبي شيبة في الإيمان ، ص٣٥ ، رقم١٠٧ ، وقال الألباني: إسناده صحيح على شرط الشيخين.

<sup>(</sup>٣) المصنف لابن أبي شيبة : كتاب الإيمان والرؤيا : ٢٦/١١ ، رقم ١٠٤١٤ . وقال المحقق : أورده ابن حجر في الفتح : ٢٦/١ من طريق ابن أبي شيبة وغيره .

اجلسوا بنا نزدد إيمانًا )) (۱) .

<sup>(1)</sup> شعب الإيمان: باب القول في زيادة الإيمان: ٧٣/١. وأخرجه الحافظ ابن أبي شيبة في الإيمان دون ذكر عبدالله بلفظ: ((امشوا بنا نزداد إيمانًا)). قال الألباني: إسناده حسن، وعلقمة هو ابن قيس النخعي الكوفي، ثبت فقيه عابد من أصحاب ابن مسعود. الإيمان لابن أبي شيبة، ص٣٥.

الحادي والعشرون: التحذير ممّا يُنافي الإيمان أو يُثقِصنه.

ينبغي للمؤمن الحذر من الغفلة ، والتيقظ للشيطان ومداخله ، فإذا مسه طائف من الشيطان فعليه أن يرجع ويتذكّر . قال الله تعالى : { إِنَّ الَّذِينَ اتَّقُوا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَان تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ = ٢٠١ وَإِخْوَانُهُمْ يَمُدُّونَهُمْ فِي الْغَيِّ ثُمَّ لا يُقْصِرُونَ } (١) .

قال السعدي ـ رحمه الله ـ : (( ولما كان العبد لا بُدّ أن يغفل وينال منه الشيطان ، الذي لا يزال مرابطًا ، ينتظر غرّته و غفلته ، ذكر تعالى علامة المتقين من الغاوين ، وأن المتقي ـ إذا أحس بذنب ، ومسه طائف من الشيطان فأذنب بفعل محرم أو ترك واجب ـ تذكّر من أي باب أتي ، ومن أي مدخل دخل الشيطان عليه ، وتذكّر ما أوجب الله عليه ، وما عليه من لوازم الإيمان ، فأبصر واستغفر الله تعالى ، واستدرك ما فرط منه بالتوبة النصوح . والحسنات الكثيرة . فردّ شيطانه خاسئًا حسيرًا ، وقد أفسد عليه كلّ ما أدركه منه . وأمّا إخوان الشياطين ، وأولياؤهم ، فإنّهم إذا وقعوا في الذنوب لا يزالون يمدّونهم في الغي ، ذنبًا بعد ذنب ، ولا بقصر ون عن ذلك » ()).

وقال ـ رحمه الله ـ : (( ومن أهم مواد الإيمان ومقوياته

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآيتان (٢٠١، ٢٠١).

<sup>(</sup>۲) تيسير الكريم الرَّحمن في تفسير كلام المنّان: ١٨٣/٢، ١٨٤.

توطين النفس على مقاومات ما ينافي الإيمان : من شعب الكفر والنفاق والفسوق والعصيان .

فإنّه كما أنّه لا بُدّ في الإيمان من فعل الأسباب المقوية المنمية له فلا بُدّ مع ذلك من دفع الموانع والعوائق وهي الإقلاع عن المعاصي ، والتوبة ممّا يقع منها ، وحفظ الجوارح كلها عن المحرّمات ، ومقاومة فتن الشبهات القادحة في علوم الإيمان المضعفة له ، والشهوات المضعفة لإرادات الإيمان .

فمتى حفظ العبد من الوقوع في فتن الشبهات والشهوات ، تمّ إيمانه وقوي يقينه .

فالعبد المؤمن الموقق لا يزال يسعى في أمرين:

أحدها: تحقيق أصول الإيمان وفروعه والتحقق بها علمًا وعملاً وحالاً.

والثّاني: السعي في دفع ما ينافيها وينقضها أو ينقصها: من الفتن الظاهرة والباطنة ويداوي ما قصر فيه من الأولّ ، وما تجرأ عليه من الثّاني بالتوبة النصوح وتدارك الأمر قبل فواته )) (۱)

وأكبر ما ينافي الإيمان ؛ الشرك ، وكان النّبي الله يُحدِّر منه : قال الله تعالى : { وَاعْبُدُوا اللّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا } (٢) .

<sup>(</sup>۱) التوضيح والبيان لشجرة الإيمان ، ص٥٩ - ٦١ مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (٣٦).

قوله: { شَيْئًا } نكرة في سياق النّهي ، فتعُمّ كلّ شيء : لا نبيًا ، ولا ملكًا ، ولا وليًا ، بل ولا أمرًا من أمور الدنيا ، فلا تجعل الدنيا شريكًا مع الله ، والإنسان إذا كان همّه الدنيا كان عابدًا لها ، كما قال نه : ((تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَار ، تَعِسَ عَبْدُ الخميلة ، تَعِسَ عَبْدُ الْخَمِيصَةِ )) (() (() .

وقال تعالى: { إِنَّ اللَّهَ لا يَعْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ دُلِكَ لِمَنْ يَشْاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَقَدْ ضَلَّ ضَلَالاً بَعِيدًا } (٣).

وكذلك قوله تعالى في الوصايا العشر: { قُلْ تَعَالُوا أَثُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ...} ( أَنْ مَا المعشر : ﴿ قُلْ تَعَالُوا أَثُلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ....

ففي هاتين الآيتين: التحذير من الشرك ، ومن كبائر الذنوب الأخرى كالقتل والفواحش وقرب مال اليتيم إلاَّ بالتي هي أحسن. وأوصى بالعدل في القول ، والوفاء بالعهد.

وكان في يُحدِّر من الشرك ويوصفه لهم أحيانًا ليحذروه . فيقول : «أيها النّاس ، اتقوا هذا الشرك ، فإنّه أخفى من دبيب النّمل . فقال له من شاء الله أن يقول : وكيف نتقيه و هو أخفى من دبيب النمل يا رسول الله ؟ قال : قولوا : اللهم إنا نعوذ بك مِن أن

<sup>(</sup>١) البخاريّ: الجهاد: الحراسة في الغزو: ٣٢٧/٢.

<sup>(</sup>٢) القول المفيد على كتاب التوحيد: ٣٠/١.

<sup>(</sup>٣) النساء: الآية (١١٦).

<sup>(</sup>٤) الأنعام: الآيتان (١٥١، ١٥٢).

نْشْر ك بك شيئًا نعلمه ، ونستغفرك لما لا نعلم » (١) .

## (١) المسند للإمام أحمد : ٤٠٣/٤ .

وذكره المنذري في الترغيب والترهيب وعزاه للطبراني . وقال : رواته محتج بهم في الصحيح إلا أبو أحمد الراوي عن أبي موسى وثقه ابن حبان ولم يُجرِّحَه أحد : ٧٦/١ . انظر في ذلك نضرة النعيم : ٤٧٤٠/١٠

قال الشّيخ عبدالقادر الأرناؤوط: (( وجملة الشرك فيكم أخفى من دبيب النمل )) ثابتة من حديث أبي بكر ، ومن حديث ابن عبّاس عند الحكيم الثّرمذيّ وغيره . انظر : فتح المجيد ، ص٨٣ بتحقيقه وتخريجه .

الثَّاني والعشرون: الدعاء لهم وحثُّهم على ذلك .

كان من منهجه الدعاء لنفسه والأصحابه أن يزينهم بزينة الإيمان وأن يزينه في قلوبهم ويحببه إليهم، ويرزقهم اليقين ويحتهم على طلبه، وغير ذلك من أمور الإيمان، اليقين ويحتهم على طلبه، وغير ذلك من أمور الإيمان، فعن ابن عمر قال : (( قَلْمَا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى يَقُومُ مِنْ مَجْلِسٍ حَتَّى يَدْعُو بِهَوُلاءِ الدَّعَواتِ الأصْحَابِةِ : اللَّهُمَّ الْسِمْ لنَا مِنْ خَشْيَتِكَ مَا يُحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ، وَمِنْ طَاعَتِكَ مَا تُبَلِّغُنَا بِهِ جَنَّتَكَ، وَمِنَ النَّهُمَّ اللَّهُ عَلَيْنَا مُصِيبَاتِ الدُّنْيَا ... )) (۱) .

قال عبدالله بن مسعود رضي : (( اليقين الإيمان كله )) (۲) .

وقال شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ـ رحمه الله ـ : (( الصبر نصف الإيمان ، واليقين الإيمان كله . وقال : بالصبر واليقين لأنال الإمامة في الدين )) (٢) .

وقال أبو بكر الورّاق: (( اليقين مِلاكُ القلب ، وبه كمال الإيمان ، وباليقين عُرف الله ، وبالعقل عُقل عن الله )) (١) .

وقال الجُنيد: اليقين: هو استقرار العلم الذي لا يحول

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : رقم ٣٧٤٩ . وحسّنه الألباني : انظر صحيح سنن الثّرمذيّ : ١٦٨/٣ ، رقم ٢٧٨٣ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: الفتح ، كتاب الإيمان ، ص ٦٠ .

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه وهو في الفتاوى .

<sup>(</sup>٤) بصائر ذوي التمييز: ٣٩٨/٥.

و لا ينقلب و لا يتغيّر في القلب )) (١) .

فمن هذه الآثار يتضح معنى اليقين الذي ورد في دعاء الرسول في وأنّه أقصى درجات رسوخ الإيمان في القلب بحيث يصبح القلب متشبّعًا بعظمة الله على وبأمره ونهيه ومقاديره وما أعدّه الله لعباده ، فتصبح أمور الإيمان كلها كأنها رأي العين . تأتي المصيبة فيصبر ويحتسب ، بل يتعدّى ذلك إلى مرتبة الرضا ، لأنّه وصل إلى درجة من اليقين وكأنه يشاهد جزاء الصابرين المحتسبين الراضين بقضاء الله وقدره ، وأن العاقبة للتقوى . قال في : «ألا إن النّاس لم يؤتوا في الدنيا شيئًا خيرًا من اليقين والعافية ، فسلوهما الله » (٢) .

وممّا كان يدعو به النّبي ﷺ: «اللهم زيّنا بزينة الإيمان واجعلنا هداة مهندين » (٣) .

ويدعو الله أن يحبّب إليه وإلى أصحابه الإيمان ويزيّنه في قلوبنا ، وكرّه في قلوبهم فيقول : « اللهم حبّب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا ، وكرّه إلينا الكفر والفسوق والعصيان ، واجعلنا من الراشدين » (3) .

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ٣٩٧/٥.

<sup>(</sup>٢) الزهد لابن المبارك ، ص١٩٦ ، رقم٥٥٨ . لم أقف على درجته .

<sup>(</sup>٣) سنن النَّسائِي ، انظر : صحيح سنن النَّسائِي للألباني : ٢٨٠/١ ، رقم١٢٣٧ .

<sup>(</sup>٤) الأدب المفرد ، رقم ٦٩٩ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح الأدب المفرد ، ص ٢٥٩ ، رقم ٥٣٨ .

وذلك ما امتن الله به على الصّحابة فقال عَلَى : {.. وَلَكِنَّ اللّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الْإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَلَكِنَّ اللّهَ حَبَّبَ إليْكُمُ الإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهَ إِلَيْكُمُ الْكُفْرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ = ٧ فَضْلاً مِنَ اللّهِ وَنِعْمَةُ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ } (١).

وكان الله الله الله الله الله على طاعة الله ويثبّت قلبه على دينه فيقول: «اللهم مصرّف القلوب صرّف قلوبنا على طاعتك » (٢).

ويقول: ((يا مقلّب القلوب ثبّت قلبي على دينك )) (٦) .

ويسأله تعالى أن يهدي قلبه ويَسألُ سخيمة صدره فيقول: (... و اهد قلبي ، و اسلل سخيمة صدري) (...).

<sup>(</sup>١) الحجرات: الأيتان (٧،٨).

<sup>(</sup>۲) مسلم: القدر: باب تصریف الله تعالی القلوب کیف یشاء: ۲۰٤٥/٤، رقم ۲۶۰۶.

سنن الثّرمذيّ : جامع الدَّعوات ، باب ٩٥ ، رقم الحديث ٣٧٦٨ ، وصححه الألباني ، انظر : صحیح سنن الثّرمذيّ : 1٧١/٣ ، رقم ٢٧٩٢ .

<sup>(</sup>٤) المسند: ٣١٠/٣، والحاكم وصححه: ١/٥٢٥، ووافقه الدَّهبيّ.

أحدكم كما يخلق الثوب، فاسألوا الله أن يجدِّد الإيمان في قلوبكم » (١) .

وكان الله الرَّجل إذا أسلم الصلاة ، ثمَّ يأمره أن يدعو بهذه الكلمات : « اللهم ! اغفر لي وارحمني واهدني وعافني وارزقني » (۲) .

## وكان على يدعو بالهداية لنفسه:

فعن عبدالله ، عن النّبي الله كان يقول : «اللهم إني أنّه كان يقول : «اللهم إني أسألك الهُدى والتُقى والعفاف والغنى » (٦) .

وعن علي هذا : قال لي رسول الله هذا : «قل : اللهم ! اللهم الله على وسدّدني . واذكر بالهدى هدايتك الطريق . والسّداد سداد السهم » (٤)

وكان ﷺ يُحدِّر أصحابه من الفتن ويخبر هم بوقوعها .

قال حذيفة : سمعت رسول الله الله الله الله الله الله الفرّن الفِرَن الفِرَن الفِرَن الفِرَن على الْقُلُوبِ كَالْحَصِيرِ عُودًا عُودًا . فَأَيُّ قَلْبٍ أُشْرِبَهَا ثُكِتَ فِيهِ نُكْتَهُ سَوْدَاء . وَأَيُّ قَلْبٍ أَشْرِبَهَا ثُكِتَ فِيهِ نُكْتَهُ سَوْدَاء . وَأَيُّ قَلْبٍ أَشْرِبَهَا ثُكِرَ هَا ثُكِتَ فِيهِ نُكْتَهُ بَيْضَاء حَتَى تَصِيرِ عَلَى قَلْبَيْن ، عَلَى أَبْيَضَ وَأَيُّ قَلْبٍ أَنْكُرَ هَا ثُكِتَ فِيهِ نُكْتَهُ بَيْضَاء حَتَى تَصِيرِ عَلَى قَلْبَيْن ، عَلَى أَبْيَض

<sup>(</sup>۱) المستدرك للحاكم: ٤/١، وقال: رواته مصريون ثقات. ووافقه الدَّهبيّ.

<sup>(</sup>۲) مسلم: الذكر والدعاء والتوبة: فضل التهليل والتسبيح والدعاء: ۲۰۷۳/٤ ، رقم ۲۹۹۷ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: والموضع نفسه. رقم ٢٧٢١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق : والموضع نفسه . رقم ٢٧٢٥ ، في مسلم ، كتاب الدّكر والدّعاء والتوبة .

مِثْلِ الصَّفَا . فَلا تَضُرُّهُ فِثْنَهُ مَا دَامَتِ السَّمَاوَاتُ وَالأَرْضُ ، وَالآخَرُ أَسْوَدُ مُرْبَادًا كَالْكُوزِ مُجَخِّيًا ، لا يَعْرِفُ مَعْرُوفًا وَلا يُنْكِرُ مُنْكَرًا إلا مَا أَشْرِبَ مِنْ هَوَاهُ » (١) .

قال القاضي عياض : قال لي (أي شيخه أبو الحسن بن سراج) ومعنى تُعْرض : أي كأنها تلصق ، بعرض القلوب ، أي جانبها ، كما يلصق الحصير بجنب النائم ويؤثر فيه بشدة لصقها به ، قال : وقوله : عودًا عودًا : أي تُعاد وتكرر عليه شيء .

(۱) المصدر السابق ، كتاب الإيمان : بيان أن الإسلام بدأ غريبًا : ١٢٨/١ ، رقم ١٤٤٢ .

وتُعرض الفتن أي تلتصق بالقلب بشدة.

فأي قلبٍ أشربها: أي دخلت فيه دخولاً تامًا وألزمها وحلَّت فيه محل الشراب وتمكّنت منه نكت فيه نكتة: أي نقط نقطة.

مُربادًا: أن يختلط السواد بكُدْرة.

مجخيًّا: قال القاضي: كالكوز مجخيًّا: قال بأنه ألب ونكس حتَّى لا يعلق به خير ولا حكمة. وقال ابن الأثير: المجخي: المائل عن الاستقامة والاعتدال، فشبّه القلب الذي لا يعي خيرًا بالكوز المائل الذي لا يثبت فيه شيء. النّهاية: ٢٤٢/١.

مثل الصفا: قال القاضي: ليس تشبيهه بالصفا بيانًا لبياضه ، لكن صفة أخرى لشدّته على عقد الإيمان وسلامته من الفتن وأن الفتن لم تلصق به ولم تؤثر فيه كالصفا وهو الحجر الأملس الذي لا يعلق به شيء ، بخلاف الآخر الذي شبّهه بالكوز الخاوي الفارغ من الإيمان.

انظر: إكمال المعلم: ٤٥٣/١.

وأمّا غيره فقال : (( معناه تُعرض على القلوب ، أي تظهر لها فتنه بعد أخرى )) (١) .

والأظهر ـ والله أعلم ـ أن المعنى ينطبق على هذا الأخير

وقد أورد هذا الحديث هنا لتوطين النفس على إنكار القلب للفتن وردها قبل أن تدخله ويُشْربها . فكلما ردّ فتنة قوي القلب وصلب حتّى يُصبح مثل الصفا من قوّة الإيمان ورسوخه فلا تؤثر فيه الفتنة بل يردها ولا يأبه بها .

\*\*\*

(١) إكمال المعلم: ٢٥٢/١.

## المسلك الرابع : التربية النبوية على حماية جناب التوحيد وحماه ، وسدّ ذرائع الشرك:

لما كان هدف التربية النبوية تحقيق التوحيد وتجريده من الشرك فقد حرص النّبي على تحقيقه ، فبيّنه للنّاس وفسره وأوضح حقيقته ، وربّاهم على تعظيم الخالق سبحانه وإجلاله وتقديره والخوف منه وخشيته في السرّ والعلانية ، ومحبّته ورجائِه والتعلق به وحده دون الالتفات إلى غيره في السرّاء والضراء ، والمنشط والمكره ، فامتلأت قلوبهم بهذه الحقيقة

ولقد حرص المصطفى على بقاء هذا الاعتقاد صافيًا خالصًا لا يشوبه شائبة ، ولا يُكدِّر صفوه كدر .

فبيّن ما يُضادَّه ويخالفه ، ويناقضه ، وكذا ما يُنْقِصنه ويضعفه ويناقض كماله وضع له حمىً يحميه ، وسياجًا يَحرسه ، لأهميّته وشفافيته ، فهو رأس الأمر ، وأصل الأصول ، والمقصود الأعظم ، وسبب النجاة والسعادة في الدنيا والآخرة

وقد حمى على حمى التوحيد ، وسدّ الذرائع المؤدية إلى الشرك بجميع أنواعه ، الأكبر والأصغر ، والجلي والخفي ، والشرك في الربوبية والألوهية والأسماء والصفات .

والحمى هو الشيء الممنوع ، قال ابن الأثير: ((وهذا شيءٌ حميً أي: محظور لا يُقرب ، وحميتُه حماية إذا دفعتَ عنه ،

ومنعت منه من يقربه )) (۱).

وسد الذرائع هي : إغلاق الطرق التي تخترق هذا الحمى وتخرج صاحبها من دائرة التوحيد إلى دائرة الشرك المحيطة بهذا الحمى .

فمن الأمثلة والتطبيقات على حماية رسول الله على جناب التوحيد وحماه وسدّ الذرائع المؤدية إلى الشرك قوله على : « من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك » (٢) .

وقوله ﷺ: « الطيرة شرك ، وما منّا إلاً . ولكن الله يذهبُهُ بالتوكُل » (٣) .

وقال ﷺ: ((من تعلُّق تميمة فقد أشرك )) (٤).

<sup>(</sup>۱) النهاية في غريب الحديث والأثر ، لابن الأثير ، تحقيق طاهر الزاوي ومحمود الطناحي: ٤٤٧/١.

<sup>(</sup>٢) المستدرك ، كتاب الأيمان والنّذور : ٣٣٠/٤ ، رقم ١٥/٧٨١ . قال الحاكم : هذا حديث صحيح على شرط الشيّخين ولم يخرجاه . وقال في التّلخيص : على شرط البخاريّ ومسلم . طبعة دار الكتب العلميّة ، تحقيق مصطفى عطا .

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه ، كتاب الطب : باب من كان يعجبه الفأل ويكره الطيرة ، رقم ٣٥٣٨.

وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ٢٧٠/٢ ، رقم ٢٨٥٠ .

<sup>(</sup>٤) المسند : ١٥٦/٤ . والحاكم : ٤/ ٢١٩ ، كتاب الطب ، وقال المنذري في الترغيب : ٣٠٧/٤ ، وكذا الهيثمي في المجمع : ١٠٣/٥ : (( ورواة أحمد ثقات )) .

وعن حذيفة عن النّبي قال : « لا تقولوا : ما شاء الله وشاء فلان ، ولكن قولوا : ما شاء الله ، ثمّ شاء فلان » (۱) ، لأنّ في ذلك مساواة بين الخالق والمخلوق .

ومن ذلك ما رواه عبدالله بن الشّخّير قال : انْطَلَقْتُ فِي وَقْدِ بَنِي عَامِرٍ إلى رَسُولِ اللّهِ فَيْ ، فَقُلْنَا : أَنْتَ سَيِّدُنَا ، فَقَالَ : ( السَيِّدُ اللّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى ) قُلْنَا : وَأَقْضَلُنَا فَضْلاً ، وَأَعْظَمُنَا طُولا ، فَقَالَ : ( قُولُوا بِقُولِكُمْ أُو بَعْض قُولِكُمْ ، وَلا يَسْتَجْريَتَكُمُ الشَّيْطَانُ ) (٢)

وفي حديث أنس ﴿ : (( أَنَّ ناسًا قَالُوا : يا رسول الله ، يَا خَيْرَنَا ، وَسَيِّدَنَا وَابْنَ سَيِّدِنَا ، فَقَالَ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ قُولُوا بِقُولُاكُمْ وَلا يَسْتَهُويَنَكُمُ الشَّيْطَانُ ، أَنَا مُحَمَّدُ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُه ، مَا أُحِبُ أَنْ تَرْفَعُونِي قَوْقَ مَنْزِلْتِي اللَّهُ عَلَى )) (٣) .

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود: الأدب: باب لا يقول خبثت نفسي ، رقم الحديث ٤٩٨٠

وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن أبي داود : ٩٤٠/٣ ، رقم ٤١٦٦ .

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود: الأدب: كراهية التمادح، رقم ٤٨٠٦. وصححه الألباني، انظر: صحيح سنن أبي داود: ٩١٢/٣، رقم ٤٠١٢.

<sup>(</sup>٣) المسند: ٢٤١/٣. والنسائي في عمل اليوم والليلة ، ص ٢٤٩ ، ٢٥٠ . وأبو تُعيم في الحلية: ٢٥٢/٦ .

وقال ابن عبدالهادي في الصارم المنكي ، ص٢٤٦ : (( إسناده صحيح على شرط مسلم )) .

وفي هذا تحذير لأصحابه أله من إطرائه والغلو فيه الكلم على الله على

وقد ورد النهي عن الإطراء في حديث عمر عمر قال : قال النهي عن الإطراء في النهي قال : « لا تطروني كما أطرت النصاري المسيح » (١) .

ومن حمايته المودية التوحيد وسدّ الذرائع المؤدّية إلى الشرك نهيه عن بناء المساجد على القبور واتخاذ الصور فيها واتخاذ القبور مساجد.

فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ ؛ أنَّ أمَّ حَبِيبَة وَأُمَّ سَلْمَة دَكَرَتَا كَنِيسَة رَأَيْنَهَا بِالْحَبَشَةِ ، فِيهَا تَصناوير ، لِرَسُولِ اللَّهِ فَكَرَتَا كَنِيسَة رَأَيْنَهَا بِالْحَبَشَةِ ، فِيهَا تَصناوير ، لِرَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَي : إنَّ أُولَئِكِ إِذَا كَانَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِح ، فَمَاتَ ، بَنَوْا عَلَى قَبْرِهِ مَسْجِدًا ، وَصَوَّرُوا فِيهِ تِلْكِ الصَّور َ . أُولئِكِ شِرَالُ الْخَلْق عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ )) (٢) .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : قال رسول الله عنه في مرضه الذي لم يقم منه : « لعن الله اليهود

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأنبياء : باب قول الله تعالى : { وَانْكُرْ فِي الْكِتَابِ مَرْيَمَ } : ٣٤٤٥ ، ٤٨٧/٣

<sup>(</sup>۲) مسلم: كتاب المساجد ومواضع الصلاة: النهي عن بناء المساجد على القبور: ۳۷۰/۱، رقم ٥٢٨٠.

والنصاري اتخذوا قبُور أنبيائهم مساجد » (١).

قالت: فلولا ذاك أبرز قبره. غير أنّه خُشي أن يُتخذ مسجدًا وفي روايتها مع عبدالله بن عبّاس ـ رضي الله عنهم أجمعين ـ قالا: لمَّا ثُرْلَ برَسُولِ اللّهِ عَلَى ، طَفِقَ يَطْرَحُ خَمِيصنَةً للهُ عَلَى وَجْهِهِ ، قَإِدًا اغْتَمَّ كَشَفَهَا عَنْ وَجْهِهِ . فَقَالَ وَهُو كَذَلِكَ : « لَعْنَهُ اللّهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنّصارَى اتّخَدُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاحِدَ » (\*) ، يُحَدِّرُ مِثْلَ مَا صَنَعُوا .

وقال في حديث جُندب : ( ألا وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَتَّخِدُونَ قَبُلُكُمْ كَانُوا يَتَّخِدُونَ قَبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ وَصَالِحِيهِمْ مَسَاحِدَ ، ألا فَلا تَتَّخِدُوا الْقُبُورَ مَسَاحِدَ . إنِّي أَنْهَاكُمْ عَنْ ذَلِكَ )) (٣) .

وقد دعا الله عَلَى أن لا يُعبد قبره ، فعن عطاء بن يسار أن رسول الله على قال : «اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْ قَبْرِي وَتَنَّا يُعْبَدُ ، اللَّهُ عَضَبُ اللَّهِ عَلَى قَوْمِ التَّخَدُو اللَّهُ مَسَاحِدَ » (3) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق في الموضوع نفسه: رقم ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق في الموضوع نفسه: رقم ٥٣١ م.

<sup>(</sup>٣) مسلم: ٥ ـ كتاب المساجد ومواضع الصلاة (٣) باب النهي عن بناء المساجد على القبور: ٣٧٧/١، رقم٥٣٢٥.

<sup>(</sup>٤) الموطأ للإمام مالك ، ص ١١٩ ، رقم ١٤٤ ، دار النفائس ، قال محقق تجريد التوحيد : أخرَجه ابن سعد في الطبقات : ٢٤١/٢ ، وعبدالرزاق في المصنف : ٢٠٦/١ ، وابن عبدالبر في التمهيد : ٢٤٠٥ - ٤٣ عن سعيد بن أسلم مرسلاً ، وله شاهد من حديث أبي هُريْرة بلفظ مقارب ، أخرَجه أحمد : ٢٤٦/٢ ، والحميدي : ٢٥٥/١ ، وإسناده لا بأس به .

وخشي على المرأة خاصة من زيارة القبور ، لرقتها وعاطفتها وسرعة نفاد صبرها ، أن تتعاطف مع صاحب القبر ، فتغلو فيه ، فلعن زوّارات القبور ، فعن أبي هُريَرة على الله على زوّارات القبور » () .

ومنع أصحابه من الجلوس على القبور والصلاة إليها ، منعًا لشبهة الصلاة لها ، وعبادتها .

فعن أبي مرثد الغنوي ؛ قال : سمعت رسول الله على يقول : «لا تُصلُوا إلى القبور ، ولا تجلسوا عليها » (٢) .

ونهاهم همن جعل بيوتهم قبورًا بالدفن فيها فهذا من خصائص الأنبياء أو أن يجعلوها كالقبور لا يجعلون من صلاتهم فيها فكلاهما ممنوع ، وأمرهم بالصلاة عليه وأخبرهم أن صلاتهم تبلغه حيث كانوا .

فعن أبي هُرَيْرة على : قال رسول الله على : « لا تجعلوا بيوتكم قبورًا ، ولا تجعلوا قبري عيدًا ، وصلُوا علي ً ، فإن صلاتكم تبلغني

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: الجنائز: ما جاء في النهي عن زيارة النساء للقبور: رقم١٥٧٥.

وحسّنه الألباني ، انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ٢٦٣/١ ، رقم ١٢٨١ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: الجنائز: النهي عن الجلوس على القبر والصلاة إليه: ٦٦٨/٢ ، ، رقم ٩٧٢ .

حيثُ كُنتم » (١) .

وكان يأمرهم بي بتسوية القبور وعدم رفعها أو تجصيصها أو البناء عليها ، ويأمرهم بطمس التماثيل والصور ، كل ذلك لسد الطرق المؤدية إلى الشرك ، فعَنْ أبي الْهَيَّاج الأسدِيِّ قَالَ : ((قَالَ لِي عَلِيُّ بْنُ أبي طالِبٍ : ألا أبعَثُكَ عَلَى مَا بَعَتَنِي عَلَيْهِ رَسُولُ اللّهِ في ؟ أَنْ لا تَدَعَ تِمْتَالاً إلاَّ طَمَسْتَهُ ، وَلا قَبْرًا مُشْرِقًا إلاَّ سَوَّيْتَهُ )) (۱) ، وفي رواية أخرى : ((وَلا صُورَةً إلاَّ طَمَسْتَهَا)) .

وكان يأمر بقطع رؤوس التماثيل ، وطمس الصور ، وتقطيع الستور التي بها صور ، وقال جبريل اليس للنبي الشيرة ، ومَرْ : « فَمُرْ برَأْسِ التَّمْتَالِ الَّذِي فِي الْبَيْتِ يُقْطَعُ ، فَيَصِيرُ كَهَيْئَةِ الشَّجَرَةِ ، ومَرْ

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود: كتاب المناسك: باب زيارة القبور ، رقم ٢٠٤٢. وصحّحه الألباني ، انظر: صحيح سنن أبي داود: ٣٨٣/١، رقم ١٧٩٦.

وصححه النووي في الأذكار ، ص٩٣٠.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الجنائز: الأمر بتسوية القبر: ٦٦٦/٢، رقم ٩٦٩. والرواية بعد الحديث مباشرة.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق : الجنائز : النهي عن تجصيص القبر والبناء عليه : 777/7 ، رقم ٩٧٠ .

بِالسِّتْرِ فَانْيُقْطَعْ ، فَانْيُجْعَلْ مِنْهُ وسَادَتَيْنِ مَنْبُودَتَيْنِ ثُوطَأَن ) (١)

وينهى عن التصوير ويحدِّرُ منه ، ويهتك الستور التي بها تصاوير كلُّ ذلك حماية لجناب التوحيد وترك مضاهاة الله على ، وسدًّا لذريعة تعظيم هذه الصور وعبادتها ، فقد أنكر على عائشة ـ رضي الله عنها ـ وضع ستارة على الباب فيها تصاوير وتغير وجهه هؤ وقام على الباب ولم يدخل البيت .

فعن القاسم بن محمّد عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ زوج النّبي في أنّها أخبرته: (( أنّها الشّرَت ثمْرُقة فِيها تَصاوير ، فَعَرَفَت فَلَمّا رَآها رَسُولُ اللّهِ في قامَ عَلَى الْبَابِ فَلَمْ يَدْخُلْ ، فَعَرَفَت فِي وَجْهِهِ الْكَرَاهِية ، قالت : يَا رَسُولَ اللّهِ ، أَثُوبُ إلى اللّهِ وَإلى رَسُولِ اللّهِ ، أَثُوبُ إلى اللّهِ وَإلى رَسُولِهِ ، مَاذَا أَدْنَبْت ؟ قال : مَا بَالُ هَذِهِ النّمْرُقَة ؟ فَقَالَت : وَاللّهُ مَا بَالُ هَذِهِ النّمْرُقَة ؟ فَقَالَت : الشّرَيْثُهَا لِتَقْعُدَ عَلَيْهَا وَتَوسَدَها ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ في : إنّ الشّرَيْثُهَا لِتَقْعُدَ عَلَيْها وَتَوسَدَها ، فَقَالُ لَهُمْ : أَحْيُوا مَا خَلَقُهُمْ . أَحْيُوا مَا خَلَقُهُمْ . وَقَالَ : إنّ الْبَيْتَ الذِي فِيهِ الصّورُ لا تَدْخُلُهُ الْمَلائِكَة )) (٢) .

وفي رواية: قالت: ( قَدِمَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ مِنْ سَفَرٍ ، وَقَدْ سَتَرْتُ بِقِرَامٍ لِي عَلَى سَهُوَةٍ لِي فِيهَا تَمَاثِيلُ ، فَلَمَّا رَآهُ رَسُولُ

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود: اللباس: باب في الصور، رقم ١٥٨٥، وصححه الألباني.

انظر صحيح سنن أبي داود: ٧٨٣/٢ ، رقم٤٠٥٥ .

 <sup>(</sup>۲) البخاري : اللباس : باب من لم يدخل بيتًا فيه صورة : ۲۲۲۲/۰ ،
 رقم ٥٦١٦٥ .

اللَّهِ ﴿ هَتَكُهُ وَقَالَ : أَشَدُ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ الَّذِينَ يُضَاهُونَ بِخَلْق اللَّهِ . قَالْتُ : فَجَعَلْنَاهُ وسَادَةً أَوْ وسَادَتَيْنِ )) (١) .

وقال ﷺ: ( إِنَّ أَشَدَّ النَّاسِ عَذَابًا عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْمُصورِّرُونَ ) (٢)

وقال ﷺ: « مَنْ صَوَرَ صُورَةً فَإِنَّ اللَّهَ مُعَدِّبُهُ حَتَّى يَنْفُخَ فِيهَا الرُّوحَ وَلَيْسَ بِنَافِحٍ فِيهَا أَبَدًا » (٢) .

وقال ﷺ: «كُلُّ مُصنوِّر فِي النَّار يَجْعَلُ لَهُ بِكُلِّ صنورَةٍ صنوَّرَهَا نَفْسًا فَتُعَدِّبُهُ فِي جَهَنَّمَ » (''). وقال ابن عبّاس في روايته: إنْ كُنْتَ لا بُدَّ فَاعِلاً فَاصنَعِ الشَّجَرَ وَمَا لا نَفْسَ لَهُ.

وعن عمران بن حِطّان : أن عائشة ـ رضي الله عنها ـ حدّثته : (( أن النّبي الله عنها يترك في بيته شيئًا فيه تصاليب (°) إلا نقضه )) (٦) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: اللباس: باب ما وطيء من التصاوير: ٥٢٢١، رقم، ٥٦١،

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : اللباس : باب عذاب المصورِّ رين يوم القيامة : ٥٢٠٠٠ ، رقم٥٦٠٦٥ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : البيوع : باب بيع التصاوير الّتي ليس فيها روح : ٢٧٥/٢ ، رقم٢١١٦ .

<sup>(</sup>٤) مسلم: اللباس والزينة: تحريم تصوير صورة الحيوان: ١٦٧٠/٣، رقم ٢١١٠.

<sup>(</sup>٥) تصالیب: أي تصاویر على هیئة صلیب.

<sup>(</sup>٦) البخاريّ: اللباس: باب نقض الصور: ٥٦٠٨٥، رقم٥٦٠٨٥.

وكان على ينهى أصحابه عن الألفاظ الّذي تُعظّم غير الله فيقول : « لا يَقُلْ أَحَدُكُمُ : اسْق رَبَّكَ ، أَطْعِمْ رَبَّكَ ، وَضِيًّ رُبَّكَ ، وَلا يَقُلْ أَحَدُكُمْ : وَلا يَقُلْ أَحَدُكُمْ : عَبْدِي ، أَمَتِي . أَمَتِي . وَلْيَقُلْ : سَيِّدِي ، مَوْلايَ . وَلا يَقُلْ أَحَدُكُمْ : عَبْدِي ، أَمَتِي . وَلَيْقُلْ : فَتَاتِي ، غُلامِي » (١) .

وكان يحدِّر هم من الطيرة ويقول: «الطيرة شرك، وما منّا إلا ولكن الله يذهبُهُ بالتوكُل» (٢).

وقد ورد عند التَّرمذيِّ أن قول : وما منّا إلاَّ ... من قول عبدالله ابن مسعود (٣) .

ويحدِّرهم الله من عبادة الدينار والدرهم ، وينهاهم عن التعلُق بالدنيا والتذلل من أجل الحصول عليها .

فعن أبي هُرَيْرة عن النّبي قال : «تَعِسَ عَبْدُ الدّينار ، وَالدّرْهَم ، وَالْقَطيفَة ، وَالْخَمِيصَة ، إِنْ أَعْطِيَ رَضِيَ ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ لَمْ يَرْضَ » . قال البخاري : وزَادَنَا عَمْرُ و قال : ... عَنْ أبي هُرَيْرة عَن النّبي عَنْ قال : «تَعِسَ عَبْدُ الدّينَار ، وَعَبْدُ الدّرْهَم ، وَعَبْدُ الدّرْهَم ، وَعَبْدُ الدّريونة ، إِنْ أَعْطِي رَضِي ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِط ، تَعِسَ وَالنّبُكس ، وَإِذَا شيك الْخَمِيصَة ، إِنْ أَعْطِي رَضِي ، وَإِنْ لَمْ يُعْط سَخِط ، تَعِس وَالنّبُكس ، وَإِذَا شيك

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب الألفاظ من الأدب وغيرها: باب حكم إطلاق لفظة العبد والأمة والمولى والسيد: ١٥/٢٢٤، رقم ١٥/٢٢٤٩.

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه ، الأشربة : من كان يعجبه الفأل ويكره الطيرة ، رقم ٣٥٣٨ . وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ٢٨٠/٢ ، رقم ٢٨٥٠ .

<sup>(</sup>٣) سنن الثّرمذيّ : أبواب النذور والأيمان : باب ما جاء في الطيرة ، رقم١٦٧٩ .

فَلا انْتَقَشَ ... » (١) الحديث .

قال صاحب القول المفيد في شرحه كتاب التوحيد: (( تعس : بفتح العين أو كسرها : أي خاب وهلك وسمّاه عبد الدينار ؛ لأنّه تعلّق به تعلّق العبد بالرّب فكان أكبر همّه ، وقدّمه على طاعة ربّه .

(و) من النّاس من يعبد الدنيا ، أي يتذلل لها ويخضع لها ، وتكون مناه وغايته ، فيغضب إذا فقدت ويرضى إذا وُجدت ، ولهذا سمّى النّبي في من هذا شأنه عبدًا لها ، وهذا من يُعنى بجمع المال من الذهب والفضة ، فقد استعبدت قلبه حتّى أشغلته عن ذكر الله وعبادته .

( و ) تسمية المسلم عبد الدينار والدرهم والخميصة ، هذه العبودية لا تدخل في الشرك ما لم يصل بها إلى حدّ الشرك ، ولكنها نوعٌ آخر يخلّ بالإخلاص لأنّه جعل في قلبه محبّة زاحمت محبّة الله على ومحبته أعمال الآخرة .

( إِنْ أَعْطِيَ رَضِيَ ، وَإِنْ لَمْ يُعْطَ سَخِطَ ) . هذه علامة عبوديته لهذه الأشياء ؟ أن يكون رضاه وسخطه تابعًا لهذه الأشياء )) (٢)

ومن حفاظه على جانب التوحيد وسد ذرائع الشرك ؟

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجهاد : الحراسة في الغزو في سبيل الله : ١٠٥٧/٣ ، رقم ٢٧٣٠.

<sup>(</sup>٢) القول المفيد على كتاب التوحيد: ٢٤٨/٢ ـ ٢٥٣ باختصار .

منع أصحابه من التشبُّه بالكقار ، أو ما يوهم الآخرين بجواز بعض أفعال المشركين.

فعن ثابت بن الضحّاك (۱) ، قال : (( نَدْرَ رَجُلُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللّهِ اللّهِ عَلَى النّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

دلّ هذا الاستفصال منه في منع الذبح عند أوثان المشركين وفي أماكن أعيادهم على حمايته في جانب التوحيد من وجوه:

<sup>(</sup>۱) قال الحافظ في الإصابة: ثابت بن الضحاك: بن خليفة بن ثعلبة بن عدي بن كعب بن عبدالأشهل الأنصاري الأشهلي، شهد بيعة الرضوان، وذكر الترمذي أنّه شهد بدرًا. روي أنّه كان رديف الرسول في يوم الخندق ودليله إلى حمراء الأسد، وكان ممن بايع تحت الشجرة. اختلف في مولده ووفاته، فقيل في وفاته أنّه توفي سنة خمس وأربعين، وقيل مات أيام ابن الزبير، وقيل سنة أربع وستين. انظر: الإصابة في تمييز الصّحابة: ١/٧٠٥، ترجمة رقم ٨٩٦، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت.

<sup>(</sup>٢) بوانة : بضم الباء وقيل بفتحها ، قال البغوي : موضع في أسفل مكة دون يلملم . عون المعبود : ٩٠ / ١٤ ، وقال أبو السعادات : هضبة من وراء ينبع . النّهاية : ١٦٤/١ .

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود: كتاب الأيمان والنذور: باب ما يؤمر به من الوفاء بالنذر، رقم الحديث ٣٣١٣، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود. انظر جـ٢: ص٣٣٧، رقم ٢٨٣٤.

الأوّل: أنّ في الذبح عند الأوثان أو في أماكن أعيادهم تشبُّه بالكفار في ذبحهم لأوثانهم ، وأن هذا الحكم يسري حتّى بعد إزالة الوثن أو انقضاء أعيادهم.

التَّاني: أنّ في هذا الفعل إيهام من رآه بجواز الذبح في مكان يذبح فيه المشركون.

الثّالث: فيه تأييد وتقوية للمشركين إذا رأوا هذا الفعل تشجّعوا وازدادوا عتوًا.

ومن حمايته هي جناب التوحيد وسد ذرائع الشرك : إنكاره الشديد على أصحابه حين طلبوا منه أن يجعل لهم ذات أنواط.

أخرج ابن حِبَّان بسنده عَنْ أبي وَاقِدٍ اللَّيْثِيِّ (۱) ـ وكان من أبي واقد الله عَنْ أبي واقد الله عَنْ أبي واقد الله عَنْ أبي الله عَنْ اللهُ عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله عَنْ الله ع

<sup>(</sup>۱) مختلف في اسمه ، قيل : الحارث بن مالك ، وقيل : ابن عوف ، وقيل : عوف بن الحارث بن أسيد بن جابر بن عبد مناة ، كان حليف بني أسد ، قال أبو عمر : شهد بدرًا ، ولا يثبت .

قال أبو نُعيم: أسلم عام الفتح أو قبل الفتح. وقيل: إنَّه من مسلمة الفتح، وقد شهد على نفسه أنَّه كان بحُنين، قال: ونحن حديثوا عهد بكفر. وقد نص الزُهري على أنَّه أسلم يوم الفتح. ذكر الواقدي أنَّه مات سنة ثمان وستين وله خمس وسبعون. ووافق أبو عمر على ما قاله الواقدي، ثمَّ قال: وقيل: مات سنة خمس وثمانين، وبهذا الأخير جزم البغوي و آخرون. باختصار: من الإصابة: ٧٠٠/٧ ـ ٣٧١، وقم الترجمة ( ١٠٧٠١)، طبعة دار الكتب العلمية، بيروت.

مكة ، خرج بنا معه قِبَل هوازن ، حتَّى مررنا على سيدرة الكفار : سدرة يعكفون حولها ، ويدعونها ذات أنواط ، قلنا : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ (') كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ ، قَالَ رَسُولَ اللَّهِ ، اجْعَلْ لَنَا ذَاتَ أَنْوَاطٍ (') كَمَا لَهُمْ ذَاتُ أَنْوَاطٍ ، قَالَ رَسُولَ الله عَلَى : الله أكبر ، إنّها السّنَن ، هذا كَمَا قالت بنو إسرائيل لموسى : { اجْعَلْ لَنَا إلّهًا كَمَا لَهُمْ ءَالِهَةٌ قَالَ إِنّكُمْ قُومٌ تَجْهَلُونَ } (') لموسى : { اجْعَلْ لَنَا إلّهًا كَمَا لَهُمْ ءَالِهَةٌ قَالَ إِنّكُمْ قُومٌ تَجْهَلُونَ } (')

فهي مراحل تؤدي في النهاية إلى الشرك : أولها اتخاذ الشجرة ، ثمَّ تعليق الأسلحة وغيرها عليها ، ثمَّ التبرُّك بها ، والبركة لا تأتي إلاَّ من الله وحده ، ثمَّ عبادتها .

وقد سَدَّ النَّبِي ﷺ كلِّ هذه المراحل قبل بدايتها إ

ومن حمايته على التشبُّه بعُبَّاد

<sup>1)</sup> ذات أنواط: قال ابن الأثير في النهاية: ١٢٨/٥: هي اسم شجرة بعينها كانت للمشركين ينوطون بها سلاحهم: أي يعلقونه بها ، ويعكفون حولها ، فسألوه أن يجعل لهم مثلها ، فنهاهم عن ذلك . وأنواط : جمع نوط و هو مصدر سُمِّي به المنوط.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: الآية ( ١٣٨ ).

<sup>(</sup>٣) صحيح ابن حِبَّان بترتيب ابن بلبان : جـ١٥ : رقم ٦٧٠٢ ، مؤسسة الرسالة ، قال محققه شعيب الأرنؤوط : إسناده صحيح على شرط مسلم اه.

وأخرجه الإمام أحمد في المسند بلفظ مقارب : ٢٠٨/٨ ، ٢٠٩ ، رقم٢١٩٥٦ .

وأخرجه الثّرمذيّ في سننه ، وقال : حسن صحيح : في كتاب الفتن : باب لتركبُنّ سنن من كان قبلكم : رقم٥٢٨٠ .

وصححه الألباني : انظر : صحيح سنن التَّرمذيِّ : ٢٣٥/٢ ، رقم ١٧٧١ .

الشمس: النهي عن الصلاة في الأوقات الّتي كان المشركون يسجدون للشمس فيها، عند شروقها، وعند زوالها، وعند غروبها ـ سوى ذوات الأسباب ـ .

المبحث الثاني: تربية العمل بالعلم (إصلاح أداة التعلم):

المطلب الأوَّل: إصلاح القلوب وتربية الإرادة.

## المسلك الأُوَّل : ( تطمير القلوب ) .

وفيه مسألتان : الأولى : أهميّة تطهير القلوب ، مع الأدلة

الثانية : الأسلوب النبوي التطبيقي في تطهير القلوب .

المسألة الأولى: أهميّة تطهير القلوب ، مع الأدلة:

تطهير القلوب جزءً من إصلاحها وتزكيتها ، وقد أفرد لشدّة الحاجة إليه ، ومزيد العناية به ، لتهيئة القلب لقبول الهدى ، ذلك أنَّ القلب الخالي من الأدران وأعظمها الشرك ثُمَّ البدع والشبهات والشهوات ، المفرّغ من الأخلاط والأرجاس ورديء الأخلاق ، يكون قابلاً للانقياد بمجرّد سماع الحق وإدراكه .

والأصل في ذلك قولُ الله تبارك وتعالى : { يَاأَيُّهَا الْمُدَّرِّرُ وَالْأُصِلُ فِي ذَلِكَ قُولُ الله تبارك وتعالى : { يَاأَيُّهَا الْمُدَّرِّرُ = 1 قُمْ فَأَنْذِرْ = 1 وَرَبَّكَ فَطَهِرْ = 1 وَرَبَّكَ فَطَهِرْ = 1 (1).

روى ابن جرير عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ في قوله : { وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ } . قال : لا تلبسها على معصية ولا على غدره ، وعنه أيضًا قال : من الإثم . وعن عكرمة : لا

<sup>(</sup>١) المدّتّر (١-٤).

تلبسها على غدرة ولا على فجْره . وعن قتادة : طهر ها من المعاصي . وعنه أيضًا : من الخطايا . وقال آخرون : لا تلبس ثيابك من مكسب غير طيب . وقال مجاهد : نفسك ليس ثيابك ، وفي رواية : أي عملك فأصلح . وعن ابن زيد : كان المشركون لا يتطهّرون ، فأمره الله أن يتطهّر وأن يطهّر ثيابه )) (۱) .

قال الحافظ ابن كثير: (( وقد تشمل الآية جميع ذلك مع طهارة القلب وقال سعيد بن جبير: وثيابك فطهر ، وقابك ونيّتك فطهر )) (٢).

قال الإمام ابن القيّم: (( وجمهور المفسّرين من السّلف ومن بعدهم على أنَّ المراد بالثياب هاهنا: القلب، والمراد بالطهارة: إصلاح الأعمال والأخلاق » (٣).

ففي هذه الآية القصيرة اللفظ ، العظيمة المعنى يأمر الله على المديم الله بالطهارة الشاملة لباطنه وظاهره ، وقد اقترن ذلك بأول أمره بالنذارة ، مما يدل على أنَّ الداعي إلى الله يحتاج إلى مزيد عناية بتطهير قلبه ، لِما يناله من جرّاء النذارة .

ومن الأدلة على أهميّة العناية بتطهير القلب: قول الله تعالى

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: ١٢٩/٢٩ ـ ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٤٧٠/٤.

<sup>(</sup>٣) إغاثة اللهفان من مصائد الشيطان: ٢/١٥.

: { أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُردِ اللَّهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الْدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الْأَخْرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ } (١).

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( مما يدل على أنَّ العبد إذا اعتاد سماع الباطل وقبوله أكسبه ذلك تحريفًا للحق عن مواضعه ، فإذا قبل الباطل أحبّه ورضيه ، فإذا جاء الحق بخلافه ردّه وكدّبه ، إنَّ قدر على ذلك ، وإلا حرّفه .

فهؤلاء من الذين لم يُرد الله أن يطهّر قلوبهم ، فإنّها لو طهرت لما أعرضت عن الحق وتعوّضت بالباطل عن كلام الله تعالى ورسوله ، كما أنّ المنحرفين ن أهل الإرادة لما لم تطهر قلوبهم تعوّضوا بالسماع الشيطاني عن السماع القرآني الإيماني . قال عثمان في : (( لو طهُرت قلوبنا لما شَبِعتْ من كلام الله )) .

فالقلب الطاهر لكمال حياته ونوره وتخلُصه من الأدران والخبائث لا يشبع من القرآن ولا يتغذى إلا بحقائقه ، ولا يتداوى إلا بأدويته ، بخلاف القلب الذي لم يطهّره الله تعالى ، فإنَّه يتغدّى من الأغذية التي تناسبه بحسب ما فيه من النجاسة فإنَّ القلب النّجس كالبدن العليل المريض ، لا تلائمه الأغذية التي تلائم الصحيح ، ودلت الآية على أنَّ طهارة القلب موقوفة على إرادة الله تعالى ، وأنّه سبحانه لمّا لم يرد أن يطهر قلوب القائلين بالباطل ، المحرفين للحق لم يحصل لها يطهر قلوب القائلين بالباطل ، المحرفين للحق لم يحصل لها

<sup>(</sup>١) المائدة: الآية (٢١).

الطهارة.

ودلت الآية: على أنَّ من لم يطهّر الله قلبه فلا بُدّ أنْ يناله الخزي في الدنيا ، والعذاب في الآخرة ، بحسب نجاسة قلبه وخبثه ، ولهذا حرّم الله سبحانه الجنّة على من في قلبه نجاسة وخبث ، ولا يدخلها إلاَّ بعد طيبه وطهْره . فإنَّهَا دار الطيّبين ، ولهذا يُقال لهم : { طيئه فَادْخُلُوهَا خَالِدِينَ } . أي ادخلوها بسبب طيبكم ، والبشارة عند الموت لهؤلاء دون غيرهم ، كما قال تعالى : { الذين تَتَوقًاهُمُ الْمَلائِكةُ طيّبينَ } . فالجنّة لا يدخلها ولقي الله طاهرًا من فيه شيء من الخبث ، فمن تطهّر في الدنيا ولقي الله طاهرًا من نجاسته دخلها بدون معوق ، ومن لم يتطهّر في الدّنيا فإن كانت نجاسته عينية ، كالكافر ، لم يدخلها بحال . وإن كانت نجاسته كسبية عارضة دخلها بعدما يتطهّر في الذار من تلك النجاسة .

والله سبحانه بحكمته جعل الدخول عليه موقوقًا على الطهارة ، فلا يدخل المصلي عليه حتّى يتطهّر ، وكذلك جعل الدخول إلى جنّته موقوقًا على الطيّب والطهارة ، فلا يدخلها إلاّ طيّب طاهر . فهما طهارتان : طهارة البدن ، وطهارة القلب ، ولهذا شرع للمتوضئ أن يقول عقيب وضوئه : «أشهَدُ أنْ لا إله إلاّ اللّه وَحْدَهُ لا شَريكَ له ، وأشهد أنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ ورَسُولُه ، اللّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ المُتَطهّرينَ » (۱) .

<sup>(</sup>١) التّرمذيّ : أبواب الطهارة : باب ما بعد الوضوء : رقم٥٥ ، ونصّه : «مَنْ

فطهارة القلب بالتوبة ، وطهارة البدن بالماء . فلمّا اجتمع له الطهران صلح للدخول على الله تعالى ، والوقوف بين يديه ومناجاته )) (۱) .

ومن الأدلة أيضًا على وجوب تطهير القلب وخلع الأنداد والأوثان قول الله تعالى : { ... فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُووَ الْوُثْقَى لا انْفِصامَ لَهَا وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ } (٢) .

قال ابن عطيّة: (( وقدّم تعالى ذكر الكفر بالطاغوت على الإيمان بالله ليُظهر الاهتمام بوجوب الكفر بالطاغوت )) (").

وقال الحافظ ابن كثير في قوله تعالى : { فَمَنْ يَكُفُرُ بِالطَّاغُوتِ } : من خلع الأنداد والأوثان وما يدعو إليه الشيطان من عبادة كلّ ما يعبد من دون الله ، فوحد الله فعبده وحده ، وشهد أنْ لا إله إلاً هو )) (3).

=

تُوَضَّاً فَأَحْسَنَ الْوُضُوءَ ثُمَّ قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاَ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ الثَوَّالِينَ ، وَاجْعَلْنِي مِنَ الْمُنَّطَهِّرِينَ ، فُتِحَتْ لَهُ تَمَانِيَهُ أَبُوابِ الْجَنَّةِ ، يَدْخُلُ مِنْ أَيِّهَا شَاءَ » ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح المَّرَمذيّ : ١٨/١ ، رقم ٤٨ .

<sup>(</sup>١) إغاثة اللهفان: ١/٥٥ ـ ٥٦.

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (٢٥٦).

<sup>(</sup>٣) المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، تحقيق المجلس العلمي بفاس ، الطبعة الثانية بمطابع فضاله بالمحمدية بالمغرب : ٢٨٣/٢ .

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم: ٦٢٨/٢.

ومن الأدلة على امتلاء قلب الإنسان بالأخلاط ما رواه ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ أنَّ النَّبي على قال : « لأنْ يَمْتَلِئَ جَوْفُ أَحَدِكُمْ قَيْحًا خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْتَلِئَ شِعْرًا » (١) .

والجوف هنا: المراد به القلب إذا امتلأ شعرًا فماذا يتبقى لكتاب الله وسنة نبيّه الله على الله وسنة الله على الله على الله وسنة الله على الله

وقد جاء الحديث عن أبي هُرَيْرة على قال : قال رسول الله على : « لأنْ يَمْتَلِئَ جَوْفُ رَجُلٍ قَيْحًا يَرِيهِ (٢) خَيْرٌ مِنْ أَنْ يَمْتَلِئَ شِعْرًا » (٣) .

وفي حادثة تطهير قلب الرسول ﷺ التي تكررت مرتين

<sup>(</sup>۱) البخاريّ ، الأدب ، باب ما يُكره أنْ يكون الغالب على الإنسان الشّعر حتّى يصدُّه عن ذكر الله والعلم والقرآن: ٥٨٠٧ ، رقم ٥٨٠٠ .

<sup>(</sup>۲) ورى القيح جوفه يريه وريًا : أكله ، انظر : مختار الصحاح ، ص ۲۹۹ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ ، الأدب ، باب ما يُكره أنْ يكون الغالب على الإنسان الشّعر : ٥٨٠٣ ، رقم٥٨٠٣ .

على أرجح الأقوال ، وذلك وهو صغير في بني سعد ، ثمَّ ليلة الإسراء ، وهي من خصوصياته ، ولكن فيها إشارة إلى أنَّه ينبغي على الإنسان مجاهدة نفسه وتطهير قلبه ليكون صالحًا لقبول العلم والهدى وترجمته إلى عمل حتَّى يأتي ربَّه بقلبٍ سليم ، صالح لمجاورته في دار كرامته .

روى الإمام مسلم ـ رحمه الله ـ عن أنس بن مالك ﴿ : (( أَنَّ رَسُولَ اللّهِ ﴿ قَالُهُ حِبْرِيلُ ﴾ وَهُوَ يَلْعَبُ مَعَ الْغِلْمَان ، فَاسْتَخْرَجَ الْقَلْبَ ، ثُمَّ غَسَلَهُ فِي مِنْهُ عَلْقَة . فَقَالَ : هَذَا حَظُّ الشَّيْطَان مِنْكَ ، ثُمَّ غَسَلَهُ فِي طُسْتٍ مِنْ ذَهَبٍ بِمَاءِ زَمْزَمَ ، ثُمَّ لأَمَهُ ، ثُمَّ أَعَادَهُ فِي مَكَانِهِ ، وَجَاءَ الْغِلْمَانُ يَسْعَوْنَ إلى أُمّةِ ـ يَعْنِي ظِئْرَهُ ـ فَقَالُوا : إنَّ مُحَمَّدًا قَدْ قُتِلَ ، فَاسْتَقْبَلُوهُ وَهُوَ مُنْتَقِعُ اللّوْنِ . قالَ أَنسُ : وقَدْ كُنْتُ أَرْئِي أَثَرَ ذَلِكَ الْمِخْيَطِ فِي صَدْرِهِ )) (۱) .

قال الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ : (( وقد استنكر بعضهم وقوع شق الصدر ليلة الإسراء ، وقال : إنّما كان ذلك وهو صغير في بني سعد ، ولا إنكار في ذلك ، فقد تواردت الروايات به . وثبت شق الصدر أيضًا عند البعثة كما أخر َجه أبو نعيم في (( الدلائل )) ، ولكل منها حكمة ، فالأول وقع فيه من الزيادات كما عند مسلم من حديث أنس

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم بشرح النووي ، تحقيق خليل مأمون شيحا ، الطبعة الأولى ، دار المعرفة ، بيروت : ٣٨٩/١،٢ ، رقم ٤١١ .

((فأخرج العلقة فقال: هذا حظ الشيطان منك))، وكان هذا في زمن الطفولية، فنشأ على أكمل الأحوال من العصمة من الشيطان، ثم وقع شق الصدر عند البعث زيادة في إكرامه ليتلقى ما يوحى إليه بقلب قوي في أكمل الأحوال من التطهير، ثم وقع شق الصدر عند إرادة العروج إلى السماء ليتأهب للمناجاة، ويحتمل أن تكون الحكمة في هذا الغسل لتقع المبالغة في الإسباغ بحصول المرة الثالثة كما تقرر في شرعه هي )) (().

وقد ثبت في روايات البخاري أنَّه حُشي حكمة وإيمانًا وسكينة بعد أنْ أخرجت منه العلقة ، وفي رواية مغمز الشيطان ، وغُسِّل بماء زمزم وطُهِّر .

وإنّما أورد هذا في هذا الموضع للتدليل على أهميّة تطهير القلب ، وعلى عناية الله بنبيه محمّد على في هذه

<sup>(</sup>۱) فتح الباري : كتاب مناقب الأنصار : باب المعراج ـ ٤٢ ، جـ ٧ ص ٢٤٤ ، رقم ٣٨٧٧ .

وقد علق د. أكرم ضياء العمري على رواية شق الصدر عند البعثة بقوله: وردت روايات تغيد وقوع شق الصدر مرة ثالثة قبيل البعث ساقها أبو نعيم الأصبهاني في ((دلائل النبوة، ص٦٩٠))، والطيالسي (منحة المعبود في ترتيب مسند الطيالسي أبي داود: ٨٦/٢ ـ ط١ سنة ١٣٧٢ هـ، وفي إسنادها داود بن المحبر وهو متروك، فروايته ساقطة لا يُعوّل عليها))، انظر: السيرة النبوية الصحيحة له، ص١٠٣٠، هامش.

الناحية . وعلى أهمية التطهير المعنوي للقلب . أمّا الشق وغسل القلب واستخراج العلقة فهذا كله من خصوصياته على

.

ومن الأدلة أيضًا على أهميّة تطهير القلب من رواسب الجاهلية ما أخرَجه الإمام البخاريّ عن الْمَعْرُورِ قال : (( لَجَاهلية ما أخرَجه الإمام البخاريّ عن الْمَعْرُورِ قال : ( لَقِيتُ أَبَا ذَرِّ بِالرَّبَدَةِ ، وَعَلَيْ حُلَّة ، وَعَلَى عُلامِهِ حُلَّة ، فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَلِكَ ، فَقَالَ : إِنِّي سَابَبْتُ رَجُلاً فَعَيَّر ثُهُ بِأُمّهِ ، فَسَأَلْتُهُ عَنْ ذَلِكَ مَ فَقَالَ : إِنِّي سَابَبْتُ رَجُلاً فَعَيَّر ثُهُ بِأُمّهِ ، فَقَالَ لِي النَّه بِي اللَّه عَنْ دَلِكَ مَا اللَّه عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه اللَّه عَنْ عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ عَنْ اللَّه اللَّه اللَّه اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّهُ عَنْ عَنْ اللَّه عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّه عَنْ اللَّهُ عَنْ اللَّه عَنْ اللَّه عَنْ اللَّه اللَّهُ اللَّ

وهذا دليل على وجوب تطهير القلب من بقايا الجاهلية .

وقد ورد النهي عن أمور الجاهلية والتخلُّص منها في حديث جابر ابن عبدالله ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( كُنَّا فِي غَزَاةٍ ـ قَالَ سُفْيَانُ مَرَّةً فِي جَيْشٍ ـ فَكَسَعَ (١) رَجُلُّ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْأَنْصَارِ ، فَقَالَ الأَنْصَارِيُّ : يَا الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ ، فَقَالَ الأَنْصَارِيُّ : يَا

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: كتاب الإيمان: باب: المعاصىي من أمر الجاهلية، ولا يُكفّرُ صاحبُها بارتكابها إلاّ بالشرك: ۲۰/۱، رقم٣.

وعيره بأمّه ، أي قال له ( يا ابن السوداء ) كما وردت بذلك الروايات .

<sup>(</sup>٢) كسع : ضرب دبر غيره بيده أو برجله ، وقيل هو ضرب العجز بالقدم .

للأنْصار ، وقالَ الْمُهَاچِرِيُّ : يَا لَلْمُهَاچِرِينَ ، فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللَّهِ فَقَالَ : مَا بَالُ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ ؟ قَالُوا : يَا رَسُولُ اللَّهِ ! كَسَعَ رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاچِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْأَنْصَار ، وَسُولَ اللَّهِ ! كَسَعَ رَجُلٌ مِنَ الْمُهَاچِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْأَنْصَار ، فَقَالَ : دَعُوهَا فَإِنَّهَا مُنْتِنَة )) (۱) ، وفي رواية ((دَعُوهَا فَإِنَّهَا خبيثة )) (۱) .

ولقد جاء أناس بطرق بدعية في تطهير القلب وتفريغه من جميع من الأخلاط فقالوا بتطهير القلب وتفريغه من جميع الخواطر والأفكار ، وانتظار شيئا ينزل عليه يملأ قلبه بالإيمان ، ويدله على الطريق المستقيم . وفي ذلك يقول شيخ الإسلام : (( وأمّا أبو حامد وأمثاله فمن أمروا بهذه الطريقة فلم يكونوا يظنّون أنَّهَا تفضي إلى الكفر - لكن ينبغي أنْ يُعرف أنَّ البدع بريد الكفر - ولكن أمروا المريد أنَّ يفرِّغ قلبه من كلّ شيء ، حتَّى قد يأمروه أن يقعد في مكان مظلم ويغطي رأسه ويقول ؛ الله ، الله .

وهم يعتقدون أنَّه إذا فرّغ قلبه استعدّ بذلك ، فينزل على قلبه من المعرفة ما هو المطلوب ، بل قد يقولون : إنَّه

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : التفسير : باب قوله : سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ ... : 8777٤ ، رقم ٤٦٢٢٤ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق : المناقب : باب ما يُنهى من دعوى الجاهلية : ۳۳۳۰، رقم۱۲۹۶۳ ، رقم۱۲۹۶۳ .

يحصل له من جنس ما يحصل للأنبياء )) (١) .

ثُمَّ قال : ((إنَّ الَّذِي قد عُلِم بالسمع والعقل ؛ إنَّه إذا فرّغ قلبه من كلّ شيء حلَّت فيه الشياطين ، ثُمَّ تنزلت عليه الشياطين ، كما كانت تتنزل على الكهّان ؛ فإنَّ الشيطان إنَّما يمنعه من الدخول إلى قلب ابن آدم ما فيه من ذكر الله الذي أرسل به رسله ، فإذا خلا من ذلك تولاه الشيطان ، قال الله تعالى : { وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَن نُقيِّضْ لَهُ شَيْطانًا فَهُوَ لَهُ قرينٌ = ٣٦ وَإِنَّهُمْ لَيَصدُونَهُمْ عَن السَّبيل ويَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ عَن السَّبيل ويَحْسَبُونَ أَنَّهُمْ مُهْتَدُونَ }.

وخاتم الرسل هي قد أمر أمّته بعبادات شرعية من صلاة وذكر ودعاء وقراءة ، لم يأمر هم قط بتفريغ القلب من كلّ خاطر وانتظار ما ينزل.

ولكن التفريغ والتخلية التي جاء بها الرسول أنْ يفرّغ قلبه مما لا يحبه الله ويملؤه بما يحبّه الله .

فيفر عه من عبادة غير الله ويملؤه بعبادة الله ، وكذلك يفر عه عن محبّة غير الله ، ويملؤه بمحبّة الله ، وكذلك يخرج عنه خوف غير الله ، ويدخل فيه خوف الله تعالى ، وينفي عنه التوكّل على غير الله ، ويثبت فيه التوكّل على الله . وهذا هو الإسلام المتضمّن للإيمان الذي يمدّه القرآن ويقويه ، لا يناقضه وينافيه ؛ كما قال جندب وابن عمر : ((تعلمنا الإيمان

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۲۹۷/۱۰ ـ ۳۹۸ .

قبل أن نتعلم القرآن ، ثُمَّ تعلمنا القرآن فازددنا إيمانًا )) .

وأمّا الاقتصار على الدِّكْر المجرّد الشرعي مثل قول: لا الله إلاَّ الله ، فهذا قد ينتفع به الإنسان أحيانًا ، لكن ليس هذا الدِّكْر وحده هو الطريق إلى الله تعالى دون ما عداه ، بل أفضل العبادات البدنية ؛ الصلاة ، ثمَّ القراءة ، ثمَّ الدِّكْر ، ثمَّ الدعاء

والمفضول في وقته الذي شرع فيه أفضل من الفاضل ، كالتسبيح في الركوع والسجود فإنه أفضل من القراءة ، وكذلك الدعاء في آخر الصلاة أفضل من القراءة .

ثُمَّ قد يفتح على الإنسان في العمل المفضول ما لا يفتح عليه في العمل الفاضل .

وقد ييسر عليه هذا دون هذا ، فيكون هذا أفضل في حقه لعجزه عن الأفضل . كالجائع إذا وجد الخبز المفضول متيسرًا عليه والفاضل متعسرًا عليه فإنّه ينتفع بهذا الخبز المفضول ؛ وشبعه واغتذاؤه به حينئذٍ أولى به ) (() .

والتطهير للقلب يكون للغين أو الغيم أو الران وهو أشدُّها قال ابن القيّم: ((فالأوَّل يقع للأنبياء عليهم السلام، كما قال النَّبي في : (إنَّهُ ليُغَانُ عَلَى قُلْبي، وَإِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً » (٢) ، والتَّاني يكون للمؤمن ، والتَّالث لمن غلبت

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۳۹۸/۱۰ مختصرًا.

<sup>(</sup>۲) سیأتی تخریجه ص۲۷۰.

عليه الشقوة . قال تعالى : { كَلاّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ } . قال ابن عبّاس وغيره : هو الذنب بعد الذنب يُغطّى القلب ، حتّى يصير كالران عليه .

والحجب عشرة: حجاب التعطيل ونفي حقائق الأسماء والصفات، وهو أغلظها فلا يتهيأ لصاحب هذا الحجاب أنْ يعرف الله ، ولا يصل إليه البتة إلا كما يتهيأ للحجر أنْ يصعد إلى فوق .

التَّاني: حجاب الشرك، وهو أنَّ يتعبّد قلبه لغير الله .

التَّالث: حجاب البدعة القولية .

الرابع: حجاب البدعة العملية.

الخامس: حجاب أهل الكبائر الباطنة ، كحجاب أهل الكبر ، والعُجْب ، والرياء ، والحسد ، والفخر ، والخيلاء ، ونحوها .

السادس: حجاب أهل الكبائر الظاهرة ؛ وحجابهم أرق من حجاب إخوانهم من أهل الكبائر الباطنة ، مع كثرة عبادتهم وزهادتهم واجتهاداتهم ، فكبائر هؤلاء أقرب إلى التوبة من كبائر أولئك .

السابع: حجاب أهل الصغائر.

الثامن: حجاب أهل الفضلات والتوسُّع في المباحات.

التاسع: حجاب أهل الغفلة عن استحضار ما خُلقوا له،

وما لله عليهم من دوام ذكره وشكره و عبوديته.

العاشر: حجاب المجتهدين السالكين المشمرين في السير عن المقصود.

وهذه الحجب تنشأ من أربعة عناصر : عنصر النفس ، وعنصر الشيطان ، وعنصر الدنيا ، وعنصر الهوى ، فلا يمكن كشف هذه الحجب مع بقاء أصولها وعناصرها في القلب البتة » (۱).

<sup>(1)</sup> مدارج السالكين: ٢٢٣/٣ ـ ٢٢٤ مع قليل من الاختصار.

المسألة الثانية: الأسلوب النبوي التطبيقي في تطهير القلوب:

#### أوّلاً - بالتوبة والاستغفار:

فعن الأغرّ المزني ـ وكانت له صحبة ؛ أنَّ رسول الله على قالى : «إنَّهُ لَبُغَانُ (١) عَلَى قالبي . وَإِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللهَ فِي الْيَوْمِ مِائَةَ مَرَّةٍ » (٢) .

فهذا تطبيقٌ عمليٌّ منه ﷺ بلجوئه إلى الاستغفار حين يُغشى على قلبه والله ﷺ يقول : { لقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةٌ حَسنَةٌ } (٣) .

وقال ﷺ: « يَا أَيُّهَا النَّاسُ تُوبُوا إِلَى اللَّهِ . فَإِنِّي أَتُوبُ فِي الْيَوْمِ إِلَيْهِ مِائَة مَرَّةِ » ( ) .

وقال أبو هُرَيْرة ﴿ يَسمعت رسول الله ﷺ يقول : ﴿ وَاللَّهِ اللهِ اللهِ عَلَى اللَّهِ وَاللَّهِ اللَّهِ وَأَلُوبُ إِلَيْهِ فِي الْيَوْمِ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً ﴾ (٥) .

قال ابن القيّم: (( فأرسل إليهم اللطيف الخبير الدواء على

<sup>(</sup>۱) ليغان : قال ابن فارس : فالغين : الغيم ، ويقال : غينَ على قلبه ، كأنَّ شيئًا غشيه . معجم مقاييس اللغة : ٤٠٧/٤ ، مادّة : غين .

<sup>(</sup>۲) مسلم: الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار: باب استحباب الاستغفار والاستكثار منه: ۲۰۷٥/٤، رقم۲۷۰۲.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٤) مسلم: الذكر والدعاء: باب استحباب الاستغفار: ٢٠٧٥/٤، رقم ٢٠٠٥.

<sup>(°)</sup> البخاريّ : الدَّعوات : باب استغفار النَّبي ﷺ في اليوم والليلة : ٥/٢٣٢ ، رقم ٥٩٤٨ .

أيدي أطباء الوجود ، فحماهم الطبيب بالمناهي ، وحفظ القوة بالأوامر ، واستفرغ أخلاطهم بالتوبة ، فجاءت العافية من كلّ ناحية )) (١) .

#### ثانيًا ـ بالدعاء لتطهير القلب وتنقيته:

فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : كان النّبي في يقول : « اللّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ فِتْنَةِ النَّارِ وَعَدَابِ النَّارِ ، وَفِتْنَةِ الْقَبْرِ وَعَدَابِ الْقَبْرِ وَعَدَابِ الْقَبْرِ وَعَدَابِ الْقَبْرِ وَعَدَابِ الْقَبْرِ وَعَدَابِ الْقَبْرِ وَوَثْنَةِ الْقَبْرِ وَعَدَابِ الْقَبْرِ وَوَثْنَةِ الْمَسِيحِ ، وَشَلِّ فِتْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ ، اللّهُمَّ اعْسِلْ قَلْبِي بِمَاءِ التَّلْجِ وَالْبَرَدِ ، وَنَقِ قَلْبِي مِنَ الْخَطَايَا كَمَا نَقَيْتَ الْتَوْبَ اللّهُمَّ اعْسِلْ قَلْبِي بِمَاءِ التَّلْجِ وَالْبَرَدِ ، وَنَقِ قَلْبِي مِنَ الْخَطَايَا كَمَا نَقَيْتَ اللّهُمَّ الْمُعْرِبِ ، اللّهُمَّ الْمَعْرِبِ ، اللّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الْكَسَلُ ، وَالْمَأْتُم وَالْمَعْرَمِ » (٢) .

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ أنَّ النّبي كان يقول في دعائه: «ربّ أعِنِّي وَلا تُعِنْ عَلَيَّ ، وَالْصُرْنِي وَلا تَلْصُرْ عَلَيَّ ، وَالْصُرْنِي وَلا تَلْصُرْ عَلَيَّ ، وَالْصُرْنِي عَلَى مَنْ ، وَالْمُرْنِي عَلَى مَنْ ، وَالْمُرْنِي عَلَى مَنْ بَعَى عَلَى ، وَالْمُرْنِي عَلَى مَنْ بَعَى عَلَى ، ربّ اجْعَلْنِي لكَ شَكَارًا ، لكَ ذَكَّارًا ، لكَ رَهَّابًا ، لكَ مُطيعًا ، إليْك مُخبتًا ، إليْكَ أوَّاهًا مُنِيبًا ، ربّ تَقبَّلْ تَوْبَتِي ، وَاعْسِلْ حَوْبَتِي ، وَأَجِبْ دَعُوتِي ، وَاهْدِ قَلْبِي ، وَسَدِّدْ لِسَانِي ، وَتَبِّتْ حُجَّتِي ، وَاسْئُلْ سَخِيمَة قَلْبِي ) (آ) .

وفي كلِّ هذا معنى التأسي به على في دعاء الإنسان لنفسه

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص ۱۲۳.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الدَّعوات : باب التَّعوُّذ من فتنة القبر : ٢٣٤٤/٥ ، رقم ٢٠١٦ .

#### ثالثًا ـ بالأمر بالاستعادة من شرّه:

فقد كان ﷺ يأمر بذلك ، فيقول : «قل : اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ السَانِي ، وَمِنْ شَرِّ اللَّهُ مَنِيِّي وَمِنْ شَرِّ اللَّهُ مَنِيِّي فَرْجَهُ \_ » (١) .

### رابعًا ـ الإقناع العقلي:

ينطلق المصطفى في دعوته وتربيته وتعليمه من حكمة ممتلئ بها قلبه ، فتفيض على لسانه ، وتجري على يديه . ذو معرفة دقيقة بأحوال النّاس وعقائدهم ، والجاهلية الّتي كانوا عليها .

يتعامل مع كلّ شخص بما يناسبه ، وفق الفروق الفردية التي جعلها الله بين عباده ، مراعيًا ظروف الزمان والمكان ، وما يحيط به من عوامل ، يعرف مداخل كلّ شخص ، فيدخل عليه من الموضع الذي يصلح له ، فيأتي على المعتقدات الفاسدة ، ويقتلع جذور الباطل من القلب ، ويستأصل شأفة الجاهلية ، ويهدم ما في القلب من الأفكار الباطلة ، ويطهره منها ، ويفرِ عه من الأدران والأخلاط السيئة .

وذلك بإقناعه بتهافت ما هو عليه من الباطل ، وإقناعه بضرره وعدم نفعه ، وأحيانًا يعقد مقارنة بينه وبين المعتقد الحق ، يبيّن فيها ضآلة الباطل أمام الحق ، وأنّه ليس بشيء

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : جامع الدَّعوات : باب ۷۱ ، رقم ۳۷۳۸ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح الثّرمذيّ : ۱٦٦/٣ ، رقم ۲۷۷٥ .

، والإقناع بشناعة ما هو عليه ، وأنَّه لا يوجد وجه شبه بينه وبين الحق .

وقد يخبره بشناعة المصير الذي سيؤول إليه ، والعقاب الذي سيناله بسببه ، والسعادة التي سيفتقدها في الدنيا والآخرة . حتَّى إذا تمّ تفريغه من الأخلاط الفاسدة ، شرع في بناء القناعات الصحيحة ، والإرادات السليمة ، بطريقة مشوِّقة لما يريد إقناعه به وتحبيبه فيه ، فإنَّه لا يترك ما هو عليه إلاَّ لشيء هو أحب إليه منه وأهم ، أو يرجو الخير من ورائه ويخاف العاقبة بفواته .

#### وفيها يلي صُور وتطبيقات من طريقته ﷺ في الإقناع :

١ - التطهير من الشرك و عبادة الأوثان:

ومن ذلك حديث إسلام حصين الذي مر آنفًا ، حيث قال للنبي في: ((ما هذا الذي بلغنا عنك ؟ إلك تشتم آلهتنا وتذكر هم ، وقد كان أبوك عبدالمطلب خيرًا لقومه منك . فقال : يا حصين إنَّ أبي وأباك في النار . يا حصين كم تعبُد من إله ؟ قال : سبعًا في الأرض وواحدًا في السماء . قال : فإذا أصابك الضر من تدعو ؟ قال : أذي في السماء . قال : فإذا هلك المال من تدعو ؟ قال : وقال : الذي في السماء . قال : فيستجيب لك وحده وتشركهم معه ؟ أرضيته ألذي في السماء . قال : ولا واحدة من هاتين . قال في الشكر أم تخاف أن يغلب عليك ؟ قال : ولا واحدة من هاتين . قال : و علمت أني لم أكلم مثله . قال : يا حصين أسلم تسلم ، قال : إنَّ لي قومًا وعشيرة ، فماذا أقول ؟ قال : قل : اللهم إني أستهديك لي قومًا وعشيرة ، فماذا أقول ؟ قال : قل : اللهم إني أستهديك أسلم )) (۱) .

فهكذا هدم النّبي المعتقدات الوثنية لدى حصين ، بإقناع علقي أثار لديه التفكّر في وضع هذه الآلهة وماهيتها ، وهل تستطيع نفعه عند الضرّ أو عند هلاك المال ، وذلك بعد موعظة سريعة خاطفة : يا حُصين إنّ أبي وأباك في النار ، وحمله النّبي من خلال إثارة الأسئلة الّتي سألها والمناقشة الّتي حدثت بينهما على عملية المقارنة ، والموازنة ، ثمّ استنتاج

<sup>(</sup>۱) الإصابة: ٧٦/٢، رقم الترجمة ١٧٤٠ مختصرًا، وقد مرّ الحديث عن إسلامه.

الحكم الصحيح العادل بنفسه هو ، وبعد ذلك بدأ يغرس العقيدة الصحيحة فيه ، وهي الإسلام الذي يبدأ بالشهادتين . وبشره بالسلامة إذا أسلم . أسلم تسلم .

## ٢ ـ تطهير القلب من الشبهات:

وهذه الشبهات قد تصل إلى درجة الشرك ، كما في حديث عدي ابن حاتم ﴿ (وكان قدم على النّبي ﴿ وهو نصراني )) (١) أنّه سمع النّبي ﴿ يقرأ هذه الآية { اتّخَدُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أُرْبَابًا مِنْ دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إلا لِيَعْبُدُوا إلهًا وَاحِدًا لا إلهَ إلا هُوَ سُبْحَانَهُ عَمّا يُشْرِكُونَ } (١) فقلت له: إنّا لسنا نعبدهم ، فقال : (( أليس يحرّمون ما أحل الله فتحرّمونه ، ويحلون ما حرّم الله فتحلُونه ؟ قال : فقلت : بلى ، قال : فتلك عبادتهم ) (١) .

<sup>(</sup>١) من كلام شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة . انظر : كتاب الإيمان ، ص ٢٤ .

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (٣١).

<sup>(</sup>٣) أخرَجه الطبري في تفسيره: ٢١٠/١٤ ، رقم١٦٦٣٦ ، تحقيق شاكر ، وقال: رواه من طريق مالك بن إسماعيل ، عن عبدالسَّلام بن حرب بلفظه ، البخاريّ في الكبير: ١٠٦/١/٤ . ا.ه.

والحديث أخرَجه التّرمذيّ ، انظر : تحفة الأحوذي : ٤٩٢/٨ .

وأخرجه الإمام أحمد في المسند : جـ ٧ ، رقم ١٩٣٩٥ ، ١٩٣٩٨ ، وكذلك جـ ٦ ، رقم ١٨٢٨٨ .

وأخرجه ابن حبّان في صحيحه: ١٨٣/١٦ ، رقم ٧٢٠ .

وقال شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة في حديث عدي بن حاتم: وهو حديث حسن طويل رواه أحمد والترمذي وغيرهما . ا.ه. . انظر : كتاب الإيمان ، ص ٦٤ .

في هذا الحديث اقتلع النّبي الشبهة من جذور ها بالبيان التقريري الذي أتى على الشبهة الّتي كانت لدى عدي فأز الها فأسلم مباشرة.

## ٣ ـ تطهير القلب من الشهوات:

عن أبي أمامة الباهلي ﴿ ( أَنَّ فَتَى شَابًا أَتَى اللّهِ يَالْمَنُ عَلَيْهِ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! الْذَنْ لِي بِالزِّنَا ، فَأَقْبَلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَرَجَرُوهُ ، قَالُوا : مَهُ () مَهُ ، فَقَالَ ﴿ : ادْئُهُ ، فَدَنَا مِنْهُ قَرِيبًا فَرَجَلُوهُ ، قَالَ : الْحَبُّهُ لِأُمّكَ ؟ قَالَ : لا وَاللّهِ ، جَعَلَنِي اللّهُ فِدَاءَكَ ، قَالَ : اللّهُ الْبَنْتِكَ ؟ قَالَ : لا وَاللّهِ يَا رَسُولَ اللّهِ ، جَعَلَنِي اللّهُ فِدَاءَكَ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحِبُّونَهُ لأَحْتِكَ ؟ قَالَ : لا وَاللّهِ ، جَعَلَنِي اللّهُ فِدَاءَكَ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحِبُّونَهُ لأَحْتِكَ ؟ قَالَ : لا وَاللّهِ ، جَعَلَنِي اللّهُ فِدَاءَكَ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لأَحْوَاتِهِمْ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لأَحْوَاتِهِمْ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَوَاتِهِمْ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَوَاتِهِمْ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَاوَاتِهِمْ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَوَاتِهِمْ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَالَتِهُمْ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَالَتِهُمْ ، قَالَ : فَوضَعَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ لِعَمَّاتِهِمْ ، قَالَ : وَلا النّاسُ يُحبُّونَهُ لِخَالاتِهِمْ ، قَالَ : فَوضَعَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَدَاءَكَ ، قَالَ : فَوضَعَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ : اللّهُمَّ اعْفِرْ دُنْبَهُ ، وَطَهِرْ قُلْبَهُ ، وَحَصِّنْ فَرْجَهُ ، قَلْمْ يَكُنْ بَعْدُ وَقَالَ : اللّهُمَّ اعْفِرْ دُنْبَهُ ، وَطُهِرْ قُلْبَهُ ، وَحَصِّنْ فَرْجَهُ ، قَلْمْ يَكُنْ بَعْدُ لَكَ الْفَتَى يَلْتُوتُ أَلْكَ الْفَتَى يَلْتُوتُ أَلْكَ الْفَتَى يَلْهُ مَ عَلَيْهِ وَلَاكَ الْفَتَى يَلْتُوتُ أَلْكَ الْهُ مَا عَفِرْ دُنْبَهُ ، وَطَهُ مُ وَحَصِّنْ فَرْجَهُ ، فَلَمْ يَكُنْ بَعْدُ

<sup>(</sup>١) مَهُ: اسم فعل أمر ، ذ: اكفف .

<sup>(</sup>٢) المسند للإمام أحمد : ٢٨٥/٨ ، رقم ٢٢٢٧٤ ، ورواه الطّبرانيّ في المعجم الكبير .

انظر مجمع الزوائد للهيثمي: ١٢٩/١ ، وقال: «رجال إسناد هذا الحديث

جاء هذا الشاب يطلب الإذن بالزنى ، الإذن بارتكاب جريمة من أعظم الجرائم وأشنع الفواحش ، قال الله فيه : { وَلا تَقْرَبُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَهُ وَسَاءَ سَبِيلاً } (١) . إنَّه يطلب تشريع هذا العمل وتقنينه على رؤوس الأشهاد ، الذين هم أفضل الناس بعد الأنبياء ، ويطلبه من خير البريّة ، فبعد أنْ زجره الصَّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ تلطف به النَّبي بقوله : ((دئه الله عليهم عليهم عليهم وتهيئته لسماع بقوله : ((دئه الله عقله بعد استمالة قلبه وتهيئته لسماع الحق وقبوله ، فبدأ بتطهير قلبه . (( باستئصال سبب الانحراف )) لدى هذا الفتى الشّاب ، وهو الجهل بشناعة هذا العمل وخُبنه .

أخذ به بتعليمه بأسلوب استثارة التفكير بطرح أسئلة حول الموضوع لإعمال العقل في التّفكّر في قبح هذا العمل وخُبثه وتربية إرادة بغض هذا العمل وكرهه واستهجانه في قلب هذا المتعلم بطريقة لطيفة هيّنة ليّنة ، هادئة حانية ، ثعطي مجالاً للتفكير ووقتًا للتأمل والنظر والمراجعة ، وتحكيم العقل والنظر الصحيح ، وذلك بإطالة فترة الحوار حتّى يتمكّن من إزالة وقع الإنكار والزّجر الذي تلقاه من الصحياء ويلتقط أنفاسه ليفكر بروية المحتابة ولا قد كان النّبي الله يستطيع أنْ يجمع محارمه وتعقّل ، وإلا فقد كان النّبي الله المتعلم عن النه عليهم النّبي الله عليه المتعلم عن النّبي المتعلم النّبي النّبي

=

رجال الصحيح ».

<sup>(</sup>١) الإسراء: الآية ( ٣٢ ).

حتَّى إذا استأصل محبّة هذا الفعل الشنيع من قلبه ، وكرّهه فيه ، وبغضه إليه ، وعلمه أنَّ النّاس كذلك لا يحبّونه لقريباتهم . شرع في استمالة قلبه من جديد ليُذهب ما قد يتركه الحوار من آثار سلبية . ذلك أنَّ الحوار في عمومه مظنّة الغضب والانتصار للنّفس .

فعمد النّبي الله إزالة ذلك ، وفتح قلبه لما يريد أنْ ينشئه فيه ، فوضع يده عليه ، ودعا له الله المغفرة وتطهير القلب ، وتحصين الفرج ، وفي ذلك معنى الموعظة لهذا الشاب .

وهكذا قطع النّبي في تعلّق هذا الشاب بالزنى عن طريق الإقناع العقلي والحوار الهادئ ، ومن ثمّ بنى فيه القناعات بتركه وإرادة غيره دون ذكر آيات تحريم الزنا أو الوعيد لمقترف هذا العمل ، حكمة منه في ومعرفة منه أنّ هذا الأسلوب أجدى في الإقناع لهذا الشاب بسبب فهمه وإدراكه في تلك المرحلة من عمره الّتي لو قال فيها حلال وحرام ربما لا يقع التأثير المطلوب.

فحريُّ بالمربين انتهاج هذا الأسلوب الحكيم المليء بالحلم والصبر وسعة الصدر ، والعلم بالناس وأحوالهم والتعامل معهم بما يناسبهم ، ذلك أنَّ القلوب المتعلّقة بالشهوات محجوبة عن الله بقدر تعلّقها بها .

قال الإمام ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( ما ضرب عبدٌ بعقوبة أعظم من قسوة القلب ، إذا قسا القلب قحطت العين . قسوة القلب من أربعة أشياء إذا جاوزت قدر الحاجة : الأكل ، والنوم ، والكلام ، والمخالطة . كما أنَّ البدن إذا مرض لم ينفع فيه الطعام والشراب ، فكذلك القلب إذا مرض بالشهوات لم تنجع فيه المواعظ .

من أراد صفاء قلبه فليؤثر الله على شهوته القلوب المتعلّقة بالشهوات محجوبة عن الله بقدر تعلّقها بها القلوب آنية الله في أرضه فأحبّها إليه أرقها وأصلبها وأصفاها

إذا غُذي القلبُ بالتذكُّر ، وسُقي بالتّفكُّر ، ونُقي من الدغل رأى العجائب ، وألهم الحكمة . خراب القلب من الأمن والغفلة ، وعمارته من الخشية والدِّكْر .

من وطن قلبه عند ربه سكن واستراح ، ومن أرسله في الناس اضطرب واشتد به القلق .

القلب يمرض كما يمرض البدن وشفاؤه التوبة والحمية ، ويصدأ كما تصدأ المرآة وجلاؤه بالدِّكْر ، ويعرى كما يعرى الجسم وزينته التقوى ، ويجوع ويظمأ كما يجوع البدن ، وطعامه وشرابه المعرفة والمحبّة والتوكّل والإنابة والخدمة .

لا تدخل محبّة الله في قلبِ فيه حبُّ الدنيا إلا كما يدخل

الجمل في سمّ الإبرة )) (١) .

ومما يساعد على تطهير القلوب والحفاظ على صفائها:

١ ـ الكفّ عن أكل الحرام ، والابتعاد عن الشبهات .

٢ - الكف عن الجدال والمراء والخصومات في الدين؛ فإنَّهَا تقسى القلب.

" عض السمع والبصر ، قال الله تعالى : { فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقُولِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ } (٢) . فالذي لا يوجد في قلبه مرض لا يطمع .

فينبغي للمؤمن أن يحافظ على سلامة قلبه من الفتن قال الإمام ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( إطلاق البصر ينقش في القلب صورة المنظور ، والقلب كعبة ، والمعبود لا يرضى بمزاحمة الأصنام ، وقال : شراب الهوى حلو ولكنه يورث الشرق )) (1) .

التعریف بعاقبة اتباع الشهوات والشبهات ومفاسدها ، وأضرارها ومآلاتها ، فإن التذكیر بذلك یجعل المسلم یتوقف عن ارتكابها .

• - استدامة مجاهدة النّفس في تطهير القلب ومتابعته

<sup>(</sup>۱) الفوائد ، ص۱۲۸ ـ ۱۲۹ باختصار ، مع تقديم وتأخير طفيف .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: الآية ( ٣٢ ).

<sup>(</sup>٣) الفوائد ، ص ٨٩.

وتفقده ، فقد قال على حجّة الوداع: «ألا أخْبرُكُمْ بالْمُؤْمِن؟ مَنْ أَمِنَهُ النَّاسُ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ ، وَالْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ النَّاسُ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ ، وَالْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ النَّاسُ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ ، وَالْمُجَاهِدُ مَنْ هَجَرَ الْخَطَايَا وَالْمُجَاهِدُ مَنْ هَجَرَ الْخَطَايَا وَالْمُجَاهِدُ مَنْ هَجَرَ الْخَطَايَا وَالدَّنُوبَ » (١).

### خامسًا - إنكار التصرُّف الناجم عن عدم اكتمال طهارة القلب:

ومن ذلك ما مر من حديث رسول الله و إنكاره على أبي ذر و بقوله: «أعَيَرْتَهُ بأمّه ؟ إنّكَ امْرُو فيكَ جَاهِلِيَة »، وذلك عندما قال له أبو ذر الله ( يا ابن السوداء ) ، لذا يجب إنكار مثل الحالات بضوابط الإنكار المعروفة .

سادسًا ـ بشارة من اتصف بطهارة القلب والدلالة عليه وإثارة التنافس في ذلك:

فعن أنس بن مالك في قال : كنّا جلوسنًا مع رسول الله فقال : « يَطْئُعُ عَلَيْكُمُ الآنَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَطَلَعَ رَجُلٌ مِنَ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَطَلَعَ رَجُلٌ مِنَ الْأَنْصَارِ ، تَنْطَفُ لِحْيَثُهُ مِنْ وُضُوئِهِ قَدْ تَعَلَقَ نَعْلَيْهِ فِي يَدِهِ الشّمَالِ ، قَلْمَّا كَانَ الْغَدُ قَالَ النّبِيُ فِي مِثْلَ دَلِكَ ، فَطَلْعَ دَلِكَ الشّمَالِ ، قَلْمَّا كَانَ الْيَوْمُ الثّالِثُ قَالَ النّبِيُ اللّهِ مِثْلَ الْمَرَّةِ الأُولِي ، قَلْمَّا كَانَ الْيَوْمُ الثّالِثُ قَالَ النّبِيُ الرّجُلُ مِثْلَ الْمَرَّةِ الأُولِي ، قَلْمَا كَانَ الْيَوْمُ الثّالِثُ قَالَ النّبِيُ اللّهِ مِثْلَ مَثْلَ الْمَرَّةِ الْأُولِي ، فَطَلْعَ ذَلِكَ الرّجُلُ عَلَى مِثْلِ حَالِهِ الْأُولِي ، قَلْمَا قَامَ النّبِي فَي تَبْعَهُ عَبْدُ اللّهِ بْنُ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ الْأُولِي ، فَلْمَا قَامَ النّبِي فَي تَبْعَهُ عَبْدُ اللّهِ بْنُ عَمْرُو بْنِ الْعَاصِ ، فَقَالَ : إنِّي لاحَيْتُ أَبِي ، فَأَقْسَمْتُ أَنْ لا أَدْخُلَ عَلَيْهِ تَلاثًا ، فَإِنْ رَأَيْتَ أَنْ ثُوْوِيَنِي إلَيْكَ حَتَّى تَمْضِي فَعَلْتَ ، قَالَ : نَعَمْ ، فَإِنْ رَأَيْتَ أَنْ ثُوْوِيَنِي إلَيْكَ حَتَّى تَمْضِي فَعَلْتَ ، قَالَ : نَعَمْ ، قَالَ : نَعْمْ ، قَالَ : نَعْمْ ، قَالَ : نَعْمْ ،

<sup>(</sup>۱) المسند للإمام أحمد: ٢١/٦ ، وصححه ابن حِبَّان ( ٢٥ ) ، والحاكم : ١١/١ ، ووافقه الدَّهبيّ ، وقال شعيب الأرنؤوط محقق زاد المعاد: (( وسنده جيد )) ، عن زاد المعاد: ٣٠٠٠ .

قَالَ أَنَسُ : وَكَانَ عَبْدُ اللّهِ يُحَدِّثُ أَنّهُ بَاتَ مَعَهُ تِلْكَ اللّيَالِيَ النّيَلِ شَيْئًا غَيْرَ أَنّهُ إِذَا تَعَارَّ وَتَقَلَّبَ عَلَى فِرَ اشِهِ دُكَرَ اللّهَ عَزَّ وَجَلَّ وَكَبَّرَ حَتَّى يَقُومَ لِصَلاةِ الْفَجْرِ ، قَالَ عَبْدُ اللّهِ : غَيْرَ أَنِّي لَمْ أَسْمَعُهُ يَقُولُ إِلاّ خَيْرًا ، فَلَمَّا مَضَتِ الثّلاثُ لَيَالٍ ، وكِدْتُ أَنْ أَحْتَقِرَ عَمَلَهُ قُلْتُ : يَا عَبْدَ اللّهِ إِنِّي لَمْ يَكُنْ بَيْنِي وَبَيْنَ أَبِي غَضَبَ وَلا هَجْرٌ تُمَّ ، ولَكِنْ اللّهِ إِنِّي لَمْ يَكُنْ بَيْنِي وَبَيْنَ أَبِي غَضَبَ وَلا هَجْرٌ تُمَّ ، ولَكِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمُ الأَن أَلِي عَضَب وَلا هَجْرُ تُمَّ ، ولَكِنْ رَجُلُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَطَلَّعْتَ أَنْتَ الثَّلاثَ مِرَارٍ : يَطْلُعُ عَلَيْكُمُ الأَن اللّهِ اللّهِ عَمْلُكُ عَلَيْكُمُ الأَن أَوي اللّهُ عَلَيْكُمُ الأَن أَوي اللّهُ عَلَيْكُمُ الأَن أَن أَلْكُ لَائِكَ مَلُ كَثِيرَ عَمَل ، وَجُلُ مِنْ أَهْل الْجَنَّةِ فَطَلَّعْتَ أَنْتَ الثَّلاثَ مِرَارٍ فَأَرَدْتُ أَنْ آوي إَلَيْكَ لأَنْظُرَ مَا عَمَلُكَ فَأَقْتَدِيَ بِهِ ، فَلَمْ أُركَكَ تَعْمَلُ كَثِيرَ عَمَل ، وَهِي اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلّهُ هَا اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْ عَلَى عَمْلُ كَثِيرَ عَمَل مَا وَلَيْتُ دَعَانِي فَقَالَ : مَا هُو إِلا مَا رَأَيْتَ ، وَلا مَا رَأَيْتَ ، قَالَ عَلَى خَيْرٍ أَعْطَاهُ اللّهُ إِيّاهُ . فَقَالَ عَبْدُ اللّهِ : هَذِهِ نَقْسِي لأَحْدٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ غِشًا ، وَلا أَحْدُ أَللّهُ إِنّهُ مُ قَقَالَ عَبْدُ اللّهِ : هَذِهِ اللّهِ يَعْرَبُ اللّهُ إِنّهُ . فقالَ عَبْدُ اللّه : هَذِهِ فَقِي الْتِي لا نُطِيقُ » (١) .

هذا الحديث دليلٌ على عِظم منزلة سلامة الصدر وطهارة القلب وفي قول عبدالله بن عَمْرو ولي (وهي الّتي لا نطيق )) دلالة على أنَّ الأمر يحتاج إلى بذل الجهد ومجاهدة النّفس لحملها على ذلك ؛ ذلك أنَّ القلب لا يقبل النقيضين ، كما قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( قبول المحلّ لما يوضع فيه مشروط بتقريغه من ضدّه ، وهذا كما أنّه في

<sup>(</sup>۱) المسند للإمام أحمد: ٣٣٢/٤، رقم ١٢٦٩٧، وهو من مسند أنس بن مالك بن النصر ...

الذوات والأعيان فكذلك هو في الاعتقادات والإرادات ، فإذا كان القلب ممتلئًا بالباطل اعتقادًا ومحبّة لم يبق فيه للاعتقاد الحق ومحبّته موضع.

كما أنَّ اللسان إذا اشتغل بالتكلُّم بما لا ينفع لم يتمكّن صاحبه من النطق بما ينفعه إلاَّ إذا فر ع لسانه من النطق بالباطل ، فكذلك القلب المشغول بمحبّة غير الله وإرادته وحبّه والشوق إلى لقائه إلاَّ بتقريغه من تعلقه بغيره .

فإذا امتلأ القلب بالشغل بالمخلوق والعلوم التي لا تنفع لم يبق فيها موضع للشغل بالله ومعرفة أسمائه وصفاته وأحكامه.

وسرُّ ذلك أنَّ إصغاء القلب كإصغاء الأذن ، فإذا أصغى إلى غير حديث الله لم يبق فيه إصغاء ولا فهم لحديثه ، كما إذا مال إلى غير محبّة الله لم يبق فيه ميلُ إلى محبّته .

كما إذا بُذلت النصيحة لقلب ملآن من ضدها لا منفعة لها فيه ، فإنّه لا يقبلها ولا تلج فيه ، لكن تمرّ مجتازة لا مستوطنة » (۱) .

وقد بوّب على هذا بقوله: ((المحل لا يقبل ضدين))، وقال: ((وطهارة القلب ونزاهته من الأوصاف المذمومة، والإرادات السفلية، وخلوّه وتفريغه من التعلُق بغير الله سبحانه، هو كرسي هذا الشاهد الذي يجلس عليه، ومقعده الذي يتمكّن فيه.

<sup>(</sup>۱) الفوائد ، ص٤٢ ـ ٤٤ باختصار .

فحرام على قلب متلوّث بالخبائث ، والأخلاق الرديئة ، والصفات الذميمة ، متعلّق بالمرادات السافلة : أن يقوم به هذا الشاهد ، وأن يكون من أهله ـ والشاهد هو شاهد جلال الرّب تعالى وجماله وكماله وعزّه وسلطانه وقيّوميته وعلوّه على عرشه (۱) ـ )) (۲)

فإذا تم تطهير القلب وتفريغه من الأدران والأخلاط أصبح صالحًا لمعرفة الله على وعظمته وجلاله ، ومن ثم التعلق به ومحبّته ، والتوكّل عليه ، وطاعته فيما أمر ، والكفّ عمّا نهى عنه وزجر ، فإلى ذلك :

\*\*

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ۲۵۲/۳.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٣/٥٥/٣.

# المسلك الثاني : تربية المعرفة ( معرفة الله وأسمائه وصفاته ، وآلائه وأفعاله ):

وفيه ثلاث مسائل:

الأولى: المعرفة المقصودة وتأثيرها في القلوب

الثانية : الواجب في معرفة الله وأسمائه وصفاته ، ومقتضياتها وتعلقاتها .

الثالثة : الطريقة النبوية في التربية على المعرفة .

المسألة الأولى: المعرفة المقصودة وتأثيرها في القلوب:

قال الفيروز آباديُّ: يقال عرفه يعرفه إذا علمه (علمًا خاصًا ) أي أدركه بتفكرً وتدبرً لأثره. قال: وهي أخص من العلم.

والمعرفة : إدراك الشيء بتفكّر وتدبّر لأثره ، يُقال : فلان يعرف الله ولا يُقال يعلم الله ؛ لأنّ معرفة البشر لله إنّما هي بتدبّر آثاره دون إدراك ذاته ، وهي أخص من العلم .

ويُقال: الله يعلمُ كذا، ولا يُقال يعرف كذا؛ لأنّ المعرفة تُستعمل في العلم القاصر المُتَوصتَّل إليه بتفكّر وتدبُّر (١).

والمعرفة نوعان:

الأولى: معرفة إقرار ؛ وهي التي اشترك فيها النّاس ، البرُّ والفاجر ، والمطيع والعاصى .

والثاني : معرفة توجب الحياء منه والمحبّة له ، وتعلُّق

<sup>(</sup>۱) بصائر ذوي التمييز: ٤٧/٤ بتقديم وتأخير.

القلب به ، والشوق إلى لقائه ، وخشيته والإنابة إليه والأنس به والفرار من الخلق إليه (۱).

والثانية هي المقصودة ، وهي التي ربّى النّبي عليها أصحابه وغرسها في قلوبهم ؛ معرفة تؤرث الإيمان به ومحبته وتعظيمه ، وتقديره حقّ قدره ، وتعظيم أمره ونهيه ، معرفة توجب الخشية والخوف والانكسار وتبعث على محبّته ورجائه ، والتوكّل عليه ، والإنابة إليه ، معرفة توجب اتباع أمره واجتناب نهيه . معرفة أخرجت ذلك الجيل الفريد الفدّ ، الذي جاهد في الله حقّ جهاده .

والأصل في المعرفة قول الله عَلَى : { فَاعْلَمْ أُنَّهُ لا إِلْهَ إِلاَ الله وَاللَّهُ وَاللَّمُو مِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْلُمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمِنْ لَعِينَاتِينَاتِينَاتِ وَالْمُؤْمِينَاتِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنُ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمِنْ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنْ اللَّهِ اللَّهِ الْمِنْ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَاتِهِ وَالْمِنْ الْمِنْ الْمِنْ الْمُؤْمِنِ وَالْمِنْ الْمُؤْمِنِ الْمِنْ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ الْمِنْ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهِ الْمُؤْمِنِ اللَّهِ الْمُؤْمِنُ الْمِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمِنْ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُعْرِيْمِ الللَّهِ الْمُؤْمِنُ الْمُعْرِي

قال الإمام البخاريّ ـ رحمه الله ـ :

بابٌ : ( العلم قبل القول والعمل . والدليل ؛ فذكر الآية ، ثُمَّ قال : فبدأ بالعلم » (٣) .

وقال تعالى: { إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ } (١). قال ابن كثير: (( أي إِنَّما يخشاه حقّ خشيته العلماء ؛ العارفون

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۲۲۱.

<sup>(</sup>٢) محمد: الآية (١٩).

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاري : كتاب العلم : باب العلم قبل القول والعمل : ٣٧/١

<sup>(</sup>٤) فاطر: الآية (٢٨).

به ، لأنّه كلما كانت المعرفة للعظيم القدير العليم الموصوف بصفات الكمال المنعوت بالأسماء الحُسننى ، كلما كانت المعرفة به أتمّ ، والعلم به أكمل ، كانت الخشية له أعظم وأكثر . وقال عن ابن مسعود الله أنّه قال : ليس العلم عن كثرة الحديث ، ولكن العلم عن كثرة الخشية )) (۱) .

وقال ﷺ: «مَا بَالُ أَقْوَامٍ يَتَنَزَّهُونَ عَن الشَّيْءِ أَصْنَعُهُ !؟ فَوَاللَّهِ إِنِّي لَأَعْلَمُهُمْ بِاللَّهِ وَأَشَدُّهُمْ لَهُ خَشْيَةً » (٢) .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((كَانَ رَسُولُ اللّهِ فَيْ إِذَا أَمَرَهُمْ أَمَرَهُمْ مِنَ الأَعْمَالِ بِمَا يُطِيقُونَ . قَالُوا : إِنَّا لَسْنَا كَهَيْئَتِكَ يَا رَسُولَ اللّهِ ، إِنَّ اللّهَ قَدْ غَفَرَ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ دَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ . فَيَعْضَبُ حَتَّى يُعْرَفَ الْغَضَبُ فِي وَجْهِهِ ، ثُمَّ يَقُولُ وَمَا تَأْخَرَ . فَيَعْضَبُ حَتَّى يُعْرَفَ الْغَضَبُ فِي وَجْهِهِ ، ثُمَّ يَقُولُ : إِنَّ اثْقَاكُمْ وَأَعْلَمَكُمْ بِاللّهِ أَنَا )) (٢) . وقد أورده ابن القيم بلفظ : ((أنا أثقاكُم وأَعْلَمَكُمْ بِاللّهِ أَنَا )) (٢) . وقد أورده ابن القيم بلفظ : ((أنا أعرفكم بالله وأشدتكم له خشية )) (١) .

وفي حديث ابن عبّاس ـ رضى الله عنهما ـ أنَّ

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ابن كثير: ٥٦١/٣.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : الأدب : باب من لم يواجه الناس بالعتاب : ٥٢٦٣/٥ ، رقم ٥٧٥٠ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: انظر: الفتح: ٢٠/١، قال ابن حجر: كذا في رواية أبي ذرّ، وهو لفظ الحديث الذي أورده في جميع طرقه، وفي رواية الأصيلي: «أعرفكم» وكأنه مذكورٌ بالمعنى حملاً على ترادفهما هنا، وهو ظاهر هنا، وعليه عمل المصنّف.

<sup>(</sup>٤) مدارج السالكين: ٣٣٨/٣.

وفي حديث أبي هُريرة في قال : قال ناسُ لِرسُولِ اللّهِ عَلَى الْحَرِيثُ اللّهِ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّه

وفي حديث أبي سعيد الخدري ﴿ ... قَيَقُولُ : هَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ آيَهُ قَتَعْرِهُونَهُ بِهَا ؟ قَيَقُولُونَ : نَعَمْ . قَيُكُشَفُ عَنْ سَاقٍ فَلا يَبْقَى مَنْ كَانَ يَسْجُدُ لِلَهِ مِنْ تِلْقَاءِ نَقْسِهِ إِلاَّ أَذِنَ اللَّهُ لَهُ بِالسَّجُودِ . وَلا يَبْقَى مَنْ كَانَ يَسْجُدُ لِلَّهِ مِنْ تِلْقَاءِ نَقْسِهِ إِلاَّ أَذِنَ اللَّهُ لَهُ بِالسَّجُودِ . وَلا يَبْقَى مَنْ كَانَ يَسْجُدُ التَّقَاءَ وَرَيّاءً إِلاَّ جَعَلَ اللَّهُ ظَهْرَهُ طَبَقَةً وَاحِدَةً كُلُمَا أَرَادَ أَنْ يَسْجُدَ خَرَّ عَلَى التَّقَاءُ وَرَيّاءً إِلاَّ جَعَلَ اللَّهُ ظَهْرَهُ طَبَقَةً وَاحِدَةً كُلُمَا أَرَادَ أَنْ يَسْجُدُ خَرَّ عَلَى قَفَاهُ . ثُمَّ يَرْفَعُونَ رُءُوسَهُمْ ، وقَدْ تَحَوَّلَ فِي صُورَتِهِ اللَّتِي رَأُوهُ فِيهَا أُوّلَ مَرَّةٍ ، قَقَاهُ . ثُمَّ يَرْفَعُونَ رُءُوسَهُمْ ، وقَدْ تَحَوَّلَ فِي صُورَتِهِ اللَّتِي رَأُوهُ فِيهَا أُوّلَ مَرَّةٍ ، قَقَالُ : أَنَا رَبُّكُمْ ، قَيقُولُونَ : أَنْتَ رَبُّنَا ، ثُمَّ يُضْرَبُ الْجَسْرُ عَلَى جَهَنَمَ ، وتَحَلِّلُ الشَّقَاعَةُ » (٣) .

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ في تفسير قوله تعالى:

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم: ۳۱/۱.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم: ۲۲۹/۱.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: ١٨٣/١.

{ وَإِدْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ دُرِيَّتَهُمْ } (١) ، قال : إنَّ الله تبارك وتعالى ضرب منكبَه الأيمن فخرجت كُلُّ نفس مخلوقة للجنّة بيضاء نقيّة ، فقال : هؤلاء أهل الجنّة . ثمَّ ضرب منكبه الأيسر فخرجت كلّ نفس مخلوقة للنّار سوداء ، فقال : هؤلاء أهل النار . ثمَّ أخذ عهودهم على الإيمان فقال : هؤلاء أهل النار . ثمَّ أخذ عهودهم على الإيمان والمعرفة له ولأمره ، والتصديق به وبأمره ، بني آدم كلهم ، فأشهدهم على أنفسهم ، فأمنوا وصدّقوا وعرَفوا وأقرّوا . وبلغني أنَّه أخرجهم على كفّه أمثال الخردل )) (١) .

وعنه - رضي الله عنهما - في تفسير قول الله عَلَى : { إِنِّي وَجَهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطْرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيقًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِينَ } (١) ، { نُورٌ عَلَى نُورٍ } (١) . قال : (( كذلك قلبُ المؤمن يعرف الله عَلَى ويستدلُّ عليه بقلبه ، فإذا عرفه از داد نورًا على نور ، وكذا إبراهيم السَيِّ عرف الله عَلَى بقلبه ، واستدل عليه بدلائله ، فعلم أنَّ له ربًّا وخالقًا ، فلمّا عرَّفه الله على بنفسه از داد معرفة فقال : { أَتُحَاجُّونِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَان } عليه بنفسه از داد معرفة فقال : { أَتُحَاجُّونِي فِي اللّهِ وَقَدْ هَدَان }

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآية (١٧٢).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ٢٣٧/١٣ ، رقم١٥٣٦٢ ، تحقيق شاكر ، وقال : رواه الآجريُّ في كتاب الشريعة مختصرًا : ٢١٢ من طريق عليّ بن الحسين بن شقيق .

<sup>(</sup>٣) الأنعام: الآية ( ٧٩ ).

<sup>(</sup>٤) النور: الآية (٣٥).

 <sup>(</sup>٥) الأنعام: الآية ( ٨ ).

وقال البخاريّ: وبابُ قول النّبي ﴿ الله علمكم بالله ) ، وأنّ المعرفة فعلُ القلب لقول الله تعالى: { وَلَكِنْ يُؤَاخِدُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُوبُكُمْ } (٢) )) (٢) .

وباب معرفة الله على ؛ معرفة أسمائه الحسنى وصفاته العليا ، حفظًا وإحصاءًا وإيمانًا بها وعملاً وتطبيقًا . فقد حرّض النّبى على حفظها وحث على ذلك ورغب فيه .

فعن أبي هُريْرة ﴿ ، عن النّبي اللّه والله تِسْعَة وَتِسْعُونَ السّمًا . مَنْ حَفِظَهَا دَخَلَ الْجَنّة . وَإِنَّ اللّهَ وثرٌ يُحِبُّ الْوثرَ » (٤) . وفي رواية ابن أبي عمر «مَنْ أحْصَاهَا» (٥) .

وعند البخاري عن أبي هُريْرة ﴿ ، رواية قال : « لِلهِ تِسْعَة وَتَسْعُونَ اسْمًا ؛ مِائَة إلا وَاحِدًا لا يَحْفَظُهَا أَحَدٌ إلا دَخَلَ الْجَنَّة ، وَهُوَ وَثرٌ يُحِبُّ الْوَثرَ » (٦) .

وقد أمر الله عز وجل بدعائه بها فقال: { وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ

=

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي: ۲۱۹/۷.

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية ( ٢٢٥ ).

<sup>(</sup>٣) الفتح : ١/٨٨ .

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار: باب في أسماء الله تعالى، وفضل من أحصاها: ٢٠٦٢/٤، رقم٢٦٧٧.

<sup>(°)</sup> أحصاها: يُفسِّرُها حديث أبي هُريْرة المذكور بمعنى حَفِظها، وقد قيل فيها عدّة أقوال، فقيل: بمعنى عدّها، وقيل: أطاقها، أي أحسن المراعاة لها والمحافظة على ما تقتضيه، وصدّق بمعانيها. والصحيح الأوّل لورود النّص به.

<sup>(</sup>٦) البخاريّ : الدَّعوات : باب لله مائة اسم غير َ واحدةٍ : ٢٣٥٤/٥ ، رقم ٢٠٤٧ .

## الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا } (١).

ولقد كان لهذه المعرفة آثارًا واسعة لدى السلف ـ رحمهم الله ـ .

قال الحسن البصري ـ رحمه الله ـ : ((من عرف ربّه أحبّه ، ومن عرف الدنيا زهد فيها ، ومن خلا عن الحُبّ هذا فلأنه اشتغال بنفسه وشهواته ، ودُهل عن ربّه وخالقه ، فلم يعرفه حق معرفته وقصر نظرَه على شهواته ومحسوساته )) (۲) .

وقال أحمد بن عاصم: (( من كان بالله أعرف كان من الله أخوف ، ويدلُّ على هذا قوله تعالى: { إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ } ، وقول النَّبِي ﷺ: (( أنا أعرفكم بالله وأشدّكم له خشية )) ))

وقال الفيروز آبادي: (( فإنَّ المعرفة الصحيحة تقطعُ من القلب العلائق كُلِّها وتُعلَّقُه بمعروفه. فلا يبقى فيه علاقة لغيره. ولا تمرُّ به العلائقُ إلاَّ وهي مجتازة )) (٤).

قال أبو حامد الغزالي: (( الخوف من المعصية خوف الصالحين ، والخوف من الله خوف الموحدين والصديقين ، وهو ثمرة المعرفة بالله تعالى ، وكلُّ من عرفه ، وعرف

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآية (١٨٠).

<sup>(</sup>٢) الإحياء: ٣١٨، ٣١٩.

<sup>(</sup>٣) بصائر ذوي التمييز: ٢٥/٤.

<sup>(</sup>٤) بصائر ذوي التمييز : ٢٥/٤ .

صفاته ، علم من صفاته ما هو جدير بأن يُختاف من غير جناية )) (١) .

وقال: (( لا وصول إلى سعادة لقاء الله في الآخرة إلا بتحصيل محبّته والأنس به في الدنيا، ولا تحصل المحبّة إلا بالمعرفة، ولا تحصل المعرفة إلا بدوام الفكر) (٢).

والمعرفة الحقة بالله تورث الإيمان بالله وترستخه وتزيده ، وبدونها لا تحصل المحبّة ، وتورث الهيبة والوقار ، والسمّت الصالح ، والهدوء والطمأنينة والرّضا بالله ، وبدينه ، وبرسوله ، وبقضائه وقدره ، وبما قسم الله له من الأعمال والأرزاق ، وما يصيبه من البلايا والرّزايا والمصائب ، فهو يصبر عليها ويرضى بأقدار الله .

يقول ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( فأحكم الحاكمين ) وأرحم الراحمين ) وأعلم العالمين ) الذي هو أرحم بعباده منهم بأنفسهم ومن آبائهم وأمهاتهم ) إذا أنزل بهم ما يكرهون كان خيرًا لهم من أن لا يُنزله بهم ، نظرًا منه لهم ، وإحسانًا إليهم ولطقًا بهم . ولو مُكّنوا من الاختيار لأنفسهم لعجزوا عن القيام بمصالحهم ، علمًا وإرادة وعملاً ، لكنه سبحانه تولى تدبير أمورهم ، بموجب علمه وحكمته ورحمته أحبوا أم كرهوا . فعرف ذلك الموقنون بأسمائه وصفاته .

<sup>(</sup>۱) إحياء علوم الدين: ١٦٧/٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ١٦٨/٤.

ومتى ظفر العبد بهذه المعرفة سكن في الدنيا قبل الآخرة ، في جنّة لا يُشبه نعيمها إلا تُعيم جنّة الآخرة ، فإنّه لا يزال راضيًا عن ربّه ، والرّضا جنّة الدنيا ، ومستراح العارفين ، وهذا الرضا هو بحسب معرفته بعدل الله وحكمته ورحمته وحسن اختياره . فكلما كان بذلك أعرف كان به أرضى .

فقضاء الرب سبحانه في عبده دائر بين العدل والمصلحة ، والحكمة والرحمة لا يخرج عن ذلك البتة ))

ومن تأثير المعرفة الصحيحة الّتي أخبر بها النّبي على وربّى عليها أصحابه على انقماع النفس وانكسارها إذا استحضرت صفة غضب الله على وسخطه وعقوبته.

يقول ابن القيّم - رحمه الله - : ((وإذا تجلّى بصفات العدل والانتقام والغضب والسخط والعقوبة ؛ انقمعت النفس الأمّارة ، وبطلت أو ضعفت قواها من الشهوة والغضب ، واللهو واللعب ، والحرص على المحرّمات ، وانقبضت أعِنّة رعوناتها ، فأحضرت المطيّة حظها من الخوف والخشية والحذر )) (۲).

فهذه صفة واحدة هي الغضب استحضرها واستشعرها فانكسرت نفسه وزال عنفوانها وكبرياؤها وجعلها هيّنة ليّنة

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۱۲۱ ـ ۱۲۲ مختصرًا.

<sup>(</sup>۲) الفوائد، ص۹۲.

## خائفة تترقب ...

فكيف بمن يتعبد الله بجميع أسمائه وصفاته ؟! وفي ذلك يقول ـ رحمه الله ـ بعد أنْ تكلم على قيام الشواهد بالقلوب ، شاهد الدنيا وحقارتها ، والآخرة وبقائها ، والنّار وتذكّرها وما تحدثه في القلوب من خوف ثُمَّ انخلاع عن الذنوب والمعاصى ، ثُمَّ الجنّة ونعيمها وما أعدّه الله لأهلها فيها مما لا عين رأت ولا أذنُّ سمعت ، ولا خطر على قلب بشر ، وما تحدثه في النّفس من شوق ورجاء وجذب ، وكذلك شاهد يوم المزيد ، ولدّة النظر إلى المولى على الله فهنا يسير القلب إلى ربِّه أسرع من الريح ، فلا يلتفت إلى غيره ، ثُمَّ قال: (( هذا وفوق ذلك شاهدٌ آخر ، وهو شاهد جلال الرّب تعالى ، وجماله وكماله ، وعزِّه وسلطانه ، وقيُّوميته ، وعلوِّه فوق عرشه ، وتكلمه بكتبه ، وكلمات تكوينه ، وخطابه لملائكته وأنبيائه ، فإذا شاهده شاهد بقلبه قيّومًا قاهرًا فوق عباده ، مستويًا على عرشه ، منفردًا بتدبير مملكته ، مرسلاً رسله ، ومنزلاً كتبه ، ويرحم إذا استُرْحِم ، ويغفر إذا اسْتُغْفِر ، ويُعطى إذا سُئل ، ويجيب إذا دُعى ، ويقيل إذا استُقيل .

أكبر من كلّ شيء وأعظم من كلّ شيء ، وأعز من كلّ شيء ، وأعز من كلّ شيء ، وأقدر من كلّ شيء ، وأعلم من كلّ شيء ، وأحكم من كلّ شيء وأحكم من كلّ شيء والمعالم الأصوات باختلاف اللغات ، على تقنن الحاجات فلا يشغله سمع عن سمع ولا تُغلِطه المسائل ولا يتبرم بإلحاح الملحين وسواء عنده من أسر القول ومن

#### جهر به . فالسِّر عنده علانية ، والغيب عنده شهادة .

يرى دبيب النّملة السوداء ، على الصخرة الصماء ، في الليلة الظلماء . ويرى نياط عروقها ، ومجاري القوت في أعضائها . يضع السموات على إصبع من أصابع يده ، والأرض على إصبع ، والشجر على إصبع ، والماء على إصبع .

ويقبض سماواته بإحدى يديه ، والأرضين باليد الأخرى فالسماوات السبع في كفه .

ولو أنَّ الخلق كلهم من أوّلهم إلى آخرهم قاموا صقًا واحدًا ما أحاطوا بالله على . لو كشف الحجاب عن وجهه لأحرقت سُبُحاتُه ما انتهى إليه بصره من خلقه .

فإذا قام بقلب العبد هذا الشاهد، فله سلوك وسير خاص ليس لغيره ممن هو عن هذا في غفلة، أو معرفة مجملة .

فصاحب هذا الشاهد: سائر الله في يقظته ومنامه، وحركته وسكونه، وفطره وصيامه، له شأن وللنّاس شأن. هو في واد والناس في واد.

فلا تزال شواهد الصفات قائمة بقلبه ، توقظه إذا رقد ، وتذكّره إذا غفل ، وتحدوا به إذا سار ، وتقيمه إذا قعد .

- إن قام بقلبه شاهدٌ من الربوبية والقيومية رأى أنَّ الأمر كله لله لله لله لله لله المرافقة بالمرافقة الأمرافية المرافقة المرافقة

- وإن قام بقلبه شاهد من الإلهية: رأى في ذلك الشاهد الأمر والنهي ، والنبوات والكتب والشرائع ، والمحبّة والرضى ، والكراهة والبغض ، والثواب والعقاب ، وشاهدً

الأمر نازلاً ممن هو مستو على عرشه وأعمال العباد صاعدة إليه ومعروضة عليه ، يجزي بالإحسان منها في هذه الدار وفي العقبى نضرة وسرورًا ، ويقدم إلى ما لم يكن عن أمره وشرعه منها فيجعله هباءً منثورًا .

- وإن قام في قلبه شاهد من الرحمة ، رأى الوجود كله قائمًا بهذه الصفة قد وسبع من هي صفته كُلَّ شيء رحمة وعلمًا

- وإن قام بقلبه شاهد العِزَّة والكبرياء والعظمة والجبروت ، فله شأنٌ آخر. وهكذا جميع شواهد الصفات ، فما ذكرناه هو أدنى تنبيه عليها » (۱).

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: ٢٥٢/٣ ـ ٢٥٦ مختصرًا.

المسألة الثانية : الواجب في أسماء الله وصفاته وتعلقاتها ومقتضياتها وآثارها

الواجب في أسماء الله وصفاته:

الإيمان بما وصف الله وسمّى به نفسه في كتابه وعلى لسان رسوله هي ، من غير تحريف ولا تعطيل ، ومن غير تكييف ولا تمثيل .

قال شيخ الإسلام: ((ونعلم أنَّ ما وصف الله به من ذلك فهو حقّ ليس فيه لغزٌ ولا أحاجي ، وهو سبحانه مع ذلك ليس كمثله شيء لا في نفسه المقدّسة المذكورة بأسمائه ، وصفاته ، ولا في أفعاله في فكما نتيقن أنَّ الله سبحانه له ذات حقيقية وله أفعال حقيقية ، فكذلك له صفات حقيقية ، وهو ليس كمثله شيء لا في ذاته ، ولا في صفاته ، ولا في أفعاله )) (۱)

والتحريف في النصوص : وهو صرف اللفظ عن ظاهره بدون دليل .

والتعطيل في المعتقد: (( ولا ينفون عنه ما وصف به نفسه ووصفه به رسوله فيعطلوا أسماءه الحسنى وصفاته العليا ، فإنهم لم يفهموا من أسماء الله وصفاته إلا ما هو اللائق بالمخلوق ، ثم شرعوا في نفي تلك المفهومات )) (٢).

<sup>(</sup>۱) الفتاوى : ۲٦/٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٢٧/٥ مختصرًا.

والتكييف يكون في الصفة . قال السلف في أحاديث الصفات : ((أمِرُّوها كما جاءت بلا كيف ، وهو ردُّ على الممثلة )) (۱) .

والتمثيل: عدم تشبيهها بما للمخلوق ، فإنَّ الله سبحانه ليس كمثله شيء لا في ذاته ولا في صفاته ولا في أفعاله. فالعارفون به المصدّقون لرسله ، المقرّون بكماله ، يثبتون له الأسماء والصفات ، وينفون عنه مشابهة المخلوقات فيجمعون بين الإثبات ونفي التشبيه ، وبين التنزيه وعدم التعطيل )) (۲).

فالواجب الإيمان بالاسم والصفة وإثباتها من غير تحريف ولا تعطيل، ومن غير تكييف ولا تمثيل، ثمَّ الإيمان بما دلّ عليه، والإيمان بآثاره ومقتضياته فالرحيم مثلاً دلّ على صفة الرّحمة، ومن آثاره ومقتضياته أنَّه يرحم عباده، سبحانه.

### 

قال عن : في وصيّته لمعاذ عند ذهابه لليمن : « فَلْيَكُنْ أُوّلَ مَا تَدْعُو هُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللَّهِ عَلَى ، فَإِذَا عَرَفُوا الله ... » (٣) .

قوله ﷺ: ﴿ فَإِذَا عَرَفُوا الله ﴾ دل على أنَّ معرفة الله أولى

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ٣٩/٥.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين: ۳۵۹/۳.

<sup>(</sup>۳) مسلم: ۲۱/۱.

الفرائض.

قال الكفويُّ: (( معرفة الله عَلَى بالدليل الإجمالي فرض عين لا مخرج عنه لأحد من المكلفين ، وهي بالتفصيل فرض كفاية لا بُدّ أنْ يقوم به البعض )) (١).

وقال ابن القيّم: لا يستقر للعبد قدمٌ في المعرفة بل ولا في الإيمان ، حتّى يؤمن بصفات الرّب جلّ جلاله ، ويعرفها معرفة تخرجه عن حدِّ الجهل بربّه .

فالإيمان بالصفات وتعرُّفها : هو أساس الإسلام ، وقاعدة الإيمان وثمرة شجرة الإحسان ، فمن جحد الصفات ، فقد هدم أساس الإسلام والإيمان ، وثمرة شجرة الإحسان ، فقد هدم أساس الإسلام والإيمان ، وثمرة شجرة الإحسان ، فضلاً عن أنْ يكون من أهل العرفان ، وقد جعل الله سبحانه مثكِرُ صفاته مسيء الظنّ به . وتوعّده بما لم يتوعّد به غيره من أهل الشرك والكفر والكبائر . فقال تعالى : ﴿ وَمَا كُنْتُمْ تَسْنَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ وَلا أَبْصَارُكُمْ وَلا جُلُودُكُمْ وَلَا أَبْصَارُكُمْ وَلا أَنْ اللّهَ لا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ = ٢٢ جُلُودُكُمْ وَلَكِنْ طَنَتُكُمْ الذِي ظَنَتُمْ بربّكُمْ أَرْدُاكُمْ فَأَصْبُحُتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ } . فقد الصفة من صفاته من سوء فأخبر سبحانه أنَّ إنكار هم هذه الصفة من صفاته من سوء فأخبر سبحانه أنَّ إنكار هم هذه الصفة من صفاته من سوء ظنهم به وأنَّه هو الذي أهلكهم . وقد قال في الظانين به ظنّ السوء : { عَلَيْهِمْ وَلَعْنَهُمْ وَلَعْنَهُمْ وَأَعَدَّ لَهُمْ وَسَاءَتْ مُصِيرًا } . ولم يجيء مثل هذا الوعيد في غير جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مُصِيرًا } . ولم يجيء مثل هذا الوعيد في غير

<sup>(</sup>۱) الكلبّات، ص٥٢٨

من ظن السوء به سبحانه ، وجحدُ صفاته وإنكار حقائق أسمائه: من أعظم ظن السوء به ، ولمّا كان أحبّ الأشياء إليه: حمده ومدحه ، والثناء عليه بأسمائه وصفاته وأفعاله كان إنكارها وجحدها أعظم الإلحاد والكفر به ، فهو شرّ من الشرك ، فالمعطّل شرّ من المشرك » (۱) ، لأنّه عطل أسماء الله وصفاته وآثارها ومقتضياتها وتعلقاتها ، فالمشرك يشرك في العبادة شيء مع الله ، في حين أنّ المعطّل يُعطّل بعمال أسماء الله وصفاته وأفعاله المتعلّقة بجلاله وعظمته سبحانه . فهذا شرّ النّاس ، وأفضلهم وخيرهم هو الذي بعكسه ، وهو الذي يتعبّد الله بجميع أسمائه .

وفي ذلك يقول ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( وكلّ اسم من أسمائه سبحانه له صفة خاصة ، فإنّ أسماءه أوصاف مدح وكمال . وكلّ صفة لها مقتضى وفعل ، إمّا لازم وإمّا متعدّ ، ولذلك الفعل تعلُق بمفعول هو من لوازمه . وهذا في خلقه وأمره وثوابه وعقابه . كل ذلك آثار الأسماء الحُسنى وموجباتها .

ومن المحال تعطيل أسمائه عن أوصافها ومعانيها ، وتعطيل الأوصاف عما تقتضيه وتستدعيه من الأفعال ، وتعطيل الأفعال عن المفعولات ، كما أنّه يستحيل تعطيل مفعوله عن أفعاله ، وأفعاله عن صفاته ، وصفاته عن

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٣٤٧/٣.

أسمائه و تعطيل أسمائه وأوصافه عن ذاته و

فمن أسمائه سبحانه ((الغقار) التوّاب، العفوّ) فلا بُدّ لهذه الأسماء من متعلقات ولا بُدّ من جناية تُعْفر، وتوبة تُقبل، وجرائم يُعفى عنها ولا بُدّ لاسمه ((الحكيم)) من متعلق يظهر فيه حكمه، إذ اقتضاء هذه الأسماء لآثارها كاقتضاء اسم ((الخالق) الرازق) المعطي، المانع) للمخلوق والمرزوق، والمعطي والممنوع وهذه الأسماء كلها حسنى والرّب تعالى يحب ذاته وأوصافه وأسماءه فهو عفوّ يحب العفو، ويحب المغفرة ويحب التوبة.

وهو سبحانه الحميد المجيد ، وحمده ومجده يقتضيان آثار هما .

ومن آثار هما مغفرة الزلات ، وإقالة العثرات ، والعفو عن السيئات ، والمسامحة على الجنايات ، مع كمال القدرة على استيفاء الحق والعلم منه سبحانه بالجناية ، ومقدار عقوبتها . فحلمه بعد علمه ، وعفوه بعد قدرته ، ومغفرته عن كمال عزته وحكمته .

فمن تأمّل سريان آثار الأسماء والصفات في العالم، وفي الأمر، تبيّن له أنَّ مصدر قضاء هذه الجنايات من العبيد، وتقديرها: هو من كمال الأسماء والصفات والأفعال وغاياتها أيضًا: مقتضى حمده ومجده، كما هو مقتضى ربوبيته وإلهيته.

فله في كلّ ما قضاه وقدّره الحكمة البالغة ، والآيات

الباهرة ، والتعرفات إلى عباده بأسمائه وصفاته ، واستدعاء محبّتهم له ، وذكرهم له ، وشكرهم له ، وتعبّدهم له بأسمائه الحسنى .

إذ كل اسم فله تعبُّد مختص به ، علمًا ومعرفة وحالاً . وأكمل النّاس عبودية : المتعبِّد بجميع الأسماء والصفات التي يطلع عليها البشر ، فلا تحجبه عبودية اسم عن عبودية اسم آخر .

وهذه طريقة الكُمّل من السائرين إلى الله . وهي طريقة مشتقة من قلب القرآن . قال الله تعالى : { وَالِلّهِ الأسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا} [ ٧ \\_ : ١٨٠ ] .

والدعاء بها يتناول دعاء المسألة ، ودعاء الثناء ، ودعاء التعبُّد . وهو سبحانه يدعو عباده إلى أنْ يعرفوه بأسمائه وصفاته ، ويثنوا عليه بها ، ويأخذوا بحظهم من عبوديتها ))

وقال ـ رحمه الله ـ : ((فالعارف من عرف الله سبحانه وصفاته وأفعاله ، ثُمَّ صدق الله في معاملته ، ثُمَّ أخلص له في قصده ونيّاته . ثُمَّ انسلخ من أخلاقه الرديئة وآفاته ، ثُمَّ عبر من أوساخه وأدرانه ومخالفاته ، ثُمَّ صبر على أحكام الله في نعمه وبليّاته . ثُمَّ دعا إليه على بصيرة بدينه وآياته .

ثُمَّ جرّد الدعوة إليه وحده بما جاء به رسوله ، ولم يشُبْها

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ۱/۷۱ عـ ٤٢٠ مختصرًا.

بآراء الرجال وأذواقهم ومواجيدهم ومقاييسهم ومعقو لاتهم ، ولم يزن بها ما جاء به الرسول عليه من الله أفضل صلواته . فهذا الذي يستحق اسم العارف على الحقيقة إذا سمّي به غيره على الدعوى والاستعارة )) (۱) .

ومن عرف الله أحبه على قدر معرفته به ، وخافه ورجاه وتوكل عليه ، وأناب إليه ، ولهج بذكره ، واشتاق إلى لقائه ، واستحيا منه ، وأجله وعظمه على قدر معرفته به .

ومن علامات المعرفة: أن يبدو لك الشاهد، وتفنى الشواهد، وتثحل العلائق، وتنقطع العوائق، وتجلس بين يدي الربّ تعالى، وتقوم وتضطجع على التأهب للقائه.

ومن علامات العارف : أنّه لا يطالب ولا يخاصم ولا يعاتب ولا يرى له على أحدٍ فضلاً ، ولا يرى له على أحد حقًا . وأنّه لا يأسف على فائت ولا يفرح بآتٍ .

وأن يعتزل الخلق بينه وبين الله ، حتّى كأنّهم أموات لا يملكون له ضراً ولا نفعًا ولا موتًا ولا حياة ولا نشورًا ، وقد قيل : العارف ابن وقته ، وهذا من أحسن الكلام وأخصره ، فهو مشغول بوظيفة وقته عمّا مضى ، وصار في العدم وعما لم يدخل بعد في الوجود ، فهمّه عمارة وقته الذي هو مادة حياته الباقية .

ومن علاماته أنَّه مستأنس بربّه ، مستوحش ممن يقطعه

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ۳۳۸\_ ۳۳۸

عنه ، وقال محمَّد بن الفضل: المعرفة حياة القلب مع الله .

وقال ذو النون: علامة العارف ثلاثة: لا يطفئ نور معرفته نور ورعه، ولا يعتقد باطئًا من العلم يثقضه عليه ظاهر من الحكم، ولا تحمله كثرة نعم الله على هتك أستار محارم الله.

قال: وهذا من أحسن الكلام الذي قيل في المعرفة )) (١) .

وقال ـ رحمه الله ـ : ((فالإيمان بالصنفات ومعرفتها ، وإثبات حقائقها ، وتعلق القلب بها ، وشهوده لها هو مبدأ الطريق ووسطه وغايته . وهو روح السالكين ، وحاديهم إلى الوصول ، ومحرِّك عزماتهم إذا فتروا ، ومنير هممهم إذا قصروا ، فإنَّ سيرهم إنَّما هو على الشواهد ، فمن كان لا شاهد له فلا سير له ولا طلب ولا سلوك له .

وأعظم الشواهد صفات محبوبهم ونهاية مطلوبهم ، وذلك هو العَلمُ الذي رُفع لهم في السير فشمروا إليه .

كما قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ (( من رأى رسول الله فقد رآه غاديًا رائحًا ، لم يضع لبنة على لبنة ، ولكن رُفع له عَلمٌ فشمّر إليه )).

ولا يزال العبد في التواني والفتور والكسل ، حتَّى يرفع الله على له ـ بفضله ومنه ـ عَلمًا يشاهده بقلبه ، فيشمِّرُ إليه

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ۳۲۸/۱ ـ ۳٤۳ مختصرًا.

ويعمل عليه .

فإنَّ أوصاف المدعو إليه ونعوت كماله وحقائق أسمائه هي الجاذبة للقلوب إلى محبّته ، وطلب الوصول إليه .

لأنّ القلوب إنّما تحبُّ من تعرفه ، وتخافه وترجوه وتشتاق إليه . وتلتذ بقربه وتطمئن إلى ذكره ، بحسب معرفتها بصفاته .

فإذا ضرب دونها حجاب معرفة الصفات والإقرار بها امتنع منها ـ بعد ذلك ـ ما هو مشروط بالمعرفة وملزوم لها . فسبحان من حال بين المعطّلة وبين محبّته ومعرفته .

ثم قال ـ رحمه الله ـ : فأمّا الرسالة ، فإنّها جاءت بإثبات الصفات إثباتا مفصلاً على وجه أزال الشبهة ، وكشف الغطاء . وحصل العلم اليقيني ، ورفع الشنك والريب ، فثلجت له الصدور . واطمأنت به القلوب . واستقر به الإيمان في نصابه . ففصلت الرسالة الصفات والنعوت والأفعال ، أعظم من تفصيل الأمر والنهي » (۱) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ٣٥٠ ـ ٣٥٢ مختصرًا

المسألة الثالثة: الطريقة النبوية في التربية على المعرفة:

ربّنا تبارك وتعالى يدعونا في القرآن إلى معرفته من طريقين:

أحدهما: التفكُّر في آياته وتدبُّرها.

والثَّاني: النَّظر في مفعولاته.

فهذه آياته المشهودة ، وتلك آياته المسموعة المعقولة ))

الطريق الأوَّل: التفكُّر في آياته وتدبُّرها:

فأمّا آياته المسموعة المعقولة فهي آياته في كتابه الكريم الله ، ومنهج نبيّه في والمؤمنين من بعده ، القرآن كلام الله ، ومنهج نبيّه في والمؤمنين من بعده ، فهو أصل الهداية ومنبعها وأوّلها وآخرها ، وقد أمر الله وي بتدبّره وتذكُره والتفكُّر فيه ليكون سببًا في الهداية والتوبة والأوبة والإيمان وزيادته ، قال الله تعالى : { كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ الله مَبَارَكُ لِيَدَبَّرُوا ءَايَاتِهِ وَلِيتَدُكَّرَ أُولُو الألبَابِ } (١) ، وقال سبحانه : { أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللهِ لوَجَدُوا فِيهِ احْتِلاقًا كَثِيرًا } (١) ، وقال : { أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ

<sup>(</sup>۱) الفوائد ، ص ۳۱ ، مع تقديم وتأخير وتعديل في بعض الألفاظ لتناسب ذلك .

<sup>(</sup>٢) ص: الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآية ( ٨٢ ).

عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا } (١) ، وقال : { أَفَلُمْ يَدَّبَّرُوا الْقُولَ } (١) .

فهذه الآيات كلها دعوة من الله تبارك وتعالى لتدبر كتابه الكريم، والنظر فيه وتفهمه وتذكره، لأن فيه هدايتهم وسبب نجاتهم، وفي البعد عنه والصد عنه الخسران والهلاك والضلال.

قال الله تعالى: { و كَذَلِكَ أَوْ حَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ و لَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا } (٣). وقال تعالى: { ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى مِنْ عِبَادِنَا } (المُتَّقِينَ } للمُتَّقِينَ } للمُتَّقِينَ } للمُتَّقِينَ } (المُتَّقِينَ } (الله مُتَّالِينَ هِي الْقُومُ وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ } (المُتَّقِينَ } وقال: { إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي الْقُومُ } (الله وقال: { وقال: { وقال: إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِي الْقُومُ } (الله وقال: { وقال: { وقال: إِنَّ مَلَاتُ فَإِنَّمَا أَضِلُ عَلَى نَفْسِي وَإِنِ اهْتَدَيْتُ فَهِمَا يُوحِي إِلِيَّ رَبِّي } (به وقال: { وقال: { وقال: { وقال: أَوْرُونَ وَأَنْتُمْ ثُنْلَى عَلَيْكُمْ ءَايَاتُ اللّهِ وَفِيكُمْ رَسُولُهُ } (۱).

قال شيخ الإسلام: ((فيعلم أنَّ آيات الله ، والرسول تمنع

<sup>(</sup>١) محمد: الآية (٢٠٤).

<sup>(</sup>٢) المؤمنون: الآية ( ٦٨ ) .

<sup>(</sup>٣) الشورى: الآية ( ٥٢ ).

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآية (٢).

<sup>(</sup>٥) أل عمران: الآية (١٣٨).

<sup>(</sup>٦) الإسراء: الآية (٩).

<sup>(</sup>٧) سبأ: الآية (٥٠).

<sup>(</sup>٨) أل عمران: الآية (١٠١).

الكفر )) (۱)

فلذلك قال ﷺ: ( إِنَّمَا هُمَا اثْنَتَان : الْكَلامُ وَالْهَدْيُ ... )) (٢) .

فالكلام كلام الله ، تبارك وتعالى ، والهدي هدي المصطفى الله ، وإنما أداة حصر وتخصيص فعُلِم أنّ العمل على الكلام والهدي ، الكتاب والسُنّة : العلم والطريقة والتطبيق ، وعُلِم أنهما يمنعان الكفر كما قال شيخ الإسلام .

والنبي إنّما ربّى أصحابه على القرآن ، المنهج الربّاني الذي أنزله الله فسار عليه متدرجًا تبعًا للتنزلُ القرآني .. حتّى أخرج جيلاً ربّانيًا فريدًا مرتبطًا بالله أشدّ الارتباط ، متوثبًا لإجابة داعي الله على الدوام ، دون تردُّد أو تلكؤ . مضحيًّا بالنّفس والأهل والولد والمال في سبيل الله ، لإعلاء كلمته ونصرة دينه . فلم يعرف الدّعة والاستكانة والوهن والضعف ، وإنّما هو الجهاد والدعوة والتربية والتعليم والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وأعمال البّرّ بشتى صنوفها .

فالمنهج هو القرآن ، والنّطبيق هو السُنّة . ولقد استجاب المصطفى الله الله ، ونقد ما أمره الله به من أوّل آية تنزّلت بإرساله وهي قول الله تعالى : { يَاأَيُّهَا الْمُدَّثّرُ = ١

<sup>(</sup>۱) الفتاوى : ۳/۲ .

<sup>(</sup>٢) شرح السنّة للالكائي: ٨٤/٤.

## 

قال الحافظ ابن كثير - رحمه الله - في قوله تعالى : { قُمْ فَالْذِرْ } أي شمِّر عن ساق العزم وأنذر النّاس ، وبهذا حصل الإرسال ، كما حصل بالأول النبوّة . وقال في قوله تعالى : { وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ } أي عظم ) (٢) . وقال أبو جعفر الطبري : ( وربّك يا محمَّد فعظم بعبادته والرغبة إليه في حاجاتك دون غيره من الآلهة والأنداد )) (٣) .

ولقد امتثل الم أمر ربه فقام لنذارة عباده فلم يقر له قرار، وعظم الله الله وكبره أيما تكبير وتعظيم، وشرع لغرس تلك المبادئ في قلوب أصحابه الله وأولها تعظيم الله وتوقيره وتوحيده ودعوتهم إلى عبادته وقد بين النبي النبي المنهج الذي سار عليه، وفق ما أمره الله به في قوله تعالى : { وَأَلْزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكُرَ لِلْبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَقَكَّرُونَ}

والدِّكْر هو الوحيُ التَّاني ( السنة ) وما نُزِّل إليهم هو القرآن ، وقد بينه هي تبيينًا كافيًا شافيًا حتَّى قال أحد الصَّحابة مات رسول الله هي وما طائر يقلّبُ جناحيه في الهواء إلاَّ وعندنا منه علم.

<sup>(</sup>١) المدّثر.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٤٧٠/٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى: ١٤/٢٩.

<sup>(</sup>٤) النحل: الآية (٤٤).

فقد بلغ الرسالة ، وأدّى الأمانة ، ونصح الأمّة ، وكشف الله به الغُمَّة ، وجاهد في الله حقّ جهاده ، مما جعل ابن أم عبد في يقول : ((وَاللَّهِ الَّذِي لا إِللهَ غَيْرُهُ ، مَا أُنْزِلْتُ سُورَةُ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ إلا أَنَا أَعْلَمُ أَيْنَ أُنْزِلْتُ ، وَلا أُنْزِلَتُ آيَةٌ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ إلا أَنَا أَعْلَمُ أَيْنَ أُنْزِلْتُ ، وَلو أُعْلَمُ أَحْدًا أَعْلَمَ مِنِّي كِتَابِ اللَّهِ إلا أَنَا أَعْلَمُ فِيمَ أُنْزِلْتُ ، وَلو أُعْلَمُ أَحَدًا أَعْلَمَ مِنِّي بِكِتَابِ اللَّهِ إلا أَنَا أَعْلَمُ لَرَكِبْتُ إليْهِ » (١) .

وقال حبْرُ الأمّة: ((التفسير على أربعة أوجه: تفسيرٌ تعرفه العرب من كلامها؛ وتفسيرٌ لا يُعذر أحدٌ بجهالته؛ وتفسيرٌ تعلمه العلماء، وتفسيرٌ لا يعلمه إلاَّ الله من ادّعى علمه فهو كاذب (()). والراسخون في العلم يعلمون تأويله الذي لم يُحجب عنهم: قال مجاهد: عرضتُ المصحف على ابن عبّاس من فاتحته إلى خاتمته، أقفه عند كلِّ آية وأسأله عن تفسيرها (()).

فمن ربّی عبدالله بن مسعود ، وعبدالله بن عبّاس و أمثالهما في أجمعين إلاً المصطفى في وبم ربّاهم وعلام ربّاهم ؟! على القرآن وبالقرآن .

فالقرآن هو الذي يُحرِّك ما أودعه الله تبارك وتعالى في كوامن الفطرة من توحيد وإيمان ومعرفة بالخالق ومحبّة له

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب فضائل القرآن : باب القراء من أصحاب النّبي ﷺ : ۱۹۱۲/٤ ، رقم ٤٧١٦ .

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: مجمل اعتقاد السلف: ٣/٥٥.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ٥٥/٣.

، فهو الذي يستحيي هذه المعاني حتّى تصبح في القلب كأنها رأي العين . حقًا يقيئًا وصدقًا وعدلاً لا مرية فيه .

ولذلك عُني القرآن بطرق منافذ النّفس البشرية ومداخلها من جميع الزوايا ، وبصور كثيرة متعدّدة ، حتّى كفل بهذا التنويع الشامل مخاطبتها بجملتها وكأنّها وحدة واحدة .

ذلك أنَّه كُلَما فُتِحت ثغرة سُدَّت بخطاب فمن منفذ المحبّة إلى منفذ الرجاء إلى منفذ الخوف إلى استشعار العطاء والنعمة ، إلى الفقر ، إلى الرحمة والطمأنينة والسعادة والفرح ، إلى الرهبة والقهر والجبروت .

خاطب القلب البشري جملة واحدة بتلك الحقيقة الكبرى حقيقة الألوهية والعظمة والعزّة والجلال خطابًا يشهد بذاته على صدق المنهج وأنّه من عند الله وأنّه لا يقدر على مثله سواه ، خطابًا إذا تدبّر والمتأمّل عرف أنّ كلّ آية من آيات هذا الخطاب هي في الحقيقة جانب من جوانب معرفة الله على .

فتارة يتعرّف إلى عباده بذاته وأسمائه وصفاته ، وتارة يتحبّب اليهم بنِعَمه وآلائه ، وتارة بأمره ونهيه ، ويُكثر الحديث مفصلاً عن آثار قدرته في الآفاق وفي الأنفس ، وعرض هذه الآثار في الآفاق والأنفس يملأ النفس بالإجلال والعظمة والتقدير والتوقير ، والمحبّة والخشية ، والرجاء والتوكّل ، فينشأ اليقين من خلال الرؤية والمشاهدة لهذه الحقيقة بآثارها في أغوار النّفس المكنونة ، وفي صفحات

الكون المنشورة رؤية واضحة ، ومشاهدة مستيقنة ، فتشهد النفس تلقائيًا شهادة الحق ويتبين لها أنَّ القرآن حقّ من عند الله تبارك وتعالى .

إنَّ هذا الحضور الكبير الضخم الدائم في القلوب نتيجة طبيعية للمعرفة الصحيحة بالله وأسمائه وصفاته ، وأفعاله وآلائه وعظمته وجلاله وقدرته .

حتّى إذا تغلغات هذه الحقيقة في القلوب ودُخلت عليها من أقطارها وامتلأت بالمعرفة والمحبّة والإجلال والتعظيم وعظمت حينئذ أمره ونهيه ، وحرماته ، وشعائره ؛ خوقًا ورغبة ورهبة ومحبّة .

وتعلقت به دون غيره ، وقطعت العلائق والعوائد عمن سواه ، فأصبح هاجسها الوحيد ، وهمها الدائم مراقبة الله واستحضار عظمته حقيقة تتراءى لهم من كلِّ حدب وصوب ، تواجههم في كلِّ درب ، تساكنهم بالليل والنهار ، والسرِّ والجهار ، والغدو والأصال .

تعلم بل تستحضر أنَّه مهيمنُ عليها ، قادر عليها ، محيطُ بها ، يكلؤها بعنايته ، يحوطها بعلمه ، هو معها حيثما كانت بعلمه وعنايته وحفظه وتوفيقه ، ناصر ومؤزِّر لها إنْ هي نصرته ، خاذل لها إنْ هي عصته .

تعلم أنّه على كلّ شيء قدير ، وأنّه قد أحاط بكلّ شيءٍ علمًا ، يعلم السّر وأخفى ، وأنّه عليم بذات الصدور ، وأنّه

يعلم خائنة الأعين وما تُخفي الصدور ، السِّر عنده جهر ، والغيب عنده شهادة .

إنّه الإيمان الصادق ، واليقين الجازم ، جعل من فئة قليلة تصنع المعجزات ، ثكسر الحواجز ، تُحطّم القيود والمألوفات ، تهجر العوائد والموروثات ، تتخطى العوائق والعقبات .

إنّه الإيمان الذي يُحرِّرُ العبد من عبودية العباد إلى عبادة ربِّ العباد ، إنّه الإيمان إذا خالطت بشاشته القلوب انخلع عنه الخوف والجبن ، والضعف والخور ، والدّعة والاستكانة ، إلى الشجاعة والقوّة ، والجهاد والحركة ، وقول الحقّ وفعله حيثما كان لا يخشى في الله لومة لائم .

وقد ذكر شيخ الإسلام ـ رحمه الله ـ بيان طريقته وأنها الأمر بتدبر القرآن فقال : (( ولهذا أمر أهل العقل بتدبره ، وأهل السمع بسمعه ، فدعا فيه إلى التدبر والتفكير والتذكر ، والعقل والفهم ، والى الاستماع والإبصار ، والإصغاء ، والتأثر بالوجل والبكاء وغير ذلك ، وهذا باب واسع .

وكان المقصود بالدعوة : وصول العباد إلى ما خُلقوا له من عبادة ربّهم وحده لا شريك له ، والعبادة أصلها عبادة القلب ، المستتبع للجوارح.

وإنّما ذلك بعلمه وحاله كان هذا الأصل الذي هو عبادة

الله بمعرفته ومحبّته هو أصل الدعوة في القرآن ، فقال تعالى : { وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَا لِيَعْبُدُونَ} )) (١) .

وقال ـ رحمه الله ـ : ((وذكرت دعوة الأنبياء عليهم السلام ؛ أنّه جاء بالطريقة الفطرية ، كقولهم : { أَفِي اللّهِ شَكُّ فَاطِر السّمَوَاتِ وَالأَرْض} (٢) ؟ وقول موسى : { رَبُّ السّمَوَاتِ وَالأَرْض} وَالأَرْض} ، وقوله في القرآن : { اعْبُدُوا رَبّكُمُ الّذِي خَلقَكُمْ وَالْذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ = ٢١ الذي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ فِرَاشًا } (٤) . يبيّن أنَّ نفس هذه الذوات آية لله .

ولمّا وبّخهم بيّن حاجتهم إلى الخالق بنفوسهم ، ثمّ قال : ( إنّ الله أمر بعبادته الّتي هي كمال النّفوس ، وصلاحها ، وغايتها ، ونهايتها ، لم يقتصر على مجرّد الإقرار ، كما هو غاية الطريقة الكلامية ، فلا وافقوا لا في الوسائل ، ولا في المقاصد ، فإنّ الوسيلة القرآنية ، قد أشرنا إلى أنّها فطرية قريبة ، موصلة إلى عين المقصود ، وتلك قياسية بعيدة ؛ ولا توصل إلاّ إلى نوع المقصود لا إلى عينه .

وأمّا المقاصد ؛ فالقرآن أخبر بالعلم به ، والعمل له ، فجمع بين قوتي الإنسان العلمية والعملية ، الحسية والحركية

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى: ۱/۲ ـ ٦ باختصار.

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: الآية (١٠).

<sup>(</sup>٣) الشعراء: الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآيتان (٢١، ٢٢).

، الإرادية والإدراكية ، والاعتمادية : القولية والعملية ، حيث قال : { اعْبُدُوا رَبَّكُمُ } (١) .

فالعبادة لا بد فيها من معرفته ، والإنابة إليه ، والتذلل له ، والافتقار إليه ، وهذا هو المقصود ، والطريقة الكلامية ؛ إنّما تفيد مجرد الإقرار ، والاعتراف بوجوده ، وهذا إذا حصل من غير عبادة وإنابة كان وبالاً على صاحبه ؛ وشقاءً له )) (۱) .

وقال ـ رحمه الله ـ في معرض حديثه عن بيان أصل العلم ، قال : (( والذي أكتبه هنا بيانا الفرق بين المنهاج النبوي الإيماني العلمي الصلاحي ، والمنهاج الصابئ الفلسفي ، وما تشعب عنه من المنهاج الكلامي والعبادي المخالف لسبيل الأنبياء وسنتهم .

وذلك أنَّ الأنبياء عليهم السلام دعوا إلى عبادة الله أوّلاً بالقلب واللسان ، وعبادته متضمّنة لمعرفته ، وذكره فأصل علمهم وعملهم : هو العلم بالله والعمل لله ؛ وذلك فطري ، كما قد قررته في غير هذا الموضع ، وبيّنت أنَّ أصل العلم الإلهي فطري ضروري ، وأنَّه أشدّ رسوخًا في النّفوس من مبدأ العلم الرياضى : كقولنا أنَّ الواحد نصف الاثنين » (").

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (٢١).

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ۱۲/۲ ـ ۱۳ .

<sup>(</sup>٣) الفتاوى: ١٥/٢.

وقال في معرض حديثه عن أصل الهداية: (( فجماع الأمر: أنّ الله هو الهادي والنصير، { وكَفَى بربّك هَادِيًا ونصيرًا } ، وكلّ علم فلا بُدّ له من هداية ، وكلّ عمل فلا بُدّ له من قوّة فالواجب أنْ يكون هو أصل كل هداية وعلم وأصل كل نصرة وقوّة ، ولا يستهدي العبد إلاّ إيّاه ، ولا يستنصر إلاّ إيّاه ، والعبد لما كان مخلوقًا مربوبًا مفطورًا مصنوعًا: عاد في علمه وعمله إلى خالقه ، وفاطره ، وربّه وصانعه ، فصار ذلك ترتيبًا مطابقًا للحق ، وتأليفًا موافقًا للحقيقة إذ بناء الفرع على الأصل ، وتقديم الأصل على الفرع: هو الحق ، فهذه الطريقة الصحيحة الموافقة لفطرة الله وخلقته ولكتابه وسنته )) (۱).

قال: وقيل لابن عبّاس: ((بماذا عرفت ربّك؟ فقال: من طلب دينه بالقياس: لم يزل دهره في التباس خارجًا عن المنهاج، ظاعنًا في الاعوجاج: عرفته بما عرّف به نفسه، ووصفته بما وصف به نفسه )) فأخبر أنَّ معرفة القلب حصلت بتعريف الله وهو نور الإيمان، وأنّ وصف اللسان حصل بكلام الله، وهو نور القرآن)) (٢).

قال الإمام إبراهيم بن موسى الشاطبي: (( وذلك أنّه ـ القرآن ـ محتو من العلوم على ثلاثة أجناس هي المقصود

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: ۱۹/۲ ـ ۲۰ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ١٨/٢.

# الأوَّل:

أحدها: معرفة المتوجَّه إليه ، وهو الله المعبود سبحانه.

التَّاني: معرفة كيفية التوجّه إليه.

التَّالث: معرفة مآل العبد ليخاف الله به ويرجوه .

وهذه الأجناس الثلاثة داخلة تحت جنس واحد هو المقصود ، عبر عنه قوله تعالى : { وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالإِنْسَ إِلاَ لِيَعْبُدُونَ } [ الذاريات/٥٠] ؛ فالعبادة هي المطلوب الأوَّل ، غير أنَّه لا يمكن إلاَّ بمعرفة المعبود ؛ إذ المجهول لا يُتوجّه إليه ، ولا يُقصد بعبادة ولا بغيرها ، فإذا عُرف ـ ومن جملة المعرفة به أنَّه آمر وناه وطالب للعباد بقيامهم بحقه ـ توجّه الطلب ؛ إلاَّ أنَّه لا يتأتى دون معرفة كيفيّة التعبيد ؛ فجيء بالجنس التَّاني )) (۱) .

وقال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( والرسل من أوّلهم إلى خاتمهم ـ صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ـ أرسلوا بالدعوة إلى الله . وبيان الطريق الموصل إليه ، وبيان حال المدعوين بعد وصولهم إليه . فهذه القواعد الثلاث ضرورية في كلِّ ملة على لسان كل رسول (٢) ، فعرّفوا الرّب المدعو إليه بأسمائه وصفاته وأفعاله تعريقًا مفصلاً ، حتى كأن

<sup>(</sup>١) الموافقات: ٤/٤٠٢.

<sup>(</sup>٢) هذه القواعد الثلاث هي نفسها الأجناس الثلاثة من العلوم الَّتي ذكر ها الشاطبي في الصَّفحة السَّابقة ذات الرّقم ٣٠٩.

العباد يشاهدونه سبحانه وينظرون إليه فوق سماواته على عرشه يكلّم ملائكته ، ويدبّر أمر مملكته ، ويسمع أصوات خلقه ، ويرى أفعالهم وحركاتهم ، ويشاهد بواطنهم ، كما يشاهد ظواهرهم ، يأمر وينهي ، ويرضى ويغضب ، ويحبّ ويسخط ، ويضحك من قنوطهم ، وقرب غيره ، ويجيب دعوة مضطرهم ، ويغيث ملهوفهم ، ويعين محتاجهم ، ويجبر كسيرهم ، ويغنى فقيرهم ، ويميت ويحيي ، ويمنع ويعطى ، يؤتي الحكمة من يشاء ، مالك الملك ، يؤتى الملك من يشاء ، وينزع الملك ممن يشاء ، ويعز من يشاء ، ويذل من يشاء ، بيده الخير وهو على كلّ شيء قدير ، كلّ يوم هو في شأن ، يغفر ذنبًا ، ويفرّج كربًا ، ويفكُّ عانيًا ، وينصر مظلومًا ، ويقصم ظالمًا ، ويرحم مسكينًا ، ويغيث ملهوقًا ، ويسوق الأقدار إلى مواقيتها ، ويجريها على نظامها ، ويقدِّم ما يشاء تقديمه ، ويؤخّر ما يشاء تأخيره ، فأزمّة الأمور كلها بيده ، ومدار تدبير الممالك كلها عليه ، و هذا مقصود الدعوة و زُبدة الرسالة )) (١)

القاعدة الثانية: تعريفهم بالطريق الموصل إليه وهو صراطه المستقيم الذي نصبه لرسله وأتباعهم، وهو امتثال أمره، واجتناب نهيه، والإيمان بوعده ووعيده، وهذه القاعدة سمّاها الإمام الشاطبي آنقًا كيفية التوجه إليه.

القاعدة الثالثة: تعريف الحال بعد الوصول ، وهو ما

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٣٤٨/٣ ـ ٣٤٩ .

تضمنه اليوم الآخر من الجنّة والنّار ، وما قبل ذلك من الحساب والحوض والميزان والصراط) (۱).

وقد سمّاها الإمام الشاطبي أنفًا معرفة مآل العبد.

وقال ـ رحمه الله ـ في موضع آخر : (( للإنسان قوتان : قوة علمية نظرية ، وقوة عملية إرادية ، وسعادته التامة موقوفة على استكمال قوتيه العلمية والإرادية ، واستكمال القوة العلمية ، إنّما يكون بمعرفة فاطره وبارئه ، ومعرفة أسمائه وصفاته ، ومعرفة الطريق الّتي توصل إليه ومعرفة أفاتها ، ومعرفة نفسه ، ومعرفة عيوبها ، فبهذه المعارف الخمس يحصل كمال قوته العلمية ، وأعلم النّاس أعرفهم بها وأفقههم فيها ، واستكمال القوة العملية الإرادية لا يحصل إلا بمراعاة حقوقه سبحانه على العبد والقيام بها إخلاصاً وصدقًا ونصحًا وإحسانًا ومتابعة وشهودًا لمنّته عليه ) (٢) .

وقال - رحمه الله - بصدد المعرفة وأنّها أساس الإيمان: ( من أراد علوّ بنيانه فعليه بتوثيق أساسه وإحكامه وشدّة الاعتناء به ، فإنّ علوّ البنيان على قدر توثيق الأساس وإحكامه . فالأعمال والدرجات بنيان وأساسها الإيمان ، ومتى كان الأساس وثيقًا حَمَل البنيان واعتُلي عليه ، وإذا تهدّم شيء من البنيان سهُل تداركه ، وإذا كان الأساس غير وثيق

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٣٤٩/٣.

<sup>(</sup>۲) الفوائد، ص۳۰.

لم يرتفع البنيان ولم يثبت ، وإذا تهدّم شيء من الأساس سقط البنيان أو كاد .

فالعارف همّته تصحيح الأساس وإحكامه ، والجاهل يرفع في البناء عن غير أساس ، فلا يلبث بنيائه أنْ يسقط . فاحمل بنيانك على قوّة أساس الإيمان ، فإذا تشعّث شيءٌ من أعالي البناء وسطحه كان تداركه أسهل عليك من خراب الأساس .

وهذا الأساس أمران:

الأوَّل: صحّة المعرفة بالله وأمره وأسمائه وصفاته.

والتَّاني: تجريد الانقياد له ولرسوله دون ما سواه .

فإذا كمُل البناء ؛ فبيضه بحسن الخُلُق والإحسان إلى النّاس ؛ ثُمَّ حُطْهُ بسور من الحَدر لا يقتحمه عدوٌ ، ولا تبدو منه العورة ، ثُمَّ أرْخ الستور على أبوابه )) (۱) .

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: ۲۰۶ ـ ۲۰۰ مختصرًا.

التطبيقات النبوية على غرس المعرفة:

كان منهجه التدرج وتقديم الأهم الأهم في تربية أصحابه على المعرفة ، مع الليالي والأيام ، متفرقًا حسب التنزلُ القرآني ، والحوادث ، وكان يعلمهم و ويربيهم مجتمعين تارة ومتفرقين أخرى ، تارة في المسجد ، وتارة في البيت ، أو في أماكن تجمعهم وأسواقهم أو في حوائطهم ، وتارة يوصي أحدهم أو ينصحه ، تارة يجيبهم على أسئلتهم وأخرى يبتدئهم هو ، وثالثة يسألهم .

تارة جالسًا وأخرى ماشيًا أو راكبًا ، وهكذا لا ينتظر على جميع أصحابه ليكتملوا في مجلس واحد لكيلا يشق عليهم ، أو يفوته التبليغ ، ولأنه يعلم على حرص أصحابه العلم وتداوله بينهم ونقله .

فهو مستمر ومستديم التبليغ ، يأتيه الرَّجل من البدو فيسأله فيجيبه ، يدخل عليه وهو يخطب في الجمعة وينزل من منبره ليعلمه أمور دينه ، يدخل عليه وهو على المنبر ويطلبه أنْ يستسقى ربّه فيستسقيه .

يركب مع أحدهم على دابّة فينصحه نصيحة طويلة . يجلس في قُفِّ بئر بحائطٍ فيتحدَّث . ويعطي أحدهم نعليه ويبعثه ليبشر من وجد خارج الحائط بأنه من مات على التوحيد دخل الجنّة .

 يعلمنا القرآن ، فإذا مرَّ بسجود القرآن سجد وسجدنا معه ))

وقال: ((كان رسول الله الله الله الله السورة ، فيقرا السجدة ، فيسجد ونسجد معه حتّى ما يجدُ أحدنا مكائا لموضع جبهته )) (٢) . دلّ ذلك على أنّه كان يقرئهم القرآن ويعلمهم إيّاه ، وفيه معرفة الله بأسمائه وصفاته وآلائه .

وعن عبدالله بن عَبَّاسِ وابن مسعود قالا: ((كَانَ رَسُولُ اللهِ عَبَّاسِ وابن مسعود قالا: ((كَانَ رَسُولُ اللهِ عَلَيْمُنَا السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ )) ("). فيه دليل على تعليمه أصحابه القرآن ، والقرآن مليء بأسمائه وصفاته وأفعاله.

ومن النطبيقات على تعليم النّبي في أصحابه وتربيتهم على معرفة الله من خلال القرآن الكريم: ما رواه البخاري والبيهقي عن أبي هُريرة، قال: قال رسول الله في: «يعني يقول الله في : كَدَّبَنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ ينبغ له أنْ يكدّبني، وَشَتَمنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ ينبغ له أنْ يكدّبني ، وَشَتَمنِي ابْنُ آدَمَ وَلَمْ ينبغ له أنْ يعيدني كما بدأني، وليس ينبغ له أنْ يشتمني . قأمًا تَكْذيبُهُ إيّايَ فقوله : لن يعيدني كما بدأني ، وليس أوّل خلقه بأهون علي من إعادته ، وأمّا شَتْمُهُ إيّايَ فقولُه { اتخذ الله ولدًا }

<sup>(</sup>١) المسند للإمام أحمد: ٢/٤٤٥، رقم ٦٤٧٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٤٦٦٩/٢ ، ومشكاة المصابيح برقم ١٢٥ ، وقال الألباني: متَّفق عليه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٨٩٤/١ ، ٣٧٣٨/٢ .

وأنا الله الأحد الصمد ، لم ألد ولم أولد ، ولم يكن لي كفوًا أحد » (١) .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ (( أَنَّ النَّبِي الله بَعَثَ رَجُلاً عَلَى سَرِيَّةٍ ، وَكَانَ يَقْرَأُ لأصْحَابِهِ فِي صَلاَتِهِمْ فَيَخْتِمُ بِ { قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ } ، فَلَمَّا رَجَعُوا ذَكَرُوا ذَلِكَ لِلنَّبِيِّ الله فَقَالَ : سَلُوهُ لأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذَلِكَ ؟ فَسَأَلُوهُ فَقَالَ : لأَنَّهَا صِفَهُ الرَّحْمَن وَأَنَا : سَلُوهُ لأَيِّ شَيْءٍ يَصْنَعُ ذَلِكَ ؟ فَسَأَلُوهُ فَقَالَ : لأَنَّهَا صِفَهُ الرَّحْمَن وَأَنَا أَحِبُّ أَنْ أَقْرَأُ بِهَا ، فَقَالَ النَّبِيُ الله يُحبُهُ )) (٢) . وفي حديث أنس : (( فَقَالَ : إنِّي أُحِبُهَا ، فَقَالَ : حُبُكَ إِيَّاهَا أَدْخَلكَ الْجَنَّة حديث أنس : (( فَقَالَ : إنِّي أُحِبُهَا ، فَقَالَ : حُبُكَ إِيَّاهَا أَدْخَلكَ الْجَنَّة )) (٣) ، وهي دعوة عملية لمعرفة صفات الله والتعبُّد بها .

ففي تعليم النَّبي الله وإخباره لهم أنَّ الله أحبّه ، وأنَّه أدخله الجنّة بسبب حُبِّه لصفة الرَّحمن ترغيب ودعوة لمعرفة صفات الله ، ودعم وتشجيعُ لمن عرفها وأحبّها.

وفي قول الله تعالى : { تَانِيَ اثنَيْن إِدْ هُمَا فِي الْغَارِ إِدْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا } ('') . قال أبو بكر ﴿ ( كُنْتُ

<sup>(</sup>۱) الأسماء والصفات للبيهقي: باب جماع أبواب ذكر الأسماء الّتي تتبع نفي التشبيه عن الله تعالى جدّه: ٦٨/١، وفي البخاريّ في التفسير: باب تفسير قوله تعالى: { قل هو الله أحد }: ١٩٠٣/٤، رقم ٢٦٩٠ بألفاظ قريبة منه.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : التوحيد : ما جاء في دعاء النّبي ﷺ أمّته إلى التوحيد : ٦٩٤٠ ، رقم ٢٦٨٦/٦ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : صفة الصلاة : الجمع بين السورتين في ركعة : ٢٦٨/١ ، رقم ٧٤١ .

<sup>(</sup>٤) التوبة: الآية (٤٠).

مَعَ النّبِيِّ فَي فِي الْغَارِ ، فَرَأَيْتُ آثَارَ الْمُشْرِكِينَ ، قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ، لُوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ رَفَعَ قَدَمَهُ رَآنَا ، قَالَ : مَا ظَنُكَ بِاثنَيْنِ اللّهُ تَالِثُهُمَا ؟ )) (١) .

وعنه في حديث الهجرة الطويل قال: (( ... فَقُلْتُ : هَذَا الطَّلْبُ قَدْ لَحِقْنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ ، فَقَالَ : لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا )) (٢) .

في هذين الحديثين يبين النّبي الله معيّة الله لهما ، تلك المعيّة الله الهما ، تلك المعيّة الخاصة فهو معهم بنصره وتأبيده ومؤازرته وحفظه لهم من أعدائهم وفيه تربية على التعلّق بالله على والتوكّل عليه ، وترك الخوف من غيره .

وقد وقع هذا من النّبي في الوقت المناسب ، وقت الشّدّة ، الوقت الذي كان فيه أبو بكر في أحوج ما يكون للتثبيت ، (( وقد دعا رسول الله في فنزلت عليه السكينة )) (")

وهل كان على خائفًا على نفسه ؟! إنّما كان خائفًا على رسول الله على .

وفي بيان قدرة الله على الخلق والإعادة ، وأنّ ما

<sup>(</sup>١) البخاريّ : التفسير : سورة التوبة : ١٧١٢/٤ ، رقم ٤٣٨٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: فضائل الصَّحابة: مناقب المهاجرين وفضلهم: ٣٤٥٢م. رقم ١٣٣٦/٣.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري : ١٠/٧ .

يريده الله على إنّما يقول له كن فيكون ، وكذلك بيان رحمة الله على بعباده ، وأن رحمته سبقت غضبه ، وأنها وسعت كلّ شيء :

فقد كان النّبي على يُحدِّثهم لبيان هذه المعاني والصفات وتأكيدها في نفوسهم.

فعن أبي هُرَيْرة ﴿ عن النّبي قال : ((كَانَ رَجُلٌ يُسْرِفُ عَلَى نَفْسِهِ ، قَلْمًا حَضَرَهُ الْمَوْتُ قَالَ لِبَنِيهِ : إِذَا أَنَا مُتُ قَاحْرِقُونِي ، تُمَّ الْحَنُونِي ، تُمَّ ذَرُّونِي فِي الرِّيح ، قَوَاللَّهِ لَئِنْ قَدَرَ عَلَيَّ رَبِّي لَيُعَدِّبَنِّي عَدَابًا مَا عَدَّبَهُ أَحَدًا . قَلْمًا مَاتَ قُعِلَ بِهِ ذَلِكَ ، قَأَمَرَ اللَّهُ الأَرْضَ قَقَالَ : اجْمَعِي مَا فِيكِ عَدَّبَهُ أَحَدًا . قَلْمًا مَاتَ قُعِلَ بِهِ ذَلِكَ ، قَقَالَ : مَا حَمَلُكَ عَلَى مَا صَنَعْتَ ؟ قَالَ : يَا رَبِّ خَشْيَتُكَ ، فَعَقَرَ لَهُ » (1) ، وقال غيره : ((مَخَاقَتُكَ يَا رَبِّ)» .

وفي حديث أبي سعيد: ﴿ فَإِنِّي لَمْ أَعْمَلُ خَيْرًا قَطُّ ... وقال: ثُمَّ ذَرُّونِي فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ وورد في نهاية الحديث: فَتَلْقَاهُ بِرَحْمَتِهِ ﴾ (١)

وفي حديث حذيفة : « ... إذا مُتُ فَاجْمَعُوا لِي حَطْبًا كَثِيرًا ، ثُمَّ أُورُوا نَارًا ، حَتَّى إذا أَكُلْتُ لَحْمِي ، وَخَلْصَتُ إلى عَظْمِي » (<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) البخاريّ الأنبياء: ١٢٨٣/٣، رقم ٣٢٩٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق في نفس الموضع ، رقم ٢٩١١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق في نفس الموضع ، رقم ٣٢٩٢. وقد أخرَجه مسلم في التوبة : باب : في سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه ، رقم ٢٧٥٦.

وفي قول الله عَلَى : { وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ } (١) ، قال البخاريّ : (( يَعْنِي أَضْدَادًا وَاحِدُهَا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ } (١) ، قال البخاريّ : (( يَعْنِي أَضْدَادًا وَاحِدُهَا يُدُّ )) (٢) .

وعَنْ عَبْدِاللّهِ: (( قَالَ النّبِيُّ ﴿ كَلِمَةُ ، وَقُلْتُ أُخْرَى ، قَالَ النّبِيُ ﴾ كَلِمَةُ ، وَقُلْتُ أُخْرَى ، قَالَ النّبي ﴾ النّبي ا

أي أنَّ من مات وهو يشرك بالله شيئًا كأن يعبد صنمًا أو حجرًا أو غيره دخل النار ، وكلمة عبدالله عبدالله عبد من مات وهو لا يشرك بالله شيئًا دخل الجنّة .

وما برح رسول الله ﷺ يُحدّر من الشرك إلى أنْ توقّاه الله ، ويؤكّد هذا الاعتقاد

ومن ذلك أيضًا ما جاء في قول الله تعالى: { وَكَذَلِكَ أَخُدُ اللهُ تَعَالَى : { وَكَذَلِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَدُ الْقُرَى وَهِيَ طَالِمَهُ إِنَّ أَخْدُهُ ٱللِيمُ شَدِيدٌ } (٤) .

قَالَ ﷺ: « إِنَّ اللَّهَ لَيُمْلِي لِلظَّالِمِ حَتَّى إِذَا أَخَدَهُ لَمْ يُقْلِثُهُ قَالَ ثُمَّ قَرَأً: { وَكَذَلِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَدَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْذَهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ }

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (١٦٥).

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦٨ التفسير ٢٤ ـ باب قوله : { وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَخِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَندادًا } : ١٦٣٦/٤ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : التفسير : باب قوله : وَمِنَ النَّاس مَنْ يَتَخِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ ..الآية : ٢٢٦/٤ ، رقم ٤٢٢٧ .

<sup>(</sup>٤) هود: الآية (١٠٢).

(')

فهذا تفسير من النّبي الله الآية ، وتحذير لأصحابه وللأمّة من بعدهم من الظلم ، وأن عاقبته وخيمة ، وأنّ الله يمهل الظالم ، ولكن إذا أخذه لا يتركه حتّى يستوفي عقابه ، وكذلك أخذ ربّك للقرى الظالمة ؛ فإنّ أخذه لها منه العذاب الأليم الشديد .

ومن ذلك ما ورد في عظمة الله على ومُلْكِه وقدرته على خلقه ، وترسيخ هذه الصفات في القلوب ، قال الله تعالى : { وَمَا قَدَرُوا اللّهَ حَقَّ قَدْرِهِ وَالأَرْضُ جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَالسَّمَوَاتُ مَطُويًاتُ بِيَمِينِهِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ } (٢).

فعن أبي هُرَيْرة فِي قال : سمعت رسول الله فَي يقول : « يَقْبِضُ اللّهُ الأَرْضَ ، و يَطْوي السَّمَوَاتِ بيمِينِهِ ، ثُمَّ يَقُولُ : أَنَا الْمَلِكُ ، أَيْنَ مُلُوكُ الأَرْض ؟ » (٣) .

وعن عبدالله قال: ((جَاءَ حَبْرٌ مِنَ الأَحْبَارِ إِلَى رَسُولِ اللّهِ فَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ ، إِنَّا نَجِدُ: أَنَّ اللّهَ يَجْعَلُ السَّمَوَاتِ عَلَى إصببع ، وَالشَّجَرَ عَلَى إصببع ، وَالشَّجَرَ عَلَى إصببع ، وَالشَّجَرَ عَلَى إصببع ، وَالشَّجَرَ عَلَى إصببع ، وَسَائِرَ الْخَلائِق عَلَى إصببع ، وَسَائِرَ الْخَلائِق عَلَى إصببع ،

<sup>(</sup>١) البخاريّ : التفسير : { وَكَذَلِكَ أَخْذُ رَبِّكَ ...} : ١٧٢٦/٤ ، رقم ٤٤٠٩ .

<sup>(</sup>٢) الزمر: الآية (٦٧).

 <sup>(</sup>٣) البخاريّ : التفسير : باب ٢٩٧ ، ٢٩٧ ، الآية نفسها : ١٨١٢/٤ ،
 رقم٤٥٣٤ .

فَيَقُولُ: أَنَا الْمَلِكُ، فَضَحِكَ النَّبِيُّ ﴿ حَتَّى بَدَتْ نَوَاجِدُهُ تَصَدْدِيقًا لِقَولُ الْمَبْر، ثُمَّ قَرَأُ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ لِقُولُ الْحَبْر، ثُمَّ قَرَأُ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ : { وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ ... } الآية » (۱) ...

ومن ذلك أيضًا تفسير النَّبي ﴿ لأصحابه قول الله ﴿ الله ﴿ يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إِلَى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ } (٢).

فعن أبي سعيد و قال : سمعت النّبي قول : « يَكْشِفُ رَبُّنَا عَنْ سَاقِهِ ، فَيَسْجُدُ لَهُ كُلُّ مُؤْمِنِ وَمُؤْمِنَةٍ ، فَيَبْقَى كُلُّ مَنْ كَانَ يَسْجُدُ فِي الدُّنْيَا رِيَاءً وَسُمْعَةً ، فَيَدْهَبُ لِيَسْجُدَ ، فَيَعُودُ ظَهْرُهُ طَبَقًا وَاحِدًا » (٣) .

وهي العلامة الَّتي بينه وَيْكُ وبين المؤمنين كما ورد في حديث أبي سعيد الطويل عند مسلم: «... فَيَقُولُ: هَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ آيَةٌ قَتَعْرِفُونَهُ بِهَا ؟ فَيَقُولُونَ: نَعَمْ. فَيُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ فَلا يَبْقَى مَنْ كَانَ يَسْجُدُ لِلَّهِ مَنْ تِلْقَاء نَفْسِهِ إِلاَّ أَذِنَ اللَّهُ لَهُ بِالسُّجُودِ. وَلا يَبْقَى مَنْ كَانَ يَسْجُدُ اتَّقَاءً وَرِيَاءً إِلاَّ جَعَلَ اللَّهُ ظَهْرَهُ طَبَقَةُ وَاحِدَةً كُلُمَا أَرَادَ أَنْ يَسْجُدَ خَرَّ عَلَى قَفَاهُ. ثُمَّ يَرْفَعُونَ رُءُوسَهُمْ ، وقدْ تَحَوَّلَ فِي صُورَتِهِ التِي رَأُوهُ فِيهَا أُوّلَ مَرَّةٍ ، فَقَالَ: أَنَا رَبُّكُمْ ، فَقُولُونَ: أَنْتَ رَبُّنَا ، ثُمَّ يُضْرَبُ الْجِسْرُ عَلَى جَهَنَمَ ، وتَحَلُّ الشَّفَاعَةُ » (3) .

ومن ذلك أيضًا قول الله على : { إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ دُو الْقُوَّةِ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : التفسير ۲۹۷ ـ باب وما قدروا الله حق قدره : ۱۸۱۲/٤ ، رقم ٤٥٣٣٠٤ .

<sup>(</sup>٢) القلم: الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : التفسير : باب يوم يكشف عن ساق : ١٨٧١/٤ ، رقم ٤٦٣٥ .

<sup>(</sup>٤) مسلم: الإيمان: باب معرفة طريق الرؤية: ١٦٣/١، رقم١٨٢.

### الْمَتِينُ} (١).

فعن أبي موسى الأشعري في قال: قال النّبي في: ( مَا أحدٌ أصنبَرُ عَلَى الدّبي مَوسَى اللّهِ ، يَدَّعُونَ لَهُ الْوَلَدَ ثُمَّ يُعَافِيهِمْ وَيَرْزُقُهُمْ )) (٢)

وفي اختصاصه الله بالغيب وأنّه لا يطلع عليه أحدًا قال سبحانه: { عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا } (١).

قَالَ ﴿ اللَّهُ : ﴿ مَفَاتِيحُ الْغَيْبِ خَمْسٌ ، لا يَعْلَمُهَا إِلاَّ اللَّهُ : لا يَعْلَمُ مَا تَغِيضُ الأَرْحَامُ إِلاَّ اللَّهُ ، وَلا يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ إِلاَّ اللَّهُ ، وَلا يَعْلَمُ مَنَى يَأْتِي الْمَطْرُ أَحَدُ إِلاَّ اللَّهُ ، وَلا يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ إِلاَّ اللَّهُ ، وَلا يَعْلَمُ الْمَطْرُ أَحَدُ إِلاَّ اللَّهُ ، وَلا يَعْلَمُ مَنَى يَقُومُ السَّاعَةُ إِلاَّ اللَّهُ » وَلا يَعْلَمُ مَنَى تَقُومُ السَّاعَةُ إِلاَّ اللَّهُ » (3) .

ومن ذلك قول الله عَلَى : { هُوَ اللَّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ }

فعن أبي سعيد الخدري في غَزْوَةِ بَنِي الْمُصِّطْلِق : (( أَنَّهُمْ أَصَابُوا سَبَايَا ، فَأَرَادُوا أَنْ يَسْتَمْتِعُوا بِهِنَّ وَلا يَحْمِلْنَ ، فَسَأَلُوا النَّبِيَّ عَنِ الْعَزْلِ ، فَقَالَ : مَا عَلَيْكُمْ أَنْ لا تَقْعَلُوا ، فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ كَتَبَ

<sup>(</sup>١) الذاريات: الآية (٥٨).

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : التوحيد : باب قول الله تعالى : { إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ دُو الْقُوَّةِ الْمُتِينُ} : ٢٦٨٧/٦ ، رقم٢٩٤٣ .

<sup>(</sup>٣) الجن: الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : التوحيد : باب قول الله تعالى : { عَالِمُ الْغَيْبِ فَلا يُظْهِرُ عَلَى غَيْبِهِ أَحَدًا } : ٢٦٨٧/٦ ، رقم٤٤٤٢ .

<sup>(</sup>٥) الحشر: الآية (٢٤).

مَنْ هُوَ خَالِقٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ. وَقَالَ مُجَاهِدٌ عَنْ قَرَعَة : سَمِعْتُ أَبَا سَعِيدٍ فَقَالَ : قَالَ النَّهِيُّ اللهُ خَالِقُهَا )) (١) . سَعِيدٍ فَقَالَ : قَالَ النَّهِيُّ اللهُ خَالِقُهَا )) (١) .

فقد بين النَّبي السَّه الكرام أنَّ الله الله النَّه عَلَى قد كتب من سيخلُق إلى يوم القيامة وأنّ كلّ نفس قد قدّر الله خلقها سيخلقها لا محالة عزلوا أم لم يعزلوا.

قال ابن منظور في معنى لفظ الجلالة: البارئ: والبارئ: والبارئ: من أسماء الله على ، والله البارئ الدَّارئ ، وفي التنزيل العزيز: { الْبَارئ الْمُصورِّرُ } ، وقال تعالى: { فَتُوبُوا إلى بَارِئُمْ } . قال: البارئ هو الذي خلق الخلق لا عن مثال . قال : ولهذه اللفظة من الاختصاص بخلق الحيوان ما ليس لها بغيره من المخلوقات ، وقلما تستعمل في غير الحيوان ، فيقال : برأ الله النسمة ، وخلق السموات والأرض ) (٢) .

وقال الله عَلَا: { اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ } (").

أخرج البيهقي في الأسماء والصفات في جماع أبواب ذكر الأسماء التي تتبع إثبات الإبداع والاختراع له، فذكر الآية، ثمَّ أورد بسنده عن أنس في قال: (( كُنَّا نُهينَا أَنْ نَسْأَلَ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ شَيْءٍ، فَكَانَ يُعْجِبُنَا أَنْ يأتيه الرَّجُلُ مِنْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : التوحيد : باب قول الله تعالى : { هُوَ اللهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْبَارِئُ الْبَارِئُ الْمُصُوِّرُ } : ٢٦٩٥/٦ ، رقم ٢٩٧٤ .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ٣١/١ ، مادة: برأ.

<sup>(</sup>٣) الزمر: الآية (٦٢).

أَهْلِ الْبَادِيةِ فَيَسْأَلُهُ وَنَحْنُ نَسْمَعُ ، فأتاه رَجُلُ منهم فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ أَتَانَا رَسُولُكَ فَزَعَمَ أَنَّا اللَّهَ أَنَّ اللَّهَ أَرْسَلُكَ ؟ قَالَ : صَدَقَ مُحَمَّدُ أَتَانَا رَسُولُكَ فَزَعَمَ أَنَّا اللَّهُ . قَالَ : فَمَنْ خَلْقَ الأَرْضَ . قَالَ : فَمَنْ خَلْقَ الأَرْضَ ؟ قَالَ : الله . قَالَ : فَمَنْ خَلْقَ فَمَنْ خَمِلُ فَيها هذه المنافع ؟ قالَ : الله . قالَ : فَبالَّذِي خَلْقَ السَّمَاءَ والأَرْضَ ، وَنَصَبَ الْجِبَالَ ، وجعل فيها هذه المنافع السَّمَاءَ والأَرْضَ ، وَنَصَبَ الْجِبَالَ ، وجعل فيها هذه المنافع الله أرسلك ؟ قالَ : فَبالَذِي أَرْسَلَك عُمْ رَسُولُك أَنَّ عَلَيْنَا خَمْسَ اللّهُ أَرْسَلُك ؟ قَالَ : فَبالَّذِي أَرْسَلَك عُمْ رَسُولُك أَنَّ عَلَيْنَا خَمْسَ صَلُواتٍ فِي يَوْمِنَا وَلَيْلْتِنَا . قَالَ : صَدَقَ . قَالَ : فَبالَّذِي أَرْسَلُك عُمْ . المديث ) (۱) .

وقال ـ رحمه الله ـ : قال الحليمي في معنى ( الله ) (( أنّه الإله )) وهذا أكبر الأسماء وأجمعها للمعاني ، والأشبه أنّه كأسماء الأعلام موضوع غير مشتق )) (٢) .

وقال الله تعالى : { أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَى} (<sup>٣)</sup> . وقال : { بَلِى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ } (<sup>٤)</sup> .

<sup>(</sup>١) الأسماء والصفات للبيهقي: ٢٦/١.

وأخرجه مسلم: جـ١ ، كتاب الإيمان ، ص٤١ ، رقم١٢ .

والبخاري بنحوه في كتاب العلم: باب ما جاء في العلم حديث ضمام بن ثعلبة: ٣٥/١ ، رقم ٦٣ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ٤٧/١.

<sup>(</sup>٣) القيامة: الآية (٢٠).

<sup>(</sup>٤) الأحقاف: الآية ( ٣٣ ).

وعن أبي هُرَيْرة ﴿ قَالَ : قال رسول الله ﴿ الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الْمُواتَى } ، فَلْيَقُلْ : بَلَّى » (١) .

وهذا بابٌ واسعٌ نختمه بحديث أسماء الله الحسنى ، فإنّه جامع في بابه ، مع ذكر بعض الآيات في الأسماء والصفات .

أخرج الحافظ أبو بكر البيهقي بسنده عن أبي هُريْرة فَال : قال رسول الله فَيْ : ﴿ إِنَّ لِلّهِ تَعَالَى تِسْعَة وَتِسْعِينَ اسْمًا مِانَة عَيْرَ وَاحدٍ مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّة ، وَهُو وَثُرٌ يُحِبُ الْوَثْرَ : هُو اللّهُ الّذِي عَيْرَ وَاحدٍ مَنْ أَحْصَاهَا دَخَلَ الْجَنَّة ، وَهُو وَثُرٌ يُحِبُ الْوَثْرَ : هُو اللّهُ الّذِي لا إِلهَ إلا هُو الرّحْمَنُ ، الرّحِيمُ ، الْمَلِكُ ، الْقُدُوسُ ، السّلامُ ، الْمُؤمْنُ ، الْمُهَيْمِنُ ، الْعَزيزُ ، الْجَبّارُ ، الْمُتَكَبِّرُ ، الْخَالِقُ ، الْبَارِئُ ، الْمُصورِ ، الْعَقَارُ ، الْقَهَارُ ، الْوَهَابُ ، الرّزَاقُ ، الْقَلْحُ ، الْعَلِيمُ ، الْقَابِضُ ، الْبَاسِطُ ، الْخَوْثِ ، الْمَوْنُ ، الْمَوْنِ ، الْمُولِي ، الْمَوْنِ ، الْمَوْنِ ، الْمَوْنِ ، الْمُولِي ، الْمَوْنِ ، الْمُولِ ، الْمُولِي ، الْمُؤْدِر ، الْمُؤْدُر ، الْمُؤْدُر ، الْمُؤْدُر ، الْمُؤْدِر ، الْمُؤْ

<sup>(</sup>١) الأسماء والصفات: ٥٢/١.

وانظر سنن أبي داود: صحيح سننه: ١٤٢/١ ، كتاب الصلاة: باب مقدار الركوع والسجود.

التَّوَّابُ ، الْمُنْتَقِمُ ، الْعَفُوُّ ، الرَّعُوفُ ، مَالِكُ الْمُلْكِ ، دُو الْجَلالِ وَالإِكْرَامِ ، الْمُقْسِطُ ، الْجَامِعُ ، الْعَنِيُّ ، الْمُغْنِي ، الْمَانِعُ ، الضَّارُ ، النَّافِعُ ، النُّورُ ، الْهَادِي ، الْمُقْسِطُ ، الْبَاقِي ، الْوَارِثُ ، الرَّشِيدُ ، الصَّبُورُ ، الكافي » (١) ، لفظ ديبيعُ ، الْبَاقِي ، الْوَارِثُ ، الرَّشِيدُ ، الصَّبُورُ ، الكافي » (١) ، لفظ حديث الفريابي .

وفي رواية الحسن بن سفيان: الرافع بدل المانع (٢). وقيل في رواية النصبي (٣): المغيث بدل المقيت) (٤). ولقد ثبتت أغلب هذه الأسماء بالقرآن الكريم، جاءت في

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : ۱۹۳/۰ ، كتاب الدَّعوات ، باب إنَّ شه تسعة وتسعين اسمًا عن أبي هُريْرة .

<sup>(</sup>٢) كنز العمال : ٤٥٠/١ ، الباب الثاني في أسماء الله الحسنى عن أبي هُرَيْرة أيضًا .

<sup>(</sup>٣) الحاكم في المستدرك: كتاب الإيمان ، عن أبي هُريَرة أيضًا: ٦٢/١ ، رقم ١٤/١٤ ، وقال: هذا حديث قد خرّجاه في الصحيحين بأسانيد صحيحة دون ذكر الأسامي فيه ، والعلّة فيه عندهما أنَّ الوليد بن مسلم تفرّد بسياقته بطوله ، وذكر الأسامي فيه ولم يذكرها غيره ، وليس بعلّة فإني لا أعلم اختلافًا بين أئمة الحديث أنَّ / الوليد بن مسلم أوثق وأحفظ وأعلم وأجلّ من أبي اليمان ، وبشر بن شعيب وعلي بن عيّاش وأقرانهم من أصحاب شعيب .

وقال في التلخيص: لم يخرجا الأسامي لتفرُّد الوليد بها وليس ذا بعلة ، فالوليد أوثق وأحفظ من أبي اليمان ، وعلي بن عيّاش) ا.ه. فهي زيادة ثقة و زيادة الثقة مقبولة.

<sup>(</sup>٤) الأسماء والصفات : ٢٨/١ ، باب بيان الأسماء الَّتي من أحصاها دخل الجنَّة .

النّسَق القرآني الفريد الّذي يتعرّفُ الرّب جلّ جلاله إلى عباده من خلاله لدعوتهم إلى توحيده وإفراده بالعبادة وعدم الإشراك به ، وذلك بالأسلوب القرآني في استحياء الفطرة واستجاشتها لمعرفة الحقّ واتباعه وتلبية داعي الله.

ومن هذه النصوص الكثيرة قول الله رهجي : { اللّه لا إله إلا الله ومن هذه النصوص الكثيرة قول الله رهجي : { اللّه لا إله الله وما في هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ لا تَأْخُدُهُ سِنَةٌ وَلا نَوْمٌ لهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأرْض مَنْ ذَا الّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إلا بإدْنِهِ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلا يُحِيطُونَ بشَيْءٍ مِنْ عِلْمِهِ إلا بما شَاءَ وسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَاتِ وَالأرْضَ وَلا يَبُودُهُ حِقْطُهُمَا وَهُوَ الْعَلِيُّ الْعَظِيمُ } (١).

وقوله تعالى: { الم = ١ اللّهُ لا إِلهَ إِلا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ = ٢ نَزَّلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مُصدّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيْهِ وَأَنْزَلَ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ} (٢).

وقوله تعالى: { هُوَ اللّهُ الّذِي لا إِلهَ إِلا هُوَ عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشّهَادَةِ هُوَ الرّحْمَنُ الرّحْدِمُ = ٢٢ هُوَ اللّهُ الّذِي لا إِلهَ إِلا هُوَ الشّهَادَةِ هُوَ الرّحْمَنُ الرّحْدِمُ = ٢٢ هُوَ اللّهُ الْمُورُوسُ الْمُهَيْمِنُ الْمُهَيْمِنُ الْعَزيِزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ الْمُهَيْمِنُ الْعَزيِزُ الْجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ سُبْحَانَ اللّهُ الْفَدُوسُ السّتَكِبُرُ اللّهُ الْفَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصرورُ لَهُ اللّهِ عَمَّا يُشرُكُونَ = ٢٣ هُوَ اللّهُ الْخَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصرورُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسنَى يُسبِّحُ لَهُ مَا فِي السّمَواتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزينُ الْحَكِيمُ} الْحَكِيمُ } (٣).

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية ( ٢٥٥ ) آية الكرسي .

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآيات (٣١).

<sup>(</sup>٣) الحشر: الآيات (٢٢ ـ ٢٤).

وقوله: { هُوَ الأُوّلُ وَالآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُوَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ = ٣ هُوَ الَّذِي خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَخْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُثْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُثْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُثْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُو مَعَكُمْ أَيْنَ مَا كُثْتُمْ وَاللَّهُ بَرْجَعُ يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ = ٤ لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِلَى اللَّهِ ثَرْجَعُ الْأَمُورُ = ٥ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلُ وَهُو عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ = ٦ عَامِئُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَالْنَقُوا مِمَّا عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ = ٦ عَامِئُوا مِنْكُمْ وَالْفَقُوا لَهُمْ أُجْرٌ كَبِيرٌ = ٧ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ = ٦ عَامِئُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أُجْرٌ كَبِيرٌ = ٧ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ وَالْفَقُوا لَهُمْ أُجْرٌ كَبِيرٌ = ٧ هُو اللَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ وَايَاتٍ مِمَّا لَكُمْ لِاللَّهُ مِثُونَ بِاللَّهِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ = ٨ هُو الَّذِي يُنَزِّلُ عَلَى عَبْدِهِ وَايَاتٍ مِيمًا لِيُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَإِنَّ اللَّهَ بِكُمْ لَرَءُوفٌ رَحِيمٌ }

وقوله: { أَلَمْ ثَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلاثةٍ إلا هُوَ رَابِعُهُمْ وَلا خَمْسَةٍ إلا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلا خَمْسَةٍ إلا هُوَ سَادِسُهُمْ وَلا أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْثَرَ إلا هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَ مَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبِّئُهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ } (١).

وقال تعالى: { ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ لا إِلَهَ إِلا هُوَ فَأَنَّى ثُوْ فَكُونَ } (٣).

وقال: { هُوَ الْحَيُّ لا إِلهَ إلا هُوَ فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ

<sup>(</sup>١) الحديد: الآيات (٣-٩).

<sup>(</sup>۲) المجادلة: الآية (۲).

<sup>(</sup>٣) غافر: الآية (٦٢).

الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالْمِينَ } (١).

وقال: { وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لا يَمُوتُ وَسَبِّحْ بِحَمْدِهِ وَكَفَى بِهِ بِدُنُوبِ عِبَادِهِ خَبِيرًا } (٢).

وقال سبحانه: { وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَثُلُو مِنْهُ مِنْ قُرْءَانِ وَمَا تَثُلُو مِنْهُ مِنْ قُرْءَانِ وَلا تَعْمَلُونَ مِنْ عَمَلٍ إلا كُنَّا عَلَيْكُمْ شُهُودًا إِذْ تُفِيضُونَ فِيهِ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبِّكَ مِنْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي الأَرْض وَلا فِي السَّمَاءِ وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكْبَرَ إلا فِي كِتَابٍ مُبِينٍ } (٣).

وقال سبحانه: { الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتُوَى = ٥ لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الثَّرَى = ٦ وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْقُولِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى = ٧ اللَّهُ لا إِلَهَ إلا هُوَ لَهُ الأَسْمَاءُ الْحُسْنَى } (١).

وقوله: { إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي } (٥).

وقوله تعالى : { قَالَ فَمَنْ رَبُّكُمَا يَامُوسَى = ٤٩ قَالَ رَبُّنَا الَّذِي أَعْطَى كُلَّ شَىْءٍ خَلْقَهُ ثُمَّ هَدَى} (١) .

وقوله: { قُلْ مَنْ يَكْلُؤُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْمَنِ بَلْ هُمْ عَنْ ذِكْرِ

<sup>(</sup>١) غافر: الآية (٦٥).

<sup>(</sup>٢) الفرقان : الآية (٥٨).

<sup>(</sup>٣) يونس: الآية (٦١).

<sup>(</sup>٤) طه: الآيات (٥-٨).

<sup>(</sup>٥) طه: الآية (١٤).

<sup>(</sup>٦) طه: الآيات (٤٩ ـ ٥٠ ).

رَبِّهِمْ مُعْرِضُونَ = ٤٢ أَمْ لَهُمْ ءَالِهَةٌ تَمْنَعُهُمْ مِنْ دُونِنَا لا يَسْتَطيعُونَ نَصْرُ أَنْفُسِهِمْ وَلا هُمْ مِنَّا يُصْحَبُونَ } (١).

وقوله: { يَوْمَ نَطُوي السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ الْكُتُبِ كَمَا بَدَأْنَا أُوَّلَ خَلْقٍ نُعِيدُهُ وَعْدًا عَلَيْنَا إِنَّا كُنَّا فَاعِلِينَ } (١).

وقوله تعالى : { ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ } (٣) .

وقوله تعالى : { قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظيمِ = ٨٦ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ أَفَلا تَتَّقُونَ = ٨٧ قُلْ مَنْ بِيدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = ٨٨ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ قُلْ قَأْتَى تُسْحَرُونَ } (١).

سَيَقُولُونَ لِلَهِ قُلْ قَأْتَى تُسْحَرُونَ } (١).

وقوله تعالى: { ... ليْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ } (٥)

ما رواه أبو موسى الأشعري ﴿ قَالَ : كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ قَالَ : كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﴾ فَكُنَّا إِذًا أَشْرَفْنَا عَلَى وَادِ هَلَّانَا وَكَبَّرْنَا ارْتَفَعَتْ أَصُو النَّنَا ،

<sup>(</sup>١) الأنبياء: الآيات ( ٤٢ ـ ٤٣ ) .

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: الآية (١٠٩).

<sup>(</sup>٣) الحج: الآية (٦٢).

<sup>(</sup>٤) المؤمنون: الآيات ( ٨٦ - ٨٩ ).

<sup>(</sup>٥) الشورى: الآية (١١).

فَقَالَ الْنَّبِيُّ ﷺ: يَا أَيُّهَا النَّاسُ ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ ، فَإِنَّكُمْ لا تَدْعُونَ أَصمَّ وَلا غَائِبًا ، إِنَّهُ مَعَكُمْ إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ ، تَبَارَكَ اسْمُهُ وَتَعَالَى جَدُّهُ )) (١) .

ففي هذا الحديث أخبر هم الله أنَّ الله معهم وأنَّه سميعٌ قريب منهم بعلمه وسمعه وبصره ، وأنَّه على كلّ شي شهيد

ومنه ما رواه أبو هُرَيْرة ﴿ أَنَّ رَسُولَ الله ﴿ قَالَ : ( يَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا حِينَ يَبْقَى تُلْثُ اللَّيْلِ اللَّخِرُ يَقُولُ : مَنْ يَدْعُونِي فَأَسْتَجِيبَ لَهُ ، مَنْ يَسْأَلْنِي فَأَعْطِيَهُ ، مَنْ يَسْتَغْفِرُنِي فَأَعْفِرَ لَهُ » (٢) .

فهنا يخبر هم الله بصفة من صفات المولى تبارك وتعالى ، وهي صفة التنزُّل في الثلث الأخير من الليل ، وأنَّه يستجيب لمن يدعوه ، ويُعطي من سأله ، ويغفر لمن استغفره ، خاصة في ذلك الوقت الفاضل .

وعن أبي هُريْرة عن النّبي في فيما يحكيه عن ربّه على قال : « الْكِبْرِيَاءُ ردَائِي ، وَالْعَظْمَةُ إِزَارِي ، مَنْ نَازَعَنِي منها شيئًا قصمته » (")

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجهاد : ما يُكره من رفع الصوت في التكبير : ۱۰۹۱/۳ ، رقم ۲۸۳۰ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الجهاد : يريدون أنَّ يبدِّلوا كلام الله : ٢٧٢٣/٦ ، رقم٥٩٥٦ .

<sup>(</sup>٣) الأسماء والصفات: ٢٢٨/١. وانظر: كنز العمال: ٣:٥٢٧.

وعن أبي سعيد وأبي هُرَيْرة قالا : قال رسول الله على : « الْعِزْ أَزَارُهُ ، وَالْكِبْرِيَاءُ رِدَاؤُهُ ، فَمَنْ يُنَازِ عُنِي عَدَّبْتُهُ » (١) .

## الطريق التَّاني: النَّظر في مفعولاته:

وهو الطريق الثّاني من طريق معرفة الله على بالنظر في مخلوقاته ، وهو الطريق الثّاني من طرق إثبات الصفات ، فالمخلوق يدل على الخالق.

قال الله تعالى: { سَنُرِيهِمْ ءَايَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أُنَّهُ الْحَقُّ أُولُمْ يَكُف بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ } (٢).

قال الحافظ ابن كثير: ((أي سنظهر لهم دلالاتنا وحججنا على كون القرآن حقًا منزّلاً من عند الله على رسول الله على بدلائل خارجيّة )) (٦).

\_

وابن ماجه بلفظ: « من نازعني واحدًا منهما ألقيته في جهنم » ، انظر: صحيح سنن ابن ماجه: ٤٠٥/٢ ، رقم٥٣٣٦ .

(۱) مسلم: البر والصلة: تحريم الكبر: ٢٠٢٣/٤، رقم ٢٦٢٠. وفيه والضمير في إزاره وردائه يعود إلى الله تعالى للعلم به، وفيه محذوف تقديره قال الله تعالى، ومعنى من يُنازعُني: يتخلّق بذلك فيصير في معنى المشارك، وهذا وعيدٌ شديدٌ في الكبر، مصرّحٌ بتحريمه. (انظر: الحاشية): ٢٠٢٣/٤ في صحيح مسلم.

(٣) تفسير القرآن العظيم: ١١٣/٤.

<sup>(</sup>٢) فُصِلَّك: الآية (٥٣).

وقال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( أي أنَّ القرآن حقّ ، فأخبر أنَّه لا بُدّ أنْ يريهم من آياته المشهودة ما يُبين لهم أنَّ آياته المتلوّة حق ، ثمَّ أخبر بكفاية شهادته على صحة خبره ، بما أقام من الدلائل والبراهين على صدق رسوله . فآياته شاهدة بصدقه ، وهو شاهد بصدق رسوله بآياته . فهو الشاهد والمشهود له ، وهو الدليل والمدلول عليه . فهو الدليل بنفسه على نفسه )) ()

وقال تعالى : { وَقُل الْحَمْدُ لِلَهِ سَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا وَمَا رَبُّكَ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ } (٢) .

قال مجاهد في قوله { سَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا } . قال : في أنفسكم وفي السماء والأرض والرّزق . ا.ه.

والظاهر والله أعلم أنّه عامٌ في كلّ شيء ، في الأنفس والآفاق ، في السماء والأرض والرزق ، وفي آيات عذابه وسخطه كما قال ابن جرير ، وفي المرض والعافية ، والإحياء والإماتة ، والغيث والجدب ، والليل والنهار ، والشمس والقمر ، والرياح مبشرات ، والبرق خوفًا وطمعًا ، والجوار في البحر كالأعلام ، وخلق الأزواج من الأنفس ، والسكن إليها ، والمنام بالليل والنهار ، وفي إهلاك الأمم ، وفي نجاتهم وغير ذلك من علاماته ودلائله وحججه الكثيرة

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۳۲ ـ ۳۳.

<sup>(</sup>٢) النمل: الآية (٩٣).

القاطعة

( هذا هو الطريق الثاني من طرئق إثبات الصفات . و هو دلالة الصنعة عليها . فإنَّ المخلوق يدل على وجود خالقه ، على حياته ، وعلى قدرته ، وعلى علمه ومشيئته . فإنَّ الفعل الاختياري يستلزم ذلك استلزامًا ضروريًا . وما فيه من الإتقان والإحكام ووقوعه على أكمل الوجوه ؛ يدلُّ على حكمة فاعله وعنايته وما فيه من الإحسان والنفع ، ووصول المنافع العظيمة إلى المخلوق : يدلُّ على رحمة خالقه وإحسانه وجوده .

وما فيه من آثار الكمال: يدلّ على أنَّ خالقه أكمل منه، فمعطي الكمال أحق بالكمال وخالق الأسماع والأبصار والنطق: أحقّ بأن يكون سميعًا بصيرًا متكلمًا.

والإحسان إلى المطيعين ، والتقرُّب إليهم والإكرام ، وإعلاء درجاتهم : يدل على محبّته ورضاه . وعقوبته للعصاة والظلمة ، وأعداء رسله بأنواع العقوبات المشهودة : تدل على صفة (( الغضب والسخط )) والإبعاد والطرد والإقصاء يدل على المقت والبغض .

فهذه الدلالات من جنس واحد عند التأمُّل ولهذا دعا سبحانه في كتابه عباده إلى الاستدلال بذلك على صفاته فهو يثبت العلم بربوبيته ووحدانيته وصفات كماله بآثار صفاته المشهورة والقرآن مملوء بذلك في

فيظهر شاهد اسم ((الخالق)) من نفس المخلوق وشاهد اسم ((الرازق)) من وجود الرزق والمرزوق وشاهد اسم ((الرحيم)) من شهود الرحمة المبثوثة في العالم واسم ((المعطي)) من وجود العطاء الذي هو مدرار لا ينقطع لحظة واحدة واسم ((الحليم)) من حلمه عن الجناة والعصاة وعدم معاجلتهم واسم ((الغفور)) و ((التواب)) من مغفرة الذنوب، وقبول التوبة ويظهر شاهد اسمه ((الحكيم)) من العلم بما في خلقه وأمره من الحِكم والمصالح ووجوه المنافع

وهكذا كل اسم من أسمائه الحسنى له شاهد في خلقه وأمره يعرفه من عرفه ويجهله من جهله. فالخلق والأمر من أعظم شواهد أسمائه وصفاته.

وكل سليم العقل والفطرة يعرف قدر الصانع وحِدْقه وتبريزه على غيره ، وتقرُّده بكمال لم يشاركه فيه غيره : من مشاهدة صَنْعتَه ، فكيف لا تعرف صفات مَنْ هذا العالم العلوي والسفلي ، وهذه المخلوقات : من بعض صنعه ؟ وإذا اعتبرت المخلوقات والمأمورات ، وجدتها بأسرها كلها دالة على النعوت والصفات ، وحقائق الأسماء الحسنى . وعلمت أنَّ المعطّلة من أعظم الناس عَمى بمكابرة . ويكفي ظهور شاهد الصنع فيك خاصة .

كما قال تعالى: { وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ } [ ٢١/٥١] ، فالموجودات بأسرها شواهد صفات الرّب جلّ جلاله ونعوته وأسمائه. فهي كلها تشير إلى الأسماء الحسني وحقائقها.

وتنادي عليها وتدلُّ عليها وتخبر بها بلسان النطق والحال .

فالفكر الصحيح المؤيد بحياة القلب ونور البصيرة ، يدل على إثبات صفات الكمال ونعوت الجلال .

قال تعالى { فَاعْتَبرُوا يَاأُولِي الأَبْصَار } [ ٢/٥٩] والاعتبار افتعال من العبور ، وهو عبور القلب من الملزوم إلى لازمه ومن النظير إلى نظيره .

والاعتبار هو أنْ يعبر نظره من الأثر إلى المؤثّر ، ومن الصنعة إلى الصانع في فإذا اجتمع له تعظيم الخالق وحسن النظر في صنعه : أثمر له إثبات صفات كماله ولا بُدّ » (۱) .

وقال ـ رحمه الله ـ : ولهذه المعرفة بابان واسعان :

الباب الأوَّل: التفكُّر والتأمُّل في آيات القرآن كلها، والفهم الخاص عن الله ورسوله.

والباب الثّاني: التفكّر في آياته المشهودة وتأمّل حكمته فيها وقدرته ولطفه وإحسانه وعدله وقيامه بالقسط على خلقه

وجماع ذلك : الفقه في معاني أسمائه الحسنى وجلالها وكمالها وتفرُّده بذلك ، وتعلُقها بالخلق والأمر ، فيكون فقيهًا في أوامره ونواهيه ، فقيهًا في قضائه وقدره ، فقيهًا في أسمائه وصفاته ، فقيهًا في الحكم الديني الشرعي والحكم

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٣٥٤/٣ ـ ٣٥٧ باختصار مع تقديم وتأخير لا يخلّ بالمعنى.

الكوني القدري ، و { ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ دُو اللَّهُ دُو اللَّهُ دُو الْفَضْلُ الْعَظِيمِ } )) (١).

وقال: تكرّر في القرآن جعل الأعمال القائمة بالقلب والجوارح سبب الهداية والإضلال.

فأعمال البِّر تثمر الهُدى ، وأعمال الفجور بالضد فمن الأصل الأوَّل قوله تعالى : { الم = 1 دَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ } . وهذا يتضمن أمرين :

أحدهما: أنّه يهدي به من اثقى مساخطه قبل نزول الكتاب ، فإنّ النّاس على اختلاف مللهم ونحلهم قد استقرّ عندهم أنّ الله يكره الظلم والفواحش والفساد ، ويحب العدل والإحسان ، والجود والصدق فلمّا نزل الكتاب أثاب أهل البر بأن وققهم للإيمان به جزاءً لهم على برّهم وطاعتهم وخذل أهل الفجور والفحش والظلم بأن حال بينهم وبين الاهتداء به .

والأمر التَّاني: أنَّ العبد إذا آمن بالكتاب واهتدى به مجملاً ، كان ذلك سببًا لهداية أخرى تحصل له على التفصيل

قال تعالى: { يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضْوَانَهُ ... } . وقال : { إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بِإِيمَانِهِمْ } (') .

.

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۲۲۱.

<sup>(</sup>٢) يونس: الآية (٩).

وقال تعالى: { إِنَّ فِي دُلِكَ لَآيَةً لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ } ('). وقال: { إِنَّ فِي دُلِكَ لَآيَةً لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ } ('). في سورة لقمان إِنَّ فِي دُلِكَ لَآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ } ('). في سورة لقمان وسورة إبراهيم وسبأ والشورى.

فأخبر عن آياته المشهودة العيانية أنّها إنّما ينتفع بها أهل الصبر والشكر ، كما أخبر عن آياته الإيمانية القرآنية أنّها إنّما ينتفع بها أهل التقوى والخشية والإنابة ، ومن كان مقصده اتباع رضوانه ، وأنها إنّما يتذكّر بها من يخشاه سبحانه ، كما قال : { طه = ١ ما أنز لنا عليْك القرْءَان لِتَشْقى = ٢ إلا تَدْكِرةً لِمَنْ يَخْشَى } (٢) ، وقال في الساعة : { إنّما أنت مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاها } (١) .

وأمّا من لا يؤمن بها ولا يرجوها ولا يخشاها فلا تنفعه الآيات العيانية ولا القرآنية ، ولهذا لمّا ذكر عقوبات الأمم المكتبين للرسل قال : { إِنَّ فِي دَلِكَ لآية لِمَنْ خَافَ عَدَابَ الآخِرةِ المكتبين للرسل قال عقوباته للمكتبين عبرة لمن خاف عذاب الآخرة .

وأمّا من لا يؤمن بها ولا يخاف عذابها فلا يكون ذلك

<sup>(</sup>١) سبأ: الآية (٩).

<sup>(</sup>٢) سبأ: الآية (١٩).

<sup>(</sup>٣) طه: الآيات (١-٣).

<sup>(</sup>٤) النازعات: الآية (٤٥).

<sup>(</sup>٥) هود: الآية (١٠٣).

عبرة وآية في حقه ، وإذا سمع ذلك قال: لم يزل في الدهر الخير والشر والنعيم والبؤس والسعادة والشقاوة ، وربما أحال ذلك على أسباب فلكية وقوى نفسانية . وإنما كان الصبر والشكر سببًا لانتفاع صاحبهما بالآيات ؛ لأنّ الإيمان ينبني على الصبر والشكر ، فنصفه صبر ونصفه شكر .

فعلى حسب صبر العبد وشكره تكون قوّة إيمانه و آيات الله إنّما ينتفع بها من آمن بالله وآياته ، ولا يتم له الإيمان إلا بالصبر والشكر والشك

وأمّا الأصل الثّاني: وهو اقتضاء الفجور والكبر والكذب للضلال فكثير أيضًا في القرآن كقوله تعالى: { يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُّ بِهِ إلا الْفَاسِقِينَ } (١).

وقال تعالى: { فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِئَتَيْن وَاللَّهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا } كسَبُوا } .

وقال: { نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ } (<sup>7)</sup>. أنساهم أنفسهم فلم يطلبوا كمالها بالعلم النافع والعمل الصالح وهما الهُدى ودين الحق فأنساهم طلب ذلك ومحبّته ومعرفته والحرص عليه عقوبة لنسيانهم له )) (<sup>3)</sup>.

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية ( ٨٨ ).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية ( ٦٧ ).

<sup>(</sup>٤) الفوائد: ١٦٨ ـ ١٧٣ مختصرًا.

وجميع المفعولات والمصنوعات هي من صنع الله على ، قال الله تعالى : { الله خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ } (١) .

روى البخاري في خلق أفعال العباد ، والبيهقي في الأسماء والصفات عن حذيفة في قال : قال النّبي في : ( إنّ الله تعالى يصنع كلّ صانع وصنعته ، وتلا بعضهم عند ذلك : { وَاللّهُ خَلَقُكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ } (٢) » (٢) .

فقد كان الله ولم يكن شيء قبله ، قال فقد كان الله ولم يكن شيء قبله ، قال فقد كان الله ولم يكن شيء قبله ، وكان عرشه على الماء ، ثم خلق السموات والأرض ، وكتب في الدّخر كُلَّ شيء » (٤) .

فالذي ينتفع بهذه المخلوقات المشهودة في هذا الكون وفي الأنفس ، هو الذي يريد الحقيقة ويتواضع لها ، ويجاهد في البحث عنها . قال الله تعالى : { وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهُدِينَهُمْ سُبُلْنَا } (°) ، وأمّا المتكبّرون المعاندون أهل الفسق والغفلة والغواية ، فإنّ الله عَيِلٌ يصرفهم عن الاستفادة بها جزاء

<sup>(</sup>١) الزمر: الآية ( ٦٢ ).

<sup>(</sup>٢) الصافات: الآية (٩٦).

<sup>(</sup>٣) الأسماء والصفات للبيهقي: ١/٣٥ . وخلق أفعال العباد للبخاري ، ص ٣٩٨ ، رقم ١١٧ ، وقال محققه: إسناده صحيح ، وذكر تخريجه في كثير من كتب السنّة ، وبعض ألفاظه: «الله خالق كلّ صانع وصنعته».

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : التوحيد : باب وكان عرشه على الماء : ٢٦٩٩/٦ ، رقم٢٩٨٢ .

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: الآية (٦٩).

أعمالهم قال الله تعالى : { .. سَأُريكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ = ١٤٥ سَأُصْرُفُ عَنْ ءَايَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ ءَايَةٍ لا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لا يَتَّخِدُوهُ سَبِيلاً وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الرُّشْدِ لا يَتَّخِدُوهُ سَبِيلاً وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْمُشْدِ لا يَتَخِدُوهُ سَبِيلاً وَإِنْ يَرَوْا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ = ١٤٦ وَالَّذِينَ كَدَّبُوا بِآيَاتِنَا وَلِقَاءِ الآخِرَةِ حَبِطْتُ عَمْلُونَ } (١) .

وقد ينطلق المنتفع بالآيات المبثوثة في الكون ابتداءً من دلالة القرآن الكريم عليها ، وقد يشاهدها في الكون ابتداءً ، ثمَّ يرجع بالتصديق للآيات المتلوّة.

((والنّاس في النظر إلى مخلوقاته ودلائل أسمائه وصفاته ووحدانيته وآثارها وما تعرّف به إلى عباده ، وحكمته في دينه وشريعته ثلاثة أقسام:

أحدها: من عدم بصيرة الإيمان جملة ، فهو لا يرى من هذا الصنف إلا الظلمات والرعد والبرق ، فهو يجعل إصبعيه في أذنه من الصواعق ، ويديه على عينيه من البرق خشية أن يخطف بصره ، ولا يجاوز نظره إلى ما وراء ذلك من الرحمة وأسباب الحياة الأبدية .

فهذا القسم هو الذي لم يرفع بهذا الدين رأسًا ، ولم يقبل هُدى الله ففائدة إنذار هذا إقامة الحجّة عليه .

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآيات (١٤٥ ـ ١٤٧).

القسم التّاتي: أصحاب البصيرة الضعيفة الّذين نسبة إبصار هم إلى هذا النّور كنسبة إبصار الخفّاش إلى جرم السماء، وهم الّذين قال فيهم أمير المؤمنين عليّ الله منقادًا للحق لا بصيرة له في إصابة فهؤلاء إذا كانوا منقادين لأهل البصائر لا يخالجهم شكّ ولا ريب، فهم على سبيل نجاة

القسم التّالث: وهو خلاصة الوجود ولباب بني آدم ، وهم أولو البصائر النافذة الّذين شهدت بصائر هم هذا النور فكانوا منه على بصيرة ويقين ومشاهدة لحسنه وكماله ، بحيث لو عرض على عقولهم ضدّه لرأوه كالليل البهيم الأسود ، وهذا هو المحكّ والفرقان بينهم وبين الّذي قبلهم ، فإنّ أولئك بحسب

داعیهم )) (۱)

(( أمَّا النَّظر في هذه الآيات وأمثالها فهو نوعان :

- نظر اليها بالبصر الظاهر ، فيرى مثلاً زرقة السماء ونجومها وعلوها وسعتها ، وهذا نظر يشارك الإنسان فيه غيره من الحيوانات ، وليس هو المقصود.

- التَّاني: أنْ يتجاوز هذا النظر بالبصيرة الباطنة ، فتفتح له أبواب السماء ، فيجول في أقطارها وملكوتها ، وبين ملائكتها ، ثمَّ يُفتح له باب حتَّى ينتهي به سير القلب إلى عرش الرَّحمن ، فينظر سعته وعظمته ، ويرى الملائكة حاقين من

<sup>(</sup>۱) مفتاح دار السعادة: ۳۰۳/۱ باختصار.

حوله ، لهم زجلٌ بالتسبيح والتحميد والتقديس والتكبير ، والأمر ينزل من فوقه بتدبير الممالك والجنود الّتي لا يعلمها إلاّ ربّها ومليكها ، فينزل الأمر بإحياء قوم وإماتة آخرين ، وإعزاز قوم وإذلال آخرين ، وإسعاد قوم وشقاوة آخرين ، وإنشاء ملك وسلب ملك . لا يشغله سمعٌ شيء منها عن سمع غيره . ولا تُغلِطه كثرة المسائل والحوائج على اختلافها وتباينها واتحاد وقتها . ولا يتبرم بإلحاح الملحين . فحينئذ يقوم القلب بين يدي الرّحمن مطرقًا لهيبته خاشعًا لعظمته عان لعزته فيسجد بين يدي الملك الحق سجدة لا يرفع رأسه منها إلى يوم المزيد ، فهذا سفر القلب ، وهو في وطنه وداره ، وهو من أعظم آيات الله وعجائب صنعه ، فيا له من سفر ما أبركه وأروحه وأعظم ثمرته » () .

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: ۱۹۹/۱ باختصار.

التطبيقات النبوية في لفت أنظار الصَّحابة للتأمُّل في الأنفس والآفاق:

ولقد كان من منهجه الله الفت أنظار أصحابه إلى مخلوقات الله لزيادة إيمانهم ويقينهم ، وهذا كثير جدًا في الكتاب والسُّنَة .

والله على يتعرف إلى عباده بقدرته على الخلق والإماتة تارة ، وبقدرته على إهلاك الأمم الغابرة تارة ، وبقدرته سبحانه على خلق المخلوقات تارة ، كالسموات والأرضين ، والجبال والشجر ، والدواب ، والشمس والقمر ، والليل والنهار ، والبر والبحر ، والبرق والرعد والسحاب . وتارة بقدرته على نصر رسله وأوليائه وأهل طاعته وإهلاك أعدائه المحاربين لأهل طاعته ، وأحيانًا بالحث على التبصر في الأنفس ، وأطوار النشأة من النطفة إلى المضغة إلى العلقة ، وتارة يبشرهم بما أعده لهم من نعيم وقرة عين لا تنفد ، وتارة بإنذارهم وتخويفهم من عاقبة تكذيبهم وكفرهم .

والقرآن مملوء بكثير من هذا وغيره ، وكذلك السنّة ، ومن ذلك : قول الله تعالى : { إِنَّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَاخْتِلافِ اللَّيْل وَالنَّهَار لآيَاتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ = ١٩٠ الَّذِينَ يَدْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْض رَبَّنَا مَا خَلْقت هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّار } (١).

<sup>(</sup>١) آل عمران: الآيتان (١٩٠ ـ ١٩١).

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : ((بتُ عِنْدَ خَالْتِي مَيْمُونَة ، فَتَحَدَّثَ رَسُولُ اللّهِ هَمْ مَعَ أَهْلِهِ سَاعَهُ ثُمَّ رَقَدَ ، فَلَمَّا كَانَ ثُلُثُ اللّيْلِ الآخِرُ قَعَدَ ، فَنَظَرَ إِلَى السَّمَاءِ فَقَالَ : { إِنَّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَاخْتِلافِ اللّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ } ، ثمَّ قَامَ فَتَوَضَّا وَاسْتَنَ ، فَصلَى إحْدَى عَشْرَةَ اللّيْلِبِ مَ لَمَّ خَرَجَ فَصلَى رَكْعَتَيْن ، ثمَّ خَرَجَ فَصلَى الصَّبْحَ » (۱) .

قال أبو جعفر: ((فقال جلّ ثناؤه: تدبّروا أيها الناس واعتبروا، ففيما أنشأته فخلقته من السموات والأرض لمعاشكم وأقواتكم وأرزاقكم، وفيما عقبت بينه من الليل والنهار، فجعلتهما يختلفان ويعتقبان عليكم، تتصرّفون في هذا لمعاشكم، وتسكنون. في هذا راحة لأجسادكم معتبر ومدّكر وآيات وعظات )) (().

وقال: (( وأمّا قوله: { ويَتَفَكّرُونَ فِي خَلْق السّمَوَاتِ وَالأَرْض }. فإنّه يعني بذلك أنّهم يعتبرون بصنعة صانع ذلك ، فيعلمون أنّه لا يصنع ذلك إلاّ من ليس كمثله شيءٌ ، ومن هو مالك كلّ شيء ورازقه ، وخالق كلّ شيء ومدبّره ، ومن هو على كلّ شيء قدير ، وبيده الإغناء والافتقار ، والإعزاز

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : التفسير : باب إنَّ في خلق السموات ... الآية : ١٦٦٥/٤ ، رقم٤٢٩٣ .

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: ٤٧٣/٧ ، تحقيق شاكر.

والإذلال ، والإحياء والإماتة ، والشقاء والسعادة )) (١).

وقال ابن كثير في الآية : (( أي يفهمون ما فيها من الحِكَم الدّالة على عظمة الخالق وقدرته وحكمته واختياره ورحمته (7) .

وفي السحاب والسماوات أيضًا يلفت النّبي أنظار الصّحابة إلى عظم مخلوقات الله وهي السماء وسمك كل سماء ، والمسافات العظيمة بينها وكم بين السماء الدنيا والأرض حتّى تترسّخ عظمة الخالق في نفوسهم ، فعن العبّاس بن عبدالمطلب قال : ((كنّا جلوسًا مع رسول الله العبّاس بن عبدالمطلب قال : ((كنّا جلوسًا مع رسول الله الفقان الله عله الله علم الله ورسوله أعلم فقال : السحاب ، فقلنا : السحاب ، فقلنا : السحاب ، فقلنا : السحاب ، فقانا : السحاب ، أقال : والمزن ، فقلنا : والمزن ، ققانا : والمزن ، ققانا : السماء والأرض ؛ فقانا : الله ورسوله أعلم فقال : بينهما مسيرة خمسمائة سنة وبين كلّ سماء إلى السماء التي تليها فقال : بينهما مسيرة خمسمائة سنة وفوق السماء الله السماء التي تليها السابعة بحر بين أعلاه وأسفله كما بين السماء والأرض ، ثمّ فوق ذلك ثمانية أوعال بين ركبهم وأظلافهم كما بين السماء والأرض ، والله فوق ذلك ليس يخفى عليه من أعمال بني آدم شيء )) (۱)

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: ٤٧٥/٧ ، تفسير سورة آل عمران ، تحقيق شاكر .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٤٤٧/١.

<sup>(</sup>٣) المستدرك : كتاب التفسير : سورة طه : ٢١٠/٢ ، رقم٣٤٢٨ ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، وقال في التلخيص :

ومن ذلك : قول الله عَلَى : { وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَعْدِيرُ الْعَلِيمِ } (١) .

روى البخاري عن أبي ذر في قال : قال النّبي في لأبي ذر حين غربت الشّمس : «أتدْري أيْن تَدْهَب ؟ قُلْتُ اللّهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ : فَإِنَّهَا تَدْهَبُ حَتَّى تَسْجُدَ تَحْتَ الْعَرْش ، فَتَسْتَأْذِنَ فَيُؤْدْنُ لَهَا ، ويُوشِكُ أَنْ تَسْجُدَ فَلا يُعْبَلَ مِنْهَا ، وتَسْتَأْذِنَ فَلا يُؤْدْنَ لَهَا ، يُقَالُ لَهَا : ارْجِعِي مِنْ حَيْثُ أَنْ تَسْجُدَ فَلا يُعْبَلَ مِنْهَا ، وَتَسْتَأْذِنَ فَلا يُؤْدُنَ لَهَا ، يُقَالُ لَهَا : ارْجِعِي مِنْ حَيْثُ جِئْتُ مِنْ مَعْرِبِهَا ، فَدَلِكَ قَوْلُهُ تَعَالَى : { وَالشّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيم } » (٢) .

فسؤال النَّبي أبا ذرِّ فيه لفت انتباه له لهذه الآية العظيمة من آيات الله ، وفيه تذكيرٌ له بعلامات القيامة واليوم الآخر .

وعن عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ (( أَنَّهُ كَانَ يُخْبِرُ عَن الله عنهما ـ (( أَنَّهُ كَانَ يُخْبِرُ عَن النَّبِيِّ عَن النَّبِيِّ إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لا يَخْسِفَان لِمَوْتِ أَحَدٍ وَلا لِحَيَاتِهِ وَلَكِنَّهُمَا آيتَان مِنْ آيَاتِ اللَّهِ فَإِذَا رَ أَيْتُمُو هَا فَصلُوا )) (٢) .

فأخبرهم الله أنَّ الشمس والقمر آيتان من آيات الله ، وأرشدهم إلى الصلاة وإلى ذكر الله ... وفي حديث أبي بكرة

=

و هو صحيح .

<sup>(</sup>١) يس: الآية (٣٨).

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: بدء الخلق: باب صفة الشمس والقمر بحسبان: ٣٠١٧٠/٣ ، رقم ٣٠٢٧م.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٢٢ ـ كتاب الكسوف ١ ـ باب الصلاة في كسوف الشمس : ٣٥٣/١ ، رقم ٩٩٥ .

: (( ... وَلَكِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُخَوِّفُ بِهَا عِبَادَهُ )) (١)

ومن ذلك ما كان يعتري النّبي ﷺ إذا هبّت الرّيح الشديدة

قال أنس ﴿ : (( كَانَتِ الرِّيحُ الشَّدِيدَةُ إِذَا هَبَّتُ عُرِفَ ذَلِكَ فِي وَجْهِ النَّبِيِّ ﴾ (٢) .

وفي قوله تعالى : { وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ } (حُمَتِهِ }

عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قال : (( كَانَ النّبِيُ الله إِذَا رَأَى مَخِيلَةً فِي السّمَاءِ أَقْبَلَ وَأَدْبَرَ ، وَدَخَلَ وَخَرَجَ ، وتَغَيَّرَ وَجُهُهُ ، فَإِذَا أَمْطَرَتِ السّمَاءُ سُرِّيَ عَنْهُ فَعَرَّقَتُهُ عَائِشَةُ ذَلِكَ ، فَقَالَ النّبِيُ اللهَ : { فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أُودِيَتِهِمْ } )) (3) .

ومن ذلك أيضًا ما رواه زيد بن خالد الجهني في قال: ( صلّى لنا رَسُولُ اللّهِ في صلاة الصّبْح بالْحُدَيْبِية على إثر سمَاء كَانَتْ مِنَ اللّيْلة ، فَلَمَّا انْصرَفَ النّبيُ في أَقْبَلَ على النّاس فَقَالَ: هَلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ؟ قَالُوا: اللّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ النّاس فَقَالَ: مُطرْنَا بفَضل . قَالَ: مُطرْنَا بفَضل . قَالَ: مُطرْنَا بفَضل . قَالَ: مُطرْنَا بفَضل . قَالَ: مُطرْنَا بفَضل

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الكسوف ، باب قول النّبي ﷺ : « يخوّف الله عباده بالكسوف » : ١٠٠١ ، رقم ١٠٠١ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: الاستسقاء: باب إذا هبّت الريح: ٣٥٠/١، رقم٩٨٧.

<sup>(</sup>٣) الفرقان: الآية (٤٨).

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : بدء الخلق : ما جاء في قوله : هو الذي يرسل الرياح ... : ٣٠٣/٣

## وفي الزلازل والفتن والآيات:

عن أبي هُرَيْرة ﴿ قَالَ : قَالَ النَّبِي ﴾ : ﴿ لَا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يُقْبَضَ الْعِلْمُ ، وَتَطْهَرَ الْوَتَنُ ، وَيَتَقَارَبَ الزَّمَانُ ، وَتَطْهَرَ الْوَتَنُ ، وَيَتَقَارَبَ الزَّمَانُ ، وَتَطْهَرَ الْوَتَنُ ، وَيَكْتُرَ الْهَرْجُ ، وَهُوَ الْقَتْلُ الْقَتْلُ ، حَتَّى يَكْثُرَ فِيكُمُ الْمَالُ فَيَفِيضَ » (١) .

ففي هذا الحديث نبه النّبي على عدد من علامات آخر الزمان. ومنها كثرة الزلازل والفتن والقتل.

وسئل النَّبي على عن كيفيّة إحياء الله الموتى ، وما آية ذلك

فعن أبي رزين قال: ((قلت: يا رسول الله! كيف يحيي الله الموتى ؟! وما آية ذلك في خلقه ؟ قال: أمّا مررت بوادٍ لك محْلاً ، ثمّ مررت به يهتز خضرًا ؟ ثمّ مررت به محْلاً ، ثمّ مررت به يهتز خضرًا ؟ قال: فكذلك يحيي الله الموتى ، وذلك آيته في خلقه)) (٣).

قال الشَّيخ أبو بكر محمَّد بن الحسن بن فورك : وقد ورد

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الاستسقاء : باب وتجعلون رزقكم ... : ۱/۱۰۳ ، رقم۹۹۱ ...

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الاستسقاء : باب ما قيل في الزلازل والآيات : ٣٥٠/١ ، رقم ٩٨٩ .

<sup>(</sup>٣) الأسماء والصفات للبيهقي: ٢٧٤/٢.

ذلك في كتاب الله عَلَى : { وتَرَى الأرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الله عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتُ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَتْ مِنْ كُلِّ زَوْج بَهِيج = ٥ ذَلِكَ بأنَّ اللهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُحْيِي الْمَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ } (١).

ومما ندب الله على عباده إلى النّظر فيه والنّفكّر نفس الإنسان ، قال الله تعالى : { وَفِي أَنفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ } (٢) .

وقد أوضح النّبي في أطوار خلق الإنسان مفصلة لتحصل العِبْرة والاتعاظ، فقال: «إنّ أحدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْن أُمّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا. ثُمَّ يَكُونُ فِي ذَلِكَ عَلْقَهُ مِثْلَ ذَلِكَ ، ثُمَّ يَكُونُ فِي ذَلِكَ مَضْغَةُ مِثْلَ ذَلِكَ ، ثُمَّ يَكُونُ فِي ذَلِكَ مَضْغَةُ مِثْلَ ذَلِكَ ، ثُمَّ يُرْسَلُ الْمَلَكُ فَيَنْفُخُ فِيهِ الرُّوحَ ، ويَؤْمَرُ بأرْبَعِ كَلِمَاتٍ: بكثب رزْقِهِ وَأَجَلِهِ وَعَمَلِهِ وَشَقِيُّ أَوْ سَعِيدٌ ... » (٣).

ومن الآيات أيضًا: نصر الرُّسُل وأتباعهم، وإهلاك الأمم

<sup>(</sup>١) الحج: الآية (٥).

<sup>(</sup>٢) الذاريات: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٣) مسلم: القدر: باب كيفية الخلق الآدمي: ٢٠٣٦/٤، رقم٢٦٤٢.

<sup>(</sup>٤) مسلم: القدر: باب كيفية الخلق الأدمي: ٢٠٣٧/٤، رقم٥٢٦٢.

المكدّبة ، و هذا في القرآن كثير ، للاتعاظ والادكار ، والعبرة . و لقد أخبر الله في سورة القمر عن إهلاك قوم نوح بالطوفان ، و لقد أخبر الله في سورة القمر عن إهلاك قوم نوح الكيلا ومن معه في السفينة ، ثمَّ قال سبحانه : { و لقد تركّناها ءَايَة فَهَلْ مِنْ مُدّكِرٍ } (١) .

وأخبر عن إهلاك عاد بالريّح { تَنْزِعُ النّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلٍ مُنْقَعِرٍ } (١) . وعن ثمود فقال : { إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةُ وَاحِدَةً فَكَاثُوا كَهَشِيمِ الْمُحْتَظِرِ } (١) . وأخبر عن إهلاك قوم لوط واحدَةً أل لوط فقال : { إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلا ءَالَ لُوطٍ نَجَيْنَاهُمْ بِسَحَرٍ } (١) . وعن إهلاك فرعون وقومه فقال : { كَدَّبُوا بَرَيْنَاهُمْ بِسَحَرٍ } (١) . وعن إهلاك فرعون وقومه فقال : { كَدّبُوا بِآيَاتِنَا كُلّهَا فَأَخَدُنَاهُمْ أَخْذُ عَزِيزٍ مُقْتَدِرٍ } (١) .

ثُمَّ سألهم سؤال تبكيت : { أَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَئِكُمْ أَمْ لَكُمْ لَكُمْ مَنْ أُولَئِكُمْ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةٌ فِي الزُّبُرِ } (١) تُمَّ أخبر سبحانه أنَّهم سيُهزمون فقال : { سيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ } (٧) ، وأضرب عن ذلك فقال : {

<sup>(</sup>١) القمر: الآية (١٥).

<sup>(</sup>٢) القمر: الآية (٢٠).

<sup>(</sup>٣) القمر: الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٤) القمر: الآية (٣٤).

<sup>(</sup>٥) القمر: الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٦) القمر: الآية (٤٣).

<sup>(</sup>٧) القمر: الآية (٤٥).

بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُّ } (١).

وعن أمّ المؤمنين عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( لَقَدْ أَنْزِلَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﷺ بِمَكَّة وَإِنِّي لَجَارِيَةٌ أَلْعَبُ { بَلِ السَّاعَةُ مُوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأُمَرُ } )) (٢) .

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ ((أنَّ رسول الله عَلَى وَهُوَ فِي قُبَّةٍ يَوْمَ بَدْرِ : اللَّهُمَّ إِنِّي الشُّدُكَ عَهْدَكَ وَوَعْدَكَ ، اللَّهُمَّ إِنْ قَالَ وَهُوَ فِي قُبَّةٍ يَوْمَ بَدْرِ : اللَّهُمَّ إِنِّي الشُّدُكَ عَهْدَكَ وَوَعْدَكَ ، اللَّهُمَّ إِنْ تَشَا لا تُعْبَدْ بَعْدَ الْيَوْمِ ، فَأَخَدَ أَبُو بَكْرٍ بِيَدِهِ فَقَالَ : حَسْبُكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، أَلْحَحْتَ عَلَى رَبِّكَ ، وَهُو يَثِبُ فِي الدِّرْعِ ، فَخَرَجَ وَهُو اللَّهِ ، أَلْحَحْتَ عَلَى رَبِّكَ ، وَهُو يَثِبُ فِي الدِّرْعِ ، فَخَرَجَ وَهُو يَقُولُ : { سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ } )) (٣) .

ومثل هذا كثير في كتب السنّة والتفسير ، وسنورد بعض الآيات الّتي تعرّف الله بها إلى عباده من آياته في الآفاق وفي الأنفس وإهلاكه الأمم.

قال تعالى: { اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لأَجَلِ مُسَمَّى اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي لأَجَلِ مُسَمَّى يُدَبِّرُ الأَمْرَ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ بلِقَاءِ رَبِّكُمْ ثُوقِنُونَ } (1).

(۲) البخاريّ : التفسير : باب : بل الساعة موعدهم ... : ۱۸٤٦/٤ ، رقم ٥٩٥٥ .

<sup>(</sup>١) القمر: الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : التفسير : باب : قوله : سيهزم الجمع يولون الدبر : ٤٥٩٤ ، رقم٤ ٩٥٤ .

<sup>(</sup>٤) الأعراف: الآية (١٤٦).

وقال: { أُولَمْ يَتَفَكَّرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ مَا خَلْقَ اللَّهُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إلا بِالْحَقِّ وَأَجَلِ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا إلا بِالْحَقِّ وَأَجَلٍ مُسَمَّى وَإِنَّ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ بِلِقَاءِ رَبِّهِمْ لَكَافِرُونَ } (١).

وقال: { تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَا يُسَبِّحُ لِهُ السَّمَوَاتُ السَّبْعُ وَالْأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا } (٢).

وقال : { أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِنْ قُرُوجٍ =  $\mathbf{7}$  وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَمَا لَهَا مِنْ قُرُوجٍ =  $\mathbf{7}$  وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَٱلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَٱلْبَثْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ =  $\mathbf{7}$  تَبْصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ } مُنيبٍ } ( $\mathbf{7}$ ).

وقال: { إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَزُولا وَلَئِنْ زَالْتَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا } (<sup>4)</sup>.

وقوله تعالى: { وَالسَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ } (٥).

وقوله تعالى: { وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْقًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ ءَايَاتِهَا مُعْرِضُونَ} (١).

الروم: الآية ( ٨ ).

<sup>(</sup>٢) الإسراء: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٣) ق: الأيات (٦-٨).

<sup>(</sup>٤) فاطر: الآية (٤١).

<sup>(</sup>٥) الذاريات: الآية (٤٧).

<sup>(</sup>٦) الأنبياء: الآية ( ٣٢ ).

وقال تعالى: { قُلِ الْظُرُوا مَاذًا فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا تُغْنِي الآيَاتُ وَاللَّدُرُ عَنْ قَوْمٍ لا يُؤْمِنُونَ } (١).

وقال: { وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنُّجُومُ مُسَخَّرَاتٌ بِأُمْرِهِ إِنَّ فِي دَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ } (١).

وقال: { أُولَمْ يَسِيرُوا فِي الأرْض فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الدِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَانُوا أَشَدَّ مِنْهُمْ قُوَّةً وَأَثَارُوا الأَرْضَ وَعَمَرُوهَا أَكْثَرَ مِمَّا عَمَرُوهَا وَجَاءَتْهُمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيِّنَاتِ فَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ } (٣) .

وقال عَنْ : { قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلا تَسْمَعُونَ = ٧١ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ = ٧٢ وَمِنْ رَحْمَتِهِ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلٍ تَسْكُنُونَ فِيهِ أَفَلا تُبْصِرُونَ = ٧٢ وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلُ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَعُوا مِنْ فَضَلِّهِ وَلَعَلَّمُ مَتَ اللَّهُ وَلَعَلَّمُ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَعُوا مِنْ فَضَلِّهِ وَلَعَلَّمُ تَسْمُرُونَ } (1).

وقال تعالى: { أُولَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ = ١٩ قُلْ سِيرُوا فِي الأرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنْشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ } بَدَأُ الْخَلْقَ ثُمَّ اللَّهُ يُنْشِئُ النَّشْأَةَ الآخِرَةَ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ }

<sup>(</sup>١) يونس: الآية (١٠١).

<sup>(</sup>٢) النحل: الآية (١٢).

<sup>(</sup>٣) الروم: الآية ( ٩ ).

<sup>(</sup>٤) القصص: الآيات (٧١ - ٧٣).

(1)

وقال تعالى: { وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَحْيَاهَا لَمُحْيي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ } (١).

وقال تعالى : { وَءَايَةٌ لَهُمُ الأَرْضُ الْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَاهَا وَأَخْرَجْنَا مِنْهَا حَبَّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ } (٣) .

وقال: { أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً قَتُصْبِحُ الأَرْضُ مُخْضَرَّةً إِنَّ اللَّهَ لطِيفٌ خَبِيرٌ } ( أَ ) .

وقال: { أُمَّنْ خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَثْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِثُوا شَجَرَهَا أَئِلَةٌ مَعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ} (°).

وقال تعالى: { أُمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطْرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ خُلْفَاءَ الأَرْضِ أَئِلَهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ } (١).

وقال : { وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلا هُوَ وَإِنْ

<sup>(</sup>١) العنكبوت: الآيتان ( ٢٠،١٩ ).

<sup>(</sup>٢) فُصِلَّات: الآية ( ٣٩ ).

<sup>(</sup>٣) يس: الآية ( ٣٣ ).

<sup>(</sup>٤) الحجّ: الآية (٦٣).

<sup>(</sup>٥) النمل: الآية (٦٠).

<sup>(</sup>٦) النمل: الآية (٦٢).

يَمْسَسْكَ بِخَيْرٍ فَهُو عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ } (١).

وقال تعالى: { وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةٌ مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتُهُمْ إِذَا لَهُمْ مَكْرٌ فِي ءَايَاتِنَا قُلِ اللَّهُ أُسْرَعُ مَكْرًا إِنَّ رُسُلْنَا يَكْتُبُونَ مَا يَمْكُرُونَ } (٢).

وقال : { وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ثُمَّ إِذَا مَسَّكُمُ الضُّرُّ فَالِّيْهِ تَجْأَرُونَ} (٣) .

وقال تعالى: { وَإِذَا مَسَكُمُ الضُّرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ الْإِنْسَانُ كَفُورًا } (ئ) . الإر الله البر المرضية من وكان الإنسان كَفُورًا } (ئ) .

وقال سبحانه: { وَإِذَا مَسَ الإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ كَذَلِكَ أَوْ قَائِمًا فَلَمَّا كَشَفْنَا عَنْهُ ضُرَّهُ مَرَّ كَأَنْ لَمْ يَدْعُنَا إِلَى ضُرِّ مَسَّهُ كَذَلِكَ زُيِّنَ لِلْمُسْرِفِينَ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ } (°).

وفي إهلاكه الأمم بعد ذكره قصتة لوط هم مع قومه ، قال : { إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَى أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ رَجْزًا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا كَانُوا يَقْسُقُونَ = ٣٤ وَلَقَدْ تَرَكْنَا مِنْهَا ءَايَةً بَيِّنَةً لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ } (١) ، ثُمَّ بعد أَنْ ذكر قوم مدين وأخاهم شعيبًا قال : { فَكَدَّبُوهُ فَأَخَذَتْهُمُ

<sup>(</sup>١) الأنعام: الآية (١٧).

<sup>(</sup>٢) يونس: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٣) النحل: الآية (٥٣).

<sup>(</sup>٤) الإسراء: الآية ( ٦٧ ).

<sup>(</sup>٥) يونس: الآية (١٢).

<sup>(</sup>٦) العنكبوت: الآيتان ( ٣٣ - ٣٤ ) .

الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِهِمْ جَاتِمِينَ } (۱) ، ثُمَّ ذكر عادًا وثمودًا ، وقارون وفرعون وهامان مع موسى في وعقب على الجميع بقوله: { فَكُلاَّ أَخَدْنَا بِذَنْبِهِ فَمِنْهُمْ مَنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُمْ مَنْ أَحْدَثُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُمْ مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الأَرْضَ وَمِنْهُمْ مَنْ أَعْرَفْنَا وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَظْلِمَهُمْ وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ } (٢).

وقال عَنْ : { وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ ثُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْشِرُ وَنَ = ٢٠ وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْتُلُوا النَّهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ لِتَسْتُلُوا النَّهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَقَكَّرُ وَنَ = ٢١ وَمِنْ ءَايَاتِهِ خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاخْتِلافُ يَتَقَكَّرُ وَنَ = ٢١ وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَلْسِنَتِكُمْ وَأَلُوانِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِلْعَالِمِينَ = ٢٢ وَمِنْ ءَايَاتِهِ مَنَامُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِغَاوُكُمْ مِنْ فَصْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ مَنْ مَنْ مَنْ فَصْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ = ٢٣ وَمِنْ ءَايَاتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ خَوْقًا وَطَمَعًا ويُبُزِّلُ مِنَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْرِهِ ثُمَّ إِذَا السَّمَاء مَاءً قَيُحْيي بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتٍ لِقَوْمٍ لِيَعْقِلُونَ = ٢٤ وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بِأَمْرِهِ ثُمَّ إِذَا لَيْتُهُ مَنْ الْأَرْضُ إِذَا أَنْتُمْ تَخْرُجُونَ } (٢).

وقال: { وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرِّيَاحَ مُبَشِّرَاتٍ وَلِيُذِيقَكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ وَلِتَجْرِيَ الْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ } رَحْمَتِهِ وَلِتَجْرِيَ الْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ } (٤)

<sup>(</sup>١) العنكبوت: الآية ( ٣٧ ).

<sup>(</sup>٢) العنكبوت: الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٣) الروم: الآيات (٢٠-٢٥).

<sup>(</sup>٤) الروم: الآية (٤٦).

وقال تعالى : { سَأَصْرُفُ عَنْ ءَايَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِنْ يَرَوْا كُلَّ ءَايَةٍ لا يُؤْمِنُوا بِهَا وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَإِنْ يَرَوْا سَبِيلَ الْغَيِّ يَتَّخِدُوهُ سَبِيلاً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ الرُّشْدِ لا يَتَّخِدُوهُ سَبِيلاً ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَدَّبُوا بِآيَاتِنَا وَكَانُوا عَنْهَا غَافِلِينَ } (١).

وقال: { وَ اللَّذِينَ كَدَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتُدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ = ١٨٢ وَ أُمْلِي لَهُمْ إِنَّ كَيْدِي مَتِينٌ } (١).

وقال: { وَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ فَأَيَّ ءَايَاتِ اللَّهِ تُنْكِرُونَ } (٣).

وقال: { سَنْرِيهِمْ ءَايَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحَقُّ أُولُمْ يَكْفِ بِرَبِّكَ أَنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدٌ } ('').

وقال: { هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَةٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ } (٥).

(١) الأعراف: الآية (١٤٦).

<sup>(</sup>٢) الأعراف: الآيتان (١٨٢، ١٨٣).

<sup>(</sup>٣) غافر: الآية ( ٨١).

<sup>(</sup>٤) فُصلّت: الآية (٥٣).

<sup>(</sup>٥) الجاثية: الآية (٢).

## المسلك الثَّالث : ( تربية المحبّة ) .

المحبّة: هي الاسم من الحُبّ ، وكلاهما مأخوذ من مادة (حبب) الّتي تدلُّ على اللزوم والثبات )) (١) .

والحُبُّ: الوداد والمحبّة والحُبُّ نقيض البُغض ، وكذلك الحِبُّ بالكسر ، ويُقال للمحبوب » (٢) .

والمحبّة: اسم للحبّ وتحبّب إليه: تودد والأنثى حبّة ، ومنه حديث فاطمة ورضوان الله عليها وقال لها رسول الله عن عائشة: «إنها حبّة أبيك ».

وحبَّب إليه الأمر: جعله يُحبُّه، والتَّحبُّب إظهار الحُبِّ))

والمحبّة في الاصطلاح: ميلُ النّفس إلى ما تراه وتظنّه خيرًا )) (٤).

وهي ميلُ النّفس إلى المحبوب وتعلّقها به ، وهو درجات . أتمُّها وأكملها محبّة الله على .

محبّة الله: اسم المحبّة فيه إطلاق وعموم. فإنّ المؤمن يُحبّ الله ويحبّ رسله وأنبياءه وعباده المؤمنين. وإنْ كان ذلك من محبّة الله، وإن كانت المحبّة الّتي لله لا يستحقها غيره ؟ ولهذا جاءت محبّة الله مذكورة بما يختص به من

<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة : ۲٦/٢ .

<sup>(</sup>۲) لسان العرب: ۲۸۹/۱.

<sup>(</sup>٣) الصحاح للجو هري: ١٠٦/١.

<sup>(</sup>٤) الذريعة إلى مكارم الشريعة ، للراغب الأصفهاني ، ص٣٦٣ .

(( والمحبّة لمّا كانت جنسًا لأنواع متفاوتة في القدر والوصف ، كان أغلب ما يُذكر منها في حقّ الله ما يختصُّ به ويليق به ، مثل العبادة ، والإنابة ونحوهما ، فإنَّ العبادة لا تصلحُ إلاَ لله وحده ، وكذلك الإنابة )) (٢).

وقيل فيها: أنْ تهب كُلُك لمن أحببت. فلا يبقى لك منك شيء. والمراد أنْ تهب إرادتك وعزمك وأفعالك ونفسك ومالك ووقتك لمن تحبّه، وتجعلها حبسًا في مرضاته ومحابّه. فلا تأخذ لنفسك منها إلاً ما أعطاك فتأخذه منه له)) (٣).

<sup>(</sup>١) التحفة العراقية في أعمال القلوب، ص٦٥.

<sup>(</sup>٢) جامع الرسائل: قاعدة في المحبّة ، ص١٩٦٠.

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين: ١٢/٣ مختصرًا.

توحيد المحبّة هو أصل العبادة وحقيقتها وسرُّها .

قال الله تعالى: { وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا لَيْحَبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ = ١٦٥ إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ = ١٦٥ إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ = ١٦٥ إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْذِينَ النَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ النَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ النَّبِعُوا مِنَ اللَّهِ عَوْلَ وَرَأُوا الْعَذَابَ وتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الْأَسْبَابُ } (١).

قال الإمام البخاري : عن عَبْدِاللّهِ قال : (( قَالَ النّبِيُ عَلَى كَلِمَة ، وَقُلْتُ أُخْرَى ، قَالَ النّبِيُ عَلَى : مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو مِنْ دُون للّهِ نِدًّا دَخَلَ النّار . وَقُلْتُ أَنَا : مَنْ مَاتَ وَهُوَ لا يَدْعُو لِلّهِ نِدًّا دَخَلَ النّار . وَقُلْتُ أَنَا : مَنْ مَاتَ وَهُوَ لا يَدْعُو لِلّهِ نِدًّا دَخَلَ النّار . وَقُلْتُ أَنَا : مَنْ مَاتَ وَهُوَ لا يَدْعُو لِلّهِ نِدًّا دَخَلَ النّار . وَقُلْتُ أَنَا : مَنْ مَاتَ وَهُو لا يَدْعُو لِلّهِ نِدًّا دَخَلَ النّار . وَقُلْتُ أَنَا : مَنْ مَاتَ وَهُو لا يَدْعُو اللّهِ نِدًّا دَخَلَ النّار . وَقُلْتُ أَنَا : مَنْ مَاتَ وَهُو لللهِ يَدْعُو اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ فَيْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ فَيْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ ا

قال أبو الفداء بن كثير: ((ولحبّهم لله وتمام معرفتهم به وتوقير هم وتوحيدهم له لا يشركون به شيئًا، بل يعبدونه وحده ويتوكّلون عليه، ويلجأون في جميع أمور هم إليه)) (۱).

وقال شيخ الإسلام في هذه الآية: ((ولهذا كان هذا الحبّ أعظم الأقسام المذمومة في المحبّة ، كما أنَّ حُبّ الله أعظم الأنواع المحمودة ، بل عبادة الله وحده لا شريك له هي أصل السعادة ورأسها الّتي لا ينجو أحد من العذاب إلا بها ، وعبادة

<sup>(</sup>١) البقرة: الآيتان (١٦٥ ـ ١٦٦).

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : التفسير : باب قوله : وَمِنَ النَّاس مَنْ يَتَخِدُ مِنْ دُون اللَّهِ أَنْدَادًا : ٢٦٣٦/٤ ، رقم ٤٢٢٧٤ .

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم: ٢٠٨/١.

إله آخر من دونه هو أصل الشقاء ورأسه والذي لا يبقى في العذاب إلا أهله ، فأهل التوحيد الذين أحبّوا الله وعبدوه وحده لا شريك له ، لا يبقى منهم في العذاب أحد ، والذين اتخذوا من دونه أندادًا يحبّونهم كحبّه ، وعبدوا غيره هم أهل الشرك الذين قال الله تعالى فيهم : { إنّ اللّه لا يَغْفِرُ أنْ يُشْرَكَ به } . الذين قال الله تعالى فيهم : { إنّ اللّه لا يَغْفِرُ أنْ يُشْرَكَ به } . وجماع القرآن هو الأمر بتلك المحبّة ولوازمها والنهي عن هذه المحبّات ولوازمها ، وأصل دعوة جميع المرسلين صلّ هذه المحبّات ولوازمها ، وأصل دعوة جميع المرسلين صلّ الله عليهم وسلم قولهم : { اعْبُدُوا اللّه مَا لَكُمْ مِنْ إلّه عَيْرُهُ } (١) ))

وقال تعالى: { قُلْ إِنْ كَانَ ءَابَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَائُكُمْ وَإِخْوَائُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَتُكُمْ وَأَمْوَالُ اقْتَرَقْتُمُوهَا وَتِجَارَةُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبِيلِهِ فَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْقَاسِقِينَ } (٣).

فمن أحب احد الأصناف الثمانية المذكورة في هذه الآية أو غير ها كحبّه لله أو أشد فإن ذلك هو الشرك الأكبر المخرج من الملّة في ذلك أن ((أصل العبادة محبّة الله ، بل إفراده تعالى بالمحبّة ، فلا يحب معه سواه ، وإنّما يحب ما يُحبّه لأجله وفيه ، كما يحب أنبياءه ورسله وملائكته لأن محبّتهم من تمام محبّته ، وليست كمحبّة من اتخذ من دونه أندادًا يُحبّهم كحبّه .

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٢) جامع الرسائل: المجموعة الثانية (قاعدة في المحبة)، ص١٩٧٠.

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (٢٤).

وإذا كانت المحبّة له هي: حقيقة عبوديّته وسرُها ، فهي إنّما تتحقّق باتباع أمره واجتناب نهيه فعند اتباع الأمر والنهي تتبيّن حقيقة العبودية والمحبّة ولهذا جعل اتباع رسوله علمًا عليها وشاهدًا لها وشرطًا لمحبّة الله لهم في

فعُلم انتفاء المحبّة عند انتفاء المتابعة للرسول ، و لا يكفي ذلك حتّى يكون الله ورسوله أحبُّ إليه مما سواهما . ومتى كان عنده شيء أحبّ إليه منهما فهو الإشراك الذي لا يغفره ، قال تعالى : { قُلْ إِنْ كَانَ ءَابَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَائُكُمْ وَأَرْوَاجُكُمْ وَعَشِيرَ ثُكُمْ وَأَمُوالُ اقترَقْتُمُوهَا وَتِجَارَةُ تَخْشَوْنَ كَسَادَهَا وَمَسَاكِنُ تَرْضَوْنَهَا أَحَبَّ إليْكُمْ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَجِهَادٍ فِي سَبيلِهِ قَتَرَبَّصُوا حَتَى يَأْتِيَ اللّهُ بِأَمْرِهِ وَاللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ } (١) )) (١) .

وقال ابن القيّم: ((والصواب أنَّ توحيد المحبّة أكمل من هذا التوحيد الَّذي يشيرون إليه - الصوفية - وأعلى مقامًا ، وأجلُّ مشهدًا ، وهو مقام الرُّسُل والأنبياء عليهم الصلاة والسلام وخواصُّ المقرّبين )) (").

وقال شيخ الإسلام: (( إِنَّمَا الكلام في محبَّةٍ تتعلَّق بالنفوس لغير الله تعالى ، فهذا لا شكَّ أنَّه نقص في توحيد المحبّة لله ، وهو دليل على نقص محبّة الله تعالى ، إذ لو كملت محبّته لم

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٢) تجريد التوحيد المفيد ، للمقريزي ، ص١١٣ ـ ١١٤ باختصار .

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين: ٤٠/٣.

يحبّ سواه وهذا ميزان ، كلما قويت محبّة العبد لمولاه ، صغرت عنده المحبوبات وقلّت ، وكلما ضعفت ، كثرت محبوباته وانتشرت وكذلك الخوف والرجاء ، وما أشبه ذلك ، فإن كمُل خوف العبد من ربّه لم يخف شيئًا سواه » (۱)

وقال: ((وإذا كان أصل الإيمان العملي هو حبّ الله تعالى ورسوله، وحبّ الله أصل التوحيد العملي وهو أصل التأليه الذي هو عبادة الله وحده لا شريك له، فإنّ:

العبادة أصلها أكمل أنواع المحبّة مع أكمل أنواع الخضوع، وهذا هو الإسلام)) (١).

وقال: ((فأصل المحبّة المحمودة الّتي أمر الله بها، وخلق خلقه لأجلها هي ما في عبادته وحده لا شريك له ؛ إذ العبادة متضمّنة لغاية الحبّ بغاية الدُّل )) (٣).

ومن محبّته و وتعظيمه وإجلاله : تعظيم أمره ونهيه والانقياد له مباشرة.

والعبادة تجمع كمال المحبّة وكمال الذل ، فالعابد محبُّ خاضع ، بخلاف من يحبّ من لا يخضع له ، بل يحبّه ليتوسّل به إلى محبوب آخر ، وبخلاف من يخضع لمن لا يحبّه ، كما

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: توحيد الألوهية: ٩٤/١.

<sup>(</sup>٢) جامع الرسائل ، ص٢٥٤ .

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ، ص١٩٦.

يخضع للظالم، فإنَّ كلاً من هذين ليس عبادة محضة، وإن كل محبوب لغير الله ومعظم لغير الله ففيه شوب من العبادة.

وقال: وكمال الدين هو أداء الواجبات وترك المحرّمات، والفعل والترك أصلهما الحبّ والبغض، فإذا ترك مأمورًا أو فعل محظورًا، فإنما هو لنقص الإيمان الذي هو التصديق، وحبّ ما يحبّه الله وبغض ما يبغضه الله.

 كما يُعظِّم الله فقد جعل لله ندًّا )) (١) .

فهذه محبّه الله ، أصل العبادات والأعمال ، ومنها تنبعُ المحابُّ الأخرى ، وأوّلها محبّة النّبي ، قال شيخ الإسلام: (( ومحبّة الرسول هي هي من محبّة الله ، وكذلك كلُّ حبًّ في الله ، و هو الحبُّ لله )) ().

أخرج البخاري من حديث أنس ﴿ أَنَّ النَّبِي ﴿ قَالَ : ( لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ )) (٢) .

فقد نفى كمال الإيمان عمن لا يُحبّ الرسول المهم أكثر من الوالد والولد وجميع النّاس ، إلاّ إذا خلا القلب من محبّة النّبي الله فيتوجّه الحديث لنفي أصل الإيمان .

ومحبّة الله ورسوله تمنع سبّ صاحبها وشتمه وإن قارف ذنبًا ، فعن عمر بن الخطاب في أنَّ رَجُلاْ عَلَى عَهْدِ النَّبِيِّ فَي كَانَ اسْمُهُ عَبْدَاللَهِ ، وكَانَ يُلقّبُ حِمَارًا وكَانَ يُضْحِكُ رَسُولَ كَانَ اسْمُهُ عَبْدَاللَهِ ، وكَانَ يُلقّبُ حِمَارًا وكَانَ يُضْحِكُ رَسُولَ اللّهِ فَي ، وكَانَ النّبيُ فَي قَدْ جَلْدَهُ فِي الشَّرَابِ ، فَأْتِيَ بِهِ يَوْمًا فَأَمَرَ بِهِ فَجُلِدَ ، فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ : اللّهُمَّ الْعَنْهُ ، مَا أكثرَ مَا يُؤْتَى بِهِ ؟! فَقَالَ النّبِيُ فَي لا تلْعَنُوهُ فَوَاللَهِ مَا عَلِمْتُ إِنّهُ يُحِبُّ اللّهَ يُؤتَى بِهِ ؟! فَقَالَ النّبِيُ فَي لا تلْعَنُوهُ فَوَاللَهِ مَا عَلِمْتُ إِنّهُ يُحِبُ اللّهَ يُونَى بِهِ ؟!

<sup>(</sup>١) جامع الرسائل ، لشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، ص٢٨٤ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص٢٥٦ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الإيمان : باب حبّ الرسول الله من الإيمان : ١٤/١ ، رقم٥١ .

ورَسُولُهُ )) (١).

ومن تمام حُبِّ الله ورسوله حُبُّ المؤمنين وولايتهم ، وبغض الكافرين وعداوتهم. وهذا من الإيمان ، قال الله تعالى : { وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولْيَاءُ بَعْضٍ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَوْنَ عَن الْمُنْكَرِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤثونَ الزَّكَاةَ ويُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ أُولِيْكَ سَيَر ْحَمُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ } (١).

وقال تعالى: { إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَيُؤثُونَ الزَّكَاةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ } (٢).

وقال تعالى: { إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ } (أ).

وقال ﷺ: ﴿ وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَا تَدْخُلُونَ الْجَنَّةُ حَتَّى ثُوْمِنُوا ، وَلَا تُوْمِنُوا حَتَّى تُحَابَبْتُمْ ؟ أَفْشُوا تُوْمِنُوا حَتَّى تَحَابَبْتُمْ ؟ أَفْشُوا السَّلامَ بَيْنَكُمْ ﴾ (٥) .

و عن أنس ر قال : قال ب الله عنه الله يُؤمِنُ أحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأخِيهِ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الحدود : باب ما يكره من لعن شارب الخمر ، وأنّه ليس بخارج من الملّة : ۲٤٨٩/٦ ، رقم ٦٣٩٨ .

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية ( ٧١ ).

<sup>(</sup>٣) المائدة : الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٤) الحجرات: الآية (١٠).

<sup>(°)</sup> صحيح مسلم: كتاب الإيمان: باب بيان أنّه لا يدخل الجنّة إلاً المؤمنون، وأنّ محبّة المؤمنين من الإيمان: ٧٤/١، رقم٤٥/٩٤، ورواه الثّرمذيّ برقم٤٦٨١.

### مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ )) (١)

فهذه المحبّة العامة بين المؤمنين محبّة واجبة ، وهي جزء من محابً الله الّتي لا يكمل إيمان عبد إلاّ بها ، ولا يجوز التفريق فيها بناءً على الجنس أو اللون أو الدم أو القبيلة أو الوطن أو أي تجمّع مهما كان منشؤه ، إنّما التفاضل بالتقوى ، فهي الضابط الوحيد .

فكلما ازداد العبد قربة إلى الله كلما ازدادت محبّة المؤمنين له ، فلا يجوز بناءً على ذلك تفريق المسلمين إلى شيع وأحزاب متناحرة.

وذلك لأن المؤمن ولي المؤمن ، كما قال الله تعالى : { وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضٍ } (٢) .

والمؤمنون كلُهم أولياء الله ، قال الله تعالى: { ألا إنَّ أوْلِيَاءَ الله لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ = ٦٢ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ } (٦) . وكلُهم متَّقون بدخولهم في مسمّى الإيمان وهروبهم من موجب النار ، وهو الشرك ، فهم متّقون في العموم ، ويتفاضلون ويتفاوتون في التقوى .

و من المحبّة لله حُبُّ ما يحبّه الله ، و يغض ما يبغضه الله ،

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاريّ: الإيمان: باب من الإيمان أن يحبّ لأخيه ما يحبّ لنفسه: ١٤/١، رقم١٣.

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (٧١).

<sup>(</sup>٣) يونس: الآيتان ( ٦٢ ، ٦٣ ).

وكره ما يكرهه ، فلا يجوز اتخاذ الكفّار أولياء من دون المؤمنين ، قال تعالى : { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَتَّخِدُوا الْكَافِرِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَلْرِيدُونَ أَنْ تَجْعَلُوا لِلّهِ عَلَيْكُمْ سُلُطانًا مُبِينًا أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ أَلْرِيدُونَ أَنْ تَجْعَلُوا لِلّهِ عَلَيْكُمْ سُلُطانًا مُبِينًا } (١) . وقال تعالى : { لا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ إلا أَنْ تَتَقُوا مِنْهُمْ لَقُاةً وَيُحدِّرُكُمُ اللّهُ نَقْسَهُ وَإِلْي اللّهِ الْمَصِيرُ } (١) .

وقال تعالى: { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَتَّخِدُوا الْيَهُودَ وَالنَّصَارَى اُولِيَاءَ بَعْضُهُمْ أُولِيَاءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتُولَهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لا أُولِيَاءَ بَعْضُ أُولِيَاءُ بَعْضٍ وَمَنْ يَتُولَهُمْ مِنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ = ٥٠ فَتَرَى الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ يُسُارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةُ فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِيَ يُسَارِعُونَ فِيهِمْ يَقُولُونَ نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دَائِرَةُ فَعَسَى اللَّهُ أَنْ يَأْتِي بِالْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصِبْحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ إِلْقَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِنْ عِنْدِهِ فَيُصِبْحُوا عَلَى مَا أَسَرُّوا فِي أَنْفُسِهِمْ نَادِمِينَ } (")

وقول الله تعالى: { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَتَخِدُوا عَدُوِّي وَعَدُوَّكُمْ أُولِيَاءَ تُلْقُونَ الْدِيهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ } وَعَدُوَّكُمْ أُولِيَاءَ تُلْقُونَ الْدِيهِمْ بِالْمَوَدَّةِ وَقَدْ كَفَرُوا بِمَا جَاءَكُمْ مِنَ الْحَقِّ } }

وقول الرسول ﷺ: « أوثق عرى الإيمان : الموالاة في الله ، والحبّ في الله » والبغض في الله » (°).

<sup>(</sup>١) النساء: الآية (١٤٤).

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٣) المائدة: الأيتان (٥١، ٥٠).

<sup>(</sup>٤) الممتحنة: الآية الأولى.

<sup>(°)</sup> الجامع الكبير للطبراني ، ١١٥٣٧ . قال الألباني ـ رحمه الله ـ : (( فالحديث بمجموع طرقه يرتقي إلى درجة الحسن على الأقل ، والله

وقوله ﷺ: « مَنْ أَحَبَّ لِلَهِ ، وَأَبْغَضَ لِلَهِ ، وَأَعْطَى لِلَهِ ، وَمَنَعَ لِلّهِ ، وَمُنَعَ لِلّهِ ، وَمُنَعَ لِلّهِ ، وَمُنَعَ لِلّهِ ، وَمَنَعَ لِلّهِ ، وَمُنَعَ لِلّهِ ، وَمُنْعَ لِلّهِ ، وَمُنَعَ لِلّهِ ، وَمُنْعَ لِلّهِ ، وَمُنْعَ لِلّهِ ، وَمُنْعَ لِلّهِ ، وَمُنْعَ لِلّهِ ، وَأَعْطَى لِللّهِ ، وَمُنْعَ لِللّهِ ، وَمُنْعَ لِللّهِ ، وَمُنْعَ لِللّهِ ، وَأَعْطَى لِللّهِ ، وَأَعْطَى لِللّهِ ، وَمُنْعَ لِللّهِ ، وَأَعْطَى لِلّهِ ، وَأَعْطَى لِللّهِ ، وَأَعْطَى لِللّهِ ، وَأَعْطَى لِللّهِ مُلْكِ اللّهِ مَا لَهُ إِلّهُ وَمُعْلَى اللّهِ مَا لَهُ إِلّهُ اللهِ مَا لَهُ إِلّهُ إِلّٰ اللّهِ مِنْ اللّهِ مُنْ اللّهِ مِنْ الللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مِنْ اللّهِ الل

وبذلك يُعْلم أنَّ الولاء لله ولرسوله الله وللمؤمنين ، والبراء من الكافرين أحد ركائز الإيمان .

قال السعدي: ((أصل التوحيد وروحه إخلاص المحبّة لله وحده ، وهي أصل التأله والتعبّد له ، بل هي حقيقة العبادة ، ولا يتمّ التوحيد حتّى تكمل محبّة العبد لربّه ... ومن تفريعها وتكميلها الحبّ في الله ، فيحبّ العبد ما يحبّه الله من الأعمال والأشخاص ، ويبغض ما يُبغضه الله من الأشخاص والأعمال ، ويوالي أولياءه ، ويعادي أعداءه ، وبذلك يكمل والأعمال ، ويوالي أولياءه ، ويعادي أعداءه ، وبذلك يكمل إيمان العبد وتوحيده . أمّا اتخاذ أنداد من الخلق يحبّهم كحبّ الله ، فيقدّم طاعتهم على طاعة الله ، ويلهج بذكر هم ودعائهم فهذا هو الشرك الأكبر الذي لا يغفره الله .

واعلم أنَّ أنواع المحبّة ثلاثة أقسام:

الأوَّل : محبّة الله الّتي هي أصل الإيمان والتوحيد .

الثّاني: المحبّة في الله: وهي محبّة أنبياء الله ورسله وأتباعهم، ومحبّة ما يُحبُّه الله من الأعمال والأزمنة والأمكنة، وهذه تابعة لمحبّة الله ومكمّلة لها.

أعلم انظر سلسلة الأحاديث الصحيحة : ٣٠٦/٤ ، رقم١٧٢٨ .

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : كتاب السنة ، باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه ۲۰٤/٤ .

الثّالث: محبّة مع الله وهي محبّة المشركين لألهتهم وأندادهم من شجر وحجر وبشر وملك، وهي أصل الشرك وأساسه.

# و أضاف صاحب القول المفيد قسم رابع:

الرابع: وهو المحبّة الطبيعية الّتي تتبع ما يلائم العبد ويوافقه من طعام وشراب ونكاح ولباس وعشرة وغيرها، وهذه إذا كانت مباحة فإن أعانت على محبّة الله وطاعته دخلت في باب العبادات، وإن صدّت عن ذلك وتوسل بها إلى ما لا يُحبُّه الله دخلت في المنهيات وإلا بقيت في أقسام المباحات) (۱).

<sup>(</sup>۱) القول السديد للسعدي ، ص٩٥ ـ ٩٧ . عن القول المفيد : ١٤٢/٢ .

### الأساليب النبوية في غرس الممبّة في القلوب :

بدأ النّبي في تربيته أصحابه بغرس محبّة الله وتعظيمه وإجلاله في قلوبهم ، وتحريرها من عبادة العبادة إلى عبادة ربّ العباد ، وتعليقها به ، وقطع تعلُقها بغيره ، حتّى سمت نفوسهم عن الدُّلِّ لغيره ، واللجأ إلى من سواه ، وامتلأت بحبّه وتعظيمه وخوفه ورجائه .

وثنّى بغرس محبته على والتأسّي به واتباعه ، فكان الأسوة الحسنة والشخصية الفدّة القائدة المحبوبة .

وثلث بغرس محبّة المؤمنين بعضهم بعضًا ، وتولّي بعضهم بعضًا ، والبراءة ممن سواهم ، حتّى إذا غُرست محبّة الله ورسله وأوليائه ، وترسّخ الإيمان في القلوب ، اكتملت الفرائض وحُرِّمت الخبائث ، وأمِر بالجهاد فكانت الاستجابة في أفضل صورها .

### الأسلوب الأوَّل: التربية على المعرفة.

التربية على معرفة الله على بأسمائه وصفاته ورحمته بعباده ومغفرته لهم هي الطريق المؤدي إلى المحبّة ، وهي الباب الواسع الموصلّ إليها ذلك أنّ المحبّة تتبع المعرفة ، وقد سبق الحديث عن المعرفة ، وتقرّر أنّ هناك بابان واسعان للمعرفة .

الأوّل: قراءة كتابه المتلوّ وتدبُّر آياته وتفهُّم معانيها ومراميها ، والتأمل فيها والتفكُّر وتطبيقها على النّفس.

والباب التّاني: تدبُّر آياته في كتاب الكون المفتوح، وفي النّفس البشرية، وتأمُّل هذه الآيات وتدبُّر ها والتّفكُّر في عظمة خالقها وبارئها ومتقنها حتَّى يتبين أنَّ آيات الكتاب المتلوّ حقُّ وصدق ويقين، وفي القرآن الكفاية لذوي البصائر والعقول، وبقدر ما تكون المعرفة تكون المحبّة.

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( اللذة تابعة للمحبّة ، فكلما كانت الرغبة في المحبوب والشّوق إليه أقوى كانت اللذة بالوصول إليه أتم .

والمحبّة والشوق تابع لمعرفته والعلم به ، فكلما كان العلم به أتم كانت محبّته أكمل .

وكمال العبد بحسب هاتين القوتين : العلم والحبّ ، وأفضل العلم العلم بالله ، وأعلى الحبّ الحبّ له . وأكمل اللدّة بحسبهما » (١) .

(( وتارة يتجلّى في صفات الجمال والكمال ، وهو كمال الأسماء وجمال الصفات ، وجمال الأفعال الدال على كمال الذات ؛ فيستنفد حبَّه من قلب العبد قوّة الحبّ كلّها ، بحسب ما عرفه من صفات جماله ونعوت كماله ، فيصبح فؤاد عبده فارغًا إلاً من محبّته ، فإذا أراد منه الغير أن يُعلّق تلك المحبّة به ، أبى قلبه وأحشاؤه ذلك كلَّ الإباء )) (٢).

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۷۰.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص٩١ .

الأسلوب الثّاني: الترغيب في محبّة الله ورسوله، وبيان فضلها وثمراتها، والترهيب من التقصير فيها.

فعن أنس بن مالك ﴿ ( أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَ ﴿ : مَتَى السَّاعَةُ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : مَا أَعْدَدْتَ لَهَا ؟ قَالَ : مَا أَعْدَدْتُ لَهَا ؟ قَالَ : مَا أَعْدَدْتُ لَهَا ؟ قَالَ : مَا أَعْدَدْتُ لَهَا أَعْدَدُتُ لَهَا أَعْدَدُتُ لَهَا أَعْدَدُتُ لَهَا أَعْدَدُتُ لَهَا أَعْدَدُتُ لَهَا أَعْدَدُتُ لَهَا مَنْ كَثِيرِ صَلَاةٍ وَلا صَوْمٍ وَلا صَدَقَةٍ ، وَلَكِنِّي أُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ ، قَالَ : أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبْتَ )) (١) .

وهذه الإجابة من حكمته البالغة ، فقد أجاب السائل بسؤال ينفعه ، ثم بشره على إجابته بأنه مع من أحب بسبب حبّه شه ورسوله ، وهذا فيه دعم وتشجيع وتثبيت له لترسيخ هذه المحبّة وتعميقها . وقد جاء في رواية الترمذي قول أنس : فما رأيت فرح المسلمون بعد الإسلام فرحهم بها (٢) .

وفيه عن أنس أيضًا عن النّبي ، قال : « تَلاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلاوَةَ الإِيمَان : مَنْ كَانَ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِواهُمَا كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلاوَةَ الإِيمَان : مَنْ كَانَ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِواهُمَا ، وَأَنْ يَكُرَهُ أَنْ يُعُودَ فِي الْكُفْر بَعْدَ أَنْ أَنْقَدَهُ اللّهُ مِنْهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النّار » (٣) .

ومفهوم الحديث أنَّه لا يجد حلاوة الإيمان من ليس لديه

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب علامة الحبّ في الله ﷺ : ٥/٢٢٨٣ ، رقم ٥٨١٩ .

 <sup>(</sup>۲) التّرمذيّ ، رقم٢٥٠٦ ، انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : ١٩٤٤/٢ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: الإيمان: باب خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان: 17/1 ، رقم ٢٦٠ .

هذه الخلال.

وفيه تنبيه على فضل محبّة الله ورسوله والمؤمنين وهذا الدين ، وأنّ هذه الخلال الثلاث علامات على وجود الإيمان فيمن تحقق بها.

وعن صفوان بن عسّال في قال: ((جَاءَ أَعْرَابِيُّ جَهُورِيُّ الصَّوْتِ ، قَالَ: يَا مُحَمَّدُ! الرَّجُلُ يُحِبُّ الْقَوْمَ وَلَمَّا يَلْحَقْ بِهِمْ ؟ الصَّوْتِ ، قَالَ: يَا مُحَمَّدُ! الرَّجُلُ يُحِبُّ الْقَوْمَ وَلَمَّا يَلْحَقْ بِهِمْ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيَ : الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبً )) (۱).

وقد رهب النّبي في من عدم محبّته ، فمن حديث أبي هُرَيْرة في أنّ رسول الله في قال : « فَوالَذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتّى أَكُونَ أَحَبَّ إليْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ » (٢) ، ومن حديث أنس في قال : قال النّبي في : « لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتّى أَكُونَ أَحَبَّ إليْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ وَوَلَدِهِ وَوَلَدِهِ أَنْ أَحَدُكُمْ حَتّى أَكُونَ أَحَبَّ إليْهِ مِنْ وَالِدِهِ وَوَلَدِهِ وَالنّاسِ أَجْمَعِينَ » (٣) .

وفي البخاري أيضًا عن زُهْرة بن مَعْبَدٍ أَنَّهُ سَمِعَ جَدَّهُ عَبْدَاللَهِ بْنَ هِشَامٍ قَالَ: (( كُنَّا مَعَ النَّبِيِّ فَيْ وَهُوَ آخِدُ بِيَدِ عُمَرَ بَنْ الْخَطَّابِ، فَقَالَ لَهُ عُمَرُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ لأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ إِلاَّ مِنْ نَفْسِي ، فَقَالَ النَّبِيُ فَيْ : لا وَالذِي نَفْسِي بِيدِهِ ،

<sup>(</sup>۱) التَّرمذيّ : أبواب الزهد : باب المرء مع من أحبّ : رقم ۲۵۰۷، وحسّنه الألباني ، انظر : صحيحه : ۲۸۳/۲ ، رقم ١٩٤٥ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الإيمان : باب حبّ الرسول الله من الإيمان : ١٤/١ ، رقم٤١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر ، والكتاب ، والباب نفسه رقم ١٠

حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ النِّكَ مِنْ نَفْسِكَ ، فَقَالَ لَهُ عُمَرُ : فَالَّهُ الآنَ وَاللَّهِ لَأَنْتَ أَحَبُّ إِلَيْكَ مِنْ نَفْسِي فَقَالَ النَّبِيُّ عَلَى : الآنَ يَا عُمَرُ )) (١) .

فبهذا يتضح أنَّ محبّة المصطفى الله فرضُ عين على كلّ أحد لا يؤمن أحدُ إلاَّ بها .

يقول شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة : (( فمحبّة ما يحبّه الله من الأعيان والأعمال من تمام محبّة الله ، و هو الحبُّ في الله و لله ، فمحبّة ما يحبّه الله من الأعمال الباطنة والظاهرة ، و هي الواجبات والمستحبات إذا أحببت لله كان ذلك من محبّة الله ، ولهذا يوجب ذلك محبّة الله المعبد ، بل محبّة الله مستلزمة لمحبّة ما يحبّه الله من الواجبات ، فإنَّ اتباع رسوله هو من أعظم ما أوجبه الله تعالى على عباده وأحبّه .

وهو سبحانه أعظم شيء بُغضًا لمن لم يتبع رسوله ، فمن كان صادقًا في دعوى محبّة الله اتبع رسوله لا محالة ، وكان الله ورسوله أحب إليه مما سواهما ، فكما أنَّ المحبّة الواجبة تستلزم لفعل الواجبات ، وكمال المحبّة المستحبة تستلزم لكمال فعل المستحبّات . والمعاصي تُنْقِصُ المحبّة )) (٢).

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب الأيمان والنذور : باب كيف كانت يمين النّبي ﷺ : ۲٤٤٦/٦ ، رقم ٢٥٧٦ .

<sup>(</sup>۲) جامع الرسائل ، ص۲۵٦ ـ ۲۵۹ مختصرًا .

الأسلوب الثَّالث: التبشير بثمار محبَّة الله للعبد ومآله وما أعدَّ الله له.

قال رسول الله عَدْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ عَدْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا اقْتَرَضْتُ عَلَيْهِ ، وَمَا يَالْحَرْبِ ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا اقْتَرَضْتُ عَلَيْهِ ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلِيَّ بِاللَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، قَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلِيَّ بِاللَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ ، قَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ ، وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبْصِرُ بِهِ ، ويَدَهُ التِّتِي يَبْطِشُ بِهَا ، ورَجْلَهُ التِّتِي يَسْمَعُ بِهِ ، وبَصَرَهُ الذِي يُبْصِرُ بِهِ ، ويَدَهُ التِّتِي يَبْطِشُ بِهَا ، ورَجْلَهُ التِّتِي يَمْشِي بِهَا ، وَإِنْ سَأَلْنِي لِأُعْطِينَهُ ، ولَئِن اسْتَعَادَنِي لأُعِيدُنَهُ ، ومَا تَرَدَّدُتُ عَنْ يَمْسِ الْمُؤْمِنِ ، يَكْرَهُ الْمَوْتَ ، وأَلْنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ سَلَاءً لَكُونُ السَّعَادُنِي يَكُرَهُ الْمَوْتَ ، وأَلْنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتُهُ » ())

فهذه فضائل جمّة وقطوف دانية ، وثمار بنيّة في محبّة الله لعبده المؤمن . وقال الله : «إذا أحبّ الله عبدًا عَسَله ، فقيل : وما عسله ؟ قال : يُوفّق له عملاً صالحًا بين يدي أجَلِه ، حتّى يرضى عنه جيرائه ، أو قال : من حوله ) (٢) .

ومن ذلك أيضًا ما رواه الإمام مسلم من حديث أبي هُريْرة في قال : قال رسول الله في : ( إِنَّ اللَهَ إِذَا أَحَبَّ عَبْدًا دَعَا حِبْرِيلَ فَقَالَ : إِنِّي أُحِبُّ فُلانًا فَأَحِبَّهُ . قالَ : فَيُحِبُّهُ جِبْرِيلُ . ثُمَّ يُنَادِي فِي السَّمَاءِ فَيَقُولُ : إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلانًا فَأَحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ . قالَ : ثُمَّ يُوضَعُ للسَّمَاء فَيقُولُ : إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلانًا فَأُحِبُّوهُ فَيُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاء . قالَ : ثُمَّ يُوضَعُ للهُ القَبُولُ فِي الأرْض . وَإِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَيقُولُ : إِنِّي أَبْغِضُ فُلانًا فَأَبْغِضُهُ فَي الأَرْض . وَإِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَيقُولُ : إِنِّي اللَّهَ يُبْغِضُ فُلانًا فَأَبْغِضُهُ . قالَ : فَيُبْغِضُهُ جِبْرِيلُ ، ثُمَّ يُنَادِي فِي أَهْلِ السَّمَاء : إِنَّ اللَّهَ يُبْغِضُ فُلانًا فَأَبْغِضُهُ . قالَ : فَيُبْغِضُهُ جَبْرِيلُ ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْبَعْضَاءُ فِي الأَرْض ) (٣) . فُلانًا فَأَبْغِضُوهُ . قالَ : فَيُبْغِضُونَهُ . ثُمَّ تُوضَعُ لَهُ الْبَعْضَاءُ فِي الأَرْض ) (٣) .

<sup>(</sup>١) البخاريّ : كتاب الرّقاق : باب التواضع : ٥/٢٣٨٤ ، رقم٦١٣٧ .

<sup>(</sup>٢) المستدرك ، للحاكم : ٣٤٠/١ ، وصحّحه ، ووافقه الدَّهبيّ .

<sup>(</sup>٣) مسلم : البرّ والصلة : باب إذا أحبّ الله عبدًا حبّبه إلى عباده : 777% ، رقم 777% ، رقم 777% .

فهذا فضل عظيم أنْ يُحِبّ الله العبد ويحبّب فيه أهل سماواته وأرضه.

الأسلوب الرابع: الإعلام بعلامات محبّته وأحبائه.

فمن علامات محبّته لعبده ما رواه الحاكم ، قال : قال رسول الله في : «إذا أحبّ الله عبدًا عَسلَهُ ، فقيل : وما عسله ؟ قال : يُوفّقُ له عملاً صالحًا بين يدي أجَلِه ، حتّى يرْضَى عنه جيرائه ، أو قال : من حوْلهُ » (۱) . وعند ابن أبي عاصم : «إذا أراد الله بعبدٍ خيرًا استعمله ، قالوا : يا رسول الله وكيف يستعمله ؟ قال : يوفقه لعملٍ صالح قبل موته » (۱) .

ومن ذلك حماية عبده من الخبط في الدنيا:

فعن أبي سعيد الخدري في أنّ النّبي قال : « إنّ الله تعالى ليحمي عبدَه المؤمن من الدنيا وهو يحميه ، كما تحمون مريضكم الطعام والشراب تخافون عليه » (٣) .

ومن ذلك أيضًا وضع المحبّة له في الأرض ، فيكون

<sup>(</sup>۱) المستدرك ، للحاكم : ۳٤٠/۱ ، وصحّحه ، ووافقه الدَّهبيّ . وعَسله من العسل و هو طيب الثناء والذكر الحسن .

<sup>(</sup>٢) السنّة لابن أبي عاصم: ١٧٥/١، رقم٣٩٧، قال الألباني: إسناده صحيح على شرطهما أيضًا.

<sup>(</sup>٣) المستدرك ، للحاكم : ٢٠٨/٤ ، وصحّحه ، ووافقه الدَّهبيّ .

<sup>(</sup>٤) مجمع الزوائد : ٢٧٤/١٠ ، وقال : رواه البزّار ورجاله رجال الصحيح .

محبوبًا عند النّاس:

قَالَ عَنْ : ﴿ إِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَقَالَ : إِنِّي أُحِبُ فُلانًا فَأَحِبَّهُ . قَالَ : فَيُحِبُّهُ جِبْرِيلُ . ثُمَّ يُنَادِي فِي السَّمَاءِ فَيَقُولُ : إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ فُلانًا فَأُحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ . قَالَ : ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الأَرْض . وَإِذَا فَأَحِبُّهُ أَهْلُ السَّمَاءِ . قَالَ : ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْقَبُولُ فِي الأَرْض . وَإِذَا أَبْغَضَ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَيَقُولُ : إِنِّي أَبْغِضُ فُلانًا فَأَبْغِضُهُ . قَالَ : فَيُبْغِضُهُ أَلْ السَّمَاءِ : إِنَّ اللَّهَ يُبْغِضُ فُلانًا فَأَبْغِضُوهُ . قَالَ : جَبْرِيلُ ، ثُمَّ يُوضَعُ لَهُ الْبَغْضَاءُ فِي الأَرْض » (١) .

ومن ذلك ما رواه أنس عن رسول الله عن أن قال : « عظمُ الْجَزَاءِ مَعَ عِظمِ الْبَلاءِ . وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قُوْمًا ابْتَلاهُمْ . فَمَنْ رَضِيَ عَظمُ الْجَزَاءِ مَعَ عِظمِ الْبَلاءِ . وَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قُوْمًا ابْتَلاهُمْ . فَمَنْ رَضِيَ فَلَهُ السُّخْطُ » (٢) .

قال الإمام ابن قدامة ـ رحمه الله ـ : (( ومن أقوى العلامات : حُسن التدبير له ، يربيه من الطفولة على أحسن نظام ، ويكتب الإيمان في قلبه ، وينور له عقله ، فيتبع كلَّ ما يعد عنه ، ثمَّ يتولاه بتيسير ما يقربه ، وينفر عن كلّ ما يبعد عنه ، ثمَّ يتولاه بتيسير أموره من غير دُلِّ للخلق ، ويسدِّد ظاهره وباطنه ، ويجعل همّه همًّا واحدًا ، فإذا زادت المحبّة شغله به عن كلّ شيء ))

<sup>(</sup>۱) مسلم: البرّ والصلة: باب إذا أحبّ الله عبدًا حبّبه إلى عباده: ۲۲۳۰/٤ ، رقم۲۲۳۷.

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه: الصبر على الابتلاء: رقم٤٠٣٢ . وحسّنه الألباني: انظر: صحيح سنن ابن ماجه: ٣٧٣/٢ ، رقم٢٥٦٦ .

(1)

# ومن علامات أحبائه في القرآن الكريم:

قال الله تعالى: { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا مَنْ يَرْتَدَّ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى فَسَوْفَ يَأْتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُحِبُّهُمْ وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ أَعِزَّةٍ عَلَى اللَّهُ وَلا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لائِمٍ } (١).

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : فقد ذكر أربع علامات : الأولى والثانية : أنّهم أذلَة أعزة ألله على : معناه : أرقاء رحماء مشفقين عليهم ، عاطفين عليهم ، فلمّا ضمّن ((أذلة)) هذا المعنى عدّاه بأداة ((على)) قال عطاء : للمؤمنين كالولد لوالده ، والعبد لسيّده ، وعلى الكافرين كالأسد على فريسته { أشدّاء على الكقار رُحَمَاء بَيْنَهُمْ } .

العلامة الثالثة: الجهاد في سبيل الله بالنّفس واليد واللسان والمال، وذلك تحقيق دعوى المحبّة.

العلامة الرابعة: أنَّهم لا تأخذهم في الله لومة لائم، وهذا علامة صبِحة المحبّة، فكلُّ مُحبًّ يأخذُه اللومُ عن محبوبه فليس بمحبًّ على الحقيقة. والقرآن والسنّة مملوءان بذِكْر من

<sup>(</sup>۱) مختصر منهاج القاصدين لابن قدامة المقدسييّ ، ص ٤٤١ ، تخريج عليّ حسن عليّ عبدالحميد .

<sup>(</sup>٢) المائدة: الآية (٥٤).

يُحبُّه الله سبحانه من عباده المؤمنين ، وذكر ما يُحبُّه من أعمالهم وأقوالهم وأخلاقهم ، كقوله تعالى : { وَاللَّهُ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ } (١) ، { وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ } (١) ). (١) .

ومن السنّة ما أخرَجه مسلم ، عن سعد بن أبي وقاص في قال : سمعت رسول الله في يقول : «إنّ اللّه يُحِبُّ الْعَبْدَ التّقِيّ ، الْغَنِيّ ، الْغَنِيّ ، الْغَنِيّ ، الْخَفِيّ (٤) » (٥) .

ومن ذلك ما رواه أسامة بن شريك ، قال : (( كنّا جلوسًا عند النّبي في كَأَنَّمَا عَلَى رُءُوسِنا الطّيْرُ ما يتكلّمُ منّا متكلّم ، إذ جاءَهُ أناسٌ فقالوا : من أحبُ عباد الله إلى الله ؟ قال : أحسنهُم خُلْقًا )) (1) .

ومن ذلك أيضًا ما رواه عَمْرو بن عبَسنة قال : سمعت رسول الله على ا

<sup>(</sup>١) آل عمران: الآية (١٤٦).

<sup>(</sup>٢) أل عمران: الآية ( ١٣٤ و ١٤٨ )، والمائدة: الآية ( ٩٣ ).

<sup>(</sup>٣) مدارج السالكين: ٤٣٧/٣ مختصرًا.

<sup>(</sup>٤) الغنيّ الخفيّ : المراد بالغنى غنى النفس ، لقوله ﷺ : « ليس الغنى عن كثرة العَرَض ، ولكن الغنى غنى النفس » . أمّا الخفيّ : فهو المستخفي بعبادته .

<sup>(</sup>٥) مسلم: ٢٩٦٥.

<sup>(</sup>٦) الترغيب والترهيب للمنذري: ٤٠٨/٣ ، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد: ٢٤/٨ : رجاله رجال الصحيح.

يتباذلون من أجلي ، وقد حقّت محبّتي للذين يتصادقون من أجلي ... » (١) .

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : قال رسول في لأشجّ عبدالقيس : ﴿ إِنَّ فِيكَ لَخَصْلْتَيْن يُحِبُّهُمَا اللّهُ : الْحِلْمُ وَالْأَنَاهُ ﴾ (٢)

وهذا غيضٌ من فيض . فالكتاب والسنّة يفيضان بصفات أحبّاء الله عَيْل.

<sup>(</sup>۱) مجمع الزوائد للهيثمي : ۲۷۹/۱۰ ، وأحمد بنحوه ، ورجال أحمد ثقات ( ۳۸۲ ، ۱۱۳/٤ ) .

وذكر الحاكم في المستدرك نحوه في موضعين : ١٦٩/٤ ، ١٧٠ ، وصححهما ، ووافقه الدَّهبيّ في الثَّاني ، وسكت عن الأوَّل .

<sup>(</sup>٢) مسلم: الإيمان: باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله الله وشرائع الدين: ٤٩/١، رقم١٧٠.

الأسلوب الخامس: إشاعة المحبّة بين المؤمنين وتعميقها، وإثارة التنافس في ذلك .

الفرع الأوَّل: الإعلام بالحبِّ وإخبار الرَّجل بمحبّته:

#### ومن التطبيقات:

ما رواه أنس ﴿ (أنَّ رَجُلا كَانَ عِنْدَ النَّبِيِّ ﴿ فَمَرَّ بِهِ رَجُلاً ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ رَجُلاً ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ وَجُلُّ ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! إِنِّي لأَحِبُ هَذَا ، فَقَالَ لَهُ النَّبِيُّ : أَعْلَمْتُهُ ؟ قَالَ : لا ، قَالَ : أَعْلِمْهُ . قَالَ : فَلْحِقَهُ فَقَالَ : إِنِّي الْمُعَمِّدُ عَلَى اللَّهِ . فَقَالَ : إِنِّي أَحْبَبْتَنِي لَهُ » (٢) . أُحبَّكَ الذِي أَحْبَبْتَنِي لَهُ » (٢) .

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : أبواب الزهد : باب الإعلام بالحبّ : رقم ٢٥١٩ . قال الثّرمذيّ : وفي الباب عن أبي ذرّ وأنس ، حديث المقدام حديث حسن صحيح غريب .

وصحّمه الألباني . انظر : صحيحها : ٢٨٥/٢ ، رقم ١٩٥٠ .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : أبواب النّوم : باب إخبار الرَّجل بمحبّته إياه : رقم٥١٢٥ .

وحسنه الألباني . انظر : صحيح سنن أبي داود : ٩٦٥/٣ ، رقم٤٢٧٤ .

مُمْثِلاً (١) فَقَالَ : اللَّهُمَّ أَنتُمْ مِنْ أَحَبِّ النَّاسِ إِلَيَّ قَالَهَا تُلاثَ مِرَارِ )) (٢)

# ومنه أيضًا ما جاء مقرونًا بالتأكيد بالقسم:

فعن مُعَاذِ بْن جَبَلِ (( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْحَدُ بِيَدِهِ وَقَالَ : يَا مُعَادُ وَاللَّهِ إِنِّي لأَحِبُكَ ، فَقَالَ : أُوصِيكَ يَا مُعَادُ لا تَدَعَنَّ مُعَادُ وَاللَّهِ إِنِّي لأَحِبُكَ ، فَقَالَ : أُوصِيكَ يَا مُعَادُ لا تَدَعَنَّ فِي دُبُر كُلِّ صَلاةٍ تَقُولُ : اللَّهُمَّ أُعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْن عِبَادَتِكَ )) فِي دُبُر كُلِّ صَلاةٍ تَقُولُ : اللَّهُمَّ أُعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْن عِبَادَتِكَ ))

## الفرع الثَّاني: الإعلام بفضل الحُبِّ في الله.

ومن ذلك ما رواه أبو هُرَيْرة على قال : قال رسول الله على : « إنَّ اللَّهَ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ : أَيْنَ الْمُتَحَابُونَ بِجَلالِي ؟ (٤) النَّوْمَ أَظِلُهُمْ فِي ظِلِّي ، يَوْمَ لا ظِلَّ إلا ظِلَّ إلا ظِلِّي » (٥) .

<sup>(</sup>۱) مُمْثِلاً: بضم الأوَّل وسكون الثَّاني ، وكسر الثَّالث ، هكذا ورد من الرباعي ، وذكر أهل اللغة أنَّه من مَثَل ـ بفتح الميم وضم الثاء ـ من الثلاثي ، ومعناه انتصب قائمًا . الفتح : ١٤٢/٧ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ ، انظر : الفتح :٣٧٨٥/٧ .

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود : كتاب الصلاة : باب في الاستغفار : ١٨١/٢ ، رقم ١٥١٧ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن أبي داود : ١٣٤٧ ، رقم ١٣٤٧ .

<sup>(</sup>٤) بجلالي: أي بعظمتي وطاعتي لا للدنيا. حاشية مسلم: ١٩٨٨/٤.

<sup>(°)</sup> مسلم: البرّ والصلة والآداب: باب فضل الحبّ في الله: ١٩٨٨/٤، رقم٢٥٦٦.

فَأَرْصَدَ (١) اللَّهُ لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ (١) مَلْكَا فَلْمَّا أَتَى عَلَيْهِ قَالَ: أَيْنَ تُريدُ ؟ قَالَ: أَرِيدُ أَخًا لِي فِي هَذِهِ الْقَرْيَةِ. قَالَ: هَلْ لَكَ عَلَيْهِ مِنْ نِعْمَةٍ تَرُبُّهَا ؟ (١) قَالَ: لا غَيْرَ أَنِّي أَخَالِي فِي اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ. قَالَ: فَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ النَّكَ ، بأَنَّ اللَّهَ قَدْ أُحَبَّتُهُ فِيهِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ. قَالَ: فَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ النَّكَ ، بأَنَّ اللَّهَ قَدْ أُحَبَّتُهُ فِيهِ اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ. قَالَ: فَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ النَّيْكَ ، بأَنَّ اللَّهَ قَدْ أُحَبَّتُهُ فِيهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ قَدْ أُحَبَّتُهُ فِيهِ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللْعُلِيْلُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلِيْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْعُلْمُ الْمُعْلَى الْمُ

وفيه فضل المحبّة في الله ، وقد تتوّجت بالزيارة فيه ، وهي من عوامل ترسيخها

ومن ذلك أيضًا: الترغيب في حُبِّ الرَّجل على العمل من الخير يعمل به ولا يعمل بمثله .

فعن أنس بن مالك ، قال : ((رَأَيْتُ أَصْحَابَ رَسُولِ اللّهِ فَرَحُوا بِشَيْءٍ أَشَدَّ مِنْهُ ، قَالَ اللّهِ فَرجُوا بِشَيْءٍ أَشَدَّ مِنْهُ ، قَالَ رَجُلُ : يَا رَسُولَ اللّهِ الرَّجُلُ يُحِبُ الرَّجُلَ عَلى الْعَمَل مِنَ الْخَيْرِ يَعْمَلُ بِهِ ، وَلا يَعْمَلُ بِمِثْلِهِ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ فَيْ : الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَ )) (٥) .

ومن أكبر فضائل المحبّة: ما رواه أبو مالك الأشعريّ

(۱) فأرصد: أي أقعده يرقبه . حاشية مسلم: ١٩٨٨/٤.

<sup>(</sup>۲) مدرجته: المدرجة هي الطريق: سمِّيت بذلك لأنّ الناس يدرجون عليها أي يمضون ويمشون. حاشية مسلم: ١٩٨٨/٤.

<sup>(</sup>٣) تربُّها: أي تقوم بإصلاحها والعناية بها ، وتنهض إليه بسببها . حاشية مسلم : ١٩٨٨/٤.

<sup>(</sup>٤) مسلم: البرّ والصلة والآداب: باب فضل الحبّ في الله: ١٩٨٨/٤، رقم٢٥٦٧.

<sup>(•)</sup> سنن أبي داود: باب إخبار الرَّجل بمحبّنه إليه: رقم١٢٧٥، وصحّحه الألباني، انظر: صحيح سنن أبي داود: ٣/٥٦٥، رقم٢٧٦٤.

﴿ أَنَّ رَسُولَ الله ﴿ أَقْبَلَ إِلَى النَّاسِ بِوَجْهِهِ ، فَقَالَ : يَا النَّهُ النَّاسُ ، اسْمَعُوا وَاعْقِلُوا ، وَاعْلَمُوا أَنَّ لِلَّهِ عَزَّ وَجَلَّ عِبَادًا لَيْسُوا بِأَلْبِياءَ وَلا شُهْدَاءَ عَلَى مَجَالِسِهِمْ وَقُرْبِهِمْ مِنَ اللَّهِ . وَلا شُهْدَاءَ ، يَغْبِطُهُمُ الأَنْبِياءُ وَالشُّهَدَاءُ عَلَى مَجَالِسِهِمْ وَقُرْبِهِمْ مِنَ اللَّهِ . فَجَاءَ رَجُلٌ مِنَ الأَعْرَابِ مِنْ قاصِيبة ، النَّاسُ وَٱلْوَى بِيدِهِ إِلَى فَجَاءَ رَجُلٌ مِنَ الأَعْرَابِ مِنْ قاصِيبة ، النَّاسُ مِنَ النَّاسُ ، لَيْسُوا نَبِيًّ اللَّهِ ﴿ فَقَالَ : يَا نَبِيَّ اللَّهِ ! نَاسٌ مِنَ النَّاسُ ، لَيْسُوا بِأَنْبِياءَ وَلا شُهُدَاءَ ، يَغْبِطُهُمُ الأَنْبِياءُ وَالشُّهَدَاءُ عَلَى مَجَالِسِهِمْ ، وَقُرْبِهِمْ مِنَ اللَّهِ ؟ ! انْعَثْهُمْ لَنَا - يَعْنِي صِقْهُمْ لَنَا - قَسُرَّ وَجْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ ! فَسُلَّ وَجْهُ مِنَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى مَعَالِسِهِمْ وَقُرْبُهُمْ مِنَ اللَّهِ ﴿ ! الْعَثْهُمْ لَنَا - يَعْنِي صِقْهُمْ لَنَا - قَسُرَّ وَجْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ عَلَى مَعَالِسِهُمْ وَلا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ لَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَنَالِرَ مِنْ أُورَا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ أَولَ اللَّهُ اللَّهُ أَوْرًا ، يَوْرَعُ الْقَيَامَةِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّذِينَ لا خَوْفٌ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْرَبُونَ ) (١) . اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الذِينَ لا خَوْفٌ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْرَبُونَ ) (١) . اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ اللَ

الفرع التَّالث: بيان أنَّ من خصال الإيمان الحبّ في الله، وأنْ بحبّ لأخبه ما بحبّ لنفسه.

وكان على يؤكّد هذه المعاني ، ويرستِّخ المحبّة بين المؤمنين ، ويربطها بالإيمان ، ويحثّ المؤمن أنْ يُحِبّ لأخيه ما يحبّ لنفسه ، وأنّ من كان حُبُّه لله ، ومنعه لله ، وعطاؤه وبغضه فقد استكمل الإيمان .

فعن عبدالله بن مسعود في قال : قال رسول الله في : «إنّ من الإيمَان أنْ يُحِبَّ الرَّجلُ رجُلاً لا يُحِبُّهُ إلا لِلّهِ من غير مالٍ أعطاه ، فذلك

<sup>(</sup>۱) المسند: ٣٤٣/٥، والهيثمي في المجمع: ٢٧٦/١٠، وقال: رواه كله أحمد والطبراني بنحوه، ورجاله وُتُقوا.

الإيمان » (١).

وعن أنس عن النّبي في ، قال : « تَلاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلاوَةَ الإِيمَان : مَنْ كَانَ اللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِمَّا سِواهُمَا ، وَأَنْ يُحِبَّ الْمُرْءَ لا يُحِبُّهُ إلاّ لِلّهِ ، وَأَنْ يَكُرَهَ أَنْ يَعُودَ فِي الْكُفْرِ بَعْدَ أَنْ أَنْقَذَهُ اللّهُ مِنْهُ كَمَا يَكْرَهُ أَنْ يُقْذَفَ فِي النّار » (٢) .

وعنه ، عن النّبي قال : « لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ » (٣) .

الفرع الرّابع: الأمر بإفشاء السلام، والدلالة على أنَّه سبب في حصول المحبّة بين المؤمنين.

عن أبى هُرَيْرة في ؟ قال : قال رسول الله على : « لا

<sup>(</sup>۱) الترغيب والترهيب ، للمنذري : ١٦/٤ ، وقال : رواه الطّبرانيّ في الأوسط . وقال الهيثمي : (٢٧٤/١٠) : رواه الطّبرانيّ في الأوسط ، ورجاله ثقات .

<sup>(</sup>٢) مسلم: الإيمان: باب خصال من اتصف بهن وجد حلاوة الإيمان: ١٦٦١ ، رقم٤٢ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الإيمان : باب من الإيمان أن يحبّ لأخيه ما يحبّ لنفسه : 1٤/١ ، رقم١٢ ، رقم١٤/١

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود: في باب الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه: رقم ٤٦٨١ . وصحّحه الألباني ، انظر: صحيح سنن أبي داود: ٨٨٦/٣ ، رقم ٣٩١٥ ، وقال: صحيح . انظر: الصحيحة ، ٣٨٠ .

تَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى تُؤْمِنُوا ، وَلا تُؤْمِنُوا حَتَّى تَحَابُّوا ، أَوَلا أَدُلُكُمْ عَلَى شَيْءٍ إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ ؟ أَقْشُوا السَّلامَ بَيْنَكُمْ » (١) .

الفرع الخامس: إخبار هم بأعمالٍ تُعمِّق المحبّة بينهم.

وقد جاء في السنّة أحاديث كثيرة تُعمِّق المحبّة والولاء للمؤمنين ، وتحُثُّ على الأعمال الّتي تكون سببًا في جلب المحبّة أو تثبيتها:

ومن ذلك : الهديّة ، فعن أبي هُرَيْرة ﴿ عن النّبي ﴾ قال : «تهادوا تحابُو » (٢) .

ومنها: المحبّة في الله ، والزيارة في الله ، والبذل في الله ، والصداقة من أجله سبحانه ، فقد قال في : «يقول الله في : قد حقّت محبّتي للذين يتحابّون من أجلي ، وقد حقّت محبّتي للذين يتزاورون من أجلي ، وقد حقّت محبّتي للذين يتباذلون من أجلي ، وقد حقّت محبّتي للذين يتصادقون من أجلي » (أ) . فيه ترغيب باستحقاق محبّة الله في جزاء هذه الأعمال ، وتعميق للمحبّة بينهم .

ومن ذلك أيضيًا: نفع المسلم أو إدخال السرور على قلبه

<sup>(</sup>۱) مسلم: الإيمان: باب بيان أنّه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون، وأن محبّة المؤمنين من الإيمان، وأنّ إفشاء السّلام سبب لحصولها: ٧٤/١، و قم٤٥٠.

<sup>(</sup>٢) الأدب المفرد ، للإمام البخاريّ : باب قبول الهديّة ، رقم ٢٥٩ ، وحسنّه الألبانيّ . انظر : صحيح الأدب المفرد ، ص ٢٢١ ، رقم ٢٦٢ . وانظر : ارواء الغليل : ٤٤/٦ ـ ٤٤/١ ، دراسة سند الحديث ورواياته وتخريجه .

<sup>(</sup>۳) سبق تخریجه ص۳۷۳.

، وكشف كربته ، وقضاء دينه ، وطرد جوعه ، والمشي في قضاء حاجته ·

قال في : ((أحبّ النّاس إلى الله تعالى : انفعهم للنّاس ، وأحَبُّ الأعْمَال إلى الله على مسلم ، أو يكشف عنه كربة ، أو يقضي عنه دينًا ، أو تطرد عنه جوعًا ، ولأن أمشي مع أخي في حاجة أحبُّ إليّ من أن أعتكف في هذا المسجد (يعني مسجد المدينة) شهرًا ، ومن كفّ غضبه ستر الله عورته ، ومن كظم غيظه ، ولو شاء أن يمضيه أمضاه ملأ الله قلبه رجاء يوم القيامة ، ومن مشى مع أخيه في حاجة حتَّى تتهيأ له أثبت الله قدمه يوم تزول الأقدام ، وإنّ سوء الخلق يفسد العمل كما يفسد الخلّ العسل » (1)

ومن ذلك أيضًا: الترغيب الشديد في عيادة مرضاهم: فعن ثوبان هم مولى رسول الله عن النّبي ها قال: ((إنَّ المُسْلِمَ إِذَا عَادَ أَخَاهُ المُسْلِمَ لَمْ يَزَلُ فِي خُرْفَةِ الْجَنَّةِ حَتَّى يَرْجِعَ (())، وفي رواية لثوبان: ((قِيلَ يَا رَسُولَ اللّهِ! وَمَا خُرْفَةُ الْجَنَّةِ؟ قَالَ : جَنَاهَا)).

ومن ذلك أيضًا: التنفيس عن معسرهم، فقد رغب

<sup>(</sup>۱) أخرَجه الطَّبرانيّ في المعجم الكبير: ( ٢/٢٠٩/٣ ) ، وابن عساكر في التاريخ ( ٢/١/١٨ ) عن عبدالرَّحمن بن قيس الضبي ، و هو بإسناد ضعيف جدًّا ، ولكن قد جاء بأسانيد أفضل منه .

انظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٢٠٨/٢، رقم ٩٠٦ للألباني.

<sup>(</sup>٢) مسلم: البرّ والصلة: فضل عيادة المريض: ١٩٨٩/٤ ، رقم٢٥٦٨

## النّبي عِلَيُّ في ذلك:

فعن عبدالله بن أبي قتادة ؟ (( أنَّ أبَا قَتَادَةَ طَلَبَ غَريمًا لَهُ فَتَوَارَى عَنْهُ ، ثُمَّ وَجَدَهُ ، فَقَالَ : إِنِّي مُعْسِرٌ . فَقَالَ : آللَهِ ؟ فَتَوَارَى عَنْهُ ، ثُمَّ وَجَدَهُ ، فَقَالَ : إِنِّي مُعْسِرٌ . فَقَالَ : مَنْ سَرَّهُ قَالَ : آللَهِ . قَالَ : فَإِنِّي سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَنْهُ يَقُولُ : مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُنْجِيَهُ اللَّهُ مِنْ كُرب يَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلْيُنَفِّسْ (١) عَنْ مُعْسِرٍ أَوْ يَضَعْ عَنْهُ )) (٢)

ومنه أيضًا : تنفيس الكُرَب ، والتيسير على المُعْسِر ، والسّر عليه ، وأن يكون في عون أخيه : فعن أبي هُريْرة والسّر عليه ، وأن يكون في عون أخيه : فعن أبي هُريْرة والدُنيَا قال رسول الله في : «مَنْ نَقَسَ عَنْ مُؤْمِن كُرْبَة مِنْ كُرَبِ الدُنيَا نَقَسَ اللّهُ عَنْهُ كُرْبَة مِنْ كُرَبِ يَوْم الْقِيَامَةِ ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُعْسِرٍ يَسَّرَ اللّهُ عَلَيْهِ فِي الدُنيَا وَالآخِرَةِ ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللّهُ فِي الدُنيَا وَالآخِرَةِ ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللّهُ فِي الدُنيَا وَالآخِرةِ ، وَمَنْ الْعَبْدُ فِي عَوْن أخِيهِ ... » (٣) الحديث .

ومن ذلك أيضًا: منحه أرضه يستفيد منها دون أجر، فقد رغّب في ذلك النّبي في ودعا إليه. فإنَّ بذل المال من أكبر البراهين على المحبّة، وهو سبب في نشر المحبّة والمودّة والتعاطف بين المسلمين، فعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ أنَّ النَّبي في قال: «لأنْ يَمْنَحَ الرَّجُلُ أَخَاهُ أَرْضَهُ خَيْرٌ لهُ

<sup>(</sup>۱) فَلْيُنَفِّسْ: أي يمد ويؤخِّر المطالبة: وقيل معناه: يُفرِّج عنه. حاشية مسلم ١١٩٦/٣٠

<sup>(</sup>٢) مسلم: المساقاة: فضل إنظار المُعْسِر: ١١٩٦/٣، رقم١٥٦٣.

<sup>(</sup>٣) مسلم: الذكر والدعاء: فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر: ٢٦٩٩٤، رقم ٢٦٩٩.

مِنْ أَنْ يَأْخُذَ عَلَيْهَا خَرْجًا مَعْلُومًا )) (١)

ومن ذلك أيضًا: الترغيب في دعاء بعضهم لبعض بظهر الغيب: قال على المُسْلِم المُسْلِم المُسْلِم الغيب بظهر الغيب مُسْتَجَابَة عِنْدَ رَأْسِهِ مَلكُ مُوكَلًا للهُمَا دَعَا الْحَيهِ بِخَيْرٍ قَالَ الْمَلكُ الْمُوكَلُ بهِ مَسْتَجَابَة عِنْدَ رَأْسِهِ مَلكُ مُوكَلًا للهُمَا دَعَا الْحَيهِ بِخَيْرٍ قَالَ الْمَلكُ الْمُوكَلُ بهِ مَسْتَجَابَة وَلَكَ بِمِثْل ) (٢) .

الفرع السّادس: النهي عن مفسدات المحبّة وموانعها.

الأخوة والمحبّة من أعظم مقاصد الشريعة ، وقد حافظ عليها المصطفى عليها المصطفى الله على الله على ما يفسدها ، ومن أعظم مفسداتها : الحسد والبغي ، وكلّ ما يثير الفتن والشحناء والبغضاء بين المؤمنين :

روى أبو هُرَيْرة ﴿ أَنَّ رسول الله ﴿ قَالَ: ﴿ إِيَّاكُمْ وَالطَّنَ . فَإِنَّ الطَّنَّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ . وَلا تَحَسَّسُوا ، وَلا تَجَسَّسُوا ، وَلا تَنَافَسُوا ، وَلا تَنَافَسُوا ، وَلا تَحَاسَدُوا ، وَلا تَنَافَسُوا ، وَلا تَدَابَرُوا ، وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَاتًا (١) » (١) . تَحَاسَدُوا ، وَلا تَبَاغَضُوا ، وَلا تَدَابَرُوا ، وَكُونُوا عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَاتًا (١) » (١) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق : البيوع : باب الأرض ثمنح : ۱۱۸٤/۳ ، رقم١٥٥٠ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: الذكر والدعاء: فضل الدعاء للمسلمين بظهر الغيب : ٢٧٣٣ ، رقم ٢٧٣٣ .

<sup>(</sup>٣) إياكم والظن : قال الخطابيّ : هو تحقيق الظنّ وتصديقه ، دون ما يهجس في النفس . والمراد : النهي عن ظنّ السوء الذي يستقرّ في القاب ويستمرّ عليه صاحبه .

والتحسُّس: الاستماع لحديق القوم، والتجسس: هو البحث عن العوارات والتفتيش عن بواطن الأمور، وأكثر ما يقال في الشرّ.

والتنافس : الرغبة في الانفراد بالشيء عن الآخرين والتباري فيه ،

وزاد في روايات أخرى : « لا تهجَّروا ، ولا تناجشوا ، ولا تقاطعوا » .

وعن أبي هُرَيْرة فِي قال : قال رسول الله في : « لا تَحَاسَدُوا ، وَلا تَنَاجَشُوا ، وَلا تَبَاغَضُوا ، وَلا تَدَابَرُوا ، وَلا يَبعْ بَعْضُكُمْ عَلَى تَحَاسَدُوا ، وَلا تَنَاجَشُوا ، وَلا تَبَادَ اللّهِ إِخْوَانًا ، المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِم ، لا يَظْلِمُهُ ، وَلا يَخْضُ ، وَكُونُوا عِبَادَ اللّهِ إِخْوَانًا ، المُسْلِمُ أَخُو المُسْلِم ، لا يَظْلِمُهُ ، وَلا يَحْقِرُهُ ، التَقُوى هَاهُنَا ، ويُشييرُ إلى صندره تلاث مَرَّاتٍ ، بحسنب المرئ مِن الشَّرِ أَنْ يَحْقِر أَخَاهُ الْمُسْلِم ، كُلُّ الْمُسْلِم عَلَى المُسْلِم حَرَامٌ : دَمُهُ ، وَمَاللهُ ، وَعِرْضُله » (٢) .

ونهى عن الشحناء والتهاجر بين المسلمين ، فقال على : « تُقْتَحُ أَبُوابُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الاثنَيْن ، وَيَوْمَ الْخَمِيس ، فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لا يُشْرِكُ بِاللّهِ

ومعنى الحديث التباري في الرغبة في الدنيا وأسبابها وحظوظها .

والتدابر: المعاداة والمقاطعة.

ولا تهجَّروا أي لا تتكلُّموا بالهُجْر ؛ وهو الكلام القبيح .

ولا تناجشوا: النّجش في البيع الزيادة في الثمن ممّن لا يريد شرائها ، أو مدح السلعة لترويجها وتنفيقها .

وكونوا عباد الله إخوانًا : أي تعاملوا معاملة الاخوة والمعاشرة بالمودّة والرفق والشفقة والمحبّة . حاشية مسلم : ١٩٨٥/٤ .

<sup>(</sup>۱) مسلم: البرّ والصلة: تحريم الظن والتجسس: ١٩٨٥/٤، ١٩٨٦، رقم ٢٥٦٣.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، نفس الكتاب ، باب تحريم ظلم المسلم وخذله .. : 19۸٦ ، رقم٢٥٦٤ .

شَيئًا ؛ إلا رَجُلاً كَانَتْ بَيْنَهُ وبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءُ (') ، فَيُقَالُ: أَنْظِرُوا هَذَيْن حَتَّى يَصْطُلِحَا ، أَنْظِرُوا هَذَيْن حَتَّى يَصْطُلِحَا » (')

.

<sup>(</sup>١) الشحناء: العدواة والبغضاء.

انظروا هذين : أي أخِّروهما . حاشية مسلم : ١٩٨٦/٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، والكتاب نفسه : باب النهي عن الشحناء والتهاجر : ١٩٨٧/٤ ، رقم ٢٥٦٥ .

الأسلوب السادس: الدعاء لهم بالمحبّة.

وكان ﷺ يدعو لبعضهم أنْ يحبَّه الله .

فعن أسامة بن زيد ـ رضي الله عنهما ـ حدّث عن النّبي الله عنهما ـ حدّث عن النّبي الله أحبّهما فائي أنّه كان يأخذُه والحسن فيقول : « اللهم أحبّهما فائي أحبّهما » (١) .

وعن البراء ﴿ قَالَ : ((رَأَيْتُ النّبيَّ ﴿ وَالْحَسَنُ بْنُ عَلِيّ عَلِي اللّهُمَّ إِنّي أُحِبُّهُ فَأُحِبَّهُ )) (٢) .

وكان يدعو الله المؤمنين اليه ، فعن أبي هُريّرة الله المؤمنين ، وأنْ يحبّب المؤمنين اليه ، فعن أبي هُريّرة الله المؤمنين اليه ، فعن أبي هُريّرة الله أنْ يُحبّبني أنَا وَأُمّي الله عبادِهِ المُؤْمِنِينَ ، وَيُحبّبهُمْ اللّيْنَا ، قَالَ : فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ اللهُمّ حبّب عُبَيْدَكَ هَذَا - يَعْنِي أَبَا هُريّرَةَ - وَأُمّهُ إلى عبادِكَ المُؤْمِنِينَ وَكَحبّبُهُمْ اللهُوْمِنِينَ ، وَمُحبّب اللهُمّ حبّب عُبَيْدَكَ هَذَا - يَعْنِي أَبَا هُريّرَةَ - وَأُمّهُ إلى عبادِكَ المُؤْمِنِينَ وَمَا خُلِقَ مُؤْمِنٌ يَسْمَعُ بِي وَلا يَرَانِي اللهُ المَوْمِنِينَ . فَمَا خُلِقَ مُؤْمِنٌ يَسْمَعُ بِي وَلا يَرَانِي اللهُ المَائِينَ ) (٣) .

## وكان الصَّحابة رسي يدعون الأنفسهم بالمحبّة:

فقد روي عن عبدالله بن عمر أنّه كان يدعو بالمواقف في حجّه فيقول : (( اللهم اجعلني أحبُّك ، وأحبُّ ملائكتك

<sup>(</sup>١) البخاريّ : انظر الفتح : ٣٧٣٥/٧ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: انظر الفتح: ٣٧٤٩/٧.

<sup>(</sup>٣) مسلم : فضائل الصَّحابة : فضائل أبي هُرَيْرة : ١٩٣٨/٤ ، رقم ٢٤٩١ .

وأنبيائك وعبادك الصالحين . اللهم حبّبني إليك وإلى ملائكتك وأنبيائك وعبادك الصالحين » (١) .

<sup>(</sup>١) جامع الرسائل لشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، ص٢٥٨ .

الأسلوب السابع: الدلالة على أسباب جلب المحبّة وتقويتها.

١ ـ قراءة القرآن ، وتدبُّره ، والعمل به :

عن عقبة بن عامر الجُهني في قال: (( إِنَّ رِسُول الله الله الله الله الله عن عقبة بن عامر الجُهني في قال: (( إِنَّ النَّذِينَ كَفَرُوا بِالدِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ = ٤١ لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ } لا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ } (). فقال رسول الله في : (إنّكم لن ترجعوا إلى الله بشيءٍ أحبّ إليه من شيءٍ خرج منه يعني القرآن )) ().

وقد ورد حُبّ الله عَيْلُ لبعض السُّور:

فعن عقبة بن عامر على قال : (( قُلْتُ : يا رسول الله ، اقرأ من سورة يوسف ، وسورة هود ؟ فقال : يا عُقبة ، اقرأ ب إ قُلْ أعُودُ برب الفَلق } . فإنّك لن تقرأ بسورة أحب إلى الله ، وأبلغ عِنْده منها ، فإن استطعت أنْ لا تفوتك فافعل )) (") .

وقراءة القرآن تجلب محبّة الله على من وجوه:

الأوّل: أنَّ القرآن كلام الله وصفة من صفاته ، والتعبُّد بتلاوته من أفضل القربات والعبادات ، لأنَّه أفضل الدّكر ،

<sup>(</sup>١) فُصِّلت: الأيتان (٤١، ٢٤).

<sup>(</sup>٢) المستدرك: ١/٢٤، وقال: هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه ، ووافقه الدَّهبيّ.

<sup>(</sup>٣) المستدرك : كتاب التفسير : تفسير سورة الفلق : ١٩٨٧ ، وقال : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه . قال في التلخيص : صحيح .

فلا يُتعبَّد ويذكر بشيءٍ أفضل مما خرج منه ، والتقرّب بالنوافل بعد الفرائض سبب في محبّته كما ورد في الحديث: « ... وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَعَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ حَتَّى أُحِبَّهُ .. ».

والتَّاتي: أنَّ تدبُّر القرآن وفهمه يزيد من المعرفة بالله فيزداد الإيمان وتزيد المحبّة وتترسّخ ؛ من خلال فهم خطاب الله لعباده في كتابه الكريم إذ يتعرّف إليهم بأسمائه وصفاته ، ويتحبّب إليهم بنِعَمِه وآلائه كما قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( فتأمّل كيف تجده يثني على نفسه ويمجّد نفسه ، ويحمد نفسه ، وينصح عباده ، ويدلهم على ما فيه سعادتهم وفلاحهم ، ويرغبهم فيه ، ويحدّرهم مما فيه هلاكهم . ويتعرّف إليهم بأسمائه وصفاته . ويتحبّب إليهم بنعمه وآلائه . فيذكرهم بنعمه عليهم ، ويأمرهم بما يستوجبون به تمامها ، ويحدّرهم من نقمه ، ويذكرهم بما أعدّه لهم من الكرامة إنْ أطاعوه ، وما أعدّ لهم من العقوبة إن عصوه . ويخبرهم بصئعه في أوليائه وأعدائه ، وكيف كانت عاقبة هؤلاء وهؤلاء .

ويثني على أوليائه بصالح أعمالهم وأحسن أوصافهم ، ويذم أعداءه بسيئ أعمالهم وقبيح صفاتهم . ويضرب الأمثال ، وينوع الأدلة والبراهين ، ويجيب عن شبه أعدائه ، ويصدِّق الصادق ، ويكدِّب الكاذب . ويدعو إلى دار السلام ، ويذكر أوصافها وحسنها ونعيمها ، ويحدِّر من دار البوار ويذكر عذابها وقبحها وآلامها ، ويُذكِّر عبادَه فقرهم

إليه وشدة حاجتهم إليه من كل وجه ، وأنَّه لا غنى لهم عنه طرفة عين ، ويذكر غناه عنهم .

وكل ما سواه فقير لليه بنفسه وأنّه لا ينال أحدُ ذرّة من الخير فما فوقها إلا بفضله ورحمته ، ولا ذرّة من الشر فما فوقها إلا بعدله وحكمته.

ويشهد من خطابه عتابه لأحبابه ألطف عتاب وأنّه مع ذلك مُقيل عثراتهم ، وغافر زلاتهم ، ومقيم أعذارهم ، ومصلح فسادهم ، والدافع عنهم ، والمحامي عنهم ، والناصر لهم ، والكفيل بمصالحهم ، والمنجي لهم من كلّ كرب ، والموفي لهم بوعده وأنّه وليّهم ونصيرهم على عدوّهم فنعم المولى ونعم النّصير .

فإذا شهدت القلوب من القرآن ملكًا عظيمًا رحيمًا جوادًا جميلاً هذا شأنه ؛ فكيف لا تُحبُّهُ ، وتتنافس في القرب منه ، وتنفق أنفاسها في التودد إليه ، ويكون أحبُّ إليها من كلّ ما سواه . ورضاه عندها من رضا كلّ ما سواه ؟

وكيف لا تلهج بذكره ، ويصير حبّه والشوق إليه والأنس به هو غذاؤها وقوئتها ودواؤها ؛ بحيث إن فقدت ذلك فسدت وهلكت ولم تنتفع بحياتها » (۱)

ثُمَّ قال في موضع آخر: (( وجماع ذلك أنَّه سبحانه يتعرَّف إلى العبد بصفات إلهيته تارة، وبصفات ربوبيته تارة فيوجب له شهود صفاتِ الإلهية المحبّة الخاصّة،

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص٤٢، ٤٣ مختصرًا.

والشوق إلى لقائه ، ويصير هو وحده همّه دون ما سواه ، ويوجب له شهود صفات الربوبية ؛ التوكّل عليه ، والافتقار إليه ، والاستعانة به ، والدُّل والخضوع والانكسار له .

وكمال ذلك أن يشهد ربوبيته في إلهيته ، وإلهيته في ربوبيته ، وحمده في ملكه ، وعزّه في عفوه ، وحكمته في قضائه وقدره ، ونعمته في بلائه ، وعطاء ه في منعه ، وبره ولطفه وإحسانه ورحمته في قيّوميّته ، وعدله في انتقامه ، وجود وكرمه في مغفرته ، وستره وتجاوزه ويشهد حكمته ونعمته في أمره ونهيه ، وعِزّه في رضاه وغضبه ، وحلمه في إمهاله ، وكرمه في إقباله ، وغناه في إعراضه ))

### ٢ ـ الحثُّ على ذكر الله ذكرًا كثيرًا:

الدِّكْر من محابِّ الله عِلَى ، بل إنَّ جميع العبادات شُرعت لإقامته . فقد كان على يُذكِّر أصحابه فضله ، ويتلو عليهم ما تنزّل عليه فيه ، ويدعوهم إلى إقامة ذكر الله .

قال الله تعالى: { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا ادْكُرُوا اللَّهَ ذِكْرًا كَثِيرًا = ٤١ وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأُصِيلاً } (١).

عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ أنّه قال في الآية : (( إِنَّ الله تعالى لم يفرض على عباده فريضة إلاَّ جعل لها حدًّا معلومًا ، ثُمَّ عذر أهلها في حال العذر ؛ غير الدُّكْر ، فإنَّ الله

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص۹۲ ، ۹۳ مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: الآيتان (٤١،٢٤).

تعالى لم يجعل له حدًّا ينتهي إليه ولم يعذر أحدًا في تركه إلاً مغلوبًا على تركه ، فقال : { فَادْكُرُوا اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ } بالليل والنهار ، في البر والبحر ، وفي السفر والحضر ، والغنى والفقر ، والسُّقم والصحة ، والسِّر والعلانية ، وعلى كلِّ حال ، وقال على : { وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَالْعِيلا } فإذا فعلتم ذلك صلى عليكم هو وملائكته .

وقال ابن كثير في قوله تعالى: { هُوَ الَّذِي يُصلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ }. (( هذا تهييج إلى الدِّكْر ؛ أي أنَّه سبحانه يذكر كم فاذكروه )) (۱).

وقال تعالى: { فَادْكُرُونِي أَدْكُرْكُمْ وَاشْكُرُوا لِي وَلا تَكَفُّرُون } (٢)

وقال: { إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلهَ إلا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَ أَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي وَقَمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي ، شُرعت لإقامة ذِكْر الله ، وأمر عَنِل المؤمنين بذكر الله بعد إتمامهم مناسك الحجّ ( وهو أحد أركان الإسلام ) فقال سبحانه : { فَإِذَا قَضَيْتُمْ مَنَاسِكُكُمْ فَادْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ ءَابَاءَكُمْ أُو أُشَدَّ ذِكْرًا } (') . وأفضل الدّكر هو القرآن ، فقد سمّاه الله ذِكْرًا فقال : { قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا فقال : { قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير: ٥٠٣/٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (١٥٢).

<sup>(</sup>٣) طه: الآية (١٤).

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآية (٢٠٠).

. (') {

وكان على يدعو أصحابه إلى ذكر الله ، ويرغبهم فيه . فعن أبي الدرداء على أنّ النّبي قال : ( ألا أنبئكم بخير أعمالِكم ، وأرفعها في درجاتِكم ، وخير لكم مِنْ إعطاء وأرضاها عِنْدَ مليكِكم ، وأرفعها في درجاتِكم ، وخير لكم مِنْ إعطاء الدّهب والورق ، ومِنْ أنْ تلقوا عدوتكم فتضربوا أعناقهم ويضربوا أعناقكم ؟ قالوا : وما ذاك ؟ يارسول الله ! قال : ذكر الله » (٢) .

وأورد ابن ماجه بعد ذكر هذا الحديث قول لمعاذ بن جبل في قال : (( مَا عَمِلَ امْرُ وُ بعَمَلِ أَنْجَى لَهُ مِنْ عَذَابِ اللّهِ عَلَى مِنْ نِكُرِ اللّهِ )) .

وكان على يعلمُهم أفضل الدُّكْر وأفضل الدعاء فعن جابر بن عبدالله ـ رضي الله عنهما ـ قال : سمعت رسول الله على يقول : «أفضلُ الدُّعَاء : الْحَمْدُ لِلَهِ » (<sup>7)</sup> .

وفي الكلام الَّذي يُحِبُّه الله عَلى : روى أبو ذرِّ الله الله الله عَادَهُ ، أو أنَّ أبَا ذرِّ عَادَ رَسُولَ الله الله عَادَهُ ، أو أنَّ أبَا ذرِّ عَادَ رَسُولَ الله عَلَى الله عَلى : بأبى أنْتَ وَأُمِّى يَا رَسُولَ الله ، أيُّ الْكَلام أَحَبُّ إلى الله عَلى ؟

<sup>(</sup>١) الطلاق: الآية (١٠).

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه: كتاب الأدب: باب فضل الدُّكْر، رقم ۳۷۹، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه: ٣١٦/٢، رقم ٣٠٥٧.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه : كتاب الأدب : باب فضل الحامدين ، رقم ٣٨٠٠، وقال الألباني : حسن . انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ٣١٩/٢، رقم ٣٠٦٥.

قَالَ : مَا اصْطَفَاهُ اللَّهُ لِمَلائِكَتِهِ : سُبْحَانَ رَبِّي وَبِحَمْدِهِ ، سُبْحَانَ رَبِّي وَبِحَمْدِهِ ، سُبْحَانَ رَبِّي وَبِحَمْدِهِ ، سُبْحَانَ رَبِّي وَبِحَمْدِهِ )) (١) .

وفي رواية مسلم عن أبي ذرِّ أيضًا على قال : قال رسول الله على اله على الله على الله على الله على الله على الله على الله على الله

وأَخْرَجَ الإمام أحمد عَنْ أبي سَعِيدٍ الخدري ﴿ ، أَنَّ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى يَقُولُوا مَجْنُونٌ ﴾ (٢) .

(1) سنن الثّرمذيّ : أحاديث شتى من أبواب الدَّعوات : باب : أيُّ الكلام أحبُّ الكلام أحبُّ الكلام أحبُّ الكيا الله : رقم ٣٨٤٠ .

وصححه الألباني : انظر صحيح سنن الثّرمذيّ : ١٨٥/٣ ، رقم ٢٨٤٢ .

وأخرجه الحاكم في المستدرك: ٢٦/١٨٤٦/١ ، طبعة دار الكتب العلميّة ، باللفظ نفسه سوى : بأمي وأبي بدلاً عن بأبي أنت وأمي ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه . ( أقول : بل أخرَجه مسلم بلفظ مقارب ) . وقال الدَّهبيّ في التّلخيص : على شرط مسلم .

- (٢) مسلم: الدِّكْر والدعاء والتوبة: باب فضل سبحان الله وبحمده: ٢٠٩٣/٤ ، رقم ٢٧٣١ .
- (٣) المسند للإمام أحمد: ١١٣٧/٤ ، رقم ١١٦٥٣ . وأخرجه الحاكم في المستدرك: كتاب الدعاء والتكبير والتهليل والتسبيح والدّكر: ١٧٧/١ ، رقم ١٨٣٩ ، وقال: هذه صحيفة للمصريين صحيحة الإسناد، وأبو الهيثم سليمان بن عتبه العتواري من ثقات أهل مصر. وقال الدّهبيّ

وعن أبي هُرَيْرة على : قال رسول الله على : « كَلِمَتَان خَوِيفَتَان عَلَى الله الرَّحْمَن ، سُبْحَان خَوِيفَتَان عَلَى الله المَيْزَان ، حَبِيبَتَان إلى الرَّحْمَن ، سُبْحَان الله وَبحَمْدِه ، سُبْحَانَ الله الْعَظِيم » (١) .

والأحاديث في الدِّكْر وأنواعه وأوقاته كثيرة ، فلتراجع في مظانِّها في كتب السُّنَّة والكتب المفردة . كالأذكار للنووي ، وشأن الدعاء لأبي سليمان الخطابي ، والتذكار في أفضل الأذكار للقرطبي . وغير ذلك .

٣ ـ التقرُّب إلى الله بالنوافل بعد الفرائض مع الاجتهاد والاستدامة:

ومن أسباب جلب محبّة الله تعالى : التّقرُّب إلى الله بما شرعه من النوافل بعد القيام بالفرائض وأدائها كاملة غير منقوصة ، ومن غير إخلال بها . فقد كان النّبي في يدلهم على ذلك ، فعن أبي هُريْرة في قال : قال رسول الله في : «قال الله تعالى : مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ بالْحَرْبِ ، وَمَا تَقَرَّبَ إليَّ عَبْدِي بشَيْءٍ أَحَبَ إليَّ مِمَّا اقْتَرَضْتُ عَلَيْهِ ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إليَّ بالنّوافِل حَتَى أُحبَهُ ، فَإِذَا أَحْبَبْتُهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الّذِي يَسْمَعُ بهِ ، وَبَصَرَهُ الّذِي يُبْصِرُ بهِ ، وَيَدَهُ الّذِي يَبْطِشُ بها ، وَرجْلهُ الّذِي يَمْشِي بها ، وَإِنْ سَألنِي لاْعُطِينَهُ ، وَلَئِن وَيَدَهُ الّذِي يَبْطِشُ بها ، وَرجْلهُ الّذِي يَمْشِي بها ، وَإِنْ سَألنِي لاْعُطِينَهُ ، ولَئِن

<sup>=</sup> 

في التّلخيص: صحيح، أبو الهيثم من ثقات المصريين.

<sup>(</sup>۱) مسلم: الدِّكْر والدعاء: فضل التهليل والتسبيح: ۲۰۷۲/٤، رقم ۲٦٩٤ متّفق عليه.

اسْتَعَادْنِي لأُعِيدُنَّهُ ، وَمَا تَرَدَّدْتُ عَنْ شَيْءٍ أَنَا فَاعِلُهُ تَرَدُّدِي عَنْ نَفْسِ الْمُؤْمِن ، يكررَهُ الْمَوْتَ ، وَأَنَا أَكْرَهُ مَسَاءَتَهُ » (١) .

فالتّقرُّب إلى الله يكون أوّلاً بأداء الفرائض وإقامتها كاملة على وجهها الصحيح، فلا يوجد عمل أحبّ إلى الله منها، ثُمَّ بعد ذلك القرْبة بالنوافل.

وأخفُها وأسهلها الدِّكْر كما مرَّ آنفًا وأفضل الدِّكْر القرآن ، ثُمَّ كلمة الإخلاص ، أمّا تفاضل الأعمال فكلُّ عملٍ في وقته هو المقدّم والأفضل وأفضل الأوقات لصلاة النافلة ، الخلوة وقت النزول الإلهي ومناجاته سبحانه ، وتلاوة كلامه وانكسار القلب بين يديه ثُمَّ الاستغفار والتوبة .

عن عبدالله بن عَمْرو - رضي الله عنهما - قال : قال رسول الله عنهما أن أحَبَّ الصِيّام إلى الله صيّام دَاوُدَ . وَأَحَبَّ الصَيّلةِ السَّلاةِ الله صَلاةُ دَاوُدَ عَلَيْهِ السَّلام . كَانَ يَنَامُ نِصْفَ اللَّيْل ، وَيَقُومُ ثُلُتَهُ ، ويَنَامُ سُدُسَهُ ، وكَانَ يَصُومُ يَوْمًا ، ويَقُطِرُ يَوْمًا » (٢) .

وعن عبدالله بن مسعود ﴿ قَالَ : سألتُ النّبي ﴿ أَيُّ اللّهِ اللّهِ ؟ قَالَ : الصّلاةُ عَلَى وَقْتِهَا . قَالَ : ثُمَّ أَيُّ ؟ الْعَمَلِ أَحَبُ الْوَالِدَيْنِ . قَالَ : ثُمَّ أَيُّ ؟ قَالَ : الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللّهِ . قَالَ : الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللّهِ .

<sup>(</sup>١) البخاريّ : الرِّقاق : باب التواضع : ٢٣٨٤/٥ ، رقم ٦١٣٧ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: الصيام: النهي عن صوم الدّهر: ٨١٦/٢، رقم١٥٩/١١٥٩

قَالَ : حَدَّثْنِي بِهِنَّ ، وَلُو اسْتَزَدْتُهُ لَزَادَنِي )) (١)

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : قال رسول الله عنها وإنْ قلَّ قالَ : « أَحَبُّ الأَعْمَالُ إلى اللهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قَلَّ . قَالَ : وَكَانَتُ عَائِشَهُ إِذَا عَمِلْتِ الْعَمَلَ لَزِمَتُهُ » (٢) .

وعن معْدَان بن أبي طلحة الْيَعْمَرِيُّ قال : لقِيتُ تَوْبَانَ مَوْلَى رَسُولِ اللَّهِ ﴿ فَقُلْتُ : أَخْبِرْنِي بِعَمَلِ أَعْمَلُهُ يُدْخِلُنِي مَوْلَى رَسُولِ اللَّهِ ﴿ فَقُلْتُ : أَخْبِرْنِي بِعَمَلِ أَعْمَلُهُ يُدْخِلُنِي اللَّهِ . اللَّهُ بِهِ الْجَنَّة ، أوْ قَالَ : قُلْتُ : بِأَحَبِ الأَعْمَالِ إلى اللَّهِ . فَسَكَتَ ، ثُمَّ سَأَلْتُهُ الثَّالِثَة فَقَالَ : سَأَلْتُ عَنْ فَسَكَتَ ، ثُمَّ سَأَلْتُهُ الثَّالِثَة فَقَالَ : سَأَلْتُ عَنْ فَقَالَ : سَأَلْتُ عَنْ دَلِكَ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ فَقَالَ : عَلَيْكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ لِلَّهِ فَإِنَّكَ لا تَسْجُدُ لِلَهِ سَجْدَةً إلا رَفَعَكَ اللَّهُ بِهَا ذَرَجَةً وَحَطَّ عَنْكَ بِهَا خَطِيئَةً )) (٣) .

وعن رَبِيعَة بْن كَعْبِ الأسْلَمِيّ فِي قَالَ: (( كُنْتُ أَبِيتُ مَعَ رَسُولِ اللّهِ فَقَالَ لِي: سَلْ . وَصَوْلِهِ وَحَاجَتِهِ ، فَقَالَ لِي: سَلْ . فَقُلْتُ : أَسْأَلُكَ مُرَافَقَتُكَ فِي الْجَنَّةِ . قَالَ : أَوْ غَيْرَ ذَلِكَ ؟ قُلْتُ : هُوَ ذَاكَ . قَالَ : فَأَعِنِّى عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ )) ( أَ) . هُوَ ذَاكَ . قَالَ : فَأَعِنِّى عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ )) ( أَ) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : مواقيت الصلاة : فضلُ الصلاة لوقتها : ۱۹۷/۱ ، رقم٤٠٥ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: صلاة المسافرين: فضيلة العمل الدائم من قيام الليل وغيره: ١/١٥٥، رقم٢١٨/٧٨٢.

<sup>(</sup>٣) مسلم: الصلاة: باب فضل السجود والحثّ عليه: ٣٥٣/١، رقم٤٨٨٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، والكتاب والباب والجزء والصفحة ، برقم ٤٨٩ .

٤ ـ دلالتهم على استدامة استحضار منّة الله عليهم ، وفضله ورحمته وآلائه ونِعَمِهِ:

ومن منهج القرآن الكريم أنَّ الله على يتعرَّف إلى عباده ويتحبّب إليهم بتذكيرهم بنعمه الظاهرة والباطنة لعلهم يؤوبون إليه ويشكرونه على هذه النِّعم الَّتي لا تنقطع ولا تنفد ، ولا يستطيعون عدّها ، وهذا في القرآن كثيرٌ جدًّا ، ومن ذلك ما جاء في صدر سورة النّحل ، وما امتن الله به على عباده من إنزال الملائكة بالروح من أمره على الرسل لإنذار عباده ودعوتهم إلى توحيده ، وخلق السموات والأرض وخلقُ الإنسان من نطفة ، وخلقُ الأنعام وما فيها من منافع لبنى الإنسان ، وإنزال الماء من السماء ، وما ينبت به من الزرع والزيتون والنخيل والأعناب ، ومن كلّ الثمرات ، وتسخيره الليل والنهار ، والشمس والقمر والنجوم لهذا الإنسان ، وكذلك ما ذرأ للإنسان في الأرض بألوانه المختلفة ، وتسخيره البحر ليأكل منه لحمًا طريًا ، واستخراج الحُليّ ، كذلك السفن التي تجري في البحر بأمره والجبال الرواسى الَّتي ألقاها في الأرض لكيلا تميد بالنَّاس والأنهار والطرق ، والنجوم ليهتدوا بها ، ثُمَّ ختم تعداد هذه النَّعم بقوله عَلَى : { وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لا تُحْصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ ۗ رَحِيمٌ } (١).

وقال تعالى: { أَلَمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَأَسْبَغَ عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظَاهِرَةً وَبَاطِنَةً وَمِنَ النَّاسِ مَنْ

<sup>(</sup>١) النّحل: الآية (١٨).

يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلا هُدًى وَلا كِتَابٍ مُنِيرٍ } (١)

قال ابن كثير: (( يقول تعالى منبّهًا خلقه على نعمه عليهم في الدّنيا والآخرة بأنّه سخّر لهم ما في السموات من نجوم يستضيئون بها في ليلهم ونهارهم، وما يخلق فيها من سحاب وأمطار وثلج وبررد، وجعله إياها لهم سقفًا محفوظًا، وما خلق لهم في الأرض من قرار وأنهار وأشجار وزروع وثمار، وأسبغ عليهم نِعَمه الظاهرة والباطنة من إرسال الرّسل، وإنزال الكتب، وإزاحة الشّبه والعلل، ثمّ مع هذا كلّه ما آمن النّاس كلهم، بل منهم من يجادل في الله، أي في توحيده وإرساله الرّسل، ومجادلته في ذلك بغير علم ولا مستندٍ من حُجّة صحيحة ولا كتابٍ مأثور صحيح) (٢).

وفي سورة النّحل امتن الله على عباده بنعم كثيرة ، ثُمَّ قال : { يَعْرِفُونَ نِعْمَة اللّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَأَكْثَرُهُمُ الْكَافِرُونَ} ("). ثُمَّ قال بعد ذكره تعالى القرية الّتي كفرت بأنعم الله فأذاقها الله لباس الجوع والخوف ، فقال : { فَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللّهُ حَلالاً طَيِّبًا وَاشْكُرُوا نِعْمَة اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ إِيّاهُ تَعْبُدُونَ } (أ).

وقال تعالى : { فَبِأَىِّ ءَالاءِ رَبِّكُمَا ثُكَدِّبَانِ } (°) . خاطب بها

<sup>(</sup>١) لقمان: الآية (٢٠).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير : ٩٩/٣ .

<sup>(</sup>٣) النّحل: الآية ( ٨٣ ).

<sup>(</sup>٤) النّحل: الآية (١١٤).

<sup>(</sup>٥) الرحمن : الآية ( ١٣ ) . وقد وردت بعدها في ( ٣٠ ) موضعًا في

الثقلين الجن والإنس في واحد وثلاثين موضعًا في سورة واحدة هي سورة الرَّحمن ، مقررًا نعمه وآلاءه عليهم . وفي هذا يقول ابن كثير : ((أي فبأي الآلاء يا معشر الثقلين من الإنس والجن تكدّبان ؟ قال مجاهد وغير واحد : ويدل عليه السياق بعده ، أي النّعم الظاهرة عليكم ، وأنتم مغمورون بها لا تستطيعون إنكارها ولا جحودها ، فنحن نقول كما قالت الجن المؤمنون به ، اللهم ولا بشيء من آلائك ربّنا نكدّب ، فلك الحمد )) (۱) .

وقال سبحانه: { يَاأَيُّهَا النَّاسُ ادْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لا إِلَّهَ إِلا هُوَ فَأَنَّى خَالِقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لا إِلَّهَ إِلا هُوَ فَأَنَّى تُؤْفَكُونَ } (٢).

قال ابن كثير: ((ينبّه تعالى عباده ويرشدهم إلى الاستدلال على توحيده في إفراد العبادة له ، كما أنّه المستقلّ بالخلق والرّزق ، فكذلك فليُفرد بالعبادة ولا يشرك به غيره من الأصنام والأنداد والأوثان ، ولهذا قال تعالى: { لا إله إلا هُوَ فَأَنّى ثُوْفَكُونَ } . أي فكيف تؤفكون بعد هذا البيان ، ووضوح هذا البرهان ، وأنتم بعد هذا تعبدون الأنداد والأوثان ، والله

=

السورة .

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ۲۹۱/٤.

<sup>(</sup>٢) فاطر: الآية (٣).

أعلم » (۱) . وهذا واضح ؛ فإنَّ طريقة القرآن ؛ الاستدلال بتوحيد الربوبية على توحيد الألوهية وتقريره . وهنا تقرّرهم بتذكيرهم نِعم الله عليهم ، وأنَّه لا خالق لهم ولا رازق غيره ، فالواجب عليهم توحيده في ألوهيّته ، وقال تعالى : { فَادُكُرُوا فَالُواجب عليهم توحيده في ألوهيّته ، وقال تعالى : { فَادُكُرُوا وَاللّهَ اللّهِ لَعَلّكُمْ تُقْلِحُونَ} (۲) . قال شيخ الإسلام : (( فإذا ذكر العبد ما أنعم الله به عليه ، من تسخير السماء والأرض وما فيها من الأشجار والحيوان ، وما أسبغ عليه من النّعم الباطنة ، من الإيمان وغيره فلا بُدَّ أنْ يثير ذلك عنده باعثًا ، وكذلك الخوف ؛ تحرّكه مطالعة آيات الوعيد والزجر والعرض والحساب ونحوه . وكذلك الرجاء يحرّكه مطالعة الكرم ؛ والحلم ؛ والعفو » (۳) .

قال ابن القيّم: قال (أي صاحب المنازل): ((وهي محبّة تنبت من مطالعة المنّة، وتثبت باتباع السُنّة، وتنمو على الإجابة بالفاقة)).

قوله: تنبت من مطالعة المِنَّة: أي تنشأ (أي المحبّة) من مطالعة العبد مِنَّة الله عليه ونِعَمه الباطنة والظاهرة، فبقدر مطالعته ذلك تكون قوّة المحبّة. فإنَّ القلوب مجبولة على حُبِّ من أحسن إليها. وبُغض من أساء إليها. وليس للعبد قط

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن العظيم: ٥٥٥/٣.

<sup>(</sup>٢) الأعراف: الآية (٦٩).

<sup>(</sup>٣) الفتاوى: توحيد الألوهية: ٩٦/١.

إحسان إلا من الله. ولا إساءة إلا من الشيطان.

ومن أعظم مطالعة منّة الله على عبده: تأهيله لمحبّته ومعرفته وإرادة وجهه ومتابعة حبيبه، وأصل هذا نور يقذفه الله في قلب العبد، فإذا دار ذلك النّور في قلب العبد وذاته: أشرقت ذاته. فرأى فيه نفسه، وما أهّلت له من الكمالات والمحاسن. فعّلت به همته، وقويت عزيمته وانقشعت عنه ظلمات نفسه وطبعه لأنّ النور والظلمة لا يجتمعان إلا ويطرد أحدهما صاحبه، فرقيت الروح حينئذ بين الهيبة والأنس إلى الحبيب الأوّل.

وهذا النُّور كالشمس في قلوب المقرّبين السابقين ، وكالنجم في وكالبدر في قلوب الأبرار أصحاب اليمين ، وكالنجم في قلوب عامّة المؤمنين وتفاوتهم فيه كتفاوت ما بين الزهرة والسُّهي » (۱).

وكان النّبي على شكر النّعمة وعدم ازدرائها ، ويُبيّن لهم طرُق تعظيم نعم الله عليهم . فعن أبي هُرَيْرة هُ قال : قال رسول الله في : « انظرُوا إلى مَنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ ، وَلا تَنْظُرُوا إلى مَنْ هُوَ فَوْقَكُمْ ، فَهُوَ أَجْدَرُ أَنْ لا تَزْدَرُوا نِعْمَةَ اللّهِ » (٢)

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٣٦/٣ ـ ٣٧ ، مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) مسلم: ٥٣ ـ كتاب الزهد والرقائق: ٢٢٧٥/٤ ، رقم٢٩٦٣ .

#### ٥ ـ إخبار هم بشرط المحبّة:

قال الله تعالى: { قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ } [الله قاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ } [(۱)].

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : ((وهي الّتي تسمّى آية المحبّة فال أبو سليمان الداراني : لما ادَّعت القلوب محبّة الله : أنزل الله لها محنة ، { قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ } .

قال بعض السلف: ادّعى قومٌ محبّة الله ، فأنزل الله آية المحنّنة { قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللّهُ } . وقال: { يُحْبِبْكُمُ اللّهُ } . إشارة إلى دليل المحبّة وثمرتها وفائدتها . فدليلها وعلامتها: اتّباع الرسول . وفائدتها وثمرتها: محبّة المرسل لكم .

فما لم تحصل المتابعة ؛ فليست محبّتكم له حاصلة ، ومحبّته لكم منتفية )) (٢).

وقال ابن كثير: (( هذه الآية الكريمة حاكمة على كلّ من ادّعى محبّة الله وليس هو على الطريقة المحمّدية ، فإنّه كاذب في دعواه في نفس الأمر ؛ حتّى يتبع الشرع المحمّدي والدين النبوي في جميع أقواله وأفعاله. كما ثبت في الصحيح عن رسول الله الله الله قال: (( من عَمِل عملاً ليْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ )) (")

<sup>(</sup>١) أل عمران: الآية (٣١).

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين: ۲۱/۳ ـ ۲۲ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الصلح : باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح

، ولهذا قال: { إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ } ، أي يحصل لكم فوق ما طلبتم من محبّتكم إياه و هو محبّته إياكم و هو أعظم من الأوَّل كما قال بعض العلماء الحكماء ؛ ( ليس الشأن أنْ تُحبّ ، إِنَّمَا الشأن أنْ تُحبّ ).

وقال الحسن البصري وغيره من السلف: ((زعم قوم أنَّهم يُحبّون الله فابتلاهم الله بهذه الآية )) (۱).

وكان على يدعو أصحابه وأمّته لطاعته واتباعه فعن أبي هُريْرة أنَّ رسول الله على قال : « كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الْجَنَّة إلا مَنْ أَبَى فَلُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَنْ يَأْبَى ؟ قَالَ : مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّة ، وَمَنْ عَصَانِي فَقَدْ أَبَى » (٢) .

وعن أبي هُرَيْرة ﴿ أيضًا ، عن النَّبِي ﴿ قَالَ : ﴿ دَعُونِي مَا تَرَكُتُكُمْ ، إِنَّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ سُؤَالَهِمْ وَاخْتِلافَهِمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ ، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ ءَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ ، وَإِذَا أَمَر تُكُمْ بِأَمْرٍ فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ ﴾ (٣) .

وكان يوصي أصحابه على باتباع سنته .

فعَن الْعِرْبَاض بْن سَارِيَة ﴿ قَالَ : ( صلَّى بنا رسول الله ﴾ ذات يوم ثمَّ أقبل علينا فَو عَظنَا مَوْ عِظة بَلِيغَة ،

=

مردود: ۲/۹۵۹، رقم، ۵۵۰.

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: آل عمران: ٣٦٦/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق في الكتاب نفسه والباب : ٥/٨٥٨ ، رقم ٦٨٥٨ .

ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُيُونُ ، وَوَجِلْتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ ، فَقَالَ قَائلُ : كَأَنّ هَذْهِ مَوْعِظُهُ مُودِّع ، فَمَاذًا تَعْهَدُ إِلَيْنَا ؟ فَقَالَ : أوصيكُمْ بِتَقْوَى اللّهِ هَذْهِ مَوْعِظُهُ مُودِّع ، فَمَاذًا تَعْهَدُ إِلَيْنَا ؟ فَقَالَ : أوصيكُمْ بِتَقْوَى اللّهِ ، وَالسَّمْع وَالطّاعَةِ ، وَإِنْ عَبْدًا حَبَشِيًّا ، فَإِنّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلافًا كَثِيرًا ، فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ تَمَسَّكُوا بِهَا وَعَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَتَاتِ الأَمُورِ ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَتَةٍ بِدْعَة ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةً )) (١)

قال ابن القيّم - رحمه الله - : ((قوله : (وتثبُتْ باتباع السُنَّة ) أي ثباتها إنَّما يكون بمتابعة الرسول في في أعماله وأقواله وأخلاقه ، فبحسب هذا الاثباع يكون منشأ هذه المحبّة وثباتها وقوّتها ، وبحسب نقصانه يكون نقصانها ، كما تقدّم : أنَّ هذا الاثباع يوجب المحبّة والمحبوبيّة معًا . ولا يتمّ الأمرّ إلاَ بهما ، فليس الشأن في أنْ يُحبّك الله ، ولا يعبّد الله ، ولا يحبّك الله ، ولا يحبّك الله إلاَ إذا البعت حبيبه ظاهرًا وباطنًا ، وصدّقته خَبَرًا ، وأطعته أمرًا ، وأجبته دعوة ، وآثرته طوعًا .

وإن لم يكن ذلك فلا تتعن ً. وارجع من حيث شئت فالتمس نورًا فلست على شيء )) (١)

فاتباع النّبي على ظاهرًا وباطنًا قولاً وعملاً واعتقادًا وأخلاقًا هو الذي يثبّت المحبّة.

٦ ـ تربيتهم على الرجاء في رحمة الله وعدم الركون إلى العمل

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : كتاب السنة : باب في لزوم السنّة : ۲۰۷٤ ، وصحّحه الألباني . انظر : صحيح سنن أبي داود : ۸۷۱/۳ ، رقم ۳۸۰۱ .

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين: ۳۷/۳ مختصرًا.

•

كان في يربّي أصحابه على الرجاء في رحمة الله ، ويربطهم به سبحانه ، ويحتهم على السداد في العمل واستدامته ، وعدم الالتفات إلى هذه الأعمال مهما كثرت وصلحت ، والدخول على الله من باب الدُّل والانكسار ، واطرّراح القلب بين يدي مولاه الكريم ، والافتقار إليه ، وطلب رحمته والتشبَبُث به سبحانه ، والخوف والخشية من عدم قبول عمله ، واضعًا نصب عينيه قول الله تعالى : { إنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ } (١) . قال أبو الدرداء في : (( لأن استيقن أنَّ الله قد تقبّل لي صلاةً واحدة أحب إليّ من الدنيا وما فيها ؛ إنَّ الله يقول : { إنَّمَا يَتَقَبَّلُ الله مِنَ المُتَّقِينَ } ) (١) .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((سَأَلْتُ رَسُولَ اللّهِ عَنْ هَذِهِ الآيَةِ : { وَالَّذِينَ يُؤثُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَحِلّهٌ } (") قَالَتْ عَائِشَهُ : أَهُم الَّذِينَ يَشْرَبُونَ الْخَمْرَ وَيَسْرِقُونَ ؟ قَالَ : لا يَا بِئْتَ الصِّدِيق ، وَلَكِنَّهُم الَّذِينَ يَصُومُونَ ويُصلُونَ ويَتَصدَقُونَ وَهُمْ يَخَافُونَ أَنْ لا يُقْبَلَ مِنْهُمْ ؛ أُولَئِكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ )) (\*) .

قال الحسن البصري: ((كانوا يعملون ما عملوا من

<sup>(</sup>١) المائدة : الآية (٢٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير : ٢/٥٥ .

<sup>(</sup>٣) المؤمنون: الآية (٦).

<sup>(</sup>٤) سنن التّرمذيّ : كتاب التفسير : المؤمنون : رقم ٣٤٠٠ . وصحّحه الألباني . انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : ٧٩/٣ ، رقم ٢٥٣٧ .

أعمال البّر وهم يخافون أنْ لا ينجيهم ذلك من عذاب الله )) (١)

وعن أبي هُرَيْرة فِي قال : قال رسول الله في : «لَنْ يُنَجِّيَ أَحَدًا مِنْكُمْ عَمَلُهُ . قَالُوا : وَلا أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : وَلا أَنَا ، الله أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ برَحْمَةٍ ، سَدِّدُوا وَقَارِبُوا ، وَاعْدُوا وَرُوحُوا ، وَشَيْءٌ مِنَ الدُّلْجَةِ ، وَالْقَصْدَ الْقَصْدَ تَبْلُغُوا » (٢) .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أنَّ رسول الله عنها ـ ( سَدِّدُوا وَقَارِبُوا ، وَاعْلَمُوا أَنْ لَنْ يُدْخِلَ أَحَدَكُمْ عَمَلُهُ الْجَنَّة ، وَأَنَّ أَحَبَّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ أَدْوَمُهَا وَإِنْ قُلَّ » ( " ) .

فالمطلوب إدًا السداد والمقاربة في العمل ، والدوام على ذلك ، فهذا أحبُّ الأعمال إلى الله ، مع الخوف الدائم من عدم القبول ، واستشعار أنَّه قد يكون قارف ذنبًا أتى على جميع أعماله الصالحة ، فحاله ينبغي أنْ يكون بين الخوف والرجاء . قال الله تعالى : { وَيَدْعُونَنَا رَغَبًا وَرَهَبًا وَكَانُوا لنَا خَاشِعِينَ } (أ) . قال الحسن البصري ـ رحمه الله ـ في هذه

<sup>(</sup>١) الزهد، للإمام أحمد، ص٣٤٩.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الرقاق : القصد والمداومة على العمل : ٢٣٧٣/٥ ، وقم ٢٠٩٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: في الكتاب والباب نفسه: رقم ٢٠٩٩.

<sup>(</sup>٤) الأنبياء: الآية (٩٠).

الآية: (( الخوف الدائم في القلب )) (١) .

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : ((قوله (وتنمو على الإجابة بالفاقة ) ، الإجابة بالفاقة : أنْ يجيب الداعي بموفور الأعمال وهو خالٍ منها كأنّه لم يعملها ، بل يجيب دعوته بمجرّد الإفلاس والفقر التام . فإنّ طريقة الفقر تأبى أنْ يكون لصاحبها عمل )) (٢) .

أي يلتفت إليه ويعتمد عليه ، ولكنه يرجو رحمة الله عليه ، كما قال سبحانه : { إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَيلِ اللَّهِ أُولَئِكَ يَرْجُونَ رَحْمَة اللَّهِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ } (٦) ، وقوله تعالى : { أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَة أَيُّهُمْ وقوله تعالى : { أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَة أَيُّهُمْ أَقُرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَخَافُونَ عَذَابَهُ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُورًا } الله عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُورًا وَالله عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُورًا وَالله عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُورًا وَالله الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله عَلَى الله وَالله الله عَلَى الله وَالله الله وَالله الله وَالله الله وَالله وَاله وَالله وَل

ومن الأسباب الجالبة لمحبّة الله: الدعوة إلى الله، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، وتعليم العلم ، ومجالسة الصالحين ، وحضور مجالس الدِّكْر ، وجميع أعمال البّر المشروع هي قربات إلى الله تجلب محبّة الله . ويلزم الابتعاد عن كلّ سبب يحول بين القلب وبين الله على ، ومن أكبر ها أكل

<sup>(</sup>١) الزّهد، لابن المبارك، ص٥٥.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين لابن القيّم: ٣٨/٣.

<sup>(</sup>٣) البقرة: الآية (٢١٨).

<sup>(</sup>٤) الإسراء: الآية (٥٧).

# الحرام ، والخصومات في الدين

#### المسلك الرابع : تربية الغوف والرجاء .

شُبِّه التوحيد والإيمان بطائر: رأسه المحبّة (محبّة الله) والخوف والرجاء جناحاه ، وكما أن المحبّة تابعة للمعرفة ؛ فكذا الخوف والرجاء يتبعان معرفة الله على وعظمته وجلاله. وعبادة الله على بها جميعًا أمرٌ لازم.

قال الحافظ ابن رجب: ((وكان بعضُ السلف يقول: من عبد الله بالرّجاء وحده فهو مرجئ، ومن عبده بالخوف وحده فهو حروريٌّ، و من عبد الله بالحبِّ وحده فهو زنديق. ومن عبده بالخوف والرجاء والمحبّة فهو موحِّد مؤمن.

وسبب هذا أنَّه يجب على المؤمن أن يعبد الله بهذه الوجوه الثلاثة ومن أخلّ ببعضها فقد أخلّ ببعض واجبات الإيمان.

وكلام هذا الحكيم يدل على أن الحبّ ينبغي أن يكون أغلب من الخوف والرّجاء.

وقد قال الفضيل بن عياض : المحبّة أفضل من الخوف تُمَّ استشهد بكلام هذا الحكيم الذي حكاه عن وهب .

وقال: أكمل الخوف والرجاء ما تعلَق بذات الحق سبحانه دون ما تعلّق بالمخلوقات في الجنّة والنّار، فأعلى الخوف خوف البُعد والسُّخط والحجاب عنه سبحانه، كما قدّم سبحانه ذكر هذا العقاب لأعدائه على صليهم النّار في قوله: { كَلاّ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لْمَحْجُوبُونَ = ١٥ ثُمَّ إِنَّهُمْ

#### لصَالُوا الْجَحِيم } .

ثُمَّ قال : فجهنّم دليلٌ على عظمة الله وشدّة بأسه وبطشه وقوّة سطوته وانتقامه في أعدائه ، فالخوف منها في الحقيقة خوف من الله وإجلال وإعظام وخشية لصفاته المخوّفة مع أن الله سبحانه يخوّف بها عباده ، ويُحِبُّ منهم أن يخافوه بخوفها ، وأن يخشوه بخشية الوقوع فيها ، وأن يحشوه بخشية الوقوع فيها ، وأن يحذروه بالحذر منها .

فالخائف من النّار خائفٌ من الله متّبع لما فيه محبّته ورضاه .

والقدر الواجب من الخوف ما حمل على أداء الفرائض واجتناب المحارم، فإن زاد على ذلك بحيث صار باعثًا للنفوس على التشمير في نوافل الطاعات، والانكفاف عن دقائق المكروهات، والتبستُط في فضول المباحات، كان ذلك فضلاً محمودًا، فإن تزايد على ذلك بأن أورث مرضًا أو موتًا أو همًّا لازمًا بحيث يقطع عن السعي في اكتساب الفضائل المطلوبة المحبوبة لله على له يكن ذلك محمودًا) (۱)

وقال ـ رحمه الله ـ : أمّا بعد فإنَّ الله خلق الخلق ليعرفوه ويعبدوه ويخشوه ويخافوه ، ونصب لهم الأدلة الدالة على

<sup>(</sup>۱) التخویف من النار والتعریف بحال دار البوار ، تحقیق : بشیر محمّد عیون ، ص۲۰ ـ ۲۸ مختصراً .

عظمته وكبريائه ليهابوه ويخافوه خوف الإجلال ووصف لهم شدّة عذابه ودار عقابه الّتي أعدّها لمن عصاه ليتّقوه بصالح الأعمال.

ولهذا كرّر في كتابه ذكر النّار وما أعدّه فيها لأعدائه من العذاب والنكال ، وما احتوت عليه من الزقوم والضريع والحميم والسلاسل والأغلال إلى غير ذلك ممّا فيها من العظائم والأهوال ودعا عباده بذلك إلى خشيته وتقواه ، والمسارعة إلى امتثال ما يأمر به ويحبّه ويرضاه ، واجتناب ما ينهى عنه ويكرهه ويأباه .

وقد ضمن الجنّة لمن خافه من أهل الإيمان ، فقال : { وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنّتَانَ } . قال مجاهد : في هذه الآية : الله قائم على كلّ نفس بما كسبت ، فمن أراد أن يعمل شيئًا فخاف مقام ربّه عليه فله جنّتان )) (۱) .

وقال الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ : (( إنّ الخوف من المقامات العليّة ، و هو من لوازم الإيمان ، قال تعالى : { وَخَافُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ} ، وقال تعالى : { فَلا تَخْشُو اللّاسَ وَاخْشُونَ } .

وقال : فالعبدُ إن كان مستقيمًا فخوّفه من سوء العاقبة لقوله تعالى : { آية متن } ، أو نقصان الدرجة بالنسبة ، وإن كان مائلاً فخوّفه من سوء فعله ، وينفعه ذلك مع النوم

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص۷ ـ ۸ ، مختصرًا .

والإقلاع ؛ فإنَّ الخوف ينشأ من معرفة قبح الجناية والتصديق بالوعيد عليها وأن يُحرم التوبة ، أو لا يكون ممن شاء الله أن يغفر له ، فهو مشفقٌ من ذنبه ، طالبٌ من ربِّه أن يُخفر له )) (۱).

وطريقة النّبي في تربية الخوف ـ من الله ـ في قلوب المؤمنين ، والتربية به أيضًا ؛ تعتمد على القرآن ، والسنّة فمن الأساليب القرآنيـة:

تلاوة القصص الّذي يدل على أن الله لا يتقبل إلا من المتقين ، قال الله تعالى : { وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ ءَادَمَ بِالْحَقِّ إِدْ قَرْبَانًا قَتُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُتَقَبَّلْ مِنَ الْآخَرِ قَالَ لأَقْتُلنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ } (٢) .

ومنها: التخويف من العذاب في الدنيا والآخرة:

قال تعالى : { قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ } (تُبِي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ } (ت) .

قَالَ تَعَالَى : { وَإِنْ تَوَلُواْ فَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ كَبِيرٍ } (٤)

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ۳۱۳/۱۱.

<sup>(</sup>٢) المائدة: الآية ( ٢٧ ).

<sup>(</sup>٣) الأنعام: الآية (١٥).

<sup>(</sup>٤) هود: جزء من الآية (٣).

قال تعالى : { وَكَذَلِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَةٌ إِنَّ أَخْدُهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ } (١) .

## ومنها: التذكير بأيّام الله ، ومصارع الغابرين.

قال تعالى: { قَالَ قَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسِلُونَ = ٣١ قَالُوا الْمُرْسِلُونَ = ٣١ وَمُجْرِمِينَ = ٣٢ لِنْرْسِلَ عَلَيْهِمْ حِجَارَةً مِنْ طِينِ = ٣٣ مُسَوَّمَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ = ٣٤ فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ طِينِ = ٣٣ مُسَوَّمَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُسْرِفِينَ = ٣٤ فَأَخْرَجْنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُسْلِمِينَ = ٣٥ فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ = ٣٦ وَتَرَكْنَا فِيهَا ءَايَةٌ لِلْذِينَ يَخَافُونَ الْعَذَابَ الأليمَ = ٣٧ وَفِي مُوسَى إِدْ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلُطَانٍ مُبِينٍ = ٣٨ فَتَولَى بركنِهِ مُوسَى إِدْ أَرْسَلْنَاهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلُطَانٍ مُبِينٍ = ٣٨ فَتَولَى بركنِهِ وَقَالَ سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ = ٣٩ فَأَخَدْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَدْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ وَقَلَى سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ = ٣٩ فَأَخَدْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَدْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ وَقَلَى سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ = ٣٩ فَأَخَدْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَدْنَاهُمْ فِي الْيَمِّ وَقَلَى سَاحِرٌ أَوْ مَجْنُونٌ = ٣٩ فَأَخَدْنَاهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَدْنَاهُمْ فِي الْيَمِ الْمُرْسِلِينَ الْمُولِ مَنْ شَيْعٍ أَلْتَنْ عَلَيْهِ إِلا جَعَلَيْهُ كَالرَّمِيمِ = ٢٤ وَفِي تَمُودَ مَنْ قَبْلُ لَهُمْ تَمَتَعُوا حَتَى حِينٍ = ٣٤ فَعَتُوا عَنْ أَمْر رَبِّهِمْ فَأَخَدَتْهُمُ السَّعَطَاعُوا مِنْ قِيَامٍ وَمَا كَانُوا الْصَاعِقَةُ وَهُمْ يَنْظُرُونَ = ٤٤ فَمَا اسْتَطَاعُوا مِنْ قِيَامٍ وَمَا كَانُوا مَنْ قَيَامٍ وَمَا كَانُوا قَوْمًا فَاسِقِينَ } (٢) مُنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا قَوْمًا فَاسِقِينَ } (٢)

وقوله تعالى: { كَدَّبَتْ تَمُودُ وَعَادُ بِالْقَارِعَةِ = ٤ فَأُمَّا تَمُودُ فَأَهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرِ عَاتِيَةٍ = فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرِ عَاتِيَةٍ = فَأَهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرِ عَاتِيَةٍ = تَهُ فَأُهْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرِ عَاتِيَةٍ = تَهُمُ اللَّهُ عَلَيْهِمْ سَبْعَ لَيَالٍ وَتَمَانِيَةُ أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقُوْمَ فِيهَا لَمَا لَكُونُ مَ فِيهَا لَيَالًا وَتَمَانِيَةُ أَيَّامٍ حُسُومًا فَتَرَى الْقُوْمَ فِيهَا

<sup>(</sup>١) هود: الآية (١٠٢).

<sup>(</sup>٢) الذاريات: الآيات (٣١ - ٢١).

والقرآن الكريم مليء بمثل هذا وغيره ، فكله مواعظ متتالية وأمّا سنّته الله فمن ذلك :

الترغيب في رجاء الله وخوف الذنوب:

عَنْ أَنَسٍ ﴿ أَنَّ النَّبِيَ ﴾ دَخَلَ عَلَى شَابً وَهُوَ فِي الْمَوْتِ فَقَالَ : كَيْفَ تَجِدُكَ ؟ قَالَ : وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، أَنِّي الْمُوْتِ فَقَالَ : كَيْفَ تَجِدُكَ ؟ قَالَ : وَاللَّهِ يَا رَسُولُ اللَّهِ ، أَنِّي أَذُافُ دُنُوبِي . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ : لا يَجْتَمِعَان فِي قُلْبِ عَبْدٍ فِي مِثْل هَذَا الْمَوْطِن إلا أعْطَاهُ اللَّهُ مَا يَرْجُو ، وَآمَنَهُ مِمَّا يَخَافُ )) (٢) .

# التخويف من عِظم النّار وحرِّها وبُعْدِ عُمْقِها:

عَن ابْن عَبَّاسٍ ـ رضي الله عنهما ـ (( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنَى اللهِ عَنَى ابْن عَبَّاسٍ ـ رضي الله عنهما وزالاً وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ قَرَأَ هَذِهِ الآية : { اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثَقَاتِهِ وَلا تَمُوثُنَّ إلا وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ } قالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الرَّقُومِ قَطْرَتْ فِي دَارِ الدُّنْيَا لَا قُلْل الدُّنْيَا مَعَايِشَهُمْ ، فَكَيْفَ بِمَنْ يَكُونُ طَعَامَهُ )) (٣) .

وعن سمرة أنَّه سمع النَّبي على يقول: ﴿ إِنَّ مِنْهُمْ مَنْ تَأْخُدُهُ

<sup>(</sup>١) الحاقة: الآيات (٤-٨).

<sup>(</sup>۲) سنن الثّرمذيّ : أبواب الجنائز ، باب ۱۰ ، رقم ۹۹۶ ، وحسّنه الألباني في صحيح سنن الثّرمذيّ : ۲۸۹/۱ ، رقم ۷۸۰ .

<sup>(</sup>٣) سنن الثّرمذيّ ، رقم ٢٥٨٥ . وصحّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ .

النَّارُ إِلَى كَعْبَيْهِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ تَأْخُدُهُ إِلَى حُجْزَتِهِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ تَأْخُدُهُ إِلَى عُثْقِهِ النَّارُ إِلَى كَعْبَيْهِ ، وَمِنْهُمْ مَنْ تَأْخُدُهُ إِلَى عُثْقِهِ ) (۱)

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: (( كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ اللَّهُ الْهُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَجَبَةً. فَقَالَ النَّبِيُ ﴿ : تَدْرُونَ مَا هَذَا ؟ قَالَ قُلْنَا: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ : هَذَا حَجَرٌ رُمِيَ بِهِ فِي النَّارِ مُنْدُ سَبْعِينَ خَرِيقًا ، فَهُو يَهُوي فِي النَّارِ ، الآنَ حَتَّى اثْتَهَى إِلَى قَعْرِهَا )) (٢) .

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ : ( تَخْرُجُ عُنْقُ مِنَ اللّهِ مِنْ اللّهِ مِنْ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

وعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ فِي : « يُؤْتَى بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذٍ لَهَا سَبْعُونَ أَلْفَ زَمَامٍ ، مَعَ كُلِّ زِمَامٍ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكِ يَجُرُّونَهَا » (°) .

<sup>(</sup>۱) مسلم ، ح۲۸٤٥.

<sup>(</sup>۲) مسلم ، ح۲۱۳.

<sup>(</sup>٣) مسلم ، ح ٢٨٤٤ .

<sup>(</sup>٤) سنن الثّرمذيّ : أبواب صفة جهنّم ١ ـ باب صفة النار ، رقم الحديث ٢٧١٣ .

وصحّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : ٣٢٠/٢ ، ومحمّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : ٢٠٨٣ ،

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: رقم ٢٧١١.

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ قَالَ : ( نَارُكُمْ جُزْءُ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ نَارِ جَهَنَّمَ . قِيلَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! إِنْ كَانَتْ لَكَافِيَةً . قَالَ : فُضِلَتْ عَلَيْهِنَّ بِتِسْعَةٍ وَسِتِّينَ جُزْءًا ، كُلُّهُنَّ مِثْلُ حَرِّهَا » (١)

وأمّا في الرجاء وما أعدّه الله لعباده الصالحين ؟ فمن ذلك :

ما رواه أبو هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ : (قَالَ اللَّهُ : أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لا عَيْنُ رَأْتُ ، وَلا أَدُنُ سَمِعَتْ ، وَلا خَطْرَ عَلَى قُلْبِ بَشَر . فَاقْرَءُوا إِنْ شَئِتُمْ : { فَلا تَعْلَمُ نَقْسٌ مَا أُخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ } » (٢) .

وعنه في قال : قال رَسُولُ اللّهِ في : « أَوَّلُ زُمْرَةٍ تَلِجُ الْجَنَّة صُورَتُهُمْ عَلَى صُورَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْر ، لا يَبْصَفُونَ فِيهَا ، وَلا يَمْتَخِطُونَ ، وَلا يَمْتَخِطُونَ ، وَلا يَتْعُورَ طُونَ ، آنِيَتُهُمْ فِيهَا : الدَّهَبُ ، أَمْشَاطُهُمْ : مِنَ الدَّهَبِ وَالْفِضَّةِ ، وَلا يَتَعُورَ طُونَ ، آنِيَتُهُمْ فِيهَا : الدَّهَبُ ، وَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ زَوْجَتَان ؛ يُرَى وَمَجَامِرُهُمُ : الألوَّةُ ، ورَشْحُهُمُ : الْمِسْكُ ، وَلِكُلِّ وَاحِدٍ مِنْهُمْ وَلا تَبَاعُضَ ، مُخُ سُوقِهما مِنْ وَرَاءِ اللَّحْمِ مِنَ الْحُسْن ، لا اخْتِلافَ بَيْنَهُمْ وَلا تَبَاعُضَ ، فُلُوبُهُمْ قَلْبٌ وَاحِدٌ ، يُسَبِّحُونَ اللَّهَ بُكْرَةً وَعَشِيًّا » (٣) .

وعن أبي بكر بن عبدالله بن قيس الأشعري ، عن أبيه :

وصحّحه الألباني ، برقم٢٠٨٢ ، وهو في مسلم .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٣ ـ بدء الخلق ١٠ ـ باب صفة النار وأنها مخلوقة : ٣٠٩١/٣ ، رقم٣٩٦٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه : ٨ ـ باب : ما جاء في صفة الجنّة وأنها مخلوقة : ٣٠٧٦ ، رقم٣٠٧٢ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم الحديث ٣٠٧٣ .

أَنِ النّبي عَنَّ قَالَ: «الْخَيْمَةُ دُرَّةٌ مُجَوَّفَةٌ ، طُولُهَا فِي السَّمَاءِ تَلاَتُونَ مِيلاً ، فِي كُلِّ زَاوِيَةٍ مِنْهَا لِلْمُؤْمِنِ أَهْلُ لا يَرَاهُمُ الآخَرُونَ » قَالَ أَبُو عَنْ أَبِي عَمْرَانَ : «سِتُونَ مِيلاً » عَبْدِالصَّمَدِ وَالْحَارِثُ بْنُ عُبَيْدٍ عَنْ أَبِي عِمْرَانَ : «سِتُونَ مِيلاً » عَبْدِالصَّمَدِ وَالْحَارِثُ بْنُ عُبَيْدٍ عَنْ أَبِي عِمْرَانَ : «سِتُونَ مِيلاً »

### وفي الخوف والرجاء معًا:

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عُمَرَ \_ رضي الله عنهما \_ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْهِ مَقْعَدُهُ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ ، فَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ فَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ ، وَإِنْ كَانَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ فَمِنْ أَهْلِ النَّارِ » (٢) .

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ يَقُولُ :

( إِنَّ اللَّهَ خَلْقَ الرَّحْمَة يَوْمَ خَلَقَهَا مِائَة رَحْمَةٍ ، فَأَمْسَكَ عِنْدَهُ تِسْعًا وَتِسْعِينَ رَحْمَة ، وَأَرْسَلَ فِي خَلْقِهِ كُلِّهِمْ رَحْمَة وَاحِدَةً ؛ فَلَوْ يَعْلَمُ الْكَافِرُ بِكُلِّ الَّذِي عِنْدَ اللَّهِ مِنَ اللَّهِ مِنَ الرَّحْمَةِ لَمْ يَيْئَسْ مِنَ الْجَنَّةِ ، وَلَوْ يَعْلَمُ الْمُؤْمِنُ بِكُلِّ الَّذِي عِنْدَ اللَّهِ مِنَ النَّهِ مِنَ النَّهِ مِنَ النَّهِ مِنَ النَّالِ » (٣) .

(١) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم الحديث ٣٠٧١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم الحديث ٣٠٦٨ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٨٤ ـ الرقاق ١٩ ـ باب : الرجاء مع الخوف : ٢٣٧٤/٥ ، رقم٤٠١٦ .

المبحث الثالث: التواصى بالحقّ، والتواصى بالصبر

قال السعدي ـ رحمه الله ـ : (( والتواصي بالحقّ : الذي هو الإيمان والعمل الصالح ، أي : يوصي بعضهم بعضًا بذلك ويحتُّه عليه ويرغبه فيه )) (()

وقال القرطبي: { وَتُوَاصَوْا } أي تحابُّوا ؛ أوصى بعضهم بعضاً ، { بالْدَقِّ } أي بالتوحيد ، كذا روى الضحاك عن ابن عبّاس .

قال قتادة : { بالْحَقِّ } أي القرآن . وقال السُّدِّي : الحق هنا هو الله ﷺ )) (١) .

(( والتواصي بالحقّ: هو الدعوة إلى الله تبارك وتعالى ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر .

والتواصي بالصبر: على طاعة الله، وعن معصية الله، وعلى أقدار الله المؤلمة، فبالأمرين الأولين يكمّل العبدُ نفسه، وبالأمرين الأخيرين يكمّل غيره.

وبتكميل الأمور الأربعة :يكون العبد ، قد سلم من الخسار ، وفاز بالربح العظيم )) (٣) .

وقال ابن كثير: { وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ } على المصائب والأقدار، وأذى من يُؤذِي ممن يأمُرونه بالمعروف وينهونه

<sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرَّحمن: ٥٩/٥٤.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن: ١٨١/٢٠.

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرَّحمن : ٥٣/٥ .

على المنكر » (١) .

وقد أمر الله على بعد الأمر بالدعوة إلى سبيله بالحكمة والموعظة الحسنة والمجادلة بالتي هي أحسن ؛ أمر بالعدل حال المعاقبة إذا أصابه أذى جراء دعوته إلى الله وأمره بالمعروف ونهيه عن المنكر ، وندب إلى الصبر وأمر به ، فقال :

{ وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلْمُ لَهُوَ خَيْرٌ لِلْمُ لِللَّهِ وَلَا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ لِللَّهِ وَلا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ = ١٢٧ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ = ١٢٧ إِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِينَ اتَّقُوا وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِمَّا يَمْكُرُونَ = ١٢٧ إِنَّ اللَّهَ مَعَ اللَّذِينَ التَّقُوا وَاللَّذِينَ هُمْ مُحْسِئُونَ }

قال السعدي ـ رحمه الله ـ : (( يقول تعالى ـ مبيحًا للعدل ، ونادبًا للفضل والإحسان : { وَإِنْ عَاقَبْتُمْ } من أساء إليكم بالقول والفعل ، { فَعَاقِبُوا بِمِثْل مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ } من غير زيادة منكم على ما أجراه معكم ، { وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ } عن المعاقبة ، منكم على ما أجراه معكم ، { وَلئِنْ صَبَرْتُمْ } عن المعاقبة ، وعفوتم { لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ } من الاستيفاء ، وما عند الله خيرٌ لك ، وأحسن عاقبة ، كما قال تعالى : { فَمَنْ عَفَا وَأَصْلُحَ فَلَا أَمْرُ رُسُولُهُ بِالصَبِر على دعوة الخلق فَأَجْرُهُ عَلَى الله } ، ثمّ أمر رسوله بالصبر على دعوة الخلق إلى الله ، والاستعانة بالله على ذلك ، وعدم الاتكال على النفس ، فقال : { وَاصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إلا بِالله } هو الذي يعينك

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ٣٨٥٣/٨ ، طبعة دار ابن حزم.

<sup>(</sup>٢) النحل: الآيات (١٢٦ - ١٢٨).

عليه ويثبُّثك .

{ وَلا تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ } إذا دعوتهم فلم تر منهم قبولاً لدعوتك ؛ فإنَّ الحزن لا يجدى عليك شيئًا .

{ وَلا تَكُ فِي ضَيْقٍ } أي شدَّة وحرج { مِمَّا يَمْكُرُونَ } فإنَّ مكر هم عائدٌ إليهم . وأنت من المتقين المحسنين . والله مع المتقين المحسنين ، بعونه ، وتوفيقه ، وتسديده ، وهم الذين اتقوا الكفر والمعاصي ، وأحسنوا في عبادة الله ، بأن عبدوا الله ، كأنهم يرونه ، فإن لم يكونوا يرونه ، فإنّه يراهم ، والإحسان إلى الخلق ببذل النفع لهم من كلّ وجه . نسأل الله أن يجعلنا من المتقين المحسنين )) (۱) .

وقد ربّى النّبي في أصحابه على الدعوة إلى الحق والصبر على الأذى فيه في فمن ذلك ما ذكره ابن إسحاق قال : (( فلمّا أسلم أبو بكر في ، أظهر إسلامه ، ودعا إلى الله وإلى رسوله ... فأسلم بدعائه - فيما بلغني - عثمان ، والزبير ، وعبدالرحمن بن عوف ، وسعد بن أبي وقاص ، وطلحة بن عُبيدالله .

فكان هؤلاء النفر الثمانية الذين سبقوا النّاس بالإسلام،

<sup>(</sup>۱) تَيْسِيرِ الكريمِ الرَّحمنِ في تفسيرِ كلام المِنّانِ: ٩٤ - ٩٤.

فصلُوا وصدّقوا رسول الله على بما جاءه من الله )) (١)

والثمانية يقصد بهم: هؤلاء الخمسة، وأبو بكر الصديق، وأمّ المؤمنين خديجة، وعليّ بن أبي طالب ، والله أعلم

وهذا عبدالله بن مسعود في قال ابن إسحاق : ((كان أول من جهر بالقرآن بعد رسول الله في عبدالله بن مسعود ، قال : اجتمع يومًا أصحابُ رسول الله في فقالوا : والله ما سمعت قريش هذا القرآن يُجهرُ لها به قط ، فمن رجل يسمعهموه ؟ فقال عبدالله بن مسعود : أنا ؛ قالوا : إنا نخشاهم عليك ، إنّما نريد رجلاً له عشيرة يمنعونه من القوم إن أرادوه ، قال : دعوني فإنّ الله سيمنعني .

قال: فغدا ابنُ مسعود حتَّى أتى المقام في الضُّحى ، ثُمَّ قرأ { بسْم اللهِ الرَّحْمَن الرَّحِيم } رافعًا بها صوته { الرَّحْمَنُ = قرأ { بسْم اللهِ الرَّحْمَن الرَّحِيم } رافعًا بها صوته { الرَّحْمَنُ = المُعَمَّ المُعْرَة الله الله فجعلوا يضربونه في وجهه ، وجعل يقرأ حتَّى بلغ منها ما شاء الله أن يبلغ ، ثمَّ انصرف إلى أصحابه وقد أثروا في وجهه .

فقالوا له: هذا الذي خشينا عليك ؛ فقال: ما كان أعداءُ الله أهونَ منهم الآن ، ولئن شئتم لأغاديتُهم بمثلها غدًا ؛ قالوا

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح أبي ذرّ الخشني : ۳۱۸، ۳۱۷، مختصرًا ، وقد سبق تخريجه .

: لا ، حسبُك قد أسمعتهم ما يكر هون (١) .

فقد أثبت عبدالله بن مسعود شي شجاعته في دين الله ، وصبره على الأذى الذي لقيه من جراء دعوته .

وهذا أبو بكر في يخشى إن ترك شيئًا من أمر رسول الله أن يزيغ عن دين الله قال عروة بن الزبير: « وَكَانَتُ فَاطِمَهُ تَسْأَلُ أَبَا بَكْرٍ نَصِيبَهَا مِمَّا تَرَكَ رَسُولُ اللَّهِ مَنْ خَيْبَرَ وَقَدَكِ ، وَصَدَقَتِهِ بِالْمَدِينَةِ ، فَأْبَى أَبُو بَكْرٍ عَلَيْهَا ذَلِكَ مِنْ خَيْبَرَ وَقَدَكٍ ، وَصَدَقَتِهِ بِالْمَدِينَةِ ، فَأْبَى أَبُو بَكْرٍ عَلَيْهَا ذَلِكَ وَقَالَ : لَسْتُ تَارِكًا شَيْئًا كَانَ رَسُولُ اللَّهِ فَي يَعْمَلُ بِهِ إِلاَّ عَمِلْتُ بِهِ إِلَّا عَمِلْتُ اللّهِ فِي الْمَدِينَةِ مِنْ أَمْرِهِ أَنْ أَزِيغَ ) (١) .

ولقد ربّاهم النّبي على الصبر ، وخاصة ما ينال الداعي إلى الله من أذى جرّاء دعوته ، ربّاهم بالقرآن والسُنّة:

فمن القرآن الكريم: قول الله تعالى: { وَمَنْ أَحْسَنُ قَوْلا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا وَقَالَ إِنَّنِي مِنَ الْمُسْلِمِينَ = ٣٣ وَلا تَسْتَوي الْحَسَنَةُ وَلا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَلا تَسْتَوي الْحَسَنَةُ وَلا السَّيِّئَةُ ادْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَلا تَسْتَوي الْحَسَنَةُ وَلِي تَعْمِيمُ = ٣٤ وَمَا يُلْقَاهَا إلا الَّذِينَ صَبَرُوا

<sup>(1)</sup> السيرة النبوية: ١/٣٨٨ ـ ٣٨٩ .

<sup>(</sup>۲) مسلم: ۳۲ ـ كتاب الجهاد والسِّير ۱٦ ـ باب قول النَّبي ﷺ: « لا نُورث ، ما تركنا فهو صدقة »: ۱۳۸۱ ـ ۱۳۸۱ ، رقم الحديث ورث ، ما تركنا فهو صدقة »: ۱۳۸۱/۳ ـ ۱۳۸۱ ، رقم الحديث

وَمَا يُلْقًاهَا إلا دُو حَظِّ عَظِيمٍ } (١).

وقال تعالى : { إِنَّمَا يُوفَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ }

وقال سبحانه: { وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَانُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ} (٣) .

وفي الصبر على ما يُصيب الآمر بالمعروف والناهي عن المنكر يقول تعالى: { يَابُنَيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ وَأَمُرْ بِالْمَعْرُوفِ وَاللهَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبُرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ } وَاللهُ عَن الْمُنْكَرِ وَاصْبُرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِنْ عَزْمِ الْأُمُورِ }

وقال تعالى في توكّل الأنبياء وصبرهم على أذى أقوامهم: { وَمَا لَنَا أَلَا نَتَوَكَّلَ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَانَا سُبُلْنَا وَلنَصْبرزَنَّ عَلَى اللّهِ وَقَدْ هَدَانَا سُبُلْنَا وَلنَصْبرزَنَّ عَلَى مَا ءَاذَيْتُمُونَا وَعَلَى اللّهِ قَلْيَتَوكّلُ الْمُتّوكّلُونَ } (°).

وقال تعالى : { يَاأَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ = ١ قُمْ فَأَنْذِرْ = ٢ وَرَبَّكَ فَكَبِّرْ = ٣ وَثِيَابَكَ فَطْهِّرْ = ٤ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ = ٥ وَرَبَّكَ فَطْهِرْ = ٤ وَالرُّجْزَ فَاهْجُرْ = ٥ وَلا تَمْنُنْ تَسْتَكْثِرُ = ٦ وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرْ } (١) .

<sup>(</sup>١) فُصِّلت: الأيات (٣٣ - ٣٥).

<sup>(</sup>٢) الزمر: جزء من الآية (١٠).

<sup>(</sup>٣) السجدة : الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٤) لقمان: الآية (١٧).

<sup>(</sup>٥) إبراهيم: الآية (١٢).

<sup>(</sup>٦) المدّثر: الآيات (١-٧).

وقوله تعالى: { وَلَقَدْ كُذّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُدّبُوا وَأُودُوا حَتّى أَتَاهُمْ نَصْرُنَا وَلا مُبَدّلَ لِكَلِمَاتِ اللّهِ وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبَا الْمُرْسَلِينَ } (١).

وقوله تعالى: { قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُوا إِنَّ الأَرْضَ لِلَّهِ يُورِثُهَا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقِبَةُ لِلْمُتَّقِينَ } (٢).

وقوله تعالى: { فَاصْبُرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَاءِ اللَّيْلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى } (٢).

وقوله: { وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلَاةِ وَاصْطُبِرْ عَلَيْهَا لَا نَسْأَلُكَ رِزْقًا نَحْنُ نَرْزُقُكَ وَالْعَاقِبَةُ لِلتَّقُورَى } ( أَ ) .

وقوله: { وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِثْنَهُ أَتَصْبُرُونَ وَكَانَ رَبُّكَ بَصِيرًا } (°).

وقوله: { فَاصْبُرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقُّ فَإِمَّا ثُرِيَنَّكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَتُوَقَّيَنَّكَ فَالْيْنَا يُرْجَعُونَ } (١).

وقوله تعالى: { وَلْنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلُمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ

<sup>(</sup>١) الأنعام: الآية (٣٤).

<sup>(</sup>٢) الأعراف: الآية (١٢٨).

<sup>(</sup>٣) طه: الآية (١٣٠).

<sup>(</sup>٤) طه: الآية (١٣٢).

<sup>(</sup>٥) الفرقان: الآية (٧٧).

<sup>(</sup>٦) غافر: الآية (٧٧).

وَالصَّابِرِينَ وَنَبْلُو َ أَخْبَارَكُمْ } (١).

وقوله: { وَقَالُوا رَبَّنَا عَجِّلْ لَنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ = ١٦ اصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَادْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدَ ذَا الْأَيْدِ إِنَّهُ أُوَّابٌ } (٢).

وقوله: { فَاصْبُر ْ كُمَا صَبَرَ أُولُو الْعَز ْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلا تَسْتَعْجِلْ لَهُمْ } (٣) .

وقوله: { فَاصْبُرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ الْغُرُوبِ } (٤).

وقوله: { أَوُلُقِيَ الدِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا بَلْ هُوَ كَدَّابُ أَشِرٌ = ٢٥ سَيَعْلَمُونَ غَدًا مَن الْكَدَّابُ الأَشْرِ = ٢٦ إِنَّا مُرْسِلُو النَّاقَةِ فِثْنَةً لَهُمْ فَارِنْقَقِبْهُمْ وَاصْطَهِرْ } (°).

وقوله تعالى: { كُلُّ نَفْسِ دَائِقَةُ الْمَوْتِ وَنَبْلُوكُمْ بِالشَّرِّ وَالْخَيْرِ فِيْنَةً وَإِلَيْنَا تُرْجَعُونَ } (١).

ومن السُّنَّة : ما رواه

خبّاب بن الأرتِّ قال: ((شَكَوْنَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ

<sup>(</sup>١) محمد: الآية (٣١).

<sup>(</sup>۲) ص: الأيتان (۱۲،۱۲).

<sup>(</sup>٣) الأحقاف: الآية ( ٣٥ ).

<sup>(</sup>٤) ق: الآية ( ٣٩ ).

<sup>(</sup>٥) القمر: الأيات (٢٥ - ٢٧).

<sup>(</sup>٦) الأنبياء: الآية ( ٣٥ ).

مُتُوسِدٌ بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ ، قُلْنَا لَهُ : أَلَا تَسْتَنْصِرُ لَنَا ؟ أَلَا تَدْعُو اللَّهَ لَنَا ؟ قَالَ : كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأرْض ، فَيُجْعَلُ فِيهِ ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُشْقُ بِالثَنتَيْنِ ، وَمَا يَصَدُّهُ فَيُجْعَلُ فِيهِ ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ وَمَا يَصَدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ . وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصَبٍ وَمَا يَصَدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ ، وَاللّهِ لَيُتِمَّنَ هَذَا الأَمْرَ ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ يَصَدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ ، وَاللّهِ لَيُتِمَّنَ هَذَا الأَمْرَ ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ الله عَضْرَمَوْتَ ، لا يَخَافُ إلا اللّهَ أَو الدِّنْبَ عَلَى عَنَمِهِ ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجُلُونَ ) (١) (١)

وعَنْ مُصِعْبِ بْنِ سَعْدٍ ، عَنْ أبيهِ قَالَ : (( قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ! أَيُّ النَّاسِ أَشَدُّ بَلاءً ؟ قَالَ : الأنبياءُ ثُمَّ الأمثلُ فَالأَمثلُ ؛ فَيُبتَلَى اللّهِ! أَيُّ النَّاسِ أَشَدُّ بَلاءً ؟ قَالَ : الأنبياءُ ثُمَّ الأَمثلُ فَالأَمثلُ ؛ فَيُبتَلَى الرَّجُلُ عَلَى حَسَبِ دِينِهِ ، فَإِنْ كَانَ دِينُهُ صُلْبًا اشْتَدَّ بَلاؤُهُ ، وَإِنْ كَانَ فِي دِينِهِ الرَّجُلُ عَلَى حَسَبِ دِينِهِ ، فَمَا يَبْرَحُ الْبَلاءُ بِالْعَبْدِ حَتَّى يَثْرُكَهُ يَمْشِي عَلَى الْأَرْض مَا عَلْيهِ خَطِيئَة )) (٢)

وقد اهتدى الأئمة الأعلام بهديه ، وتمسكوا بطريقته وفهموا ما أمرهم به وما حتهم عليه ، ومن هؤلاء الأئمة : الإمام ابن القيّم ـ رحمه الله ـ حيث قال في سورة العصر :

( هذه السورة على غاية اختصارها لها شأن عظيم ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ـ ٥٠، المناقب: ٢٢ ـ باب علامات النبوة في الإسلام: ٣٤١٦ ، رقم١٦٢/٣

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ : أبواب الزُّهد ٤٥ ـ الصبر على البلاء ، رقم ٢٥٢٢ . وصحّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ٢٨٦/٢ ، رقم ١٩٥٦ .

حتَّى قال الشَّافعيّ ـ رحمه الله ـ : لو فكّر النّاس كلهم فيها لكفتهم .

فأقسم بالعصر الذي هو زمان أفعال الإنسان ومحلها على عاقبة تلك الأفعال وجزائها ، ونبّه بالمبدأ وهو خلق الزمان ، والفاعلين وأفعالهم على المعاد ، وأن قدرته كما لم تقصر عن المبدأ لم تقصر عن المعاد ، وأن حكمته اللتي اقتضت خلق الزمان وخلق الفاعلين ، وأفعالهم ، وجعلها قسمين : خيرًا ، وشرًّا تأبي أن يسوي بينهم ، وأن لا يجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته ، وأن يجعل النوعين رابحين أو خاسرين ، بل الإنسان من حيثُ هو إنسان خاسر ، إلاً من رحمه الله ، فهداه ووققه للإيمان والعمل الصالح في نفسه ، وأمر غيره به ، وهذا نظير ردّه الإنسان إلى أسفل سافلين ، واستثناء الذين آمنوا وعملوا الصالحات من هؤلاء المردودين .

وتأمّل حكمة القرآن لمّا قال : { إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرٍ } فإنَّه ضيق الاستثناء وخصيصه ، فقال : { إِلا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالْصَبْرِ } ، ولما قال : { ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ } وستع الاستثناء وعمّمه ، فقال قال : { ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ } وستع الاستثناء وعمّمه ، فقال : { إِلا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الْصَّالِحَاتِ } ، ولم يقل { وتَوَاصَوْا } فإنَّ التواصي هو أمر الغير بالإيمان والعمل الصالح وهو قدر زائد على مجرد فعله ، فمن لم يكن كذلك فقد خسر هذا قدر زائد على مجرد فعله ، فمن لم يكن كذلك فقد خسر هذا الربح فصار في خُسْر . ولا يلزم أن يكون في أسفل سافلين

، فإنَّ الإنسان قد يقوم بما يجب عليه ولا يأمر غيره ، فإنَّ الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر مرتبة زائدة ، وقد تكون فرضًا على الكفاية ، تكون فرضًا على الكفاية ، وقد تكون مستحبّة . والتواصي بالحقّ يدخل فيه الحقّ الذي يجب ، والحقّ الذي يستحب ، والصبر يدخل فيه الصبر الذي يجب ، والصبر الذي يُستحبّ ، فهؤلاء إذا تواصوا بالحقّ وتواصوا بالصبر حصل لهم من الربح ما خسره أولئك الذين قاموا بما يجب عليهم في أنفسهم ولم يأمروا غيرهم به ، وإن كان أولئك لم يكونوا من الذين خسروا أنفسهم وأهليهم ، فمطلق الخسار شيء ، والخسار المطلق شيء ، وهو سبحانه إنّما قال : { إنَّ الإنسانَ لَفِي خُسْر } ومن ربح في سلعة وخسر في غيرها قد يطلق عليه أنّه في خسر وأنّه ذو خُسْر . كما قال عبدالله بن عمر ورضي الله عنهما . ( لقد فَرَّطْنَا فِي قُرَاريط كَثِيرَةٍ )) ( ) . فهذا نوع تفريط ، وهو نوع خُسْر بالنسبة إلى من حصل ربح ذلك .

ولمّا قال في سورة التين: { ثُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ } قال: { إِلاَ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ } فقستم النّاس إلى هذين القسمين فقط، ولما كان الإنسان له قوتان ؟ قوة العلم، وقوة

<sup>(</sup>١) البخاريّ: الجنائز: باب فضل اتباع الجنائز: ١٢٦٠ ، رقم١٢٦٠

قال الحافظ: أي من عدم المواظبة على حضور الدفن ، لأنّ ابن عمر كان يصلّى على الميّت ثمّ ينصرف.

العمل ، وله حالتان ؛ حالة يأتمر فيها بأمر غيره ، وحالة يأمر فيها غيره ، استثنى سبحانه من كمّل قوّته العلمية بالإيمان ، وقوّته العملية بالعمل الصالح ، وانقاد لأمر غيره له بذلك .

وأمر غيره به من الإنسان الذي هو في خسر ، فإنَّ العبد له حالتان : حالة كمال في نفسه ، وحالة تكميل لغيره ، وكماله وتكميله موقوف على أمرين : علم بالحق ، وصبر عليه .

فتضمّنت الآية جميع مراتب الكمال الإنساني ، من :

العلم النافع .

والعمل الصالح.

والإحسان إلى نفسه بذلك.

وإلى أخيه به ، وانقياده وقبوله لمن يأمره بذلك ، وفي قوله تعالى : { وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ } إرشاد إلى منصب الإمامة في قوّة الدين . كقوله تعالى : { وَجَعَلْنَا مِنْهُمْ أُئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا لَمَّا صَبَرُوا وَكَاثُوا بِآيَاتِنَا يُوقِنُونَ } ، فبالصبر واليقين ثنال الإمامة في الدين .

والصبر نوعان : نوع على المقدور ، كالمصائب ، ونوعٌ على المشروع ، وهذا النوع أيضًا نوعان ، صبر على على الأوامر ، وصبر عن النواهي . فذاك صبر على الإرادة والفعل ، وهذا صبر عن الإرادة والفعل .

فأمّا النوع الأوّل من الصبر فمشترك بين المؤمن والكافر ، والبرّ والفاجر ، لا يثاب عليه لمجرّده إن لم يقترن به إيمان واختيار .

قال النَّبِي ﷺ في ابنته: ﴿ فَلْتَصْبُر ْ وَلْتَحْتَسِبْ ﴾ (١).

وقال تعالى: { إلا الّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ لَهُمْ مَغْفِرَةٌ وَأَجْرٌ كَبِيرٌ } (٢) ، وقال تعالى: { بَلَى إِنْ تَصْبُرُوا وَتَتَقُوا } وتَتَقُوا } (تا) ، وقال : { وَإِنْ تَصْبُرُوا وِتَتَقُوا } (تا) . فالصبر بدون الإيمان والتقوى بمنزلة قوّة البدن الخالي عن الإيمان والتقوى ، وعلى حسب اليقين بالمشروع يكون الصبر على المقدور .

وقال تعالى: { فَاصْبُرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌ وَلا يَسْتَخِفَّنَكَ الَّذِينَ لا يُوقِئُونَ } (°). فأمره أن يصبر ولا يتشبّه بالذين لا يقين عندهم في عدم الصبر. فإنَّهم لعدم يقينهم عُدم صبرهم، وخفّوا واستخفّوا قومهم.

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجنائز : باب قول النّبي ﷺ : « يعتب الميّت ببعض بكاء أهله عليه » : ۲۲۲۱ ، رقم ۲۲۲۶ .

وزينب هي ابنته ـ رضي الله عنها ـ اللهي بعثت إليه أن ابنًا لها قبض ائتنا .

<sup>(</sup>٢) هود: الآية (١١).

<sup>(</sup>٣) أل عمران: الآية (١٢٥).

<sup>(</sup>٤) آل عمران: الآية (١٢٠).

<sup>(</sup>٥) الروم: الآية (٦٠).

ولو حصل لهم اليقين والحق لصبروا ، وما خقوا ولا استخقوا ، فمن قل يقينه قل صبره ، ومن قل صبره خف واستخف ، فالموقن الصابر رزين ، لأنّه ذو لبّ وعقل ، ومن لا يقين له ، ولا صبر عنده خفيف طائش تلعب به الأهواء والشهوات ، كما تلعب الرياح بالشيء الخفيف والله المستعان )) ().

**(2)** 

<sup>(</sup>۱) التبيان في أقسام القرآن ، لابن القيّم ، تصحيح وتعليق : محمَّد حامد الفقى ، ص۸۸ .

وقد آثرت إيراده بطوله لأنّه عزيز ونادر ، وله فوائد عظيمة ، وتفصيل جليل ، ومقارنة عجيبة ولم أجده في كتب التفسير الّتي اطلعت عليها.

# الفصل الثَّاني الأساليب والوسائل التربوية النبوية

المبحث الأوَّل: ( الأساليب التربوية النبوية ).

المبحث الثَّاني : ( الوسائل التربوية النبوية ) .

المطلب الأوَّل: ( العلم ) أفرد بباب مستقل ، وسيأتي .

المطلب الثّاني : ( القدوة ) وهي وسيلة وأسلوب وستأتي في الأساليب

المطلب الثّالث : ( الأحداث ) وهي وسيلة وأسلوب وستأتي في الأساليب .

# الفصل الثاني

### الأساليب والوسائل التربوية النبوية

المبحث الأوَّل: ( الأساليب التربوية النبوية ) .

قال ابن منظور: (( الأسلوب بالضم: الفنّ ، يُقال: أخذ فلان في أساليب من القول ، أي أفانين منه. وقد سلك أسلوبه: طريقته)) (١)

ويقول مجد الدين : الفيروز آبادي : (( الأسلوب : الطريق )) (7) .

#### فالأسلوب في اللغة :

الفن ، والطريق ، والطريقة .

والمقصود بالأساليب التربوية النبوية ؛ تلك الطرق والكيفيات التي سلكها النّبي في تربية أصحابه ؛ إمّا بالقول ، أو السكوت ، أو الفعل ، أو الترك ، أو الإشارة ، أو الانفعال ، أو غيرها من الطرق والهدي الذي انتهجه النّبي في تربية أصحابه .

ومن الأمثلة العامّة في ذلك : إلانة القول وإغلاظه ، أسلوب الرفق والشدّة ، الحِلْم والغضب ، الأناة والعجلة ، التأليف والتنفير ، الشكر والعتاب ، الثناء والدّم ، المدارة

<sup>(</sup>۱) لسان العرب لابن منظور: ٤٧٣/١.

<sup>(</sup>۲) القاموس المحيط للفيروز آبادي: ٨٦/١، دار الجيل، بيروت.

#### والمداهنة .

أمّا الأساليب الّتي استعملها في قي تربية أصحابه وهي كثيرة منتشرة في كتب السنة والسيرة ، فردية وجماعية ، وفي أحوال مختلفة ، في المنشط والمكره ، في اليسر والعُسْر ، في السلم والحرب ، وفي الإقامة والسفر ، في حال الضعف والقوّة ، في الصحة والمرض ، والرضا والغضب ، والنصر والهزيمة ، والرخاء والشدة ، والحج والعمرة والجهاد ، والصوم والفطر ، وحال الفتنة والابتلاء

وقد تنوّعت أساليبه وطرقه في وفق هذه الأحوال مع مراعاة الفروق الفردية بين النّاس قوّة وضعفًا ، غنًا وفقرًا ، علمًا وجهلا ، شجاعة وذكاءً ، كبيرًا وصغيرًا ، وشبابًا ، رجالاً ونساءً .

وكانت الحكمة لا تفارق أساليبه ، بل هي الأساس والمنطلق لكل تصر ُفاته وتعاملاته وخطاباته ، قال الله تعالى : { ادْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالْتِي هِيَ أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهُ تَدِينَ } (١) .

قال صاحب المدارك: { بالحِكْمة } بالمقالة الصحيحة المُحكمة ، وهو الدليل الموضِّح للحق ، المزيل للشبهة . { وَالْمَوْ عِظْةِ الْحَسَنَةِ } وهي النّي لا يخفى عليهم أنّك تناصحهم بها وتقصد ما ينفعهم فيها أو بالقرآن . أي أدعهم بالكتاب الذي

<sup>(</sup>١) النحل: الآية (١٢٥).

هو حكمة وموعظة حسنة . أو الحكمة المعرفة بمراتب الأفعال ، والموعظة الحسنة ، أن يخلط الرغبة بالرهبة ، والإنذار بالبشارة ، { وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ } بالطريقة اللّتي هي أحسن إحسن طرق المجادلة من الرفق واللين من غير فظاظة ، أو بما يوقظ القلوب ويعظ النفوس ، ويجلو العقول ، وهو ردّ على من يأبى المناظرة في الدين » (۱) .

فكانت الحكمة لا تفارق أقواله وأفعاله وتقريراته ، ومواعظه ، وخطبه ونصائحه ووصاياه ومجادلاته ومجالسه التعليمية والتربوية يبين كل هذا ما ثبت من أساليبه الكثيرة المبثوثة في دواوين السُّنَّة وكتب السيِّر والمغازي ، ودلائل النبوة فمن هذه الأساليب الكثيرة التي ثبتت عنه على مع أصحابه:

<sup>(</sup>۱) مدارك التنزيل وحقائق التأويل لأبي البركات عبدالله بن أحمد النسفي (ت مدارك التنزيل وحقائق التأويل لأبي البركات عبدالله بن أحمد النسفي (ت ٢٠٠ هـ) : ٢٠٤/٢ ـ ٢٠٠ ، طبعة دار الفكر .

#### ١ ـ مقابلتهم بالترحيب وطلاقة الوجه والتبسُّم في وجوههم ، وعدم حجبهم :

فعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( لما قدم وفدُ عبدالقيس على النّبي فال : مرحبًا بالوفد ، الذين جاءوا غير خزايا ولا ندامي )) (۱) .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : أقبلت فاطمة تمشي ، كأن مشيتها مشي النّبي ، فقال النّبي أنه : مرحبًا يابنتي ، ثُمَّ أجلسها عن يمينه أو عن شماله ... )) (٢) الحديث .

وقالت أم هانئ ـ رضي الله عنها ـ : (( ذهبت إلى رسول الله على عام الفتح ، فوجدته يغتسل ، وفاطمة ابنته تسترره ، قالت : فسلمت عليه ، فقال : من هذه ؟ فقلت : أنا أمّ هانئ بنت أبي طالب ، فقال : مرحبًا بأمّ هانئ ... )) (").

وعن جرير بن عبدالله البجلي قال : (( ما حجبني رسول الله على مندُ أسلمت ، ولا رآني إلاً ضحك )) (٤) .

<sup>(</sup>١) البخاريّ : الأدب : باب قول الرَّجل مرحبًا : ٥/٥/٥ ، رقم ٥٨٢٢٥

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : المناقب : باب علامات النبوّة في الإسلام : ١٣٢٦/٣ ، رقم٢٦٦٣ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الصلاة في الثياب : الصلاة في الثوب الواحد : ١٤١/١ ، رقم ٣٥٠ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : فضائل الصّحابة : ذكر جرير بن عبدالله : ١٣٩٠/٣ ، رقم ٣٦١١م .

وفي رواية له: (( ولا رآني إلا تبسم في وجهي ، ولقد شكوت اليه أني لا أثبت على الخيل ، فضرب بيده في صدري ، وقال: اللهم ثبته واجعله هاديًا مهديًا )) (().

هذا الأسلوب الحكيم الذي يمزج الترحاب بالابتسامة ثمَّ سماع الشكوى ثمَّ الإشعار بالقرْب والحنو تُمَّ الدعاء بالمطلوب وزيادة عليه ؛ يدل على الأخلاق العظيمة والتعاملات الكريمة منه في ، فقد وسع الصغير والكبير ، والمرأة والرَّجل بكريم أخلاقه ، ولم تشغله الأمور العِظام عن هذه الأخلاق اللطيفة والتعاملات الدقيقة .

ولقد كان يحثُ صلوات الله وسلامه عليه على بذل المعروف للنّاس ولو بطلاقة الوجه ، فعن أبي ذرِّ شَهُ قال : قال لي النّبي شُهُ : « لا تحقرنَ من المعروف شيئًا ، ولو أن تلقى أخاك بوجه طلق (۲) » (۳) .

<sup>(</sup>١) البخاريّ: الأدب: باب التبسُّم والضحك: ٥/٢٢٠، رقم ٥٧٣٥.

<sup>(</sup>٢) طلِق : يقال : طلق الرّجل بالضمّ يطلق طلاقة فهو طلِق ، وطليق : منبسط الوجه متهلّله ، وفي موضع آخر : مستبشر ً . النّهاية في غريب الحديث : ١٣٤/٣ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: البر والصلة والآداب: باب استحباب طلاقة الوجه عند اللقاء : ٢٠٢٦/٤ رقم٢٠٢٦/٤ .

٢ ـ إنزالهم منازلهم واحترام مشاعرهم:

فعن أبي سعيد : أن أهل قريظة نزلوا على حُكم سعد ، فأرسل النّبي في إليه ، فجاء ، فقال : قوموا إلى سيّدكم ، أو قال : خيركم ، فقعد عند النّبي في ... )) (١) الحديث .

قال الطيبي: (( لا يلزم من كونه ليس للتعظيم أن لا يكون للإكرام، وما اعتل به من الفرق بين إلى واللام ضعيف لأن إلى في هذا المقام أفخم من اللام، كأنه قيل قوموا وامشوا إليه تلقيًا وإكرامًا، وهذا مأخوذ من ترتب الحكم على الوصف المناسب المُشْعِر بالعلية، فإنَّ قوله سيّدكم عِلِّة للقيام له، وذلك لكونه شريقًا عليَّ القدر )). وقال البيهقي: القيام على وجه البرّ والإكرام جائز كقيام الأنصار لسعد، وطلحة لكعب (٢).

وقالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( كَانَ رَسُولُ اللّهِ اللهِ مُصْطَحِعًا فِي بَيْتِي ، كَاشِفًا عَنْ فَخِدَيْهِ ، أَوْ سَاقَيْهِ . فَاسْتَأْذَنَ أَبُو بَكْرِ فَأَذِنَ لَهُ وَهُوَ عَلَى تِلْكَ الْحَالِ ، فَتَحَدَّثَ ، ثُمَّ اسْتَأْذَنَ عُمْرُ فَأَذِنَ لَهُ وَهُوَ كَذَلِكَ ، فَتَحَدَّثَ ، ثُمَّ اسْتَأْذَنَ عُثْمَانُ ، فَمَرُ فَأَذِنَ لَهُ وَهُو كَذَلِكَ ، فَتَحَدَّثَ ، ثُمَّ اسْتَأْذَنَ عُثْمَانُ ، فَجَلَسَ رَسُولُ اللّهِ فَي وَسَوَّى ثِيَابَهُ ـ قَالَ مُحَمَّدُ : وَلا أَقُولُ ذَلِكَ فِي يَوْمٍ وَاحِدٍ ـ فَدَخَلَ فَتَحَدَّثَ . فَلَمَّا خَرَجَ قَالَتُ عَائِشَةُ : دَلِكَ فِي يَوْمٍ وَاحِدٍ ـ فَدَخَلَ فَتَحَدَّثَ . فَلَمَّا خَرَجَ قَالَتُ عَمَرُ فَلَمْ تَهْتَشَ دَخَلَ أَبُو بَكْرٍ فَلَمْ تَهْتَشَ لَهُ وَلَمْ ثُبَالِهِ ، ثُمَّ دَخَلَ عُمَرُ فَلَمْ تَهْتَشَ دَخَلَ عُمَرُ فَلَمْ تَهْتَشَ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الاستئذان : قول النّبي ﷺ : « قوموا إلى سيّدكم » : ٥٠٠١٠٠ ، ، رقم ٥٩٠٧ه .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: الاستئذان: ٥٤/١١، ، رقم الحديث ٦٢٦٢.

لَهُ وَلَمْ ثُبَالِهِ ، ثُمَّ دَخَلَ عُثْمَانُ فَجَلَسْتَ وَسَوَّيْتَ ثِيَابَكَ ؟ فَقَالَ: أَلَا أُسْتَحِي مِنْ رَجُلٍ تَسْتَحِي مِنْهُ الْمَلائِكَةُ )) (١) .

وفي حديث سعيد بن العاص : « إِنَّ عُثْمَانَ رَجُلٌ حَيِيٌّ ، وَإِنِّي خَشْمَانَ رَجُلٌ حَيِيٌّ ، وَإِنِّي خَشْيِتُ إِنْ أَذِنْتُ لَهُ عَلَى تِلْكَ الْحَالِ أَنْ لا يَبْلُغَ إِليَّ فِي حَاجَتِهِ » (٢) .

وعن أبي موسى الأشعري قال: قال رسول الله على: « إنَّ مِنْ إِجْلالِ اللهِ إِكْرَامَ ذِي الشَّيْبَةِ الْمُسْلِمِ ، وَحَامِلِ الْقُرْآن غَيْرِ الْغَالِي فِيهِ وَالْجَافِي عَنْهُ ، وَإِكْرَامَ ذِي السَّلُطانِ الْمُقْسِطِ » (٣).

ولقد حافظ على مشاعر أصحابه ، وأعطى الأخوة الإيمانية حقها ، وحافظ على التئام القلوب وترابطها فنهى عن تناجي الاثنين دون التّالث ، فعن عبدالله قال : قال رسول الله على : «إذا كُنْتُمْ تَلائهُ قَلا يَتَنَاجَى اثنَان دُونَ صَاحِبِهِمَا ، فَإِنَّ دَلِكَ يُحْزِنُهُ » (أ) .

<sup>(</sup>۱) مسلم : فضائل الصَّحابة : من فضائل عثمان : ۱۸٦٦/٤ ، رقم ۲٤٠١ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق في الموضع نفسه: رقم ٢٤٠٢.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود : كتاب الأدب : باب في تنزيل النّاس منازلهم : رقم٤٨٤٣ .

وحسنه الألباني: انظر صحيح سنن أبي داود: ٩١٨/٣ ، رقم٢٠٥٢

<sup>(</sup>٤) مسلم: السلام: باب تحريم مناجاة الاثنين دون الثَّالث بغير رضاه:

#### ٣ ـ تألفهم واستمالة قلوبهم :

<sup>=</sup> 

٤/٨١٧١ ، رقم ٢١٨٤ .

<sup>(</sup>١) البخاريّ : المغازي : غزوة الطائف : ١٥٧٦/٤ ، رقم٤٠٨١ .

وَ النَّاسُ دِتَارٌ . إِنَّكُمْ سَتَلْقُونَ بَعْدِي أَثْرَةً ، فَاصْبِرُ واحَتَّى تَلْقُونِي عَلَى الْحَوْضِ )) (١)

وفي حديث أنس بن مالك ﴿ الْفَطْفِقُ النّبِيُ ﴿ يُعْطِي رَجَالاً الْمِائَةُ مِنَ الْإِبلِ ، فَقَالُوا : يَغْفِرُ اللّهُ لِرَسُولِ اللّهِ ﴿ يُعْطِي قُرَيْشًا وَيَثْرُكُنَا وَسُيُوفُنَا تَقْطُرُ مِنْ دِمَائِهِمْ ؟ ... وفي يُعْطِي قُرَيْشًا وَيَثْرُكُنَا وَسُيُوفُنَا تَقْطُرُ مِنْ دِمَائِهِمْ أَلَى ... وفي أخر الحديث فَقَالَ لَهُمُ النّبِيُ ﴿ اللّهَ عَلَى الْحَوْنَ الْرَةً شَدِيدَةً فَاصْبُرُوا حَتَى تَلْقُوا اللّهَ وَرَسُولُهُ ﴿ فَا لَنّ عَلَى الْحَوْنَ . قَالَ أَنَسٌ : فَلَمْ يَصْبُرُوا ) (٢) .

وفي رواية له أيضًا في أوضح فيمن قسم النّبي الله الغنائم، فقال : (( فَقَسَمَ فِي الْمُهَاجِرِينَ وَالطُلْقَاءِ وَلَمْ يُعْطِ

<sup>(</sup>١) البخاريّ: المغازي: غزوة الطائف: ١٥٧٤/٤ ، رقم٥٧٠٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٤٠٧٦ .

<sup>(</sup>٣) مصيبة: نحو قتل أقاربهم وفتح بلادهم البخاريّ: ١٥٧٦/٤ .

<sup>(</sup>٤) أجبرهم ، أي أمحو مصابهم وأخفف عنهم بإصلاح أحوالهم والعطف عليهم ، وتعويض بعض ما فقدوه . البخاريّ : ١٥٧٦/٤ . وفي النهاية لابن الأثير : واجبرني أي أغنني ، من جبر الله مصيبته ؛ أي ردّ عليه ما ذهب منه وعوّضه . وأصله من جبر الكسر . النّهاية : ٢٣٦/١ .

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٤٠٧٩ .

الأنْصَارَ شَيْئًا ، فَقَالَتِ الأَنْصَارُ : إِذَا كَانَتْ شَدِيدَةٌ فَنَحْنُ لُدْعَى وَيُعْطَى الْغَنِيمَة غَيْرُنَا . فَبَلْغَهُ دَلِكَ فَجَمَعَهُمْ فِي قُبَّةٍ ... (١)

وحدّث عَمْرُو بْنُ تَعْلِبَ ( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْتِيَ بِمَالٍ أَوْ سَبْي فَقَسَمَهُ ، فَأَعْطَى رِجَالًا وَتَرَكَ رِجَالًا ، فَبَلْغَهُ أَنَّ الَّذِينَ تَرَكَ عَتَبُوا ، فَحَمِدَ اللَّهَ ثُمَّ أَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ : أَمَّا بَعْدُ فَوَاللَّهِ إِنِّي تَرَكَ عَتَبُوا ، فَحَمِدَ اللَّهَ ثُمَّ أَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ : أَمَّا بَعْدُ فَوَاللَّهِ إِنِّي تَرَكَ عَتَبُوا ، فَحَمِدَ اللَّهَ ثُمَّ أَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ قَالَ : أَمَّا بَعْدُ فَوَاللَّهِ إِنِّ كُلُ عُطِي الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ ، وَالَّذِي أَدَعُ أَحَبُ إِلِيَّ مِن الَّذِي أَعْطِي ، وَلَكِنْ أَعْوَامًا إِلَى مَا أَعْطِي أَقُوامًا لِمَا أَرَى فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْجَزَعِ وَالْهَلَعِ ، وَأَكِلُ أَقُوامًا إِلَى مَا أَعْطِي أَقُوامًا لِمَا أَرَى فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْجَنَى وَالْخَيْرِ ، فِيهِمْ عَمْرُو بْنُ تَعْلِبَ . فَوَاللَّهِ مَا جَعَلَ اللَّهُ فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْجَنَى وَالْخَيْرِ ، فِيهِمْ عَمْرُو بْنُ تَعْلِبَ . فَوَاللَّهِ مَا أَحِبُ أَنَّ لِي بِكُلِمَةٍ رَسُولِ اللَّهِ عَمْرَ النَّعَمِ )) (١) . تَابَعَهُ أُوبُسُ . أَنَّ لِي بِكُلِمَةٍ رَسُولِ اللَّهِ عَمْرَ النَّعَمِ )) (١) . تَابَعَهُ يُونُسُ .

فلقد تألف رسول الله في قلوب أقوام بالمال ، وقلوب آخرين بالقول ، فهذا عَمْرو بن تغلب يُقسم أن هذه الكلمة التي قالها رسول الله في «فيهمْ عَمْرُو بْنُ تَعْلِبَ » أحب إليه من أعجب الأموال وأجلها إلى العرب وهي الإبل الحُمْر.

وعَنْ مُوسَى بْنِ أَنَسِ عَنْ أَبِيهِ ، قَالَ : (( مَا سُئِلَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى الْإِسْلامِ شَيْئًا إلا أعْطاهُ ، قَالَ : فَجَاءَهُ رَجُلٌ فَأَعْطَاهُ غَنَمًا بَيْنَ جَبَلَيْنِ . فَرَجَعَ إلى قَوْمِهِ فَقَالَ : يَا قَوْمِ !

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٤٠٨٢ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الجمعة : من قال في الخطبة بعد الثناء : أمّا بعد : ٣١٢/١ ، ، رقم ٨٨١ .

أَسْلِمُوا ، فَإِنَّ مُحَمَّدًا يُعْطِي عَطَاءً لا يَخْشَى الْفَاقَة )) (١).

وقال رسول الله الحابر بن عبدالله: (( لوْ قَدْ جَاءَنَا مَالُ الْبَحْرَيْنِ لَقَدْ أَعْطَيْتُكَ هَكَذَا وَهَكَذَا وَهَكَذَا وَقَالَ بِيدَيْهِ جَمِيعًا . فَقُبِضَ النّبِيُّ الْقَدْ أَعْطَيْتُكَ هَكَذَا وَهَكَذَا وَهَكَذَا وَقَالَ بِيدَيْهِ جَمِيعًا . فَقُبِضَ النّبِيُّ النّبِيُّ اللّهِ قَبْلُ أَنْ يَجِيءَ مَالُ الْبَحْرَيْنِ . فَقَدِمَ عَلَى أَبِي بَكْرِ بَعْدَهُ . فَأَمَرَ مُنَادِيًا فَنَادَى : مَنْ كَانَتُ لَهُ عَلَى النّبِيِّ عَدَةُ عَلَى النّبِيِّ عَدَةُ أَوْ دَيْنُ فَلْيَأْتِ . فَقُمْتُ فَقُلْتُ : إِنَّ النّبِيَّ اللّهِ قَالَ : لوْ قَدْ جَاءَنَا مَالُ الْبَحْرَيْنِ أَعْطَيْتُكَ هَكَذَا وَهَكَذَا وَهَكَذَا . فَحَتّى أَبُو بَكْرٍ مَرَّةً ، ثُمَّ قَالَ الْبَحْرَيْنِ أَعْطَيْتُكَ هَكَذَا وَهَكَذَا وَهَكَذَا . فَحَتّى أَبُو بَكْرٍ مَرَّةً ، ثُمَّ قَالَ اللّهِ يَعْدَدْ مِثْلَيْهَا )) الْبَحْرَيْنِ أَعْطَيْتُكَ هَكَذَا وَهَكَذَا وَهَكَذَا . فَحَتّى أَبُو بَكْرٍ مَرَّةً ، ثُمَّ قَالَ لِي عَدَّمُ اللّهُ فَقَالَ : خُدْ مِثْلَيْهَا )) لي عُدَّهَا فَإِذَا هِي خَمْسُ مِائَةٍ فَقَالَ : خُدْ مِثْلَيْهَا ))

وقد أعطى النَّبي ﷺ صفوان بن أميّة مائة من النعم ، ثُمَّ مائة ، ثُمَّ مائة )) (٢) .

وأعطى حكيم بن حزام مرتين كما هو في البخاري (١).

ومن استمالة قلوبهم: أَخْدُ النَّبِي اللهِ بيد معاذ وإخباره بمحبّته له ، فعَنْ مُعَاذِ بْن جَبَلٍ قَالَ: أَخَذَ بِيَدِي رَسُولُ اللَّهِ بمحبّته له ، فعَنْ مُعَاذ بْن جَبَلٍ قَالَ: وَأَنَا أُحِبُّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، فَقُلْتُ : وَأَنَا أُحِبُّكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ،

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: الموضع نفسه ٢٣١٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه ٢٣١٣.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : الخمس : باب ما كان النّبي الله المؤلفة قلوبهم وغير هم من الخمس ونحوه : ٢٩٧٤ ، رقم ٢٩٧٤ .

فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : فَلا تَدَعْ أَنْ تَقُولَ فِي كُلِّ صَلاةٍ رَبِّ أَعِنِّي عَلَى وَقُولَ فِي كُلِّ صَلاةٍ رَبِّ أَعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ )) (١) .

ومن الإشعار بالمحبَّة واستمالة القلوب كذلك ما رواه ابن عبّاس قال: ((ضَمَّنِي النَّبِيُّ ﴿ إِلَى صَدْرِهِ وَقَالَ: اللَّهُمَّ عَلَمْهُ الْحِكْمَة )) (٢).

وكان يتألفهم الإقبال عليهم بكليّته وبوجهه وحديثه حتى يشعر أحدهم أن له الحظوة والمكانة الخاصة عنده، بل قد يتبادر إلى ذهنه أنّه أفضلهم عنده.

فعن عَمْرو بن العاص في قال : ((كان رسول الله في يُقْبِلُ بوجهه وحديثه على أشرِ القوم ، يتألفهم بذلك ، فكان يُقبِلُ بوجهه وحديثه علي ، حتَى ظننتُ أني خيرُ القوم ، فقلت : يا رسول الله ! أنا خير ً أو أبو بكر ؟ قال : أبو بكر . فقلت : يا رسول الله ! أنا خير ً أو عثمان ؟ قال : عثمان .

<sup>(</sup>۱) سنن النَّسائِي: كتاب السهو: باب رقم ۲۰، نوع آخر من الدعاء. وصححه الألباني، انظر: صحيح سنن النَّسائِي: ۲۸۰/۱، رقم۱۲۳٦.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : فضائل الصَّحابة : باب ذكر ابن عبّاس : ۱۳۷۱/۳ ، رقم۲۶ م.

فصدقني ، فلوددت أنّي لم أكن سألته )) (١)

<sup>(</sup>۱) الشمائل المحمدية لأبي عيسى الثّرمذيّ . رقم الحديث ٣٨٨٠ . مختصرًا ، وقد أورده صاحب مختصر الشمائل المحمدية بهذا اللفظ وحسّنه .

انظر ص۱۸۱، رقم ۲۹۵

#### ٤ ـ الحرص على هدايتهم والخوف والشَّققة عليهم:

حرص النّبي على هداية النّاس جميعًا ، وعلى هداية أصحابه على وجه الخصوص . فقد سلك أفضل السّبُل لتحبيبهم وترغيبهم في اتباع سنّته ، وتألفهم عليها ، والخوف عليهم من الهلاك إن لم يطيعوه ، ومن الأمثلة على ذلك : تراك مجادلتهم إذ لم يبادروا بنحر هديهم وحلق رؤوسهم حين أمرهم بذلك ، وأخذه بمشورة أم المؤمنين أم سلمة رضي الله عنها ـ أن يبدأ بنفسه .

وقد حرص على ثباتهم على الهداية ، يتألفهم بالمواعظ والنصائح والوصايا ، وكذا بالأموال كما مر آنقًا ، وحرص على الترقي بمن اهتدى إلى أعلى درجات الهداية ، فما ترك خيرًا إلا دلهم عليه ، ولا شرًّا إلاً حدّرهم منه

وكانت تهمّه سلامتهم ونجاتهم ، فقد كان يجتمع بأصحابه خفية بدار الأرقم ابن أبي الأرقم ، خوقًا على حياتهم ، ليتمكّن من ترسيخ الإيمان في قلوبهم ليبلّغوا دين الله إلى النّاس كآفة .

ولهذا الخوف والشفقة عليهم أمثلة كثيرة منتشرة في ثنايا سيرته العطرة في من ذلك : الاختفاء ببيعتي العقبة ، وأمرهم بالهجرتين ، ودعاؤه لهم يوم بدر ، وموادعة يهود ، وميله في قبل المشورة للتحصن بأصحابه في المدينة ، خوقًا من انكشافهم أمام العدو ، وهكذا حفر الخندق لحماية المدينة وأهلها والتقليل من الخسائر .

ومن الآيات الَّتي تدلُّ على حرصه الله على على على على على الله على الله على الله على الله عَلَيْهُ مَا عَنِتُمْ حَريصٌ عَلَيْكُمْ اللهُ وَمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ } (١) .

قال العلامة السعدي ـ رحمه الله ـ : (( { حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ } فيحبَّ لكم الخير ، ويسعى جهده ، في إيصاله إليكم ، ويحرص على هدايتكم إلى الإيمان ، ويكره لكم الشرّ ، ويسعى جهده في تنفيركم عنه )) (۱) .

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (١٢٨).

<sup>(</sup>۲) تيسير الكريم الرَّحمن في تفسير كلام المنّان: ٣٠٠/٢.

ومن ذلك أيضًا : ما رواه أبو هُرَيْرة عَلَى قال : قال رسول الله عَلَى : «لِكُلِّ نَبِيِّ دَعْوَةُ مُسْتَجَابَةً . فَتَعَجَّلَ كُلُّ نَبِيٍّ دَعْوَتَهُ . وَإِنِّي اخْتَبَأْتُ دَعْوَتِي شَفَاعَةً لأُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، فَهِيَ نَائِلَةً إِنْ شَاءَ اللَّهُ مَنْ مَاتَ مِنْ أُمَّتِي لا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا » (١) .

ومن ذلك تحذيرهم من الدجال ، فعن عبادة أن رسول الله على قال : ( إِنِّي قَدْ حدّرتكم الدَّجَّال حَتَّى قد خَشِيتُ أَنْ لا تَعْقِلُوا ، إِنَّ المَسِيحَ الدَّجَّال رَجُلُ قصير الْفحَجُ أدعج أعْور ممسوح الْعَيْن لَيْسَ بِنَاتِئَةٍ وَلا حَجْزاءَ ، فَإِنْ أَلْبَسَ عَلَيْكُمْ فَاعْلَمُوا أَنَّ رَبَّكُمْ تَبَارَكَ وَتَعَالَى لَيْسَ بِأَعْورَ ، وَأَنْكُمْ لَنْ تَرَوْا رَبَّكُمْ حَتَّى تَمُونُوا » (٢) .

وفي حديث طويل لسعد بن أبي وقاص ، قال الله : «إِنِّي لأَعْطِي الرَّجُلَ وَعَيْرُهُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْهُ خَشْيَة أَنْ يُكَبَّ فِي النَّارِ عَلَى وَجُهِهِ الرَّجُلَ وَغَيْرُهُ أَحَبُّ إِلَيَّ مِنْهُ خَشْيَة أَنْ يُكَبَّ فِي النَّارِ عَلَى وَجُهِهِ (٣) .

<sup>(</sup>۱) مسلم: الإيمان: اختباء النّبي الله عوة الشفاعة لأمته: ١٨٩/١، رقم ١٩٩١.

<sup>(</sup>۲) السنّة لابن أبي عاصم: ١٨٦/١، رقم ٤٢٨ ، قال الألباني: إسناده جيد ، رجاله ثقات ، قد صرّح بقيّة بالتحديث والحديث أخرَجه أبو داود ٤٣٢٠ والآجري في الشريعة ، ص٣٧٥ من طريق أخرى عن بقيّة بن الوليد به .

<sup>(</sup>٣) مسلم: الإيمان: تأليف قلب من يخاف على إيمانه لضعفه: ١٣٢/١، ، رقم١٥٠.

أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا ، كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ ، فَتَنَافَسُوهَا كَمَا أَنْ تُبْسَطَ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ ، فَتَنَافَسُوهَا كَمَا تَنَافَسُوهَا ، وَتُهْلِكُكُمْ كَمَا أَهْلَكَتْهُمْ » (١) .

فمن خوفه وخشيته وحرصه عليهم الله يحدِّرهم الدنيا أن تبسط عليهم .

والأمثلة كثيرة ، وليس المقصود استقصاءها .

البخاري : الجزية : ما جاء في أخذ الجزية من اليهود والنصارى والمجوس والعجم : ٢٩٨٨ ، رقم ٢٩٨٨ .

#### ٥ ـ الرِّفق بهم ورحمتهم:

كان النّبي إلى رحيمًا رفيقًا بأصحابه فعن أبي سليمان مالك بن الحويرث قال : (( أَتَيْنَا النّبيّ فَيْ وَنَحْنُ شَبَبَةٌ مُتَقَارِبُونَ ، فَأَقَمْنَا عِنْدَهُ عِشْرِينَ لَيْلَةً ، فَطْنَّ أَنَّا اشْتَقْنَا أَهْلَنَا ، وَسَأَلْنَا عَمَّنْ تَركَنَا فِي أَهْلِنَا ، فَأَخْبَرْنَاهُ وَكَانَ رَفِيقًا رَحِيمًا ، فَقَالَ : ارْجِعُوا إلى أَهْلِيكُمْ ، فَعَلِّمُوهُمْ وَمُرُوهُمْ ، وَصَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي فَقَالَ : ارْجِعُوا إلى أَهْلِيكُمْ ، فَعَلِّمُوهُمْ وَمُرُوهُمْ ، وَصَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أَصَلِي ، وَإِذَا حَضَرَتِ الصَلَاةُ فَلْيُؤَدِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ ، ثُمَّ لِيَؤُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ )) (١) .

وهكذا كان الله النفسي عاجات أصحابه ، حتى النفسي منها ويحاول إشباعها ، فبمجرد أن ظن أنّهم قد اشتاقوا إلى أهليهم رقّ لهم ورحمهم فرفق بهم وأمرهم بالعودة إليهم .

وعن أنس بن مالك قال : (( كُنْتُ أَمْشِي مَعَ النَّبِيِّ فَجَذَبَهُ وَعَلَيْهِ بُرْدٌ نَجْرَانِيُّ غَلِيطُ الْحَاشِيَةِ ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابِيُّ فَجَذَبَهُ جَدْبَة شَدِيدَة ، حَتَّى نَظَرْتُ إلى صَفْحَة عَاتِق النَّبِيِّ فَهُ قَدْ أَثَرَتْ بِهِ حَاشِيَة الرِّدَاءِ مِنْ شِدَّةِ جَدْبَتِهِ ، ثُمَّ قَالَ : مُرْ لِي مِنْ أَثَرَتْ بِهِ حَاشِيَة الرِّدَاءِ مِنْ شِدَّةِ جَدْبَتِهِ ، ثُمَّ قَالَ : مُرْ لِي مِنْ مَالُ اللّهِ الّذِي عِنْدَكَ ، فَالْتَقَتَ إلَيْهِ فَضَحِكَ ، ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعَطَاءٍ مَالُ اللّهِ الذِي عِنْدَكَ ، فَالْتَقَتَ إلَيْهِ فَضَحِكَ ، ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعَطَاءٍ )) (٢).

وعنه رضي : (( أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فِي الْمَسْجِدِ . فَقَامُوا إِلَيْهِ ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب رحمة النّاس والبهائم : ٢٢٣٨/٠ ، رقم ٥٦٦٢٥ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الخمس : ما كان النّبي الله يعطي المؤلفة قلوبهم وغيرهم : ٢٩٨٠ ، رقم ٢٩٨٠ .

فَقَالَ : رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : لا تُزْرِمُوهُ ، ثُمَّ دَعَا بِدَلُو مِنْ مَاءٍ فَصُبُ عَلَيْهِ » (١) .

وعن أبي هُرَيْرة فَ قال : (( قَامَ رَسُولُ اللَّهِ فَ فِي صَلَاةٍ وَقُمْنَا مَعَهُ ، فَقَالَ أَعْرَابِيٌّ - وَهُوَ فِي الصَّلاةِ - : اللَّهُمَّ ارْحَمْنِي وَمُحَمَّدًا ، وَلا تَرْحَمْ مَعَنَا أَحَدًا . فَلَمَّا سَلَّمَ النَّبِيُّ فَي قَالَ لِلأَعْرَابِيِّ : لقَدْ حَجَرْتَ وَاسِعًا يُرِيدُ رَحْمَة اللَّهِ )) (٢) .

وكان يأمر بالرفق في الأمر كله: قال النّبي العائشة: «إنّ اللّهَ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الأمر كله » (٦). وقال لها: «إنّ اللّهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرِّفْقَ . وَيُعْطِي عَلَى الرِّفْق مَا لا يُعْطِي عَلَى الْعُنْفِ ، وَمَا لا يُعْطِي عَلَى الْعُنْفِ ، وَمَا لا يُعْطِي عَلَى مَا سِوَاهُ » (٤). وعنها - رضي الله عنها - عن النّبي على قال على ما سِوَاهُ » (٤). وعنها - رضي الله عنها - عن النّبي على قال : «إنّ الرّفْقَ لا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إلا زَانَهُ ، وَلا يُنْزَعُ مِنْ شَيْءٍ إلا شَانَهُ » (٥)

ولقد كان يرفق بأصحابه على حتَّى في الصلاة ، فكان

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب الرفق في الأمر كله : ٢٢٤٢/٥ ، رقم ٥٦٧٩ه .

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : الأدب : باب رحمة النّاس والبهائم : ۲۲۳۸/۰ ، رقم ۵۶۶۶ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الأدب : باب الرفق في الأمر كله :  $^{7/6}$  ، رقم  $^{7/6}$  .

<sup>(</sup>٤) مسلم: البر والصلة والأداب: فضل الرفق: ٢٠٠٣/٤ ، رقم٢٥٩٣

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق والموضع نفسه ، رقم ٢٥٩٤ .

يأمر الأئمة بتخفيفها

فعن أبي هُرَيْرة ؟ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ : ﴿ إِذَا أُمَّ أَحَدُكُمُ النَّاسَ فَعَن أبي هُرَيْرة وَ أَنَّ النَّاسِ وَحْدَهُ فَلَيْخَقِّفْ . فَإِنَّ فِيهِمُ الصَّغِيرَ وَالْكَبِيرَ وَالْضَّعِيفَ وَالْمَرِيضَ . فَإِذَا صَلَّى وَحْدَهُ فَلَيْصَلِّ كَيْفَ شَاءَ ﴾ (١) .

وفى رواية: ((وَإِذَا قَامَ وَحْدَهُ فَلْيُطِلْ صَلَاتَهُ مَا شَاءَ )).

وفي رواية أخرى: «فَإِنَّ فِي النَّاسِ الضَّعِيفَ وَالسَّقِيمَ وَذَا الْحَاجَةِ

وعن أنس بن مالك ؛ قال : قال رسول الله على : «إِنِّي لأَدْخُلُ الصَّلاةَ أُرِيدُ إِطَالْتَهَا . فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ فَأَخَفِّفُ ، مِنْ شِدَّةِ وَجُدِ (٢) أُمِّهِ الصَّلاةَ أُرِيدُ إِطَالْتَهَا . فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ فَأَخَفِّفُ ، مِنْ شِدَّةِ وَجُدِ (٢) أُمِّهِ بِهِ » (٣) .

ولقد رفق بأمّته على من السّواك أن يأمرهم به عند كلّ صلاة ، فهو الرحمة المهداة عن أبي هُريَرة عن النّبي عن أبي هُريَرة عن النّبي عن النّبي عن الله والله أن أشأق على المؤمنين (وَفِي حَدِيثِ زُهَيْرٍ عَلَى الْمَرْتُهُمْ بِالسّواكِ عِنْدَ كُلِّ صَلاقٍ) (ع)

<sup>(</sup>۱) مسلم: الصلاة: أمر الأئمة بتخفيف الصلاة في تمام: ٣٤١/١، رقم٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) وَجَدَ ، يجدُ وجدًا : حزن و ـ عليه ، موجدة غضب ، وبه ـ وجدًا : أحبّه . المعجم الوسيط : ١٠١٣/٢ . وفي النّهاية : يقال : وجدتُ بفلانة وجدًا ، إذا أحببتها حبًّا شديدًا : ٥٦/٥ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: الصّلاة: أمر الأئمة بتخفيف الصّلاة في تمام: رقم ٤٧٠.

<sup>(</sup>٤) مسلم: الطهارة: باب السواك: ٢٢٠/١، رقم٢٥٢.

بل كان رفقه ورحمته على تتعدى إلى الحيوان : فعن عبدالله بن مسعود على قال : (( كُنّا مَعَ رَسُولِ اللّهِ على في سَفَر عبدالله بن مسعود على قال : (( كُنّا مَعَ رَسُولِ اللّهِ على في سَفَر ، فَانْطلْقَ لِحَاجَتِهِ . فَرَأْيْنَا حُمَّرَةً مَعَهَا فَرْخَان ، فَأَخَدْنَا فَرْخَيْهَا فَجَاءَتِ الْحُمَرَةُ فَجَعَلْت تُقَرِّشُ . فَجَاءَ النّبِيُ على فقالَ : مَنْ فَجَعَ هَذِهِ بولدِهَا ؟ رُدُوا وَلدَهَا إليْهَا . ورَأَى قريبَة نَمْلٍ قَدْ حَرَّقَنَاهَا ، فَقَالَ : مَنْ حَرَّقَ هَذِهِ ؟ قُلْنَا : نَحْنُ ، قَالَ : إِنّهُ لا يَسْبَغِي حَرَّقَنَاهَا ، فَقَالَ : مِنْ حَرَّقَ هَذِهِ ؟ قُلْنَا : نَحْنُ ، قَالَ : إِنّهُ لا يَسْبَغِي أَنْ يُعَدِّبَ بِالنّارِ إلا رَبُّ النّارِ )) (١) .

ودخل النّبي عَنْ حَائِطًا لحاجته ؛ فَإِذَا جَمَلٌ ، فَلَمَّا رَأَى النّبِيّ فَي حَنّ وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ ، فَأَتَاهُ النّبِيّ فَي فَمَسَحَ ذِفْرَاهُ (٢) النّبِيّ فَي حَنّ وَذَرَفَتْ عَيْنَاهُ ، فَأَتَاهُ النّبِيّ فَي فَمَسَحَ ذِفْرَاهُ (٢) فَسَكَتَ ، فَقَالَ : مَنْ رَبُ هَذَا الْجَمَلُ ؟ لِمَنْ هَذَا الْجَمَلُ ؟ فَجَاءَ فَتَى مِنَ اللّهُ عَنْ مَنْ رَبُ هُذَا الْجَمَلُ ؟ فَجَاءَ فَتَى مِنَ اللّهُ لِي يَا رَسُولَ اللّهِ . فَقَالَ : أَفَلا تَتَقِي اللّهَ فِي هَذِهِ الْبَهيمَةِ التِي مَلَكَكَ اللّهُ إِيَّاهَا ، فَإِنّهُ شَكَا إِلَيّ أَنْكَ تُجِيعُهُ وَتُدْئِبُهُ (٣) )) (٤) .

وكان ﷺ يحدِّر من عدم الاتصاف بالرحمة .

فعن أبي هُرَيْرة في قال : سمعت أبا القاسم على يقول : «

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : رقم ۲٦٨٥ ، وصححه الألباني : صحيح سنن أبي داود : ٩٨٨/٣ رقم ٤٧٨٨ .

والحُمَّرة: طائر صغير يشبه العصفور النَّهاية: ٤٣٩/١. تفرَّش: أي تفرش جناحيها وتقرب من الأرض وترفرف بهما .

<sup>(</sup>٢) ذِقْرِي البعيرِ أصل أذنه النّهاية : ١٦١/٢ .

<sup>(</sup>۳) تدئیه : تتعیه و تشقیه .

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود ، ٢٥٤٩ ، وقال محقق جامع الأصول : ٥٧٢/٥ : إسناده صحيح ، و هو عند مسلم بدون قصة الجمل .

لا تُنْزَعُ الرَّحْمَةُ إلا مِنْ شَقِيٍّ » (١).

## ويأمر بالرفق ويحثُّ عليه:

قَالَ ﴿ يَا عَائِشَةُ ارْفُقِي ؛ فَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَرَادَ بِأَهْلِ بَيْتٍ خَيْرًا دَلَّهُمْ عَلَى بَابِ الرِّفْق ﴾ . وفي رواية : « إذا أرَادَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الرِّفْق ﴾ . وفي رواية : « إذا أرَادَ اللَّهُ عَلَيْهُمُ الرِّفْق ﴾ (٢) .

ويدعو لمن رفق بأمّته ، ويدعو على من شق عليهم فيهم فيهم في في من شق عليهم في في في من أمر أمّتِي شَيْئًا فَشَقَ عَلَيْهِمْ فَاشْفُقْ عَلَيْهِ ، وَمَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمّتِي شَيْئًا فَرَفَقَ بِهِمْ فَارْفُقْ بِهِ » (٣) .

وكان ﷺ يختار لأمّته الأرفق بهم والأيسر ما لم يكن إثمًا ، ولم ينتقم لنفسه ﷺ إلا أن تنتهك محارم الله .

فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ بَيْنَ أَمْرَيْنَ إِلاَّ أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا . فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبْعَدَ النَّاسَ مِنْهُ . وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ لِنَفْسِهِ إِلاَّ أَنْ تُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ عَلَىٰ )) (٤) .

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ ، ۱۹۲۳ ، وقال : حديث حسن . وسنن أبي داود ، ۴۹۳۲ ، وحسّنه الألباني ، انظر صحيح سنن أبي داود : ۹۳۳/۳ ، رقم ٤١٣٣ .

<sup>(</sup>٢) المسند للإمام أحمد: ١٠٤/٦، والهيثمي في المجمع: ١٩/٨، وصححه الألباني في الصحيحة رقم ٥٢٣.

<sup>(</sup>٣) مسلم: الإمارة: فضيلة الإمام العادل: ١٤٥٨/٣، رقم١٨٢٨.

<sup>(</sup>٤) مسلم : الفضائل : باب مباعدته الله الله الله الفضائل : ١٨١٣/٤ ،

#### ٦ ـ مداراتهم وملاطفتهم:

كان المصطفى على يداري من في خلقه شدَّة أو حِدّة ويلاطفه ويحاول إرضاءه، اتقاء لسانه.

فعَنْ عَبْدِاللّهِ بْنِ أبي مُلَيْكَة : (( أَنَّ النَّبِيَّ اللهِ أَهْدِيَتْ لَهُ الْهَبِيَةُ مِنْ دِيبَاجٍ ، مُزرَّرَةُ بِالدَّهَبِ ، فَقَسَمَهَا فِي نَاسٍ مِنْ أَصْحَابِهِ ، وَعَزلَ مِنْهَا وَاحِدًا لِمَخْرَمَة ، فَلَمَّا جَاءَ قَالَ : قَدْ خَبَأْتُ هَذَا لَكَ . قَالَ أَيُّوبُ بِتُوْبِهِ وَأَنَّهُ يُرِيهِ إِيَّاهُ ، وَكَانَ فِي خُلُقِهِ شَيْءٌ )) (۱) ، قالَ أَيُّوبُ بِتُوْبِهِ وَأَنَّهُ يُرِيهِ إِيَّاهُ ، وَكَانَ فِي خُلُقِهِ شَيْءٌ )) (۱) ، وفي رواية له : قال : (( يَا أَبَا الْمِسْورَ خَبَأْتُ هَذَا لَكَ ، يَا أَبَا الْمِسْورَ خَبَأْتُ هَذَا لَكَ ، يَا أَبَا الْمِسْورَ خَبَأْتُ هَذَا لَكَ ، وَكَانَ فِي خُلُقِهِ شِدَّةٌ )) (۲) .

قال الحافظ: قال ابن بطال: المداراة من أخلاق المؤمنين، وهي: خفض الجناح للنّاس ولين الكلمة، وترك الإغلاظ لهم في القول، وذلك من أقوى أسباب الألفة.

وظن بعضهم أن المداراة هي : المداهنة ، فغلط ، لأن المداراة مندوب إليها ، والمداهنة محرَّمة .

والفرق: أنّ المداهنة من الدهان ، وهو الذي يظهر على الشيء ، ويستر باطنه .

=

ر قم۲۳۲۷ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: الأدب: باب المداراة مع النّاس: ٢٢٧١/٥ ، رقم ٥٧٨٠ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الخمس : باب قسمة الإمام ما يقدم عليه ويخبأ لمن لم يحضره أو غاب عنه : ١١٣٧/٣ ، رقم ٢٩٥٩ .

وفسر ها العلماء بأنها معاشرة الفاسق ، وإظهار الرضى بما هو فيه من غير إنكار عليه .

والمداراة هي: الرفق بالجاهل في التعليم ، وبالفاسق في النهي عن فعله ، وترك الإغلاظ عليه ، حيث لا يُظهر ما هو فيه ، والإنكار عليه بلطف القول ، والفعل ولاسيما إذا احتِيج إلى تألفه ، ونحو ذلك .

وقال الحافظ: وإنّما قيل في مخرمة ما قيل لِما كان في خلقه من الشّدّة ، فكان لذلك في لسانه بذاءة » (١) .

<sup>(</sup>١) فتح الباري: ١٠/٥٥٥.

٧ ـ قبول ظواهر هم وإيكال سرائر هم إلى الله:

حدّث أسامة بن زيد بن حارثة ـ رضي الله عنهما ـ قال : فصبَجْنَا رَسُولُ اللّهِ اللّهِ إلى الْحُرَقَةِ مِنْ جُهَيْنَة ، قالَ : فَصبَجْنَا الْقُومْ فَهَزَمْنَاهُمْ ، قالَ : وَلَحِقْتُ أَنَا وَرَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ رَجُلا الْقُومْ فَهَزَمْنَاهُمْ ، قالَ : وَلَحِقْتُ أَنَا وَرَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ رَجُلا مِنْهُمْ ، قالَ : فَلَمَّا غَشِينَاهُ قالَ : لا إله إلا اللّه ، قالَ : فَكَفّ عَنْهُ الأَنْصَارِيُّ ، فَطَعَنْتُهُ بِرُمْحِي حَتّى قَتَلْتُهُ ، قالَ : فَلَمَّا عَنْهُ الأَنْصَارِيُّ ، فَطَعَنْتُهُ بِرُمْحِي حَتّى قَتَلْتُهُ ، قالَ : فَلَمَّا عَنْهُ الأَنْصَارِيُّ ، فَطَعَنْتُهُ بِرُمْحِي حَتّى قَتَلْتُهُ ، قالَ : فَقَالَ لِي : يَا أَسَامَهُ أَقَتَلْتَهُ بَعْدَ مَا قَلْ لا إلله إلا الله ؟ قالَ ذَيْقُ اللّهِ إِنَّمَا كَانَ مُتَعَوِّدًا ، قالَ : فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَيَّ قَلْ : فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَيَّ عَلَى اللّهُ ؟ قالَ : فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَيَّ عَلَى اللّهُ ؟ قالَ : فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَيَّ عَنَيْتُهُ بَعْدَ مَا قالَ لا إله إلا الله ؟ قالَ : فَمَا زَالَ يُكَرِّرُهَا عَلَيَّ عَلَى الله عَلَى النَهُ عَلَى الله الله عَلَى الله عَلْ الله عَلَى الله الله عَلَ

فكان غضب النّبي على أسامة لعدم قبوله ظاهر هذا الرجل ، وكان المتعبّن أن يكف عنه كما كف عنه الأنصاري وقبل ظاهره ، وهذا إقرار من النّبي على فعل الأنصاري .

وفي حديث ذي الخويصرة حينما قال: يَا رَسُولَ اللّهِ النّقِ اللّهَ ، قَالَ: وَيْلِكَ أُولَسْتُ أُحَقَّ أَهْلِ الأَرْضِ أَنْ يَتَقِيَ اللّهَ ، قَالَ: وَيْلِكَ أُولَسْتُ أَحَقَّ أَهْلِ الأَرْضِ أَنْ يَتَقِيَ اللّهَ ، قَالَ: قَالَ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ: يَا رَسُولَ اللّهِ أَلا أَضْرَبُ عُنْقَهُ ؟ قَالَ: لا لَعَلَهُ أَنْ يَكُونَ يُصلّي ، فَقَالَ خَالِدٌ: وَكَمْ مَنْ مُصلِّ يَقُولُ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ مُصلًّ يَقُولُ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ مُصلًّ يَقُولُ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْ مُصلًا يَقُولُ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ اللّهِ اللّهُ عَنْ مُصلًا يَقُولُ بِلْسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ اللّهُ عَلَيْهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ عَلْهُ اللّهِ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللهُ الللّ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الديات : باب قول الله تعالى : { ومن أحياها } : ٢٥١٩/٦ ، رقم ٦٤٧٨ .

: إِنِّي لَمْ أُومَرْ أَنْ أَنْقُبَ عَنْ قُلُوبِ النَّاسِ وَلا أَشْقَّ بُطُونَهُمْ )) (١) ... الحديث

فأخذ بظاهره على ولم يلتفت إلى الباطن .

وقد أخذ أصحابه من بعده بهذه السنة ، فهذا عمر بن الخطاب في يقول : ((إنَّ أَنَاسًا كَانُوا يُؤْخَدُونَ بِالْوَحْي فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ فَي ، وَإِنَّ الْوَحْيَ قَدِ انْقَطْعَ ، وَإِنَّمَا نَأْخُدُكُمُ الْآنَ بِمَا ظَهَرَ لَنَا مِنْ أَعْمَالِكُمْ ، فَمَنْ أَظْهَرَ لَنَا خَيْرًا أَمِنَّاهُ وَقَرَّبْنَاهُ ، وَلَيْسَ إِلَيْنَا مِنْ سَرِيرَتِهِ شَيْءٌ ، اللَّهُ يُحَاسِبُهُ فِي سَرِيرَتِهِ مَنْ مُنْهُ وَلَمْ نُصَدِقَهُ ، وَإِنْ قَالَ سَرِيرَتِهِ ، وَمَنْ أَطْهَرَ لَنَا سُوءًا لَمْ نَأْمَنْهُ وَلَمْ نُصَدِقَهُ ، وَإِنْ قَالَ إِنَّ قَالَ سَرِيرَتِهِ ، فَمَنْ الْخَلْفَاء والصحابة بعدهم .

ولمّا جَاءَهُ الْمُخَلِّقُونَ عن غزوة تبوك ، فَطَفِقُوا يَعْتَذِرُونَ اللّهِ وَيَحْلِقُونَ لَهُ ، وَكَاثُوا بضْعَةً وَتَمَانِينَ رَجُلاً ، فَقَبِلَ مِنْهُمْ رَسُولُ اللّهِ عَلانِيتَهُمْ وَبَايَعَهُمْ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمْ وَوَكَلَ سَرَائِرَهُمْ إِلَى اللّهِ (٣).

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : المغازي : باب بعث عليّ وخالد إلى اليمن : ١٥٨١/٤ ، رقم٤٠٩٤ .

<sup>(</sup>٢) البخاري : الشهادات : باب الشهداء العدول : ٩٣٤/٢ ، رقم ٢٤٩٨ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : المغازي : باب حدیث کعب بن مالك : ٥/٥٠٥ ،رقم ٢٥٦٥ .

٨ ـ قبول أعذار هم والتجاوز عن أخطائهم:

كان النَّبي ﷺ يقبل العذر ، ويقول في حديث طويل : « وَلا شَخْصَ أَحَبُ إِلَيْهِ الْعُدْرُ مِنَ اللَّهِ » (١) .

كضرب أمّ المؤمنين ـ رضي الله عنها ـ الصحفة الّتي في يدِ الْخَادِم فَسَقَطْتِ وانْفَلَقَتْ ، فَجَمَعَ النّبِيُ في فِلْقَ الصّحْفَةِ ، ثُمَّ جَعَلَ يَجْمَعُ فِيهَا الطَّعَامَ الَّذِي كَانَ فِي الصَّحْفَةِ وَيَقُولُ : غَارَتْ أُمُّكُمْ ، ثُمَّ حَبَسَ الْخَادِمَ حَتَّى أُتِيَ بِصَحْفَةٍ مِنْ عِنْدِ الّتِي غَارَتْ أُمُّكُمْ ، ثُمَّ حَبَسَ الْخَادِمَ حَتَّى أُتِي بِصحَفْقةٍ مِنْ عِنْدِ الّتِي هُو فِي بَيْتِهَا ، فَدَفَعَ الصَّحْفَة الصَّحِيحة إلى الّتِي كُسِرَتْ هُو فِي بَيْتِهَا ، فَدَفَعَ الصَّحْفَة الصَّحِيحة إلى الّتِي كُسِرَتْ صحَحْفَتُهَا ، وَأَمْسَكَ الْمَكْسُورَة فِي بَيْتِ الّتِي كَسَرَتْ (٢).

ولم يجاوز ذلك ، ويوصي في الأنصار بالقبول من محسنهم والعفو عن مسيئهم ، فيقول : «إنَّ الأَنْصَارَ كَرشِي وَعَيْبَتِي . وَإِنَّ النَّاسَ سَيَكُتُرُونَ وَيَقِلُونَ . فَاقْبَلُوا مِنْ مُحْسِنِهِمْ وَاعْفُوا عَنْ مُسْيِئِهِمْ » (٣) .

وهذا خليفته عمر الذي أوصى الأقتداء بسنته وسنة باقى الخلفاء الراشدين ، يقول الله عند موته : ((

<sup>(</sup>۱) صحیح مسلم ، ۱٤۹۹ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: النكاح: باب الغيرة: ٥٠٠٠٣٥، رقم٤٩٢٧٤.

<sup>(</sup>٣) فضائل الصَّحابة: من فضائل الأنصار: ١٩٤٩/٤، رقم ٢٥١٠. كرشي وعيبتي: قال العلماء: معناه جماعتي وخاصتي الذين أثق بهم واعمدهم في أموري.

ويقلون: أي الأنصار . ( انظر حاشية مسلم ) : ١٩٤٩/٤ .

أوصبي الْخَلِيفَة بِالْمُهَاجِرِينَ الأُوَّلِينَ : أَنْ يَعْرِفَ لَهُمْ حَقَّهُمْ ، وَأُوصبِي الْخَلِيفَة بِالأَنْصَارِ ، الَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالإِيمَانَ مِنْ قَبُلِ أَنْ يُهَاجِرَ النَّبِيُّ اللَّهِ : أَنْ يَقْبَلَ مِنْ مُحْسِنِهِمْ وَيَعْفُو عَنْ مُسِيئِهِمْ ) (۱) .

وعن أنس بن مالك : (( أَنَّ النَّبِيَ ﴿ خَرِجَ حِينَ زَاغَتِ الشَّمْسُ فَصلَى الْظُهْرَ ، فَلَمَّا سَلَمَ قَامَ عَلَى الْمِنْبَرِ ، فَذَكَرَ السَّاعَة ، وَذَكَرَ أَنَّ بَيْنَ يَدَيْهَا أُمُورًا عِظَامًا ، ثُمَّ قَالَ : مَنْ أَحَبَ السَّاعَة ، وَذَكَرَ أَنَّ بَيْنَ يَدَيْهَا أُمُورًا عِظَامًا ، ثُمَّ قَالَ : مَنْ أَحَبَ أَنْ يَسْأَلُ عَنْ شَيْءٍ إِلاَّ أَخْبَرُ ثُكُمْ بِهِ الْنَيْسُ الْمُكَاءَ ، وَأَكْثَرَ النَّاسُ الْبُكَاءَ ، وَأَكْثَرَ مَا دُمْتُ فِي مَقَامِي هَذَا . قَالَ أَنَسُ : فَقَالَ النَسُ : فَقَامَ البَّهِ رَجُلُ مَسُولُ اللّهِ ﴿ قَالَ النَّارُ . فَقَامَ عَبْدُ اللّهِ مِنْ أَبِي يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ قَالَ : النَّارُ . فَقَامَ عَبْدُ اللّهِ بَنُ حُذَافَة فَقَالَ : مَنْ أَبِي يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ قَالَ النَّارُ . فَقَامَ عَبْدُ اللّهِ بَنُ حُذَافَة هُقَالَ : مَنْ أَبِي يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ قَالَ البَارُ . فَقَامَ عَبْدُ اللّهِ بَنُ حُذَافَة هُقَالَ : مَنْ أَبِي يَا رَسُولَ اللّهِ ؟ قَالَ الْبُوكَ حُذَافَة ، قَالَ تُمْ مُرُ عَلَى رُكُبَتِيْهِ فَقَالَ : رَضِينَا بِاللّهِ رَبًّا ، وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا ، وَبَمُحَمَّدٍ ﴿ فَقَالَ : رَضِينَا بِاللّهِ رَبًا ، وَبِالْإِسْلَامِ دِينًا ، وَبَمُحَمَّدٍ ﴿ وَالْمَارُ وَلَكَ مُرَاكَ عُمْرُ عَلَى رُكُبَتِيْهِ وَالنَارُ رَسُولُ اللّهِ فَي حَرِينَ قَالَ عُمْرُ ذَلِكَ ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللّهِ فَي عُرْضَ هَذَا الْحَائِطِ وَانَا أَصَلّي قَلْمُ أَلَ كَالْيَوْمِ فِي الْخَيْرُ وَالشَرً ) (١) . قَالَ فِي عُرْضَ هَذَا الْحَائِطُ وَانَا أَصَلّي قَلْمُ أَلَ كَالْيَوْمٍ فِي الْخَيْرُ وَالشَّرً )) (١) . .

وفي حديث أبي موسى الأشعري قال: ( سُئِلَ رَسُولُ

<sup>(1)</sup> البخاريّ : التفسير : { وَالَّذِينَ تَبَوَّءُوا الدَّارَ وَالْإِيمَانَ } : ١٨٥٤/٤ ، رقم ٢٠٦٤ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الاعتصام : باب ما يُكره من كثرة السؤال وتكلّف ما لا يعنيه : ٢٦٥٧/٦ ، رقم ٦٨٦٤ .

الله عن أشياء كرهها ، فلمّا أكثرُوا عليه المسألة غضب الله عن أشياء كرهها ، فلمّا أكثرُوا عليه المسألة غضب الموقال : سلوني ، فقام رَجُلُ فقال : يا رسول الله من أبي ؟ قال : أبوك حُدَافَة ، ثمّ قام آخَرُ فقال : يا رسول الله من أبي ؟ فقال : أبوك سالِم مولى شيبة ، فلمّا رأى عُمرُ ما بوجه رسول الله عن الله عنه الله عن الله عن الله عنه الله عن الله عن الله عنه الله عن

وفي رواية لأنس: (( خَطْبَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الْمُعْبَةُ مَا سَمِعْتُ مِثْلُهَا قَطُّ، قَالَ: لوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَضَحِكْتُمْ قَلِيلاً وَلَبَكَيْتُمْ سَمِعْتُ مِثْلُهَا قَطُّ، قَالَ: فَغَطَّى أَصْحَابُ رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ فَي وُجُوهَهُمْ لَهُمْ خَنِينٌ )) (٢).

وفي حديث ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ : (( كَانَ قَوْمٌ يَسْأَلُونَ رَسُولَ اللّهِ عَلَى اسْتِهْزَاءً )) (٣) .

قال الحافظ: (( وقد وقع في حديث أنس من رواية هشام وغيره عن قتادة عنه في الدَّعوات وفي الفتن: سألوا رسول الله على حتّى أحفوه بالمسألة، ومعنى أحفوه: أكثروا عليه حتّى جعلوه كالحافي. قوله: ( فلمّا رأى عمر ما بوجه رسول الله على من الغضب) بيّن في حديث أنس أن الصتّحابة كلهم فهموا ذلك، ففي رواية هشام ( فإذا كلّ رجل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، في الموضع نفسه ، رقم الحديث ٦٨٦١ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق : التفسير : باب V تسئلوا عن أشياء ... : V المصدر السابق : التفسير : باب V تسئلوا عن أشياء ... : V V

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه: رقم ٤٣٤٦.

لاقًا رأسه في ثوبه يبكي ) ، وزاد في رواية سعيد بن بشير ( وظنوا أن ذلك بين يدي أمر قد حضر ) ، وفي رواية موسى بن أنس ( فغضوا ر ءوسهم لهم خنين ) زاد مسلم من هذا الوجه ( فما أتى على أصحاب رسول الله على أشد منه ) .

قوله: (فقال: إنا نتوب إلى الله على رواية الزهري (فبرك عمر على ركبتيه، فقال: رضينا بالله ربًّا وبالإسلام ديئًا وبمحمّد رسولاً) وفي رواية قتادة من الزيادة (نعوذ بالله من شرِّ الفتن)، وفي مرسل السُّدي عند الطبري في نحو هذه القصة (فقام إليه عمر فقبَّلَ رجله وقال: رضينا بالله ربًّا). فذكر مثله وزاد: (وبالقرآن إمامًا، فأعف عفا الله عنك، فلم يزل به حتَّى رضي.

وفي رواية شعيب (ومحمَّد نبيًّا) ووقع هنا (فسكت حين قال عمر، ثُمَّ قال النَّبي ﷺ: (أولى). قال المبرِّد: يقال للرجل إذا أفلت من معضلة (أولى لك).

أي كدت تهلك ، وقال غيره هي بمعنى التهديد والوعيد )

ويؤخذ من هذا كله أن النّبي الله قبل من عمر المتذاره عن خطأ من أخطاء الصّحابة رضوان الله عليهم حين أحفوه بالأسئلة ، وسكت الله ورضى باعتذار عمر

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ۲۸۳/۱۳ ـ ۲۸٦ مختصرًا.

وتجاوز عن الخطأ ، فأنقذ عمر رها الموقف .

وفي قصة حاطب بن أبي بلتعة حينما كتب إلى بعض المشركين يخبرهم ببعض أمر رسول الله فقال له رسول الله فقال الله الله الله فقال الله فقال الله فقال إلى الله فقال إلى أخر قصته في ، وقبل منه النّبي فقال عليّ ... إلى آخر قصته في ، وقبل منه النّبي فقد عذره وقال : إنّه قد شهد بَدْرًا ، ومَا يُدْريكَ لَعَلّ اللّهَ أَنْ يَكُونَ قدِ اطْلَعَ على أَهْل بَدْرٍ قَقَالَ : اعْمَلُوا مَا شِئْتُمْ قَقَدْ غَقَرْتُ لَكُمْ )) (۱) .

ولمّا جاءَه المخلفون عن الخروج معه إلى تبوك ؛ يعتذرون إليه ويحلفون له ، وكانوا بضعًا وثمانين رجلاً . فَقَبِلَ مِنْهُمْ عَلانِيَتَهُمْ ، وَبَايَعَهُمْ ، وَاسْتَغْفَرَ لَهُمْ ، وَوَكَلَ سَرَائِرَهُمْ إلى اللهِ (٢) .

فلم يعنفهم الله ولم يسبهم ولم يشتمهم بل قبل أعذار هم وعلانيتهم وتجاوز عن أخطائهم.

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: الجهاد: باب الجاسوس: ١٠٩٥/٣، رقم ٢٨٤٥.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : المغازي : باب حدیث کعب بن مالك : ۱۲۰۰/٤ ،رقم۲۰۱۶ .

#### ٩ ـ إشهار فضائلهم:

من أساليب تربية النّبي في أصحابه أسلوب إشهار الفضائل، وهو مبثوث في كتب السنّة والسيرة، ومن ذلك ما رواه عمران بن حصين قال: قال النّبي في: «خَيْرُكُمْ قَرْنِي لَمَّ النّبِي نَيُونَهُمْ، قُمَّ النّبِي نَيُونَهُمْ، قَالَ: عِمْرَانُ: لا أَدْرِي أَدْكَرَ لَمُّ النّبِي في بَعْدُ قَرْنَيْنِ أَوْ تَلاّتَة، قالَ النّبِي في: إنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا النّبِي في بَعْدُ قَرْنَيْنِ أَوْ تَلاّتَة، قالَ النّبِي في: إنَّ بَعْدَكُمْ قَوْمًا يَخُونُونَ وَلا يُسْتَشْهَدُونَ، ويَبْذِرُونَ وَلا يَفُونَ، ويَظْهَرُ فِيهِمُ السّمَنُ » (۱).

وقال رسول الله على أبي بكر: ﴿ إِنَّ أَمَنَّ النَّاسِ عَلَيَّ فِي مَالِهِ وَصُحْبَتِهِ أَبُو بَكْرٍ . وَلَوْ كُنْتُ مُتَّخِدًا خَلِيلاً لاَتَّخَدْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلاً . وَلَكِنْ أَخُوَّهُ الْإِسْلامِ ، لا تُبْقَيَنَّ فِي الْمَسْجِدِ خَوْخَةُ إِلاَّ خَوْخَةَ أَبِي بَكْرٍ ﴾ (٢) .

وفي حديث ابن مسعود: (( لَوْ كُنْتُ مُتَّخِدًا خَلِيلاً لاتَّخَدْتُ أَبَا بَكْرِ خَلِيلاً ، وَلَكِنَّهُ أُخِي وَصَاحِبي. وقدِ اتَّخَذُ اللَّهُ عَلَى صَاحِبَكُمْ خَلِيلاً » (٣).

وفي عمر ﴿ روت عائشة \_ رضي الله عنها \_ عن النّبي ﴿ أَنَّه كَانَ يَعُونُ فِي الْأُمَم قَبْلُكُمْ مُحَدَّثُونَ ، فَإِنْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الشهادات : باب لا يشهد على شهادة جور : ۹۳۸/۲ ، رقم ۲۵۰۸ .

<sup>(</sup>۲) مسلم : فضائل الصَّحابة : من فضائل أبي بكر : ١٨٥٤/٤ ، رقم 7777 .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه: رقم ٢٣٨٣٠.

يَكُنْ فِي أُمَّتِي مِنْهُمْ أَحَدٌ ، فَإِنَّ عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ مِنْهُمْ » (١) . قال ابن و هب : تفسير مُحدَّثون : ملهمون .

وفي عثمان من حديث طويل قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ تخاطب النّبي من دخَلَ عُثْمَانُ فَجَلَسْتَ وَسَوّيْتَ ثِيَابَكَ ؟ فَقَالَ : ألا أسْتَحِي مِنْ رَجُلٍ تَسْتَحِي مِنْهُ الْمَلائِكَةُ )) (٢)

وفي علي وقاص قال : روى سعد بن أبي وقاص قال : رسول الله علي : «أنْتَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى ، إلاّ أنّهُ لا نَبِيَّ بَعْدِي » (٣) .

وقال جابر بن عبدالله : (( نَدَبَ النَّبِيُّ النَّاسَ يَوْمَ الْخَنْدَقِ فَانْتَدَبَ الزُّبَيْرُ ، ثُمَّ نَدَبَهُمْ فَانْتَدَبَ الزُّبَيْرُ ، ثُمَّ الزُّبَيْرُ ) ( فَانْتَدَبَ الزَّبَيْرُ ) ( فَانْتَدَبَ الزَّبَيْرُ ) ( فَانْتَدَبَ الْمُنْتَدَبِ اللهُ الْمُنْتَدَبِ النَّبَيْرُ ) ( فَانْتَدَبَ اللهُ ال

<sup>(</sup>۱) مسلم: فضائل الصَّحابة: من فضائل عمر: ١٨٦٤/٤ ، رقم٢٣٩٨

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: من فضائل عثمان: رقم ٢٤٠١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: من فضائل علي: رقم ٢٤٠٤.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : التمني : باب بعث النّبي الزبير طليعة واحدة : 7٨٣٣٠ ، رقم ٦٨٣٣ .

عُبَيْدَةَ )) (١)

وعن أنس في قال: قال النّبي في : «لِكُلّ أُمَّةٍ أُمِينٌ ، وَأُمِينُ هَذِهِ الْأُمَّةِ أَبُو عُبَيْدَةَ » (٢) .

وعن مسروق قال : (( كُنّا نَاتِي عَبْدَ اللّهِ بْنَ عَمْرُو فَنَتَحَدَّثُ اللّهِ بْنَ عَمْرُو فَنَتَحَدَّثُ اللّهِ بْنَ اللّهِ بْنَ فَمَيْرٍ عِنْدَهُ - فَذَكَرْنَا يَوْمًا عَبْدَ اللّهِ بْنَ مَسْعُودٍ . فَقَالَ : لقَدْ ذَكَرْتُمْ رَجُلاً لا أَزَالُ أُحِبُّهُ بَعْدَ شَيْءٍ سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولَ اللّهِ عَنْ يَقُولُ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ عَنْ يَقُولُ : خُدُوا القرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ : مِن ابْن أُمِّ عَبْدٍ - فَبَدَأُ بِهِ - وَمُعَاذِ بْن جَبَلٍ ، وَأُبَيِّ بْن خَدُوا القرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ : مِن ابْن أُمِّ عَبْدٍ - فَبَدَأُ بِهِ - وَمُعَاذِ بْن جَبَلٍ ، وَأُبَيِّ بْن كَعْبٍ ، وَسَالِمٍ مَوْلَى أَبِي خُذِيْفَةً )) (٣) .

وإشهار النَّبي على الفضائل أصحابه كثيرة جدًّا )) (١).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٦٨٢٧ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٦٨٢٨ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: فضائل الصَّحابة: من فضائل عبدالله بن مسعود: ١٩١٣/٤ ، رقم ٢٤٦٤ .

<sup>(</sup>٤) راجع كتب الفضائل والمناقب في الصحيحين وفي السنن ، من ذلك في سنن التّرمذيّ من الحديث رقم ٣٩١٧ ـ ٢٣٤٤ ، ومن ذلك الحديث في عمّار برقم٤٦٣٤ في سنن النّسائِي ، وانظر أيضًا شرح السنّة للالكائي: ٣٧٥٤/٣ ، ٢٧٦٤ ، وغيره كثير .

### ١٠ ـ شكر هم والثناء عليهم:

كان المصطفى على يشكر أصحابه ويثني عليهم بما يعلم أنَّه متحقق فيهم ، ويقول : ((لا يَشْكُرُ اللَّهَ مَنْ لا يَشْكُرُ النَّاسَ )) (() .

وعن أنس على الله الله المُهَاجِرِينَ قَالُوا : يَا رَسُولَ اللّهِ! دَهَبَتِ الْأَنْصَارُ بِالأَجْرِ كُلّهِ ، قَالَ : لا مَا دَعَوْتُمُ اللّهَ لَهُمْ ، وَأَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِمْ )) (٢) .

وعن النعمان بن بشير في قال : قال النّبي في على المنبر : «مَنْ لَمْ يَشْكُر الْقَلِيلَ لَمْ يَشْكُر الْكَثِيرَ ، وَمَنْ لَمْ يَشْكُر النّاسَ لَمْ يَشْكُر اللّهَ ، التّحَدُّثُ بنِعْمَةِ اللّهِ شُكْرٌ ، وتَرْكُهَا كُفْرٌ ، والْجَمَاعَةُ رَحْمَةُ ، والْفُرْقَةُ عَذَابٌ » (٣) .

وأَخْرَجَ الإمام البخاريّ في صحيحه: حديثين باب من أثنى على أخيه بما يعلم الحديث الأوَّل معلقًا ، وقد وصله في موضع آخر ، عن سَعْدِ بْن أبي وَقَاصِ قَالَ: ((مَا سَمِعْتُ النَّبِيَ اللَّهُ مِنْ أهْلِ الْجَنَّةِ النَّبِيَ اللَّهُ مِنْ أهْلِ الْجَنَّةِ النَّبِيَ اللَّهُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ اللَّهُ عَلَى الأَرْضِ إِنَّهُ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : الأدب : بابُ في شكر المعروف : رقم ٤٨١ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن أبي داود : ٩١٣/٢ ، رقم ٤٠٢٦ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق في الموضع نفسه ، رقم ٤٨١٢ ، وصححه الألباني في صحيح سننه في الموضع السابق أيضًا برقم ٤٠٢٧ .

<sup>(</sup>٣) مسند الإمام أحمد: ٣٩٤/٦ ، رقم١٨٤٧٦ ، دار الفكر. ذكره الألباني في سلسلة الأحاديث الصحيحة برقم١٦٧٧ ، جـ٢٧٦/٢ . وعزاه أيضًا للقضاعي .

إِلاَّ لِعَبْدِاللَّهِ بْن سَلَامٍ ، قَالَ : وَفِيهِ نَزَلَتْ هَذِهِ الآيَةُ : { وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ } الآيَة ، قَالَ : لا أَدْرِي ، قَالَ مَالِكُ : الآيَة أَوْ فِي الْحَدِيثِ )) (١) .

والآخر ؛ عن سالم عن أبيه : (( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ حِينَ دَكَرَ فِي الإِزَارِ مَا ذَكَرَ ، قَالَ أَبُو بَكْرِ : يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ ذَكَرَ فِي الإِزَارِ مَا ذَكَرَ ، قَالَ أَبُو بَكْرِ : يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ إِزَارِي يَسْقُطُ مِنْ أَحَدِ شَقِيْهِ ؟ قَالَ : إِنَّكَ لَسْتَ مِنْهُمْ )) (٢) .

وقد كره النّبي إلطراء في المدح ، (( فقد سمع الله وَجُلاً يُثنِي عَلَى رَجُلٍ وَيُطْرِيهِ فِي مَدْحِهِ ، فَقَالَ : أَهْلَكُتُمْ أَوْ قَطَعْتُمْ ظَهَرَ الرّجُل )) (٢) .

وعن أبي بكرة: (( أَنَّ رَجُلا دُكِرَ عِنْدَ النَّبِيِّ فَاثْنَى عَلْيْهِ رَجُلُ خَيْرًا ، فَقَالَ النَّبِيُّ فَيْ : وَيْحَكَ قَطَعْتَ عُنْقَ صَاحِبِكَ عَلَيْهِ رَجُلٌ خَيْرًا ، فَقَالَ النَّبِيُّ فَيْ : وَيْحَكَ قَطَعْتَ عُنْقَ صَاحِبِكَ يَقُولُهُ مِرَارًا - إِنْ كَانَ أَحَدُكُمْ مَادِحًا لا مَحَالة قَلْيَقُلْ : أَحْسِبُ كَذَا وكذا ، إِنْ يَقُولُهُ مِرَارًا - إِنْ كَانَ أَحَدُكُمْ مَادِحًا لا مَحَالة قَلْيَقُلْ : أَحْسِبُ كَذَا وكذا ، إِنْ كَانَ يُرَى أَنَّهُ كَذَلِكَ ، وَحَسِيبُهُ اللّهُ ، وَلا يُزكِّي عَلَى اللّهِ أَحَدًا . قَالَ وُهَيْبُ عَنْ خَالِد : وَبَلْكَ )) ( عُنْ خَالِد : وَبُلْكَ )) ( )

<sup>(</sup>۱) البخاريّ ، فضائل الصّحابة : مناقب عبدالله بن سلام : ۱۳۸۷/۳ ، رقم ۳٦٠۱ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الأدب : باب من أثنى على أخيه بما يعلم : ٥٢٥٢ ، رقم٥٧١٥ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الشهادات : باب ما يُكره من الإطناب في المدح ، وليقل ما يعلم : ٩٤٧/٢ ، رقم ٢٥٢٠ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: الأدب: باب ما يُكره من التمادح: ٢٢٥٢/٥ ، رقم ٤١٢٥

وعن معاوية على : سمعت رسول الله على يقول : « إِيَّاكُمْ وَ التَّمَادُ حَ فَإِنَّهُ الدَّبْحُ » (١) .

والثناء بحق لا يضر الرَّجل الصالح الَّذي لا يُخْسَى عليه من العُجْب والكبر والغُرُور ، أو التراخي عن العمل ، بل إن ذلك من عاجل بُشراه .

فعن أبي ذرِّ الله قال : (( قِيلَ لِرَسُولِ اللَّهِ اللهِ الرَّابُتُ الرَّبُولِ اللَّهِ اللهِ اللهِ اللهِ الرَّبُلُ اللهُ اللهُ الْعَمَلُ مِنَ الْخَيْرِ ، وَيَحْمَدُهُ النَّاسُ عَلَيْهِ ؟ قَالَ : وَلَا يَعْمَلُ الْعَمَلُ مِنَ الْخَيْرِ ، وَيَحْمَدُهُ النَّاسُ عَلَيْهِ ؟ قَالَ : وَلَا يَعْمَلُ اللهُ وَمِن )) (٢) .

أمّا الجمع بين النهي الوارد في الأحاديث السابقة وغيرها ، وأحاديث الأمر بالشكر والثناء ، فقد قال ابن بطال : ((حاصل النهي أن من أفرط في مدح آخر بما ليس فيه لم يأمن على الممدوح العُجْب لظنّه أنّه بتلك المنزلة ، فربما ضيّع العمل والازدياد من الخير اتكالاً على ما وصف به ، ولذلك تأوّل العلماء في الحديث الآخر : ((احثوا في وجوه المدّاحين التراب)) ، أن المراد من يمدح النّاس في وجوههم بالباطل ، وقال عمر : المدح هو الذبح ، قال : وأمّا من مدح بالباطل ، وقال عمر : المدح هو الذبح ، قال : وأمّا من مدح

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: الأدب: باب المدح ، رقم ۲۷۶۶. وقد حسنه الألباني ، انظر: صحيح سنن ابن ماجه: ۳۰۸/۲، رقم ۳۰۱۷.

<sup>(</sup>٢) مسلم: البر والصلة والآداب: باب إذا أثنى على الصالح فهي بُشرى ولا تضرّه: ٢٠٣٤/٤ ، رقم٢٦٤٢.

بما فيه فلا يدخل في النهي ، فقد مُدح لله في الشّعر والخطب والمخاطبة ولم يحث في وجه مادحه ترابًا . انتهى ملخّصيًا .

قال الحافظ: وأمّا ما مدح به النّبي على فقد أرشد مادحيه الى ما يجوز من ذلك بقوله على : «لا تطروني كما أطرت النصاري عيسى ابن مريم».

وقد ضبط العلماء المبالغة الجائزة من المبالغة الممنوعة بأن الجائزة يصحبها شرط أو تقريب ، والممنوعة بخلافها ، ويستثنى من ذلك ما جاء عن المعصوم فإنّه لا يحتاج إلى قيد كالألفاظ الّتي وصف بها بعض الصنّحابة ، مثل قوله لابن عَمْرو: «نعم العبد عبدالله».

وقال الغزالي: آفة المدح في المادح أنَّه قد يكذب وقد يُرائي الممدوح بمدحه والاسيما إن كان فاسقًا أو ظالمًا.

وقد يقول مالا يتحققه ممّا لا سبيل له إلى الاطلاع عليه ، ولهذا قال في : «فليقل أحسب» . كقوله إنّه ورع ومتّق وزاهد بخلاف ما لو قال : رأيته يصلي أو يحج أو يُزكي فإنّه يمكن الاطلاع على ذلك ، ولكن تبقى الآفة على الممدوح فإنّه لا يأمن أن يُحدث فيه المدح كبرًا أو إعجابًا ، أو يكله على ما شهره به المادح فيفتر عن العمل ، لأنّ الذي يستمر في العمل غالبًا هو الذي يعدُّ نفسه مقصرًا . فإن سلم المدح من هذه الأمور لم يكن به بأس ، وربما كان مستحبًا ، قال ابن عينة : من عرف نفسه لم يضرّه المدح .

وقال بعض السلف: إذا مدح الرَّجل في وجهه فليقل: اللهم اغفر لي ما لا يعلمون ، ولا تؤاخذني بما يقولون ، واجعلني خيرًا ممّا يظنون ، أخرَجه البيهقي في الشعب.

وقوله: (ولا يزكي على الله أحدًا). أي: لا أقطع على علق على عاقبة أحد ولا على ما في ضميره لكون ذلك مغيّبًا عنه.

وقوله: (باب من أثنى على أخيه بما يعلم) أي: فهو جائز ، ومستثنى من الذي قبله ، والضابط أن لا يكون في المدح مجازفة ، ويؤمن على الممدوح الإعجاب والفتنة » (۱)

ويُستخلص ممّا سبق : جواز الثناء على من يستحقه بثلاثة شروط:

الأوّل: الثناء بما يعلم تحققه به ، وترك الإطراء وهو المبالغة في المدح ، فلا يجازف بكذب أو مراءاة ، وخاصة إذا كان في الوجه أو كان فاسقًا أو ظالمًا .

الثّاني: أن يؤمن على الممدوح الكِبر والإعجاب لظنّه أنّه بتلك المنزلة ؛ أو يكِله إلى ما شهره به المادح فيُسبّب له فتورًا عن العمل.

التَّالث: أن يشترط؛ فيقول: أحسب فلائًا، والله حسيبُه، ولا أزكي على الله أحدًا.

•

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ٤٩٢/١٠ ـ ٤٩٤ ، مختصرًا مع تقديم وتأخير

#### ١١ ـ تفريج كرباتهم وقضاء حوائجهم:

كان النَّبي ﷺ يمشي في قضاء حوائج أصحابه وتفريج كرباتهم ، وقضاء ديونهم ، ومواساة من أصابته جائحة .

يقول النّبي في : «أحبُّ النّاس إلى الله تعالى أنفعهم للنّاس ، وأحبُّ الأعْمَالِ إلى الله في سرورٌ يدخله على مسلم ، أو يكشف عنه كربة ، أو يقضي عنه دينًا ، أو تطرد عنه جوعًا .

و لأن أمشي مع أخي في حاجة أحبُّ إليّ من أنْ أعتكف في هذا المسجد ( يعني مسجد المدينة ) شهرًا ، ومن كفّ غضبه ستر الله عورته ، ومن كظم غيظه ـ ولو شاء أن يمضيه أمضاه ـ ملأ الله قلبه رجاء يوم القيامة ، ومن مشى مع أخيه في حاجة حتَّى تتهيأ له أثبت الله قدمه يوم تزول الأقدام ، وإنّ سوء الخلق يُفسدُ العمل كما يُفسد الخلّ العسل » (1).

وعن عبدالله بن عمر أن رسول الله على قال: «المُسلِمُ أَخُو المُسلِمُ أَخُو الْمُسلِمُ أَخُو الْمُسلِمِ ، لا يَظلِمُهُ وَلا يُسلِمُهُ ، وَمَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيهِ كَانَ اللَّهُ فِي حَاجَتِهِ ، وَمَنْ قَرَّجَ عَنْ مُسلِمٍ كُرْبَة قَرَّجَ اللَّهُ عَنْهُ كُرْبَة مِنْ كُرُبَاتِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ ، وَمَنْ سَتَرَ مُسلِمًا سَتَرَهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » (٢).

# وكان يُعلِّم أصحابه أدعية لتفريج الكربات. فعن عليّ بن

<sup>(</sup>۱) سلسلة الأحاديث الصحيحة للألباني: ٦٠٨/٢، رقم ٩٠٦، ، قضاء الحوائج لابن أبي الدنيا، ص٨٠، رقم ٣٦. وقد حسن إسناده الألباني وعزاه إلى آخرين.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : المظالم : باب لا يظلم المسلم المسلم ولا يسلمه : ٨٦٢/٢ ، رقم ٢٣١٠ .

أبي طالب في قال: (( عَلَمَنِي رَسُولُ اللّهِ في إِذَا نَزَلَ بِي كَرْبُ أَنْ أَقُولَ: لا إِلَهَ إِلاّ اللّهُ الْحَلِيمُ الْكَرِيمُ ، سُبْحَانَ اللّهِ ، وَتَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ، وَالْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ )) وَتَبَارَكَ اللّهُ رَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ ، وَالْحَمْدُ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ )) ()

وعن أنس بن مالك في قال : (( كَانَ النَّبِيُّ فَيَ إِذَا كَرَبَهُ أَمْرٌ قَالَ : يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ ، برَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ )) (٢) .

ومن الأمثلة التطبيقية لتفريج الكربات:

عن جابر بن عبدالله ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( تُوفِّيَ أَبِي وَعَلَيْهِ دَيْنٌ ، فَعَرَضْتُ عَلَى غُرَمَائِهِ أَنْ يَأْخُدُوا التَّمْرَ بِمَا عَلَيْهِ وَغَاءً .

قَأْتَيْتُ النَّبِيَ ﴿ فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لَهُ فَقَالَ : إِذَا جَدَدْتُهُ فَوَضَعْتُهُ فِي الْمِرْبَدِ آذَنْتَ رَسُولَ اللَهِ ﴿ فَجَاءَ وَمَعَهُ أَبُو بَكْرٍ وَعُمَرُ ، فَجَلَسَ عَلَيْهِ وَدَعَا بِالْبَرَكَةِ ، ثُمَّ قَالَ : ادْعُ غُرَمَاءَكَ فَأُوْفِهِمْ .

فَمَا تَركْتُ أَحَدًا لَهُ عَلَى أَبِي دَيْنٌ إِلاَّ قَضَيْتُهُ ، وَفَضَلَ

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ، تحقيق أحمد شاكر : ٩١/١ ، وقال أحمد شاكر : ٨٧/٢ : إسناده صحيح .

<sup>(</sup>۲) النّرمذيّ ، رقم ۲۹۲٪ ، قال محقق جامع الأصول ۲۹۳٪ بعد تخريجه: قال الحافظ في تخريج الأذكار: وقد وقع لنا حديث أنس من وجه آخر أقوى من هذا لكنه مختصرًا ، ثُمَّ أخرَجه من طريق وقال بعد ذلك: حديث صحيح أخرَجه ابن خزيمة وله شاهد من حديث عليّ على عن موسوعة نضرة النعيم: ۱۲۵۲٪ ، رقم ۲٪

تَلاَتَة عَشَرَ وَسُقًا ، سَبْعَة عَجْوَةٌ وَسِتَة لُونٌ ، أَوْ سِتَة عَجْوَةٌ وَسَبَعَة لُونٌ .

فَوَافَيْتُ مَعَ رَسُولِ اللّهِ ﴿ الْمَعْرِبَ فَذَكَرْتُ ذَلِكَ لَهُ ، فَضَحِكَ فَقَالاً : النّبِ أَبَا بَكْرِ وَعُمَرَ فَأَخْيرْهُمَا . فَقَالاً : لقَدْ عَلِمْنَا إِذْ صَنَعَ رَسُولُ اللّهِ ﴾ مَا صَنَعَ أَنْ سَيَكُونُ ذَلِكَ ﴾ (١) .

وأمثلة تفريج كربات النّاس من قِبَلِه الله من قبرة ، منها حديث بلال في السنن عندما كان النّبي الله إذا أتاه الإنسان مسلمًا فرآه عاريًا كان يأمره بالاقتراض فيشتري له كسوة ، وهو حديث طويل عجيب )) (٢).

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : فتح الباري : ٣٦٥/٥ ، رقم الحديث ٢٧٠٩ ، كتاب الصلح : باب الصلح بين الغرماء .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود: رقم ٣٠٥٥، وصحح إسناده الألباني ، انظر صحيح سنن أبي داود: الوصايا: باب في الإمام يقبل هدايا المشركين: ٢٦٢٨ .

١٢ ـ زيارتهم وتفقُّد أحوالهم والاهتمام بهم:

فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((لم أعْقِلْ أبوَيَ الله وَهُمَا يَدِينَانِ الدِّينَ ، وَلَمْ يَمُرَّ عَلَيْهِمَا يَوْمٌ إِلاَّ يَأْتِينَا فِيهِ إِلاَّ وَهُمَا يَدِينَانِ الدِّينَ ، وَلَمْ يَمُرَ عَلَيْهِمَا يَوْمٌ إِلاَّ يَأْتِينَا فِيهِ رَسُولُ اللّهِ عَلَى النَّهَارِ ، بُكْرَةً وَعَشِيَّةً ، فَبَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ فِي بَيْتِ أَبِي بَكْرٍ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ ، قَالَ قَائِلٌ : هَذَا جُلُوسٌ فِي بَيْتِ أَبِي بَكْرٍ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ ، قَالَ قَائِلٌ : هَذَا رَسُولُ اللّهِ عَلَى ، فِي سَاعَةٍ لَمْ يَكُنْ يَأْتِينَا فِيهَا ، قَالَ أَبُو بَكْرٍ : مَا جَاءَ بِهِ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ إِلاّ أَمْرٌ . قَالَ : إِنِّي قَدْ أُذِنَ لِي بِالْخُرُوجِ مَا اللهُ إِلَا أَمْرٌ . قَالَ : إِنِّي قَدْ أُذِنَ لِي بِالْخُرُوجِ ) (١)

وكان على يطعم أحيانًا في زيارته أصحابه ويدعو لهم:

فعن أنس: (( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْمَلَ بَيْتٍ مِنَ الْأَنْصَارِ ، فَطَعِمَ عِنْدَهُمْ طَعَامًا ، فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يَخْرُجَ ، أَمَرَ الْأَنْصَارِ ، فَطَعِمَ عِنْدَهُمْ طَعَامًا ، فَلَمَّا أَرَادَ أَنْ يَخْرُجَ ، أَمَرَ بِمَكَانٍ مِنَ الْبَيْتِ فَنُضِحَ لَهُ عَلَى بِسَاطٍ ، فَصَلَّى عَلَيْهِ وَدَعَا لَهُمْ )) (٢) .

وكان ﷺ يُرغّب في زيارة الإخوان ويقول: «مَنْ عَادَ مَريضًا ، أوْ زَارَ أَخًا لَهُ فِي اللّهِ ؛ نَادَاهُ مُنَادٍ: أَنْ طِبْتَ وَطَابَ مَمْشَاكَ ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : هل يزور صاحبه كُلَّ يومٍ ، أو بكرةً وعشيًّا : ٥٧٢٥ ، رقم ٥٧٢٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: الموضع نفسه، رقم٥٧٣٥.

وَتَبَوَّأْتَ مِنَ الْجَنَّةِ مَنْزِلا » (١).

ويُخبر بفضل الزيارة والمحبّة في الله فيقول: «أنَّ رَجُلاً زَارَ أَخًا لَهُ فِي قَرْيَةٍ أُخْرَى ، فَأَرْصَدَ (٢) اللَّهُ لَهُ عَلَى مَدْرَجَتِهِ (٣) مَلَكًا ، فَلَمَّا رَارَ أَخًا لَهُ فِي قَرْيَةٍ ، قَالَ : هَلْ لَكَ أَنِي عَلَيْهِ قَالَ : أَيْنَ تُرِيدُ ؟ قَالَ : أُرِيدُ أَخًا لِي فِي هَذِهِ الْقَرْيَةِ ، قَالَ : هَلْ لَكَ عَلَيْهِ قِالَ : أَيْنَ تُرِيدُ ؟ قَالَ : لا ، غَيْرَ أُنِّي أَحْبَبْتُهُ فِي اللَّهِ عَلَيْ قَالَ : وَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكَ بِأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَبَّكَ كَمَا أَحْبَبْتَهُ فِيهِ » (٥) .

وكان إلى يسأل عن أصحابه ويهتم بهم ويتفقدهم، فعن أبي هُرَيْرة إلى المُرَأة سَوْدَاءَ كَانَتْ تَقُمُّ الْمَسْجِدَ ( أَوْ شَابًا ) فَفَقَدَهَا رَسُولُ اللّهِ إِلَى الْمَرَأة سَوْدَاءَ كَانَتْ تَقُمُّ الْمَسْجِدَ ( أَوْ عَنْهُ ) فَقَالُوا : شَابًا ) فَفَقَدَهَا رَسُولُ اللّهِ إِلَى اللّهِ عَنْهُ اللّه عَنْهُ ( أَوْ عَنْهُ ) فَقَالُوا : مَاتَ ، قَالَ : فَكَأَنّهُمْ صَعَرُوا أَمْرَهَا ( أَوْ عَنْهُ ) مَاتَ ، قَالَ : فَكَأَنّهُمْ صَعَرُوا أَمْرَهَا ( أَوْ عَنْهُ ) فَقَالَ : دُلُونِي عَلَى قَبْرِهِ ، فَدَلُوهُ ، فَصَلّى عَلَيْهَا ، ثُمَّ أَوْ أُمْرَهُ ) فَقَالَ : دُلُونِي عَلَى قَبْرِهِ ، فَدَلُوهُ ، فَصَلّى عَلَيْهَا ، ثُمَّ قَالَ : إِنَّ هَذِهِ الْقُبُورَ مَمْلُوءَةُ ظُلْمَةً عَلَى أَهْلِهَا ، وَإِنَّ اللّهَ عَلَى يُنَوِّرُهَا لَهُمْ فَالَ : إِنَّ هَذِهِ الْقُبُورَ مَمْلُوءَةُ ظُلْمَةً عَلَى أَهْلِهَا ، وَإِنَّ اللّهَ عَلَى يُنَوِّرُهَا لَهُمْ

<sup>(</sup>۱) سنن التَّرمذيّ : البرّ والصلة : باب ما جاء في زيارة الإخوان : رقم ۲۰۹۳ .

وحسّنه الألباني: انظر صحيح سنن التّرمذيّ: ١٩٤/٢ ، رقم١٦٣٣

<sup>(</sup>٢) أرصدًه لكذا: إذا وكله بحفظه.

<sup>(</sup>٣) المدرجة: الطريق.

<sup>(</sup>٤) تربُّها: تقوم بها وتسعى في صلاحها.

<sup>(°)</sup> مسلم: البرّ والصلة: باب فضل الحبّ في الله: ١٩٨٨/٤، رقم٢٥٦٧.

بِصَلاتِي عَلْيْهِمْ )) (١)

وعن أنس: (( أَنَّ النَّبِيَ الْقَقَدَ تَابِتَ بْنَ قَيْسٍ ، فَقَالَ رَجُلُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، أَنَا أَعْلَمُ لَكَ عِلْمَهُ ، فَأَتَاهُ فَوَجَدَهُ جَالِسًا فِي بَيْتِهِ ، مُنَكِّسًا رَأْسَهُ ، فَقَالَ لَهُ : مَا شَأَنُكَ ؟ فَقَالَ : شَرُّ ، كَانَ يَرْفَعُ صَوْتَهُ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ فَيْ ، فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ، كَانَ يَرْفَعُ صَوْتَهُ فَوْقَ صَوْتِ النَّبِيِّ فَيْ ، فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ، وَهُو مِنْ أَهْلِ النَّارِ ، فَأَتَى الرَّجُلُ النَّبِيِّ فَقَلْ لَهُ قَالَ مُوسَى : فَرَجَعَ إليهِ الْمَرَّةَ الآخِرَةَ بِبِشَارَةٍ عَظِيمَةٍ ، فَقَالَ مُوسَى : فَرَجَعَ إليهِ الْمَرَّةَ الآخِرَةَ بِبِشَارَةٍ عَظِيمَةٍ ، فَقَالَ : ادْهَبْ إليْهِ فَقُلْ لَهُ : إِنَّكَ لَسْتَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ ، وَلَكِنَّكَ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ )) (٢) .

فصلى الله وسلم على الرحمة المهداة الذي اتسع قلبه للصغار والكبار ، والأغنياء والفقراء ، والوجهاء والضعفاء والمساكين .

والأمثلة التطبيقية في حياته كثيرة لا يتسع المقام لذكرها ، منها قصته مع أبي هُرَيْرة وأهل الصفة حين دعاهم وسقاهم اللبن ، وهي في البخاري .

وقصته هم حابر بن عبدالله ـ رضي الله عنهما ـ حينما ذبح عناقًا ، ودعا النّبي ، وقال : طُعَيّمٌ لِي فَقُمْ أَنْتَ يَا رَسُولَ اللّهِ وَرَجُلٌ أَوْ رَجُلانِ ، فدعا النّبي هم أصحابه

<sup>(</sup>١) مسلم: الجنائز: باب الصلاة على القبر: ٢٥٩/٢، رقم٥٩٦.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير / الحجرات ٣٢٩ ـ باب { لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي } : ١٨٣٣/٤ ، رقم ٤٥٦٥ .

من المهاجرين والأنصار الذين كانوا في الخندق جميعًا . والقصيّة في الصحيحين .

وقصته هي مع أبي طلحة وأمّ سليم وطعامهما ، وهو كِسَر من الخبر وعُكّة آدمته بها ، فدعا هي من كان من أصحابه معه في المسجد فكفاهم والقصة في الصحيحين .

#### ۱۳ ـ عيادة مرضاهم:

كان النّبي الله حريصًا على عيادة المرضى من أصحابه على حدّ صبغارًا وكبارًا ، رجالاً ونساءً ، أغنياء وفقراء على حدّ سواء ، بل يعود خدَمَه من غير المسلمين .

خطب عثمان بن عقان فقال: (( إِنَّا وَاللَّهِ قَدْ صَحِبْنَا رَسُولَ اللَّهِ قَدْ مَرْضَانَا ، وَسُولَ اللَّهِ فَي السَّقَر وَالْحَضَر ، وَكَانَ يَعُودُ مَرْضَانَا ، وَيَثْبَعُ جَنَائِزَنَا ، وَيَعْزُو مَعَنَا ، وَيُواسِينَا بِالْقَلِيلِ وَالْكَثِير ، وَإِنَّ نَاسًا يُعْلِمُونِي بِهِ عَسَى أَنْ لا يَكُونَ أَحَدُهُمْ رَآهُ قَطُ )) (ا) وَإِنَّ نَاسًا يُعْلِمُونِي بِهِ عَسَى أَنْ لا يَكُونَ أَحَدُهُمْ رَآهُ قَطُ )) (ا)

وكان على يعود المساكين منهم .

<sup>(</sup>۱) المسند للإمام أحمد: ٣٧٨/١، رقم ٥٠٥، قال الشَّيخ أحمد شاكر: اسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) سنن النَّسائِي: الجنائز: باب الإذن بالجنازة. وقد صحّحه الألباني، انظر: صحيح سنن النَّسائِي: ١١/٢، ، رقم ١٧٩٩.

وفي رواية له: قال: (( مَرضَتِ امْرَأَةُ مِنْ أَهْلِ الْعَوَالِي ، وَكَانَ النَّبِيُ ﷺ أَحْسَنَ شَيْءٍ عِيَادَةً لِلْمَريضِ )) (١)

عَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدٍ عَنْ سَعْدٍ فَالَ : (( كَانَ النَّبِيُّ اللَّهِ عَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدٍ عَنْ سَعْدٍ عَنْ سَعْدٍ عَنْ سَعْدٍ عَنْ عَامِرِ بْنِ النَّهِ عَنْ سَعْدٍ عَنْ سَعْدٍ عَنْ الحديث والعيادة من يَعُودُنِي وَأَنَا مَرِيضٌ بِمَكَّة ... )) (١) الحديث والعيادة من العود .

وفي حديث عائشة بنت سعد ، ورد في آخره : (( ... ثُمَّ وَضَعَ يَدَهُ عَلَى وَجْهِي وَبَطْنِي ، ثُمَّ مَسَحَ يَدَهُ عَلَى وَجْهِي وَبَطْنِي ، ثُمَّ قَالَ : اللَّهُمَّ اللهُ سَعْدًا ، وَأَثْمِمْ لَهُ هِجْرَتَهُ . فَمَا زِلْتُ أَجِدُ بَرْدَهُ عَلَى كَبِدِي فِيمَا يُخَالُ إِلَى حَتَّى السَّاعَةِ )) (") .

وكان في يعود المريض راكبًا وماشيًا ، وردْقًا على الحمار ، فعن أسامة بن زيد : (( أَنَّ النَّبِيَّ فَيْ رَكِبَ عَلَى حِمَارٍ ، عَلَى إِكَافٍ عَلَى قَطِيفَةٍ فَدَكِيَّةٍ ، وَأَرْدَفَ أُسَامَةً وَرَاءَهُ ؛ يَعُودُ سَعْدَ بْنَ عُبَادَةَ قَبْلَ وَقْعَةِ بَدْرٍ ، فَسَارَ حَتَّى مَرَّ بِمَجْلِسِ ... )) (أ) الحديث .

بل عاد ﷺ غلامًا يهوديًا كان يخدمه ب

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، وصحّحه الألباني برقم١٨٧٢ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : النفقات : باب فضل النفقة على الأهل : ٢٠٤٧/٥ ، رقم٩٥٠٠٥ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : المرضى : باب وضع اليد على المريض :  $^{\circ}$  ٢١٤١/٥ ، رقم  $^{\circ}$   $^{\circ}$ 

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : المرضى : باب عيادة المريض راكبًا وماشيًا ، وردْقًا على الحمار : ٢١٤٣/٥ ، رقم ٥٣٣٩ .

فعن أنس في قال: ((كَانَ غُلامٌ يَهُودِيُّ يَخْدُمُ النَّبِيُّ فَيَ ، فَقَالَ لَهُ: فَمَرضَ ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ فَي يَعُودُهُ ؛ فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ ، فَقَالَ لَهُ: أَسْلِمْ ، فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ وَهُوَ عِنْدَهُ ، فَقَالَ لَهُ: أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ فَي السِّمْ ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ فَي وَهُوَ يَقُولُ : الْحَمْدُ لِلَهِ الذِي أَنقَدَهُ مِنَ النَّارِ )) (().

وهذا من رحمته على بالنّاس كافّة ، إذ أنقذ الله به هذا الله الله الله ودي في اللحظات الأخيرة الحاسمة.

وعن جابر الله قال : ( جَاءَنِي النَّبِيُّ الله يَعُودُنِي النسرَ المِّب بَعْلِ وَلا بر دُون )) (٢) .

وكان ﷺ إذا عاد مريضًا أو جيء به يدعو له:

فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ (( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ كَانَ النَّاسِ ، اللهِ الْبَاسَ رَبَّ النَّاسِ ، اللهُ وَأُنتَ اللهَّافِي ، لا شِفَاءَ إلا شِفَاؤُكَ ؛ شِفَاءً لا يُغَادِرُ سَقَمًا )) (٣) .

وكان على عُب في عيادة المريض، ويحتُّ عليها:

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجنائز : باب إذا أسلم الصبي فمات هل يُصلّى عليه : ١/٥٥/١ ، رقم ١٢٩٠ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : المرضى : باب عيادة المريض : ٢١٤٤/٥ ، رقم ٥٣٤٠

فعَنْ ثُويْرِ (۱) عَنْ أبيهِ قَالَ : (( أَخَذَ عَلِيٌّ بِيَدِي ، قَالَ : الْطَلِقْ بِنَا إلى الْحَسَن نَعُودُهُ ، فَوجَدْنَا عِنْدَهُ أَبَا مُوسَى ، فَقَالَ عَلِيٌّ الْكِيْ : أَعَائِدًا جِنْتَ يَا أَبَا مُوسَى أَمْ زَائِرًا ؟ فَقَالَ : لا بَلْ عَلِيٌّ الْكِيْ : أَعَائِدًا جِنْتَ يَا أَبَا مُوسَى أَمْ زَائِرًا ؟ فَقَالَ : لا بَلْ عَائِدًا ، فَقَالَ عَلِيٌّ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ فَي يَقُولُ : مَا مِنْ مُسْلِمِ عَائِدًا ، فَقَالَ عَلِيٌّ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ فَي يَقُولُ : مَا مِنْ مُسْلِمِ يَعُودُ مُسْلِمًا عُدُوةً ، إلا صَلَى عَلَيْهِ سَبْعُونَ الْفَ مَلكِ حَتَى يُصْبِحَ ، وَكَانَ لَهُ خَرِيفٌ فِي عَشِيَّةً ، إلا صَلَى عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلكٍ حَتَى يُصْبِحَ ، وَكَانَ لَهُ خَرِيفٌ فِي الْجَنَّةِ )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) ثوير بن أبي فاختة ، واسمه : سعيد بن علاقة ، وكان من موالي أم هانيء بنت أبي طالب .

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ : أبواب الجنائز : باب ما جاء في عيادة المريض : رقم ٩٨٣ .

وصححه الألباني : انظر : صحیح سنن الثّرمذيّ : 1/7/1 ، رقم 0/7/1 .

١٤ ـ الشفاعة الحسنة لهم ، وقبولها منهم:

وكان ﷺ يشفع لذوي الحاجات ، فيما ليس بحرام ، ويقبل الشفاعة ، ويأمر بها .

فعَنْ أبي مُوسَى ﴿ قَالَ : (( كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ إِذَا أَتَاهُ طَالِبُ حَاجَةٍ ، أَقْبَلَ عَلَى جُلْسَائِهِ فَقَالَ : الشَّفَعُوا فَلْتُوْجَرُوا ، وَلَيَقْضِ اللَّهُ عَلَى لِسَانَ نَبِيِّهِ مَا أَحَبَّ )) (١) .

قال القاضي عياض : (( الشفاعة لأصحاب الحوائج والرغبات عند السلطان وغيره مشروعة محمودة ، مأجور والرغبات عند السلطان وغيره مشروعة محمودة ، مأجور عليها صاحبها بشهادة هذا الحديث ، وشهادة كتاب الله { مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَة حَسَنَة } (') . على أحد التأويلين . وفيه أنّ معونة المسلم في كلّ حال بفعل أو قول فيها أجر ، وفي عموم الشفاعة للمذنبين ، وهي جائزة فيما لا حدّ فيه عند السلطان وغيره ، وله قبول الشفاعة فيه والعفو عنه ، إذا رأى ذلك ، كما له العفو عنه ابتداء ، وهذا فيمن كانت منه الزلة والفلتة ، وفي أهل الستر والعفاف ، ومن طمع بوقوعه عند السلطان والعفو عنه من العقوبة أن يكون له توبة .

وأمّا المصرِون على فسادهم ، المستهزئون في باطلهم ، فلا تجوز الشفاعة لأمثالهم ولا ترك السلطان عقوبتهم ، ليزدجروا عن ذلك ، وليرتدع غيرهم بما يفعل بهم ، وقد جاء

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب البرّ والصلة: باب استحباب الشفاعة فيما ليس بحرام: ۲۲۲/٤ ، رقم٢٦٢/٤ .

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية ٨٥.

الوعيد في الشفاعة في الحدود )) (١).

وقال عروة بن الزبير: (( لقي الزُّبير سارقًا ، فَشَفَعَ فيه ، فقيل له: حَتَّى يبلغ الإمام ، فَقَالَ: إِذَا بَلْغَ الإمام فَلْعَنَ اللَّهُ الشَّافِعَ وَالْمُشْفَعَ )) (٢).

وقال عكرمة: (( إنّ عبّاسًا وعمّارًا والزبير ، أخذوا سارقًا فخلوا سبيله ، فقلت لابن عبّاس: بئسما صنعتم حين خليتم سبيله ؛ فقال: لا أمّ لك! أما لو كنت أنت لسرّك أن يُخلّى سبيلك )) (٣).

وقال الحافظ: (( نقل ابن عبدالبر وغيره جواز الشفاعة فيما يقتضي التعزير )) (٤).

وعَنْ مُعَاوِيَة بْنِ أَبِي سُفْيَانَ : أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ مُعَاوِية بْنِ أَبِي سُفْيَانَ : أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنَّ قَالَ : ( إِنَّ الرَّجُلَ لَيَسْأَلْنِي الشَّيْءَ فَأَمْنَعُهُ ، حَتَّى تَشْفَعُوا فِيهِ فَتُوْجَرُوا ، وَإِنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنَّ قَالَ : الشَّفَعُوا تُؤْجَرُوا » (°) .

<sup>(</sup>۱) إكمال المُعْلِم بفوائد مسلم ، للقاضي عياض : ١٠٧/٨ .

<sup>(</sup>٢) قال الحافظ في الفتح : رواه الطّبرانيّ ، وقال : والحديث عند ابن أبي شيبة بسند حسن : ٨٧/١٢ .

<sup>(</sup>٣) قال الحافظ في الفتح : أخرَجه ابن أبي شيبة بسند صحيح : ٩٠/١٢ .

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: ٩٠/١٢ بتصرُّف.

<sup>(°)</sup> سنن النّسائِي : كتاب الزكاة : باب الشفاعة في الصدقة ، رقم الباب ، ٦٥ .

وصحّحه الألباني في صحيح سنن النّسائِي: ٣٩١/٥ ، رقم٢٣٩٧ .

ومن الأمثلة التطبيقية له على في الشفاعة لأصحابه:

ما رواه جابر بن عبدالله ـ رضي الله عنهما ـ : ((أنَّ أبَاهُ ثُوفِقي وَتَرَكَ عَلَيْهِ تَلاثِينَ وَسْقًا لِرَجُلٍ مِنَ الْيَهُودِ ، فَاسْتَنْظَرَهُ عَلَيْهِ تَلاثِينَ وَسْقًا لِرَجُلٍ مِنَ الْيَهُودِ ، فَاسْتَنْظَرَهُ عَابِرٌ وَسُولَ اللّهِ فَلَيْ لِيَسْفَعَ لَهُ إِيْسُ فَعَ لَهُ الْيَهُ وَيَ اللّهِ فَي اللّهُ عَلَيْ اللّهِ فَي اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهِ عَلَيْهُ وَكُلُمَ الْيَهُودِيّ لِيَأْخُذُ تُمَرَ نَخْلِهِ اللّهِ مَا اللّهِ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

فَجَدَّهُ بَعْدَمَا رَجَعَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ فَأُوْفَاهُ تَلاَثِينَ وَسُقًا ، وَفَضَلَتْ لَهُ سَبْعَةُ عَشَرَ وَسُقًا ... )) (١) الحديث .

وعَن ابْن عَبّاس - رضي الله عنهما - (( أَنَّ زَوْجَ بَرِيرةَ كَانَ عَبْدًا يُقَالُ لَهُ مُغِيثٌ ، كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيْهِ يَطُوفُ خَلْفَهَا يَبْكِي كَانَ عَبْدًا يُقَالُ لَهُ مُغِيثٌ ، كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيْهِ يَطُوفُ خَلْفَهَا يَبْكِي وَدُمُوعُهُ تَسِيلُ عَلَى لِحْيَتِهِ ، فَقَالَ النَّبِيُ عَلَى لِحبّاسِ : يَا عَبّاسُ ! أَلا تَعْجَبُ مِنْ حُبِّ مُغِيثٍ بَرِيرةَ ، وَمِنْ بُعْض بَرِيرةَ مُغِيثًا ؟ فَقَالَ النَّبِيُ اللهِ تَأْمُرُنِي ؟ قَالَ النَّبِيُ اللهِ يَامُرُنِي ؟ قَالَ : إِنّمَا أَنَا أَنَا اللّهِ تَأْمُرُنِي ؟ قَالَ : إِنّمَا أَنَا أَنَا أَنَا أَنَا اللّهِ مَالُتُ : لا حَاجَة لِي فِيهِ )) (٢)

وفي رواية أخرى له: (( كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَيْهِ يَتْبَعُهَا فِي سِكَكِ الْمُدِينَةِ يَبْكِي عَلَيْهَا )) (٣) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الاستقراض : باب إذا قاصَّ أو جازفه في الدين : ٨٤٤/٢ . رقم٢٦٦٦ .

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : الطلاق : باب شفاعة النّبي الله في زوج بريرة : 7.77/0 ، رقم 8979 .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه: رقم ٤٩٧٧.

وفي رواية أخرى أيضًا: (( كَأنِّي أَنْظُرُ إِلَيْهِ يَطُوفُ وَرَاءَهَا فِي سِكَكِ الْمَدِينَةِ )) (١).

ولقد كان الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ قدوةً في تطبيق المنهج النبوي مع تلاميذه:

فقد سأله أحدُ تلاميذه فقال: رجلٌ ظلمني وتعدّى عليّ ووقع في شيءٍ عند السلطان ؟ قال أحمد: (( في شيءٍ عند السلطان ؟ قال أحمد: (( ) ، بل الشفع فيه إن قدرت )) ، قال : سرقني في المكيال والميزان ، أدسّ إليه من يوقفه على السرقة ؟ قال أحمد: (( إن وقع في شيءٍ فقدرت أن تشفع له فاشفع له )) (۲).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: الموضع نفسه: رقم ٤٩٧٨.

<sup>(</sup>٢) الأداب الشرعية ، لابن مفلح: ٢٠٣/٢.

#### ١٥ ـ الدّب عن أعراضهم:

من منهج النّبي ، وأساليبه التربوية مع أصحابه: الدّب عن أعراضهم والدفاع عنهم، وعدم سماع الخوض في أعراضهم، وغيبتهم، والإنكار على من يخوض فيها ونهيه، والقول بما يعرف عنهم.

<sup>(</sup>١) البخاريّ: المساجد: باب المساجد في البيوت: ١٦٤/١، رقم٥١٤

خزيرة : قال ابن الأثير : لحم يُقطع صغارًا ثُمَّ يُصبُّ عليه ماء كثير ، فإذا نضبُج دُرٌ عليه الدقيق ، وإن لم يكن فيه لحم فهو عصيدة . انظر : النّهاية : ٢٨/٢ .

فثاب : أي اجتمعوا بعد أن تفرّقوا . قال الخليل : المثابة : مجتمع النّاس بعد افتراقهم ، ومنه قيل للبيت : مثابة . انظر : فتح الباري : 7۲۰/۱ ، ۲۲۰/۱ .

قال الحافظ: (( من نَسَب من يُظهر الإسلام إلى النفاق ونحوه بقرينة تقوم عنده لا يكفر بذلك ، ولا يفسُق ، بل يُعذر بالتأويل )) (١) ويبقى على الأصل الذي أظهره.

وقد روى ابن إسحاق في كلام وقع بين عبدالرَّحمن بن عوف وخالد بن الوليد ـ رضي الله عنهما ـ بعد مسير خالد إلى بني جُذيمة من كنانة بتهامة قال : ((حثّى كان بينهما شرّ فبلغ ذلك رسول الله فقال : ((مهلاً يا خالد . دع عنك أصحابي ، فوالله لو كان لك أحدٌ ذهبًا ثمّ أنفقته في سبيل الله ما أدركت غدوة رجلٍ من أصحابي ولا روحته )) (()

وقد أخرَجه الإمام مسلم عن أبي سعيد ، قال : (( كَانَ بَيْنَ خَالِدِ ابْنِ الْوَلِيدِ وَبَيْنَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ عَوْفٍ شَيْءٌ ، فَسَبَّهُ خَالِدِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الْاللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ اللِهُ اللْمُوالِ

## وقد ذب النَّبي على الغيبة عن نفسه بالمال:

وفي مختار الصِّحاح: ثاب النَّاسُ ؛ اجتمعوا وجاءوا. ص٣٨٠.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ٦٢٣/١.

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام: ١٠٤/٤. قال الهيثمي في المجمع: ١٠/١٠: ورجاله رجال الصحيح. وهو بألفاظ قريبة من هذه.

<sup>(</sup>٣) مسلم: فضائل الصَّحابة: باب تحريم سبّ الصَّحابة: ١٩٦٧/٤، رقم ٢٥٤١.

فأصبح نهبي ونهب العبي 🐵 د بين عيينة والأقرع

قال ابن إسحاق:

فقال رسول الله على : (( اذهبوا به ، فاقطعوا على لسانه ، فأعطوه حتى رضي ، فكان ذلك قطع لسانه الذي أمر به رسول الله على )) (١) .

وكان المصطفى في يُحدِّر من انتهاك حُرُمات المؤمنين ، دمًا ، وعرضًا ، ومالاً ، فعن عبدالله قال : قال رسول الله في حجَّة الوداع : (( ألا أيُّ شَهْر تَعْلَمُونَهُ أَعْظَمُ رُسُولَ الله في عَيْمُونَهُ أَعْظَمُ حُرْمَة ؟ قَالُوا : ألا شَهْرُنَا هَذَا ، قَالَ : ألا أيُّ بَلَدٍ تَعْلَمُونَهُ أَعْظَمُ حُرْمَة ؟ مُرْمَة ؟ قَالُوا ألا بَلدُنَا هَذَا ، قَالَ : ألا أيُّ يَوْمٍ تَعْلمُونَهُ أَعْظمُ حُرْمَة ؟ مُرْمَة ؟ قَالُوا ألا بَلدُنَا هَذَا ، قَالَ : ألا أيُّ يَوْمٍ تَعْلمُونَهُ أَعْظمُ حُرْمَة ؟ قَالُوا ألا بَوْمُنَا هَذَا ، قَالَ : قَإِنَّ اللّهَ تَبَارَكَ وتَعَالَى قَدْ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ فَا اللهَ تَبَارَكَ وتَعَالَى قَدْ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ فَدَا ، فِي بَلدِكُمْ هَذَا ، فِي بَلدِكُمْ هَذَا ، فِي بَلدِكُمْ هَذَا ، في شَهْركُمْ هَذَا ، ألا هَلْ بَلَعْتُ ؟ تَلاَتًا . كُلُّ ذَلِكَ يُحِيبُونَهُ ألا نَعَمْ ، في شَهْركُمْ هَذَا ، ألا هَلْ بَلَعْتُ ؟ تَلاتًا . كُلُّ ذَلِكَ يُحِيبُونَهُ ألا نَعَمْ ، قَالً : وَيْحَكُمْ ، أوْ وَيُلْكُمْ لا تَرْحِعُنَ بَعْدِي كُفَّارًا يَضْربُ بَعْضَكُمْ رقابَ بَعْضَكُمْ رقابَ بَعْضَكُمْ الْ تَرْحِعُنَ بَعْدِي كُفَّارًا يَضْربُ بَعْضُكُمْ رقابَ بَعْضَ )) (٢) .

<sup>(1)</sup> السيرة لابن هشام : ١٩١/٤ ، ١٩١ . قال المحققان : الدكتور همام سعيد ومحمّد ابن عبدالله أبو صعيليك بهامشه : فيكون الحديث ضعيقًا من طريق ابن إسحاق ، وله شاهد في حديث رافع رواه الإمام مسلم في كتاب الزكاة ، باب إعطاء المؤلفة ومن يُخاف على إيمانه : ما ١٠٧/٣ ، وبه فيكون الحديث حسنًا .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الحدود : باب ظهر المؤمن حِمى ً إِلاَ في حدٍ أو حقّ : ٦٤٠٠/٦ ، رقم٦٤٠٠ .

ويُرغّب في الدّب عن أعراض المسلمين ويقول: «مَنْ رَدّ عَنْ عِرْضِ أَخِيهِ رَدَّ اللّهُ عَنْ وَجْهِهِ النّارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » (١). وقال: « الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ ، وَالْمُهَاجِرُ مَنْ هَجَرَ مَا نَهَى اللّهُ عَنْهُ » (١).

وقد تعلم الصَّحابة - رضوان الله عليهم هذا الخلق والأدب العظيم ، وأصبح سلوكًا عمليًا واقعيًا لهم يقفون عنده ويدافعون عنه .

فعن أنس بن مالك قال : ( قِيلَ لِلنّبِيِّ ، لَوْ أَتَيْتَ عَبْدَ اللّهِ بْنَ أَبِيٍّ ؟ قَالَ : فَانْطَلْقَ إِلَيْهِ . وَرَكِبَ حِمَارًا . وَانْطَلْقَ اللّهِ بْنَ أَبِيٍّ ؟ قَالَ : فَانْطَلْقَ إِلَيْهِ . وَرَكِبَ حِمَارًا . وَانْطَلْقَ الْمُسْلِمُونَ . وَهِي أرْضٌ سَبَخَةٌ . فَلَمَّا أَتَاهُ النّبِيُّ هَالَ : إِلَيْكَ عَنِّي . فَوَاللّهِ لَقَدْ آذانِي نَتْنُ حِمَارِكَ . قَالَ : فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ عَنِّي . قَالَ : فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الأَنْصَارِ : وَاللّهِ لَحِمَارُ رَسُولِ اللّهِ هَا أَطْيَبُ رِيحًا مِنْكَ . قَالَ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَنْ أَمْدِيبُ اللّهِ وَالْمَهِ اللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ وَاللّهِ مَنْ قَوْمِهِ . قَالَ : فَغَضِبَ لِكُلّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا أَصْحَابُهُ .

قَالَ: فَكَانَ بَيْنَهُمْ ضَرَّبٌ بِالْجَرِيدِ وَبِالأَيْدِي وَبِالنِّعَالِ. قَالَ: فَبَلْغَنَا أَنَّهَا نَزَلْتُ فِيهِمْ: { وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتُلُوا

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : أبواب الأشربة : باب ما جاء في الدّبّ عن المسلم : رقم ٢٠١٣ .

وصحّحه الألباني : انظر صحيح سنن الثّرمذيّ : ١٨١/٢ ، رقم١٥٧٥ .

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : الإيمان : باب المسلم من سلم المسلمون من لسانه ويده : 17/1 ، رقم ١٠ .

## فَأُصْلِحُوا بَيْنَهُمَا } )) (١).

وفي حديث كعب بن مالك في قال: (( وَلَمْ يَدْكُرْنِي رَسُولُ اللّهِ فِي حَتَّى بَلْغَ تَبُوكَ فَقَالَ وَهُوَ جَالِسٌ فِي الْقَوْم بِتَبُوكَ: مَا فَعَلَ كَعْبٌ ؟ فَقَالَ رَجُلٌ مِنْ بَنِي سَلِمَة : يَا رَسُولَ اللّهِ جَبَسَهُ بُرْدَاهُ ، وَنَظَرُهُ فِي عِطْفِهِ . فَقَالَ مُعَادُ بْنُ جَبَلٍ : بِنْسَ مَا قُلْتَ ، وَاللّهِ يَا رَسُولَ اللّهِ مَا عَلِمْنَا عَلَيْهِ إِلاَّ خَيْرًا . فَسَكَتَ مَسُولُ اللّهِ فِي ) (٢) الحديث .

<sup>(</sup>۱) مسلم: الجهاد والسّير: باب في دعاء النّبي الله وصبره على أذى المنافقين: ١٧٩٣، وقم١٧٩٩.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: المغازي: باب حديث كعب: ١٦٠٤/٤ ، رقم٥٦٥١ .

#### ١٦ ـ التأليف بين قلوبهم:

والمقصود بهذا الأسلوب ، أن الله على هو الذي يؤلف بين القلوب المتنافرة ؛ به ه ، وعلى يديه ، وأن هذا من الله وإليه ، فلا يستطيع ملك مُقرّب ، ولا نبيٌّ مرسل أن يؤلف بين القلوب ؛ ولكنّ الله ألف بينهم .

قال الله تعالى: { وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللَّهُ هُوَ اللَّهُ هُوَ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُولَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

قال العلامة ابن كثير: ((أي: جمعها على الإيمان بك وعلى طاعتك ومناصرتك ومؤازرتك )) (١).

عن عبدالله ﴿ أَنَّهُ قَالَ : (( نزلت هذه الآية في المتحابين في الله : { لَوْ الْفَقْتَ مَا فِي الأَرْضَ جَمِيعًا مَا أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ } )) في الله : { لَوْ الْفَقْتَ مَا فِي الأَرْضَ جَمِيعًا مَا أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ } )) (٣) .

قال أبو جعفر الطبري: (( { وَاللَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ } : وجمع بين قلوب المؤمنين من الأوس والخزرج بعد التّفرُّق

<sup>(</sup>۱) الأنفال: الآيتان (۲۲، ۲۳).

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ١٦٠٥/٤ ، طبعة دار ابن حزم الأولى .

<sup>(</sup>٣) المستدرك للحاكم: ٣٥٩/٢، تفسير سورة الأنفال، رقم الحديث المستدرك للحاكم: ٣٥٩/٢، وقال: هذا حديث على شرط الشيخين ولم يخرجاه. قال في التلخيص: على شرط البخاريّ ومسلم.

والتشتت ، على دينه الحق ، فصير هم به جميعًا بعد أن كانوا أشتاتًا ، وإخوانًا بعد أن كانوا أعداء ، وقوله : { لو انْفَقْت } ، يا محمّد ما في الأرض جميعًا من ذهب وورق وعرض ما جمعت أنت بين قلوبهم بحيلك ، ولكن الله جمعها على الهدى فأتلفت واجتمعت . تقوية من الله لك وتأييدًا منه ومعونة على عدوّك )) (۱) .

وقد خطب النّبي إلى الأنصار في شأن غنائم حنين فَقَالَ: (( يَا مَعْشَرَ الأَنْصَارِ ، أَلَمْ أَجِدْكُمْ ضُلاّلاً فَهَدَاكُمُ اللّهُ بي ، وَكُنْتُمْ مُتَقَرِّقِينَ فَأَلْفَكُمُ اللّهُ بي ، وَعَالَة فَأَعْنَاكُمُ اللّهُ بي ؟ كُلّمَا قَالَ شَيْئًا قَالُوا: اللّهُ وَرَسُولُهُ أَمَنُ )) (٢).

فالتأليف منه على كهداية الدلالة والإرشاد من أقسام الهداية ، فهداية التوفيق هذه بيد الله ، أمّا هداية الدلالة والإرشاد فهذه مهمّة النّبي على .

وفي التأليف كذلك: قام المصطفى الله بما يملك من التقريب بين القلوب المتنافرة، وأوّل ذلك: الدعوة إلى الهُدى والإيمان، وتوحيد العبادة، عبادة الله على وهي كمال المحبّة مع غاية الدُّل له، ثمَّ اتباع النَّبي الله ومحبّت بتلك المحبّة الأولى، ثمَّ محبّة ما يحبّه الله ورسوله، وأوّل ذلك محبّة المؤمنين.

<sup>(</sup>١) جامع البيان عن تأويل آي القرآن: ٤٥/١٤ مختصرًا ، طبعة شاكر.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: المغازي: باب غزوة الطائف: ١٥٧٤/٤ ، رقم٥٧٠٧ .

فعبادة الله وحده ومحبّته تقتضي محبّة المؤمنين وبغض الكافرين ، فالدعوة إلى عبادة الله وحده هي أساس التأليف بين القلوب ، قال الله تعالى : { وَلَوْ شَاءَ اللّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى النّهُ دَى } (١).

فالاجتماع والألفة والمحبّة هي من سمات هذا الدين ومن خصائصه ، قال الله تعالى : { وَادْكُرُوا نِعْمَة اللّهِ عَلَيْكُمْ إِدْ كُنْتُمْ خَصائصه ، قال الله تعالى : { وَادْكُرُوا نِعْمَة اللّهِ عَلَيْكُمْ إِدْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً قَالُفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِنِعْمَتِهِ إِخْوَانًا وَكُنْتُمْ عَلَى شَفَا حُفْرَةٍ مِنَ النّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ لَعَلّمُمْ عَمْرَةٍ مِنَ النّارِ فَأَنْقَذَكُمْ مِنْهَا كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ ءَايَاتِهِ لَعَلّمُمْ تَهُتَدُونَ } (٢) .

أمّا الفرْقة ، والتنازع ، والتشاحُنْ ، ففيها ذهاب ريح المؤمنين وقوّتهم ، وذلك دخيلٌ على أمّة الإسلام .

وقد سلك النّبي بعد تأسيس هذه القاعدة والأصل العظيم مسالك شتّى في تأليف القلوب ، ورأب صدعها ، وبادر في إلى نزع فتيل الاختلاف ونبذ بوادر الفُرْقة والشحناء كُلُما لاحت في الأفق .

ومن أساليبه في تأليف القلوب: الأمر بإفشاء السلام وبذله لمن عُرف ولمن لم يُعرف ، وحفظ حقوق الأخوة الإيمانية ، والقيام بأدائها ، وإصلاح ذات البين ، والعدل بينهم ، ومواساتهم ، وعيادة مرضاهم ، وزيارتهم في الله ،

<sup>(</sup>١) الأنعام: الآية (٣٥).

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآية (١٠٣).

وقضاء حوائجهم ، وتفريج كرباتهم ، ومناصرتهم ومؤازرتهم ، والتواضع لهم ، وخفض الجناح ، والصبر والحلم عليهم ، والوفاء بالوعد والعهد ، وإخراج الزكاة في فقرائهم ومساكينهم . ثمَّ منع كلّ ما يشوب ذلك ويعكّر عليه ، وحدّر منه .

ومن ذلك : تحريم غش المسلمين وخيانتهم ، والبيع على بيع بعض ، والخطبة على خطبة أخيه ، وحرّم الظلم ، والكِبْر ، والبغي ، واحتقار النّاس وازدرائهم ، والنعرات الجاهلية ، وغير ذلك ممّا هو مبثوث تحريمه في كتب الشريعة .

فمن أساليبه هي في توثيق أواصر المحبّة والأخوّة الإيمانية ، والتأليف بين القلوب ؛ الترغيب الشديد في المحبّة في الله ، والإخبار بما أعدّه الله للمتحابين بجلال الله .

فعن جرير: ((أنّ عُمر بن الْخَطَّابِ قَالَ: قَالَ النّبِيّ فَيْ: إِنّ مِنْ عِبَادِ اللّهِ لِأَنَاسًا مَا هُمْ بِأَنْبِيَاءَ ، وَلا شُهَدَاءَ ، يَعْبِطُهُمُ الأَنْبِيَاءُ وَالشّهَدَاءُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِمَكَانِهِمْ مِنَ اللّهِ تَعَالَى. قَالُوا: يَا رَسُولَ اللّهِ! تُخْبِرُنَا مَنْ هُمْ ؟ قَالَ: هُمْ قُوْمٌ تَحَابُوا برُوحِ اللّهِ عَلَى عَيْر أَرْحَامٍ بَيْنَهُمْ وَلا مَنْ هُمْ ؟ قَالَ: هُمْ قُوْمٌ تَحَابُوا برُوحِ اللّهِ عَلَى عَيْر أَرْحَامٍ بَيْنَهُمْ وَلا أَمُوالٍ يَتَعَاطُونَهَا ، قَوَاللّهِ إِنّ وُجُوهَهُمْ لِنُورٌ ، وَإِنَّهُمْ عَلَى نُورٍ ، لا يَخَافُونَ إِذَا خَافَ النّاسُ ، وَلا يَحْزَنُونَ إِذَا حَزِنَ النّاسُ ، وَقَرَأُ هَذِهِ الآيَة : { أَلا إِنّ فَوْلِيَاءَ اللّهِ لا خَوْفَ عَلَيْهُمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ } (١) )) (١) .

<sup>(</sup>١) يونس: الآية ( ٦٢).

ومن أساليبه في : ما مر آنقًا في خطبته في الأنصار في شأن غنائم حنين وتأليفهم وتهدئتهم وإعلامهم بما يُكِنّه لهم في من المحبّة والتقدير ، وتذكير هم بنِعَم الله عليهم ، وأن النّاس يعودون بالشاة والبعير وهم يعودون برسول الله في . فممّا قال في : « أثر ْضَوْنَ أنْ يَدْهَبَ النّاسُ بالشّاةِ وَالبَعِير ، وتَدْهَبُونَ بالنّبي في إلى رحالِكُمْ ؟ لو لا الهجرة لكنتُ امراً مِنَ الأنْصار ، ولو سلك النّاسُ واديًا وَشِعْبًا لسَلَكْتُ وَادِيَ الأَنْصار وَشِعْبَهَا ، الأَنْصار شِعَار ، والنّاسُ دِتَار ، إنّكُمْ سَتَلقُونَ بَعْدِي أَثْرَةً ، فَاصْبروا حَتّى تَلقُونِي عَلَى الْحَوْض » (١) .

ومن طرئق تأليفه على الحث على خُلُق التسامح مع النّاس وإنظار المُعْسِر ، وذلك بإخبار هم بقصص السابقين .

فعن حذيفة قال : قال رسول الله على : « تَلقَتِ الْمَلائِكَةُ رُوحَ رَجُلٍ مِمَّنْ كَانَ قَبْلَكُمْ . فَقَالُوا : أَعَمِلْتَ مِنَ الْخَيْرِ شَيْئًا ؟ قَالَ : لا . قَالُوا : تَذَكَّرْ . قَالَ : كُنْتُ أُدَايِنُ النَّاسَ . فَآمُرُ فِثْيَانِي أَنْ يُنْظِرُوا الْمُعْسِرَ ، ويَتَجَوَّزُوا عَن الْمُوسِرِ . قَالَ : قَالَ اللَّهُ عَلَىٰ : تَجَوَّزُوا عَنْهُ » (٢) .

ومن ذلك أيضًا: الحثّ على الهدية بينهم، وبيان أنَّهَا سبب في المحبّة:

فعن أبى هُرَيْرة على قال : قال رسول الله على : « تهادوا

<sup>(</sup>١) سنن أبي داود: الإجارة: باب ٤٢ في الرهن: رقم الحديث ٣٥٢٧.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: المغازي: غزوة الطائف: ١٥٧٤/٤، رقم٥٧٥٤.

<sup>(</sup>۳) مسلم : كتاب المساقاة : باب فضل إنظار المعسر : 1192/7 , رقم 107.6 .

تحابُّوا )) (۱).

وقد حافظ النّبي على صفاء الأخوّة والألفة بين الصّحابة ، بمنع كلّ ما يكدّر ها ، ومن ذلك :

ما رواه ابن عمر: أن رسول الله على قال: «لا يَبع الرَّجُلُ على بَيْعِ أَخِيهِ، وَلا يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ، إلا أَنْ يَأْذَنَ لَهُ » (٢).

ومنه أيضًا ما رواه جابر على حيث يقول: ((غَزَوْنَا مَعَ النَّبِيِّ فَيُ وَقَدْ ثَابَ مَعَهُ نَاسٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ حَتَّى كَثُرُوا، النَّبِيِّ فَي وَقَدْ ثَابَ مَعَهُ نَاسٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ حَتَّى كَثُرُوا، وَكَانَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلٌ لَعَّابٌ، فَكَسَعَ (') أَنْصَارِيًّا، فَغَضِبَ الأَنْصَارِيُّ غَضَبًا شَدِيدًا حَتَّى تَدَاعَوْا، وقالَ فَغَضِبَ الأَنْصَارِيُّ غَضبًا شَدِيدًا حَتَّى تَدَاعَوْا، وقالَ الأَنْصَارِيُّ : يَا لَلْمُهَاجِرِينَ ؛ وَقَالَ الْمُهَاجِرِينُ : يَا لَلْمُهَاجِرِينَ ، فَالَ : مَا بَالُ دَعْوَى أَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ؟ ثُمَّ قَالَ : مَا فَلَ الْمُهَاجِرِيِّ الأَنْصَارِيَّ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَاجِرِيِّ الْمُعَارِيِّ ، قَالَ : فَقَالَ : فَقَالَ الْمُهَاجِرِيِّ الْمُعَارِيِّ ، قَالَ : فَقَالَ : فَقَالَ الْمُهَاجِرِيِّ الْمُعَارِيِّ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَاجِرِيِّ الْمُعَارِيِّ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَاجِرِيِّ الْمُعَارِيِّ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَاجِرِيِّ الْمُهَاجِرِيِّ الْمُهَامِرِيِّ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَامِرِيِّ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَامِرِيِّ الْمُهَامِرِيْ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَامِرِيْ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَامِرِيْ ، فَالْمُ الْمُعَامِرِيْ ، قَالَ : فَقَالَ الْمُهَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ ، قَالَ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ مَا الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِيْ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِرِيْ الْمُعَامِرِ الْمُعَامِيْ الْمُعَامِيْ الْمُعَامِيْ الْمُعَال

<sup>(</sup>۱) مسند أبي يعلى : جـ ۱

وحسّنه الألباني ، انظر : صحيح الجامع الصغير : ٥٦/٣ ، رقم ٣٠٠١ .

<sup>(</sup>۲) مسلم: البيوع: باب تحريم بيع الرَّجل على بيع أخيه، وسومه على سومه، وتحريم النجش، وتحريم التصرية: ١٤٥٢، ، رقم١٤١٢.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه: رقم١٥١٦.

<sup>(</sup>٤) فكسع: أي ضرب دبره بيده . النّهاية: ١٧٣/٤ .

الْنَبِيُّ عِنْهُ : دَعُوهَا فَإِنَّهَا خَبِيتُهُ )) (١)

وفي رواية أخرى لجابر في قال: (( كُنّا فِي غَزَاةٍ - قَالَ سُفْيَانُ مَرَّةً: فِي جَيْشٍ - فَكَسَعَ رَجُلُ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْاَنْصَارِ ، وَقَالَ الْمُهَاجِرِينُ ، فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللّهِ في ، الْمُهَاجِرِينُ ، فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولُ اللّهِ إِي كَسَعَ رَجُلُ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْاَنْصَارِ . فَقَالَ : دَعُوهَا فَإِنّهَا مُئتِنَة . مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْاَنْصَارِ . فَقَالَ : فَعَلُوهَا ، أَمَا وَاللّهِ لَئِنْ فَسَمِعَ بِذَلِكَ عَبْدُاللّهِ بْنُ أَبَيٍّ فَقَالَ : فَعَلُوهَا ، أَمَا وَاللّهِ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الأَعْنُ مِنْهَا الأَذَلَّ . فَبَلْغَ النّبِيَّ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ ، دَعْنِي أَصْرِبْ عُنْقَ هَذَا لللّهِ مَمْرُ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ ، دَعْنِي أَصْرُبْ عُنْقَ هَذَا النّبِي قَقَالَ النّبِي فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ ، دَعْنِي أَصْرُبْ عُنْقَ هَذَا الْمُنَافِق . فَقَالَ النّبِي فَيْ : دَعْهُ لا يَتَحَدَّتُ النّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ الْمُهَافِق . فَقَالَ النّبِي فَيْ : دَعْهُ لا يَتَحَدَّتُ النّاسُ أَنَ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ الْمُهَاجِرِينَ حِينَ قَدِمُوا الْمُحَارِ أَكْرُ وا بَعْدُ )) (٢) .

وإنَّما فعل ذلك رسول الله على ليشغل النَّاس عن الحديث

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : المناقب : باب ما يُنهى عن دعوى الجاهلية : ١٢٩٦/٣ ، رقم ٣٣٣٠.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : التفسير : باب قوله : { سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ } : ١٨٦١/٤ ، رقم٢٦٢٢٤ .

الَّذي كان بالأمس ، من حديث عبدالله بن أبيّ )) (١)

وفي هذه القصة أسلوبان تربويان مهمّان من أساليب النّبي هذه :

وفي ذلك سدّ لذريعة الإشاعة .

التَّاني: مسيره الله بهم طوال ذلك اليوم حتَّى أمسى ، ثمَّ طوال الليل حتَّى أصبح ، وصدرًا من يومهم ذلك ، حتَّى آذتهم الشمس .

وهنا تجلت حكمة المصطفى المعملية في أثناء الحدَث ، ذلك الموقف العصيب الذي كان يمكن أن يكون سببًا في اقتتال الصَّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ وخسارة عدد كبير منهم ، ثُمَّ بعده التقرُّق وذهاب الرِّيح .

ففعل ذلك لإتعابهم وإجهادهم بالسير والسهر والسَّفَر وإشغالِهم بأنفسهم عن الخوض في الفتنة الَّتي كادت أن ترفع أطنابها.

وبالفعل فقد ظهرت ثمرات هذه الحكمة العملية الجليلة ،

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية لابن هشام مع شرح أبي ذرِّ الخشني: ٤٠٤/٣. وقد أورد هذا النّص الدكتور أكرم العمري في كتابه السيرة النبوية الصحيحة: ٤١٠، ٤٠٩/٢.

فما أن لامست الأرض أجسادهم حتّى وقعوا نيامًا وأخمدت نار الفتنة في مهدها .

١٧ ـ قبول هداياهم ، ومكافأتهم عليها:

وكان من منهجه على قبول هداياهم ـ وإنْ قلْت ـ وإثابتهم على السَّخاء ، والأخذ عليها . تألُفًا لقلوبهم ، وتعويدًا لهم على السَّخاء ، والأخذ والعطاء ، فهذا ممّا يُعمِّق المحبّة والتآلف والترابُط بين أفراد المجتمع الإسلامي .

فعن أبي هُرَيْرة ﴿ ، عن النّبي ﴿ قَالَ : ﴿ لَوْ دُعِيتُ إِلَى النّبي ﴿ قَالَ : ﴿ لَوْ دُعِيتُ إِلَى الْحَارَاعِ أَوْ كُرَاعٍ أَوْ كُرَاعٍ أَوْ كُرَاعٍ لَقَبِلْتُ ﴾ (١) .

وكان يقبل الهديّة ، ولا يأكل الصدقة ، ويأذن لأصحابه بأكلها .

فعن أبي هُرَيْرة فِ قال : (( كَانَ رَسُولُ اللّهِ فَ إِذَا أَتِيَ بِطَعَامٍ سَأَلَ عَنْهُ : أَهَدِيَّةٌ أَمْ صَدَقَةٌ ؟ فَإِنْ قِيلَ : صَدَقَةٌ ، قَالَ لأصنْحَابِهِ : كُلُوا ، وَلَمْ يَأْكُلْ ، وَإِنْ قِيلَ : هَدِيَّةٌ ، ضَرَبَ بِيَدِهِ فَا فَأَكُلُ مَعَهُمْ )) (٢) .

وكان ﷺ يقبل الهديّة ولو كان المُهْدي ملكها عن طريق

<sup>(</sup>١) البخاريّ: الهبة: باب القليل من الهبة: ٩٠٨/٢، وقم ٢٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، باب قبول الهدية ، رقم ٢٤٣٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه: رقم ٢٤٣٧ .

الصدقة

فعَنْ أَنَسَ بْنِ مَالِكٍ ﴿ قَالَ : (( أُتِيَ النَّبِيُ ﴿ لَكُمْ ، فَقِيلَ : ثُصُدِّقَ عَلَى بَرِيرَةَ ، قَالَ : هُوَ لَهَا صَدَقَةٌ وَلَنَا هَدِيَّةٌ )) (() .

ومن هديه المكافأة على الهديّة ، قالت عائشة رضي الله عنها : ((كَانَ رَسُولُ الله الله عنها الله عنها : ((كَانَ رَسُولُ الله عنها )) (٢) .

وكان الله يحثُ على التهادي بين المسلمين ويقول : « تهادوا تحابُوا » (٣) . فبيّن أنّ الهدية سببٌ في كسب القلوب .

وحدّث عَزْرَةُ بْنُ تَابِتِ الأَنْصَارِيُّ ، قَالَ : حَدَّتَنِي ثُمَامَةُ بْنُ عَبْدِاللَّهِ قَالَ : كَانَ أَنسُ بْنُ عَبْدِاللَّهِ قَالَ : كَانَ أَنسُ بْنُ عَبْدِاللَّهِ قَالَ : وَزَعَمَ أَنسُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ لا يَرُدُ الطِّيبَ ، قَالَ : وَزَعَمَ أَنسُ أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ لا يَرُدُ الطِّيبَ » (3) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الموضع نفسه: رقم ۲٤٣٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه : باب المكافأة في الهبة : رقم ٢٤٤٥

<sup>(</sup>٣) سبق تخريجه في التأليف بين القلوب.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: الهبة: باب ما لا يُردُّ من الهدية: ٩١٢/٢ ، رقم٢٤٤٣ .

١٨ ـ عتابهم ، وإنكار المنكر عليهم:

ومن أساليبه الله في تربيتهم ، عتابهم وإنكار المنكر عليهم إذا لزم الأمر بعد تحقّقِه وتثبّته من المعاتب .

وقد يكون ذلك العتاب بينه وبين ذلك الشخص ، كما هو الحال مع أبي ذرِّ حينما اشتكاه بلال إلى النَّبي عندما عيره بأمّه وقال : يا ابن السوداء .

فعن أبي ذرِّ فَيْ قال : ((كَانَ بَيْنِي وَبَيْنَ رَجُلِ كَلامٌ ، وَكَانَتُ أُمُّهُ أَعْجَمِيَّة ، فَنِلْتُ مِنْهَا ، فَذَكَرَنِي إِلَى النَّبِيِّ فَيْ ، وَكَانَتُ أُمُّهُ أَعْجَمِيَّة ، فَنِلْتُ مِنْهَا ، فَذَكَرَنِي إِلَى النَّبِيِّ فَيْ ، فَقَالَ إِنْكَ اللَّهُ أَعْدِي اللَّهُ اللَّهُ عَنْ أُمّهِ ؟ قُلْتُ : عَلَى حِينِ سَاعَتِي هَذِهِ نَعَمْ ، قَالَ : إِنَّكَ امْرُو فِيكَ جَاهِلِيَّة . قُلْتُ : عَلَى حِينِ سَاعَتِي هَذِهِ مَنْ كَبَرِ السِّنِ ؟ قَالَ : نَعَمْ ؛ هُمْ إِخْوَائُكُمْ ، جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ ، فَمَنْ جَعَلَ اللَّهُ أَخَاهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ ، فَمَنْ جَعَلَ اللَّهُ أَخَاهُ تَحْتَ يَدِهِ ، فَلْيُطْعِمْهُ مِمَّا يَأْكُلُ ، وَلَيُلْسِنْهُ مِمَّا يَلْبَسُ ، وَلا يُكَلِّفُهُ مِنَ الْعَمَلِ مَا يَغْلِبُهُ ، فَإِنْ كَلْفَهُ مَا يَغْلِبُهُ فَلْيُعِنْهُ عَلَيْهِ )) (١) .

فبعد أن تثبّت النّبي على من أبي ذرِّ بتقريره وتأكّد من ذلك عاتبه بهذه الكلمة القاسية ، ولم يجامِلُه في ذلك ، ثمَّ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب ما يُنْهى عنه من السّباب واللعن : ٥٧٠٣٠ ، رقم٥٠٠٣٠ .

ومعنى : إنّك : امرؤ فيك جاهلية : أي أن فيك خصلة من خصال الجاهلية ما زالت فيك ، و ( هَذِهِ مِنْ كِبَرِ السِّنِّ ) قال في الفتح : أي هل في جاهلية ، أو جهل وأنا شيخٌ كبير ؟ الفتح : ٤٨٣/١٠ في شرح حديث رقم ٢٠٥٠ .

علمه كيف يتعامل مع الخدم ، وأخبره بأنهم إخوانهم .

وعن جَابِرُ بْنُ عَبْدِاللّهِ ـ رضي الله عنهما ـ أنَّ مُعَادُ بْنَ جَبَلِ عِنْ كَانَ يُصلّني مَعَ النّبيِّ فَ ، ثُمَّ يَأْتِي قَوْمَهُ فَيُصلّي بهمُ الصَّلاةَ ، فَقرَأ بهمُ الْبَقرَةَ ، قالَ : فَتَجَوَّزَ رَجُلُ فَصلَى صلاةً خَفِيفَةً ، فَبَلْغَ ذَلِكَ مُعَادًا فَقالَ : إِنَّهُ مُنَافِقٌ ، فَبَلْغَ ذَلِكَ الرّجُلَ ، خَفِيفَةً ، فَبَلْغَ ذَلِكَ الرّجُلَ ، فَأَتِي النّبي فَقالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! إِنّا قَوْمٌ نَعْمَلُ بِأَيْدِينَا ، وَأَنَى النّبي فَقالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! إِنّا قَوْمٌ نَعْمَلُ بِأَيْدِينَا ، وَأَنَّ مُعَادًا صلّى بِنَا الْبَارِحَة ، فَقرَأ وَنَسْقِي بِنَوَاضِحِنَا ، وَإِنَّ مُعَادًا صلّى بِنَا الْبَارِحَة ، فَقرَأ الْبَقرَةَ ، فَتَجَوَّزُ وَتُ ، فَرَعَمَ أُنِّي مُنَافِقٌ . فَقَالَ النّبِيُ فَيَ : يَا مُعَادُ الْمُعَلَى الْمُعَلَى النّبِي فَقَالَ النّبِي فَقَالَ النّبِي فَقَالَ النّبِي الْمُعَادُ الْمُعَلَى الْمُونَ الْمُعَلَى الْمُونَ الْمُنَافِقُ اللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وفي رواية فقال : (( فَتَانٌ ، فَتَانٌ ، فَتَانٌ ، تَلاثَ مِرَارٍ ، أوْ قَالُ : فَاتِنًا ، فَاتِنًا ، فَاتِنًا ، فَاتِنًا ، فَاتِنًا ، فَاتِنًا ، فَاتِنًا ،

وفي رواية ثالثة: (( فَأْتَى النَّبِيَّ فَيْ فَشَكَا إِلَيْهِ مُعَادًا ، فَقَالَ النَّبِيُّ فَيْ فَشَكَا النَّهِ مُعَادًا ، فَقَالَ النَّبِيُّ فَيْ : يَا مُعَادُ! أَفْتَانُ أَنْتَ ؟ أَوْ أَفَاتِنٌ ؟ ثَلاثَ مِرَارٍ ، فَلُولا صَلَّيْتَ بِسَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ ، وَالشَّمْس وَضُحَاهَا ، وَاللَّيْل إِذَا يَعْشَى . فَإِنَّهُ يُصلِي صَلَّيْتَ بِسَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ ، وَالشَّمْس وَضُحَاهَا ، وَاللَّيْل إِذَا يَعْشَى . فَإِنَّهُ يُصلِي وَرَاءَكَ الْكَبِيرُ ، وَالضَّعِيفُ ، وَدُو الْحَاجَةِ )) (") . أحسيبُ هَذَا فِي وَرَاءَكَ الْكَبِيرُ ، وَالضَّعِيفُ ، وَدُو الْحَاجَةِ )) (") . أحسيبُ هَذَا فِي

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب من لم يَر إكفار من قال ذلك متأوّلاً أو جاهلاً : ٥٧٥٠ ، رقم٥٧٥٠ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الجماعة والإمامة : باب إذا طوّل الإمام ، وكان للرجل حاجة فخرج فصلى : ٢٤٨/١ ، رقم ٦٦٩ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه: باب من شكا إمامه إذا طوّل: رقم ٦٧٣.

### الْحَدِيثِ

وفي رواية خامسة لجابر: (( فَقَالَ مُعَادُ : لَئِنْ أَصْبَحْتُ لَأَدُكُرَنَّ ذَلِكَ لِرَسُولِ اللّهِ فَهَا اللّهِ عَمْادُ النّبِيَ فَقَالَ عَلَى النّبِي فَقَالَ عَلَى النّبِي عَلَى النّبِي مَا حَمَلُكَ عَلَى النّبِي صَنَعْتَ لَهُ ، فَأَرْسَلَ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ : مَا حَمَلُكَ عَلَى النّبي صَنَعْتَ ؟ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّه ! عَمِلْتُ عَلَى نَاضِحِي مِنَ النّهَارِ ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّه ! عَمِلْتُ عَلَى نَاضِحِي مِنَ النّهَارِ ، فَحِنْتُ وَقَدْ أَقِيمَتِ الصَلّلَةُ ، فَدَخَلْتُ الْمَسْجِدَ ، فَدَخَلْتُ مَعَهُ فِي الصَلّلَةِ ، فَقَرَأُ سُورَةَ كَذَا وكَذَا ، فَطُولَ ، فَانْصَرَقْتُ فَصَلَيْتُ الْمَسْجِدِ . فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ فَي : أَفَتَانٌ يَا مُعَادُ ، أَفَتَانٌ يَا مُعَادُ ، أَفَتَانٌ يَا مُعَادُ ، أَفَتَانٌ يَا مُعَادُ ، أَفَتَانٌ يَا مُعَادُ ) (٢) .

<sup>(</sup>١) مسلم: الصلاة: باب القراءة في العِشاء: ٣٣٩/١، رقم ٤٦٥.

<sup>(</sup>٢) سنن النَّسائِي: كتاب الإمامة: باب رقم ( ٣٩)، باب خروج الرَّجل من صلاة الإمام وفراغه من صلاته في ناحية المسجد.

وفي رواية سادسة لجابر: (( وقال لِلْفَتَى: كَيْفَ تَصْنَعُ يَا ابْنَ الْجَيَّة ، الْجِيَادِ اصَلَيْتَ ؟ قَالَ: أَقْرَأُ بِفَاتِحَةِ الْكِتَابِ ، وَاسْأَلُ اللَّهَ الْجَنَّة ، وَأَعُودُ بِهِ مِنَ النَّارِ ، وَإِنِّي لا أَدْرِي مَا دَنْدَنَتُكَ وَدَنْدَنَة مُعَاذٍ . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : إِنِّي وَمُعَادًا حَوْلَ هَاتَيْن ، أَوْ نَحْوَ ذَا ، قال فقال الفتى : ولكن سيعلم معاذ إذا قدم القوم ، وقد خبروا أن العدو قد أتوا . قال : فقدموا ، فاستشهد الفتى . فقال العدو قد أتوا . قال : فقدموا ، فاستشهد الفتى . فقال رسول الله على بعد ذلك لمعاذ : ما فعل خصمي وخصمك ؟ قال : يا رسول الله ! صدق الله وكذبتُ ، اسْتُشْهِد )) (۱) .

وقد ذكر الحافظ روايتين في الرَّجُل صاحب القصنة وأنَّه حزْم بن أبيّ بن كعب ، أو رجلٌ من بني سَلِمة يقال له : سُلْيْم ، وقال : ووقع في رواية أبي الزبير عند مسلم : ((فانطلق رجل منّا )) وهذا يدلُّ على أنَّه كان من بني سَلِمة ، ويقوّي رواية من سمّاه سليمًا ، والله أعلم )) (۱).

وجمع ـ رحمه الله ـ بين الروايات في قضية مجيئهما إلى النّبي هي والسابق منهما إليه فقال : (( بيّن ابن عيينة في

وصحّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن النَّسائِي : ١٧٩/١ ، رقم١٠٨ .

<sup>(1)</sup> كتاب السنن الكبرى للبيهقي: ١١٦/٣، كتاب الصلاة: باب ما على الإمام من التخفيف. وأصل هذا الحديث كما تقدّم في الصحيحين في المتّفق عليه.

 <sup>(</sup>۲) فتح الباري لابن حجر: ۲۲۸/۲ ، في شرح حديث رقم ۷۰۰ و
 ۲۰۱ .

روايته وكذا محارب وأبو الزبير أنّه الذي جاء فاشتكى من معاذ ، وفي رواية النّسائي : (( فقال معاذ : لئِنْ أَصْبَحْتُ لأَدْكُرنَ ذَلِكَ لِرَسُولِ اللّهِ ﴿ فَأَتَى مُعَادُ النّبِيّ ﴿ فَذَكَرَ ذَلِكَ لَهُ ، فَأَرْسَلَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ فَقَالَ : مَا حَمَلُكَ عَلَى الّذِي صَنَعْتَ ؟ )) فذكر الحديث ، وكأنّ معادًا سبقه بالشكوى ، فلمّا أرسل إليه جاء فاشتكى من معاذ )) (()

وفي هذه الحادثة الّتي دُكر معظم رواياتها الأهميتها ؟ عِبَرٌ وفوائد جمّة منها : أن الصّحابة في كانوا يردُّون خصوماتهم وما اختلفوا فيه إلى النَّبي في ليحكم بينهم بما يُريه الله ، وهذا مبدأ عظيم وقاعدة شرعية جليلة يجب تطبيقها في واقع الحياة ، قال الله تعالى : { وَمَا اخْتَلَقْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إلى اللهِ وَالرَّسُولَ } (٢) ، { فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إلى اللهِ وَالرَّسُولَ } (٢) .

إنّ أوّل ما تبادر إلى ذهنيهما الرجوع إلى الرسول الله والرد إليه ، قال معاذ : لئِنْ أصنبَحْتُ لأَدْكُرَنَّ ذَلِكَ لِرَسُول اللّهِ فَي ، وقال سُلَيْم : وَلآتِينَّ رَسُولَ اللّهِ فَي فَلاَّخْبِرَنَّهُ ، ولم يقولا : سنحتكم إلى بعض الصتَحابة المصلين بالمسجد ، خاصة أنّ غالبهم ممن شهد العقبة وبدرًا كما تذكر الروايات

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: الموضع نفسه، ص٢٢٩.

<sup>(</sup>۲) الشورى: الآية (۱۰).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآية ( ٥٩ ).

.

ومنها حكمته على التُثبُت والتبيُّن ، والحلم والأناة ، وسماع الشكوى من الطرفين ، وعدم الحكم على غائب .

ذلك أنّه بعد أن أخبره معاذ لم يتعجّل ، بل أرسل في طلب الرّجل ، فلمّا حضر لم يتعجّل في عقابه على الخروج من الصّف ، بل سأله بقوله : «مَا حَمَلكَ عَلَى الّذِي صَنَعْتَ ؟» . واستمع إلى شكواه كاملة غير منقوصة ؛ تمامًا كما سمع من معاذ ، ولم يتّخذ قبل السّماع من الطرف الآخر أي إجراء أو يتكوّن لديه انطباع عنه ، رغم حبّه الشديد لمعاذ ووصاياه المعروفة له في ، ومكانته من رسول الله من ومكانته بين المعروفة في ، وحفظه القرآن ، وإمامته للنّاس ، وفقهه في دين الله .

فلم يحمله كلّ ذلك على التعجُّل في الحكم له على الرَّجل دون السماع منه .

ومنها: أنّه في حالة الخصومات فإنّ أوّل ما يُبحث عنه : معرفة أسباب الخلاف وبواعثه ومصادره، فلا يُحكم على النتائج وتُترك الأسباب.

إنّ سُلَيْمًا لم يخرج من الصَّف إلا بسبب ، وإنّ معادًا لم يتهمه بالنّفاق إلا بسبب خروجه من الصّف ، وإلحاق عمله هذا بصفة من صفات المنافقين .

فهذه نتائج ، ولكن المصطفى ﷺ ترك هذا كله وسأله

عن السبب الذي حمله على صنيعه هذا .

ومنها: أنّ النّبي عندما عرف الحقيقة لم تحمله مكانة معاذ عنده على مداهنته أو مجاملته في الحقّ ، بل عاتبه وجهًا لوجه أمام خصمه إظهارًا للحقّ وانتصارًا له ، ولما في ذلك من تطييب لخاطر خصمه وشفاءً لما في صدره ، وتخفيفًا لما لحق به من ضرر جرّاء وصيمه بالنفاق ، ليحصل التصافي والتأليف بين القلوب ، ولتعود الأخوّة والمحبّة الإيمانية على ما كانت عليه من نقاء وصفاء .

ومنها: أنَّه لا ينبغي للمرء الحكم على إخوانه بمعزل عن مراجعة نفسه ، فلعله سبب فيما ينكره عليهم ، فقد كان التطويل هو سبب المشكلة.

ومنها: أنّ المقاصد والنوايا الطيّبة لا تُغني عن اتباع الحكمة في اختيار الأنسب من الأعمال ، وخاصة المرتبطة منها بالمسلمين ومصالحهم ، فقد كان الأنسب اختيار قصار السُّور وترك التطويل كما هو توجيه النَّبي المعاذ .

ومنها: أن ما قد يظهر للمرء أنّه خطأ محض فقد يكون هو الصواب بعينه لأنّ نظرته لم تكن شمولية ، فيخطئ في الحكم بسبب ذلك .

لذا يلزم جمع النصوص في المسألة الواحدة واختيار الأصح والأنسب ومعرفة قدرات النّاس والفروق الفردية بينهم ، والحدّ الأدنى الذي يلزم كلّ مسلم الأخذ به ،

ومطالبة الجميع به ، وعدم إلزامهم بما فوق ذلك من المستحبّات وغيرها ، وترك المجال لمن له قدرة على الاستزادة في مواضع أخرى .

ويلحق بذلك أن الحكم الجزئي من خلال نص واحدٍ وفي المسألة نصوص كثيرة غيره ، وترك النظرة الشمولية يشكّلُ مرتعًا خصبًا للخلافات ، وما أكثر ما يقع الهجوم على النوايا والمقاصد إذا وقع الخلاف ؛ كما وصم معاذ سليمًا بالنفاق .

ومنها أن العتاب في هذه الواقعة خاصًا بمعاذ ، إذ لم يعمِّم النَّبي على مع احتمال وجود بعض الصَّحابة حينئذ ، كجابر الله راوي الحديث .

ولعل سبب مواجهة معاذ وحده بالخطاب والعتاب ، وعدم ذكر الغضب أن ذلك يقع لأول مرة .

بخلاف ما وقع في حادثة مشابهة تمامًا لهذه مع أبيّ بن كعب في مسجد قباء وفي صلاة الصبح. فقد عمّم النّبي الخطاب والعتاب، وغضب في موعظته غضبًا شديدًا.

ولعل حادثة أبي وقعت بعد قصة معاذ فكان ذلك سببًا في الغضب وتعميم العتاب ، لكون ذلك أصبح معلومًا .

عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ : ﴿ أَتَى رَجُلُ النَّبِيَ ﴾ فقالَ : ﴿ أَتَى رَجُلُ النَّبِيَ ﴾ فقالَ : إِنِّي لأَتَأْخَّرُ عَنْ صَلاةِ الْغَدَاةِ مِنْ أَجْلُ فُلانٍ ، مِمَّا يُطِيلُ بِنَا ، فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ قط أشدَّ غَضبَا فِي مَوْعِظةٍ قَالَ : فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ قط أشدَّ غضبًا فِي مَوْعِظةٍ

مِنْهُ بَوْمَئِذٍ ، قَالَ : فَقَالَ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ ! إِنَّ مِنْكُمْ مُنَفِّرِينَ ، فَأَيُّكُمْ مَا صَلَى بِالنَّاسِ فَلْيَتَجَوَّزْ ، فَإِنَّ فِيهِمُ الْمَرِيضَ وَالْكَبِيرَ وَذَا الْحَاجَةِ )) (١) .

قال الحافظ: ((ويحتمل أن يكون المراد أن الّذي ألِفَه من تطويله اقتضى له أن يتشاغل عن المجيء في أوّل الوقت وثوقًا بتطويله. قوله: (أشد )أي غضبًا أشد ، وسببه: إمّا لمخالفة الموعظة ، أو للتقصير في تعلم ما ينبغي تعلمه ، كذا قاله ابن دقيق العيد.

وقوله: «إنَّ مِنْكُمْ مُنَفِّرِينَ». فيه تفسير للمراد بالفتنة في قوله في حديث معاذ: «أفتَانُ أنْتَ؟».

ويحتمل أن تكون قصّة أبيّ هذه بعد قصّة معاذ ، فلهذا أتى بصيغة الجمع وفي قصّة معاذ واجهه وحده بالخطاب ، وكذا دُكر في هذا الغضب ولم يُذكر في قصّة معاذ ، وبهذا يتوجّه الاحتمال الأوّل لابن دقيق العيد » (۲).

ومثل ذلك ما روته عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( صَنَعَ اللَّهِيُّ اللَّهِ مَا لَكُ مَا رَخَصَ فِيهِ ، فَتَنَزَّهُ عَنْهُ قَوْمٌ . فَبَلْغَ ذَلِكَ النَّهِيُّ فَي النَّهِيُّ مَا بَالُ أَقُوامٍ يَتَنَزَّهُونَ اللَّهَ ، ثُمَّ قَالَ : مَا بَالُ أَقُوامٍ يَتَنَزَّهُونَ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب ما يجوز من الغضب والشّدّة لأمر الله : ٥/٥٦٠ ، رقم ٥٧٥٩ .

<sup>(</sup>۲) فتح الباري : كتاب الأذان : باب تخفيف الإمام القيام : ۲۳۲/۲ ، ۲۳۳ . شرح حديث رقم ۷۰۲ .

عَنِ الشَّيْءِ أَصِنْفَهُ !؟ فَوَ اللَّهِ إِنِّي لأَعْلَمُهُمْ بِاللَّهِ ، وَأَشْدُّهُمْ لَهُ خَشْيَة )) (١)

قال الحافظ: ((قوله: (فخطب) في رواية أبي معاوية (فبلغ ذلك النّبي ، فغضب حتّى بان الغضب في وجهه)

قوله: «مَا بَالُ أَقْوَامٍ». في رواية جرير: «مَا بَالُ رجال». قال ابن بطال: هذا لا ينافي الترجمة، لأنّ المراد بها: المواجهة مع التعيين، كأن يقول: ما بَالُكَ يا فلان تفعل كذا وما بَالُ فلان يفعل كذا فأمّا مع الإبهام فلم تحصل المواجهة وإن كانت صورتها موجودة، وهي مخاطبة من فعل ذلك، لكنّه لمّا كان من جملة المخاطبين ولم يُميّز عنهم صار كأنه لم يخاطب.

قال ابن بطال : كان النّبي الله وفيقًا بأمّته ؛ فلذلك خفّف عنهم العتاب ، لأنهم فعلوا ما يجوز لهم من الأخذ بالشّدة ، ولو كان ذلك حرامًا لأمرهم بالرجوع إلى فعله . قلت : أمّا المتابعة فقد حصلت منه لهم بلا ريب ، وإنّما لم يميّز الذي صدر منه ذلك سترًا عليه ، فحصل منه الرّفق من هذه الحيثية لا بترك العتاب أصلاً . وفي الحديث الحثّ على الاقتداء بالنبي الله ، وذمّ التعمُّق والتّنزُه عن المباح ، وحُسن العِشرة عند الموعظة والإنكار والتلطّف في ذلك .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب من لم يواجه النّاس بالعتاب : ٢٢٦٣/٥ ، رقم ٥٧٥٠ .

ولم أعرف أعيان القوم ولا الشيء الذي ترخّص فيه النّبي ، ثم وجدت ما يمكن أن يُعرف به ذلك ، وهو ما أخرجه مسلم في كتاب الصيام أن رَجُلاً قال : يَا رَسُولَ اللّهِ الْحَرَجه مسلم في كتاب الصيام أن رَجُلاً قال : يَا رَسُولَ اللّهِ اللهِ إِنِي أصبح جنبًا وأنا أريد الصيام فأغتسل وأصوم ؟ فقال رَسُولُ اللّهِ في : وَأَنَا تُدْرِكْنِي الصّلاةُ وَأَنَا جُنُبٌ فَأَصُومُ . فقال : يَا رَسُولَ اللّهِ إِنّك لسنتَ مِثْلْنَا ، قَدْ غَفَرَ اللّهُ لكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ . فغضب رسول الله في وقال : إنِي أرْجُو أَنْ أَكُونَ أَخْشَاكُمْ لِلّهِ ، وَأَعْلَمَكُمْ بِمَا أَتَقِي )) (١) .

ومثل ذلك : حديث هدايا العمال ، حديث ابن اللتبيّة ، وخطبة النّبي على المنبر )) (١) .

ومن إنكار المنكر عليهم نزعه الخاتم من يد أحدهم والقائه أرضًا ، وموعظته بعد ذلك ، والحديث في صحيح مسلم.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: الأدب: باب من لم يواجه النّاس بالعتاب: ۳۰/۱۰. شرح حديث ۲۱۰۱ مختصرًا.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري : كتاب الأحكام : باب هدايا العمّال : ۱۷٥/۱۳ ، رقم ۷۱۷٤ .

### ١٩ ـ مواساتهم:

ومن أساليبه عنى: مواساتهم بنفسه وماله ؛ فقد خطب عثمان بن عقال عقال : (( إِنَّا وَاللَّهِ قَدْ صَحِبْنَا رَسُولَ اللَّهِ عَنْمان بن عقال فقال : (( إِنَّا وَاللَّهِ قَدْ صَحِبْنَا رَسُولَ اللَّهِ فَي السَّفَر وَالْحَضَر ، وَكَانَ يَعُودُ مَرْضَانَا ، ويَثْبَعُ جَنَائِزَنَا ، ويَعْزُو مَعَنَا ، ويُواسِينَا بِالْقَلِيلِ وَالْكَثِيرِ ، وَإِنَّ نَاسًا يُعْلِمُونِي بهِ عَسَى أَنْ لا يَكُونَ أَحَدُهُمْ رَآهُ قَطُّ )) (۱)

قال ابن القيّم ـ رحمه الله ـ : (( المواساة للمؤمنين أنواع : مواساة بالمال ، ومواساة بالجاه ، ومواساة بالبدن والخدمة ، ومواساة بالنصيحة والإرشاد ، ومواساة بالدعاء والاستغفار لهم ومواساة بالتّوجُّع لهم ، وعلى قدر الإيمان تكون هذه

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه فی (عیادة مرضاهم) ص ٤٦٦٠.

<sup>(</sup>٢) الجَهد بالفتح: المشقة النِّهاية: ٣٢٠/١.

<sup>(</sup>٣) مسلم: الأشربة: باب إكرام الضيف وفضيل إيثاره: ١٦٢٥/٣، رقم٥٥٠٥.

المواساة . فكلما ضعف الإيمان ضعفت المواساة ، وكلما قوي قويت .

وكان رسول الله الله الله النّاس مواساةً لأصحابه بذلك كُلّه ، فلأتباعه من المواساة بحسب اتباعهم لهم )) (١) .

<sup>(</sup>۱) الفوائد، ص۲۲۲.

#### ۲۰ ـ نصیحتهم:

لقد كانت النصيحة من أهم أساليبه الله في تربية أصحابه ، بل كان يبايعهم عليها ، ويعدُّها هي الدين .

فعن عَنْ جَرِيرِ البجلي ﴿ قَالَ : ((بَايَعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ عَلَى إقَّامِ الصَّلاةِ ، وَإِيتَاءِ الزَّكَاةِ ، وَالنُّصنْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ )) (١) .

وفي رواية قال: ((بَايَعْتُ النَّبِيَّ ﷺ عَلَى السَّمْعِ وَالطَّاعَةِ فَلَقَنَنِي: فِيمَا اسْتَطْعْتَ ، وَالنُّصْحِ لِكُلِّ مُسْلِمٍ )) (٢).

وفي رواية البخاري : عَنْ قَيْسٍ ، سَمِعْتُ جَرِيرًا ﴿ يَقُولُ : ( بَايَعْتُ رَسُولَ اللّهِ ﴿ عَلَى شَهَادَةِ أَنْ لا إِلّهَ إِلاّ اللّهُ ، وَأَنّ مُحَمّدًا رَسُولُ اللّهِ ، وَإِقَامِ الصّلَاةِ ، وَإِيتَاءِ الزّكَاةِ ، وَالسّمْع وَالطّاعَةِ ، وَالنّصْح لِكُلِّ مُسْلِمٍ )) (٢) .

وعن تميم الداري أنّ النّبي الله قال: (( الدّبنُ النّصيحَةُ . قُلْنَا : لِمَنْ ؟ قَالَ : لِلّهِ ، وَلِكِتَابِهِ ، وَلِرَسُولِهِ ، وَلأَئِمَّةِ الْمُسْلِمِينَ ، وَعَامَّتِهِمْ )) (٤)

ومن الأمثلة التطبيقية في حياته في النصيحة ما رواه أبو هُرَيْرة . قال : (( كُنْتُ عِنْدَ النَّبِيِّ في ، فَأْتَاهُ رَجُلٌ فَأَخْبَرَهُ أَبُّهُ تَزُوَّجَ امْرَأَةً مِنَ الأَنْصَارِ ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ في :

<sup>(</sup>١) مسلم: الإيمان: باب بيان أن الدين النصيحة: ٧٥/١، رقم٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق نفسه .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: البيوع: باب هل يبيع حاضر لباد: ٧٥٧/٢، رقم ٢٠٤٩

<sup>(</sup>٤) مسلم: الإيمان: بيان أن الدين النصيحة: ٧٥/١، رقم٥٥.

أَنْظُرْتَ إِلَيْهَا ؟ قَالَ : لا ، قَالَ : فَادْهَبْ فَانْظُرْ إِلَيْهَا ، فَإِنَّ فِي أَعْيُنِ الْمُنْصَارِ شَيْئًا )) (١) .

## ومن الأمثلة أيضًا ما رواه أبو مُوسَى عَن النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى النَّبِيِّ عَلَى السَّالِ

( إِنَّ مَتْلِي وَمَثَلَ مَا بَعَثَنِيَ اللَّهُ بِهِ كَمَثَلِ رَجُلٍ أَنَى قَوْمَهُ فَقَالَ : يَا قَوْمِ إِنِّي رَأَيْتُ الْجَيْشَ بِعَيْنَيَ ، وَإِنِّي أَنَا النَّذِيرُ الْعُرْيَانُ ، فَالنَّجَاءَ . فَأَطَاعَهُ طَائِفَةٌ مِنْ قَوْمِهِ ، فَأَدْلَجُوا فَأَنْطَلَقُوا عَلَى مُهْاتِهِمْ . وَكَدَّبَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ فَأَصْبَحُوا مَكَانَهُمْ ، فَصَبَّحَهُمُ الْجَيْشُ فَأَهْلَكُهُمْ وَاجْتَاحَهُمْ . فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ أَطَاعَنِي وَاتَّبَعَ مَا جِئْتُ بِهِ فَصَبَّحَهُمُ الْجَيْشُ فَأَهْلَكُهُمْ وَاجْتَاحَهُمْ . فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ أَطَاعَنِي وَاتَّبَعَ مَا جِئْتُ بِهِ ، وَمَثَلُ مَنْ عَصَانِي وَكَدَّبَ مَا جِئْتُ بِهِ مِنَ الْحَقِ ) (٢) .

وقال النّبي ﷺ: ((إذا اسْتَنْصَحَ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيَنْصَحْ لَهُ )) (٢).

وكان بالنصيحة لولاة الأمر فيقول: « تلاث خصال لا يَغِلُ عَلَيْهِنَ قَلْبُ مُسْلِمٍ: إخلاص الْعَمَل لِلَهِ ، والنصيحة لولاة الأمر ، ولَذُومُ الْجَمَاعَةِ ، فَإِنَّ دَعُوتَهُمْ تُحِيطُ مِنْ وَرَائِهِمْ » (أ) .

ويُعلِّمهم بكيفية نصيحتهم فيقول : « مَنْ أرَادَ أَنْ يَنْصَحَ لِذي

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: النكاح: ندب النظر إلى وجه المرأة وكفيها لمن يُريد تزوجها: ۱۰٤۰/۲، رقم۱٤۲٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : الفضائل : شفقته على أمّته ومبالغته في تحذير هم ممّا يضر هم : ١٧٨٨/٤ ، رقم ٢٢٨٣ .

 <sup>(</sup>٣) البخاري تعليقًا بالجزم : كتاب البيوع : هل يبيع حاضر لباد :
 ٢٥٧/٢ .

<sup>(</sup>٤) السنة لابن أبي عاصم: باب ما يجب على الرعية من النصح لولاتها : ٢/٤٠٥ ، رقم ١٠٨٧ . وقال الألباني: إسناده صحيح ، ورجاله كلهم ثقات

سُلُطَانِ فَلا يُبِيْدِه عَلانِيَةً ، وَلَكِنْ لِيَأْخُدْ بِيدِهِ ، فَيَخْلُو بِهِ ، فَإِنْ قَبِلَ مِنْهُ فَذَاكَ ، وَإِلاّ كَانَ قَدْ أَدَّى الَّذِي عَلَيْهِ » (١) .

وفي رواية : « فإن قبلها قبلها ، وإن ردّها كَانَ قَدْ أَدَّى الّذِي عَلَيْهِ » (٢)

وقد تأسى الصَّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ بهذا المنهج النبوي :

يُؤْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، قَيُلْقَى فِي النَّارِ ، قَتَدْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ ، فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الْحِمَارُ بِالرَّحَى ، فَيَجْتَمِعُ إليْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ : يَا فُلانُ مَا لَكَ ؟ أَلُمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ !؟ فَيَقُولُ : بَلَى ؛ قَدْ كُنْتُ

\_

<sup>(</sup>۱) السنّة لابن أبي عاصم: باب كيف نصيحة الرعيّة للولاة: ٥٠٧/٢، ، رقم١٠٩٦.

وقال الألباني : إسناده صحيح ، ورجاله ثقات . وله كلام هناك فراجعه .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: الموضع نفسه ، برقم١٠٩٨ ، وقال الألباني: الحديث صحيح بمجموع طرقه.

آمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا آتِيهِ ، وَأَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَآتِيهِ )) (1)

قال القاضي عياض في قوله: (دون أن أفتح بابًا) يعني في المجاهرة بالنكير والقيام بذلك على الأمراء، وما يُخشى من سوء عقباه، كما تولد من إنكارهم جهارًا على عثمان بعد هذا، وما أدّى إلى سفك دمه واضطراب الأمور بعده.

وفيه التلطف مع الأمراء ، وعرض ما ينكر عليهم سرًا ، وكذلك يلزم مع غيرهم من المسلمين ما أمكن ذلك ؛ فإنّه أولى بالقبول وأجدر بالنفع ، وأبعد لهتك السّتر وتحريك الأنفة .

وقوله: (لا أقولُ لأحَدٍ يَكُونُ عَلَيَّ أمِيرًا ...) الحديث حُجّة كله على ذمّ المداهنة في الحقّ والمواجهة يُبطن خلافه ، والملق بالباطل ، وهذا هو المذموم . والحال الأولى هي المداراة المحمودة ؛ لأنّه ليس فيها قدح في الدين ، ولا حطّ منه ، إنّما هي ملاطفة في الكلام ، أو هي مجاملة بأسباب الدنيا ومعاطاة بها لصلاح دين أو دنيا .

والمداهنة: إنَّما هي إعطاءٌ بالدِّين ومصانعة بالكذب، والتزيين للقبيح، وتصويب الباطل للوصول إلى أسباب الدنيا وصلاحها » (٢).

<sup>(</sup>۱) مسلم: الزهد والرقائق: باب عقوبة من يأمر بالمعروف ولا يفعله، وينهى عن المنكر ويفعله: ٢٩٨٩ ، رقم ٢٩٨٩ .

<sup>(</sup>٢) إكمال المُعْلِم بفوائد مسلم: ٥٣٨/٨.

وقد شبه النّبي على حال المؤمن وموقفه من أخيه بالمرآة يرى فيها نفسه ويعرف فيها عيوبه من غير فضيحة (١)

قال الحافظ: (( وقال النووي: فالنصيحة لله ؛ وصنفه بما هو له أهل ، والخضوع له ظاهرًا وباطنًا ، والرغبة في محابّه بفعل طاعته ، والرهبة من مساخطه بترك معصيته ، والجهاد في ردِّ العاصين إليه .

ثم قال الحافظ والنصيحة لكتاب الله تعلمه وتعليمه وواقامة حروفه في التلاوة وتحريرها في الكتابة وتفهم معانيه وحفظ حدوده والعمل بما فيه وذب تحريف المبطلين عنه

والنصيحة لرسوله الله تعظيمه ، ونصره حيًّا وميثًا ، وإحياء سُنَّته بتعلمها وتعليمها ، والاقتداء به في أقواله وأفعاله ، ومحبّته ومحبّة أتباعه .

<sup>(</sup>۱) فيستر أخاه ولا يفضحه ، بل يكف عليه ضيعته ويحفظه في غيبته ويفعل ما يسوِّغ قبول نُصْحِه ، ويهيء نفسيته لعدم ردِّها .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : كتاب الأدب : بابٌ في النصيحة ( ٥٧ ) ، رقم 8٩١٨ .

وصحّحه الألباني : انظر : صحيح سنن أبي داود : ٩٢٩/٣ ، رقم ٤١١٠ .

والنصيحة لأئمة المسلمين ؛ إعانتهم على ما حُمِّلوا القيام به ، وتنبيههم عند الغفلة ، وسدّ خُلَّتهم عند الهفوة ، وجمع الكلمة عليهم ، وردّ القلوب النافرة إليهم .

ومن أعظم نصيحتهم دفعهم عن الظلم بالتي هي أحسن .

ومن جملة أئمة المسلمين أئمة الاجتهاد ، وتقع النصيحة لهم ببثّ علومهم ، ونشر مناقبهم ، وتحسين الظنّ بهم .

والنصيحة لعامّة المسلمين ؛ الشفقة عليهم ، والسّعي فيما يعود نفعه عليهم ، وتعليمهم ما ينفعهم ، وكفّ وجوه الأذى عنهم ، وأن يُحِبّ لهم ما يحبّ لنفسه ، ويكره لهم ما يكره لنفسه » (۱).

<sup>(</sup>١) فتح الباري : كتاب الإيمان : باب قول النّبي الله النّبي النّصيحة : لِلهِ ، وَلرَسُولِهِ ، وَلائِمَةِ المُسْلِمِينَ ، وَعَامّتِهمْ » : ١٦٧/١ مختصراً .

### ۲۱ ـ وصيتهم:

أسلوب الوصيّة معلومٌ في الكتاب والسُّنَّة . وقد ورد في مواضع كثيرة من أبرزها :

الوصايا العشر في سورة الأنعام. قال الله تعالى: { قُلْ تَعَالَوْا أَثْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالْدِيْنِ إِحْسَانًا وَلَا تَقْتُلُوا أَثْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَلَا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالْدِيْنِ إِحْسَانًا وَلا تَقْتُلُوا أَوْلُوا أَوْلُوا أَوْلاَ تَقْتُلُوا النَّقْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إلا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطْنَ وَلا تَقْتُلُوا النَّقْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إلا بِالْحَقِّ ذَلِكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ = ١٥١ وَلا تَقْرَبُوا مَالَ النَّتِيمِ إلا بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ حَتَى يَبْلُغَ أَشُدَّهُ وَأُوفُوا الْكَيْلَ وَالْمِيزَانَ النَّيْلِ وَالْمِيزَانَ بِالْقِسْطِ لا نُكلِّفُ نَقْسًا إلا وسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلُو كَانَ ذَا قُرْبَى بِالْقِسْطِ لا نُكلِّفُ نَقْسًا إلا وسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلُو كَانَ ذَا قُرْبَى بِالْقِسْطِ لا نُكلِّفُ نَقْسًا إلا وسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلُو كَانَ ذَا قُرْبَى بِالْقِسْطِ لا نُكلِّفُ نَقْسًا إلا وسْعَهَا وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلُو كَانَ ذَا قُرْبَى وَبِعَهْدِ اللّهِ أُوفُوا ذَلِكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَدَكَّرُونَ = ١٥١ وَأَنَّ هَذَا صَرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبْعُوهُ وَلا تَتَبْعُوا السَّبُلُ فَتَقُرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ مِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبْعُوهُ وَلا تَتَبْعُوا السَّبُلُ فَتَقَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ مِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَبُعُوهُ وَلا تَتَبْعُوا السَّبُلُ فَتَقَرَقَ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ لَعَلَكُمْ وَصَاكُمْ بِهِ لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ } (١٥.

وكانت وصية النّبي في فردية وجماعية ؛ فمن أمثلة الوصايا الفردية ما رواه أبو هُرَيْرة في قال : (( أوْصانِي خَلِيلي في بتّلاث : بصيام تلاتة أيّام مِنْ كُلِّ شَهْر ، ورَكْعتي الضّعُكَى ، وأنْ أوتِر قبْل أنْ أرْقُدَ )) (٢) .

وفي رواية الإمام البخاري : (( أوْصنانِي خَلِيلِي بتّلاتٍ لا

<sup>(</sup>١) الأنعام: الآيات (١٥١ - ١٥٣).

<sup>(</sup>٢) مسلم: صلاة المسافرين وقصرها: استحباب صلاة الضُّحى: ٧٢١ ، رقم ٧٢١.

أَدَعُهُنَّ حَتَّى أُمُوتَ: صَوْم تَلاثَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ، وَصَلاةِ الضُّحَى، وَنَوْمٍ عَلَى وِثْرِ )) (١).

وقد أوصى أبا الدرداء أيضًا بذلك على انفراد ، يقول أبو الدرداء : (( أوْصنانِي حَبيبي ﷺ بتّلاثٍ لنْ أدَعَهُنَّ مَا عِشْتُ : بصييام تَلاتَةِ أيّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ ، وصلاةِ الضُّحَى ، وَبأنْ لا أنامَ حَتَى أُوتِرَ )) (٢) .

وعن أبي ذرِّ فَ قال : (( إِنَّ خَلِيلِي فَهُ أُوْصَانِي : إِذَا طَبَخْتَ مَرَقًا فَأَكْثِرْ مَاءَهُ ، ثُمَّ الْظُرْ أَهْلَ بَيْتٍ مِنْ جِيرَانِكَ فَأَصِبْهُمْ مِنْهَا بِمَعْرُوفٍ )) (٣) .

وعن أبي هُرَيْرة ﴿ أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنَّبِيِّ ﴾ : ﴿ أَنَّ رَجُلاً قَالَ لِلنَّبِيِّ ﴾ : أُوْصِنِي ، قَالَ : لا تَعْضَبُ ﴾ (٤)

ومن الوصايا الجماعية ؛ ما أوصى به الله أصحابه في مرض موته ، قال ابْنُ عَبَّاسِ ـ رضي الله عنهما ـ : (( يَوْمُ الْخَمِيسِ وَمَا يَوْمُ الْخَمِيسِ ! ثُمَّ بَكَى حَتَّى بَلَّ دَمْعُهُ الْحَصَى .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : التّطوّع : صلاة الضُّحى في الحضر : ۱۹۰/۱ ، رقم١١٢٤ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: صلاة المسافرين وقصرها: استحباب صلاة الضحى: ٧٢٢م. وقم٧٢٢.

<sup>(</sup>٣) مسلم: البرّ والصلة والأداب: الوصية بالجار والإحسان إليه: ٢٠٢٥/٤، رقم ٢٦٢٥.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: الأدب: الحذر من الغضب: ٥٧٦٥، رقم٥٧٦٥.

قَقُلْتُ : يَا ابْنَ عَبَّاسِ ! وَمَا يَوْمُ الْخَمِيسِ ؟ قَالَ : الثُنَّةُ بِرَسُولِ اللَّهِ عَلَى وَجَعُهُ . فَقَالَ : التُونِي أَكْتُبْ لَكُمْ كِتَابًا لا تَضِلُوا بَعْدِي . فَتَنَازَعُوا ، وَمَا يَنْبَغِي عِنْدَ نَبِيِّ تَنَازُعُ ، وقَالُوا : مَا شَأَلْهُ فَتَنَازَعُوا ، وَمَا يَنْبَغِي عِنْدَ نَبِيٍّ تَنَازُعُ ، وقَالُوا : مَا شَأَلْهُ أَهَجَرَ (١) ؟ اسْتَقْهِمُوهُ . قَالَ : دَعُونِي فَالَذِي أَنَا فِيهِ خَيْرٌ ، أوصِيكُمْ بَتَلاتٍ : أخْرجُوا الْمُشْركِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ ، وَأجيزُوا الْوَقْدَ بِنَحْو مَا كُنْتُ أُجِيزُهُمْ . قَالَ : وَسَكَتَ عَنِ التَّالِيَّةِ ، أوْ قَالَهَا فَأَنْسِيتُهَا )) (٢) .

ومن ذلك أيضًا ما جاء عَنْ طَلْحَة بْن مُصَرِّفٍ قَالَ : (( سَأَلْتُ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ أَبِي أُوْفَى : هَلْ أُوْصَنَى رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ فَقَالَ : لا ، قُلْتُ : فَلِمَ كُتِبَ عَلَى الْمُسْلِمِينَ الْوَصِيَّةُ ؟ أُوْ : فَلِمَ أُمِرُوا بِالْوَصِيَّةِ ؟ قَالَ : أُوْصَنَى بِكِتَابِ اللَّهِ عَلَى ) (") .

<sup>(</sup>٢) مسلم : كتاب الوصية : باب ترك الوصية لمن ليس له شيء يوصي فيه : ١٦٣٧ ، رقم١٦٣٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه: رقم ١٦٣٤. ونفي أمّ المؤمنين عائشة الذي جاء بعد هذا الحديث أنّه أوصى بشيء : أي من الأشياء المادية .

٢٢ ـ مشاركته في الأعمال ، وعدم التميُّز عنهم:

من أعظم الأساليب الّتي تميّز بها المنهج النبوي في التربية ؛ مشاركته العملية لهم في مباشرة تنفيذ الأعمال بنفسه هي ، وترك الاعتزال والاحتجاب والتميّز عنهم .

فكان القادم الّذي لا يعرف النّبي إلى يسأل عنه لعدم تميّزه عن أصحابه كما في حديث ضمام بن تعلبة حيث قال : (( أَيُّكُمْ مُحَمَّدٌ ؟ وَالنَّبِيُ اللهِ مُثَكِئُ بَيْنَ ظَهْرَانَيْهِمْ ، فَقُلْنَا : هَذَا الرَّجُلُ الأَبْيَضُ الْمُثَكِئُ ، فَقَالَ لَهُ الرَّجُلُ : يَا ابْنَ عَبْدِالْمُطَلِبِ ! فَقَالَ لَهُ الرَّجُلُ : يَا ابْنَ عَبْدِالْمُطَلِبِ ! فَقَالَ لَهُ الرَّجُلُ : يَا ابْنَ عَبْدِالْمُطَلِبِ ! فَقَالَ لَهُ الرَّجُلُ : يَا ابْنَ عَبْدِالْمُطَلِبِ !

فلا يتميّز في المجلس ، ولا يقعد على فراش وأصحابه يقعدون على الأرض ، ولا يصدر الأوامر والنواهي ثمَّ يحتجب عنهم ، بل يأمر بالأمر ثمَّ يكون في مقدّمتهم لتنفيذه

خطب عثمان بن عقّان فقال: (( إِنَّا وَاللَّهِ قَدْ صَحِبْنَا رَسُولَ اللَّهِ فَقَ فَي السَّفَر وَالْحَضر ، وَكَانَ يَعُودُ مَرْضَانَا ، وَيَثْبَعُ جَنَائِزَنَا ، وَيَعْزُو مَعَنَا ، وَيُواسِينَا بِالْقَلِيلِ وَالْكَثِير ، وَإِنَّ نَاسًا يُعْلِمُونِي بِهِ عَسَى أَنْ لا يَكُونَ أَحَدُهُمْ رَآهُ قَطُ )) (٢) .

فهذا عثمان عليه خليفة رسول الله الله الله عليه المصطفى المصطفى المصطفى المصطفى المرضى المصطفى المرضى المصطفى المرضى المصطفى المرضى المصطفى الم

<sup>(</sup>١) البخاريّ: العلم: باب ما جاء في العلم ..: ٣٥/١ ، رقم ٦٣ .

<sup>(</sup>۲) سبق تخریجه فی : (عیادة مرضاهم).

واتباع الجنائز ، والغزو معهم ، ومواساتهم بالقليل والكثير .

ومن الأمثلة التطبيقية الكثيرة: مشاركته المحابه المعابة المسجد النبوي .

أخرج الإمام البخاري ـ رحمه الله ـ عن أنس على حديثًا في مقدم النّبي في ، وفيه قال : ((وَأَنّهُ أَمَرَ بِبِنَاءِ الْمَسْجِدِ ، فَأَرْسَلَ إِلَى مَلا مِنْ بَنِي النّجَّارِ ، فَقَالَ : يَا بَنِي النّجَّارِ تَامِنُونِي فَأَرْسَلَ إِلَى مَلا مِنْ بَنِي النّجَّارِ ، فَقَالَ : يَا بَنِي النّجَّارِ تَامِنُونِي بَحَائِطِكُمْ هَذَا . قَالُوا : لا وَاللّهِ لا نَطْلُبُ تَمنَهُ إلاّ إلى اللّهِ . فَقَالَ انسٌ : فَكَانَ فِيهِ مَا أَقُولُ لَكُمْ : قُبُورُ الْمُشْركِينَ ، وَفِيهِ خَرِبُ انسٌ : فَكَانَ فِيهِ مَا أَقُولُ لَكُمْ : قُبُورُ الْمُشْركِينَ ، وَفِيهِ خَرِبُ ، وَفِيهِ خَرِبُ ، وَفِيهِ خَرِبُ ، وَفِيهِ نَحْلٌ . فَأَمَرَ النّبِي فَيُورِ الْمُشْركِينَ فَلْبِشَتْ ، ثُمَّ بِالْخَربِ فَسُويّت ، وَبِالنّخْلُ فَقُطِعَ ، فَصَقُوا النّحْلَ قِبْلَة بِالْخَربِ فَسُويّت ، وَبِالنّحْلُ فَقُطِعَ ، فَصَقُوا النّحْلَ قِبْلَة الْمَسْجِدِ ، وَجَعَلُوا عِضَادَتَيْهِ الْحِجَارَة ، وَجَعَلُوا يَنْقُلُونَ الْمَسْجِدِ ، وَجَعَلُوا عَضَادَتَيْهِ الْحِجَارَة ، وَجَعَلُوا يَنْقُلُونَ الْصَحْرَ وَهُمْ يَرْتَجِزُونَ ، وَالنّبِي فَي مَعَهُمْ وَهُو يَقُولُ :

اللَّهُمَّ لا خَيْرَ إلاّ خَيْرُ الآخِرة ۞ فَاغْفِرْ لِلأَنْصَارِ وَالْمُهَاجِرَة ۞ ١١ (١)

وفي غزوة الخندق ( الأحزاب ) كان معهم الله في حفر الخندق ، وفي نقل التراب ، بل كانوا يرجعون إليه إذا استعصى عليهم الحفر .

فعَن الْبَرَاءِ ﴿ قَالَ : ﴿ كَانَ النَّبِيُّ ﴾ يَنْقُلُ الثُّرَابَ يَوْمَ الْخَنْدَقِ ، حَتَّى أَعْمَرَ بَطْنَهُ ، أو اعْبَرَّ بَطْنُهُ . يَقُولُ :

وَاللَّهِ لَوْلِا اللَّهُ مَا اهْتَدُيْنَا ۞ وَلِا تَصَدَّقْنَا وَلِا صَلَّيْنَا فَأَنْزَلَنْ سَكِينَةً عَلَيْنَا ۞ وَتَبْتِ الأَقْدَامَ إِنْ لاقَيْنَا

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: المساجد: هل تُنبش قبور مشركي الجاهلية ويُتَخذ مكانها مساجد؟: ١٦٥/١، رقم ٤١٨٠.

# إِنَّ الْأَلِي قَدْ بَغُوا عَلَيْنَا ﴿ ﴿ إِذَا أَرَادُوا فِنْنَةً أَبْيِنَا

وَرَفَعَ بِهَا صَوْتَهُ: أَبَيْنَا أَبَيْنَا )) (١)

وعن جابر على قال: ((إنَّا يَوْمَ الْخَلْدَقَ نَحْفِرُ ، فَعَرَضَتْ كُدْيَةٌ شَدِيدَةٌ ، فَجَاءُوا النَّبِيّ عَلَى فَقَالُوا: هَذِهِ كُدْيَةٌ عَرَضَتْ فِي الْخَلْدَق ، فَقَالُ : أَنَا نَازِلٌ ، ثُمَّ قَامَ وَبَطْنُهُ مَعْصُوبٌ بِحَجَرٍ ، وَلَيْتَنَا تَلاتَة أَيَّامٍ لا نَدُوقُ ذَوَاقًا ، فَأَخَذَ النَّبِيُّ عَلَى الْمِعْوَلَ فَضَرَبَ فَعَادَ كَثِيبًا أَهْيَلَ ، أَوْ أَهْيَمَ ... » (١) الحديث .

وعن سَهْل بن سَعْدِ السَّاعِدِيّ : (( كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فِي الْخَنْدَق ، وَهُوَ يَحْفِرُ ، وَنَحْنُ نَنْقُلُ الثُّرَابَ ، وَيَمُرُّ بِنَا ، فَقَالَ : اللَّهُمَّ لا عَيْشَ إلا عَيْشُ الآخِرَهُ ، فَاعْفِرْ لِلأَنْصَارِ وَالْمُهَاجِرَهُ )) (٣) .

فهكذا كان المصطفى في يشارك أصحابه في الأعمال التي يأمُرُ بها ، فها هو مرّة يحفر معهم ، وتارة ينقل التراب ، وأخرى يستنجدون به فيما صعب عليهم لا ينأى بنفسه عنهم رغم الجوع والفقر والبرد والتعب ، يساعدهم ويتعاون معهم ، بل يخدمهم بنفسه في . فها هو يخبز لهم في يوم الخندق في بيت جابر ، ويخمر البرمة والتنور ، ويغرف لهم ، ويقرّب ، كما ورد في حديث جابر السابق برواياته ،

<sup>(</sup>١) البخاريّ : المغازي : غزوة الخندق : ١٥٠٦/٤ ، رقم ٣٨٧٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه : رقم ٣٨٧٥ .

 <sup>(</sup>٣) البخاريّ : الرقاق : باب ما جاء في الصحة والفراغ : ٥٧/٥٠٠ ،
 رقم ٢٠٥١ .

قال: ((ادْعُ خَابِزَةً فَلْتَخْبِرْ مَعِي). وقال: (( فَجَعَلَ يَكْسِرُ الْخُبْزَ ، وَيَجْعَلُ عَلَيْهِ اللَّحْمَ ، وَيُخَمِّرُ الْبُرْمَةُ وَاللَّتُورَ إِذَا أَخَذَ مِنْهُ ، وَيُخَمِّرُ الْبُرْمَةُ وَاللَّتُورَ إِذَا أَخَذَ مِنْهُ ، وَيُقَرِّبُ إِلَى أَصْحَابِهِ ، ثُمَّ يَنْزِعُ ، فَلَمْ يَزَلْ يَكْسِرُ الْخُبْزَ ، وَيُقَرِّبُ إِلَى الصَحْبَابِهِ ، ثُمَّ يَنْزِعُ ، فَلَمْ يَزَلْ يَكْسِرُ الْخُبْزَ ، وَيَقْرَفُ حَتَّى شَبِعُوا ، وَبَقِيَّ بَقِيَّةٌ ، قَالَ : كلِي هَذَا وَأَهْدِي ، فَإِنَّ وَيَعْرِفُ حَتَّى شَبِعُوا ، وَبَقِي بَقِيَّةٌ ، قَالَ : كلِي هَذَا وَأَهْدِي ، فَإِنَّ النَّاسَ أَصَابَتْهُمْ مَجَاعَةً )).

إنّ هذا الهدي النبوي الشريف يدفع الصّحابة إلى مزيد من العمل ، ويعوّدهم على المشاركة ، ويُشْعِرهم بأن المصطفى في قريب منهم ؛ يواسيهم بنفسه وماله ، ويُشعرهم بالأخوّة والولاية الإيمانية ، ويدعم صفات التعاون والبذل والتضحية . وهذا الهَدْي منه في بخلاف من يُصْدِر الأوامر من برج عاجي بعيدًا عن الواقع العملي التطبيقي ، لا يعرف طبيعة هذه الأوامر التي يصدرها . هل هي تناسب الحال والمكان والزمان ؟ وهي تُحْدِث فجوة عميقة بين المربي والمتربي . تحجب المحبّة الإيمانية والرابطة الأخوية ، والمساواة بين المربي والمتربي ، والمتربي ، وتعمّق الشعور بالعزلة بينهما .

إنّ أولئك الذين يفصلون بين التخطيط والتنظير من جهة وبين التنفيذ والواقع العملي ونزول الميدان من جهة أخرى مخطئون ومخالفون للمنهج النبوي.

فلقد كان ﷺ في مقدّمة الجيش في أغلب الغزوات الّتي المر بها النّبي ﷺ ، يقول زيد بن أرقم ﷺ (( أنّ

رسول الله عَنْ أَ تِسْعَ عَشْرَةً )) (١) . أي تسع عشرة غزوة

ويقول ﷺ: ((وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَوْلا أَنْ يَشُقَّ عَلَى الْمُسْلِمِينَ ، مَا قَعَدْتُ خِلافَ سَرِيَّةٍ تَغْزُو فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَبَدًا . وَلَكِنْ لا أَجِدُ سَعَةً فَأَحْمِلَهُمْ . وَلا يَجِدُونَ سَعَةً . وَيَشُقُ عَلَيْهِمْ أَنْ يَتَخَلَّفُوا عَنِّي .

وَ الَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَوَدِدْتُ أُنِّي أَغْرُو فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَأَقْتَلُ ، ثُمَّ أَغْرُو فَأَقْتَلُ ، ثُمَّ أَغْرُو فَأَقْتَلُ » (٢) .

قال الْبَرَاءُ: (( كُنَّا وَاللَّهِ إِذَا احْمَرَ الْبَأْسُ نَتَّقِي بِهِ. وَإِنَّ الشُّجَاعَ مِنَّا للَّذِي يُحَاذِي بِهِ يَعْنِي النَّبِيَّ اللَّهِيَ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ الللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللْهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ اللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُلْمُ اللِمُ اللْمُ اللْمُ الللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ اللْمُ الْمُلْمُ ا

فعن أنس في قَالَ: ((كَانَ النَّبِيُّ فَيَّ أَحْسَنَ النَّاسِ ، وَأَجْوَدَ النَّاسِ ، وَأَجْوَدَ النَّاسِ ، وَأَشْجَعَ النَّاسِ . وَلَقَدْ فَزِعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ دَاتَ لَيْلَةٍ ، فَاسْتَقْبَلَهُمُ النَّبِيُّ فَيْ قَدْ سَبَقَ فَالْطُلْقَ النَّاسُ قِبَلَ الصَّوْتِ ، فَاسْتَقْبَلَهُمُ النَّبِيُّ فَيْ قَدْ سَبَقَ

<sup>(</sup>١) مسلم: الحجّ: باب بيان عدد عُمَر النّبي ﷺ: ٩١٦/٢، وقم١٢٥٣.

<sup>(</sup>۲) مسلم: الإمارة: باب فضل الجهاد والخروج في سبيل الله: 7/99/7، رقم 1/4/9

 <sup>(</sup>٣) مسلم : الجهاد والسِّير : باب في غزوة حُنين : ١٤٠١/٣ ،
 رقم ٧٩/١٧٧٦ .

النَّاسَ إِلَى الْصَوَّتِ ، وَهُوَ يَقُولُ : لَنْ تُرَاعُوا ، لَنْ تُرَاعُوا . وَهُوَ عَلْقِهِ سَيْفٌ عَلْي فَرَسِ لأبي طلْحَة عُرْي مَا عَلَيْهِ سَرْجٌ ، فِي عُنْقِهِ سَيْفٌ ، فَقَالَ : لقَدْ وَجَدْتُهُ بَحْرًا ، أَوْ إِنَّهُ لَبَحْرٌ )) (١) .

ولم تقتصر مشاركته الله على الأعمال خارج بيته ، بل كان يشارك أهله الله على أعمال البيت .

فقد سُألت عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( مَا كَانَ النّبيُّ الله يَصْنَعُ فِي أَهْلِهِ ؟ قَالْتُ : كَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ ، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ قَامَ إِلَى الصَّلاةِ )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب حُسن الخُلُق والسَّخاء ، وما يُكْرَه من البُخْل : ٥٢٤٤/٥ ، رقم ٢٢٤٤/٥ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه: رقم ٢٩٦٥ .

٢٣ ـ مخالطتهم وعدم الاحتجاب عنهم:

كان النّبي في يخالط النّاس ويجالسهم في مجالسهم، في بيته وفي بيوتهم، وفي المسجد، ويخالطهم في أسواقهم وفي الطرقات، وفي أماكن تجمعاتهم، وينبسط إليهم، يقص عليهم أخبار الأمم السابقة ويُفسِّر رؤاهم، ويحلّ مشاكلهم، ويصلحُ بينهم ويواسيهم، ويداريهم ويعلّمهم ويزكيهم، وينصحهم ويوصيهم، ويمازحهم، ويداعبهم.

قال أنس ﴿ : (( إِنْ كَانَ النَّبِيُّ ﴾ لَيُخَالِطُنَا حَتَّى يَقُولَ لَأَخِ لِي صَغِيرٍ : يَا أَبَا عُمَيْرٍ مَا فَعَلَ النُّغَيْرُ ؟ )) (() .

وقالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( كُنْتُ أَلْعَبُ بِالْبَنَاتِ عِنْدَ النَّبِيِّ ، وكَانَ لِي صَوَاحِبُ يَلْعَبْنَ مَعِي ، فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللهِ الذَا دَخَلَ يَتَقَمَّعْنَ مِنْهُ ، فَيُسَرِّبُهُنَّ إِلَيَّ فَيَلْعَبْنَ مَعِي )) (٢) .

وكان على على مخالطة النّاس والصبر على أذاهم .

فعن ابن عمر ؛ قال : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : « الْمُؤْمِنُ الَّذِي الْمُؤْمِنِ الَّذِي لا يُخَالِطُ يُخَالِطُ النَّاسَ وَيَصْبُرُ عَلَى أَذَاهُمْ ، أَعْظَمُ أَجْرًا مِنَ الْمُؤْمِنِ الَّذِي لا يُخَالِطُ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: الأدب: باب الانبساط إلى النّاس والدعابة مع الأهل: ٥/٧٧٠ ، رقم ٥٧٧٨م.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه : رقم ٥٧٧٩ . ( يَتَقَمَّعْنَ مِنْهُ ) يدخلن البيت ويستترن منه ، ثُمَّ يذهبن . ( قَيُسَرِّبُهُنَّ اللّهِ عَنْ مِنْهُ ) يدخلن البيت ويستترن منه ، ثُمَّ يذهبن . ( قَيُسَرِّبُهُنَّ اللّهَ عَنْ مِنْهُ ) أي يرسلهن واحدة بعد الأخرى .

النَّاسَ وَلا يَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ )) (١).

وقال عبدالله بن مسعود عليه : (( خَالِطِ النَّاسَ وَدِينَكَ لا تَكْلِمَنَّهُ )) (٢)

قال الحافظ: ((وهذا الأثر وصله الطبراني في الكبير من طريق عبدالله بن باباه بموحدتين عن ابن مسعود، قال: (خالطوا النّاس وصافوهم بما يشتهون، ودينكم لا تكلمونه). وأخرجه ابن المبارك في كتاب البرّ والصلة من وجه آخر عن ابن مسعود بلفظ: ((خالطوا النّاس وزايلوهم في الأعمال)) (۳).

أي أن المخالطة المطلوبة هي الّتي تنفع النّاس من خلالها ، وذلك بأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر ، والنصح لهم والشهادة على المحسن بأنه محسن ، وذلك يعنى مساعدته ومؤازرته والشدّ على عضديه وحمايته ما

سنن ابن ماجه: كتاب الفتن: باب الصبر على البلاء: رقم الحديث (١)

وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ٣٧٣/٢ ، رقم ٣٢٥٧ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الأدب : باب الانبساط إلى النّاس : ٢٢٧٠/٥ ، أورده تعليقًا .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: الأدب: باب الانبساط إلى النّاس: ٥٤٣/١. لا تكلمونه: قال الشّيخ ابن باز: صوابه: لا تكلموه، أي لا تجرحوه . وزايلوهم في الأعمال: خالفوهم.

أمكن في نفسه وأهله وماله ، والشهادة على المسيء بالإنكار عليه بالطرق الشرعية المعروفة بشروطها .

وكل ذلك شريطة أن يحافظ المرء على دينه وأن لا يصيبه فيه ضرر جرّاء هذه المخالطة.

قال الحافظ: ((قوله: والدعابة مع أهله)) هي الملاطفة في القول بالمزاح وغيره، وقد أخرج الثّرمذيّ وحسّنه من حديث أبي هُريْرة في ((قالوا: يَا رَسُولَ اللّهِ إِنَّكَ تُدَاعِبُنَا. قَالَ: إِنِّي لا أَقُولُ إِلا حَقًا)).

وأخْرَجَ من حديث ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ رفعه : « لا ثمّار أخَاكَ وَلا ثمّازحه » الحديث . والجمع بينهما : أن المنهي عنه ما فيه إفراط أو مداومة عليه لما فيه من الشغل عن ذكر الله والتّفكُّر في مهمّات الدين ، ويئول كثيرًا إلى قسوة القلب ، والإيذاء والحقد وسقوط المهابة والوقار ، والذي يسلم من ذلك هو المباح ، فإن صادف مصلحة مثل تطييب نفس المخاطب ومؤانسته فهو مستحب » (۱).

ولقد خالط النّبي النّاس ، وتعرّف على أحوالهم عن قرب ، وتلمّس حاجاتهم ، وقام بمصالحهم ، وتحمّل كثيرًا من معاناتهم حتّى حطموه في آخر حياته ، فصلى قاعدًا .

فهذا عبدالله بن شقيق يقول : (( قُلْتُ لِعَائِشَة : هَلْ كَانَ

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: الأدب: باب الانبساط إلى النّاس: ٢٠/١٠٥.

النَّبِيُّ اللَّهِ يُصلِّي وَهُوَ قَاعِدٌ ؟ قَالَتْ : نَعَمْ ، بَعْدَ مَا حَطْمَهُ النَّاسُ )) (١) .

قال النووي: قال الرَّاوي في تفسيره: يقال: حطم فلائا أهله ؛ إذا كبر فيهم كأنه لما حمله من أمورهم، وأثقالهم، والاعتناء بمصالحهم صيروه شيخًا محطومًا. والحطم: كسر الشيء اليابس » (۲).

ولم يحتجب عنهم هي قط ، فهذا جرير بن عبدالله هي يقول: ((ما حجبني رسول الله هي مندُ أسلمت ، ولا رآني إلاً ضحك ...)) (٣).

غير أنَّه إلى الله المؤقتة المؤقتة العبادة :

فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ زوج النّبي ﴿ ( أَنَّ النّبي ﴿ النّبي ﴿ النّبي ﴾ النّبي ﴾ كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الأُواخِرَ مِنْ رَمَضَانَ حَتَّى تَوَقّاهُ اللّهُ ، ثُمَّ اعْتَكَفَ أَزْوَاجُهُ مِنْ بَعْدِهِ )) ( أ ) .

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها: باب جواز النافلة قائمًا وقاعدًا: ٥٠٦/١.

<sup>(</sup>Y) المنهاج (صحيح مسلم بشرح النووي): ٥ - ٦ /٢٥٦ .

 <sup>(</sup>٣) البخاريّ : ( ٦٦ ) فضائل الصّحابة ( ٥١ ) ذكر جرير بن عبدالله :
 ٣٦٠٠/٣ ، رقم ٣٦١١ ، رقم ٣٦١١ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : كتاب الاعتكاف : باب الاعتكاف في العشر الأواخر ، والاعتكاف في المساجد كلها : ٧١٣/٢ ، رقم١٩٢٢ .

## ٢٤ ـ تقديم الأهم ، والتدرُّج فيه :

أمِر النَّبِي الله تعالى: المُر النَّبِي الله تعالى: إلى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسنَةِ ... الآية ، والحكمة تقتضي تقديم الأهم ، ومن ثم التدرُّج فيه .

عن يُوسُف بن مَاهَكِ قَالَ: ((إِنِّي عِنْدَ عَائِشَةَ أُمِّ الْمُؤْمِنِينَ - رَضِي اللَّه عَنْهَا - إِدْ جَاءَهَا عِرَاقِيٌّ فَقَالَ: أَيُّ الْكَفَن خَيْرٌ ؟ وَاللَّه عَنْهَا - إِدْ جَاءَهَا عِرَاقِيٌّ فَقَالَ: أَيُّ الْكَفَن خَيْرٌ ؟ قَالَتْ : وَيْحَكَ وَمَا يَضُرُّكَ . قَالَ : يَا أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ أُرِينِي مُصْحَفَكِ ، قَالَتْ : لِمَ ؟ قَالَ : لَعَلِّي أُولِفُ الْقُرْآنَ عَلَيْهِ ، فَإِنَّهُ مُصْحَفَكِ ، قَالَتْ : لِمَ ؟ قَالَ : لَعَلِّي أُولِفُ الْقُرْآنَ عَلَيْهِ ، فَإِنَّهُ يُولُ .

إِنَّمَا نَزَلَ أُوَّلَ مَا نَزَلَ مِنْهُ سُورَةٌ مِنَ الْمُفَصَلِ ، فِيهَا ذِكْرُ الْجَنَّةِ وَالْنَّارِ . حَتَّى إِذَا تَابَ النَّاسُ إِلَى الإِسْلامِ نَزَلَ الْحَلالُ وَالْحَرَامُ .

وَلُو ْ نَزَلَ أُوَّلَ شَيْءٍ : لا تَشْرَبُوا الْخَمْرَ ، لَقَالُوا : لا نَدَعُ الْزِّنَا أَبَدًا . الْخَمْرَ أَبَدًا ، وَلَو ْ نَزَلَ : لا تَزْنُوا ، لَقَالُوا : لا نَدَعُ الزِّنَا أَبَدًا .

لَقَدْ نَزَلَ بِمَكَّةَ عَلَى مُحَمَّدٍ ﴿ وَإِنِّي لَجَارِيَةٌ أَلْعَبُ : { بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ } ، وَمَا نَزَلَتْ سُورَةُ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ } ، وَمَا نَزَلَتْ سُورَةُ الْسَعَاءَ إِلاَّ وَأَنَا عِنْدَهُ . قَالَ : فَأَخْرَجَتْ لَهُ الْمُصْحَفَ ، فأَمْلَتْ عَلَيْهِ آيَ السُّور » (۱) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : فضائل القرآن : باب تأليف القرآن : ۱۹۱۰/۶ ، رقم ٤٧٠٧ .

فهذا هو منهج القرآن الكريم ، وهو المنهج النبوي ؟ حيث قدّم التوحيد والإيمان وتأسيس الاعتقاد . حتّى إذا تمكّن الإيمان من القلوب ورسخ فيها ، وتوجّهت إلى بارئها محبّة ورجاءً وخوفًا .

قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( أوّل مَا نَزلَ مِنْهُ سُورَةٌ مِنَ الْمُفَصّلُ ، فِيهَا ذِكْرُ الْجَنَّةِ وَالنَّارِ )) ، تحبيبًا في الله وما أعده للمؤمن ، ورجاءً في رحمته وجنّته ، وتخويقًا من عقوبته . حتّى إذا ثابوا إلى الإسلام نزل الحلال والحرام وما افترض الله عليهم من الفرائض . ثمّ ما أرشدهم إليه من أخلاق و فضائل .

وهذا هو معنى وصيّة النَّبي الله الله عِبْدَهُ الله الله الله عَبْدَهُ الله الله عَبْدَهُ الله عَرَفُوا الله مَا تَدْعُوهُمْ وَلَيْلَتِهِمْ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُواتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ عَرْفُوا الله مَا مَا الله عَرْضَ عَلْيُهِمْ خَمْسَ صَلُواتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ

فَإِذَا فَعَلُوا ، فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً تُوْخَدُ مِنْ أَغْنِيَائِهِمْ فَأَرَدُ عَلَى فُقَرَائِهِمْ . فَإِذَا أَطَاعُوا بِهَا ، فَخُدْ مِنْهُمْ ، وَتَوَقَ كَرَائِمَ أَمُوالِهِمْ » (1)

فهذه هي الأولويات ، فأعلاها وأشرفها وأولها معرفة الله عظيمه وإجلاله وتقديره حق قدره وتوحيده والإيمان به وعبادته ومحبّته وخوفه ورجائه ، وثانيها تعليم الأحكام

.

<sup>(</sup>۱) مسلم: الإيمان: باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام: ١/١٥ ، رقم ١٩ .

والشرائع ، وأوّلها وأعظمها الصلاة ، ثُمَّ إذا فعلوا تأتي الزكاة وهكذا باقي شرائع الدين وفضائله وأخلاقه ؛ الأهم فالمهم .

فمثلاً: الصلاة عظيمٌ قدْرُها في الإسلام، لكن التوحيد والإيمان أهم، فليس من منهاج النبوّة أن يُدعى إلى الصلاة قبل الإيمان.

وكذا الزكاة مهمة لكن الصلاة أهم ، فتُقدَّم عليها . وكذا الصدقة والإنفاق في وجوه الخير مهم لكن الصدقة الواجبة ( الزكاة ) أهم .

وهكذا بالنسبة لنواقض الإيمان يُقدَّم الاهتمام بها والتخلُص منها عمّا يُخِلُّ بالصلاة .

ثُمَّ يلزم التدرُّج في كُلِّ ، ففي التعليم قال ابن مسعود: (( كان الرَّجلُ مِنَّا إِذَا تعلم عشر آياتٍ لم يجاوز هُنَّ حتَّى يعرف معانيهن ، والعمل بهنَّ )) (۱)

لأنّ تحصيل أكثر من ذلك يُكلّف جهدًا ومشقة ، وقد يفوّت المصلحة والهدف الأساس من التعلّم وهو فهم المعاني والعمل بهن

ومن أبرز الأمثلة على مبدأ التدرُّج في أمر متغلغل في النفس البشرية ويصعب عليها التخلص منه ؛ شرب الخمر . قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ في الحديث الذي مرّ آنفًا : (( وَلَوْ نَزَلَ أُوَّلَ شَيْءٍ : لا تَشْرَبُوا الْخَمْرَ ، لَقَالُوا : لا نَدَعُ

\_

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبرى: ۳٥/١.

الْخَمْرَ أَبَدًا ﴾ (١)

فهذا المنهج الرباني هو من عند الله على الذي خلق النفس البشرية و هو أعلم بها { ألا يَعْلَمُ مَنْ خَلَقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ } (٢)

فأسس فيها العقيدة أولا ، ثم فرض الفرائض ثانيًا ، وتدرّج في تحريم كثير من الأمور مثل الخمر ، والزنا ، والربّ ، والربّ ، والربّ ، والربّ .

أمّا ما يتصلُ بنواقض العقيدة فلا تدرُّج فيه ولا تهاون فالشِّرك لا تدرُّج في قطعه وحسم مادّته ، بل يُجْتتُ جملة وتفصيلاً

لقد كانت الخطوة الأولى في تحريم الخمر ؛ التفريق بينه وبين الرِّزق الحسن ، وهذا فيه إشارة إلى أنَّه خبيث ، وكان ذلك بقوله تعالى : { تَتَّخِدُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا } (٣) .

ثُمَّ كانت الخطوة الثانية ؛ أوضح من الأولى ، فقد قرنه بالميسر وأن فيهما إثم كبير ومنافع للنّاس ، وقد وازن بين الإثم والنفع ، وبيّن أن الإثم أكبر ، فهي مرحلة إقناع عقلي ، وإثارة للتفكير في المنافع والإثم . قال تعالى : { يَسْأَلُونَكَ عَن الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ قُلْ فِيهِمَا إِثْمٌ كَبِيرٌ وَمَنَافِعُ لِلنَّاسِ وَإِثْمُهُمَا أَكْبَرُ مِنْ

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه آنقًا

<sup>(</sup>٢) الملك: الآية (١٤).

<sup>(</sup>٣) النحل: الآية (٦٧).

## نَفْعِهِمَا } <sup>(۱)</sup> .

أمّا المرحلة الثالثة ؛ فهي نهي عن قربان الصلاة وهم سكارى حتّى يعلموا ما يقولون ؛ قال الله تعالى : { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ } الذينَ ءَامَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلاةَ وَأَنْتُمْ سُكَارَى حَتَّى تَعْلَمُوا مَا تَقُولُونَ } (٢) . وقد خاطبهم الله تعالى بأعظم خاصية لهم وهي الإيمان ؛ الذي به يمكنهم الاستجابة ، وبدونه لا يستطيعون .

وهذه المرحلة هي في الواقع تحدُّ من استعماله إلى حدِّ كبير ، وتحصره في فترتين ؛ صباحية ومسائية ، إن تمكّن من ذلك وبقدْر قليل جدًّا .

ثم جاء التحريم القطعي النهائي في المرحلة الرابعة ؛ بصفة قوية وفي مجموعة من الآيات ، وفيها نداء إلى المؤمنين بإيمانهم ؛ وحصر لهذا العمل وبعض الأعمال الأخرى ، بأنها رجس من عمل الشيطان ، وجاء الأمر الصارم باجتنابه ، وعلق الفلاح بالامتثال لأمره على شرع في عملية الإقناع العقلي والوجداني . والتأكيد على المؤمنين بالاستجابة لأمر الله .

قال تعالى : { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَرْلامُ رَجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ } (") . الآيات بعدها .

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (٢١٩).

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٣) المائدة: الآية (٩٠) وما بعدها.

أمّا الزنا الذي كان متفشيًا في المجتمع الجاهلي فقد تدرّج كذلك في عدّة خطوات ، أولها النصيحة ، ثمّ التهديد بالعقوبة ، وتقرير عقوبة مفصلة ومحدّدة للمحصن ولغير المحصن .

وقد تدرّج المنع أيضًا من النهي عن إكراه الفتيات على البغاء ، مع إباحة زواج المتعة في وقت محدّد إلى تحريمها بالكلية . حتّى كان الأمر الأخير الذي استقرّت عليه الشريعة وهو الزواج الشرعي والسماح بالتعدد إلى أربع زوجات في آن واحد ، ويسري عليه الأحكام الخمسة .

أمّا الربا فقد تأخر تحريمه إلى السنة العاشرة من الهجرة ، لِما كان له من التغلغُل في الأنفس وفي المعاملات ، وقد أحلّ الله البيع بديلاً عنه .

أمّا الفرائض: ففي الصلاة مثلاً فقد كان فيها تدرُّج، فقد كان قيام الليل فرضًا في حقّ النَّبي في وقد فرضت الصلاة ركعتين ركعتين ثمَّ زيدت في الحضر، وأقِرَّت في السقر كما أخبرت أمّ المؤمنين عائشة ـ رضي الله عنها ـ.

وفي الجهاد كان الأمْرُ أوّلاً بكف اليد والصبر وترك الرد والانتقام . ثُمَّ بقتال من يلونهم من الكفّار ، ثُمَّ بقتال المشركين كافّة .

ولا بُدّ في أسلوب التدرُّج والبدء بالأهم أن يُعلم أنَّه بعد اكتمال الشريعة ، فإنَّ كل ما استقر "الشرع على تحريمه فلا

يجوز إباحته للنّاس من أجل التدرُّج بهم ، وكلما استقرّ على إيجابه فلا يجوز إسقاطه .

ولكن يتأكّد مبدأ الأولويات والتركيز عليه في الأمر والنهى.

## ٢٥ ـ التعويد على العمل وتحمُّل المسئولية:

لقد كان أحد أساليب النّبي الله التربية والتعليم بالممارسة العملية التطبيقية تحت نظره وبإشراف مباشر منه ومع تعليمه أصحابه العلم كان يغرس فيهم نيّة العمل وعزيمة التطبيق العملي لِمَا تعلموه أوّلاً بأوّل في واقع حياتهم العملية ، ويُحدِّر هم من ترك العمل .

وكان يعوِّدهم من خلال ذلك على تحمُّل المسئولية والقيام بأعبائها وتحمُّل تبعاتها ومواجهة المشكلات والعمل على حلِّها مع الاستقلالية في ذلك ، ولا يمنع المشاورة.

وكان المرء مسئولياتهم ، وأن المرء مسئول عما استرعاه الله ، فالجميع مسئول ، ولا يُخلي أحدًا من المسئولية ، الرَّجلُ ، والمرأة ، والخادم ، على حدِّ سواء .

فأخرج جيلاً منتجًا مسئولاً ، لا استهلاكيًا كلاً على غيره

فعن عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ يقول: سمَعْتُ رَسُولَ اللّه عَنْ رَعِيَّتِهِ ؛ الإمَامُ رَاعِ وَكُلُكُمْ مَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ؛ الإمَامُ رَاعِ وَمَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ، وَالرَّجُلُ رَاعِ فِي أَهْلِهِ وَهُوَ مَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ، وَالرَّجُلُ رَاعِ فِي أَهْلِهِ وَهُوَ مَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ، وَالمَرْأَةُ رَاعِية فِي بَيْتِ زَوْجِهَا وَمَسْتُولَة عَنْ رَعِيَّتِهَا ، وَالْخَادِمُ رَاعٍ فِي مَال سيّدِهِ وَمَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ . قَالَ : وَحسببْتُ أَنْ قَدْ قَالَ : وَالرَّجُلُ رَاعٍ سَيِّدِهِ وَمَسْتُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ . قَالَ : وَحسببْتُ أَنْ قَدْ قَالَ : وَالرَّجُلُ رَاعٍ

فِي مَالَ أبيهِ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ ، وَكُلُّكُمْ رَاعٍ وَمَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَّتِهِ » (١)

هكذا حمّلهم النّبي المسئولية ، فالكلُّ مسئول عمّا استرعاه الله ، ومطالب ومحاسب عن قيامه بشئون من تحت رعايته وفي كنفه في الدنيا والآخرة وهكذا المسئولية تقع على من رأى المنكر أيضًا .

فقد روى الإمام مسلم ، قال : ((وَهَذَا حَدِيثُ أَبِي بَكْرِ ('). قَالَ : أُوَّلُ مَنْ بَدَأُ بِالْخُطْبَةِ يَوْمَ الْعِيدِ قَبْلَ الصَّلاةِ : مَرْوَانُ ، قَقَالَ : أَوَّلُ مَنْ بَدَأُ بِالْخُطْبَةِ يَوْمَ الْعِيدِ قَبْلَ الْخُطْبَةِ . قَقَالَ : قَدْ تُركَ فَقَامَ إِلَيْهِ رَجُلُ . قَقَالَ : قَدْ تُركَ مَا هُذَا فَقَدْ قَضَى مَا عَلَيْهِ . مَا هُذَا فَقَدْ قَضَى مَا عَلَيْهِ . سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ يَقُولُ : مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا قَلْيُغَيِّرْهُ بِيدِهِ ، قَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ قَبِقَلْهِ ، وَذَلِكَ أَضْعَفُ الإِيمَانِ )) (") .

وكان المسئولية تجاه على تحمُّل المسئولية تجاه أنفسهم وأهليهم ، بل وأمّتهم كلّها ، ولا يخص فردًا منهم بذلك ويضرب لهم في ذلك الأمثال لكي ترسخ في سويداء قلوبهم .

فعن النعمان بن بشير ـ رضى الله عنهما ـ قال : قالَ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجمعة : باب الجمعة في القرى والمدن : ۳۰٤/۱ ، رقم۸٥٨ .

<sup>(</sup>٢) أبو بكر: هو أبو بكر بن أبي شيبة ، أحد مشايخه .

<sup>(</sup>٣) مسلم: كتاب الإيمان: باب بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان، وأن الأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واجبان: ٦٩/١، رقم ٤٠.

النّبيُّ فَيَ : ((مَثَلُ الْمُدْهِنِ فِي حُدُودِ اللّهِ وَالْوَاقِعِ فِيهَا : مَثَلُ قُوْمِ اسْتَهَمُوا سَفِينَة ، فَصارَ بَعْضُهُمْ فِي أَعْلاهَا ، وَصارَ بَعْضُهُمْ فِي أَعْلاهَا ، فَكَانَ الّذِي فِي أَسْفَلِهَا يَمُرُّونَ بِالْمَاءِ عَلَى الّذِينَ فِي أَعْلاهَا ، فَتَأَدَّوْا بِهِ ، فَأَخَدُ فَأُسًا ، فَيَ أَسْفَلِهَا يَمُرُّونَ بِالْمَاءِ عَلَى الّذِينَ فِي أَعْلاهَا ، فَتَأَدُوْا بِهِ ، فَأَخَدُ فَأُسًا ، فَجَعَلَ يَنْقُرُ أُسْفَلَ السَّفِينَةِ ، فَأَتُوهُ فَقَالُوا : مَا لَكَ ؟ قَالَ : تَأْدَيْتُمْ بِي ، وَلا بُدَّ لِي مِنَ الْمَاءِ . فَإِنْ أَخَدُوا عَلَى يَدَيْهِ أَنْجَوْهُ وَنَجَوْا أَنْفُسَهُمْ ، وَإِنْ تَرَكُوهُ أَهْلَكُوهُ وَأَهْلَكُوا أَنْفُسَهُمْ ، وَإِنْ تَرَكُوهُ أَهْلَكُوهُ وَأَهْلَكُوا أَنْفُسَهُمْ » وَإِنْ تَرَكُوهُ أَهْلَكُوا أَنْفُسَهُمْ » وَإِنْ تَرَكُوهُ أَهْلَكُوا أَنْفُسَهُمْ » وَإِنْ تَرَكُوهُ أَهْلَكُوهُ وَالْمُولَ الْنَفْسَهُمْ » وَإِنْ تَرَكُوهُ أَهْلَكُوا أَنْفُسَهُمْ » وَإِنْ تَرَكُوهُ أَهْلِكُوا أَنْفُسَهُمْ » وَإِنْ الْمُعُمُ » (1).

والمُدْهِن هو: المرائي المضيِّع للحقوق الَّذي يُحابي في غير حق ، فلا يُنكر المنكر .

فقد حدّر من إتيان هذا العمل وحمّل المسئولية الجميع . فشبّه المجتمع بالقوم في السفينة وذلك الّذي يُريد ثقبها ، فإن أخذوا على يد السفيه وأوقفوه عند حدّه وأنكروا عليه ، نجا ونجوا جميعًا ، وإن سكتوا وداهنوا وكلُّ واحدٍ ألقى بالمسئولية على الآخر هلكوا .

وفي تبليغ هذا الدين حمّل النّبي المسئولية على كلّ من عرف آية أو استطاع تبيلغها إلى من لا يعرفها.

فعن عبدالله بن عَمْرو ـ رضي الله عنهما ـ أن النّبي عَمْر قَلْ وَمَنْ قَالَ : «بَلّغُوا عَنْ بَنِي إسْرَائِيلَ وَلا حَرَجَ ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَى مُتّعَمِّدًا فَلْيَتَبُوّا مَقْعَدَهُ مِنَ النّارِ » (٢) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الشهادات : باب القرعة في المشكلات : 702/7 .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : كتاب الأنبياء : باب ما ذُكر عن بني إسرائيل : ٢٧٥/٣

وكان ﷺ يُحدّر هم من مخالفة الأفعال للأقوال .

فعَنْ أَسَامَة بْن زَيْدٍ - رضي الله عنهما - أنّه سمع النّبي في يقول : ( يُؤتّى بالرّجُل يَوْمَ الْقِيَامَةِ قَيُلْقَى فِي النّار ، قَتَنْدَلِقُ الْقَيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النّار ، قَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ . قَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الْحِمَارُ بِالرّحَى ، فَيَجْتَمِعُ إليْهِ أَهْلُ النّار قَيَقُولُونَ : يَا قُلانُ مَا لَكَ ؟ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَن الْمُنْكَر ؟ فَيَقُولُونَ : يَا قُلانُ مَا لَكَ ؟ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا آتِيهِ ، وَأَنْهَى عَن الْمُنْكَر وَآتِيهِ قَيَقُولُ : بَلَى ، قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا آتِيهِ ، وَأَنْهَى عَن الْمُنْكَر وَآتِيهِ » ( )

ولقد علم النّبي في أصحابه بأسلوب الممارسة للعمل وتكراره أو ما يُسمّى حاليًا أسلوب ( التّعليم بالمحاولة والخطأ ).

فعَنْ أبي هُرَيْرَةَ فِي (( أَنَّ النّبِيَّ فِي دَخَلَ الْمَسْجِدَ ، فَدَخَلَ رَجُلُ فَصِلَى ، ثُمَّ جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى النّبِيِّ فِي ، فَرَدَّ النّبِيُّ فِي عَلَيْهِ السّلامَ ، فَقَالَ : ارْجِعْ فَصِلِّ ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصِلِّ . فَصِلِّ ، ثُمَّ عَلَيْ ، ثُمَّ عَلَى النّبِيِّ فَقَالَ : ارْجِعْ فَصِلِّ ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصِلِّ . ثَلاثًا جَاءَ فَسَلَّمَ عَلَى النّبِيِّ فَقَالَ : ارْجِعْ فَصِلِّ ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصِلِّ . ثَلاثًا . فَقَالَ : وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ ، فَمَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ ، فَعَلّمْنِي ، فَقَالَ : وَالَّذِي بَعَثَكَ بِالْحَقِّ ، فَمَا أُحْسِنُ غَيْرَهُ ، فَعَلّمْنِي ، فَقَالَ : إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلاةِ فَكَبِّرْ ، ثُمَّ اقْرَأُ مَا تَبَسَّرَ مَعَكَ مِنَ الْقُرْآنِ ، ثُمَّ الرُكَعْ حَتَى تَطْمَئِنَّ رَاكِعًا ، ثُمَّ ارْفَعْ حَتَى تَطْمَئِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ اسْجُدْ حَتَى تَطْمَئِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ الشَّجُدُ حَتَى تَطْمَئِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ الْفَعْلُ ، ثُمَّ السُجُدْ حَتَى تَطْمَئِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ المُعَلِنَ عَالِماً ، ثُمَّ الشَجُدُ حَتَى تَطْمَئِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ الْعَالَ ، ثُمَّ الْمُعَلِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ الْفَعْلُ ، ثُمَّ الْمُعُنِ سَاجِدًا ، ثُمَّ الْفَعْلُ ، ثُمَّ الْمُعَنِّ عَلَى سَاجِدًا ، ثُمَّ المُعَلِنَ عَلَيْ عَلَى الْمُعَلِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ المُعَلِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ المُعَلِي الْحَلْقُ الْمَا لَا سَلْمَ الْمَا لَعُلْمُ الْمَعْ مَتَى الْمُعَلِنَ سَاجِدًا ، ثُمَّ الْمُعَلِي الْمَلْمَ الْمَالِيَ الْمَلْمُ الْمُعُلِلَ الْمَالِقُولُ الْمُعْلِلُ الْمَالِي الْمَالِي الْمَلْمُ الْمَالِي الْمَالِي الْمَلْلُولُ الْمَالِقُولُ الْمُعْلِلَ الْمُعْلِي الْمَلْكُولُ الْمُ الْمُعْلِقُ الْمَعْلَى الْمَلْمُ الْمُعْلِلَ الْمُعْمِلُ الْمُعْلِي الْمَلْمُ الْمُعْلِلَ الْمُعْلِقُ الْمَالِي الْمَلْمُ الْمُ الْمُعْلِلَ الْمُعْلِلَ الْمُعْلِقُ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُ الْمُعْلِلُ الْمُعْلِقُ الْمُ الْمُعْلِلُ الْمُ الْمُعْلِلَ الْمُ الْمُعْلِلُ الْمُعْلِلُ الْمُعْلِلَ الْمُعْلِلُ الْمُ الْمُو

<sup>=</sup> 

<sup>،</sup> رقم ۳۲۷۶.

<sup>(</sup>۱) مسلم: الزهد والرقائق: باب عقوبة من يأمر بالمعروف ولا يفعله، وينهى عن المنكر ويفعله: ٢٩٨٩ ، رقم ٢٩٨٩ .

ذَلِكَ فِي صَلَاتِكَ كُلِّهَا )) (١).

وفي هذا الموقف التربوي العظيم حكمٌ عظيمة ، وفوائد حمّة ·

منها: الصبر على التربية والتعليم، وطول النّفس، فقد صبر عليه النّبي على بانتظاره الطويل، حتّى أعاد الصلاة ثلاث مرات، وهذا يحتاج إلى صبر من المعلّم على .

ومنها: إعطاء المتعلم فر صدة للتعلم، لعله يصحح خطأه بنفسه، أو يعجز فيسأل .

ومنها: أهميّة التّعليم بتكرار الممارسة ومحاولة تصحيح العمل بنفسه مع التعرُّض للخطأ.

ومنها: الإشراف المباشر على المتعلّم من قبل المعلّم، ومراقبته أثناء أداء العمل يعوده على الدِّقة وتوخي صحّة العمل.

ومنها: أنّه لم يعلمه حتّى أخذ الموقف مداه، فجاء معترفًا، بل يقسم أنّه لا يُحْسِن أفضل ممّا فعله، وطلب تعليمه، فكان أوقع في نفسه وأدعى إلى قبول التصحيح وامتثال الأمر.

إن هذا الأسلوب التربوي النبوي الحكيم كان له أعظم

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : صفة الصلاة : باب حدّ إتمام الركوع والاعتدال فيه والاطمأنينة : ۲۷٤/۱ ، رقم ۷٦٠ .

الأثر في غرس الصفات الصحيحة للصلاة وإقامتها والخشوع ، والطمأنينة فيها ، وانطباع ذلك كُله في سويداء قلبه ، ممّا يجعل هذا الموقف نصب عينيه في كلّ صلواته .

ومنها: شعور المرء بالمسئولية عن صحة العمل، وأنّه هو المسئول أمام الله عن عمله ومؤاخدٌ به لا يُغني عنه نسبٌ ولا مال، ولا جماعة. ولن يُسأل غيرهُ عن عمله، فكُلُّ واحدٍ سيُلاقي ربّه لا محالة فليسألنّه.

قال على من حديث طويل: « ... لَيَقِقَنَّ أَحَدُكُمْ بَيْنَ يَدَي اللّهِ ( وفي رواية: ما منكم إلاً مناج ربّه). ليْس بَيْنَهُ وبَيْنَهُ حِجَابٌ ، ولا ترْجُمَانٌ يُتَرْجِمُ لَهُ ، ثُمَّ لَيَقُولَنَّ لَهُ : أَلَمْ أُوتِكَ مَالاً ؟ فَلْيَقُولَنَّ : بَلَى ، ثُمَّ لَيَقُولَنَّ : بَلَى ، ثُمَّ لَيَقُولَنَّ : بَلَى ، قَيَنْظُرُ عَنْ يَمِينِهِ فَلا يَرَى إلاّ النّارَ ، ألمْ أُوتِكَ مَالاً ؟ فَلَيَقُولَنَّ : بَلَى ، فَيَنْظُرُ عَنْ يَمِينِهِ فَلا يَرَى إلاّ النّارَ ، فَلْيَتَّقِينَ أَحَدُكُمُ النّارَ ولَوْ بشِقِ تَمْرَةٍ ، ثُمَّ يَنْظُرُ عَنْ شِمَالِهِ فَلا يَرَى إلاّ النّارَ ، فَلْيَتَّقِينَ أَحَدُكُمُ النّارَ ولَوْ بشِقِ تَمْرَةٍ ، فَإِنْ لَمْ يَحِدْ فَبِكَلِمَةٍ طَيِّبَةٍ » (١) .

في هذا الحديث قوله ﴿ : «لَيَقِفَنَّ أَحَدُكُمْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ لَيْسَ بَيْنَهُ وَبَيْنَهُ حِجَابٌ وَلا تَرْجُمَانٌ » ، وقوله ﴿ : «كُلُكُمْ رَاعٍ ، وَكُلُكُمْ مَسْئُولٌ » ، وقوله ﴿ : «كُلُكُمْ رَاعٍ ، وَكُلُكُمْ مَسْئُولٌ » ، وقوله ﴿ فَي حَجّة الوداع يخاطب النّاس : « هَلْ بَلَعْتُ ؟ اللهم فاشهد » .

<sup>(</sup>١) البخاريّ: الزكاة: باب الصدقة قبل الرّدّ: ١٣٧٤ه، رقم١٣٧٤.

فَلْيَحْمَدِ اللَّهَ ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلا يَلُومَنَّ إلاَّ نَفْسَهُ » (١)

هذه الأحاديث ونظائر ها كلها تحميل للمسئولية الفردية ، فكلُّ امرئ مسائل عن نفسه وعن عمله وعمّا استرعاه الله ، وكذا عن الواجبات تجاه المجتمع ، مثل إنكار المنكر وغيره

ولقد اهتم الإسلام بالصلاة ، وعظم النّبي هي قدرها ، فهي الرّكن الأوّل بعد التوحيد ، وهي أكثر الأعمال تكرارًا في اليوم ، بل إن بعض الأركان قد لا يجب على المرء في حياته مطلقا .

فالزكاة قد لا يملك في حياته النصاب الذي يزكي عنه ، وكذا الحج قد لا يكون مستطيعًا فيسقط عنه ، والصوم الذي أوجبه الله هو صوم شهر رمضان ، شهر واحد في السنة .

أمّا الصلاة فتتكرر خمس مرات في اليوم والليلة ، يمحو الله بهن الخطايا . فعن أبي هُريْرة في أنّ رَسُولَ اللّهِ قَالَ : « أرأيتُمْ لَوْ أنّ نَهْرًا بِبَابِ أَحَدِكُمْ يَعْتَسِلُ مِنْهُ كُلّ يَوْمٍ خَمْسَ مَرَّاتٍ ، هَلْ يَبْقَى مِنْ دَرَنِهِ شَيْءٌ . قَالَ : فَذَلِكَ مَثَلُ الصَّلُواتِ الْخَمْس . يَمْحُو اللّهُ بِهِنَ الْخَطايَا » (٢) .

لذا فقد عود النَّبي ﷺ أصحابه عليها جماعة في المسجد

<sup>(</sup>١) مسلم: البرّ والصلة: باب تحريم الظلم: ١٩٩٤/٤ ، رقم ٢٥٧٧ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: المساجد ومواضع الصلاة: باب المشي إلى الصلاة تمحى به الخطايا وترفع به الدرجات: ٢٦٢/١ ، رقم٦٦٧ .

حتّى أصبحت جزءًا لا يتجزأ من حياتهم ، يسمعُ أحدهم الأذان فلا يشغله شيءٌ عن الإجابة حال سماعه للنداء . فعن الأسور قال : (( سَأَلْتُ عَائِشَة : مَا كَانَ النّبِيُّ اللَّهُ يَصْنَعُ فِي الْأَسُور قَالَ : كَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ ، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ قَامَ النّي الصَّلاةِ ) () .

فإذا لم يعود المربي أصحابه على ذلك ويُربي فيهم هذه الملكة ويكون هو في مقدَّمتهم متأسبًا بالمصطفى ، فلا فائدة في تربيته مهما ادّعى أنّ لديه مهام دعوية أو غيرها بل الأمر كما يُقال : (شنشنة نعرفها من أخزم) . فلطالما شُغِل كثيرٌ من طلبة العلم ؛ الدعاة إلى الله بمسائل صغيرة هي في ميزان الإسلام لا تُقارن بالصلاة . فأيُّ دعوة أو تربية هذه ؟!

ومن التربية بالتعويد على العمل ما صنعه النّبي هم أصحابه في مجالات كثيرة ، منها : الدعوة إلى الله والتعليم والتربية ، فقد أرسل أوّل سفير له مصعب بن عمير في قبل الهجرة يدعو إلى الله ويُعلم القرآن مَنْ أسْلَمَ . وتحكي كتب السّير أن النّبي في لم يقدم المدينة حتّى كاد لا يخلو بيت من بيوتها إلاّ دخله الإسلام .

ثُمَّ بعث معادًا إلى اليمن يدعوهم إلى الله ويعلَّمهم شرائع الدين ، ويحكم فيهم بكتاب الله ، وبعث عليًّا أيضًا

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : ٤٠ ـ باب : كيف يكون الرَّجل في أهله : ٥/٥ ٢٢٤٥/٥ .

وكان يوثي أصحابه المهام الكثيرة من : دعوة ، وقضاء ، وتعليم ، وإمارة وقيادة للجيش . وكتب السّير تزخر بذلك .

## ٢٦ ـ الإقراع بينهم في المشكلات:

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ ( أَنَّ النَّبِيَ ﴾ عَرَضَ عَلَى قَوْمِ الْيَمِينَ ، فَأَسْرَ عُوا ، فَأَمَرَ أَنْ يُسْهَمَ بَيْنَهُمْ فِي الْيَمِينِ : أَيُّهُمْ يَحْلِفُ )) (١) .

وقد بوّب البخاريّ ـ رحمه الله ـ عليه تعليقًا بـ ((باب القرعة في المشكلات)) قال الحافظ: ((أي مشروعيتها) ووجه إدخالها في كتاب الشهادات أنّها من جملة البيّنات الّتي تثبت بها الحقوق . فكما تقطع الخصومة والنزاع بالبيّنة ، كذلك تقطع بالقرعة . وهي إمّا في الحقوق المتساوية ، وإمّا في تعيين الملك ؛ فمن الأوّل عقد الخلافة إذا استووا في صفة الإمامة ، وكذا بين الأئمة في الصلوات والمؤذنين ، والأقارب في تغسيل الموتى والصلاة عليهم ، والحاضنات إذا كُنّ في درجة الأولياء في التزويج ، والاستباق إلى الصف الأوّل ، وفي إحياء الموات ، وفي نقل المعدن ، ومقاعد الأسواق ، والتقديم بالدعوى عند الحاكم ، والتزاحم على أخذ اللقيط ، والنزول في الخان المسبل ونحوه ، وفي على أخذ اللقيط ، والنزول في ابتداء القسم والدخول في ابتداء النكاح ، وفي الإقراع بين العبيد إذا أوصى بعتقهم ولم يسعهم الثلث . وهذه الأخيرة من صور القسم الثاني أيضاً ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الشهادات : باب إذا تسارع قومٌ في اليمين : ۲۰۰۰ ، رقم۲۵۲ .

وأخرجه أيضًا في : باب القرعة في المشكلات في الموضع نفسه ، ص٩٥٤ ، رقم الباب ٣٠ .

وهو تعيين الملك ، ومن صور تعيين الملك : الإقراع بين الشركاء عند تعديل السهام في القسمة .

وقال : و هو حجّة في العمل بالقرعة )) (١) .

وفي حديث النعمان بن بشير قالَ النّبيُّ في : «مَثَلُ الْمُدْهِن فِي حُدُودِ اللّهِ وَالْوَاقِعِ فِيهَا : مَثَلُ قُوْمٍ اسْتَهَمُوا سَفِينَهُ ... » (٢) الحديث . قال الحافظ : (( استهموا سفينة أي اقتر عوها ، فأخذ كلّ واحد منهم سهمًا أي نصيبًا من السفينة بالقرعة بأن تكون مشتركة بينهم ، إمّا بالإجارة وإمّا بالملك ، وإنّما تقع القرعة بعد التعديل ، ثمّ يقع التشاح في الأنصبة ، فتقع القرعة لفصل النزاع » (٣) .

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللّّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ

<sup>(</sup>۱) فتح الباري : كتاب الشهادات ، بابا لقرعة في المشكلات : ٣٤٦/٥ ـ ٣٤٨ مختصرًا .

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : الشهادات : باب القرعة في المشكلات : 705/7 .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: كتاب الشهادات: القرعة في المشكلات: ٥/٩٥٠.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : الشهادات : باب القرعة في المشكلات : ٢٥٥/٢ ، رقم٢٥٤٣ .

(1)

وعَنْ عَائِشَةَ ـ رضي الله عنها ـ قَالَتْ : (( كَانَ رَسُولُ اللّهِ عَنَهُ اللّهُ أَرَادَ سَفَرًا أَقْرَعَ بَيْنَ نِسَائِهِ ، فَأَيّتُهُنَّ خَرَجَ سَهُمُهَا خَرَجَ بِهَا مَعَهُ ... )) (٢) الحديث .

وعن خَارِجَة بْن زَيْدِ الأَنْصَارِيّ : (( أَنَّ أُمَّ الْعَلاءِ ـ امْر أَةً مِنْ نِسَائِهِمْ قَدْ بَايَعَتِ النَّبِيَّ عَلَى ـ أَخْبَرَتْهُ : أَنَّ عُثْمَانَ بْنَ مَظْعُونِ طَارَ لَهُ سَهْمُهُ فِي السُّكْنَى ، حِينَ أَقْرَ عَتِ الأَنْصَارُ سُكْنَى الْمُهَاجِرِينَ ... )) (٣) الحديث .

قال الحافظ: (( ومعنى ذلك أنّ المهاجرين لمّا دخلوا المدينة لم يكن لهم مساكن ، فاقترع الأنصار في إنزالهم ، فصار عثمان بن مظعون لآل أمّ العلاء ، فنزل فيهم )) (أ).

ممّا تقدّم تبيّن أن القرعة ، أحد أساليبه هم أصحابه ، فقد استعملها هم مع قوم تسارعوا في أداء اليمين ، فأمر أن يُقرع بينهم لتعيين الحالف وأقرّ إقراع الأنصار للمهاجرين في السُّكني عند مقدمهم المدينة .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: الشهادات: القرعة في المشكلات: ٣٤٨/٥.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : الشهادات : باب القرعة في المشكلات : 700/7 .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه: رقم ٢٥٤١.

<sup>(</sup>٤) فتح الباري: الشهادات: القرعة في المشكلات: ٣٤٨/٥.

٢٧ ـ استغلال المواقف والأحداث في تربيتهم:

من أهم أساليب التربية النبوية ؛ استغلال المواقف والأحداث التي تحدث في حياة الأمّة والأفراد في تربيتهم وتزكيتهم ، واستثمار العواطف الإنسانية والانفعالات والغرائز الفطرية.

والحكمة في ذلك ؛ أنّه إذا حصل الحدث وكان كبيرًا ؛ كان وقعه على النفس عظيمًا ، فيهزُ كيانها ويتغلغل في ثناياها ، ويحدث التفاعل والانفعال ، حزبًا ، أو ندمًا ، أو خوقًا ، أو فرحًا ، أو حبًّا ورجاءً ، أو غير ذلك من الانفعالات والمشاعر . حتّى إذا بلغت النفس أقصى درجات التفاعل مع الحدث ، وكانت في ذروة تأثرها بذلك الحدث ؛ دخل عليها المربي الحاذق ذو الحكمة والبصيرة النافذة ، من المدخل المناسب لها ، وبالأسلوب والطريقة المناسبة ، وكذا في الوقت والمكان المناسبين لذلك ، ليؤصل اعتقادًا معيّنًا ، أو يؤسس خلقًا فاضلاً ، أو يطهر من خلق ذميم ، أو تصرُّف لا يليق ، أو يأمر بمعروف أو ينهى عن منكر .

حينئذ سيجد نفسًا مهيأة للخير ، قابلة لإحداث الإصلاح المرغوب ، والتغيير المطلوب ، فيبرز الجوانب المؤثّرة في ذلك الحدث ، ويصورّها له ، ويرستّخ معانيها في نفسه ، ويعمّقها ، ويؤكّد على جانب العبرة منها .

فيخرج المربي من هذا الحدث وقد أفاد منه أيُّما إفادة ، وطرق على الحديد وهو حارٌّ ملتهب فشكّله كما يُريد ،

وخرج المتربى وقد استفاد فائدة عظيمة ، وخبرة عميقة .

أمّا إن ترك الموقف يمرُّ والحدث يمضي حتَّى هدأت النفوس ورجعت إلى وضعها ، وبردت الحديدة كما يُقال ، فإنَّ الطرق على الحديدة الباردة لا يؤثّر فيها ، وإن أثر ؛ أثر تأثيرًا باهتًا لا عمق له ، فيخرج من الموقف دونما إفادة أو استفادة . فهذا بعيدٌ عن التربية الصحيحة المؤثرة .

أمّا الأحداث والمواقف فإنّها إمّا أحداث كبيرة على مستوى الأمّة كالغزوات مثلاً ، أو خسوف الشمس ، أو مواقف جماعية كقتل القراء أو مواقف فردية يكون للنبي على بصددها توجيهًا فرديًا أو جماعيًا

ولقد كانت تربية النّبي الله أصحابه ، تتم من خلال الوقائع والأحداث والمواقف والمناسبات ، فكان يضعهم في ميادين العمل ، ثمّ تأتيهم التوجيهات تباعًا .

فمن مواقف التربية على الصبر والكف ما جاء عن جابر في أن رسول الله هي مر بعمار وأهله وهم يُعدّبون ، فقال : «أبشروا آل عمّار وآل ياسر فإنَّ موعدكم الجنّة » (١).

<sup>(</sup>۱) المستدرك : كتاب معرفة الصَّحابة : ٣٨/٣ ، رقم الحديث المستدرك : كتاب معرفة الصَّحابة : ٢٣٨/٥٦٦٦ ، وقال : على شرط مسلم ، ولم يخرجاه ، قال في التاخيص : على شرط مسلم .

الجِنَّة )) (۱)

وكان المشركون قد أخذوهم فألبسوهم أدرع الحديد وصبهروهم في الشمس )) (٢).

فهم في هذا الموقف الرهيب ، والفتنة العظيمة . يحتهم النّبي على الصبر ويبشرهم بالجنّة تثبيتًا لهم على الحق .

ومن المواقف أيضًا: ما رواه أبو بكر في قال: (( كُنْتُ مَعَ النَّبِيِّ فِي الْغَارِ فَرَأْيْتُ آتَارَ الْمُشْرِكِينَ قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ! لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ رَفَعَ قَدَمَهُ رَآنَا ، قَالَ : مَا ظَنُكَ باثنَيْن اللَّهُ تَالِثُهُمَا؟ )) (٣) .

ففي هذا الموقف العصيب وهما في الغار ، وليس بينهما وبين العدو إلا بيت العنكبوت والمشركون يتربصون بهما الدوائر ، يجيب النّبي على صاحبه الأول بثقة الأنبياء ويطمئنه ، ويعمِّق في قلبه عقيدة التوكُّل والثقة بالله ومعيّته لهم .

وفي موقف بعد الهجرة رواه أنس على : (( أن رسول الله على أخَدُ مِنِّي هَذَا ؟ رسول الله على أخَدُ مِنِّي هَذَا ؟ فَبَسَطُوا أَيْدِيَهُمْ ، كُلُّ إِنْسَانٍ مِنْهُمْ يَقُولُ : أَنَا ، أَنَا ، قَالَ : فَمَنْ

<sup>(</sup>١) قال الهيثمي في المجمع : رواه الطّبرانيّ ، ورجاله ثقات : ٢٩٣/٩ .

<sup>(</sup>٢) المسند لأحمد: ٣١٩/٥، رقم ٣٨٣٢، شاكر، وقال: إسناده صحيح

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: التفسير / التوبة: ١٧١٢/٤ ، رقم٤٣٨٦ .

يَأْخُدُهُ بِحَقِّهِ ؟ قَالَ : فَأَحْجَمَ الْقَوْمُ ، فَقَالَ سِمَاكُ بْنُ خَرَشَةَ ( أَبُو دُجَانَةَ ) : أَنَا آخُدُهُ بِحَقِّهِ . قَالَ : فَأَخَذَهُ ، فَفَلْقَ بِهِ هَامَ الْمُشْرِكِينَ )) (١) .

فهذا الموقف الذي ابتدأه النّبي في بأخذ السيف ، وعرضه على النّاس وسؤاله عمن يأخذه وبسطهم أيديهم لأخذه ، ثمّ لمّا قال : «فَمَنْ يَأْخُدُهُ بِحَقّهِ ؟» توقف النّاس لصعوبة الطلب ومهابته ، فقد أثار النّبي في التنافس بين الصّحابة وألهب حماسهم واختبر شجاعتهم ، وأكدّ على فضيلة الشجاعة في الجهاد وعمّقها في نفوسهم وأن هذا الشرف لا يناله أحد إلاّ بحقه . فقال صاحب عصابة الموت : آنا أخذه بحقه ، فكان قدوة للصحابة في الشجاعة والبسالة والإقدام ومثالاً يُحْتذى في الجهاد ؛ أسلوب تربوي نبوي والإقدام ومثالاً يُحْتذى في الجهاد ؛ أسلوب تربوي نبوي كان في يوم الحدَثْ (يوم أحد) .

وفي التحذير من التنافس في الدنيا وزهرتها .

أخرج البخاري حديثًا ، قال : لمّا بَعَثَ النّبي في أبَا عُبَيْدَةَ بَنْ الْجَرَّاحِ فِي إِلَى الْبَحْرَيْنِ يَأْتِي بِجِزْيَتِهَا ... فَسَمِعَتِ الْأَنْصَارُ بِقُدُومِه ، فَوَافَوْا صَلاةَ الْفَجْرِ مَعَ النّبِيِّ فِي ، فَلَمَّا الْأَنْصَارُ بِقُدُومِه ، فَوَافَوْا صَلاةَ الْفَجْرِ مَعَ النّبِيِّ فِي ، فَلَمَّا الْأَنْصَارُ بِقُدُومِه ، فَوَافَوْا صَلاةَ الْفَجْرِ مَعَ النّبِيِ فِي ، فَلَمَّا الْمُصَرَفَ تَعَرَّضُوا لَهُ ، فَتَبَسَّمَ رَسُولُ اللّهِ فِي حِينَ رَآهُمْ ثُمَّ النّهِ فَلَا : أَجُلُ بَا عُبَيْدَةَ قَدِمَ بِشَيْءٍ ؟ قَالُوا : أَجَلْ يَا قَالُوا : أَجَلْ يَا

<sup>(</sup>۱) مسلم : فضائل الصّحابة : ۲۰ ، باب من فضائل أبي دجانة :۱۹۱۷/٤ ، رقم ۲٤۷۰ .

رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : فَأَبْشِرُوا وَأُمِّلُوا مَا يَسُرُّكُمْ ، فَوَاللَّهِ مَا الْفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ ، وَلَكِنِّي أَخْشَى أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا كَمَا بُسِطْتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ ، وَلَكِنِّي أَخْشَى أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ ، فَوَاللَّهُ مَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ ، وَتُهْلِكُكُمْ كَمَا أَهْلَكُتْهُمْ )) (١) .

استثمر النّبي هنا غريزة حبّ المال وانتظارهم له فاستثارهم بسؤال تقريري عن شيء يحبونه بالفطرة لكي يرفع درجة انتباههم ويهيئهم لما سيقوله لهم ؛ فبشرهم ووعدهم منه خيرًا ، حتّى إذا تهيئت نفوسهم بقبول ما يريد إيصاله لهم ، وعظهم وحدّرهم من زهرة الدنيا وخوفه أن تبسط عليهم فيتنافسوها فتهلكهم كما أهلكت الأمم قبلهم.

ومن الأحداث العِظام في حياة الأمّة ما كان في معركة بدر ، وما واكبها من توجيهات ربّانية ، تربيهم بهذا الحدَث

قال الله تعالى: { كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لَكَارِهُونَ = ٥ يُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَمَا تَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إلى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ = ٦ وَإِدْ يَعِدُكُمُ اللّهُ لِحُدَى الطَّائِقَتَيْنَ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُودُونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُريدُ اللّهُ أَنْ يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ = ٧ لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلُو كُرِهَ الْمُجْرِمُونَ } (١).

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : المغازي : باب شهود الملائكة بدرًا : ۱٤٧٣/٤ ، رقم ۳۷۹۱ .

<sup>(</sup>۲) الأنفال: الآيات (٥-٨).

قال ابن كثير: ((قال ابن جرير: وقال آخرون: معنى ذلك: على كُرْهِ من فريقٍ من المؤمنين، كذلك هم كار هون للقتال، فهم يجادلونك فيه بعدما تبيّن لهم)).

ثُمَّ قال ابن كثير: (( والغرض: أن رسول الله ﷺ لمّا بلغه خُرُوجُ النّفير ، أوحى الله إليه يَعِدُه إحدى الطائفتين : إمّا العيرُ وإمّا النّفيرُ ، ورغب كثيرٌ من المسلمين إلى العير ، لأنَّه كسبُّ بلا قتال ، كما قال تعالى : { وَتُودُّونَ أَنَّ غَيْرٍ } ذَاتِ الشُّو ْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ } الآية ، وقال العوفي : عن ابن عبّاس : لما شاور النَّبِي ﷺ في لقاء العدوّ وقال له سعد بن عُبادة ما قال ، وذلك يوم بدر ، أمر النّاس فتعبئوا للقتال ، وأمرهم بالشوكة ، فكره ذلك أهلُ الإيمان ، فأنزل الله : { كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ } ، ومعنى قوله تعالى : { وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ دَاتِ الشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ } ، أي يحبّون أن الطائفة الَّتي لاحدَّ لها ولا منعة ولا قتال تكون لهم وهي العير: { وَيُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ } ، أي هو يريد أن يجمع بينكم وبين الطائفة التي لها الشوكة والقتال اليُظفركم بهم ، وينصركم عليهم ، ويُظهر دينه ، ويرفع كلمة الإسلام ، ويجعله غالبًا على الأديان ، وهو أعلم بعواقب الأمور ، وهو الَّذي يُدبِّركم بحسن تدبيره وإن كان العباد يُحبّون خلاف ذلك فيما يظهر لهم )) (١).

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ١٥٤٧/٤ ـ ١٥٤٩ باختصار ، طبعة دار ابن حزم.

فهذه تربية من الله الله السحابة رسول الله الله التاء الحدث .

وكذلك الأمر في أحد ، بل كان أشد ، فقد نزل آيات كثيرة فيها تربية للمؤمنين ، وتحقيق لتوحيدهم وتذكير لهم بمنّة الله عليها وما جعل لهم من النصر على أعدائهم في بدر ، وفيها فضنح لما في قلوب أعدائهم من الكيد والغِلِّ والكراهية ، وفيها مواساة لهم : { إِنْ يَمْسَسُكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَ الْقُوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ } (۱) ، وفيها استحثاث لهممهم : { وَلا تَهنُوا وَلا تَعنُوا وَلا تَعنُوا وَلا تَعنُوا وَلا الله عنون إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ } (١) .

قال الله تعالى: { إِذْ هَمَّتْ طَائِفَتَانَ مِنْكُمْ أَنْ تَقْشَلا وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكَلُ الْمُؤْمِنُونَ } (١) ، { إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحُ قَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ = ١٤١ أَمْ حَسِبْتُمْ وَلِيُمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ = ١٤١ أَمْ حَسِبْتُمْ وَلِيمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ = ١٤١ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةُ وَلَمَّا يَعْلَمِ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ } إِنْ بَالْكُولُ الْجَنَّةُ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ } إِنْ بَالْكُولُ الْجَنَّةُ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ } إِنْ بَالْكُولُ الْجَنَّةُ وَلَمَّا يَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ } إِنْ بَالْكُولُ الْبُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ وَلَاللَّهُ اللَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ } إِنْ بَالْلُهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُولُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُولُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ الْ

وقال تعالى: { وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِدْنِهِ حَتَّى

<sup>(</sup>١) آل عمران: الآية (١٤٠).

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآية (١٣٩).

<sup>(</sup>٣) آل عمران: الآية (١٢٢).

<sup>(</sup>٤) آل عمران: الآيات (١٤٠ - ١٤٢).

إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُمْ مَا تُحِبُّونَ مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ وَلْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيكُمْ وَلْقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللَّهُ دُو فَضْلٍ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ } (1).

إنَّها دروس تربوية متتابعة في هذه الأحداث العظيمة تسترعى انتباه المربى والتوقف عندها مليًا

وفي حُنين أعجب المسلمون بكثرتهم وقالوا: لن نُعْلب اليوم من قِلْة ، فكان الدرس قاسيًا وعنيقًا .

قال الله تعالى : { وَيَوْمَ حُنَيْنِ إِدْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ تُعْن عَلْكُمْ شَيْئًا وَضَاقَتْ عَلَيْكُمُ الأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ ثُمَّ وَلَيْتُمْ مُدْبرينَ } (١)

وفي غزوة تبوك كانت التربية بالأحداث للذين تخلفوا عن الغزوة تربية قاسية وعميقة ، وفيها من التأديب لهم الشيء الكثير .

قال الله تعالى: { فَرحَ الْمُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلافَ رَسُولِ اللَّهِ وَكَرهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَالُوا لا تَنْفِرُوا فِي الْحَرِّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُّ حَرَّا لَوْ كَانُوا يَقْقَهُونَ = ٨١ فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلا وَلْيَبْكُوا كَثِيرًا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ} (١).

وفي ذلك تنفير عن القعود عن الجهاد في سبيل الله ، ومخالفة أمر الله ورسوله

<sup>(</sup>١) أل عمران: الآية (١٥٢).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآيتان ( ٨١ ، ٨٢ ) .

وما أكثر المواقف والأحداث الّتي حدثت على عهد رسول الله هي ، ولم يفت النّبي هي واحدة منها دون الإفادة وتربية أصحابه في ضوئها ، والمقام هنا لا يتسع لاستقصائها .

ولكن يشار إلى بعضها ؛ فمنها : ما حدث في صلح الحديبية ، والدروس المستفادة من هذا الحدث العظيم ، وقبول المسلمين للشروط المجحفة من المشركين ، وفي ذلك تربية للنفوس ، وحادثة أبي جندل ، ومن ذلك استشارة النبي الله المسلمة عنها وما في ذلك من دروس وعبر .

ومن الأحداث أيضًا : كسوف الشمس على عهد رسول الله في وموعظة النّبي في ، وكذا التربية بأحداث غزوة الخندق ، ومنها هجر كعب بن مالك خمسين ليلة وما في ذلك من عبر ، ومنها موعظة النّبي في عند القبر واستثمار عاطفة الحزن والخوف من الموت ، ومنها حادثة الإفك ... و هكذا فإنّ السيرة تزخر بالمواقف الكثيرة .

٢٨ ـ معالجة المواقف التي تسبب انكسارًا في النفس:

كان الله القضايا والمواقف التي ينشأ عنها أثر غير كريم في النفس ، كالانكسار والحزن وغيره .

فمن ذلك ما حصل لجابر بن عبدالله ـ رضي الله عنهما ـ عندما قتل أبوه في أحد ، فعنه في قال : (( لقِيَنِي رَسُولُ اللّهِ عندما قتل أبوه في أحد ، فعنه في قال : (( لقِيَنِي رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ لِي : يَا جَابِرُ مَا لِي أَرَاكَ مُنْكَسِرًا ؟ قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ اسْتُشْهِدَ أبي ـ قُتِلَ يَوْمَ أُحُدٍ ـ وتَركَ عِيَالاً وَدَيْنًا ، قَالَ : أَفَلا اسْتُشْهُدَ أبي ـ قُتِلَ يَوْمَ أُحُدٍ ـ وتَركَ عِيَالاً وَدَيْنًا ، قَالَ : أَفَلا أَبْشَرُكَ بِمَا لَقِي اللّهُ بِهِ أَبَاكَ ؟ قَالَ : قُلْتُ : بَلَى يَا رَسُولَ اللّه ، قَالَ : مَا كُلُمَ اللّهُ أَحدًا قَطُ إلا مِنْ ورَاء حِجَابٍ ، وَأَحْيَا أَبَاكَ فَكُلُمهُ كِفَاحًا ، فَقَالَ : يَا عَبْدِي تَمَنَّ عَلَيَّ أَعْطِكَ ، قَالَ : يَا رَبِّ تُحْيِينِي فَأَقْتَلَ فِيكَ تَانِيَةً ، قَالَ الرّبُ عَبْدِي تَمَنَّ عَلَيَ أَعْطِكَ ، قَالَ : يَا رَبِّ تُحْيِينِي فَأَقْتَلَ فِيكَ تَانِيةً ، قَالَ الرّبُ عُونَ . قَالَ : وَأَنْزِلْتُ هَذِهِ الآية قَلَى : { وَلا تَحْسَبَنَ الّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمُواتًا } (١) الآية ) (١) . (ا) الآية ) (١) الآية أَمْوَاتًا } (١) الآية ) (١) الآية أَمْوَاتًا } (١) الآية ) (١) الآية أَمْوَاتًا } (١) الآية ) (١) الآية أَمْوَاتًا إلَّهُ أَمْوَاتًا } (١) الآية ) (١) الآية أَمْوَاتًا إلَيْهِ الْمُورَاتًا إلَّهُ أَمْوَاتًا } (١) الآية ) (١) الآية أَلْمُولَاتًا أَلَاهُ أَلَاهُ أَلْمُولَاتًا } (١) الآية ) (١) الآية ) (١) الآية الآية ) (١) الآية ) (١) الآية إلى أَلْهُ أَلْمُولَاتًا إلَيْهُ اللّهُ أَلْمُولَاتًا إلَيْهُ اللّهُ أَلْمُولَاتًا إلَيْهُ اللّهُ أَلْمُولَاتًا أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ أَلْهُ اللّهُ أَلْهُ أَلْهُ

فهذا المصطفى على ينظر إلى جابر فيراه منكسرًا ، فيعالج حزنه ، ويجبر انكسار قلبه بتبشيره بمقام أبيه عبدالله وأنّه كلمه كفاحًا بغير حجاب ، ولم يكن ذلك إلاّ له ، فجبر صدع قلبه ومحا عنه الحزن والاكتئاب والانكسار .

<sup>(</sup>١) أَل عمر ان : الآية ( ١٦٩ ) . وتمامها : { بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ} .

<sup>(</sup>٢) سنن التّرمذيّ : أبواب تفسير القرآن : من سورة آل عمران ، رقم الحديث ٣٢١٠ .

وحسنه الألباني ، انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : ٣٥/٣ ، رقم ٢٤٠٨

أمّا حين قُتل أبوه فقد قال : (( لَمَّا قُتِلَ أَبِي جَعَلْتُ أَبْكِي ، وَأَكْشِفُ النَّوْبَ عَنْ وَجْهِهِ ، فَجَعَلَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ فَي يَنْهَوْنِي ، وَأَكْشِفُ النَّبِيُّ فَي يَنْهَوْنِي ، وَالنَّبِيُّ فَي لَمْ يَنْهَ . وَقَالَ النَّبِيُّ فَي : لا تَبْكِيهِ - أَوْ مَا تَبْكِيهِ ؟ - مَا زَالْتِ الْمَلائِكَةُ تُظِلُهُ بِأَجْنِحَتِهَا حَتَى رُفِعَ )) (() .

هذه البُشرى تُخفِّف عنه الأحزان ، وتفتح له باب الرجاء الواسع .

وعَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ صُرُدٍ قَالَ : (( كُنْتُ جَالِسًا مَعَ النَّبِيِّ فَيَهُ وَرَجُلان يَسْتَبَّانِ فَأَحَدُهُمَا احْمَرَ وَجْهُهُ وَانْتَفَخَتْ أُوْدَاجُهُ فَقَالَ الْنَبِيُّ فَيَ : إِنِّي لأَعْلَمُ كَلِمَةُ لَوْ قَالَهَا دَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ ، لَوْ قَالَ : أَعُودُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ ؛ دَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ . فَقَالُوا لَهُ : إِنَّ النَّبِيُّ فَيَ قَالَ : مَنَ الشَّيْطَانِ ؛ دَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ . فَقَالُوا لَهُ : إِنَّ النَّبِيُّ فَي قَالَ : تَعَوَّدُ بِاللّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ ، فَقَالَ : وَهَلْ بِي جُنُونٌ ؟ )) (٢) .

فعالج النّبي الله هذا الموقف بالدّلالة على ما يُذهب هذا الانفعال والأثر غير المحمود، وهو الغضب.

ومن المواقف أيضًا الّتي عالجها النّبي هما كان من تعجُّب بعض الصّحابة ن ساقيّ عبدالله بن مسعود في ، فعن علي علي قال : (( أَمَرَ النّبيُ هَذَا ابْنَ مَسْعُودٍ فَصَعِدَ عَلَى شَجَرَةٍ ، أَمَرَهُ أَنْ يَأْتِيَهُ مِنْهَا بِشَيْءٍ ، فَنَظَرَ أَصْحَابُهُ إِلَى سَاق عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودٍ حِينَ صَعِدَ الشّجَرَة فَضَحِحُوا مِنْ حُمُوشَةِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودٍ حِينَ صَعِدَ الشّجَرَة فَضَحِحُوا مِنْ حُمُوشَةِ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : المغازي : من قتل من المسلمين يوم أحد : ١٤٩٧/٤ ، رقم٣٨٥٢ .

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : بدء الخلق : باب صفة إبليس وجنوده : ۱۱۹۰/۳ ، رقم۳۰۱۸ .

سَاقَيْهِ! فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: مَا تَضْحَكُونَ ؟! لَرجْلُ عَبْدِ اللَّهِ أَثْقَلُ فِي الْمِيزَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ أُحُدٍ )) (١) .

ومنها أيضًا : معالجته العيوب والتصرُّفات الَّتي تثير نوعًا من السخرية لصاحبها ، فتُسبِّب انكسارًا نفسيًا له ، وإثارة لمشاعره .

فعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْن زَمْعَة قَالَ : (( ... ثُمَّ وَعَظَهُمْ فِي ضَحَكِهِمْ مِنَ الضَّرْطَةِ فَقَالَ : إلامَ يَضْحَكُ أَحَدُكُمْ مِمَّا يَفْعَلُ ؟ )) (٢) .

فذكرهم الله وبيّن لهم أنّه ما كان ينبغي الضّحِك على أخيهم من شيءٍ يفعلونه .

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد: من مسند عليّ بن أبي طالب: ٢٤٢/١، رقم ٩٢٠، طبعة دار الفكر.

قال الحافظ ابن حجر في الإصابة: (( أخرَجه أحمد بسندٍ حسن )): ١٠١/٤ ، ترجمة رقم ٤٩٧٠ ، طبعة دار الكتب العلمية .

وقوله: حموشة ساقيه ، أي: دقتهما.

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الجنّة ونعيمها وأهلها: باب: النار يدخلها الجبّارون، والجنّة يدخلها الضعفاء: ٢١٩١/٤، رقم٥ ٢٨٥٠.

٢٩ ـ التربية بابتسامة المغضب ، وإظهار الغضب ، والإعراض ، وقطع الكلام والسلام وردّه ، والهجر ، وإقامة الحدّ ، كلُّ ذلك مع حبّه لهم :

كلّ ذلك قد استعمله النّبي على في تربية أصحابه:

ففي حديث كعب بن مالك الطويل وتخلُفه عن غزوة تبوك ؛ وفيه قال : (( ... فَلَمَّا سَلَمْتُ عَلَيْهِ تَبَسَّمَ تَبَسَّمَ تَبَسَّمَ المُغْضَبِ، ثُمَّ قَالَ : تَعَالَ ... )) (() الحديث .

وأمر النَّبي المسلمين بهجره وصاحبيه عقوبة لهم ، قال : ((وَنَهَى رَسُولُ اللَّهِ اللهُ الْمُسْلِمِينَ عَنْ كَلامِنَا أَيُّهَا الثَّلاتَةُ مِنْ بَيْنِ مَنْ تَخَلَّفَ عَنْهُ ، فَاجْتَنَبَنَا النَّاسُ وَتَغَيَّرُوا لَنَا ، حَتَى تَنَكَّرَتْ فِي نَفْسِي الأرْضُ ، فَمَا هِيَ الْتِي أَعْرِفُ ، فَلَابْتَنَا عَلَى ذَلِكَ خَمْسِينَ لَيْلَةً .

... فَكُنْتُ أَخْرُجُ فَأَشْهَدُ الصَّلاةَ مَعَ الْمُسْلِمِينَ ، وَأَطُوفُ فِي الْأَسْوَاقِ وَلا يُكَلِّمُنِي أَحَدٌ .

وَآتِي رَسُولَ ﴿ فَأُسَلِّمُ عَلَيْهِ وَهُوَ فِي مَجْلِسِهِ بَعْدَ الصَّلاةِ ، فَأَقُولُ فِي نَفْسِي : هَلْ حَرَّكَ شَفَتَيْهِ بِرَدِّ السَّلامِ عَلَيَّ أَمْ لا ؟ ، ثُمَّ أُصلِّي قريبًا مِنْهُ ، فَأُسَارِ قُهُ النَّظْرَ ، فَإِذَا أَقْبَلْتُ عَلَى صَلاتِي أَقْبَلُ إِلَى ، وَإِذَا الْتَفَتُ نَحْوَهُ أَعْرَضَ عَنِّى .

حَتَّى إِذَا طَالَ عَلَيَّ ذَلِكَ مِنْ جَفْوَةِ النَّاسِ ، مَشَيْتُ حَتَّى

<sup>(1)</sup> البخاري : المغازي : ٧٥ ـ باب حديث كعب بن مالك ، وقول الله على : { وَعَلَى التَّلاتَةِ الَّذِينَ خُلِقُوا } : ١٦٠٣/٤ ، رقم٥٦٦٦ باختصار .

تَسَوَّرْتُ جِدَارَ حَائِطِ أَبِي قَتَادَةَ ، وَهُوَ ابْنُ عَمِّي وَأَحَبُّ النَّاسِ إِلِيَّ ، فَسَلَّمْتُ عَلَيْهِ ، فَوَاللَّهِ مَا رَدَّ عَلَيَّ السَّلامَ ، فَقُلْتُ : يَا أَبَا قَتَادَةَ ، أَنْشُدُكَ بِاللَّهِ هَلْ تَعْلَمُنِي أُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ؟ فَسَكَتَ ، قَعُدْتُ لَهُ فَنَشَدْتُهُ ، فَقَالَ : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، فَقَالَ : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، فَقَالَ : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، فَقَاضَتْ عَيْنَايَ وَتَولَيْتُ حَتَّى تَسَوَّرْتُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، فَقَاضَتْ عَيْنَايَ وَتَولَيْتُ حَتَّى تَسَوَّرْتُ الْجِدَارَ ... )) (۱) .

في هذا الحديث: التربية بهجر المجتمع لهؤلاء الثلاثة الذي صدقوه الحديث عن سبب تخلفهم عن الجهاد، فمن ذلك الهجر؛ التبسنم تبسنم المعضم، والنهي عن الكلام معهم، والإعراض عنه، والسكوت وعدم إجابتهم حالة السؤال، وعدم ردّ السلام عليهم؛ عقوبة لهم على ما اقترفوه من ذنب بتخلفهم عن تلك الغزوة، حتّى تتبيّن توبتهم (٢).

هذا الهجر الاجتماعي يُسبِّب ضيقًا نفسيًا ، وحُزنًا شديدًا ، كما وصف الله عَلَى بقوله : { وَعَلَى الثَّلاثَةِ الَّذِينَ خُلِّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتْ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظُنُّوا

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ( ۲۷ ) المغازي : ۱۲۰۵/ ، رقم٥٦١ ،

<sup>(</sup>۲) وقد بوّب الإمام البخاريّ في صحيحه على ذلك فقال: باب من لم يُسلِّم على من اقترف ذنبًا ، ولم يردّ سلامه ، حتّى تتبيّن توبته ، وإلى متى تتبيّن توبة العاصي ؟ كتاب الاستئذان: رقم الباب ۲۱: ٥٩٠٠٠٠ ، وأورد جزءًا من حديث كعب بن مالك الطويل ، رقم ٥٩٠٠٠ .

أَنْ لا مَلْجَأ مِنَ اللَّهِ إلا إليهِ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا ... } (١)

فضاقت عليهم الأرض بما رحبت من شيدَّة ما هم فيه من ضيق وحُزْن وكرب جراء هذه المقاطعة ، فلم تعد تسعهم الأرض جميعًا.

وفي هذا الحديث أيضًا يتضح حبّ النّبي الله لكعب وعطفه عليه ، وذلك من قوله : (( فَإِذَا أَقْبَلْتُ عَلَى صَلاتِي أَقْبَلُ إِلْيَ ، وَإِذَا الْتَفَتُّ نَحْوَهُ أَعْرَضَ عَنِّي )) .

ومن التربية أيضًا المؤثرة أن يفرح المؤمن لأخيه إذا جاء ما يسرُّه فيظهر ذلك على وجهه ، قال كعب : (( فَلَمَّا سَلَّمْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ فَيْ وَهُوَ يَبْرُقُ وَجْهُهُ مِنَ السُّرُورِ ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ إِذَا سُرَّ اسْتَنَارَ وَجْهُهُ ، حَتَّى كَأُنَّهُ قِطْعَهُ قَمَرٍ ، وَكُنَّ انْعُرِفُ ذَلِكَ مِنْهُ )) (٢) .

وبالمقابل إذا رأى ما يُنكره عليه غضب لله ، وهي تربية بالفعل والانفعال ، فعن علي الله قال : (( أهْدَى إليّ النّبيُّ النّبيُّ علي حُلّة سِيرَاءَ فَلْبِسْتُهَا ، فَرَأَيْتُ الْغَضَبَ فِي وَجْهِهِ ، فَشَقَقْتُهَا بَيْنَ نِسَائِي )) (٢) .

هذا الغضب الذي في هذا الحديث أو في حديث كعب بن

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (١١٨).

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : المناقب : ۲۰ ـ باب صفة النّبي ﷺ : ۱۳۰٥/۳ ، رقم۳۳۳۳ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الهبة : ٢٦ ـ باب هدية ما يُكره لُبْسُهُ : ٩٢٢/٢ ، رقم٢٤٧٢ .

مالك والهجر هو بسبب اقتراف ذنب في حقّ الله تعالى ، وهو التخلُف عن غزوة من الغزوات ، وفي حديث عليّ من أجل لبس الحرير.

هذا إذا كان الهجر والغضب لله ، أمّا إذا كان من أجل خصومات وخلافات ومشاحنات فلم ينتقم النّبي الله انفسه قط ، ولا يحلّ لامرئ أن يهجر أخاه فوق ثلاث كما ثبت في السُّنّة

فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أن رسول الله ه قال : « لا يَكُونُ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ مُسْلِمًا فَوْقَ تَلاَتَةٍ ، فَإِذَا لَقِيَهُ سَلَّمَ عَلَيْهِ تَلاثَ مِرَارٍ كُلُّ لا يَكُونُ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ مُسْلِمًا فَوْقَ تَلاَتَةٍ ، فَإِذَا لَقِيَهُ سَلَّمَ عَلَيْهِ ، فَقَدْ بَاءَ بِإِثْمِهِ » (١) .

وعن أبي هُرَيْرة ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولَ الله ﴿ قَالَ : ﴿ لَا يَحِلُ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوْقَ تَلَاثٍ فَمَنْ هَجَرَ فَوْقَ تَلَاثٍ فَمَاتَ دَخَلَ النَّارَ ﴾ (٢)

وعَنْ أَبِي خِرَاشِ السُّلْمِيِّ ، أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : «مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ سَنَةً فَهُوَ كَسَفْكِ دَمِهِ » (٣) .

وعن أبي هُرَيْرة ، عن النّبي على قال : (( تُقْتَحُ أَبُو البُ الْجَنَّةِ كُلَّ

(۱) سنن أبي داود: كتاب الأخلاق: ٥٥، باب فيمن يهجر أخاه المسلم: رقم ٤٩١٣٤.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود: كتاب الأخلاق: ٥٥، باب فيمن يهجر أخاه المسلم: رقم ٤٩١٤.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود: كتاب الأخلاق: ٥٥، باب فيمن يهجر أخاه المسلم: رقم ٤٩١٥.

يَوْمِ اثْنَيْن وَخَمِيسٍ ؛ فَيُغْفَرُ فِي ذَلِكَ الْيَوْمَيْن لِكُلِّ عَبْدٍ لا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا ، إلا مَنْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أُخِيهِ شَحْنَاء ! فَيُقَالُ: أَنْظِرُوا هَذَيْن حَتَّى يَصْطُلِحَا » (١) .

[ قَالَ أَبُو دَاود: النَّبِيُّ ﷺ هَجَرَ بَعْضَ نِسَائِهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا ، وَابْنُ عُمَرَ هَجَرَ ابْنًا لَهُ إِلَى أَنْ مَاتَ ] .

وقالَ أبو دَاود: [ إِذَا كَانَتِ الْهِجْرَةُ لِلَّهِ فَلَيْسَ مِنْ هَذَا بِشَيْءٍ ، وَإِنَّ عُمَرَ بْنَ عَبْدِ الْعَزِيزِ غَطَّى وَجْهَهُ عَنْ رَجُلٍ ].

ولكن مع بقاء أصل المحبّة بين المؤمنين ، فعن أبي هُرَيْرة فَهُ قال : أُتِيَ النَّبِيُّ فَهُ بِسَكْرَانَ ، فَأَمَرَ بِضَرْبِهِ ، فَمِنّا مَنْ يَضْرَبُهُ بِنَعْلِهِ ، وَمِنّا مَنْ يَضْرَبُهُ بِتَوْيهِ . فَلَمّا انْصَرَفَ قَالَ رَجُلُ : مَا لَهُ أُخْزَاهُ اللّهُ ، فَقَالَ رَجُلُ : مَا لَهُ أُخْزَاهُ اللّهُ ، فَقَالَ رَبُلُ : مَا لَهُ أُخْزَاهُ اللّهُ ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ فَي : لا تَكُونُوا عَوْنَ الشّيْطانِ عَلَى أَخِيكُمْ )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود: كتاب الأخلاق: ٥٥، باب فيمن يهجر أخاه المسلم: رقم ٤٩١٦.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : الحدود : باب ما يكره من لعن شارب الخمر : ۲٤٨٩/٦ ، رقم ٦٣٩٩ .

### يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولَهُ )) (١).

فهذا فيه دلالة صريحة على بقاء أصل الإيمان وأنّه لا يخرج بارتكابه الكبيرة فيبقى على أصل المحبّة بين أهل الإيمان مع القيام بحقوق الأخوّة من التآخي والتناصر، مع إقامة العقوبة عليه فهي من نصره والأخذ على يديه لأنّه ظلم نفسه بارتكابه المنكر .

وقد تمّ إيراد هذا لأنّ كثيرًا من طلبة العلم إذا خالفه آخر في مسألة أو في رأي ، أو كان بينهما خصومة ، أو ترك التعاون معه في دعوته لسبب من الأسباب نبذه ، وناصبه العداء وكأنه خرج من الملة وأصبح عدوًا من أكبر أعدائه .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الحدود : ما يُكره من لعن شارب الخمر ، وأنَّه ليس بخارج من الملَّة : ۲٤٨٩/٦ ، رقم ٦٣٩٨ .

### ٣٠ ـ التربية بالقصيّة:

أسلوب القصمة من أشدُّ الأساليب تأثيرًا في النفوس ، في الكبار والصغار ، والرجال والنساء على حدٍّ سواء ، لكن النساء والصغار أشدّ تأثرًا بها .

فالقصة تسحر القلوب وتمسُّ شغافها ، وتمتلك زمامها ، بما تُحْدِثُه من انفعال وتعاطف ، وتحليق في عالمها ، ومتابعة مشاهدها ، وعيش في أحداثها بالقلب والشعور والوجدان ، وتطلع إلى معرفة حقائقها وأسرارها ، ونتائجها ، فيظلُّ مشدودًا من أوّلها إلى آخرها ، لأنّها موافقة ومطابقة للفطرة ، ومُشْبعة لغريزة حُبِّ الاطلاع ، والتفاعل مع أحداثها وأشخاصها مع وجود عنصر التشويق ، وشدّ السامع أو المشاهد وتركيز انتباهه وإثارة مشاعره ، واستمرار متابعته لمعرفة النهاية .

وهذا هو السرُّ في سحر الأسلوب القصصي وتميُّزه عن غيره فإنَّ درجة الانتباه والمتابعة والتحقُّز والتفاعل تظلُّ على أشدُّها من البداية إلى النهاية .

فيحصل التأثير المطلوب والتغيير المرغوب بينما قد ينتاب المرء في كثير من الأساليب الأخرى الفتور ، أو الملل ، أو الغفلة ، فيكون ذلك حاجزًا عن التأثر المطلوب .

ومن عوامل نجاحها تضمُّنها لأسلوب الإيحاء بالتأسيِّ والاقتداء بأشخاص القصة فتثير في السامع مكامن الاعتبار والاتعاظ بما حدث لهم، فإن كان خيرًا اتبعه، وإن كان

شرًّا فر منه واجتنبه .

لأنّ اتباع أهل الخير والصلاح وتقليدهم في أعمالهم التي كانت سببًا في نجاحهم مغروسٌ في الفطر ، وكذا النفور من أهل الشرّ والسُّوء وأعمالهم التي أوبقتهم وكانت سببًا في هلاكهم.

فالخاتمة الحسنة تشدُّ السامع إلى المعروف والخير وتحثُّه عليه وتقدِّمه له في ثوب جدّاب فيميل إليه ويُحبُّه فينتقل إلى تقليده وفعله ، والخاتمة السيئة تثير فيه النفور من الشرِّ والابتعاد عنه ومن ثمّ الحذر من الوقوع فيه أو في مثله ، قياسًا على صاحب القصيّة الذي ذاق وبال أمره وعاقبته الوخيمة ؛ جزاء مقارفته للأعمال المنكرة .

والقصص القرآني والنبوي يحظى من ذلك بأوفر النصيب.

ويتميّز بالصدق ، والوضوح في جميع جزئياته وجوانبه ، ويتميّز أيضًا بطر ْق الموضوع مباشرة دون التواء أو الطالة .

ويُضاف إلى تأثير القصّة المذكور آنفًا ، التأثير البلاغي للنص القرآني والنبوي ؛ فقد أوتي النّبي على جوامع الكلم ، فالألفاظ قليلة العدد بالغة التأثير ، وقد يطرق القرآن الكريم الموضوع من عدّة جوانب كقصّة موسى مع فرعون . فالسحر العجيب للقصّة يضاف إليه سحر الألفاظ وصدقها ،

وأنها حقائق حصلت وليست من نسج الخيال وتعرض حقائق غير مصطنعة أو مزخرفة أو أن فيها مداهنة لأصحابها .

وتعُرض قصة الفاحشة بجلباب الحياء وبطريقة لا تنبّه الغافل ولا تثير الغرائز واللدّة ، ولا تدعو إلى الفاحشة ، وتقليد من ارتكس فيها .

وتعرض لحظة الهبوط والضعف كما هي ، ولكنها لا تصنع منها بطولة يُركّز عليها .

تعرضها لحظة عابرة لحظة ضعف سرعان ما تنتهي وتعود لحظة الطهر والبراءة والإفاقة والإنابة إلى الله ...

إنّ نسبة وقتها في القصمة لا تزيد عن تلك الّتي في الحياة الطبيعية .

ثعرض بأسلوب التنفير والاشمئزاز منها وتسليط الأضواء على لحظة الطهر والبراءة لدفع السامع إلى النفور منها وحمله على العبرة منها .

فالقصص القرآني يهدف إلى الاعتبار والتصديق للنبي وما جاء به ، وفيه تفصيل كلّ شيء ، وفيه هدى ورحمة للمؤمنين ؛ قال الله تعالى : { لقدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيتًا يُقْتَرَى وَلَكِنْ تَصديقَ الذي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَقْصِيلَ

# كُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ } (١).

وفيه تثبيت لفؤاد النّبي ﴿ ولأمّته من بعده ، بما قص عليه من أخبار الرسل من قبله وما لاقوه من أقوامهم فصبروا فكانت العاقبة لهم ولأتباعهم . قال الله تعالى : { وَكُلا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرّسُل مَا نُتَبّتُ بِهِ فُوَادَكَ وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحُقُ وَمَوْعِظةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ } (٢) .

وفي القصص أيضًا إثارة للتفكير والتأمُّل للرجوع إلى الحقّ ؛ قال تعالى : { فَاقْصُص القَصصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ } (٣) .

والله الذي خلق النفس البشرية ؛ وهو أعرف بها وبمداخلها وفطرتها وما يؤثّر فيها . وعلم وعلم والله شدّة تأثير الأسلوب القصصي فيها ووقعه عليها ، فكان القرآن الكريم ألله المدّ احتفاء بالقصد ، وهي في مجملها تركّز على تحقيق التوحيد ، وصلاح الباطن والظاهر ، واللجأ إلى الله في الرخاء والشدّة ، وتزكية النفوس ، وتهذيب الأخلاق ، والشجاعة في الحق ، والجهاد في سبيل الله ، ونشر الفضيلة ، والترقى بالعبد في مراتب الإيمان والإحسان .

ومن تلك القصص : قصمة آدم الخراجه من الجنة ، وقصة ابني آدم ، وقصة نوح مع قومه وابنه ، وقصة شعيب

<sup>(</sup>١) يوسف: الآية (١١١).

<sup>(</sup>٢) هود: الآية (١٢٠).

<sup>(</sup>٣) الأعراف: الآية (١٧٦).

ومدين ، وهود وعاد ، وصالح وثمود ، ولوط وقومه ، ويعقوب وبنيه ، ويوسف وإخوته ، وامرأة العزيز ، ويونس وقومه ، وإبراهيم وأبيه وابنه إسماعيل وأقوامهم ، وموسى وفرعون ، وداود وسليمان وقومهما ، والهدهد ، وملكة سبأ ، وأصحاب الأخدود ، وذو القرنين ، وصاحب الجنتين .

وأخيرًا قصمة نبينا على مع قومه من الكفّار والمشركين والمنافقين وغزواته وجهاده فيهم ، وما لاقاه من عنت وبلاء وعناد واستكبار منهم.

أمّا القصص النبوي فكثير جدًّا ، وكان المصطفى الله المعلم النبوي في النبوي النبو

فعن عبدالله بن عَمْرو ؛ قال : (( كَانَ نَبِيُّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَمْر و عَنْ بَنِي إسْرَائِيلَ حَتَّى يُصنْبِحَ ؛ مَا يَقُومُ إلا إلى عُظْم صلاةٍ () ()

وقد قص النّبي على أصحابه قصصًا كثيرًا ؛ منها : قصمة الثلاثة الذي تكلموا في المهد (١) ، وقصمة الثلاثة :

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود: كتاب العلم: ۱۱ ـ باب الحديث عن بني إسرائيل: رقم ٣٦٦٣٣.

وصحّح إسناده الألباني ، انظر : صحيح سنن أبي داود : 797/7 ، رقم 7117 .

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : الأنبياء : ( ٤٩ ) باب : واذكر في الكتاب مريم :
 ۳۲۰۸/۳ ، رقم٣٥٥٣ .

الأبرص والأعمى والأقرع في بني إسرائيل (١) ، وقصة الثلاثة الذين توسلوا بصالح أعمالهم في حديث الغار (٢)

وقصنة المرأة التي كانت ترضع ولدها ، وترك ثديها وتكلّم (٦) ، وقصنة المرأة المومسة : بغيّ من بغايا بني إسرائيل التي سقت الكلب (١) ، وقصنة الرّجل صاحب الجراحات (٥) .

وقصة تكلم البقرة والذئب ، حيث قصتها النَّبي على على أصحابه بعد صلاة الصُّبح (١) ، وقصة توبة قاتل التسعة والتسعين (١) ، وكذلك قصة الرَّجل الَّذي أوصى بنيه أن يحرقوه إذا مات ويطحنوه ويذرُّوه في البحر (١).

(۱) المصدر السابق: الأنبياء: ( ٥١ ) باب: ما ذكر عن بني إسرائيل: ٣٢٧٦/٣ ، رقم٣٢٧٧ ،

(٢) المصدر السابق : الأنبياء : ( ٥٢ ) باب : أم حسبت أنّ أصحاب الكهف : ١٢٧٨/٣ ، رقم٣٢٧٨ .

(٣) البخاريّ : الأنبياء : ( ٥٢ ) باب : أم حسبت أنّ أصحاب الكهف والرقيم : ٣٢٧٩/٣ ، رقم ٣٢٧٩ .

(٤) البخاريّ : بدء الخلق : باب : إذا وقع الذباب في شراب أحدكم : ٣٢٨٠ ، رقم٣١٤٣ وكذا رقم ٣٢٨٠ .

(٥) البخاريّ : الأنبياء : ( ٥١ ) باب : ما ذكر عن بني إسرائيل : ٣٢٧٥/٣ ، رقم٣٢٧٦ ، وراجع أيضًا رقم١٢٩٨ .

(٦) البخاريّ : الأنبياء : ( ٥٢ ) باب : أم حسبت أنّ أصحاب الكهف والرقيم : ٣٢٨٤ ، رقم ٣٢٨٤ .

(٧) مسلم: التوبة: باب قبول توبة القاتل وإن كثر قتله، رقم ٢٧٦٦. وأخرجه البخاريّ أيضًا برقم ٣٢٨٣.

(A) مسلم: التوبة: باب في سعة رحمة الله تعالى وأنها سبقت غضبه، رقم ٢٧٥٦ . والبخاريّ: ١٢٨٢/٣ ـ ١٢٨٤ ، الأرقام: ٣٢٩١ ـ ٣٢٩٤ والقصص النبوي كثيرٌ جدًّا فتراجع في مظانها من كتب الحديث وشروحها لاستخلاص العبر منها والفوائد، والمواقف التي سيقت فيها، فالمقام لا يتسع لذلك.

٣١ ـ تربية النّبي على أصحابه بالقدوة والأسوة الحسنة:

من لطيف تقدير الله ، ودقيق تدبيره ، ورحمته بعباده ، أن أنزل القرآن ، هدى ورحمة ونور ، وأرسل رسولاً منهم يطبقه تطبيقا عمليًا مشاهدًا أمامهم ، فيتأثرون به ويتفاعلون معه ويتلونه حق تلاوته ، ويتبعون هذا الرسول الأمي ويقتدون به حق الاقتداء .

فقد علم سبحانه حاجتهم الفطرية وضرورتهم الجبليّة للاتباع والتقليد والمحاكاة والاقتداء ، وقبول الإيحاء ، والميل الفطري لحبّ المشاركة في الخير .

فلله الحكمة البالغة ، أنزل القرآن منهجًا ، وأرسل محمّدًا عمليّا تطبيقًا عمليًا لهذا المنهج ، فكان بحق ترجمة حقيقية ؛ حيّة للقرآن ، ومثالاً يُحتذى . فلا يستطيع أحدٌ أن يقول : إنّ هذا القرآن في منزلة مثالية خيالية ؛ ولا يمكن تطبيقه على البشر ، فقد قطع المُجج كلها وأبطل الأعذار جميعها وأسقِط في أيدي أعدائه فلم يجدوا مخرجًا ولم يحيروا جوابًا .

نقل ما يدعو إليه من عالم الألفاظ والمعاني إلى عالم التجسيد المشاهد والواقع المنظور . ومن عالم المتلوّ إلى عالم التطبيق العملي الملموس .

وبهذا ملأ مشاعر قومه ؛ وحواسهم وقناعاتهم ؛ بإمكانية التطبيق والتنفيذ ولسان حاله يقول : هذا ما أدعو إليه بالفعل والقول ؛ ماثلاً بين أيديكم ؛ حقيقة مشاهدة في يُسْر وسهولة

، فهلاً طبقتموه وتأسيتم به .

فهذا هو الفرق بين العلم والفكر ، والنظرية والتطبيق . فهي دعوى مصحوبة بالدليل والبرهان والتطبيق العملي ، تسقط أمامها جميع الحجج والأعذار .

لكلِّ هذه المعاني كان أسلوب القدوة هو أشدُّ الأساليب التربوية تأثيرًا.

ولقد اختصرت أمّ المؤمنين عائشة ـ رضي الله عنها ـ ذلك في عبارة واحدة ؛ حينما سألها قتادة بقوله :

(( يَا أُمَّ الْمُؤْمِنِينَ أَنْبِئِينِي عَنْ خُلُق رَسُولِ اللَّهِ ﴿ قَالَتُ اللَّهِ اللَّهُ الْفُرْآنَ وَقُلْ أَنْ أَقُومَ ، وَلا أَسْأَلَ أَحَدًا عَنْ شَيْءٍ حَتَّى أَمُوتَ ) (١) .

قال القاضي عياض : (( وقوله : فهممت أن أقوم ولا أسأل أحدًا عن شيء حتَّى أموت : أكتفي بذلك وأقتدي بالتخلُق بأخلاق النَّبي القرآن ، ففيه المقتَّع من كلّ شيء والهداية إلى كلّ رشد والخلاء من كلّ شبهة )) (٢).

<sup>(</sup>۱) مسلم: صلاة المسافرين: ۱۸، باب جامع صلاة الليل: ۱۲/۱، رقم ۲۶۲.

<sup>(</sup>٢) إكمال المُعْلِم بفوائد مسلم: كتاب صلاة المسافرين: (١٨)، باب جامع صلاة الليل، ومن نام عنه أو مرض: ٩٥/٣، طبعة دار الوفاء

والله على أمر نبيه على بالاقتداء بهدى الأنبياء من قبله ، فقال على : { أُولئِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَبهُدَاهُمُ اقْتَدِهِ } (۱) ، وقال : { فقال عَنْ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُل } (۲) ، وحث أصحاب مسول الله على ومن بعدهم على التأسي به فقال : { لقدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللَّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَدُكَرَ اللَّهَ كَثِيرًا } (۲) .

قال أبو الفداء ـ رحمه الله ـ : (( هذه الآية الكريمة أصل كبير في التأسي برسول الله في أقواله وأفعاله وأحواله ؛ ولهذا أمر تبارك وتعالى النّاس بالتأسي بالنبي في يوم الأحزاب ، في صبره ومصابرته ومرابطته ومجاهدته وانتظاره الفرج من ربّه في صلوات الله وسلامه عليه دائمًا إلى يوم الدين ، ولهذا قال تعالى للذين تقلّقوا وتضجّروا وتزلزلوا واضطربوا في أمرهم يوم الأحزاب : { لقدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللّهِ أُسْوَةً } أي هلا اقتديتم به وتأسيتم بشمائله في رسول الله أسوة } أي هلا اقتديتم به وتأسيتم بشمائله في () ()

لأنّه الصورة التطبيقية الكاملة للمنهج ، والمثال الذي كمّله الله على ليكون نموذجًا كاملاً يراه الصّحابة في فيتأثرون به ويتبعونه في شأنه كله ، ذلك أن من طبيعة

<sup>(</sup>١) الأنعام: الآية (٩٠).

<sup>(</sup>٢) الأحقاف: الآية ( ٣٥ ).

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم: ٤٨٣/٣ ، طبعة دار المعرفة.

النّاس إذا رأوا نموذجًا للكمال أو النجاح أحبّوه واتبعوه وتأسُّوا به وكان التأثر شديدًا ؛ والاتباع في أوْجه ، فأخرج الله ذلك الجيل الفريد ؛ جيل القدوة والقمّة ؛ الذي سيبقى كالعَلم للنّاس ؛ يُشمّروا إليه والناس في كلّ زمن بحاجة فطريّة ماسّة إلى قدوات ؛ تطبق الإسلام ؛ قولاً وعملاً واعتقادًا وأخلاقًا وتعاملاً في أبهى صورة ، كما قدّمها النّبي في وأصحابه ، صورة عملية تطبيقية ؛ يشاهدُها النّاس ماثلة أمام نواظرهم فيتأثرون بها ويتبعونها ويقتدون بها ، يطبقون الإسلام بالاقتداء المباشر ؛ الماثل بين أيديهم وأمام أعينهم ، المنقول عن القدوة الأولى في أ

لذا كان حقًا على من يُقتدى به من النّاس ؛ أن يحْمل الإسلام كاملاً ، ويتحمّل مسئولياته كاملة ؛ ويحمل تبعات القدوة حقّ حملها ، وأن يكون مثالاً حيًّا للقرآن ليكون تأثيره في نفوس المقتدين به فاعلاً ؛ فلا يقعون في اضطراب وحيرة بين ما يدعوهم إليه بقوله وما يشاهدون من أخلاقه وتصرُّفاته وتعاملاته وعباداته.

فإنَّ كثيرًا ممن يُنظر إليهم في هذا الزمان قد فتنوا النّاس وأوقعوهم في حيرة واضطراب وتناقض بين ما يدعونهم إليه وما هم عليه من أخلاق وتعاملات وتصر ُفات.

وهيهات أن يصدّقوهم فيما يقولون أو يتبعوهم فيما يدعونهم إليه.

فينبغي لمن يدعو إلى الله على أن يصدِّق فعله قوله ، بل

يدعوهم بفعله قبل قوله كيما يصدّقونه ويحبونه ويطيعونه فيما يأمرهم به أو ينهاهم عنه ويمتثلون المبادئ التي ينادي بها لأنهم يرونها ماثلة فيه رأي العين.

## كيف ربّى النَّبي ﷺ أصمابه بأسلوب القموة ؟

لقد سلك النّبي الله في تربيته أصحابه بهذا الأسلوب طريقين:

الأوَّل: الدعوة إلى الاقتداء به قولاً وفعلاً.

الثّاني: بالتطبيق العملي الكامل للوحي.

الأوَّل: الدعوة إلى الاقتداء به قولاً وفعلاً.

ا بالترغيب والحث على ذلك وتلاوة قول الله على: { لقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ أُسُوّةٌ حَسَنَةٌ لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللّهَ وَالْيَوْمَ الآخِرَ وَنَكَرَ اللّهَ كَثِيرًا } (١).

وعن عبدالله بن مسعود ﴿ أَنَّ رسول الله ﴿ قَالَ: ((مَا مِنْ نَبِيِّ بَعَنَهُ اللّهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّونَ وَأَصْحَابٌ مِنْ نَبِيٍّ بَعَنَهُ اللّهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّونَ وَأَصْحَابٌ يَأْخُدُونَ بِسُنَّتِهِ وَيَقْتَدُونَ بِأَمْرِهِ ، ثُمَّ إِنَّهَا تَخْلُفُ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلُوفٌ يَقُولُونَ مَا لا يَوْمَرُونَ . فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ ، وَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِقَلْبِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ . وَلَيْسَ وَرَاءَ خَلَكَ مِنَ الإِيمَانِ حَبَّةُ خَرْدَلٍ » (٢).

٢ ـ الأمر بالإقتداء بسنته ، فعن العرباض بن سارية الأمر بالإقتداء بسنته وسنتة الخُلفاء المهديين الرَّاشدين الرَّاشدين وسنتة الخُلفاء المهديين الرَّاشدين

<sup>(</sup>١) الأحزاب: الآية (٢١).

<sup>(</sup>۲) مسلم: الإيمان: ۲۰ ـ بيان كون النهي عن المنكر من الإيمان: ۱۹/۱ ، رقم۰۰ .

تَمسَكُوا بِهَا وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِذِ ... » (١) الحديث .

وأمر ﴿ بَالاقتداء بهدیه في العبادات ، فعن جابر ﴿ قَالَ : (( رَأَیْتُ النَّبِيَ ﴿ وَیَقُولُ : (( رَأَیْتُ النَّبِيَ ﴾ یَرْمِي عَلَی رَاحِلْتِهِ یَوْمَ النَّحْرِ وَیَقُولُ : (( لِتَأْخُدُوا مَنَاسِكَكُمْ . فَإِنِّی لا أَدْرِي لَعَلِّی لا أَحُجُّ بَعْدَ حَجَّتِی هَذِهِ )) (٢) .

ومعناه : خذوا مناسككم واتبعوني في ذلك كما صنعت ، واقتدوا بي .

وفي الصلاة يأمر أصحابه بالاقتداء به فيها فيقول: (( وَصَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي ... )) (٣) .

٣ ـ مباشرة العمل بنفسه عند عدم المبادرة لامتثال أمره

سنن أبي داود : كتاب السّنة : (7) باب في لزوم السّنة . رقم الحديث 7.7 ، وصحّحه الألباني . انظر : صحیح سنن أبي داود : 7.7 ، رقم 7.7 ، رقم 7.7 ، رقم 7.7 ،

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الحج: (٥١) باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبًا وبيان قوله (تانخذوا مناسككم »: ٩٤٣/٢، رقم١٢٩٧ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: الأذان: ١٨ ـ باب الأذان للمسافر: ٢٢٦/١ ، رقم٥٠٠ .

فَخَرَجَ فَلَمْ يُكَلِّمْ أَحَدًا مِنْهُمْ حَتَّى فَعَلَ ذَلِكَ . نَحَرَ بُدْنَهُ ، وَدَعَا حَالِقَهُ فَحَلَقَهُ .

فَلْمَّا رَأُواْ ذَلِكَ قَامُوا فَنَحَرُوا وَجَعَلَ بَعْضُهُمْ يَحْلِقُ بَعْضًا ، حَتَّى كَادَ بَعْضُهُمْ يَقْتُلُ بَعْضًا غَمَّا ... » (١)

عمل النّبي ﷺ .

عن أنس عن قال: ((جَاءَ تَلاتَهُ رَهْطٍ إلى بُيُوتِ أَزْوَاجِ النّبِيِّ فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنّهُمْ النّبِيِّ فَلَمَّا أُخْبِرُوا كَأَنّهُمْ تَقَالُوهَا ، فَقَالُوا: وَأَيْنَ نَحْنُ مِنَ النّبِيِّ فَي ؟ قَدْ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ وَمَا تَأْخَرَ ، قَالَ أَحَدُهُمْ: أَمَّا أَنَا فَإِنِّي أَصلي اللّيْلَ أَبَدًا ، وقَالَ آخَرُ : أَنَا أَصُومُ الدّهْرَ وَلا أَفْطِرُ ، وقَالَ آخَرُ : أَنَا أَصُومُ الدّهْرَ وَلا أَفْطِرُ ، وقَالَ آخَرُ : أَنَا أَصُومُ الدّهْرَ وَلا أَفْطِرُ ، وقَالَ آخَرُ : أَنَا أَعْتَزِلُ النِّسَاءَ فَلا أَتَزَوَّجُ أَبَدًا .

فَجَاءَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ إِلَيْهِمْ فَقَالَ : أَنْتُمُ الّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا ؟ أَمَا وَاللّهِ إِنِّي لأَخْشَاكُمْ لِلّهِ وَأَنْقَاكُمْ لَهُ ، لَكِنِّي أَصُومُ وَأَقْطِرُ ، وَأَصلِي وَأَرْقُدُ ، وَاللّهِ إِنِّي لأَخْشَاكُمْ لِلّهِ وَأَنْقَاكُمْ لَهُ ، لَكِنِّي أَصُومُ وَأَقْطِرُ ، وَأَصلِلِي وَأَرْقُدُ ، وَأَتْرَوَ عَنْ اللّهِ إِنِّي فَلَيْسَ مِنِّي )) (٢) .

وحينما قفل النّبي الله والمعمّا من غزوة خيبر ، ونام الله وأصحابه حتّى طلعت الشمس ثمّ سار حتّى ارتفعت فعن أبى قتادة الله في حديثه الطويل قال : (( ثُمَّ أَدَّنَ بِلالٌ بِالصَّلاةِ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٥٨ ، كتاب الشروط : ١٥ ـ باب الشروط في الجهاد : ٩٧٤/٢ . قطعة من حديث رقم ٢٥٨١ .

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : ۲۰ ـ كتاب النكاح : ۱ ـ باب الترغيب في النكاح :
 ۲۰ ـ دقم ۱۹۶۹ ، رقم ٤٧٧٦ .

. فَصلَى رَسُولُ اللَّهِ ﴿ رَكْعَتَيْنَ . ثُمَّ صلَّى الْغَدَاةَ فَصنَعَ كَمَا كَانَ يَصنَعُ كُلَّ يَوْمٍ . قَالَ : وَرَكِبَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَرَكِبَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَرَكِبَ مَا كَانَ يَصنَعُ مَا مَعَهُ . قَالَ فَجَعَلَ بَعْضُنَا يَهْمِسُ إلى بَعْضٍ : مَا كَفَّارَةُ مَا صَنَعْنَا بِتَقْرِيطِنَا فِي صَلاتِنَا ؟ ثُمَّ قَالَ : أَمَا لَكُمْ فِيَ أُسُوةٌ ؟ )) (١) صَنَعْنَا بِتَقْرِيطِنَا فِي صَلاتِنَا ؟ ثُمَّ قَالَ : أَمَا لَكُمْ فِي أُسُوةٌ ؟ )) (١) الحديث .

<sup>(</sup>۱) مسلم: ٥ ـ كتاب المساجد ومواضع الصلاة: ٥٥ ـ باب قضاء الصلاة الفائتة واستحباب تعجيل قضائها: ٤٧٢/١ ، رقم ٦٨١ .

الطريق الثَّاني : سيرته ﷺ ، وقيامه بالتطبيق العملي الكامل للوحي :

فكان بحق كما وصفه ربّه بقوله عزّ وجلّ : { وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ} (١) .

والخُلُق كما قال ابن منظور : (( يُطلق في اللغة على معان هي : الدين ، الطبع ، والسّجية )) (٢) .

وكما وصفت عائشة ـ رضي الله عنها ـ بقولها : (( فَإِنَّ خُلُقَ نَهِيِّ اللَّهِ ﷺ كَانَ الْقُرْآنَ )) (٢) .

وقال خادمه أنس في في وصفه: ((كَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ عَلَى مِنْ أَحْسَنَ النَّاسِ خُلُقًا )) (٤).

ولم يكن ﷺ ليدعو إلى أمر إلا وهو أول من يتصف به،

<sup>(</sup>١) القلم: الآية (٤).

<sup>(</sup>٢) لسان العرب لابن منظور : ٨٦/١٠ ، مادة (خلق).

<sup>(</sup>٤) مسلم: الفضائل: ١٣ ـ باب كان رسول الله الله الناس خلقًا: ٢٣١٠ ، رقم ١٨٠٥/٤

بل يكون متحقق به من قبل .

وما كان ليتلو عليهم قول الله تعالى: { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا تَقْعَلُونَ = ٢ كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لا تَقْعَلُونَ ﴾ (١) ، وقوله تعالى : { أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْهُمْ وَأَنْتُمْ تَتُلُونَ الْكَتَابَ أَفَلا تَعْقِلُونَ } (١) .

وقوله تعالى على لسان شعيب الكَيْلِا: { وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ } (٣) . ثُمَّ لا يتصف بما يدعو إليه .

يقول العلامة عبدالرَّحمن السعدي ـ رحمه الله ـ عند آية الصف : ((أي : لم تقولون الخير وتحتون عليه ، وربما تمدّحتم به وأنتم لا تفعلونه ، وتنهون عن الشرِّ ، وربما نزّهتم أنفسكم عنه ، وأنتم متلوّتون متصفون به ، فهل تليق بالمؤمن هذه الحالة الذميمة ؟ أم من أكبر المقت عند الله ، أن يقول العبد ما لا يفعل ؟ ولهذا ينبغي للآمر بالخير ، أن يكون أوّل النّاس مبادرةً إليه ، والناهي عن الشرّ ، أن يكون أبعد النّاس عنه )) (أ) .

والنبي هو الأولى ، وله القِدْحُ المعلى في ذلك . فلقد كانت أفعاله وأحواله ه موافقة تمامًا لأقواله ، لا تناقض

<sup>(</sup>١) الصف: الآيتان (٢،٣).

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٣) هود: الآية ( ٨٨ ).

<sup>(</sup>٤) تيسير الكريم الرَّحمن في تفسير كلام المنّان: ٥/٩٢٩.

بينها مطلقًا .

بل كانت حياته وشخصيته واضحة تمام الوضوح ، وضوح الشمس في رابعة النهار ، مع الشمول والتوازن ، فقد كمّله الله على ، فلا يطغى جانب على جانب ، ولا يهتم بشأن وينسى آخر ، إنّما هو الكمال والتمام في كلّ جانب ؛ فلا يودُ الناظر إلى سيرته في أن يراه في شأن إلا رآه على أفضل ما يكون ، وكأنّه متفرّع له .

كمال وشمول وتوازن بين الدعوة والتربية والتعليم والعبادات ، والجهاد ، والقيام بأداء الحقوق والواجبات ، مع الأهل والأزواج ، مع الأصحاب والأحباب ، مع الجيران والأضياف ، مع القريب والبعيد .

وهذا يطول شرحُه ويبعدُ استقصاؤه ، وتنوء به المجلدات فلتراجع في مظانّها من كتب الشمائل والدلائل والسيّر والسنن ، ويكفي هنا إشارات إلى معالم التكامل في شخصيته هي ؛ في محاور ثلاثة :

المحور الأوَّل: رسوخ إيمانه على وثقته بربّه وتوكّله عليه

المحور التَّاني: منهجه ﷺ في العبادة .

المحور التَّالث: عظيم خلقه وحُسن معاملته على إ

### فأمّا المحور الأوَّل:

فمن عميق إيمانه وثقته بربّه على ويقينه ، ما رواه خبّاب بن الأرتِّ قال : (( شَكَوْنَا إلى رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ وَهُوَ مُتَوَسِّدٌ بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ ، قُلْنَا لَهُ : ألا تَسْتَنْصِرُ لَنَا ؟ ألا تَدْعُو بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ ، قُلْنَا لَهُ : ألا تَسْتَنْصِرُ لَنَا ؟ ألا تَدْعُو

اللّه لَنَا ؟ قَالَ : كَانَ الرّجُلُ فِيمَنْ قَبْلَكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْض ، فَيُجْعَلُ فِيهِ ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُشْقُ بِالثَنَيْنِ ، وَمَا يَصِدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ . وَيُمْشَطُ بِأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ مِنْ عَظْمٍ أَوْ عَصنبِ وَمَا يَصدُّدُهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ ، وَاللّهِ لَيُتِمَّنَ هَذَا الأَمْرَ ، حَتَّى يَسِيرَ الرّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إِلَى حَضْرَمَوْتَ ، لا يَخَافُ إِلاَ اللّهَ أَو الدِّنْبَ عَلَى غَنَمِهِ ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ )) (1) .

ومن فرط توكُّلِه على ربِّه ويقينه وامتلاء قلبه بمعيّة الله على ربِّه قال : (( قُلْتُ لِلنَّبِيِّ فَي وَأَنَا فِي الْغَار : لَوْ أَنَّ أَحَدَهُمْ نَظْرَ تَحْتَ قَدَمَيْهِ لأَبْصَرَنَا ، فَقَالَ : مَا ظَنُكَ يَا أَبَا بَعْر بِاثَنِن اللَّهُ تَالِثُهُمَا؟ )) (٢)

وقوله في حديث الهجرة ﴿ وَارْتَحَلْنَا وَالْقَوْمُ يَطْلُبُونَنَا ، وَقُولُهُ فِي حديث الهجرة ﴿ وَالْفَوْمُ اللَّهِ مِنْ مَالِكِ بْنِ جُعْشُمْ عَلَى ، فَلَمْ يُدْرِكْنَا أَحَدُ مِنْهُمْ غَيْرُ سُرَاقَةٌ بْنِ مَالِكِ بْنِ جُعْشُمْ عَلَى فَرَسٍ لَهُ ، فَقُلْتُ : هَذَا الطّلبُ قَدْ لَحِقَنَا يَا رَسُولَ اللَّهِ ، فَقَالَ : لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهِ مَعَنَا )) (٣) .

ومن أعظم الأمثلة على توكُّلِه ﴿ وثقته العظيمة بالله ويقينه ما رواه جابر بن عبدالله ورضي الله عنهما وقال : (( غَزَوْنَا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ غَزْوَةَ نَجْدٍ ( ) ، فَلَمَّا أَدْرَكَتْهُ الْقَائِلَةُ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ـ ٦٥ ، المناقب: ٢٢ ـ باب علامات النبوة في الإسلام: ٣٤١٦ ، رقم ٣٤١٦ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ـ ٦٦ ، فضائل الصحابة : ٢ ـ باب مناقب المهاجرين وفضلهم : ١٣٣٧/٣ ، رقم٣٤٥٣ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه، رقم ٣٤٥٦.

<sup>(</sup>٤) هي غزوة بني المصطلق من خزاعة ، وهي غزوة المريسيع ، وعلى ذلك بوّب عليها الإمام البخاريّ ، انظر : البخاريّ : ٦٧ \_

، وَهُوَ فِي وَادٍ كَثِيرِ الْعِضَاهِ ، فَنَزَلَ تَحْتَ شَجَرَةٍ وَاسْتَظْلَّ بِهَا وَعَلَقَ سَيْفَهُ ، فَتَقَرَّقَ النَّاسُ فِي الشَّجَرِ يَسْتَظِلُونَ ، وَبَيْنَا نَحْنُ كَذَلِكَ ، إِدْ دَعَانَا رَسُولُ اللَّهِ فَي فَجِئْنَا ، فَإِذَا أَعْرَابِيٍّ قَاعِدٌ بَيْنَ يَدَيْهِ ، فَقَالَ : إِنَّ هَذَا أَتَانِي وَأَنَا نَائِمٌ ، فَاحْتَرَطْ سَيْفِي ، فَاسْتَيقَظْتُ وَهُوَ يَدَيْهِ ، فَقَالَ : إِنَّ هَذَا أَتَانِي وَأَنَا نَائِمٌ ، فَاحْتَرَطْ سَيْفِي ، فَاسْتَيقَظْتُ وَهُوَ قَائِمٌ عَلَى رَأْسِي ، مُخْتَرِطٌ صَلْتًا ، قَالَ : مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي ؟ قُلْتُ : اللَّهُ فَشَامَهُ قَالِمٌ عَلَى رَأْسِي ، مُخْتَرِطٌ صَلْتًا ، قَالَ : مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي ؟ قُلْتُ : اللَّهُ فَشَامَهُ (') ثُمَّ قَعَدَ ، فَهُوَ هَذَا . قَالَ : وَلَمْ يُعَاقِبْهُ رَسُولُ اللَّهِ فِي )) (۲) .

وفي رواية أخرى لجابر حينما قال الأعرابي: مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّى ؟ فَقُلْتُ: اللهُ ـ تَلاثًا ـ وَلَمْ يُعَاقِبْهُ وَجَلَسَ )) (٢) .

### وأمّا المحور التَّاني:

=

المغازي ، ٣٠ ـ باب غزوة بني المصطلق .

<sup>(</sup>۱) فشامه ، أي : أغمده ، ومخترط أي سال سيفه ، صلتًا أي مصلتًا ، بارزًا ومستويًا .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٦٧ ـ المغازي ، ٣٠ ـ باب غزوة بني المصطلق ... : ١٥١٦/٤ ، رقم ٣٩٠٨م .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٦٠ ، الجهاد ، ٨٣ ، من علق سيفه بالشجر عند القائلة: ١٠٦٥/٣ ، رقم٢٧٥٣ .

وَأَتَزَوَّ جُ النِّسَاءَ فَمَنْ رَغِبَ عَنْ سُنَتِي فَلَيْسَ مِنِّي )) (۱) ، وسنّته هي هي منهجه: الوسط والتوازن والاعتدال .

فأمّا صفة قيامه في ؛ فعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( أَنْ نَبِيَّ اللَّهِ فَكَانَ يَقُومُ مِنَ اللَّيْلِ حَتَّى تَتَفَطَّرَ قَدَمَاهُ ، فَقَالَتُ عَائِشَةُ : لِمَ تَصْنَعُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وقَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ مَا عَائِشَةُ : لِمَ تَصْنَعُ هَذَا يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وقَدْ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ؟ قَالَ : أَفَلا أُحِبُ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا ؟ قَلْمَ مَنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأْخَرَ ؟ قَالَ : أَفَلا أُحِبُ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا ؟ فَلَمَا كَثُرَ لَحْمُهُ صَلَّى جَالِسًا ، فَإِذَا أَرَادَ أَنْ يَرْكَعَ ؛ قَامَ فَقَرَأُ ثُمَّ رَكَعَ » (٢) .

وفي حديث المغيرة: ((قَامَ النَّبِيُّ اللَّهِ حَتَّى تَوَرَّمَتْ قَدَمَاهُ )) (")

وعن عروة ﴿ أَنَّ عَائِشَةُ أَخْبَرَتُهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ كَانَ يُصِلِّهِ إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً ، كَانَتْ تِلْكَ صَلَاتَهُ تَعْنِي كَانَ يُصلِّي إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً ، كَانَتْ تِلْكَ صَلَاتَهُ تَعْنِي بِاللَّيْلِ ، فَيَسْجُدُ السَّجْدَةَ مِنْ ذَلِكَ قَدْرَ مَا يَقْرَأُ أَحَدُكُمْ خَمْسِينَ إِللَّيْلُ ، فَيَسْجُدُ السَّجْدَةَ مِنْ ذَلِكَ قَدْرَ مَا يَقْرَأُ أَحَدُكُمْ خَمْسِينَ آيَةً ، قَبْلَ أَنْ يَرْفَعَ رَأُسَهُ ، ويَرْكَعُ رَكْعَتَيْنَ قَبْلَ صَلَاةِ الْفَجْرِ ، ثُمَّ يَضْطَحِعُ عَلَى شِقِّهِ الأَيْمَنِ ، حَتَّى يَأْتِيَهُ الْمُؤَدِّنُ لِلصَّلَاةِ ، ثُمَّ يَضْطَحِعُ عَلَى شِقِّهِ الأَيْمَنِ ، حَتَّى يَأْتِيَهُ الْمُؤَدِّنُ لِلصَّلَاةِ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۷۰ ـ كتاب النكاح : ۱ ـ باب الترغيب في النكاح : ۱۹٤٩/٥ ، رقم ٤٧٧٦ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: ٦٨ ـ التفسير / الفتح: ٣٢٤ ـ باب قوله: ليغفر لك الله ما تقدم من ذنبك: ١٨٣٠/٤ ، رقم ٤٥٥٧ .

 <sup>(</sup>٣) وقد رواه مسلم في باب إكثار الأعمال والاجتهاد في العبادة :
 ٢٨٢/٤ ، رقم ٢٨٢٠ .

المصدر والموضع نفسه ، رقم ٢٥٥٦ .

(1) ((

وعنها ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( كُلَّ اللَّيْلِ أُوْثَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَانْتَهَى وِثْرُهُ إِلَى السَّحَرِ )) (٢) .

وعَنْ أبي سَلْمَة بْن عَبْدِالرَّحْمَن (( أَنَّهُ سَأَلَ عَائِشَة ـ رضي الله عنها ـ : كَيْفَ كَانَتْ صَلَاةُ رَسُولِ اللَّهِ فِي وَمَضَانَ ؟ فَقَالَتْ : مَا كَانَ يَزِيدُ فِي رَمَضَانَ وَلا فِي غَيْرِهِ كَمْ عَنْ اللهِ عَنْ عَيْرِهِ عَلَى إحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَة ، يُصلِّي أَرْبَعًا ، فَلا تَسَلْ عَنْ حُسْنِهِنَ وَطُولِهِنَ ، ثُمَّ يُصلِّي أَرْبَعًا فَلا تَسَلْ عَنْ حُسْنِهِنَ حُسْنِهِنَ وَطُولِهِنَ ، ثُمَّ يُصلِّي أَرْبَعًا فَلا تَسَلْ عَنْ حُسْنِهِنَ وَطُولِهِنَ ، ثُمَّ يُصلِّي تَلاتًا . فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! أَتَنَامُ قَبْلَ وَطُولِهِنَ ، ثُمَّ يُصلِّي تَلاتًا . فَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! أَتَنَامُ قَبْلَ أَنْ ثُوتِر ؟ قَالَ : يَا عَائِشَهُ إِنَّ عَيْنَيَّ تَنَامَانِ وَلا يَنَامُ قَلْبِي )) (") .

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : ((بتُ فِي بَيْتِ مَيْمُونَة لَيْلَة ، وَالنَّبِيُ عَنْدَهَا ، لأَنْظُرَ كَيْفَ صَلَاهُ رَسُولِ اللّهِ عَنْدَهَا ، لأَنْظُرَ كَيْفَ صَلَاهُ رَسُولِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ سَاعَة ، ثُمَّ رَسُولُ اللّهِ عَلَى مَعَ أَهْلِهِ سَاعَة ، ثُمَّ رَقَدَ ، قَلْمًا كَانَ ثُلْثُ اللّيْلِ الآخِرُ أَوْ بَعْضُهُ ، قَعَدَ فَنَظْرَ إلى السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ } إلى قوْلِهِ : السَّمَاء ، فَقَرَ أَ : { إِنَّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ } إلى قوْلِه :

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق : ۲۰ ، الوتر : ۱ ـ باب ما جاء في الوتر : ۳۳۸/۱ ، رقم ۹٤٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر والموضع نفسه ، رقم الحديث ٩٥٠ ، في باب ساعات الوتر ، ومعنى كلُّ الليل أوتر : أي لم يكن له وقت معيّن ، بل وقع منه الوتر في كلّ أجزاء الليل .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣٧ ـ صلاة التراويح: ١ ـ باب فضل من قام رمضان: ٧٠٨/٢، رقم١٩٠٩.

{ لأُولِي الأَلْبَابِ } ، ثُمَّ قَامَ فَتُوصَنَّا وَاسْتَنَّ ، ثُمَّ صَلَّى إِحْدَى عَشْرَةَ رَكْعَةً ، ثُمَّ اُدَّنَ بِلالٌ بِالصَّلَاةِ ، فَصلَّى رَكْعَتَيْنِ ، ثُمَّ خَرَجَ فَصلَّى رَكْعَتَيْنِ ، ثُمَّ خَرَجَ فَصلَّى لِلنَّاسِ الصَّبْحَ » (۱) .

وسأل علقمة أمّ المؤمنين عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( كَيْفَ كَانَ عَمَلُ النَّهِيِّ فَيْ ؟ هَلْ كَانَ يَخُصُّ شَيْئًا مِنَ الأَيَّامِ ؟ فَالْتُ : لا ، كَانَ عَمَلُهُ دِيمَة ، وَأَيُّكُمْ يَسْتَطِيعُ مَا كَانَ فَيَ يَسْتَطِيعُ ؟ () () .

وفي تطوّعه الله النهار ؛ عَنْ عَاصِمِ بْن ضَمْرَةَ السَّلُولِيِّ ، قَالَ : (( سَأَلْنَا عَلِيًّا عَنْ تَطُوَّع رَسُولِ اللَّهِ اللَّهَ النَّهَارِ ؟ فَقَالَ : إِنَّكُمْ لا تُطِيقُونَهُ . فَقُلْنَا : أَخْبِرْنَا بِهِ نَأْخُدْ مِنْهُ مَا اسْتَطَعْنَا ، قَالَ :

كَانَ رَسُولُ اللّهِ إِذَا صَلّى الْفَجْرَ يُمْهِلُ ، حَتّى إِذَا كَانَتِ الشَّمْسُ مِنْ هَاهُنَا ، يَعْنِي مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِق بِمِقْدَارِهَا مِنْ صَلاةِ الْعَصْرِ مِنْ هَاهُنَا ، يَعْنِي مِنْ قِبَلِ الْمَعْرِبِ ، قَامَ مِنْ صَلاةِ الْعَصْرِ مِنْ هَاهُنَا ، يَعْنِي مِنْ قِبَلِ الْمَعْرِبِ ، قَامَ فَصَلّى رَكْعَتَيْن ، ثُمَّ يُمْهِلُ حَتّى إِذَا كَانَتِ الشَّمْسُ مِنْ هَاهُنَا ، يَعْنِي مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِق مِقْدَارَهَا مِنْ صَلاةِ الطُّهْرِ مِنْ هَاهُنَا ، يَعْنِي مِنْ قِبَلِ الْمَشْرِق مِقْدَارَهَا مِنْ صَلاةِ الطُّهْرِ مِنْ هَاهُنَا قَامَ فَصَلّى أَرْبَعًا ، وَأَرْبَعًا قَبْلَ الطُّهْرِ إِذَا زَالْتِ الشَّمْسُ ، وَرَكْعَتَيْن بَعْدَهَا ، وَأَرْبَعًا قَبْلَ الْعُصْرِ ، يَقْصِلُ بَيْنَ كُلِّ وَرَكْعَتَيْن بَعْدَهَا ، وَأَرْبَعًا قَبْلَ الْعُصْرِ ، يَقْصِلُ بَيْنَ كُلِّ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ ۱۰۰ ـ التوحيد ـ ۲۷ ـ باب ما جاء في تخليق السموات والأرض: ۲۷۱۲/٦ ، رقم٤ ۷۰۱ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ۸۶ ـ الرقاق : ۱۸ ـ باب : القصد والمداومة على العمل : ۲۳۷۳/۰ ، رقم ۲۰۱۱ .

رَكْعَتَيْن بِالتَّسْلِيمِ عَلَى الْمَلائِكَةِ الْمُقَرَّبِينَ وَالنَّبِيِّينَ ، وَمَنْ تَبِعَهُمْ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ

قَالَ عَلِيٌّ: فَتِلْكَ سِتَ عَشْرَةَ رَكْعَةً ، تَطُوّعُ رَسُولِ اللّهِ عَشْرَةَ رَكْعَةً ، تَطُوّعُ رَسُولِ اللّهِ عَلَى اللّهَ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُل

وعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ السَّائِبِ : (( أَنَّ رَسُولَ اللّهِ كَانَ كَانَ يُصلّي أَرْبَعًا بَعْدَ أَنْ تَزُولَ الشَّمْسُ قَبْلَ الظُّهْرِ ، وَقَالَ : إِنَّهَا يُصلّي أَرْبَعًا بَعْدَ أَنْ تَزُولَ الشَّمْسُ قَبْلَ الظُّهْرِ ، وَقَالَ : إِنَّهَا سَاعَةٌ تُقْتَحُ فِيهَا أَبُوَابُ السَّمَاءِ ، وَأُحِبُّ أَنْ يَصنْعَدَ لِي فِيهَا عَمَلٌ صَالِحٌ )) (٢)

وعَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ ((أَنَّ النَّبِيَّ اللَّهِ كَانَ إِذَا صَلَّى الْفَجْرَ جَلْسَ فِي مُصَلَاهُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ حَسَنًا )) (٣) .

(( وقد سُئِلَ النَّبِيُّ ﷺ : أيُّ الأعْمَالِ أَفْضَلُ ؟ قَالَ : الصَّلاةُ

(۱) سنن ابن ماجه: ٥ ـ كتاب إقامة الصلاة والسنة فيها: ١٠٩ ، باب ما جاء فيما يُستحب من التطوُّع بالنهار ، رقم ١١٦١ . وقد حسنه الألباني ، انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ١٩١/١ ،

وقد حسّنه الألباني ، انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ١٩١/١ ، رقم٩٥٢ <sub>.</sub>

<sup>(</sup>٢) الشمائل المحمّدية للترمذي: الصلاة: رقم٤٧٨. وصححه الألباني في مختصر الشمائل، ص١٥٨، رقم٢٥٠.

<sup>(</sup>٣) مسلم: ٥ ـ كتاب المساجد ومواضع الصلاة . ( ٥٢ ) ، باب فضل الجلوس في مصلاه بعد صلاة الصبح ، وفضل المساجد : ٢٨٤/١ ، وقم ٢٨٧ / ٢٨٧ .

لأُوَّل وَقْتِهَا )) (١)

وعَنْ عَائِشَةَ ـ رضي الله عنها ـ قَالَتْ : (( مَا صَلَى رَسُولُ اللّهِ عَنَى قَبَضَهُ اللّهُ )) (رَسُولُ اللّهِ عَلَى صَلاةً لِوَقْتِهَا الآخِرِ مَرَّتَيْنِ حَتَّى قَبَضَهُ اللّهُ )) (٢)

قَالَ أَبُو عِيسَى : ... قَالَ الشَّافِعِيُّ : وَالْوَقْتُ الأُوَّلُ مِنَ الْصَّلَاةِ أَفْضَلُ . وَمِمَّا يَدُلُّ عَلَى فَضْلُ أُوَّلُ الْوَقْتِ عَلَى آخِرِهِ الْصَّلَاةِ أَفْضَلُ . وَمِمَّا يَدُلُّ عَلَى فَضْلُ أُوَّلُ الْوَقْتِ عَلَى آخِرِهِ : اخْتِيَارُ النَّبِيِّ فَي وَأَبِي بَكْرِ وَعُمَرَ ، فَلَمْ يَكُونُوا يَخْتَارُونَ إلا مَا هُوَ أَفْضَلُ ، وَلَمْ يَكُونُوا يَدَعُونَ الْفَضْلُ ، وكَانُوا يُصلُونَ مَا هُوَ أَفْضَلُ ، وكَانُوا يُصلُونَ فِي أُوَّلُ الْوَقْتِ .

وعَن ابْن عَبَّاسِ ـ رضي الله عنهما ـ قالَ : (( أَتَيْتُ النَّبِيَّ هِ مَنْ خَلْفِهِ ، قَرَأَيْتُ بَيَاضَ إِبِطَيْهِ وَهُوَ مُجَخٍّ ، قَدْ فَرَّجَ بَيْنَ يَدَيْهِ )) (٣) .

(( وكان ﷺ إِذَا سَجَدَ جَافَى عَضُدَيْهِ عَنْ جَنْبَيْهِ حَتَّى نَأُويَ

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : أبواب الصلاة عن رسول الله ، ۱۲۷ ـ باب ما جاء في الوقت الأوَّل من الفضل : رقم الحديث ۱۷۰ .

وصححه الألباني: انظر صحيح سنن النّرمذيّ: ٥٦/١، ، رقم ١٤٤٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، والموضع نفسه ، برقم ١٧٤ ، وحسّنه الألباني . انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ٥٦/١ ، رقم ١٤٦ .

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود : تفريع أبواب الركوع والسجود : ١٥٩ ، باب صفة السجود ، رقم ٨٩٩ ، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود : ١٧٠/١ ، رقم ٧٩٦ .

ومعنى مُجَخِّ: أي فاتح عضديه مجافيهما عن جنبيه رافع بطنه عن الأرض .

لهُ )) (۱)

عَنْ مَيْمُونَةَ ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((كَانَ النَّبِيُّ اللَّبِيُّ اللَّبِيُّ اللَّبِيُّ اللَّبِيُّ اللهُ اللهُ عَمْرَ بَيْنَ يَدَيْهِ لَمَرَّتُ )) (٢) .

وعَنْ مُطْرِّفٍ، عَنْ أبيهِ، قالَ: ((رَأَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ )) يُصلِّي وَفِي صَدْرِهِ أَزِيزٌ كَأْزِيزِ الرَّحَى مِنَ الْبُكَاءِ ﷺ )) (٣) .

أمّا صومه ﴿ فعَنْ عَائِشَة - رضي الله عنها - قَالَتْ : (( كَانُ رَسُولُ اللّهِ ﴿ وَيُفْطِرُ حَتَّى نَقُولَ لا يُقْطِرُ ، وَيُقْطِرُ حَتَّى نَقُولَ لا يُقْطِرُ ، وَيُقْطِرُ حَتَّى نَقُولَ لا يُقطِرُ ، وَيُقطِرُ حَتَّى نَقُولَ لا يَصُومُ . فَمَا رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ ﴿ اللّهِ مَضَانَ ، وَمَا رَأَيْتُهُ أَكْثَرَ صِيامًا مِنْهُ فِي شَعْبَانَ )) شَهْرِ إلا رَمَضَانَ ، وَمَا رَأَيْتُهُ أَكْثَرَ صِيامًا مِنْهُ فِي شَعْبَانَ )) (3)

وعَنْهَا \_ رضي الله عنها \_ قالت : (( لَمْ يَكُن النّبيُّ اللّبيُّ اللّهُ يَكُن النّبيُّ اللهُ يَصُومُ شَعْبَانَ كُلّهُ ،

(۱) المصدر السابق رقم ۹۰۰ ، وصححه في نفس الموضع السابق برقم۷۹۷ .

ومعنى نأوي له : أي نشفق عليه . انظر : معجم مقاييس اللغة :

<sup>(</sup>٢) مسلم: ٤ ـ كتاب الصلاة: ٤٦ ، ما يجمع صفة الصلاة ...: ٢٥٧/١ ، رقم٤٩٦ .

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود: تفريع أبواب الركوع والسجود: (١٦٢)، باب البكاء في الصلاة، رقم ٩٠٤، وصححه الألباني. انظر: صحيح سنن أبي داود: ١٧٠/١، رقم ٨٠٠٠.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : ٣٦ ، كتاب الصوم : ٥١ ـ باب صوم شعبان : ٢٩٥/٢ ، رقم١٨٦٨ .

وَكَانَ يَقُولُ: خُدُوا مِنَ الْعَمَلِ مَا تُطِيقُونَ ، فَإِنَّ اللَّهَ لا يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُوا . وَكَانَ وَأَحَبُّ الْصَلَّاةِ إِلَى النَّهِيِّ عَلَيْهِ مَا دُوومَ عَلَيْهِ وَإِنْ قَلَّتْ ، وكَانَ إِذَا صَلَّى صَلَاةً دَاوَمَ عَلَيْهَا )) (١) .

وعَنْ بَعْضِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ ﴿ قَالَتُ : (( كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَعَنْ بَعْضِ أَزْوَاجِ النَّبِيِّ ﴿ وَيَوْمَ عَاشُورَاءَ ، وَتَلاَتَهُ أَيَّامٍ مِنْ ﴾ يَصُومُ تِسْعَ ذِي الْحِجَّةِ ، ويَوْمَ عَاشُورَاءَ ، وتَلاَتَهُ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ : أُوَّلَ اثْنَيْنِ مِنَ الشَّهْرِ وَالْخَمِيسَ )) (٢) .

وفي رواية النَّسائِي: (( أوَّلَ اثْنَيْنِ مِنَ الشَّهْرِ وَخَمِيسَيْنِ )) (")

وعن أمّ المؤمنين أم سلمة ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَصُومُ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ تُلاّتُهُ أَيَّامٍ : أُوَّلَ الثَّيْنِ مِنَ الشَّهْرِ ، ثُمَّ الْخَمِيسَ ، ثُمَّ الْخَمِيسَ الَّذِي يَلِيهِ )) (٤) .

قَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: «تلاثٌ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ. وَرَمَضَانُ إلى رَمَضَانَ إلى رَمَضَانَ إلى رَمَضَانَ . فَهَذَا صِيبَامُ الدَّهْرِ كُلِّهِ. صِيبَامُ يَوْمِ عَرَفَة ، أَحْتَسِبُ عَلَى اللّهِ أَنْ يُكَفِّرَ السَّنَة الَّتِي بَعْدَهُ. وَصِيبَامُ يَوْمِ عَاشُورَاءَ ، أَحْتَسِبُ عَلَى اللّهِ أَنْ اللّهِ أَنْ

<sup>(</sup>١) المصدر السابق والموضع نفسه: رقم ١٨٦٩.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : كتاب الصوم : ( ٦١ ) ، باب في صوم العشر ، رقم ٢٤٣٧ .

وصححه الألباني : انظر صحيح سنن أبي داود : ٤٦٢/٢ ، رقم ٢١٢٩ .

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن النَّسائِي: ٤٩٩/٢، رقم٢٢٣٦.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق في الكتاب نفسه : ( ٨٣ ) ، باب كيف يصوم ثلاثة أيام من كلّ شهر ؟ : ٢٢٧٣ ، رقم٣٢٧٢ .

يُكَفِّرَ السَّنَةَ الَّتِي قَبْلُهُ » (١)

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ : ﴿ أَفْضَلُ الصَّيَامِ بَعْدَ رَمَضَانَ : شَهْرُ اللَّهِ الْمُحَرَّمُ . وَأَفْضَلُ الصَّلاةِ بَعْدَ الْفَريضيةِ : صلاةُ اللَّيْلِ ﴾ (٢) .

وقَالَ ﴿ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

وعَنْ عَائِشَةً ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((كَانَ النّبيُّ اللّه يَتَحَرَّى صَوْمَ الاثنَيْنِ وَالْخَمِيسِ )) (؛) .

وعن أسامة بن زيد قال : (( قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنَّكَ تَصُومَ ، تَصُومُ حَتَّى لا تَكَادَ أَنْ تَصُومَ ، وَتُقْطِرُ حَتَّى لا تَكَادَ أَنْ تَصُومَ ، إلا يَوْمَيْن ، إنْ دَخَلا فِي صيامِكَ وَإلا صمْتَهُمَا ؟ قَالَ : أي يُومَيْن ؟ قُلْتُ ؟ يَوْمَ الاَثْنَيْن ، ويَوْمَ الْخَمِيس . قَالَ : ذانِكَ يَوْمَان لَعْرَضُ فِيهِمَا الأَعْمَالُ عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَأَحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَعُرْضَ عَمَلِي وَأَنَا لَعُرْضَ عَمَلِي وَأَنَا لَيْ الْعَالَمِينَ ، فَأَحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَيْ يَعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَيْ الْعَالَمِينَ ، فَأَحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَيْ الْعَالَمِينَ ، فَأَحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَيْ الْعَالَمِينَ ، فَأَحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَيْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَيْ الْعُرْضَ عَمَلِي وَأَنَا لَيْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَا اللَّهُ عَلَى لَا لَهُ عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَأَحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا لَعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا الْعُمْ اللَّهُ عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ ، فَأَحِبُ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا اللَّهِ الْعَلْمَ لَيْ الْعَالَمِينَ ، فَلَيْ الْعَلْمُ لَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا اللَّهُ الْمَالِمُ لَيْ لَيْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا الْعَلَيْدَ الْعَلَالَ عَلَيْمِ اللْمُ لَيْ يُعْرَضَ عَلَى مَا الْعُمْ الْعُمْ اللْعُمْ اللَّهُ عَلَى الْعَلْمُ لَيْكُ وَلَا لَعْمَالُ الْعَلْمَ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ اللْعُمْ اللْعُمْ اللْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ اللْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ اللْعُمْ اللْعُمْ اللْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ الْعُمْ اللَّهُ الْعِنْ الْعُمْ الْعُمْ اللْعُمْ اللَّهُ عَلَى الْعُمْ اللَّهُ الْعُمْ اللَّهُ الْعُمْ ال

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۱۳ ـ کتاب الصیام: (۳٦) ، باب استحباب صیام ثلاثة أیام من کلّ شهر: ۸۱۸/۲ ، رقم۱۱۲۲ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق والكتاب نفسه: ۳۸ ـ باب فضل صوم المحرّم: ۸۲۱/۲ ، رقم۱۱۲۳ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق والكتاب نفسه: ( ٣٩ ) باب استحباب صوم ستة أيام من شعبان: ٨٢٢/٢ ، رقم١٦٦٤ .

<sup>(</sup>٤) سنن الثّرمذيّ ، أبواب الصوم ( ٤٣ ) ، باب صوم الاثنين والخميس : رقم ٧٤٩ .

وصححه الألباني في صحيح سنن الثّرمذيّ ، رقم٥ ٧٩٠ .

صَائِمٌ )) (۱)

وقال ﷺ: «ألا أُخْبِرُكُمْ بِمَا يُدْهِبُ وَحَرَ الصَّدْرِ ؟ صَوْمُ تَلاَتَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْر » (٢)

وعَنْ أَبِي ذَرِّ ﴿ قَالَ : (( أَمَرَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﴾ أَنْ نَصُومَ مِنَ الشَّهْرِ تَلاَتُهُ أَيَّامٍ البيضَ : تَلاثَ عَشْرَةَ ، وَأَرْبَعَ عَشْرَةَ ، وَخَمْسَ عَشْرَةَ » وَخَمْسَ عَشْرَةً » (")

حَدَّثَتْ مُعَادَةُ الْعَدَويَّةُ (( أَنَّهَا سَأَلَتْ عَائِشَةَ زَوْجَ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ اللَّهُ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ يَصُومُ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ تَلاَتَةَ أَيَّامٍ ؟ قَالَتْ : لَمْ : نَعَمْ . فَقُلْتُ لَهَا : مِنْ أَيِّ أَيَّامِ الشَّهْرِ كَانَ يَصنُومُ ؟ قَالَتْ : لَمْ يَكُنْ يُبَالِي مِنْ أَيِّ أَيَّامِ الشَّهْرِ يَصنُومُ )) ( أَ) .

وعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَمْرِو \_ رضي الله عنهما \_ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عَمْرِو \_ رضي الله عنهما \_ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَبْدُ اللّهِ عَبْدُ الصّيامِ اللهِ صيامُ دَاوُدَ . وَأَحَبَّ الصّيلاةِ اللهِ صَلاةُ دَاوُدَ السّيلا . كَانَ يَنَامُ نِصنْفَ اللّيل ، وَيَقُومُ ثُلْتَهُ ، وَيَنَامُ سُدُسَهُ ، وَكَانَ يَصُومُ يَوْمًا وَيُقْطِرُ يَوْمًا » (٥) .

<sup>(</sup>۱) سنن النَّسائِي: كتاب الصيام، وهو في صحيح النَّسائِي: كتاب الصيام: (۷۰)، باب صوم النَّبي ﷺ: ۲۲۲۲،

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق والكتاب نفسه: ٧٥ ، باب صوم ثلثي الدهر: ٢٢٤٠ ، رقم ٢٢٤٩ . والوحر ُ هنا: الوسوسة .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: كتاب الصيام: ٨٤ ، باب ذكر الاختلاف على موسى بن طلحة في الخبر في صيام ثلاثة أيام من الشهر: ٢٢٧٠، رقم ٢٢٧٧.

<sup>(</sup>٤) مسلم: ١٣، كتاب الصيام: (٣٦)، باب استحباب صيام ثلاثة أيام من كلّ شهر: ٨١٨/٢، رقم،١١٦.

<sup>(</sup>٥) مسلم: (١٣) كتاب الصيام (٣٥) ، باب النهي عن صوم الدهر:

وفي اعتكافه ، عَنْ عَائِشَة ـ رضي الله عنها ـ ((أنَّ النَّبِيَّ اللهُ كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرَ الأُوَاخِرَ مِنْ رَمَضَانَ . حَتَى تَوَقَاهُ اللَّهُ عَلَى ، ثُمَّ اعْتَكَفَ أَنْ وَاجُهُ مِنْ بَعْدِهِ )) (١) .

وأمّا حجّه ﴿ فعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللّهِ : (( أَنَّ النَّبِيَ ﴾ حَجَّ تُلاثَ حِجَج : حَجَّتَيْنِ قَبْلَ أَنْ يُهَاجِرَ ، وَحَجَّةً بَعْدَ مَا هَاجَرَ وَمَعَهَا عُمْرَةُ ... )) (٢) .

وأمّا عدد عُمَره ﴿ فَعَنْ قَتَادَةَ قَالَ : (( سَأَلْتُ أَنْسًا ﴿ ، وَمَنَ الْقَابِلِ عُمْرَةَ فَقَالَ : اعْتَمَرَ النّبِيُ ﴾ حَيْثُ رَدُّوهُ ، وَمِنَ الْقَابِلِ عُمْرَةَ الْحُدَيْدِيةِ ، وَعُمْرَةً فِي ذِي الْقَعْدَةِ ، وَعُمْرَةً مَعَ حَجَّتِهِ )) (٣) .

وعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودٍ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللّهِ فَ : « تَابِعُوا بَيْنَ الْحَجِّ وَالْعُمْرَةِ ، فَإِنَّهُمَا يَنْفِيَانِ الْفَقْرَ وَالدُّنُوبَ ، كَمَا يَنْفِي الْكِيرُ خَبَثَ الْحَدِيدِ وَالدَّهَبِ وَالْفِضَّةِ . وَلَيْسَ لِلْحَجَّةِ الْمَبْرُورَةِ تُوَابٌ إلا الْجَنَّةُ » ( 3 ) خَبَثَ الْحَدِيدِ وَالدَّهَبِ وَالْفِضَّةِ . وَلَيْسَ لِلْحَجَّةِ الْمَبْرُورَةِ تُوَابٌ إلا الْجَنَّةُ » ( 3 )

۸۱۲/۲ ، رقم ۱۸۹/۱۱۹ .

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۱۶، كتاب الاعتكاف: (۱) باب اعتكاف العشر الأواخر من رمضان: ۸۳۱/۲، رقم۱۱۷۲ه.

<sup>(</sup>٢) سنن التَّرمذيّ : أبواب الحجّ : ٦ ـ باب كم حجّ النَّبي ﷺ ، رقم الحديث ٨١٩ .

وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : ٢٤٥/١ ، رقم٢٥٢ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٣٣ ـ كتاب العمرة ، ٣ ـ باب كم اعتمر النّبي ﷺ : 171/7 ، رقم ١٦٨٨ .

<sup>(</sup>٤) سنن الثّرمذيّ : أبواب الحج : ٢ - باب ثواب الحجّ والعمرة ، رقم

.

وقال ﷺ: ﴿ فَإِنَّ عُمْرَةً فِي رَمَضَانَ تَقْضِي حَجَّةً أُو حَجَّةً مَعِي ﴾ (١)

و في التّرمذيّ قال ﷺ: ((عُمْرَة فِي رَمَضانَ تَعْدِلُ حَجَّهُ )) (١)

وفي توبته واستغفاره ، قالَ أَبُو هُرَيْرَةَ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ هَا اللّهِ فِي الْيَوْمِ رَسُولَ اللّهِ هَا اللّهِ فِي الْيَوْمِ اللّهَ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ فِي الْيَوْمِ أَكْتَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً » (\*\*) .

وعَن الْأَغَرِّ الْمُزَنِيِّ ؛ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى : ( إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى عَلَى قَالَ : ( إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَالِي ، وَ إِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ فِي الْيَوْمِ مِائَة مَرَّةٍ » ( أ ) .

وعنه قالَ : قالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : «يَا أَيُّهَا النَّاسُ تُوبُوا إِلَى اللَّهِ ،

\_

الحديث ١١٨.

وصححه الألباني في صحيح سنن التّرمذيّ: ٢٤٤/١ ، رقم ٦٥٠ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۳۲ ـ الإحصار وجزاء الصيد : ۳۷ ـ باب حجّ النساء : ۲۵ ـ البخاريّ : ۲۵ ـ باب حجّ النساء : ۲۵۹/۲ .

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ ـ أبواب الحجّ ، وهو في صحيح سنن الثّرمذيّ : أبواب الحج ٢٠ ـ باب ما جاء في عمرة رمضان : ٢٧٧/١ ، رقم٧٤٧ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٨٣ ـ الدَّعوات : ٣ ـ باب استغفار النَّبي ﷺ في اليوم والليلة : ٥٩٤٨ ، رقم ٥٩٤٨ .

<sup>(</sup>٤) مسلم: ٤٨ ، كتاب الذكر والدعاء: ( ١٢ ) باب استحباب الاستغفار والإكتار منه: ٢٠٧٥/٤ ، رقم٢٠٢٠٠٢ .

فَإِنِّي أَثُوبُ فِي الْيَوْمِ إِلَيْهِ مِائَةٌ مَرَّةٍ » (١).

وعَنْ عَائِشَةَ ـ رضي الله عنها ـ ، قالتْ : ((كَانَ النَّبِيُّ ﷺ وَعَنْ عَائِشَةَ ـ رضي الله عنها ـ ، قالتْ : ((كَانَ النَّبِيُّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ )) (٢) .

وعَن ابْنِ عُمَرَ قَالَ : (( إِنْ كُنَّا لَنَعُدُّ لِرَسُولِ اللَّهِ فِي الْمَجْلِسِ يَقُولُ : رَبِّ اعْفِرْ لِي وَثُبْ عَلَيَّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ، مِائَةُ مَرَّةٍ )) (٣) .

#### وأمّا المحور التَّالث:

فهو عِظم خلقه ﷺ ، وحسن معاملته .

قال القاضي عياض : ((خصال الجلال والكمال في البشر نوعان : ضروري دُنيوي ، اقتضته الجبلَّة . ومكتسبُّ دينيّ و هو ما يُحمد فاعله ويقرِّب إلى الله تعالى زلفى .

فأمّا الضروري: فما ليس للمرء فيه اختيار مثل ما كان في جبلته من كمال خلقته ، وجمال صورته ، وقوّة عقله ،

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٢٠٢٧٠٤ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: ٣، كتاب الحيض: ( ٣٠) باب ذكر الله تعالى في حال الجنابة وغيرها: ٢٨٢/١، رقم ٣٧٣.

سنن ابن ماجه ،  $\pi \pi$  ، كتاب الأدب : ( $\pi \pi$ ) ، باب فضل التسبيح : رقم  $\pi \pi \pi$  ، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه :  $\pi \pi \pi \pi \pi$  ، وقم  $\pi \pi \pi \pi \pi$  .

وفي رواية التّرمذيّ: ((المجلس الواحد)) ( ٣٦٧٥).

وصحة فهمه ، وفصاحة لسانه ،وقوة حواسه وأعضائه ، واعتدال حركاته ، وشرف نسبه ، وعزّة قومه ، وكرم أرضه ، ويُلحق به ما تدعوه ضرورة حياته إليه من غذائه ونومه وملبسه ومسكنه ، ومنكحه ، وماله وجاهه .

وأمّا المكتسبة الأخروية : فسائرُ الأخلاق العليّة ، والآداب الشرعية ؛ من الدين والعلم والحلم ، والصبر ، والشكر ، والعدل ، والزهد ، والتواضع ، والعفو ، والعقة ، والجود ، والشجاعة ، والحياء ، والمروءة ، والصمت ، والتؤدة ، والوقار ، والرحمة ، وحُسن الأدب والمعاشرة ، وأخواتها ، وهي التي جماعها حُسنُ الخُلق .

إذا كانت خصال الكمال والجمال ما ذكرنا ، ووجدنا الواحد منّا يَشْرُف بواحدة منها أو باثنتين إن اتفقت له في كلّ عصر ، فما ظنّك بعظيم قدر من اجتمعت فيه كلّ هذه الخصال إلى ما لا يأخذه عدّ ، ولا يعبّر عنه مقال ، ولا يُنالُ بكسب ولا حيلة إلا بتخصيص الكبير المتعال ، من فضيلة النبوّة والرسالة والخُلة والمحبّة والاصطفاء ... » (۱).

ففي حُسْن سمته: قال البراء: ( كَانَ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ رَجُلاً مَرْبُوعًا ، بَعِيدَ مَا بَيْنَ الْمَنْكِبَيْن ، عَظِيمَ الْجُمَّةِ إلى شَحْمَةِ أَدُنَيْهِ عَلَيْهِ حُلَّةٌ حَمْرَاءُ مَا رَأَيْتُ شَيْئًا قَطُ أَحْسَنَ مِنْهُ

<sup>(</sup>١) الشِّفا بتعريف حقوق المصطفى ﷺ: ٧٧/١ ـ ٧٩ مختصرًا .

· (1) (( )

وفي الحياء قال أبو سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ﴿ : (( كَانَ النَّبِيُّ اللَّهِ عَلَى الْنَبِيُّ النَّبِيُّ الْمَدْرَاءِ فِي خِدْرِهَا )) (١) .

وفي مهابته ووقاره ، قالت زينب امرأة عبدالله بن مسعود : (( ... وَكَانَ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ الْمَهَابَةُ )) (")

وعن طلْحَة (( أَنَّ أَصْحَابَ رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ الْوَالِا عُرَابِيًّ جَاهِلٍ : سَلْهُ عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ مَنْ هُوَ ؟ وَكَانُوا لا يَجْتَرئُونَ عَلَى مَسْأَلْتِهِ يُووَقِّرُونَهُ وَيَهَابُونَهُ ، فَسَأَلْهُ الأَعْرَابِيُّ فَأَعْرَضَ عَلْهُ ، ثُمَّ سَأَلْهُ الأَعْرَابِيُّ فَأَعْرَضَ عَنْهُ ، ثُمَّ سَأَلْهُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ ، ثُمَّ سَأَلَهُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ ، ثُمَّ اللَّهُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ ، ثُمَّ سَأَلَهُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ ، ثُمَّ اللَّهُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ ، ثُمَّ سَأَلُهُ فَأَعْرَضَ عَنْهُ ، ثُمَّ اللَّهُ عَمَّنُ عَنْ يَعْبَهُ ؟ قَالَ : أَنَا لَلْهِ مَلَى اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ ؟ قَالَ : أَنَا لَا رَسُولُ اللّهِ ، قَالَ : هَذَا مِمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عُلَى السَّائِلُ عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عَلَى اللّهُ مَا اللّه مِنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عُلَى السَّائِلُ عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عُلْ اللّه مِنْ قَطْمَى نَحْبَهُ )) ( عُلْ اللّهُ مَا اللّه عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عُلْ اللّه مِنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عُلْ اللّهُ عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عُلْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عُلْ اللّهُ اللّهُ عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ )) ( عُلْ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) مسلم : ٤٣ ـ كتاب الفضائل : ( ٢٥ ) ، باب صفة النَّبي ﷺ : ١٨١٨/٤ ، رقم٢٣٣٧ .

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : ٦٥ ـ المناقب : (۲۰) ، باب صفة النّبي ه : ١٣٠٦/٣ .
 رقم ٣٣٦٩ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: ١٢، كتاب الزكاة . (١٤) ، باب فضل النفقة والصدقة على الأقربين : ٦٩٤/٢ ، رقم١٠٠٠ .

<sup>(</sup>٤) سنن التّرمذيّ : أبواب تفسير القرآن : ٣٤ ـ سورة الأحزاب ، رقم٣٤٣٣ .

وصححه الألباني في صحيح سنن التّرمذيّ: ٩١/٣، رقم٢٥٦٠ .

والشاهد هنا هو قول طلحة: (( وَكَانُوا لا يَجْتَرِئُونَ عَلَى مَسْأَلْتِهِ يُوفَّرُونَهُ وَيَهَابُونَهُ )) وذلك مما كان عليه رسول الله على من الهيبة والوقار ، مع أنَّه على كثير التبسُّم والمداعبة لهم.

قال عبدالله بن الحارث: ((مَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَكْثَرَ تَبَسُّمًا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ هِ )) (۱) ومن طريق آخر عنه قال: ((مَا كَانَ ضَحِكُ رَسُولِ اللَّهِ هَ إِلاَّ تَبَسُّمًا )) (۲) .

وقال أبو هُرَيْرة ﴿ : ((قَالُوا: يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّكَ ثَدَاعِبُنَا . قَالَ: إِنِّي لا أَقُولُ إِلاَّ حَقًا )) (٣) .

وكان التواء ، ولا غموض ولا التواء ، ولا مكر ولا خديعة ، إذا سُرَّ استنار وجهه ، وإذا غضب عُرف ذلك في وجهه .

فعن عبدالله بن كعب قالَ : (( سَمِعْتُ كَعْبَ بْنَ مَالِكٍ

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: أحاديث شتى من أبواب الدَّعوات: ٢٢/٤١ ـ باب برقم٣٩٠٣ .

وصححه الألباني في صحيح سنن التّرمذيّ : ١٩٦/٣ ، رقم ٢٨٨٠ ، وصححه في مختصر الشمائل برقم ١٩٤٠ .

<sup>(</sup>٢) الموضع نفسه برقم٣٩٠٤ ، وصححه في الموضع السابق برقم٢٨٨١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: البرّ والصلة: برقم ٢٠٧٥، وقال التّرمذيّ: (( معنى قوله: ( إنك تداعبنا ): إنّما يعنون أنك تمازحنا )).

وصححه الألباني في صحيح سنن التّرمذيّ: ١٩٢/٢ ، رقم١٦٢١ .

يُحَدِّثُ حِينَ تَخَلَّفَ عَنْ تَبُوكَ . قَالَ : فَلَمَّا سَلَّمْتُ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ فَي وَهُوَ يَبْرُقُ وَجْهُهُ مِنَ السُّرُورِ ، وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللللْمُ اللللللْمُ اللللللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللللّهُ الللللّ

وعَنْ عَائِشَةَ ـ رضي الله عنها ـ (( أَنَّ رَسُولَ اللّهِ ﷺ دَخَلَ عَلَيْهَا مَسْرُورًا ، تَبْرُقُ أُسَارِيرُ وَجْهِهِ ، فَقَالَ : المْ تَسْمَعِي مَا قَالَ المُدْلِحِيُّ لِزَيْدٍ وَأُسَامَة ـ وَرَأَى أَقْدَامَهُمَا ـ : إِنَّ بَعْضَ هَذِهِ الأَقْدَامِ مِنْ بَعْضِ )) (٢) .

وكان إذا غضب عُرف في وجهه . فعَنْ أبي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ : ((كَانَ النَّبِيُّ ﷺ أَشْدَ حَيَاءً مِنَ الْعَدْرَاءِ فِي خِدْرِهَا ، فَإِذَا رَأَى شَيْئًا يَكْرَهُهُ عَرَقْنَاهُ فِي وَجْهِهِ )) (٣) .

وعن عَبْدُاللَّهِ قَالَ: (( قَسَمَ النَّبِيُّ ﴿ قِسْمَةٌ كَبَعْضِ مَا كَانَ يَقْسِمُ ، فَقَالَ رَجُلُ مِنَ الأَنْصَارِ: وَاللَّهِ إِنَّهَا لَقِسْمَةٌ مَا أُرِيدَ يَقْسِمُ ، فَقَالَ رَجُلُ مِنَ الأَنْصَارِ: وَاللَّهِ إِنَّهَا لَقِسْمَةٌ مَا أُرِيدَ بِهَا وَجْهُ اللَّهِ ، فَلْتُ : أُمَّا أَنَا لأَقُولُنَّ لِلنَّبِيِّ ﴿ فَأَتَيْتُهُ وَهُوَ فِي النَّبِيِّ ﴿ فَأَتَيْتُهُ وَهُوَ فَي أَصْحَابِهِ فَسَارَرِ ثُلُهُ ، فَشَقَّ ذَلِكَ عَلَى النَّبِيِّ ﴿ وَتَغَيَّرَ وَتَعْبَرَ وَتَعْبَرَ وَدِدْتُ أُنِّي لَمْ أَكُنْ أَخْبَرُ ثُلُهُ ثُمَّ قَالَ: قَدْ وَجُهُهُ وَغَضِبَ ، حَتَّى وَدِدْتُ أُنِّي لَمْ أَكُنْ أَخْبَرُ ثُلُهُ ثُمَّ قَالَ: قَدْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٥ ـ المناقب . ٢٠ ـ باب صفة النّبي ﷺ : ١٣٠٥/٣ ، رقم٣٦٣٣ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: الموضع السابق، رقم ٣٣٦٢.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٨١ ـ الأدب : ٧٢ ـ باب من لم يواجه النّاس بالعتاب : ٥٧٥ ، رقم ٥٧٥١ ، رقم ٥٧٥١ .

أُوذِيَ مُوسَى بِأَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ فَصَبَرَ )) (١)

وبالجملة ، فعن بُرَيْدَة (( أَنَّ النَّبِيَّ اللَّهِ كَانَ لا يَتَطَيَّرُ مِنْ شَيْءٍ ، وَكَانَ إِذَا بَعَثَ عَامِلاً سَأَلَ عَنِ اسْمِهِ ، فَإِذَا أَعْجَبَهُ اسْمُهُ فَرحَ بِهِ وَرُئِيَ بِشْرُ ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ ، وَإِنْ كَرهَ اسْمَهُ رُئِيَ كَراهِية ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ ، وَإِذَا دَخَلَ قَرْيَة سَأَلَ عَن رئِي كَراهِية ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ ، وَإِذَا دَخَلَ قَرْيَة سَأَلَ عَن اسْمِهَا فَإِنْ أَعْجَبَهُ اسْمُهَا فَرحَ وَرئِئِيَ بِشْرُ ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ ، وَإِنْ كَرهَ اسْمَهَا رئِئِي كَراهِية ذَلِكَ فِي وَجْهِهِ » (٢) .

وعن جرير قال : (( مَا حَجَبَنِي رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ مُنْدُ أَسْلَمْتُ . وَلا رَآنِي إلاّ تَبَسَّمَ فِي وَجْهِي )) (") .

وفي رواية له: ((ولا رآني إلا ضحك )) (١).

وفي صدقه ﴿ عَن ابْن عَبَّاسٍ ـ رضي الله عنهما ـ قَالَ : ( لَمَّا نَزَلَتْ : { وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ } ، صَعِدَ النَّبِيُّ ﴾

<sup>(</sup>۱) البخاريّ ۸۱ ـ الأدب: ۷۱ ـ باب: الصبر على الأذى: ۲۲٦٣/٥، رقم ٥٧٤٩ .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : كتاب الطب ، ٢٤ ، باب في الطيرة ، رقم الحديث . ٣٩٢ .

وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود ، برقم ٣٣١٩ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: ٤٤ ـ كتاب فضائل الصَّحابة: ( ٢٩ ) ، باب من فضائل جرير بن عبدالله: ١٩٢٥/٤ ، رقم١٣٥/٤٤٧ .

<sup>(</sup>٤) رواية مسلم في الموضع نفسه برقم ١٣٤. والبخاري في ٦٦ ـ فضائل الصَّحابة ٥١ ـ باب : ذكر جرير بن عبدالله البجلي : ١٣٩٠/٣ ، رقم ٣٦١١ .

عَلَى الْصَقَا ، فَجَعَلَ يُنَادِي : يَا بَنِي فِهْ ، يَا بَنِي عَدِيّ ، لِبُطُون قُرَيْش حَتَّى اجْتَمَعُوا ، فَجَعَلَ الرَّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ قُرَيْشُ ، فَقَالَ : أَرْسَلَ رَسُو لاَ لِيَنْظُرَ مَا هُو ، فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشٌ ، فَقَالَ : أَرْسَلَ رَسُو لاَ لِيَنْظُر مَا هُو ، فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشٌ ، فَقَالَ : أَرْائِيْكُمْ لُو الْخَبَر تُكُمْ أَنَ خَيْلاً بِالْوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَ ؟ أَرَائِيْكُمْ لُو الْخَبَر تُكُمْ أَنَ خَيْلاً بِالْوَادِي تُرِيدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَ ؟ قَالُوا : نَعَمْ ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلاَّ صِدْقًا ، قَالَ : فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ قَالُوا : نَعَمْ ، مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ إِلاَّ صِدْقًا ، قَالَ : فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَذِيرُ لَكُمْ بَيْنَ يَدَى عَدُابٍ شَدِيدٍ . فَقَالَ أَبُو لَهِبٍ : تَبَّا لَكَ سَائِرَ الْيَوْم ، أَلِهَذَا يَذِي تُعَمْ عَدُابٍ شَدِيدٍ . فَقَالَ أَبُو لَهِبٍ : تَبَّا لَكَ سَائِرَ الْيُوم ، أَلِهَذَا يَدَى عَدُابٍ شَدِيدٍ . فَقَالَ أَبُو لَهِبٍ : تَبَّا لَكَ سَائِرَ الْيُوم ، أَلِهَذَا جَمَعْتَنَا ؟! فَنَزَلَت : { تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ مَا أَغْنَى عَدُهُ مَالُهُ وَمَا كُسَبَ } ) (١) .

وفي رواية مسلم: ((قالوا: مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ كَذِبًا ... )) (١)

وفي تواضعه في : عَنْ أنَسِ ؛ (( أَنَّ امْرَ أَةً كَانَ فِي عَقْلِهَا شَيْءٌ . فَقَالَتْ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! إِنَّ لِي إِلَيْكَ حَاجَةً . فَقَالَ : يَا أُمَّ فُلانِ ! انْظُرِي أَيَّ السِّكَكِ شِئْتِ ، حَتَّى أَقْضِيَ لَكِ حَاجَتَكِ . فَخَلا مَعَهَا فِي بَعْضِ الطُّرُقُ (٣) حَتَّى فَرَغَتْ مِنْ حَاجَتِهَا )) (١) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير ، ٢٦٠ ـ باب : { وَأَنْذِرْ عَشْبِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ } : ١٧٨٧/٤ ، رقم٤٤٦ .

 <sup>(</sup>۲) مسلم: ۱ ـ كتاب الإيمان: ( ۸۹ ) ، باب في قوله: { وَأَنْذِرْ عَشْيِرِتُكَ الْأَقْرَبِينَ } : ۱۹۳/۱ ، رقم ۲۰۸ .

<sup>(</sup>٣) فَخَلا مَعَهَا فِي بَعْض الطُّرُق ، أي وقف معها في طريق مأهول مسلوك ليقضي حاجتها ويفتيها في الخلوة . ولم يكن ذلك من الخلوة بالأجنبيّة ، فإنّ هذا كان في ممرّ النّاس ومشاهدتهم إيّاه وإياها ، لكن لا يسمعون كلامها . المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجّاج . ط دار المعرفة : جـ ١٦ ، ١٦ ، ص٨٢ ، رقم ٩٩٨٥ .

وعن عمرة قالت: ((قيل لعَائِشَة: ماذا كَانَ يفعل رَسُولُ اللّهِ فِي بَيْتِهِ ؟ قَالَتْ: كَانَ بَشَرًا مِنَ الْبَشَر؛ يَقْلِي تُوْبَهُ، وَيَحْدُمُ نَقْسَهُ) (٣) .

وعن أنسِ قال: ((كان النّبي الله يُدعى إلى خبز الشعير والإهالة السّنِخَة فيُجيبُ ، ولقد كان له درعٌ عند يهودي فما وجد ما يفكها حتّى مات )) (أ).

أمّا أمانته في : فمما قاله جعفر بن أبي طالب في قصته مع النجاشي قوله : (( ... حَتَّى بَعَثَ اللَّهُ النَّيْنَا رَسُولاً مِنَّا نَعْرِفُ نَسَبَهُ وَصِدْقَهُ وَأَمَانَتَهُ وَعَفَافَهُ ... )) (°) .

=

<sup>(</sup>۱) مسلم: ٤٣ ـ كتاب الفضائل ، ١٩ ـ باب قرب النّبي الله من النّاس: ١٨١٢/٤ ، رقم ٢٣٢٦ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: ٨١ ـ الأدب، ٦١ ـ باب الكبر: ٥/٥٥/٥ ، رقم ٢٢٥٥ .

<sup>(</sup>٣) مختصر الشمائل: ص١٧٩، رقم٢٩٣، وصححه الألباني.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص١٧٧، رقم ٢٨٧، وصححه الألباني. وأصله في البخاريّ، في كتاب الرهن، برقم ٢٣٧٣.

<sup>(</sup>a) سيرة ابن هشام مع الروض الأنف: ٨٧/٢ ، من حديث أم سلمة بإسنادٍ حسن كما قاله العُمَري في السيرة النبوية الصحيحة: ١٧٤/١.

: الأمين )) (١)

وعَنْ عَائِشَة ، قَالَتْ : (( كَانَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى تُوْبَانِ فَطْرِيَّانِ غَلِيظَانِ ، فَكَانَ إِذَا قَعْدَ فَعَرِقَ تَقُلا عَلَيْهِ . فَقَدِمَ بَرُّ فِطْرِيَّانِ غَلِيظَانِ ، فَكَانَ إِذَا قَعْدَ فَعَرِقَ تَقُلا عَلَيْهِ . فَقَدِمَ بَرُّ مِنَ الشَّامِ لِقُلانِ الْيَهُودِيِّ . فَقُلْتُ : لَوْ بَعَثْتَ إِلَيْهِ فَاشْتَرَيْتَ مِنْهُ تُوبَيْنِ اللّهِ الْمَيْسَرَةِ ، فَأَرْسَلَ اللّهِ فَقَالَ : قَدْ عَلِمْتُ مَا يُريدُ ، وَبُرَاهِمِي . فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْمَا يُريدُ أَنْ يَدْهَبَ بِمَالِي أَوْ بِدَرَاهِمِي . فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْمَا يُريدُ أَنْ يَدْهَبَ بِمَالِي أَوْ بِدَرَاهِمِي . فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْمَا يُكِهِ وَآدَاهُمْ لِلْأَمَانَةِ )) (٢) .

وأمّا صبره ﴿ قَعَن عَبْدَاللَّهِ قَالَ : (( قَسَمَ النَّبِيُ ﴿ قَسْمًا مَ النَّبِيُ ﴾ قَسْمًا ، فَقَالَ رَجُلُ : إِنَّ هَذِهِ لقِسْمَةٌ مَا أُرِيدَ بِهَا وَجْهُ اللَّهِ . فَأَتَيْتُ النَّبِيَّ ﴾ فَغَضِبَ حَتَّى رَأَيْتُ الْغَضَبَ فِي وَجْهِهِ ، النَّبِيَّ ﴾ فَغُضِبَ حَتَّى رَأَيْتُ الْغَضَبَ فِي وَجْهِهِ ، ثُمَّ قَالَ : يَرْحَمُ اللَّهَ مُوسَى قَدْ أُوذِيَ بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ )) (٣) .

وعَنْ مُحَمَّدِ بْنِ إِبْرَاهِيمَ النَّيْمِيِّ قَالَ : (( حَدَّتْنِي عُرْوَةُ بْنُ الزُّبَيْرِ ، قَالَ : سَأَلْتُ ابْنَ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ : أَخْبِرْنِي بِأَشَدِّ الزُّبَيْ عِنْ الْعَاصِ : أَخْبِرْنِي بِأَشَدِّ شَيْءٍ صَنَعَهُ الْمُشْرِكُونَ بِالنَّبِيِّ عَلْ ؛ قَالَ : بَيْنَا النَّبِيُّ عَلْ النَّبِيُ عَلْ النَّبِيُ عَلْ اللَّبِيُ عَلْ اللَّبِيُ عَلْمَ المُسْرِكُونَ بِالنَّبِيِّ عَلْ ؛ قَالَ : بَيْنَا النَّبِيُ عَلْ اللَّبِيُ عَلْمَ المُسْرِكُونَ بِالنَّبِيِ عَلْمَ المُسْرِكُونَ بِالنَّبِيِ عَلْمَ المُسْرِكُونَ بِالنَّبِي عَلْمَ اللَّهُ عَنْ أَبِي مُعَيْطٍ ، يُصَلِّى فِي حِجْرِ الْكَعْبَةِ ، إِذْ أَقْبَلَ عُقْبَةُ بْنُ أَبِي مُعَيْطٍ ،

<sup>(</sup>۱) سيرة ابن هشام: ٢٨/١ مع الروض الأنف، وحسن إسناده الألباني في تعليقه على فقه السيرة للغزالي، ص٨٥.

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ : أبواب البيوع ، ٧ ـ باب في الرخصة في الشراء إلى أجل ، رقم١٢٣٦ . وصححه الألباني في صحيح سنن الثّرمذيّ : ٤/٢ ، و قم٩٦٩ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٤ الأنبياء ، ٢٩ ـ باب حديث الخضر مع موسى : ٣/٢٤٩/٣ ، رقم ٣٢٢٤ ، رقم ومدين الخضر مع موسى :

فَوَضَعَ تُوْبَهُ فِي عُنْقِهِ ، فَخَنَقَهُ خَنْقَا شَدِيدًا ، فَأَقْبَلَ أَبُو بَكْرِ حَتَّى أَخَذَ بِمَنْكِيهِ ، وَدَفَعَهُ عَنِ النَّبِيِّ اللَّهُ } قَالَ : { أَتَقْتُلُونَ رَجُلاً أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ } الآية )) (١) .

ولقد صبر على صبرًا شديدًا على شِدَّة ما لاقاه يوم أحد .

فعَنْ أبي حَازِمٍ: (( أَنَّهُ سَمِعَ سَهْلَ بْنَ سَعْدٍ وَهُو َ يُسْأَلُ عَنْ جُرْحِ رَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ: أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لأَعْرِفُ مَنْ كَانَ يَسْكُبُ الْمَاءَ ، وَبَمَا يَعْسِلُ جُرْحَ رَسُولِ اللَّهِ فَي ، وَمَنْ كَانَ يَسْكُبُ الْمَاءَ ، وَبَمَا دُووي . قَالَ: كَانَتْ فَاطِمَةُ عَلَيْهَا السَّلام بنْتُ رَسُولِ اللَّهِ فَي دُووي . قَالَ: كَانَتْ فَاطِمَةُ عَلَيْهَا السَّلام بنْتُ رَسُولِ اللَّهِ فَلَّ تَعْسِلُهُ ، وَعَلِي بْنُ أبي طَالِبٍ يَسْكُبُ الْمَاءَ بِالْمِجَنِ ، فَلَمَّا رَأَتْ فَاطِمَةُ أَنَّ الْمَاءَ لا يَزِيدُ الدَّمَ الا كَثْرَةً ، أَخَذَتْ قِطْعَةً مِنْ رَأَتْ فَاطِمَةُ أَنَّ الْمَاءَ لا يَزِيدُ الدَّمَ الا كَثْرَةً ، أَخَذَتْ قِطْعَةً مِنْ رَأَتْ فَاطِمَةُ أَنَّ الْمَاءَ لا يَزِيدُ الدَّمَ الا كَثْرَةً ، أَخَذَتْ قِطْعَةً مِنْ رَأَتْ فَاطِمَةُ أَنَّ الْمَاءَ لا يَزِيدُ الدَّمَ الا كَثْرَةً ، أَخَذَتْ قِطْعَةً مِنْ حَصِيرٍ ، فَأَحْرَقَتْهَا وَالْصَقَتْهَا ، فَاسْتَمْسَكَ الدَّمُ . وكُسِرَتْ رأَبيهِ رَبَاعِينُهُ يَوْمَئِذٍ ، وَجُرِحَ وَجْهُهُ ، وكُسِرَتِ الْبَيْضَةُ عَلَى رأسِهِ رَبَاعِينُهُ يَوْمَئِذٍ ، وَجُرِحَ وَجْهُهُ ، وكُسِرَتِ الْبَيْضَةُ عَلَى رأسِهِ ) (٢) . (٢)

وفي صبره على الجوع قال جابر: (( إِنَّا يَوْمَ الْخَنْدَقَ نَحْفِرُ ، فَعَرَضَتْ كُدْيَةٌ شَدِيدَةٌ ، فَجَاءُوا النَّبِيَّ فَقَالُوا: هَذِهِ كُدْيَةٌ عَرَضَتْ فِي الْخَنْدَق ، فَقَالَ: أَنَا نَازِلٌ ، ثُمَّ قَامَ وَبَطْنُهُ مَعْصُوبٌ بِحَجَرٍ ، وَلَبِثْنَا تَلاتَة أَيَّامٍ لا نَدُوقُ ذُواقًا ... )) (")

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٦ - فضائل الصّحابة . ٥٨ - باب : ما لقي النّبي الله وأصحابه من المشركين بمكّة : ٣٦٤٠٠ ، رقم٣٦٤٣ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: ٦٧ ـ المغازي : ٢٢ ـ باب : ما أصاب النّبي الله من الجراح يوم أُحُدِ : ١٤٩٦/٤ ، رقم ٣٨٤٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق والكتاب نفسه ، ٢٧ ـ باب غزوة الخندق وهي

#### الحديث

أمّا حلمه بعد صبره على أشدّ موقف لاقاه: فعن عَائِشَة ـ رضي الله عنها ـ : (( أَنّهَا قَالَتْ لِلنّبِيِّ فَيْ : هَلْ أَتَى عَائِشَة ـ رضي الله عنها ـ : (( أَنّهَا قَالَتْ لِلنّبِيِّ فَيْ : هَلْ أَتَى عَلَيْكَ يَوْمٌ كَانَ أَشَدَّ مِنْ يَوْمٍ أُحُدٍ ؟ قَالَ : لقَدْ لقِيتُ مِنْ قَوْمِكِ مَا لقِيتُ ، وَكَانَ أَشَدَّ مَا لقِيتُ مِنْهُمْ يَوْمُ الْعَقَبَةِ ، إِدْ عَرضَتُ نَفْسِي عَلَى ابْن عَبْدِيَالِيلَ بْن عَبْدِكُلالٍ ، فَلَمْ يُجِبْنِي إلى مَا أَرَدْتُ ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى عَبْدِيَالِيلَ بْن عَبْدِكُلالٍ ، فَلَمْ يُجِبْنِي إلى مَا أَرَدْتُ ، فَانْطَلَقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجُهِي ، فَلَمْ أُسْتَقِقْ إلا وَأَنَا بقرْن التَّعَالِبِ ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي ، فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَطَلَقْتُ وَأَنَا بِقَرْن التَّعَالِبِ ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي ، فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَطَلَقْتُ وَأَنَا بِقَرْن التَّعَالِبِ ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي ، فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَطَلَقْتُ وَأَنَا بِقَرْن التَّعَالِبِ ، فَرَفَعْتُ رَأُسِي ، فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَطَلَقْتُ وَأَنَا بِقَرْن النَّعَالِبِ ، فَرَفَعْتُ رَأُسِي ، فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَلْكَ أَلْكُ أَلَا عَنْ إلا وَأَنَا بِقَرْن النَّعَالَ إِنْ اللَّهَ قَدْ سَمِعَ قَوْلَ قُومِكَ أَطْلَقْتُ وَمُن وَعْنَ الْمُ أَنْ إِنْ اللّهُ وَمُدَى أَلْتُ اللّهُ وَمُن يَعْبُدُ اللّهَ وَحْدَهُ ، لا يُشْرِكُ بِعُشُلُ النَّهُ مَنْ يُعْبُدُ اللّهَ وَحْدَهُ ، لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا )) (١) . اللّهُ مِنْ أَصْلُا بِهُ مَنْ يُعْبُدُ اللّهَ وَحْدَهُ ، لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا )) (١) .

وقال أنس: (( كُنْتُ أَمْشِي مَعَ النَّبِيِّ فَ وَعَلَيْهِ بُرْدُ نَجْرَانِيٌّ غَلِيظُ الْحَاشِيَةِ ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابِيٌّ فَجَذَبَهُ جَدْبَةُ شَدِيدَةً ، حَتَّى نَظَرْتُ إِلَى صَفْحَةِ عَاتِق النَّبِيِّ فَيْ قَدْ أَثَرَتْ بِهِ حَاشِيَةُ الرِّدَاءِ مِنْ شَدَّةِ جَدْبَتِهِ ، ثُمَّ قَالَ : مُرْ لِي مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي عِنْدَكَ ، فَالْتَقَتَ إِلَيْهِ فَضَحِكَ ، ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعَطَاءٍ » (٢) .

الأحزاب: ١٥٠٥/٤ ، رقم ٣٨٧٥ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ٦٣ ـ بدء الخلق ، ٧ ـ باب إذا قال أحدُكم: آمين ، والملائكة في السماء ، فوافقت إحداهُما الأُخرى غُفِر له ما تقدّم من ذنبه: ٣٠٥٩٣ ، رقم ٣٠٥٩ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦١ ـ الخمس : ١٩ ـ باب : ما كان النَّبي ﷺ يُعْطي

وقد مر آنقًا قصته هم الأعرابي الذي اخترط عليه سيفه ليقتله ، فصبر عليه هم وحلم ، ولم يعاقبه .

# ولم يؤثر عنه على أنَّه انتقم لنفسه قط:

فعَنْ عَائِشَةَ ـ رضي الله عنها ـ أنَّهَا قَالَتْ : (( مَا خُيِّرَ رَسُولُ اللَّهِ اللهُ بَيْنَ أَمْرَيْنَ إِلاَّ أَخَذَ أَيْسَرَهُمَا مَا لَمْ يَكُنْ إِثْمًا . فَإِنْ كَانَ إِثْمًا كَانَ أَبْعَدَ النَّاسِ مِنْهُ ، وَمَا انْتَقَمَ رَسُولُ اللَّهِ النَّقَسِهِ إِلاَّ أَنْ ثُنْتَهَكَ حُرْمَةُ اللَّهِ ، فَيَنْتَقِمَ لِلَّهِ بِهَا )) (٢) .

وفي رواية لها ـ رضي الله عنها ـ : (( ... وَاللَّهِ مَا انْتَقَمَ لِنَفْسِهِ فِي شَيْءٍ يُؤْتَى إلَيْهِ قَطُّ حَتَّى ثُنْتَهَكَ حُرُمَاتُ اللَّهِ فَيَنْتَقِمُ لِلَّهِ )) (")

المؤلفة قلوبهم وغيرهم من الخُمُس ونحوه : ١١٤٨/٣ ، رقم٢٩٨٠ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٤٥ ـ الوكالة ، ٦ ـ باب الوكالة في قضاء الدين : ٨٠٩/٢ ، ، رقم٢١٨٣ .

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : ٦٥ ـ المناقب ، ۲۰ ـ صفة النّبي ه : ١٣٠٦/٣ ،
 رقم٣٣٦٧ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: ٨٩ ـ الحدود ، ١٠ ـ باب إقامة الحدود والانتقام لحُرمات الله: ٢٤٩١/٦ ، رقم ٢٤٠٢ .

# أمّا في الأناة والتؤدة:

فعن مَرْوَان بْن الْحَكَم وَالْمِسْوَر بْن مَخْرَمَة أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ فَامَ حِينَ جَاءَهُ وَقْدُ هَوَازِنَ مُسْلِمِينَ ، فَسَأَلُوهُ أَنْ يَرُدَّ اللَّهِ فَامَ حِينَ جَاءَهُ وَقْدُ هَوَازِنَ مُسْلِمِينَ ، فَسَأَلُوهُ أَنْ يَرُدَّ إِلَيْهِمْ أَمْوَالُهُمْ وَسَبْيَهُمْ ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : أَحَبُ الْحَدِيثِ الْمُعَمْ أَمُوالُهُمْ وَسَبْيَهُمْ ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : أَحَبُ الْحَدِيثِ الْمَالَ ، وَقَدْ كُنْتُ الْمَالَ ، وَقَدْ كُنْتُ اسْتَأْنَبْتُ بِهِمْ .

وقدْ كَانَ رَسُولُ اللّهِ الْتَظْرَهُمْ بِضْعَ عَشْرَةَ لَيْلَهُ حِينَ قَفَلَ مِنَ الطَّائِفِ ، فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ فَي غَيْرُ رَادً لِقُلْلَ مِنَ الطَّائِفَتَيْن ، قَالُوا : فَإِنَّا نَخْتَارُ سَبْيَنَا ، فَقَامَ اللّهِ هِمْ إِلا إِحْدَى الطَّائِفَتَيْن ، قَالُوا : فَإِنَّا نَخْتَارُ سَبْيَنَا ، فَقَامَ رَسُولُ اللّهِ هِمَا هُو الْمُسْلِمِينَ فَأَنْنَى عَلَى اللّهِ بِمَا هُو الْمُلْهُ ، ثُمَّ وَاللّهِ بَمَا هُو الْمُسْلِمِينَ فَأَنْنَى عَلَى اللّهِ بِمَا هُو الله ، ثُمَّ قَالَ : أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ إِخْوَانَكُمْ هَوُلاءِ قَدْ جَاءُونَا تَائِينَ ، وَإِنِّي قَدْ رَأَيْتُ أَنْ أُردً قَالَ : أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ إِخْوَانَكُمْ أَنْ يُطِيّبُ بِذَلِكَ فَلْيَقْعَلْ ، وَمَنْ أَحَبَ مِنْكُمْ أَنْ يُطِيّبُ إِلّهُ مَا يُفِيءُ اللّهُ عَلَيْنَا قَلْيَقْعَلْ .

فَقَالَ النَّاسُ: قَدْ طَيَّبْنَا دَلِكَ لِرَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ الْهُمْ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّ

فَرَجَعَ النَّاسُ فَكَلَّمَهُمْ عُرَفَاؤُهُمْ ، ثُمَّ رَجَعُوا إلى رَسُولِ اللَّهِ فَاخْبَرُوهُ أَنَّهُمْ قَدْ طَيَّبُوا وَأَذِنُوا )) (١) .

وعن أنس بن مالك عن النّبي عن النّبي الله عن الله ، وما شيءٌ أحبّ إلى والعجلة من الشيطان ، وما أحدٌ أكثر معاذير َ من الله ، وما شيءٌ أحبّ إلى

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ٤٥ ـ الوكالة ٧ ـ باب إذا وهب شيئًا لوكيل أو شفيع قومٍ جاز : ٢١٨٠، رقم٢١٨٤ .

اللهِ من الحمد » <sup>(۱)</sup> .

وعن سَعْدٍ بن أبي وقاص ، قالَ الأعْمَشُ : وَلا أَعْلَمُهُ إلا عَن النَّبِيِّ عَمَل الأَخِرَةِ عَن النَّبِيِّ عَمَل الأَخِرَةِ (٢) فِي كُلِّ شَيْءٍ إلا فِي عَمَل الأَخِرَةِ (٣) . (التُّوَدَةُ (٣) فِي كُلِّ شَيْءٍ إلا فِي عَمَل الأَخِرَةِ (٣) .

وعن ابْنِ مُعَادٍ عَنْ أبيهِ قَالَ : (( وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَنْ أبيهِ قَالَ : الْحِلْمُ وَالْأَنْاةُ لِلْأَشْمَةِ ، أَشْمَ عَبْدِ الْقَيْسِ : إِنَّ فِيكَ خَصِلْتَيْن يُحِبُّهُمَا اللّهُ : الْحِلْمُ وَالْأَنَاةُ )) (٤) .

وأمّا رحمته (°) ، فه ؛ فمنها : رحمته بأمّته : فعَنْ أبي هُرَيْرَةَ فِي ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ فِي قَالَ : «لَوْلا أَنْ أَشُقَ عَلَى أُمَّتِي ، أَوْ

(۱) الترغيب والترهيب للمنذري: ١٩/٨٤ ، وقال: رواه أبو يعلى ورواته رواة الصحيح، وقال الهيثمي في مجمع الزوائد: ١٩/٨: رجاله رجال الصحيح.

<sup>(</sup>٢) التؤدة: هي التأني والتمهّل مختار الصحاح، ص٣١٨.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود ، كتاب الأدب ، ١١ باب الرفق : رقم ٤٨١٠ . وصححه الألباني : انظر صحيح سنن أبي داود : ٩١٣/٣ ، رقم ٤٠٢٦ .

<sup>(</sup>٤) مسلم: ١ - كتاب الإيمان (٦) باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله هم، وشرائع الدين ، والدعاء إليه ، والسؤال عنه ، وحفظه ، وتبليغه من لم يبلغه.

وذكر في حاشية مسلم: ( الحلم والأناة ) ، قال: أمّا الحلم فهو العقل ، وأمّا الأناة فهي التّنبُّت وترك العجلة .

<sup>(</sup>٥) الرحمة: قال ابن فارس: الراء والحاء والميم أصلٌ واحد يدلُّ على الرِّقة والعطف والرأفة. معجم مقاييس اللغة: ٤٩٨/٢.

عَلَى النَّاسِ ، لأَمَر ثُهُمْ بِالسِّو الَّهِ مَعَ كُلِّ صَلاةٍ » (١)

ورحمته بالصبيان: فعن أسامة بن زيدٍ قال: (( كُتّا عِنْدَ النّبِيِّ ، فَأَرْسَلْتُ إِلَيْهِ إِحْدَى بَنَاتِهِ تَدْعُوهُ. وَتُخْبِرُهُ أَنَّ صَبَيًّا لَهَا أُو ابْنًا لَهَا فِي الْمَوْتِ. فَقَالَ لِلرَّسُولِ: ارْجِعْ إِلَيْهَا فَأَخْبِرْهَا: أَنَّ لِلّهِ مَا أَخَذَ، وَلَهُ مَا أَعْطَى، وَكُلُّ شَيْءٍ عِنْدَهُ بِأَجَلٍ مُسَمَّى، فَمُرْهَا فَلْتَصْبُرْ وَلْتَحْتَسِبْ.

فَعَادَ الرَّسُولُ فَقَالَ : إِنَّهَا قَدْ أَقْسَمَتْ لَتَأْتِيَنَّهَا . قَالَ : فَقَامَ النَّبِيُّ فَي ، وَهُعَادُ بْنُ جَبَلٍ ، وَقَامَ مَعَهُ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ ، وَمُعَادُ بْنُ جَبَلٍ ، وَانْطَلَقْتُ مَعَهُمْ ، قَرُفِعَ إِلَيْهِ الصَّبِيُّ وَنَفْسُهُ تَقَعْقَعُ كَأُنَّهَا فِي وَانْطَلَقْتُ مَعَهُمْ ، قَرُفِعَ إلَيْهِ الصَّبِيُّ وَنَفْسُهُ تَقَعْقَعُ كَأُنَّهَا فِي شَنَّةٍ ، فَقَاضَتَ عَيْنَاهُ . فَقَالَ لَهُ سَعْدٌ : مَا هَذَا يَا رَسُولَ اللّه ؟ شَنَّةٍ ، فَقَاضَتَ عَيْنَاهُ . فَقَالَ لَهُ سَعْدٌ : مَا هَذَا يَا رَسُولَ اللّه مِنْ عِبَادِهِ قَالَ : هَذِهِ رَحْمَةُ جَعَلَهَا اللّهُ فِي قُلُوبِ عِبَادِهِ ، وَإِنَّمَا يَرْحَمُ اللّهُ مِنْ عِبَادِهِ الرُّحْمَاءَ )) (٢) .

وعَنْ أَسَامَة بْنِ زَيْدٍ ـ رضي الله عنهما ـ : (( كَانَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى فَذِذِهِ الْأَخْرَى ، ثُمَّ يَضُمُّهُمَا ، ثُمَّ يَقُولُ : اللّهُمَّ ارْحَمْهُمَا فَإِنِّي فَرْحَمُهُمَا ) (٣) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۱۷ ـ الجمعة . ۷ ـ باب السواك يوم الجمعة : ۳۰۳/۱ ، رقم۸٤٧ .

 <sup>(</sup>۲) مسلم: ۱۱ ـ كتاب الجنائز . (۲) باب البكاء على الميّت: ۲/٦٣٥،
 رقم ۹۲۳ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٨١ ـ الأدب : ٢٢ ـ باب وضع الصبي على الفخذ :

### وفي رحمته على بأصحابه لله :

عَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ عُمَرَ قَالَ: (( اشْتَكَى سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ شَكُورَى لَهُ . فَأَتَى رَسُولُ اللّهِ اللّهِ يَعُودُهُ مَعَ عَبْدِ الرَّحْمَن بْنِ عَوْدُهُ مَعَ عَبْدِ الرَّحْمَن بْنِ عَوْدُهُ مَعَ عَبْدِ الرَّحْمَن بْنِ عَوْدُهُ مَعَ عَبْدِ اللّهِ بْنِ مَسْعُودٍ .

قَلْمًا دَخَلَ عَلَيْهِ وَجَدَهُ فِي غَشِيَّةٍ ، فَقَالَ : أَقَدْ قَضَى ؟ قَالُوا : لا يَا رَسُولَ اللَّهِ فَ ، فَلَمَّا رَأَى الْقَوْمُ بُكَاءَ رَسُولَ اللَّهِ فَ ، فَلَمَّا رَأَى الْقَوْمُ بُكَاءَ رَسُولَ اللَّهِ فَلَمَّا رَأَى الْقَوْمُ بُكَاءَ رَسُولِ اللَّهِ فَلَمَّا رَأَى الْقَوْمُ بُكَاءَ رَسُولِ اللَّهِ فَيَ بَكُوا . فَقَالَ : أَلَا تَسْمَعُونَ ؟ إِنَّ اللَّهَ لا يُعَدِّبُ بِدَمْعِ الْعَيْن ، وَلا بِحُزْنِ الْقَلْبِ ، وَلَكِنْ يُعَدِّبُ بِهَذَا \_ وَأَشْنَارَ إِلَى لِسَانِهِ \_ أَوْ يَرْحَمُ )) (١) .

### وبالأمهات خاصية:

عن أبي قَتَادَةَ ، عَن النّبيِّ فَقَالَ : ( إِنّي الْقُومُ فِي الصَّلاةِ أُريدُ أَنْ أُطُولً فِيهَا ، فَأَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ ، فَأَتَجَوَّزُ فِي صَلاتِي ، كَرَاهِيةَ أَنْ أُشُونً عَلَى أُمِّهِ )) (٢) .

وفي حديث أنس: (( ... مِمَّا أَعْلَمُ مِنْ شِدَّةِ وَجْدِ أُمِّهِ مِنْ بُكَائِهِ )) (٦)

=

٥/٢٣٦، رقم ١٥٣٥.

 <sup>(</sup>۱) مسلم: ۱۱ ـ الجنائز (٦) باب البكاء على الميّت: ٦٣٦/٢،
 رقم ٩٢٤.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ١٥ الجماعة والإمامة ٣٦ ـ باب من أخفّ الصلاة عند بكاء الصبي : ٢٥٠/١ ، رقم ٦٧٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه: رقم ٦٧٧ .

وفي حديث آخر له: (( وَإِنْ كَانَ لْيَسْمَعُ بُكَاءَ الصَّبِيِّ فَيُخَفِّفُ ، مَخَافَة أَنْ تُقْتَنَ أُمُّهُ )) (١).

رحمته بمن غضب عليه من المؤمنين:

فعن أبي هُرَيْرَة ﴿ ، أَنَّ الْنَّبِيَ اللَّهِ عَالَ : (( اللَّهُمَّ إِنِّي أَتَّخِدُ عِنْ أَبِي هُرَيْرَة ﴿ اللَّهُمَّ النَّامُةُ ، لَعَنْتُهُ ، لَعَنْتُهُ ، لَعَنْتُهُ ، خَدْتُهُ ، فَاجْعَلْهَا لَهُ صَلَاةً وَزَكَاةً وَقُرْبَةً تُقَرِّبُهُ بِهَا إِلَيْكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ () (٢) .

وفي رواية : ( فَاجْعَلْهَا لَهُ كَفّارة وَقُرْبَهُ تُقَرِّبُهُ بِهَا النِّكَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ) (٢)

وفي حديث آخر له: ((فَاجْعَلْهَا لَهُ زَكَاةً وَرَحْمَهُ )) (٤). وأمّا رحمته بالمصلين:

فعن أبي هُرَيْرَة ﴿ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ إِذَا صَلَّى الدَّاسِ قَالُ : ﴿ إِذَا صَلَّى المَّاسِ قَائِحَةً فَ ، فَإِنَّ فِي النَّاسِ الضَّعِيفَ وَالسَّقِيمَ وَذَا الْحَاجَةِ ﴾ (٥) .

### وأمّا رحمته بالأعراب:

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، الموضع نفسه: رقم ٦٧٦.

<sup>(</sup>٢) مسلم: ٤٥ ـ كتاب البرّ والصلة والآداب ( ٢٥ ) باب من لعنه النّبي الله أو سبّه أو دعا عليه وليس هو أهلاً لذلك كان له زكاة وأجرًا ورحمة : ٢٠٠٨/٤ ، رقم ٩٠/٢٦٠١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه ، رقم ١/٢٦٠١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: الموضع نفسه ، رقم ١ - ٨٩/٢٦٠ .

<sup>(°)</sup> المصدر السابق : ٤ - كتاب الصلاة ( ٣٧ ) - باب أمر الأئمة بتخفيف الصلاة في تمام : ١٨٥/٤٦٧ ، رقم١٨٥/٤٦٧ .

فعن أبي هُرَيْرَةَ ﴿ أَنَّ أَعْرَابِيًّا بَالَ فِي الْمَسْجِدِ ، فَتَّارَ إلِيْهِ النَّاسُ لِيَقَعُوا بِهِ ، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ : دَعُوهُ ، وَأَهْرِيقُوا عَلَى بَوْلِهِ دَنُوبًا مِنْ مَاءٍ ، أَوْ سَجْلاً مِنْ مَاءٍ ، فَإِنَّمَا بُعِثْتُمْ مُيسِّرِينَ ، وَلَمْ تُبْعَتُوا مُعَسِّرِينَ » (١) .

#### وأمّا رحمته بالشباب ورقّته:

فعَنْ أبي سُلْيْمَانَ مَالِكِ بْنِ الْحُويْرِتِ قَالَ : (( أَتَيْنَا النّبِيَّ وَنَحْنُ شَبَبَةٌ مُتَقَارِبُونَ ، فَأَقَمْنَا عِنْدَهُ عِشْرِينَ لَيْلَةً ، فَظَنَّ أَنَّا اشْتَقْنَا أَهْلَنَا ، وَسَأَلْنَا عَمَّنْ تَرَكْنَا فِي أَهْلِنَا ، فَأَخْبَرْنَاهُ ، وَسَأَلْنَا عَمَّنْ تَركْنَا فِي أَهْلِنَا ، فَأَخْبَرْنَاهُ ، وَكَانَ رَفِيقًا رَحِيمًا ، فَقَالَ : ارْجِعُوا إلى أَهْلِيكُمْ ، فَعَلّمُوهُمْ وَمُرُوهُمْ ، وَكَانَ رَفِيقًا رَحِيمًا ، فَقَالَ : ارْجِعُوا إلى أَهْلِيكُمْ ، فَعَلّمُوهُمْ وَمُرُوهُمْ ، ثَمَّ وَصَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصلّي ، وَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ فَلْيُوَدِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ ، ثُمَّ لِيَوْمُثَكُمْ أَكْبَرُكُمْ )) (٢) .

#### وأمّا رحمته بالمؤمنين ورأفته وحرصه عليهم:

فقد قال الله تعالى فيه فيه على: { لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَلَيْهُ مَا عَنِتُمْ حَريصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ } (٣).

وفي لينه ه وخفضه جناحه لهم ، قال الله تعالى : { فَهِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلُو كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لانْفَضُّوا مِنْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۸۱ الأدب : ۸۰ باب قول النّبي ﷺ : «يسروا ولا تعسّروا » : ٥/٧٧٠ ، رقم ٧٧٧٠ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، الكتاب نفسه : 77 باب رحمة النّاس والبهائم : 777 ، رقم 777 ، رقم 777 ، رقم 777 ، رقم 777 ،

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (١٢٨).

حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتُوكَلُكُ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوكِّلِينَ } (١).

وقال: { وَاحْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ } (١).

بل هو ﷺ رحمة للنّاس جميعًا مؤمنهم وكافر هم ، قال الله تعالى: { وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةُ لِلْعَالَمِينَ } (٣) .

وعن ابن مسعود في قال: قال رسول الله في: «لن تؤمنوا حتّى ترحموا. قالوا: كلنا رحيم يا رسول الله. قال: إنّه ليس برحمة أحدِكم صاحبَه، ولكنها رحمة النّاس، رحمة العامّة » (٤).

ولقد كان إلى رحيمًا بالحيوانات ، فعن عبدالله بن مسعود في قال : (( كُنَّا مَعَ رَسُولِ اللَّهِ في سَفَر ، فَانْطَلَقَ لِحَاجَتِهِ . فَرَأَيْنَا حُمَّرَةً مَعَهَا قَرْخَان ، فَأَخَدْنَا فَرْخَيْهَا فَجَاءَتِ لِحَاجَتِهِ . فَرَأَيْنَا حُمَّرَةً مَعَهَا قَرْخَان ، فَأَخَدْنَا فَرْخَيْهَا فَجَاءَتِ لِحَاجَ النَّبِيُ فَقَالَ : مَنْ فَجَعَ هَذِهِ الْحُمَرَةُ فَجَعَلْت ثُفَرِّش . فَجَاءَ النَّبِيُ فَقَالَ : مَنْ فَجَعَ هَذِهِ الْحُمَرَةُ فَجَعَلْت ثُفَرِّش . فَجَاءَ النَّبِي فَقَالَ : مَنْ فَجَعَ هَذِهِ بولدِهَا ؟ رُدُوا وَلدَهَا إليْهَا . وَرَأَى قَرْيَة نَمْلٍ قَدْ حَرَّقْنَاهَا ، فَقَالَ : بولدِهَا ؟ رُدُوا وَلدَهَا إليْهَا . وَرَأَى قَرْيَة نَمْلٍ قَدْ حَرَّقْنَاهَا ، فَقَالَ : مَنْ حَرَّق هَذِهِ ؟ قُلْنَا : نَحْنُ ، قَالَ : إِنَّهُ لا يَنْبَغِي أَنْ يُعَدِّبَ بِالنَّارِ إلا رَبُّ النَّارِ ) (°) .

<sup>(</sup>١) أل عمران: الآية (١٥٩).

<sup>(</sup>٢) الحجر: الآية ( ٨٨ ).

<sup>(</sup>٣) الأنبياء: الآية (١٠٧).

<sup>(</sup>٤) ذكره الحافظ ابن حجر في الفتح: ٢٥٣/١٠ ، وقال: أخرجه الطّبرانيّ ، ورجاله ثقات. وفي سلسلة الأحاديث الصحيحة: ٢٧٠/١ قريبًا منه عن أنس بن مالك في .

<sup>(</sup>٠) سنن أبي داود : كتاب الأدب ( ١٧٦ ) ، باب في قتل الدّر ،

بل كان رحيمًا وحنويًا على الجماد ، فعن الطُّقَيْل بن أبيِّ بْنِ كَعْبِ عَنْ أبيهِ ؟ [ من حديثِ طويل ] أنّ النّبي ﷺ ( ... مَرَّ إِلَى الْجِدْعِ الَّذِي كَانَ يَخْطُبُ إِلَيْهِ . فَلَمَّا جَاوَزَ الْجِدْعَ ، خَارَ حَتَّى تَصدَّعَ وَانْشَقَّ . فَنَزَلَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لَمَّا سَمِعَ صَوْتَ الْجِدْعِ ، فَمَسَحَهُ بِيَدِهِ حَتَّى سَكَنَ . ثُمَّ رَجَعَ إِلَى الْمِنْبَرِ (1) ((

وعَنْ أَنَسٍ ؟ (( أَنَّ النَّبِيَّ ﷺ كَانَ يَخْطُبُ إلى حِدْعٍ ، فَلَمَّا اتَّخَذَ الْمِنْبَرَ ؛ ذَهَبَ إِلَى الْمِنْبَرِ . فَحَنَّ الْجِدْعُ ، فَأَتَاهُ فَاحْتَضَنَهُ فَسكَنَ . فَقَالَ : لو لم أَحْتَضِيْنُهُ لَحَنَّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ )) (٢) .

أمّا كرمه وجوده على ، وإيثاره مع الخصاصة:

فعن سَهْل بْن سَعْدِ عِلْ قَالَ : (( جَاءَتِ امْرَأَةُ بِبُرْدَةِ ، قَالَ : أتَدْرُونَ مَا الْبُرْدَةُ ؟ فَقِيلَ لَهُ: نَعَمْ ، هِيَ الشَّمْلَةُ مَنْسُوجٌ فِي حَاشِيَتِهَا . قَالَتْ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنِّي نَسَجْتُ هَذِهِ بِيَدِي أَكْسُوكَهَا ، فَأَخَذَهَا النَّبِيُّ ﷺ مُحْتَاجًا إِلَيْهَا ، فَخَرَجَ إِلَيْنَا وَإِنَّهَا

رقم٥٢٦٨ ، وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود : ٩٨٨/٣ ر قم۸۸ ٤٣٨

و الحُمَّرة : طائر صغير كالعصفور .

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: ٥ ـ كتاب إقامة الصلاة والسنّة فيها ( ١٩٩ ) ، باب ما جاء في بدء شأن المنبر ، رقم الحديث ١٤١٤ ، وحسنه الألباني ، انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ٢٣٨/١ ، رقم١١٦١ .

المصدر السابق ، الموضع نفسه ، برقم ١٤١٥ ، وصححه الألباني في الموضع السابق نفسه ، برقم١١٦٢ .

إِزَارُهُ ، فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقُوْمِ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، اكْسُنِيهَا . فَقَالَ : نَعَمْ ، فَجَلَسَ النَّبِيُ فِي الْمَجْلِس ، ثُمَّ رَجَعَ فَطُوَاهَا ، ثُمَّ أَرْسَلَ بِهَا إلَيْهِ ، فَقَالَ لَهُ الْقَوْمُ : مَا أَحْسَنْتَ ، سَأَلْتَهَا إِيَّاهُ ، لَقَدْ عَلِمْتَ أَنَّهُ لا يَرُدُ سَائِلاً ، فَقَالَ الرَّجُلُ : وَاللَّهِ مَا سَأَلْتُهُ إلا عَلِمْتَ أَنَّهُ لا يَرُدُ سَائِلاً ، فَقَالَ الرَّجُلُ : وَاللَّهِ مَا سَأَلْتُهُ إلا لِتَحُونَ كَفَنِي يَوْمَ أُمُوتُ . قَالَ سَهْلٌ : فَكَانَتْ كَفَنَهُ )) (۱) .

فلقد آثره النّبي على نفسه مع الخصاصة والحاجة اليها ، إذ ورد في الحديث أنّه كان الله محتاجًا إليها ، وأنّه خرج إلى أصحابه وإنها إزاره .

وقَالَ جَابِر ﴿ مَا سُئِلَ النَّهِيُّ ﴾ عَنْ شَيْءٍ قَطُّ فَقَالَ لا ﴾ (٢)

# ولم يكن النَّبي على الدَّا:

فعن جُبَيْر بْن مُطْعِمٍ: (( أَنَّهُ بَيْنَمَا هُوَ يَسِيرُ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ فَيَ وَمَعَهُ النَّاسُ ، مَقْفَلَهُ مِنْ حُنَيْنِ ، فَعَلِقَهُ النَّاسُ يَسْأَلُونَهُ ، حَتَّى اضْطُرُّوهُ إِلَى سَمُرَةٍ ، فَخَطِفَتْ رِدَاءَهُ ، فَوَقَفَ النَّبِيُّ فَقَالَ : أَعْطُونِي رِدَائِي ، لَوْ كَانَ لِي عَدَدُ هَذِهِ الْعِضَاهِ نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ . ثُمَّ لا تَجِدُونِي بَخِيلاً ، وَلا كَدُوبًا ، وَلا جَبَانًا )) (٣) .

وعَنْ أَنَسٍ ؟ (( أَنَّ رَجُلاً سَأَلَ النَّبِيَّ عَنَمًا بَيْنَ جَبَلَيْنِ ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۳۹ البيوع ، ۳۱ ـ باب ذكر النّسّاج : ۷۳۷/۲ ، رقم۱۹۸۷ ـ

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : ۸۱ الأدب . ۳۹ : حُسن الخُلق والسخاء : ۲۲٤٤/٥ ،
 رقم ۲۸۷ ٥ .

 <sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد . ٢٤ ـ باب الشجاعة في الحرب والجُبْن :
 ١٠٣٨/٣ ، رقم٢٦٦٥ .

فَأَعْطَاهُ إِيَّاهُ ، فَأَتَى قَوْمَهُ فَقَالَ : أَيْ قَوْمِ ! أَسْلِمُوا . فَوَاللَّهِ ! إِنَّ مُحَمَّدًا لَيُعْطِى عَطَاءً مَا يَخَافُ الْفَقْرَ )) (١) .

قال أنس على قال : ((كَانَ النَّبِيُّ الْمُدِينَةِ ذَاتَ لَيْلَةٍ ، النَّاسِ ، وَأَشْجَعَ النَّاسِ . وَلَقَدْ فَرْعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ ذَاتَ لَيْلَةٍ ، النَّاسِ ، وَأَشْجَعَ النَّاسِ . وَلَقَدْ فَرْعَ أَهْلُ الْمَدِينَةِ ذَاتَ لَيْلَةٍ ، فَالْطُلُقَ النَّاسِ قِبَلَ الصَّوْتِ ، فَاسْتَقْبَلَهُمُ النَّبِيُّ عَلَى قَدْ سَبَقَ النَّاسِ إلى الصَّوْتِ ، وَهُو يَقُولُ : لَنْ تُرَاعُوا ، لَنْ تُرَاعُوا . وَهُو النَّاسَ إلى الصَوْتِ ، وَهُو يَقُولُ : لَنْ تُرَاعُوا ، لَنْ تُرَاعُوا . وَهُو عَلَيْ اللَّاسَ إلى الصَوْتِ ، وَهُو يَقُولُ : لَنْ تُرَاعُوا ، لَنْ تُرَاعُوا . وَهُو عَلَيْ اللَّاسِ اللَّهِ اللَّهِ عَلْمَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللِّهُ اللْمُولُ الللَّهُ

قال البخاريّ في رواية لأنس : ( يعني الفرس ) (7) .

عَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ جَاءَ رَجُلٌ إِلَى الْبَرَاءِ فَقَالَ أَكُنْتُمْ وَلَيْتُمْ يَوْمَ حُنَيْنِ يَا أَبَا عُمَارَةَ ؟ فَقَالَ : أَشْهَدُ عَلَى نَبِيِّ اللَّهِ عَلَى مَا وَلَي .

وَلَكِنَّهُ الْطَلَقَ أَخِفَّاءُ مِنَ النَّاسِ ، وَحُسَّرٌ إِلَى هَذَا الْحَيِّ مِنْ هُوَ الْزِنَ . وَهُمْ قُوْمٌ رُمَاةٌ . فَرَمَوْهُمْ برشْقٍ مِنْ نَبْلٍ . كَأَنَّهَا رَجْلٌ مِنْ جَرَادٍ . فَانْكَشَفُوا ، فَأَقْبَلَ الْقُوْمُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَنِي .

<sup>(</sup>۱) مسلم: ٤٣ ، كتاب الفضائل (١٤) ، باب ما سُئل رسول الله ﷺ شيئًا قط فقال لا ، وكثرة عطائه .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٨١ ـ الأدب . ٣٩ ـ باب حُسن الخُلق والسخاء : ٥/٢٢٤ ، رقم ٥٦٨٦ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد . ١٦٢ ـ باب إذا فزعوا بالليل : ١١٠٦/٣ ، رقم٥ ٢٨٧٥ .

وَأَبُو سُفْيَانَ بْنُ الْحَارِثِ يَقُودُ بِهِ بَعْلَتَهُ . فَنَزَلَ وَدَعَا ، وَاسْتَنْصَرَ ، وَهُوَ يَقُولُ :

أَنَا النَّبِيُّ لا كَذِب أَنَا ابْنُ عَبْدِ الْمُطَّلِب .

أمّا زُهده ﷺ:

فعَنْ أَنَس ﴿ قَالَ : (( كَانَ النَّبِيُّ ﴾ لا يَدَّخِرُ شَيْئًا لِغَدِ ))

<sup>(</sup>۱) مسلم : ۳۲ ـ كتاب الجهاد والسّير ۲۸ ـ باب في غزوة حُنين : ۷۹/۱۷۷۲ ، رقم۱۲۷۱۳ .

<sup>(</sup>۲) الشمائل المحمدية ـ ٤٨ ـ باب ما جاء في خُلق رسول الله ...
وصححه الألباني في مختصر الشمائل ، ص١٨٥ ، رقم ٣٠٤ .
وقال : ((وهذا منه الكمال توكّله على ربّه ، وقد يدّخر لعياله قوت سنتهم لضعف توكّلهم بالنسبة إليه ، وليكون سنة للمعيلين من أمّته ، وفي الصحيحين أنّه كان يدّخر لأهله قوت سنتهم )) ا.ه. .
وليس بالضرورة أن يرجع ادخاره القوت عياله لسنة إلى هذا التعليل .

# وَ إِهَالَةٍ سَنِخَةٍ.

وَلَقَدْ رَهَنَ النَّبِيُ ﷺ دِرْعًا لَهُ بِالْمَدِينَةِ عِنْدَ يَهُودِيٍّ ، وَأَخَذَ مِنْهُ شَعِيرًا لأَهْلِهِ . وَلَقَدْ سَمِعْتُهُ يَقُولُ : مَا أَمْسَى عِنْدَ آل مُحَمَّدٍ ﷺ صَاعُ بُرٍّ ، وَلا صَاعُ حَبٍّ . وَإِنَّ عِنْدَهُ لَتِسْعَ نِسْوَةٍ )) (۱) .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( مَا شَبِعَ آلُ مُحَمَّدٍ ﷺ ، مُنْدُ قَدِمَ الْمَدِينَة ، مِنْ طَعَامِ الْبُرِّ تَلاثَ لَيَالٍ تِبَاعًا ، حَتَّى قُبِضَ )) (٢) .

و عَنْ عُرُوةَ عَنْ عَائِشَة ـ رضي الله عنها ـ أنّها قالت لِعُرُوة : (( ابْنَ أُخْتِي ! إِنْ كُنّا لَنَنْظُرُ إِلَى الْهِلال : تَلاتَة أَهِلَةٍ فِي شَهْرَيْن ، وَمَا أُوقِدَتْ فِي أَبْيَاتِ رَسُولِ اللّهِ فَي ، نَارٌ قَقُلْتُ : مَا كَانَ يُعِيشُكُمْ ؟ قَالْتِ : الأسودان : التّمْرُ وَالْمَاءُ إِلاّ أَنّهُ قَدْ كَانَ لِمُمْ مَنَائِحُ ، وكَانُوا لِرَسُولِ اللّهِ فِي جِيرَانُ مِنَ الأَنْصَار ، كَانَ لَهُمْ مَنَائِحُ ، وكَانُوا يَمْنَحُونَ رَسُولَ اللّهِ فِي مِنْ أَبْيَاتِهِمْ فَيَسْقِينَاهُ )) (٣) .

وعنها ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( كَانَ فِرَاشُ رَسُولِ الله عنها ـ وَحَشُوهُ مِنْ لِيفٍ )) (١) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۳۹ ـ البيوع ، ۱۶ ـ باب شراء النّبي النسيئة : V79/7 ، رقم V79/7 ، رقم V79/7 .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٢٠٩٤ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٢٠٩١ .

و عَنْ أَنَسٍ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَنْ قَالَ : (( اللَّهُمَّ أَحْينِي مِسْكِينًا ، وَأَمِثْنِي فِي زُمْرَةِ الْمَسَاكِينِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ )) (() .

وعَن ابْنِ عَبَّاسِ ـ رضي الله عنهما ـ قَالَ : ((كَانَ رَسُولُ الله عَنْ رَسُولُ الله عَلَى الله عَلَى الله عَشَاءً ، وكَانَ أَكْثَرُ خُبْزِهِمْ خُبْزَ الشَّعِيرِ )) (٢) .

## وفي ورعه ﷺ:

وعَنْ نَافِعِ مَوْلَى ابْن عُمَرَ : (( أَنَّ ابْنَ عُمَرَ سَمِعَ صَوْتَ رَمَّارَةِ رَاعٍ ، فَوَضَعَ أَصْبُعَيْهِ فِي أَدُنَيْهِ ، وَعَدَلَ رَاحِلتَهُ عَن الطَّرِيق ، وَهُو يَقُولُ : يَا نَافِعُ أَتَسْمَعُ ؟ فَأَقُولُ : نَعَمْ ، فَيَمْضِي ، حَتَّى قُلْتُ : لا ، فَوَضَعَ يَدَيْهِ ، وَأَعَادَ رَاحِلتَهُ إلى

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : أبواب الزهد ، ۲۲ ـ باب ما جاء أن فقراء المهاجرين يدخلون الجنّة قبل أغنيائهم ، رقم ۲٤٧١ . وصححه الألباني ، انظر : ۲۷۰/۲ ، رقم ۱۹۱۷ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ٢٥ ـ باب ما جاء في معيشة النّبي في وأهله ، رقم ٢٤٧٩ ، وحسّنه الألباني في صحيح سنن التّرمذيّ : ٢٧٦/٢ ، رقم ١٩٢٣ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: ١٢ ـ كتاب الزكاة ، ٥٠ ـ باب تحريم الزكاة على رسول الله الله و على آله ، وهم بنو هاشم ، وبنو المطلّب دون غيرهم: ٢٥١/٢ ، رقم ١٠٧٠ .

الطّريق ، وَقَالَ: رَأَيْتُ رَسُولَ اللّهِ ﷺ وَسَمِعَ صَوْتَ زَمَّارَةِ رَاعٍ فَصنَعَ مِثْلَ هَذَا ﴾ (١) .

# وفي وفائه على بالعهد والوعد والشرط:

عَن الْمِسْوَرِ بْنِ مَخْرَمَة وَمَرْوَانَ ـ يُصَدِّقُ كُلُّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا حَدِيثَ صَاحِبِهِ ـ قَالا (') : ( ... قَقَالَ سُهَيْلٌ : وَعَلَى أَنَّهُ لِا يَأْتِيكَ مِثَا رَجُلٌ ـ وَإِنْ كَانَ عَلَى دِينِكَ ـ إِلاَّ رَدَدْتَهُ إِلَيْنَا . قَالَ الْمُسْلِمُونَ : سُبْحَانَ اللهِ ! كَيْفَ يُرِدُّ إِلَى الْمُشْرِكِينَ وَقَدْ جَاءَ مُسْلِمًا ! فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ إِدْ دَخَلَ أَبُو جَنْدَلَ بْنُ سُهَيْل بْن مُسْلِمًا ! فَبَيْنَمَا هُمْ كَذَلِكَ إِدْ دَخَلَ أَبُو جَنْدَل بْنُ سُهَيْل بْن مَمْرُو ، يَرْسُفُ فِي قُيُودِهِ ، وقدْ خَرَجَ مِنْ أَسْفَل مَكَة حَتَى عَمْرِو ، يَرْسُفُ فِي قُيُودِهِ ، وقدْ خَرَجَ مِنْ أَسْفَل مَكَة حَتَى مَمْرُو ، يَرْسُفُ فِي قُيُودِهِ ، وقدْ خَرَجَ مِنْ أَسْفَل مَكَة حَتَى مَمْرُو ، يَرْسُفُ فِي قُيُودِهِ ، وقدْ خَرَجَ مِنْ أَسْفَل مَكَة حَتَى رَمَى بِنَقْسِهِ بَيْنَ أَظُهُرِ الْمُسْلِمِينَ ، فَقَالَ سُهَيْلٌ : هَذَا يَا مُحَمَّدُ أَوَّلُ مَا أَقَاضِيكَ عَلَيْهِ أَنْ تَرُدَّةُ إِلَيَّ . فَقَالَ سُهَيْلٌ : هَذَا يَا مُحَمَّدُ أَوْلُ النَّبِيُّ فَي إِلَى الْمُسْلِمِينَ ، فَقَالَ النَّبِيُّ فَي إِلَيْ الْمُ مُعَنْمَ الْكَبَابُ بَعْدُ ، قَالَ : مَا أَنَا بِفَاعِلٍ . قَالَ : مَا أَنَا بِهُ عَلْنَ اللهِ عَلْمُ اللهِ اللهِ عَلْمُ الْمَلْمِينَ ! أَرَدُ إِلَى الْمُشْرِكِينَ ، قَالَ : مَا أَنَا بِفَاعِلٍ . قَالَ مِكْرَزُ : بَلْ قَدْ أَجَزْنَاهُ لَكَ ، قَالَ النَّبِيُ فَي اللهِ عَدْدُ أَلْمَ الْمُشْرِكِينَ الْمُ مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ ! أَرَدُ إِلَى الْمُشْرِكِينَ ، فَجَاءَهُ وَقَدْ حِلْتُ مُسْلِمً الْحِيدَةِ ، فَجَاءَهُ أَلُو بَصِيرٍ ـ رَجُلٌ مِنْ قُرَيْشٍ ـ وَهُو مُسْلِمٌ قُلْوسُلُوا فِي طَلْبِهِ عَدْبَ أَلُو بَرَعُنَ مُ وَكُلُ مِنْ قُرَيْشٍ ـ وَهُو مُسْلِمٌ قُلْوسُلُوا فِي طَلْبِهِ عَلْمُ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ عَلْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهِ عَلْمُ اللّهِ عَلْمُ اللّهُ عَلَى الْمُولِ فَي طَلْبِهِ عَلْمُ اللّهُ الْمُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) المسند ، للإمام أحمد ، تحقيق شاكر : ٢٤٥/٦ ، رقم ٤٥٣٥ . وقال عنه : إسناده صحيح . انظر : حاشية الصفحة المذكورة ففيها تفصيلاً للسند .

<sup>(</sup>٢) حديث طويل جدًّا ، نجتزىء منه الشواهد.

رَجُلَيْنِ ، فَقَالُوا: الْعَهْدَ الَّذِي جَعَلْتَ لَنَا ، فَدَفَعَهُ إِلَى الرَّجُلَيْنِ ، فَخَرَجَا بِهِ ، حَتَّى بَلْغَا ذَا الْحُلْيْفَةِ ، فَنَزَلُوا يَأْكُلُونَ مِنْ تَمْرِ لَهُمْ ، فَقَالَ أَبُو بَصِيرِ لأَحَدِ الرَّجُلَيْنِ : وَاللَّهِ إِنِّي لأرَى سَيْفَكَ هَذَا يَا فُلانُ جَيِّدًا ، فَاسْتَلُّهُ الْآخَرُ ، فَقَالَ : أَجَلْ ، وَاللَّهِ إِنَّهُ لْجَيِّدٌ ، لْقَدْ جَرَّبْتُ بِهِ ، ثُمَّ جَرَّبْتُ ، فَقَالَ أَبُو بَصِيرٍ : أُرنِي أَنْظُر ْ اللهِ ، فَأَمْكَنَهُ مِنْهُ ، فَضَرَبَهُ حَتَّى بَرَدَ ، وَفَرَّ الآخَرُ حَتَّى أَتَّى الْمَدِينَة ، فَدَخَلَ الْمَسْجِدَ يَعْدُو . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى الْمَدِينَة ، حِينَ رَآهُ: لقدْ رَأَى هَذَا دُعْرًا . فَلَمَّا انْتَهَى إِلَى النَّبِيِّ عَلَى اللَّهِ عَالَ : قُتِلَ وَاللَّهِ صَاحِبِي وَإِنِّي لَمَقْتُولٌ ، فَجَاءَ أَبُو بَصِيرٍ فَقَالَ : يَا نَبِيَّ اللَّهِ ! قَدْ وَاللَّهِ أُوْفَى اللَّهُ ذِمَّتَكَ ، قَدْ رَدَدْتَنِي إِلَيْهِمْ ، ثُمَّ أَنْجَانِي اللَّهُ مِنْهُمْ ، قَالَ النَّبِيُّ ﷺ : وَيْلُ أُمِّهِ ، مِسْعَرَ حَرْبٍ لَوْ كَانَ لَهُ أَحَدٌ ، فَلَمَّا سَمِعَ ذَلِكَ عَرَفَ أَنَّهُ سَيَرُدُّهُ إِلَيْهِمْ ، فَخَرَجَ حَتَّى أتَّى سِيفَ الْبَحْرِ ، قَالَ : وَيَنْفَلِتُ مِنْهُمْ أَبُو جَنْدَلِ بْنُ سُهَيْلٍ ، فَلْحِقَ بِأَبِي بَصِيرِ ، فَجَعَلَ لا يَخْرُجُ مِنْ قُرَيْش رَجُلُ اللهُ عَدْرُجُ مِنْ قُرَيْش رَجُلُ قَدْ أَسْلَمَ إِلا لَحِقَ بِأَبِي بَصِيرِ ، حَتَّى اجْتَمَعَتْ مِنْهُمْ عِصَابَةٌ (1) ((

وفي رواية السيرة لموقف أبي جندل ، قال : (( فجعل ينتره بتلبيته ويجرُّه ليردُّه إلى قريش ، وجعل أبو جَنْدَلِ يصرخ بأعْلى صوَوْتِهِ : يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ ! أَأُردُ إلى المشركين يَقْتِنُونِي فِي دِينِي ؟ فَزَادَ ذلك النَّاس شَرَّا إلى مَا بهمْ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ : ((يَا أَبَا جَنْدَلِ ! اصْبر وَاحْتَسِب ، فَإِنَّ اللَّهَ

البخاري : ٥٠ ـ الشروط ( ١٥ ) ـ باب الشروط في الجهاد :
 ٢٥٨٢ ، ٢٥٨١ ، رقم ٢٥٨١ .

جَاعِلٌ لَكَ وَلِمَنْ مَعَكَ مِنَ الْمُسْتَضْعَفِينَ فَرَجًا وَمَخْرَجًا ، إِنَّا قَدْ عَقَدْنَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ صُلُحًا وَأَعْطَيْنَاهُمْ عَلَى ذَلِكَ وَأَعْطُونَا عَهْد الله ، وَإِنَّا لَا نَعْدِرَ بِهِمْ ) (١)

ومن وفائه الله عنها على الخديجة على الله عنها عائشة ورضي الله عنها قالت : ((مَا غِرْتُ عَلَى أَحَدٍ مِنْ نِسَاءِ النَّبِيِّ مَا غِرْتُ عَلَى أَحَدٍ مِنْ نِسَاءِ النَّبِيُّ مَا غِرْتُ عَلَى خَدِيجَة ، وَمَا رَأَيْتُهَا ، وَلَكِنْ كَانَ النَّبِيُّ الله مَا غِرْتُ عَلَى خَدِيجَة ، وَمَا رَأَيْتُهَا ، وَلَكِنْ كَانَ النَّبِيُّ الله يُكْثِرُ ذِكْرَهَا ، وَرُبَّمَا دَبَحَ الشَّاةَ ثُمَّ يُقطِّعُهَا أَعْضَاءً ، ثُمَّ يَبْعَتُهَا يُكْثِرُ ذِكْرَهَا ، وَرُبَّمَا دَبَحَ الشَّاةَ ثُمَّ يُقطِّعُهَا أَعْضَاءً ، ثُمَّ يَبْعَتُهَا فِي صَدَائِق خَدِيجَة ، فَرُبَّمَا قُلْتُ له : كَأَنَّهُ لَمْ يَكُنْ فِي الدُّنْيَا المُرَأَةُ إِلاَّ خَدِيجَة ؟ فَيقُولُ : إِنَّهَا كَانَتْ ، وَكَانَ لِي مِنْهَا وَلَدُ )) المُرَأَةُ إِلاَّ خَدِيجَة ؟ فَيقُولُ : إِنَّهَا كَانَتْ ، وَكَانَ لِي مِنْهَا وَلَدُ ))

# وأمّا رفقه على .

فعَنْ عَبْدِ اللّهِ قَالَ : (( كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى رَسُولِ اللّهِ اللّهِ عَنْ يَحْكِي نَبِيًّا مِنَ الأَنْبِيَاءِ ضَرَبَهُ قَوْمُهُ ، وَهُوَ يَمْسَحُ الدَّمَ عَنْ وَجْهِهِ وَيَقُولُ : رَبِّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ )) (").

وعن أبي هُرَيْرَةَ فِي قال : (( قَدِمَ طُفَيْلُ بْنُ عَمْرُو اللَّهِ ،) الدَّوْسِيُّ وَأَصْحَابُهُ ، عَلَى النَّبِيِّ فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ ،

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية لابن هشام مع شرح أبي ذرِّ الخشني: ٤٤٢/٣ ، وقال أكرم العمري: هو في مسند أحمد: ٣٢٥/٤ بإسنادٍ حسن.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: ٦٦ ـ فضائل الصَّحابة ٥٠ ـ باب تزويج النّبي الله خديجة وفضلها: ٣٦٠٧٣ ، رقم ٣٦٠٧٠ .

 <sup>(</sup>٣) مسلم: ٢٣ ـ كتاب الجهاد والسير ٣٧ ـ باب غزوة أحد: ١٤١٧/٣ ،
 رقم ١٧٩٢ .

إِنَّ دَوْسًا عَصِبَتْ وَأَبَتْ ، فَادْعُ اللَّهَ عَلَيْهَا . فَقِيلَ : هَلْكَتْ دَوْسً . قَالَ : «اللَّهُمَّ اهْدِ دَوْسًا وَأَتِ بِهِمْ » (١) .

عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( أَنَّ يَهُودَ أَتُوا النَّبِيَ عَلَيْكُمُ ، وَلَعَنَكُمُ اللَّهُ ، فَقَالُوا : السَّامُ عَلَيْكُمْ . فَقَالُتْ عَائِشَهُ : عَلَيْكُمْ ، وَلَعَنَكُمُ اللَّهُ ، وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ . قَالَ : مَهْلاً يَا عَائِشَهُ ، عَلَيْكِ بِالرِّفْق ، وَإِيَّاكِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ . قَالَ : مَهْلاً يَا عَائِشَهُ ، عَلَيْكِ بِالرِّفْق ، وَإِيَّاكِ وَالْعُنْفَ وَالْقُحْشَ . قَالَتْ : أُولَمْ تَسْمَعْ مَا قَالُوا ؟ قَالَ : أُولَمْ تَسْمَعِي وَالْعُنْفَ وَالْفُحْشَ . قَالَتْ : أُولَمْ تَسْمَعْ مَا قَالُوا ؟ قَالَ : أُولَمْ تَسْمَعِي مَا قَالُوا ؟ وَلا يُسْتَجَابُ لَهُمْ فِيَ )) (٢) .

وفي رواية لها ـ رضي الله عنها ـ : (( ... وَعَلَيْكُمُ السَّامُ وَاللَّعْنَةُ ، قَالَتْ : فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللهَ يَا عَائِشَةُ . إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الرِّقْقَ فِي الأمر كُلِّهِ » (") ... الحديث .

فعن أنس قال : (( كُنْتُ أَمْشِي مَعَ النَّبِيِّ ﴿ وَعَلَيْهِ بُرْدُ نَجْرَانِيٌّ غَلِيظُ الْحَاشِيَةِ ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابِيٌّ فَجَدْبَهُ جَدْبَةُ شَدِيدَةً ، حَتَّى نَظَرْتُ إِلَى صَفْحَةِ عَاتِقِ النَّبِيِّ ﴾ قَدْ أَثَرَتْ بِهِ حَاشِيَةُ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ( ٩٩ ) ـ باب الدعاء للمشركين بالهُدى ليتألفهم : ١٠٧٣/٣ ، رقم ٢٧٧٩ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٨١ ـ الأدب ٣٨ ـ لم يكن النّبي الله فاحشًا ولا متفحشًا : ٥٦٨٣٥ ، رقم ٥٦٨٣٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه ٣٥ ـ باب : الرفق في الأمر كله ، رقم ٥٦٧٨ .

الرِّدَاءِ مِنْ شِدَّةِ جَدْبَتِهِ ، ثُمَّ قَالَ : مُرْ لِي مِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي عِنْ مَالِ اللَّهِ الَّذِي عِنْدَكَ ، قَالْتَقَتَ إِلَيْهِ فَضَحِكَ ، ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعَطَاءٍ » (١) .

قال الحافظ: ((وفي هذا الحديث بيان حلمه ، وصبره على الأذى في النفس والمال ، والتجاوز على جفاء من يُريد تألفه على الإسلام ، وليتأسى به الولاة بعده في خُلقه الجميل من الصفح والإغضاء والدفع بالتي هي أحسن )) (٢)

ففي هذه الحادثة تحمّل الأذى من الأعرابي ، وكظم غيظه ، وعفا عنه ، بل صفح عنه إذ لم يُعاتبه ، وقابله بالابتسامة ، ثمَّ أحسن إليه . وفي هذا أسوة حسنة لجميع المسلمين ، وعلى رأسهم العلماء والأمراء وطلبة العلم ؛ الدعاة إلى الله .

عَنْ عَبْدِاللّهِ بْن عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ ـ رضي الله عنهما ـ : ( أَنَّ هَذِهِ الآية الَّتِي فِي الْقُرْآنِ يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ { إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا } . قالَ : فِي التَّوْرَاةِ : يَا أَيُّهَا النَّبِيُّ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا ، وَحِرْزًا لِلأُمِّيِّينَ ، أَنْتَ عَبْدِي وَرَسُولِي ، سَمَّيْتُكَ الْمُتُوكِّلَ ، لَيْسَ بِفَطِّ وَلا غَلِيظٍ ، وَلا وَرَسُولِي ، سَمَّيْتُكَ الْمُتُوكِّلَ ، لَيْسَ بِفَطِّ وَلا غَلِيظٍ ، وَلا يَعْفُو سَخَّابٍ بِالأُسْوَاق ، وَلا يَدْفَعُ السَّيِّئَة بِالسَّيِّئَةِ ، وَلَكِنْ يَعْفُو وَيَصْفَحُ ، وَلَنْ يَقْبِضَهُ اللّهُ حَتَّى يُقِيمَ بِهِ الْمِلَة الْعَوْجَاءَ ، بِأَنْ يَقُولُوا : لا إلله إلاّ اللّهُ ، فَيَقْتَحَ بِهَا أَعْيُثًا عُمْيًا ، وَآذَانًا صَمَّا ، يَقُولُوا : لا إله إلاّ اللّهُ ، فَيَقْتَحَ بِهَا أَعْيُثًا عُمْيًا ، وَآذَانًا صَمَّا ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ٦١ ـ الخمس ١٩ ـ باب : ما كان النّبي علي المؤلفة قلوبهم وغير هم من الخمس ونحوه : ٢٩٨٠ ، رقم ٢٩٨٠ .

وَقُلُوبًا غُلْقًا )) (١)

#### وفي حُسن خلقه على :

عن عَبْدِ اللّهِ بْن عَمْرِو بن العاص فَذَكَرَ رَسُولَ اللّهِ عَلَى فَقَالَ : (( لَمْ يَكُنْ فَاحِشًا ، وَلا مُتَفَحِّشًا . وَقَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى : (( إِنَّ مِنْ خِيَارِكُمْ أَحَاسِنَكُمْ أَخْلاقًا)) (٢) .

وعن أنس على قال : (( كَانَ رَسُولُ اللّهِ على مِنْ أَحْسَنَ النّاسِ خُلُقًا )) (٣) .

وعنه ﴿ عَشْرَ سِنِينَ . وَاللَّهِ مَا قَالَ لِي اللَّهِ ﴿ عَشْرَ سِنِينَ . وَاللَّهِ مَا قَالَ لِي الشّيْءِ : لِمَ فَعَلْتَ كَذَا ؟ وَ هَلا فَعَلْتَ كَذَا ؟ ) وَهَلا فَعَلْتَ كَذَا ؟ ) (٤) .

وسئلت عَائِشَةُ عَنْ خُلُق رَسُولِ اللّهِ فَقَالَتْ: ((لَمْ يَكُنْ فَاحِشًا ، وَلا مُتَفَحِّشًا ، وَلا صَخَّابًا فِي الأسْوَاق ، وَلا يَجْزِي فِالسَّيِّئَةِ السَّيِّئَة ، وَلكِنْ يَعْفُو وَيَصْفَحُ )) (°).

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير / الفتح . ٣٢٥ ـ باب : إنّا أرسلناك شاهدًا ومبشّرًا ونذيرًا : ١٨٣١/٤ ، رقم٥٥٨ .

<sup>(</sup>۲) مسلم: ٤٣ ـ كتاب الفضائل ١٦ ـ باب كثرة حيائه ﷺ: ١٨١٠/٤ ، رقم ٦٨/٢٣٢١ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، ص١٨٠٤ ، رقم٥١/٢٣٠ .

<sup>(</sup>٥) سنن الثّرمذيّ : أبواب البرّ والصلة : ٦٨ ـ باب خلق النّبي ﷺ : رقم

قال أبو عيسى: الثَّرْتَارُ: هُوَ الْكَثِيرُ الْكَلامِ، وَالْمُتَشَدِّقُ: الْذِي يَتَطَاوَلُ عَلَى النَّاسِ فِي الْكَلامِ، وَيَبْدُو عَلَيْهِمْ.

وقال فَيْ : ( مَنْ كَظَمَ غَيْظًا ، وَهُوَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُنَفِّدُهُ دَعَاهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقَهِيَامَةِ عَلَى رُءُوسِ الْخَلائِقِ حَتَّى يُخَيِّرَهُ فِي أَيِّ الْحُورِ شَاءَ )) (٢) .

وعن عبدالله بن الحارث قال: (( مَا رَأَيْتُ أَحَدًا أَكْثَرَ تَبَسُّمًا مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ ) (٣) .

وفي تلطفه على مع فقراء أصحابه ، وحرصه على عدم

11 - . . .

الحديث ٢١٠٢ .

وصححه الألباني في صحيح سنن التّرمذيّ: ١٩٦/٢ ، رقم١٦٤٠ .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الموضع السابق ۷۰ ـ باب ما جاء في معالي الأخلاق : رقم ۲۱۰٤/۱٦٤۲ . وصححه الألباني في صحيح سنن التّرمذيّ : ۱۹٦/۲ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، الموضع نفسه ۷۳ ـ باب ما جاء في كظم الغيظ ، رقم ۲۱۰۷ . و هو في صحيح سنن الثّرمذيّ للألباني برقم 175 .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: أبواب الدَّعوات: ٢٢/٤١ ـ باب برقم٣٩٠٣ . وصححه الألباني في صحيح سنن الثّرمذيّ: ١٩٦/٣ ، رقم ٢٨٨٠ .

### إغضابهم ، ولو كان ذلك صادرًا من أعزِّ أصحابه:

ما رواه عَائِذ بْن عَمْرُو: (( أَنَّ أَبَا سُفْيَانَ أَتَى عَلَى سَلْمَانَ وَصُهُيْبٍ وَبِلالٍ فِي نَفَرِ. فَقَالُوا: وَاللَّهِ مَا أَخَذَتْ سُيُوفُ اللَّهِ مِنْ عُنْق عَدُو للَّهِ مَأْخَذَهَا. قَالَ فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ: أَتَقُولُونَ هَذَا لِشَيْخ قُرَيْشٍ وَسَيِّدِهِمْ ؟

فَأْتَى النّبِيِّ فَأَخْبَرَهُ فَقَالَ : يَا أَبَا بَكْرِ ! لَعَلْكَ أَعْضَبْتَهُمْ ؟ لَئِنْ كُنْتَ أَعْضَبْتَهُمْ لَقَدْ أَعْضَبْتَ رَبّك .

فَأَتَاهُمْ أَبُو بَكْرٍ فَقَالَ: يَا إِخْوَتَاهُ! أَعْضَبْتُكُمْ ؟ قَالُوا: لا. يَعْفِرُ اللَّهُ لَكَ يَا أُخِي! )) (١) .

## وفي حُسن خُلقهِ وتعامله مع الخدم:

ما رواه أنس قالَ : (( خَدَمْتُ النّبيّ عَشْرَ سِنِينَ ، فَمَا قَالَ لِي أُفِّ عَشْرَ سِنِينَ ، فَمَا قَالَ لِشَيْءٍ صَنَعْتُهُ : لِمَ صَنَعْتَهُ ؟ وَلا لِشَيْءٍ تَرَكْتُهُ لِمَ تَرَكْتُهُ ؟ )) (٢) . الحديث .

وعَنْ عَائِشَةً \_ رضى الله عنها \_ قَالَتْ : (( مَا ضَرَبَ

<sup>(</sup>۱) مسلم: ٤٤ ـ كتاب فضائل الصّحابة ، ٤٢ ـ باب من فضائل الصّحابة سلمان وصهيب وبلال في: ١٩٤٧/٤ ، رقم٢٥٠٤ .

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ : أبواب البر والصّلة ٦٨ ـ باب خُلُق النّبي ، رقم الحديث ٢١٠١ .

وصححه الألباني في صحيح سنن الثّرمذيّ : ١٩٦/٢ ، رقم١٦٣٩ . وأصله في الصحيحين : البخاريّ / الفتح : جـ٦ ، رقم٢٥٦١ ، ومسلم ؛ رقم٢٣٣٠ .

رَسُولُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ وَلا امْرَأَةً ، وَلا خَادِمًا ؛ إلاّ أَنْ يُجَاهِدَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَمَا نِيلَ مِنْهُ شَيْءٌ قَطُ فَيَنْتَقِمَ مِنْ صَاحِبِهِ ؛ إلاّ أنْ يُنْتَهَكَ شَيْءٌ مِنْ مَحَارِمِ اللّهِ ، فَيَنْتَقِمَ لِلّهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللللّه

وعَنْ أَنَسٍ ـ رضي الله عنه ـ قَالَ : (( مَا رَأَيْتُ رَجُلاً الْتَقَمَ أَدُنَ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ فَيُنَحِّي رَأْسَهُ ؟ حَتَّى يَكُونَ الرَّجُلُ هُوَ اللَّهِ يُنَحِّي رَأْسَهُ .

وَمَا رَأَيْتُ رَجُلاً أَخَذَ بِيَدِهِ فَتَرَكَ يَدَهُ ، حَتَّى يَكُونَ الرَّجُلُ هُوَ الَّذِي يَدَهُ » (٢) .

وفي حُسن عشرته عما رواه أنس قال : (( بَلغَ صَفِيَّةُ النَّهِيَّ - فَصَنَةُ قَالَتُ لها : ابنه يَهُودِيٍّ ، فَدَخَلَ عَلَيْهَا النَّهِيِّ - أَنَّ حَفْصَةُ قَالَتُ الله عليه وسلم - وَهِيَ تَبْكِي ، فَقَالَ عَلَيْهَا فَيُكِيكِ ؟ قَالَتُ : قَالَتُ لِي حَفْصَةُ : إنِّي بِنْتُ يَهُودِيٍّ ؟

فَقَالَ النّبِيُّ ﴿ إِنَّكِ لابْنَهُ نَبِيٍّ ، وَإِنَّ عَمَّكِ لَنَبِيٌّ ، وَإِنَّكِ لَتَحْتَ نَبِيًّ ، فَمَ تَفْخَرُ عَلَيْكِ ؟

<sup>(</sup>۱) مسلم: ٤٣ ـ كتاب الفضائل: ٢٠ ـ باب مباعدته الله للأثام ...: ۲۳۲/۶ ... ۲۳۲/۶

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود ، كتاب الأدب : (٦) ، باب في حُسن العشرة . رقم الحديث ٤٧٩٤ .

وحسنه الألباني في صحيح سنن أبي داود: ٩١٠/٣ ، رقم ٤٠٠٩ .

ثُمَّ قَالَ: اتَّقِي اللَّهَ يَا حَفْصَهُ )) (١).

وعن عائشة ـ زوج النّبي الله ـ قالت : (( دخل الحبشة المسجد يلعبون ، فقال لي : يا حُميراء أتحبّين أن تنظري إليهم ؟ فقلت : نعم ، فقام بالباب ، وجئته ، فوضعت ذقني على عاتقه ، فأسندت وجهي إلى خدّه ، قالت : ومن قولهم يومئذ أبا القاسم طيّبًا ، فقال رسول الله الله : حسبُكِ ، فقلت : يا رسول الله ، لاتعجل ، فقام لي ، ثمّ قال : حسبُكِ ، فقلت : يا لاتعجل يا رسول الله ، قالت : ومالي حبّ النظر إليهم ، ولكنّي أحببت أن يبلغ النساء مقامه لي ، ومكاني منه )) (۱) .

وعنها ـ رضى الله عنها ـ قالت : (( كُنْتُ أَشْرَبُ وَأَنَا

<sup>(</sup>۱) صحیح ابن حبّان المسمّی (( الإحسان في تقریب صحیح ابن حبّان )) ٦٦ ـ كتاب إخباره ها عن مناقب الصّحابة ، باب ذكر تعظیم النّبي ها صفیّة ورعایته حقّها : ١٩٣/١٦ ، رقم ٧٢١١ .

قال محققه : إسناده صحيح ، رجاله ثقات ، رجال الشيخين غير محمَّد بن عبدالملك ، وهو ثقة .

<sup>(</sup>٢) كتاب عشرة النساء ، للإمام النَّسائِي صاحب السنن ، ص٩٨ ، رقم٥٦ .

وأصله في الصحيحين: البخاريّ: الفتح: ١٠/٥، وقم٠٥٠.

قال الحافظ في شرحه للحديث - بعد ذكر رواية النَّسائِي هذه - : إسناده صحيح ، ولم أر في حديثٍ صحيح ذكر الحميراء إلاَّ في هذا : 010/٢ .

حَائِضٌ ، ثُمَّ أُنَاوِلُهُ النَّبِيَّ ﷺ ، فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضِعِ فِيَّ . فَيَشْرَبُ .

وَأَتَعَرَّقُ الْعَرْقَ (١) وَأَنَا حَائِضٌ . ثُمَّ أُنَاوِلُهُ النَّبِيَّ ﷺ فَيَضَعُ فَاهُ عَلَى مَوْضِعِ فِيَّ )) (٢) .

## وعن سماحته على في التعامل:

ما رواه أبو هُرَيْرة قَالَ: كَانَ لِرَجُلِ عَلَى النَّبِيِّ اللَّهِ سِنُّ مِنَ الإبلِ ، فَجَاءَهُ يَتَقَاضَاهُ ، فَقَالَ: أَعْطُوهُ ، فَطَلَبُوا سِنَّهُ فَلَمْ مِنَ الإبلِ ، فَجَاءَهُ يَتَقَاضَاهُ ، فَقَالَ: أَعْطُوهُ ، فَقَالَ: أُوفَيْتَنِي أُوفَى يَجِدُوا لَهُ إِلاَّ سِنَّا فَوْقَهَا ، فَقَالَ: أَعْطُوهُ . فَقَالَ: أُوفَيْتَنِي أُوفَى اللَّهُ بِكَ . قَالَ النَّبِيُّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ المَا اللَّهُ الْمَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْلَمُ الْمُعْلَمُ اللَّهُ الْمُعْلَالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعْمِ الْمُعْلَى اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَى الْمُعْلَالِ اللَّهُ الْمُعْلَى الْمُوالِمُ الْمُعْلَى الْمُعْلَمِ الْمُعْلَى الْمُعْلَمْ الْمُعْلَى الْمُعْلِمُ الْمُعْم

<sup>(</sup>١) الْعَرْقَ : العظم الذي عليه بقيّة من لحم .

<sup>(</sup>۲) مسلم: ۳ ـ كتاب الحيض ، ۳ ـ باب جواز غسل الحائض رأس زوجها وترجيله ...: ۲٤٥/۱ ، رقم۳۰۰۰ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٤٥ ـ الوكالة ، ٥ ـ باب وكالة الشاهد والغائب : ٨٠٩/٢ . رقم ٢١٨٢ .

أَثَرَوَّجَ امْرَأَةً تَجْمَعُهُنَ ، وَتَمْشُطُهُنَ ، وَتَقُومُ عَلَيْهِنَ . قَالَ : أَتَبِعُ جَمَلَكَ ؟ قُلْتُ : أَمَّا إِنَّكَ قَادِمٌ ، فَإِذَا قَدِمْتَ فَالْكَيْسَ الْكَيْسَ . ثُمَّ قَالَ : أَتَبِيعُ جَمَلَكَ ؟ قُلْتُ : نَعَمْ ، فَاشْتَرَاهُ مِنِّي بِأُوقِيَّةٍ . ثُمَّ قَدِمَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى بَابِ الْمَسْجِدِ وَقَدِمْتُ بِالْغَدَاةِ ، فَجِئْنَا إِلَى الْمَسْجِدِ فَوَجَدْتُهُ عَلَى بَابِ الْمَسْجِدِ وَقَدِمْتُ بِالْغَدَاةِ ، فَجِئْنَا إِلَى الْمَسْجِدِ فَوَجَدْتُهُ عَلَى بَابِ الْمَسْجِدِ ، قَالْ : فَدَعْ جَمَلَكَ ، فَادْخُلْ فَصَلِّ ، قَالَ : فَدَعْ جَمَلَكَ ، فَادْخُلْ فَصَلِّ ، قَالَ : فَدَعْ جَمَلَكَ ، فَادْخُلْ فَصَلِّ رَكْعَتَيْن ، فَدَخَلْتُ فَصِلَلْيْتُ ، فَأَمْرَ بِلِالاً أَنْ يَرِنَ لَهُ أُوقِيَّةً ، وَلَمْ يَكُنْ فَوَرَنَ لِي بِلالُ فَأَرْجَحَ لِي فِي الْمِيزَانِ ، فَالْطَلَقْتُ حَتَّى وَلَيْتُ مُولَى اللّهُ اللّهُ عَلْ يَرُدُ عَلَيَّ الْجَمَلَ ، وَلَمْ يَكُنْ فَوَالَ : اذْعُ لِي جَابِرًا ، قُلْتُ : الآنَ يَردُدُ عَلَيَّ الْجَمَلَ ، وَلَمْ يَكُنْ فَقَالَ : ادْعُ لِي جَابِرًا ، قُلْتُ : الآنَ يَردُدُ عَلَيَّ الْجَمَلَ ، وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ أَبْغَضَ إِلْيَ مِنْهُ ، قَالَ : خُذْ جَمَلْكَ ، وَلَكَ تُمَنَّهُ )) (١) . شَيْءٌ أَبْغَضَ إِلْيَ مِنْهُ ، قَالَ : خُذْ جَمَلْكَ ، وَلَكَ تُمَنَّهُ )) (١) .

فذلك منتهى حُسن التعامل ، أرجح له في القيمة ، وأعطاه الجمل

## أمّا ما كان يتمتُّع به هي من الحذر والحيطة:

ففي حديث عَائِشَة الطويل في الهجرة قالت : (( ... فَبَيْنَمَا نَحْنُ يَوْمًا جُلُوسٌ فِي بَيْتِ أَبِي بَكْرٍ فِي نَحْرِ الظَّهِيرَةِ ، قَالَ قَائِلٌ لأَبِي بَكْرٍ : هَذَا رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ مُتَقَنِّعًا ، فِي سَاعَةٍ لَمْ يَكُنْ يَأْتِينَا فِيهَا ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ : فِذَاءٌ لَهُ أَبِي وَأُمِّي ، وَاللَّهِ مَا جَاءَ بِهِ يَأْتِينَا فِيهَا ، فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ : فِذَاءٌ لَهُ أَبِي وَأُمِّي ، وَاللَّهِ مَا جَاءَ بِهِ فِي هَذِهِ السَّاعَةِ إلاّ أَمْرٌ ، قَالْت : فَجَاءَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى فَاسْتَأْذَنَ ، فَقَالَ النَّبِيُ اللَّهِ يَكُرٍ : أَخْرِجْ مَنْ عِنْدَك . فَقَالَ النَّبِيُ اللَّهِ بَكْرٍ : أَخْرِجْ مَنْ عِنْدَك . فَقَالَ النَّبِي اللَّهِ بَابِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ : فَقَالَ النَّهِ بَابِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ :

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٣٩ ـ البيوع . ٣٤ ـ باب شراء الدَّواب والحمير : ٧٣٩/٢ . ، رقم١٩٩١ .

فَإِنِّي قَدْ أَذِنَ لِي فِي الْخُرُوجِ . فَقَالَ أَبُو بَكْرٍ : الصَّحَابَةُ بِأَبِي أَنْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ عَلَى : نَعَمْ )) (١) ... الحديث .

ومن حذره وحيطته ﴿ : ما رواه كَعْبَ بْنَ مَالِكِ ﴿ قَالَ : ((كَانَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ قَلْمَا يُرِيدُ غَزْوَةً يَغْزُوهَا إِلا وَرَّى بغَيْرِهَا ، حَتَّى كَانَتْ غَزْوَةً تَبُوكَ ، فَغَزَاهَا رَسُولُ اللّهِ ﴿ فَي حَرِّ شَدِيدٍ ، وَاسْتَقْبَلَ سَفَرًا بَعِيدًا ، وَمَفَازًا ، وَاسْتَقْبَلَ غَزْوَ عَدُوِّ مَ مَدُوِّ مَثِيرٍ ، فَجَلَى لِلْمُسْلِمِينَ أَمْرَهُمْ ، لِيَتَأَهَّبُوا أَهْبَةَ عَدُوِّ هِمْ ، وَأَخْبَرَهُمْ بوَجْهِهِ الّذِي يُرِيدُ » (٢) .

أمّا النّبي في بيته ومع أهله وأزواجه فقد ضرب أروع الأمثلة ، ومن ذلك ما مرّ آنفًا من تلطفه مع زوجه عائشة في مشاهدتها للأحباش وهم يلعبون ، وفي تلطفه معها في الشرب من الإناء من الموضع الذي شربت منه ، بل كان يُقسِم عليها في أن تشرب قبله ، في رواية غير رواية مسلم ، كما وردت في السنن :

عَنْ عَائِشَةَ ـ رضي الله عنها ـ (( سَأَلْتُهَا (") ؟ هَلْ تَأْكُلُ الْمَرْأَةُ مَعَ زَوْجِهَا وَهِيَ طَامِثٌ ؟ قَالَتْ : نَعَمْ ! كَانَ رَسُولُ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٦ ـ فضائل الصّحابة ، ٧٤ ـ باب : هجرة النّبي هي وأصحابه إلى المدينة : ١٤١٧/٣ ، رقم ٣٦٩٤/٣٦٩٢ .

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ، ١٠٢ ـ باب من أراد غزوة فورّى بغيرها : ٢٧٨٧ ، رقم ٢٧٨٧ .

<sup>(</sup>٣) السائل هو : شُريح بن هانيء .

الله على يَدْعُونِي ، فَآكُلُ مَعَهُ ، وَأَنَا عَارِكُ ، وَكَانَ يَأْخُذُ الْعَرْقَ ، فَيُعْدُهُ الْعَرْقَ ، فَيُقْسِمُ عَلَيَّ فِيهِ ، فَأَعْتَرِقُ مِنْهُ ، ثُمَّ أَضَعُهُ ، فَيَأْخُذُهُ فَيَعْتَرِقُ مِنْهُ ، ثُمَّ أَضَعُهُ ، وَيَضَعُ فَمَهُ حَيْثُ وَضَعْتُ قَمِي مِنَ الْعَرْق ، فَيَعْتَرِقُ مِنْهُ ، وَيَضَعُ فَمَهُ حَيْثُ وَضَعْتُ قَمِي مِنَ الْعَرْق ، وَيَضَعُ فَمَهُ وَيَدْعُو بِالشَّرَابِ ، فَيُقْسِمُ عَلَيَّ فِيهِ قَبْلَ أَنْ يَشْرَبَ مِنْهُ ، وَيَضَعُ فَمَهُ فَأَشْرَبُ مِنْهُ ، وَيَضَعُ فَمَهُ فَالْشُرَبُ مِنْهُ ، وَيَضَعُ فَمَهُ حَيْثُ وَضَعْتُ فَمِي مِنَ الْقَدَحِ » (۱) .

ولقد حُبس الجيشُ ابتغاء عقدِها ـ رضى الله عنها ـ:

فعَنْ عَمَّارِ قَالَ: (( عَرَّسَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ الْجَيْشِ وَمَعَهُ عَائِشَهُ زَوْجَتُهُ ، فَانْقَطْعَ عِقْدُهَا مِنْ جَزْعِ ظِفَارِ (٢) ، فَحُبِسَ النَّاسُ ابْتِغَاءَ عِقْدِهَا ذَلِكَ ، حَتَّى أَضَاءَ الْفَجْرُ ، وَلَيْسَ مَعَ النَّاسِ مَاءً ... )) (٣) .

وكان ﷺ يتلطف معها ـ رضي الله عنها ـ في مناداتها أيضًا ، فيناديها باسمها مرخَّمًا .

<sup>(</sup>۱) سنن النَّسائِي: كتاب الطهارة ۱۷۷ ـ باب مؤاكلة الحائض والشُّرْب من سؤْرها.

وقال الألباني : صحيح الإسناد ، انظر : صحيح سنن النَّسائِي : ٢٦٨ ، رقم٢٦٨ .

<sup>(</sup>٢) الظِفَار : خرز يأتي من ظفار من سواحل اليمن . وما زال يُستعمل حتَّى وقتنا الحاضر .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الطهارة ١٩٦ ـ باب التيمم في السَّفر. وصححه الألباني، انظر: صحيح سنن النَّسائِي: ٦٥/١، رقم٣٠٣

فعنها ـ رضي الله عنها ـ قالت : قال رَسُولُ اللّهِ الله عنها ـ قالت : قال رَسُولُ اللّهِ الله عنها ـ عَائِشَ ! هَذَا جِبْرِيلُ يُقْرِئُكِ السَّلامَ . قُلْتُ : وَعَلَيْهِ السَّلامُ وَرَحْمَةُ اللّهِ ، قَالْت : وَهُوَ يَرَى مَا لا نَرَى )) (۱) .

وقد تقدّمت قريبًا مواساته الله المؤمنين صفيّة ـ رضي الله عنها ـ وجبر خاطرها عندما عيّرتها حفصة ـ رضي الله عنها ـ بأبيها اليهودي .

ومن عنايته في بأزواجه ورعايته لهن وتواضعه في ما رواه أنس في بشأن بناء النّبي في بصفية ـ رضي الله عنها ـ ووضعها رجلها على ركبته الشريفة لتركب الجمل ، قال : ( قَدِمْنَا خَيْبَرَ ، فَلَمَّا فَتَحَ اللّهُ عَلَيْهِ الْحِصْنُ ، دُكِرَ لَهُ جَمَالُ صَفِيَّة بِنْتِ حُييٍّ بْنِ أَخْطَبَ ، وقد قُتِلَ زَوْجُهَا ، وكَانَتُ عَرُوسًا . فَاصْطَفَاهَا النّبيُ في لِنَفْسِهِ ، فَخَرَجَ بِهَا حَتَى بَلَغْنَا عَرُوسًا . فَاصْطَفَاهَا النّبي في لِنَفْسِهِ ، فَخَرَجَ بِهَا حَتَى بَلَغْنَا سَدَّ الصَّهْبَاءِ حَلَّتُ ، فَبَنَى بِهَا رَسُولُ اللّهِ في ، ثُمَّ صَنعَ حَيْسًا فِي نِطْعِ صَغِيرٍ ، ثُمَّ قَالَ لِي : آذِنْ مَنْ حَوْلُكَ . فَكَانَتْ تِلْكَ وَلِيمَتَهُ عَلَى صَفِيَّة ، ثُمَّ قَالَ لِي : آذِنْ مَنْ حَوْلُكَ . فَكَانَتْ تِلْكَ وَلِيمَتَهُ عَلَى صَفِيَّة ، ثُمَّ قَرَرُجْنَا إلَى الْمَدِينَةِ ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَّ فِي وَلِيمَتَهُ عَلَى صَفِيَّة ، ثُمَّ قَرَحْبَا إلَى الْمَدِينَةِ ، فَرَأَيْتُ النَّبِيَ فِي يُحَوِّي لَهَا وَرَاءَهُ بِعَبَاءَةٍ ، ثُمَّ يَجْلِسُ عِنْدَ بَعِيرِهِ فَيَضَعُ رُكُبَتُهُ وَتَضَعُ رُكُبَتُهُ وَتَضَعُ رُكُبَتُهُ وَتَعْيَ تَرْكُبَ ) (٢) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۸۱ : ۱۱۱ ـ من دعا صاحبه فنقص من اسمه حرفًا : من دعا صاحبه نقص من اسمه حرفًا : ٥٨٤٨ ، رقم ٥٨٤٨ .

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : ۲۷ ـ المغازي ۳٦ ـ باب غزوة خيبر : ۱٥٤٢/٤ ،
 رقم ۳۹۷٤ .

وكان السرور على قلوب زوجاته:

ومن ذلك ما روته عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( كُنْتُ أَلْعَبُ بِالْبَنَاتِ عِنْدَ النَّبِيِّ ، وكَانَ لِي صَوَاحِبُ يَلْعَبْنَ مَعِي ، فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ، فَيُسَرِّبُهُنَّ مَعِي ، فَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ، فَيُسَرِّبُهُنَّ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

وعنها ـ رضي الله عنها ـ : (( أَنَّهَا كَانَتْ مَعَ النَّبِيِّ فِي سَفَرِ ، قَالَتْ : فَسَابَقْتُهُ فَسَبَقْتُهُ عَلَى رِجْلِيَّ ، فَلَمَّا حَمَلْتُ اللَّمْمَ سَابَقْتُهُ فَسَبَقْتُهُ عَلَى رِجْلِيَّ ، فَلَمَّا حَمَلْتُ اللَّمْمَ سَابَقْتُهُ فَسَبَقَنِى . فَقَالَ : هَذِهِ بِتِلْكَ السَّبْقَةِ )) (٢) .

# ومن رعايته على وتلطُّفه مع أهله والتخفيف عنهم:

ما روته عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((قالَ لِي رَسُولُ اللّهِ عَلَي رَاضِية ، وَإِذَا كُنْتِ عَلَي رَاضِية ، وَإِذَا كُنْتِ عَلَي عَضْبَى . قَالْت : فَقُلْت : مِنْ أَيْنَ تَعْرِف دَلِك ؟ فَقَالَ : أَمَّا إِذَا كُنْتِ عَلَي عَضْبَى قَلْت لا عَلْي رَاضِية فَإِنّك تَقُولِينَ : لا وَرَبّ مُحَمّدٍ ، وَإِذَا كُنْتِ عَلَي غَضْبَى قُلْت لا وَرَبّ مُحَمّدٍ ، وَإِذَا كُنْتِ عَلَي غَضْبَى قُلْت لا وَرَبّ أَبْلُه ، مَا وَرَبّ إِبْرَاهِيمَ . قَالْت : قُلْت : أَجَلْ وَاللّه يَا رَسُولَ اللّه ، مَا

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ۸۱ ـ الأدب . ۸۱ ـ باب الانبساط إلى النّاس والدعابة مع الأهل : ۲۲۷۰/٥ ، رقم ٥٧٧٩ .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : كتاب الجهاد ٦٨ ـ باب في السبق على الرجل ، رقم ٢٥٧٨ .

وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود: ٤٩٠/٢ ، رقم ٢٢٤٨ .

أَهْجُرُ إِلاَّ اسْمَكَ )) (١).

### ومن التلطف بغلمانه على :

ما رواه أنس على قال : (( كَانَتُ أُمُّ سُلَيْمٍ فِي الثَّقَلِ ، وَأَنْجَشُهُ غُلامُ النَّبِيُّ عَلَى : يَا أَنْجَشُ ، وَقَالَ النَّبِيُّ عَلَى : يَا أَنْجَشُ ، رُوَيْدَكَ سَوْقُكَ بِالْقُوَارِيرِ )) (٢) .

ومن ملاطفته الصغار وتحملُه لهم ، وصبره عليهم ، ورأفته بهم :

ما رواه أنس في قال: ((إنْ كَانَ النَّبِيُّ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّذِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعُلِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللِّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ الللللْمُ الللللْمُ اللللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ اللَّلْمُ الللْمُ اللَّلْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُلْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللْمُ الللْمُ الللْمُ اللللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ الللْم

وعَنْ عَبْدِ اللّهِ بْنِ شَدَّادٍ عَنْ أبيهِ قَالَ: ( خَرَجَ عَلَيْنَا رَسُولُ اللّهِ فَي إِحْدَى صَلَاتَي الْعِشَاءِ ، وَهُو َ حَامِلٌ حَسَنًا أَوْ حُسَيْنًا ، فَتَقَدَّمَ رَسُولُ اللّهِ فَي فَوضَعَهُ ، ثُمَّ كَبَّرَ لِلصَّلاةِ ، فَصَلَى ، فَسَجَدَ بَيْنَ ظَهْرَانَيْ صَلاتِهِ سَجْدَةً أطالها .

قَالَ أَبِي: فَرَفَعْتُ رَأْسِي ، وَإِذَا الصَّبِيُّ عَلَى ظَهْرِ رَسُولِ اللهِ عَلَى ظَهْرِ رَسُولِ اللهِ عَلَى فَهُوَ سَاجِدٌ ، فَرَجَعْتُ إلى سُجُودِي ، فَلَمَّا قَضَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَل

<sup>(</sup>۱) البخاريّ ۷۰ ـ النكاح . ۱۰۷ ـ باب غيرة النساء ووجدهن : ٥/٥ . رقم ٢٠٠٤ .

<sup>(</sup>۲) البخاريّ: ۸۱ ـ الأدب ۱۱۱ ـ باب من دعا صاحبه فنقص من اسمه حرّقًا: ۸۱ ـ ۲۲۹۱/۰ ، رقم ۸۶۹۰ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: ٨١ - الأدب ٨١ - باب الانبساط إلى النّاس والدعابة مع الأهل: ٥٧٧٠٠ ، رقم ٥٧٧٨ .

رَسُولُ اللّهِ الصّالاة ، قالَ النّاسُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ، إِنَّكَ سَجَدْتَ بَيْنَ ظَهْرَانَيْ صَلاتِكَ سَجْدَةً أَطَلْتَهَا ، حَتَّى ظَنَنَّا أَنَّهُ قَدْ حَدَثَ أَمْرٌ ، أَوْ أَنَّهُ يُوحَى إِلَيْكَ ؟ قَالَ : كُلُّ ذَلِكَ لَمْ يَكُنْ ، وَلَكِنَّ ابْنِي ارْتَحَلْنِي ، فَكَرِهْتُ أَنْ أُعَجِّلَهُ حَتَّى يَقْضِي حَاجَتَهُ )) (١) .

وحدَّث أَبُو قَتَادَةَ قَالَ: ((خَرَجَ عَلَيْنَا النَّبِيُّ هُ ، وَأَمَامَهُ بِنْتُ أَبِي الْعَاصِ عَلَى عَاتِقِهِ ، فَصلَّى ، فَإِذَا رَكَعَ وَضعَ ، وَإِذَا رَفَعَ رَفَعَهَا )) (٢) .

وفي رواية أخرى: (( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْمَامَةُ بِنْتَ زَيْنَبَ بِنْتِ رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ أَمَامَةُ بِنْتَ زَيْنَبَ بِنْتِ رَسُولِ اللَّهِ أَمَامَةُ بِنْتَ وَيْنَبَ بِنْتِ رَسُولِ اللَّهِ أَمَامَةُ بِنْ عَبْدِشْمَسٍ ، فَإِذَا سَجَدَ وَضَعَهَا ، وَإِذَا الْعَاصِ بْنِ رَبِيعَةُ بْنِ عَبْدِشْمَسٍ ، فَإِذَا سَجَدَ وَضَعَهَا ، وَإِذَا قَامَ حَمَلَهَا » (").

قال عبدالله بن عُمرَ ـ رضي الله عنهما ـ : (( ... وَسَمِعْتُ النَّبِيَ الله عَنهما . : () أي الحسن النَّبِيَ اللهُ يَقُولُ : هُمَا رَيْحَانَتَايَ مِنَ الدُّنيَا () () . أي الحسن

<sup>(</sup>۱) سنن النَّسائِي . ۱۲ ـ كتاب التطبيق ، ۸۲ ـ هل يجوز أن تكون سجدة أطول من سجدة .

وصححه الألباني في صحيح سنن النَّسائِي: ٢٤٦/١ ، رقم١٠٩٣ .

<sup>(</sup>٢) البخاري : ٨١ ـ الأدب ١٨ ـ باب رحمة الولد وتقبيله ومعانقته : ٥/٥٣٠ ، رقم ٥٦٥٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٢ ـ سترة المصلي ١٦ ـ باب إذا حمل جارية صغير في عنقه في الصلاة: ١٩٣/١، رقم٤٤٤ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: ٨١ ـ الأدب ، ١٨ ـ باب رحمة الولد وتقبيله ومعانقته : ٥٦٤٨ ، رقم ٥٦٤٨ .

والحسين .

وقال البراء في : ((رَأَيْتُ النَّبِيَّ فِي وَالْحَسَنُ بْنُ عَلِيٍّ عَلِيًّ عَلِيًّ عَلِيًّ عَلِيًّ عَلَيًّ عَلَيً عَلَيً عَلَيً عَلَي عَاتِقِهِ يَقُولُ : اللَّهُمَّ إِنِّي أُحبَّهُ فَأُحبَّهُ )) (١) .

وعَنْ أُمِّ خَالِدٍ بِنْتِ خَالِدٍ : (( أَتِيَ النَّبِيُّ الْ بِيْنَابِ فِيهَا خَمِيصَةٌ سَوْدَاءُ صَغِيرَةٌ ، فَقَالَ : مَنْ تَرَوْنَ أَنْ نَكْسُوَ هَذِهِ ؟ فَسَكَتَ الْقُوْمُ ، قَالَ : التُونِي بِأُمِّ خَالِدٍ ، فَأْتِيَ بِهَا ثُحْمَلُ ، فَأَخَذَ الْخَمِيصَةُ بِيَدِهِ فَأَلْبَسَهَا ، وَقَالَ : أَبْلِي وَأَخْلِقِي ، وَكَانَ فِيهَا عَلْمُ أَخْضَرُ أَوْ أَصْفَرُ ، فَقَالَ : يَا أُمَّ خَالِدٍ ، هَذَا سَنَاهُ . وَسَنَاهُ بِالْحَبَشِيَّةِ حَسَنٌ )) (٢) أَصْفَرُ ، فَقَالَ : يَا أُمَّ خَالِدٍ ، هَذَا سَنَاهُ . وَسَنَاهُ بِالْحَبَشِيَّةِ حَسَنٌ )) (٢)

وفي رواية: «سَنَهُ سَنَهُ». وفي نهاية الحديث «أَبْلِي وَأَخْلِفِي » (") ثلاث مر"ات.

أمّا غلامه أنس في فيقول: ( خَدَمْتُ النّبِيّ في عَشْرَ سِنِينَ ، فَمَا قَالَ لِي أَفّ ، وَلا: لِمَ صَنَعْتَ ؟ وَلا: ألا صَنَعْتَ أَلَّا صَنَعْتَ أَلَا صَنَعْتَ أَلَّا صَنَعْتَ أَلَّا صَنَعْتَ أَلَّا صَنَعْتَ أَلَّا صَنَعْتَ أَلَّا صَنَعْتَ أَلَا أَلَا صَنَعْتَ أَلَا صَنَعْتَ أَلَّا صَنَعْتَ أَلَّا أَلَا صَنَعْتَ أَلَا أَلَا أَلَا صَنَعْتَ أَلَا أَلُولُ لَلْ إِلَى أَلْمُتُ أَلَا أَلَا أَلْمُ أَلِيلًا أَلْمُ أَلْلَا أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلَا أَلْمُ اللَّهُ أَلْمُ أَلِمُ أَلْمُ أَلِمُ أَلِمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلِمُ أَلْمُ أَلِمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلْمُ أَلِمُ أَلِمُ أَلِمُ أَلْمُ أَلْمُو

(۱) البخاريّ: ٦٦ ـ فضائل الصّحابة ، ٢٢ ـ مناقب الحسن والحسين ـ رضى الله عنهما ـ: ١٣٧٠/٣ ، رقم٣٥٩٩ .

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : ۸۰ ـ اللباس ، ۲۱ ـ الخميصة السوداء : ۲۱۹۱/۰ ، رقم ٥٤٨٥ ـ

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٨١ - الأدب ، ١٧ - باب من ترك صبيّة غيره حتّى تلعب به ، أو قبّلها ، أو مازحها: ٢٢٣٤/٥ ، رقم ٥٦٤٧م .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٨١ ـ الأدب ، ٣٩ ـ باب حسن الخلق والسَّخاء: ٥/٥ ٢٢٤ ، رقم ٥٦٩١ .

وعن الأسود قال: ((سألتُ عائشة ـ رضي الله عنها ـ: مَا كَانَ النّبيُ عَلَيْهِ يَصْنَعُ فِي أَهْلِهِ ؟ قَالَتْ: كَانَ فِي مِهْنَةِ أَهْلِهِ ، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ قَامَ إلى الصَّلاةِ )) (() .

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : ((بتُ عِنْدَ خَالَتِي مَيْمُونَة ، فَتَحَدَّثَ رَسُولُ اللّهِ فَيْ مَعَ أَهْلِهِ سَاعَة ثُمَّ رَقَدَ ، فَلَمَّا كَانَ تُلْثُ اللّيْلِ الآخِرُ قَعَدَ ، فَنَظَرَ إِلَى السَّمَاءِ فَقَالَ : { إِنَّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَاخْتِلافِ اللّيْلِ وَالنَّهَارِ لآياتٍ لأُولِي الأَلْبَابِ } ، ثُمَّ قَامَ فَتُوضَا واسْتَنَ ، فَصلَى إحْدَى عَشْرَةَ اللّيْلِبِ أَدْنَ بِلالٌ ، فَصلَى رَكْعَتَيْن ، ثُمَّ خَرَجَ فَصلَى الصَّبْحَ » () .

وعَنْ عَائِشَة ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((كَانَ رَسُولُ اللّهِ عَنَّ يُصلّي وَسُطُ السَّريرِ ، وَأَنَا مُضْطَحِعَةٌ بَيْنَهُ وَبَيْنَ الْقِبْلَةِ ، فَكُونُ لِيَ الْحَاجَةُ ، فَأَكْرَهُ أَنْ أَقُومَ فَأَسْتَقْبِلَهُ ، فَأَنْسَلُّ انْسِلالاً )) تَكُونُ لِيَ الْحَاجَةُ ، فَأَكْرَهُ أَنْ أَقُومَ فَأَسْتَقْبِلَهُ ، فَأَنْسَلُّ انْسِلالاً )) (٣) .

وعَنْ عَائِشَةً ـ رضي الله عنها ـ : (( أَنَّ النَّبِيَّ عِلَى كَانَ إِذَا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الموضع نفسه : ٤٠ ـ باب : كيف يكون الرَّجُل في أهله : ٥/٥ ٢٢ ، رقم ٥٦٩٢ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير / آل عمران ٧٥ ـ باب : إِنَّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ... الآية ... : ١٦٦٥/٤ ، رقم٤٢٩٣ .

 <sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٨٢ ـ الاستئذان ٣٧ ـ باب : السَّرير : ٥٩٢٠ ،
 رقم ٥٩٢٠ .

دَخَلَ بَيْتَهُ بَدَأُ بِالسِّوَاكِ )) (١) .

وعَنْها ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( مَا نَامَ رَسُولُ اللهِ ﷺ قَبْلَ الْعِشَاءِ ، وَلا سَمَرَ بَعْدَهَا )) (٢) .

وعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ ﴿ قَالَ : (( جَدَبَ لَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﴾ اللَّهِ السَّمَرَ بَعْدَ الْعِشَاءِ . يَعْنِي : زَجَرَنَا )) (٣) .

وعَنْ أبي هُرَيْرَةَ ﴿ قَالَ : ((مَا عَابَ النَّبِيُّ ﴿ طَعَامًا قَطُّ ، إِن النَّبَيُّ اللَّهُ ، وَإِنْ كَرِهَهُ تَركَهُ )) (؛) .

وبالجملة ، فلقد كانت حياته بين دعوة ، وتعليم ، وتربية ، وأمر بمعروف ، ونهي عن منكر ، ونصح ، وإصلاح بين النّاس ، وبناء للمجتمع الإسلامي ، وسياسته بما أنزل الله ، وبين جهاد ، وحج ، وعمرة ، وصيام ، وقيام ، وذكر لله ، وحُسن معاشرة وتعامل ، واهتمام بالصغير والكبير ، والرّجل والمرأة ، والصاحب والغريب ، والجار

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۲ ـ كتاب الطهارة ، (۱۰) باب السواك : ۲۲۰/۱ ،رقم ٤٤/٢٥٣ .

<sup>(</sup>٢) سنن ابن ماجه: ٢ ـ كتاب الصلاة ( ١٢ ) ـ باب النهي عن النوم قبل صلاة العشاء ، وعن الحديث بعدها ، رقم ٧٠٢ .

وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه: ١١٧/١ ، رقم٧٦٥ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٧٠٣ . وصححه الألباني في الموضع نفسه ، برقم ٧٧٥ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : ٧٣ ـ الأطعمة ، ٢٠ ـ باب ما عاب النّبي ﷺ طعامًا : ٥٠٩٥ ، رقم٥٩٩٣ .

والبعيد

ولقد كان الله يدًا حانية تمتد إلى الجميع تتلمس حاجاتهم ، فترحم الصغير ، وتعطف على الكبير ، وتحنو على الفقير ، وتمسح على رأس اليتيم ، وتزور الصديق ، وتعود المريض ، وتُدْخِلُ السرور على القلوب المنكسرة ...

قال عن نفسه في الجهاد - فيما رواه أبو هُرَيْرة في - قال : سَمِعْتُ النَّبِيَ في يَقُولُ : «وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَوْلا أَنَّ رِجَالاً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لا تَطِيبُ أَنفُسُهُمْ أَنْ يَتَخَلَّفُوا عَنِّي ، وَلا أَجِدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ ، مَا تَخَلَّفُوا عَنِّي ، وَلا أَجِدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ ، مَا تَخَلَّفُوا عَنِّي ، وَلا أَجِدُ مَا أَحْمِلُهُمْ عَلَيْهِ ، مَا تَخَلَّفُوا عَنِّي بَيْدِهِ ، لَوَدِدْتُ أَنِّي أَقْتَلُ تَخَلَّفُوا عَنِي بِيَدِهِ ، لَوَدِدْتُ أَنِّي أَقْتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ . وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَوَدِدْتُ أَنِّي أَقْتَلُ في سَبِيلِ اللَّهِ ثَمَّ أَحْيَا ، ثُمَّ أَقْتَلُ ثَمَّ أَحْيَا ، ثُمَّ أَقْتَلُ ") (١)

وحدَّث زَيْدُ بْنُ أَرْقَمَ : (( أَنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ غَزَا تِسْعَ عَشْرَةَ غَزُورَةً ، وَأَنَّهُ حَجَّ بَعْدَ مَا هَاجَرَ حَجَّةً وَاحِدَةً لَمْ يَحُجَّ بَعْدَهَا ، حَجَّة الْوَدَاعِ . قَالَ أَبُو إِسْحَاقَ : وَبِمَكَّة أُخْرَى )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ، ٧ ـ باب تمني الشهادة : ١٠٣٠/٣ ، رقم ٢٦٤٤ ـ

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : ۲۷ ـ المغازي ، ۷۳ ـ باب حجّة الوداع : ۱۹۹/۶ ،رقم ٤١٤٢٤ .



# الباب الثّالث ( المنهج النبوي في التّعليم ) تعليم الكتاب والحكمة

الفصل الأوَّل: (مضمون تعليمه على ومقاصده)

المبحث الأُوَّل : ( أصل العلم والإيمان ) .

المبحث الثَّاني: ( رأس الأمر التوحيد ) .

المبحث الثَّالث: ( عمود الإسلام ودعائمه وسائر شرائعه ).

المبحث الرابع : ( معادر العلم وطريق فعمه ) .

الفصل الثاني : (طريقة النّبي الله وأساليبه في التعليم)

المبحث الأُوَّل: ( صفة تعليمه وتحديثه الله المتعلِّم ).

المبحث الثَّاني : ( صفة مجلس تحديثه 🏶 وأدب أصمابه ) .

المبحث الثَّالث: (تعليم النَّبي ﷺ، وأمره بطلب العلم، والترغيب فيه).

الهبحث الرابع : (أمره ﷺ بالعمل بالعلم).

المطلب الأوَّل: (بيان أنَّ المراد بالعلم العمل).

المطلب الثَّاني : (بيان أنَّ العلم حجّة لك أو عليك ) .

المطلب الثَّالث: ( فتح الجدل ومنع العمل ) .

المبحث الخامس : (أمره ﷺ بتعليم العلم وتبليغه ونشره ) .

المبحث السادس : ( ما يُنْشر من العلم وما لا يُنْشر ) .

المبحث السابع : ( الأساليب النبويّة في التّعليم ) .

الفصل الثالث: (أصول وقواعد منهجية في طلب العلم مستقرءة من المنهج النبوي)

المبحث الأُوّل: ( التميؤ للعلم والاجتماد فيه ).

المطلب الأوَّل: (إخلاص النيّة في طلب العلم).

المطلب التَّاني: ( الحلم قبل العلم ).

```
المطلب التَّالث: ( الحِدُّ والمجاهدة ) .
                      المطلب الرابع: (حِفْظُ العُمْرِ والشباب خاصة).
            المبحث الثَّاني : ( ما يؤخذ من العلم وعمَّن يؤخذ ) .
                المطلب الأوَّل : ( أخذ المهم وتقديم الأهم والتدرج فيه ) .
 المسلك الأوَّل: (أخذ المهم من كلِّ علم تُمَّ التخصص).
                           المسلك التَّاني: (تقديم الأهم).
                     المسلك التَّالثُ: ( التدرُّج في التعلُّم ) .
       المطلب الثَّاني : ( أخذ العلُّم عن أهَّله ، وعن كلُّ شيخ ما يُحْسِن ) .
               المطلب التَّالث : ( اتباع السُّنَّة وتعظيمها ، وترك التقليد ) .
           المبحث الثَّالث : ( حِفْظُ العلم وقممه واستذكاره ) .
                          المطلب الأوَّل: ( الجمع بين الحفظ والفهم ) .
      المسلك الأوّل: ( الحفظ أصل في المنهج النبوي).
       المسلك التَّاني: ( الفهم أصل في المنهج النبوي ) .
المسلك التَّالث : ( الحاجة إلى الجمع بين الحفظ والفهم ) .
                           المطلب الثَّاني : ( استذكار العلم وتعاهده ) .
                               المطلب التَّالث : (كتابة العلم وتقييده ) .
                               المبحث الرابع : ( تطبيق عملي ) .
        المطلب الأوَّل: (أوصاف علماء السنة الذين يؤخذ عنهم العلم).
                          المطلب الثَّاني : ( خوارم المنهج ومعوقاته ) .
                               المطلب الثّالث: ( مراحل سُلَّم التعلُّم).
                                 المطلب الرابع: (مفردات المنهج).
```

## الفصل الأول

### مضمون تعليمه 🕮 ومقاصده

المبحث الأوَّل: (أصل العلم والإيمان).

أصل العلم الإلهي ، ومبدأه ، ودليله الأوَّل:

أولاً: (( عند الرسول ﷺ : وهو وحيُ الله الله ، قال الله تعالى : { وَكَذَلِكَ أُوْحَيْنَا إِلَيْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا مَا كُنْتَ تَدْرِي مَا الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا } الْكِتَابُ وَلا الإِيمَانُ وَلَكِنْ جَعَلْنَاهُ نُورًا نَهْدِي بِهِ مَنْ نَشَاءُ مِنْ عِبَادِنَا } (١) . وقال تعالى : { قُلْ إِنْ ضَلَلْتُ قَائِمَا أَضِلُ عَلَى نَفْسِي وَإِن اهْتَدَيْتُ قَبْمَا يُوحِي إِلِيَّ رَبِّي إِنَّهُ سَمِيعٌ قَرِيبٌ } (١) .

وفي صحيح البخاريّ ، في خطبة عمر لما توفي النّبي هي كلام معناه أنّ الله هدى نبيّكم بهذا القرآن فاستمسكوا به (٢).

ثانيًا: عند الدين آمنوا هو الإيمان بالله ورسوله، قال

<sup>(</sup>١) الشورى: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٢) سبأ: الآية (٥٠).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب الاعتصام بالسنة ، رقم ٧٢٦٩ ، انظر الفتح : ٣ / ٢٥٩/١٣ ، والكلام هو : (( أما بعد ، فاختار الله لرسوله الذي عنده على الذي عندكم ، وهذا الكتاب الذي هدى الله به رسولكم ، فخذوا به تهتدوا لما هدى الله به رسوله )) .

خاتم الأنبياء: «أمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، فَإِذَا فَعَلُوا عَصمَوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَ الَّهُمْ إِلاَّ بِحَقِّهَا » (١)

.

وتقرير الحجّة في القرآن بالرسل كثير ، كقوله: { لِئَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلُ } (٢) . وقوله: { وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولاً } (٣) .

ولمّا كان أصل العلم والهدى : هو الإيمان بالرسالة المتضمنة للكتاب والحكمة كان ذكره طريق الهداية بالرسالة التي هي القرآن ، وما جاءت به كثيرًا جدًا ، كقوله : { ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ } (أ) . وقوله : { هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْعِظةٌ لِلْمُتَّقِينَ } (أ) . وقوله : { إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلْمُتَّقِينَ } (أ) . وقوله : { إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلْمُتَّقِينَ } (أ) . وقوله : { إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلْتَتِي هِيَ أَقْوَمُ } (أ) .

ولهذا كان طائفة من أئمة المصنفين للسنن على الأبواب إذا جمعوا فيها أصناف العلم: ابتدءوها بأصل العلم والإيمان ، كما ابتدأ الإمام البخاريّ صحيحه ببدء الوحي

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب الإيمان ، باب الأمر بقتال النّاس حتّى يقولوا: لا إله إلاّ الله: ٥٣/١ ، رقم ٢٢/٣٦ ( فيه أصل الحديث ).

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (١٦٥).

<sup>(</sup>٣) الإسراء: الآية (١٥).

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآية (٢).

<sup>(</sup>٥) آل عمران: الآية (١٣٨).

<sup>(</sup>۲) الإسراء: الآية (۹).

ونزوله ؛ فأخبر عن صفة نزول العلم والإيمان على الرسول في أولاً ، ثم أتبعه بكتاب الإيمان : الذي هو الإقرار بما جاء به ، ثم بكتاب العلم الذي هو معرفة ما جاء به . فرتبه الترتيب الحقيقي ] (۱) ، وقال في موضع آخر : ((معلوم أن أصل الإيمان هو الإيمان بالله ورسوله ، وهو أصل العلم الإلهى )) (۱) .

وعن جندب بن عبدالله ، قال : (( كنا مع النّبي ه ، ونحن فتيان حزاورة ، فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرآن ، ثمّ تعلمنا القرآن فازددنا به إيمانًا )) (أ) . دلّ ذلك على إيمانهم بالله وتصديقهم برسول الله ه ، ومن ثمّ تعرّفوا على ما جاء به من العلم فازدادوا بذلك إيمانًا إلى إيمانهم .

**(** 

<sup>(</sup>١) الفتاوى لشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة: ١/٢-٤ باختصار ، وإعادة ترتيب.

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ۲۳۸/۷.

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن ابن ماجه ، بابّ في الإيمان : ١٦/١ ، برقم٥٠ . ومعنى حزاورة : أشداء أقوياء ، انظر معجم مقاييس اللغة : ٥٥/٢ .

المبحث الثاني: رأس الأمر ((التوحيد)).

قال الله تعالى: { فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ وَلِلْمُوْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ } (١). وقال: { وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلا نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدُونَ} (١). وقال: { وَمَا نُومِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدُونَ} (١). وقال: { فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاعُوتِ وَيُؤْمِنْ بِاللَّهِ فَقَدِ اسْتَمْسَكَ بِالْعُرُوةِ الْوُتْقَى لا الْفُوصِيَامَ لَهَا } (١).

وقال المصطفى ﷺ: «يا أيها النّاس قولوا: لا إله إلاّ الله تفلحوا» (٤).

وفي حديث ابن عبّاس في بعث معاذ إلى اليمن قال على إ

( فَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يُوحِّدُوا اللَّهَ تَعَالَى ، فَإِذَا عَرَفُوا دَلِكَ ، فَأَخْرِهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُوَاتٍ ... الحديث » (٥) .

وفي رواية: ((فادعهم إلى شهادة أنْ لا إله إلاَ الله وأني رسول الله، فإنْ هم أطاعوا لذلك، فأعلمهم ... الحديث » (٦) .

<sup>(</sup>١) محمد: الآية (١٩).

<sup>(</sup>٢) الأنبياء: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٣) البقرة: الآية (٢٥٦).

<sup>(</sup>٤) مسند أحمد: ٤٢٣/٥ ، رقم ١٦٠٢٣ ، وحسّن إسناده أكرم العمري ، انظر السيرة النبوية الصحيحة له: ١٩٣/١ في الحاشية .

<sup>(°)</sup> البخاريّ : كتاب التوحيد : باب ما جاء في دعاء النَّبي الله أمّته إلى توحيد الله تبارك وتعالى : ٢٦٨٥/٦ ، رقم ٢٩٣٧ .

<sup>(</sup>٦) مسلم : كتاب الإيمان : باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام : =

.

فأخبر تبارك وتعالى بأهم العلوم وأجلها وأولها وأشرفها ، التوحيد ، لا إله إلا الله ، أي لا معبود حق إلا الله ، وهو الذي أنزلت من أجله الكتب وأرسلت الرُّسُل ، وخُلِقَت من أجله الخلائق .

وأخبر المصطفى الله أوّل العلوم وأشرفها ، وأهم الواجبات ورأسها ، وأصل الأصول ومقصودها الأعظم ، وهو الذي به يُدْخلُ الجنّة ، وبدونه يُطرد ، وبه يُخْرج من النار ، وبغيره يُخلد ، وبه تُقبلُ الأعمال ، وبدونه تُحبط .

وأخبر في في حديث معاذ أنّه أوّل ما يُدعى إليه فقال في « فَلْيَكُنْ أُوّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إلى أَنْ يُوحِدُوا اللّهَ تَعَالَى » ، وفسر التوحيد في الرواية الّتي بعده بشهادة أنْ لا إله إلاّ الله وأنّ محمدًا رسول الله .

=

١/٥٠/١ ، رقم ٢٩.

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب الإيمان: باب الأمر بقتال النّاس حتَّى يقولوا لا إله إلاّ الله : ١/٣٥، رقم٣٧.

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الإيمان: باب الأمر بقتال النّاس حتَّى يقولوا لا إله إلاّ الله : ٣/١ ، رقم ٣٨ .

فبدأ بالأهم وقدّمه على المهم ، ثُمَّ قال : الله على المهم ، ثُمَّ قال : الله عرفوا ذلك » ، أي أطاعوا لك في الاعتراف بها وقولها ، وشهدوا بها وأقرّوا ، ( فَأَخْبِر ْهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُواتٍ » .

وقد تقدّم التوحيد على غيره ، ثمّ الصلاة على غيرها من الفرائض في جميع الأحاديث والروايات ، وما ذاك إلاّ لعلو منزلته ، إذ ينقل المرء من الكفر إلى الإسلام ، ومن الخوف إلى الأمن ، ويصبح معصوم الدم والمال إلاّ بحقه ، قال نه : ( أمر ث أنْ أقاتل النّاس حتّى يقولوا لا إله إلاّ الله ، فمن قال لا إله إلاّ الله على الله ) . ( )

ولا يتم إيمان عبد إلا بالكفر بالطاغوت (جميع ما يعبد من دون الله) ، والبراءة من ذلك وبغضه ومقته ، والإيمان بالله وحده ، ومحبته والولاء له وفيه ، وهذا هو معنى لا إله إلا الله ، ولاء وبراء ، ولاء لله ولرسوله وللمؤمنين ، وبراء من الطواغيت وكفر بها وبراءة من أهلها ، وهو معنى قول الخليل الله لله وقومه : { إِنّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ . إلا الذي فطربي } (٢) .

وإنّما كان الأمر بالعبادة في دعوة الرُّسُل مقدمًا لتضمنها كلمة التوحيد ولأنها المقصود الأعظم بعد الشهادة : قال

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب الإيمان: باب الأمر بقتال النّاس حتَّى يقولوا لا إله إلاَّ الله محمَّدًا رسول الله: ٢/١٥، رقم٣٣.

<sup>(</sup>٢) الزخرف: الآية (٢٦ - ٢٧).

العلامة ابن القيّم بعد إيراده لحديث «أمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَى يَسْهَدُوا أَنْ لا إِلهَ إِلاَ اللَّهُ». قال : ((ولهذا كان الصحيح: أنَّ أوّل واجب على المكلف شهادة أنْ لا إله إلاَّ الله . فالتوحيد أول ما يدخل به في الإسلام وآخر ما يخرج به من الدنيا )) (().

وفي حديث معاذ فسر العبادة بالشهادة ، وبهذا المعنى بدأت دعوة الرسل بالعبادة .

قال تعالى: { يَاأَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ الَّذِي خَلَقَكُمْ وَالَّذِينَ مِنْ قَبْلُكُمْ } (٢). وقال : { وَلَقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولا أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ } (٣) . وقال : { فَاعْبُدُهُ وَاصْطَبِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ وَاجْتَنِبُوا الطَّاعُوتَ } (٣) . وقال : { وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا} (٤) . وقال : { وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ حُنَفَاءَ } (٥) .

وقال تعالى: { وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَا لِيَعْبُدُونَ} (أ) . هذه العبادة المتضمنة للتوحيد والإخلاص لله هي المقصودة من دعوة الرسُّلُ .

قال شيخ الإسلام: ((وكان المقصود بالدعوة: وصول

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٤٤٣/٣.

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٣) النحل: الآية (٣٦).

<sup>(</sup>٤) مريم: الآية (٦٥).

<sup>(°)</sup> البيّنة: الآية (°).

<sup>(</sup>٦) الذاريات: الآية (٥٦).

العباد إلى ما خُلِقوا له من عبادة ربّهم وحده لا شريك له ، والعبادة أصلها عبادة القلب ، المستتبع للجوارح ، فإنَّ القلب هو الملك ، والأعضاء جنوده ، وهو المضغة الّتي إذا صلحت صلح لها سائر الجسد ، وإذا فسدت فسد لها سائر الجسد ، وإنّما ذلك بعلمه وحاله ، كان هذا الأصل ؛ الذي هو عبادة الله ، بمعرفته ومحبته وهو أصل العبادة )) (۱).

أي أنَّ معرفة الله بأسمائه وصفاته تورث محبّته الموحية للتذلل له، والإنابة والافتقار إليه، وعبادته بما شرع، وقال رحمه الله ـ: (( إنَّ الله أمر بعبادته الّتي هي كمال النفوس وصلاحها، وغايتها ونهايتها، وأما المقاصد فالقرآن أخبر بالعلم به والعمل له، فجمع بين قوتي الإنسان العلمية والعملية، الحسية والحركية، الإرادية والإدراكية، والاعتمادية: القولية والعملية، حيث قال: { اعْبُدُوا ربّكُمُ }. فالعبادة لا بد فيها من معرفته، والإنابة إليه، والتذلل له، والافتقار إليه، وهذا هو المقصود. والقوة العلمية مع العملية بمنزلة الفاعل والغاية، ولهذا قيل: العلم بلا عمل كالشجر بلا ثمر، والمراد بالعمل هنا عمل القلب الذي هو إنابته إلى الله وخشيته له، حتّى يكون عابدًا له. فالرسل والكتب المنزلة أمرت بهذا وأوجبته، بل هو رأس الدعوة ومقصودها وأصلها.

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۱/۲ ـ ٦ باختصار

والطريقة النبويّة ، القرآنية ، السنية ، الجماعية ، فيها العلم والعمل كاملين » (١) .

## وخلاصة أقوال شيخ الإسلام:

أنَّ الطريقة النبويّة القرآنية تجمع بين القوّتين العلمية والعملية ، أي العلم والاقتناع والتأثر الذي يكون دافعًا للعمل

فالعلمية هي أخبار القرآن والسنة بالعلم بالله وأسمائه وصفاته وعظمته وقدرته ، وما أعده للمطيعين ، وما أعده للعاصين .

والعملية أمره بالعبادة المطلوبة منه ، والتي أصلها معرفة الله وتقديره حق قدره ، ومحبته الدافعة للتذلل له ، والانكسار والإنابة والافتقار إليه ، وعبادته بما شرع.

فهاتان القوتان هما نوعا التوحيد ، توحيد المعرفة والإثبات ، وتوحيد القصد والطلب . ويسميان التوحيد العلمي الخبري ، والتوحيد الإرادي الطلبي ، وهو أي الأخير توحيد العبادة ، وهذا التقسيم باعتبار ما يجب على العبد .

وقد قسمه العلماء باعتبار متعلقه ثلاثة أقسام: الأولى: توحيد الربوبية ، والثاني: توحيد الأسماء والصفات .

.

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۱۲/۲ ـ ۱۶ باختصار

وهذان القسمان مقابل توحيد المعرفة والإثبات ، والثالث : توحيد الألوهية ، ويقابل القصد والطلب ، وهو توحيد العبادة

فمعنى الأوّل: أنْ تعتقد جازمًا أنّه لا خالق و لا مالك و لا مدبِّر للخلق إلاَّ الله ، والثّاني: أنْ تثبت لله أسماءه وصفاته مع نفي المماثلة ، والثّالث: إفراده سبحانه بالعبادة.

قال العلامة ابن القيم ـ رحمه الله ـ : ((وأمّا التوحيد الذي دعت إليه رُسُل الله ، ونزلت به كتبه : فوراء ذلك كله ، وهو نوعان : توحيد في المعرفة والإثبات ، وتوحيد في الطلب والقصد :

فالأول: هو حقيقة ذات الرب تعالى ، وأسمائه ، وصفاته ، وأفعاله ، وعلوه فوق سماواته على عرشه ، وتكلمه بكتبه ، وتكليمه لمن شاء من عباده ، وإثبات عموم قضائه وقدره ، وحكمه ، وقد أفصح القرآن عن هذا النوع جدّ الإفصاح . كما في أوّل سورة الحديد ، وسورة طه ، وآخر سورة الحشر ، وأوّل سورة تنزيل السجدة ، وأول سورة آل عمران ، وسورة الإخلاص بكمالها وغير ذلك .

النوع التّاني: مثل ما تضمّنته سورة ( قل يا أيها الكافرون ) ، وقوله: { قُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُواْ اللَّى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ ... الآية} ، وأوّل سورة (تنزيل الكتاب) وآخرها ، وأوّل سورة (يونس) ووسطها وآخرها ، وأوّل سورة (الأعراف) ، وغالب الأعراف) ، وآخرها ، وجملة سورة (الأنعام) ، وغالب

سور القرآن ، بل كلّ سورة القرآن فهي متضمنة لنوعي التوحيد .

بل نقول قولاً كليًّا: إِنَّ كل آية في القرآن فهي متضمنة للتوحيد، شاهدة به، داعية إليه.

فإن القرآن: إمّا خبر عن الله وأسمائه وصفاته وأفعاله ، فهو التوحيد العلمي الخبري وإمّا دعوة إلى عبادته وحده لا شريك له ، وخلع كل ما يُعبد من دونه ، فهو التوحيد الإرادي الطلبي وإمّا أمر ونهي ، وإلزام بطاعته في نهيه وأمره ، فهي حقوق التوحيد ومكملاته وإمّا خبر عن كرامة الله لأهل توحيده وطاعته ، وما فعل بهم في الدنيا ، وما يكرمهم به في الآخرة ، فهو جزاء توحيده وإمّا أخبار عن أهل الشرك وما فعل بهم في الدنيا من النكال وما يحل بهم في العقبى من العذاب ، فهو خبر عمّن خرج عن حكم التوحيد .

فالقرآن كله في التوحيد وحقوقه وجزائه ، وفي شأن الشرك وأهله وجزائهم.

ف (الحمد الله ) توحيد ، و (ربّ العالمين) توحيد ، و (الربّ من الرحيم) توحيد ، و (الله من الرحيم) توحيد ، و (الله يوم الدين) توحيد ، و (الهدنا إياك نعبد) توحيد ، و (الهدنا الصراط المستقيم) توحيد متضمن لسؤال الهداية إلى طريق الهل التوحيد ، الذين أنعم عليهم ، و (غير المغضوب عليهم ولا الضالين) الذين فارقوا التوحيد ولذلك شهد الله لنفسه

بهذا التوحيد ، وشهد له به ملائكته ، وأنبياؤه ورسله . قال والله الله الله أنّه لا إله إلا هُو وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لَا إِلَهُ إِلا هُو وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لا إِلهَ إلا هُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ . إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ الله الإسْلامُ } . فتضمّنت هذه الآية الكريمة إثبات حقيقة التوحيد ، والرّد على جميع هذه الطوائف ، والشهادة ببطلان أقوالهم ومذاهبهم . وهذا إنّما يتبيّن بعد فهم الآية ، ببيان ما تضمّنته من المعارف الإلهية ، والحقائق الإيمانية )) (() .

وقال: ((فالقرآن قد اجتمع فيه ما لم يجتمع في غيره ؛ فإنّه هو الدعوة والحجّة ، وهو الدليل والمدلول عليه ، وهو الشاهد والمشهود له ، وهو الدعوى والبيّنة ، قال الله تعالى: { أَفَمَنْ كَانَ عَلَى بَيّنَةٍ مِنْ رَبّهِ وَيَثْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ } أي من ربّه وهو القرآن )) (۲).

وقال: ((ولا ريب أنَّ أهل التوحيد يتفاوتون في توحيدهم علمًا ومعرفة وحالاً - تفاوتًا لا يحصيه إلاَّ الله . فأكمل النّاس توحيدًا: الأنبياء صلوات الله وسلامه عليهم . والمرسلون منهم أكمل في ذلك ، وأولوا العزم من الرسل أكمل توحيدًا . وهم: نوح ، وإبراهيم ، وموسى ، وعيسى ، ومحمّد صلوات الله وسلامه عليهم أجمعين ، وأكملهم توحيدًا : الخليلان : محمّد وإبراهيم صلوات الله وسلامه

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ۳/۹٤٤، ٥٥٠.

<sup>(</sup>۲) مدارج السالكين: ۲۹/۳ .

عليهما فإنهما قاما من التوحيد بما لم يقم به غير هما علمًا ومعرفة وحالاً ، ودعوة للخلق وجهادًا

ولما قاموا بحقيقته علمًا وعملاً ودعوة وجهادًا ، جعلهم الله أئمة للخلائق ، يهدون بأمره ويدعون إليه . وجعل الخلائق تبعًا لهم . يأتمون بأمرهم ، وينهون إلى ما وقفوا به عندهم ، وخص بالسعادة والفلاح والهدى أتباعهم ، وبالشقاء والضلال مخالفيهم .

وقال لإمامهم وشيخهم إبراهيم خليله: { إنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَمِنْ دُرِيَّتِي قَالَ لا يَنَالُ عَهْدِي الظَّالِمِينَ} ، أي لا ينال عهدي بالإمامة مشرك ، ولهذا أوصى نبيّه محمدًا في أنْ يتبع ملة إبراهيم ، وكان يُعلِّم أصحابه ، إذا اصبحوا أنْ يقولوا: «أصبحنا على فطرة الإسلام وكلمة الإخلاص ، ودين نبينا محمد يقولوا: «أصبحنا على فطرة الإسلام وكلمة الإخلاص ، ودين نبينا محمد في ، وملة أبينا إبراهيم ، حنيقًا مسلمًا ، وما كان من المشركين ».

فملة إبراهيم: التوحيد، ودين محمَّد: ما جاء به من عند الله قولاً وعملاً واعتقادًا.

وكلمة الإخلاص: هي شهادة أنْ لا إله إلا الله.

وفطرة الإسلام: هي ما فطر الله عليه عباده من محبّته وعبادته وحده لا شريك له، والاستسلام له عبودية وذلا، وانقيادًا وإنابة.

فهذا هو توحيد خاصة الخاصة الذي من رغب عنه فهو من أسفه السفهاء فقسم سبحانه الخلائق قسمين : سفيهًا لا

أسفه منه ، ورشيدًا فالسفيه من رغب عن ملته إلى الشرك ، والرشيد من تبرأ من الشرك قولاً وعملاً وحالاً

فكان قوله توحيدًا ، وعمله توحيدًا ، وحاله توحيدًا ، ودعوته توحيدًا . وبهذا أمر الله سبحانه جميع المرسلين من أولهم إلى آخرهم » (۱) .

وقال بعد كلام لشيخ الإسلام أورد فيه بعض الآيات في توحيد العبادة فقال: ((وهذا في القرآن كثير، بل هو أكثر من أنْ يُذكر، وهو أوّل الدين وآخره، وباطنه وظاهره، وذروة سنامه، وقطب رحاه، وأمرنا تعالى أنْ نتأسى بإمام هذا التوحيد في نفيه وإثباته كما قال تعالى: { قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسُوّةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالدِينَ مَعَهُ }.

وإذا تدبرت القرآن ـ من أوله إلى آخره ـ رأيته يدور على هذا التوحيد ، وتقريره وحقوقه . قال شيخنا : والخليلان هم أكمل خاصة الخاصة توحيدًا ، ولا يجوز أنْ يكون في الأمّة من هو أكمل توحيدًا من نبي من الأنبياء . فضلاً عن الرسل فضلاً عن الخليلين ، وكمال هذا التوحيد هو : أنْ لا يبقى في القلب شيء لغير الله أصلاً ، بل يبقى العبد مواليًا لربّه في كل شيء يُحب من أحب وما أحب ، ويبغض من أبغض وما أبغض ، ويوالي من يوالي ، ويعادي من يعادي ويأمر بما يأمر به ، وينهى عما نهى عنه ويعادي من يعادي ويأمر بما يأمر به ، وينهى عما نهى عنه

<sup>(</sup>۱) مدارج السالكين: ٤٨٠/٣ ، ٤٨٠ باختصار.

(1) ((

ولقد احتفت السنّة النبوية بفضل التوحيد وعظيم قدره وأنّه محور الدين وقطب رحاه ، وبغيره لا يقبل الله من المخلوق صرفًا ولا عدلاً . وقد ورد في ذلك أحاديث لا تُحْصى ، نجتزئ بعضها :

قال ﷺ: ((أتاني جبريلُ فبشرني أنَّه من مات لا يُشرك بالله شيئًا دخل الجنّة ... الحديث (()) .

وقال في : «لن يُوافي عبدٌ يوم القيامة يقول لا إله إلا الله يبتغي بها وجه الله إلا حرّم الله عليه النار » (٣) ، وقال : «أسعد النّاس بشفاعتي من قال لا إله إلا الله خالصًا من قلبه » (٤) .

(۱) مدارج السالكين: ٤٨٤/٣ ، ٤٨٥ باختصار.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : كتاب التوحيد : باب كلام الرّب مع جبريل : ۲۷۲۱/٦ ، رقم ۲۰۶۹ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : في الرقاق : باب العمل الذي يُبتغى به وجه الله : ٥/٢٣٦٠، رقم٩٥٠٠ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : في الرقاق : باب صفة الجنة والنار : ٢٤٠٢/٥ ، رقم ٦٢٠١ .

<sup>(°)</sup> البخاريّ : كتاب التوحيد : باب كلام الرّب رقم القيامة مع الأنبياء وغيرهم : ٢٧٢٧/٦ ، رقم ٧٠٧٢ .

فأقول: يا ربِّ أمتي أمتي ، فيقول: انطلق فأخرج من كان في قلبه أدنى أدنى أدنى مثقال حبّة خردلٍ من إيمانٍ فأخرجه من النّار ، فأنطلق فأفعل » (١).

وقال: « ثُمَّ يخرج من النار من قال لا إله إلاَّ الله وكان في قلبه من الخير ما يزن ذرَّة » (٢).

وقال فَمَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ أَدْنَى أَدْنَى أَدْنَى مِنْ مِثْقَالُ حِبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ فَأَخْرِجْهُ مِنَ النَّارِ ، أَدْنَى أَدْنَى مِنْ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ إِيمَانٍ فَأَخْرِجْهُ مِنَ النَّارِ ، فَأَنْطَلِقُ فَأَفْعَلُ ثُمَّ قَالَ : لا إِلهَ إِلاّ اللّهُ . فَأَنْطَلِقُ فَأَفْعَلُ ثُمَّ قَالَ : لا إِلهَ إِلاّ اللّهُ . قَالَ : لا يَسْ ذَاكَ النِيْكَ ، وَلَكِنْ وَعِزَّتِي ! وَكِبْرِيَائِي ! فَأَمْرَتِي ! وَكِبْرِيَائِي ! وَعَظْمَتِي ! وَجِبْرِيَائِي ! لأَخْرِجَنَّ مَنْ قَالَ : لا إِلهَ إِلاّ اللّهُ » (٣) .

وقال في حديث طويل: ﴿ فَيَقْبِضُ قَبْضَةٌ مِنَ النَّارِ فَيُخْرِجُ مِنْ النَّارِ فَيُخْرِجُ مِنْهَا قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّ قَدْ عَادُوا حُمَمًا فَيُلْقِيهِمْ فِي نَهَرٍ فِي أَقْوَاهِ الْجَنَّةِ مِنْهَا قَوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّ قَدْ عَادُوا حُمَمًا فَيُلْقِيهِمْ فِي نَهَرٍ فِي أَقْوَاهِ الْجَنَّةِ فِي حَمِيلِ السَّيْلِ ثُمَّ قال: يُقالُ لَهُ: نَهَرُ الْحَيَاةِ فَيَخْرُجُونَ كَمَا تَخْرُجُ الْحَبَّة فِي حَمِيلِ السَّيْلِ ثُمَّ قال: فَيَخْرُجُونَ كَاللَّوْلُو فِي رِقَابِهِمُ الْخَوَاتِمُ يَعْرِفُهُمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ . هَوُلاءِ عُتَقَاءُ اللَّهِ فَيَخْرُجُونَ كَاللَّوْلُو فِي رِقَابِهِمُ الْخَوَاتِمُ يَعْرِفُهُمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ . هَوُلاءِ عُتَقَاءُ اللَّه

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: في التوحيد: باب كلام الرّب عَلَى يوم القيامة مع الأنبياء وغيرهم: ٢٧٢٧/٦، رقم ٧٠٧٢.

 <sup>(</sup>۲) مسلم: كتاب الإيمان: باب ( ۸٤) ، أدنى أهل الجنة منزلة فيها:
 ۲/۱۱، ح-۳۲٥.

<sup>(</sup>٣) مسلم : كتاب الإيمان : باب ( ٨٤ ) ، أدنى أهل الجنة منزلة فيها : ١٨٤/١ ، ح٣٦٦ .

الَّذِينَ أَدْخَلَهُمُ اللَّهُ الْجَنَّةَ بِغَيْرِ عَمَلٍ عَمِلُوهُ وَلا خَيْرٍ قَدَّمُوهُ ...الحديث » (١) .

وسمع رسول الله هي مؤذنًا يقول: (( أشهد أنْ لا إله إلا الله . فقال رسول الله هي : (( خرجْتَ مِنَ النّار )) ، فنظروا فإذا هو راعى مِعْزًى )) (٢) .

وقال في حديث البطاقة : « يُصاحُ برَجُلِ مِنْ أُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رُءُوسِ الْخَلائِقِ ، قَيُنْشَرُ لَهُ تِسْعَةٌ وَتِسْعُونَ سِجِلاً ، كُلُّ سِجِلًّ مَدَّ الْقِيَامَةِ عَلَى رُءُوسِ الْخَلائِقِ ، قَيُنْشَرُ لَهُ تِسْعَةٌ وَتِسْعُونَ سِجِلاً ، كُلُّ سِجِلًّ مَدَّ الْبَصَرِ ، ثَمَّ يَقُولُ اللَّهُ وَعَلا : هَلْ تُنْكِرُ مِنْ هَذَا شَيْئًا ؟ فَيَقُولُ : لا يَا رَبِّ ! فَيَقُولُ : أَلْكَ عَنْ ذَلِكَ حَسَنَة ؟ فَيُهَابُ الرَّجُلُ ، فَيَقُولُ : اللَّهَ عَنْ ذَلِكَ حَسَنَة ؟ فَيُهَابُ الرَّجُلُ ، فَيَقُولُ : لا ، فَيَقُولُ : بَلَى ، إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَاتٍ ، وَإِنَّهُ لا ظُلْمَ عَلَيْكَ الْيَوْمَ ، فَيُقُولُ : لا ، فَيَقُولُ : بَلَى ، إِنَّ لَكَ عِنْدَنَا حَسَنَاتٍ ، وَإِنَّهُ لا ظُلْمَ عَلَيْكَ الْيَوْمَ ، فَتُخْرَجُ لَهُ بِطَاقَةٌ فِيهَا : أَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، قالَ فَتُخْرَجُ لَهُ بطَاقَةٌ فِيهَا : أَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، قالَ قَتُخْرَجُ لَهُ بطَاقَةٌ فِيهَا : أَشْهَدُ أَنْ لا إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، قالَ : فَيَقُولُ : يَا رَبِّ ! مَا هَذِهِ البُطَاقَةُ فِي كَقَةٍ ، فَطَاشَتِ السِّجِلاتِ ! فَيَقُولُ : إِنَّكَ لا تُطْلَمُ ، قَلُونُ لا يَلْكَ عَلَى كَقَةٍ ، وَالْبُطَاقَةُ فِي كَقَةٍ ، فَطَاشَتَ السِّجِلاتُ وَتَقُلْتِ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَالْ إِلَى اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْنَهُ وَيُهُولُ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْكَ عَلَى اللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ وَالْ اللَّهُ وَالْتَهُ وَالْتَهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ الْمُنْ وَالْكُولُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْكُولُ اللَّهُ وَالْمَالِمُ اللَّهُ وَالْتُهُ الْمُلْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَالْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُعْلِقُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلِقُولُ اللَّهُ ال

وقال فَي : « يُعَدَّبُ نَاسٌ مِنْ أَهْلِ التَّوْحِيدِ فِي النَّارِ حَتَّى يَكُونُوا فِيهَا حُمَمًا ، ثُمَّ تُدْرِكُهُمُ الرَّحْمَةُ ، فَيُخْرَجُونَ وَيُطْرَحُونَ عَلَى أَبُوابِ الْجَنَّةِ ، قَالَ : فَيَرُشُ عَلَيْهِمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ الْمَاءَ فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْغُتَّاءُ فِي حِمَالَةِ السَّيْلِ ، ثُمَّ فَيَرُشُ عَلَيْهِمْ أَهْلُ الْجَنَّةِ الْمَاءَ فَيَنْبُتُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْغُتَّاءُ فِي حِمَالَةِ السَّيْلِ ، ثُمَّ

<sup>(</sup>۱) مسلم: كتاب الإيمان: باب ( ۸۱ ) ، معرفة طريق الرؤية: ۱۷۰/۱ ، مامرفة طريق الرؤية: ۱۷۰/۱ ، مامرفة طريق الرؤية : ۱۷۰/۱ ، مامرفة الرؤية : ۱۷۰/۱

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الصلاة: باب (٦) ، الإمساك عن الإغارة على قوم في دار الكفر إذا سمع فيهم الأذان: ٢٨٢/١ ، ح٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن ابن ماجه: في الزهد: باب ( ٣٥) ما يُرجى من رحمة الله يوم القيامة: ٢٢٨/٢ ، رقم ٣٤٦٩ .

#### يَدْخُلُونَ الْجَنَّة » (١)

ولقد مكث رسول الهُدى عشر سنوات بمكة يدعو الى التوحيد وتجريده من الشرك والبدع والمعاصي ، ويؤصله في قلوب أصحابه ويعمقه ، ويرسخ المفاهيم الإيمانية ويفصلها ، حتّى خالطت بشاشة الإيمان قلوبهم ، وتغلغلت في أفئدتهم ، وذلك كله قبل أنَّ تفرض الصلاة (٢) فثبتوا معه في الشدائد ، وصمدوا في الفتن ، وضحّوا بأنفسهم وأهليهم وأولادهم وأموالهم في سبيل الله لتكون كلمة الله هي العليا ، وكلمة الذين كفروا السفلى .

لكلّ ذلك كان للتوحيد هذه المنزلة العظيمة ، فالواجب اتخاذه الهدف الأسمى والمقصود الأعظم في دعوة النّاس ، وتنزيله في الواقع العملي ، تعليمًا وتطبيقًا وتربية وتصنيقًا ونشرًا ، كلّ ذلك ينطلق منه ويصب فيه فيرسّخه ويعمّقه ويحافظ عليه من كلّ ما يشوبه .

♠

<sup>(</sup>٢) ليلة الإسراء والمعراج.

المبحث الثالث: ( عمود الإسلام ودعائمه وسائر شرائعه ) .

إنَّ قدر الصلاة في الإسلام عظيم ، فهي عموده ، وركنه الركين ، كما في حديث بعث معاذ إلى اليمن ، وقد شُدِّد في تعظيم قدر ها ، والعناية بها ، والاهتمام بإقامتها وأدائها على الوجه الشرعي .

ومما يزيد الصلاة شرقًا وقدرًا ، فرضها فوق سبع سماوات ، ليلة الإسراء ، قال في حديث الإسراء : «ثَمَّ عُرجَ بي حَتَى ظَهَرْتُ لِمُسْتَوَى أَسْمَعُ فِيهِ صَرِيفَ الأَقْلامِ ، قَالَ أَنَسُ بْنُ مَالِكٍ : قَالَ النَّبِيُّ فَي : قَفَرَضَ اللَّهُ فَي عَلَى أُمَّتِي خَمْسِينَ صَلاةً ... الحديث » (۱) .

وهي من الإيمان ، فقد بوّب البخاريّ لذلك بقوله : (باب الصلاة من الإيمان ) ، وذكر قول الله تعالى : { وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ } (١) ، قال : يعني صلاتكم عند البيت ، وذكر فيه حديث تحويل القبلة : (( وقال : فيه أبُو إسْحَاقَ عَن الْبَرَاءِ فِي حَدِيثِهِ هَذَا أَنّهُ مَاتَ عَلَى الْقِبْلَةِ قَبْلَ أَنْ تُحَوَّلَ رَجَالٌ وَقُتِلُوا ، فَلَمْ نَدْر مَا نَقُولُ فِيهِمْ فَأَنْزَلَ اللهُ تَعَالَى : { وَمَا كَانَ اللّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ } )) (١) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب الصلاة : باب كيف فرضت الصلاة في الإسراء : ٣٤٢، رقم ٣٤٢ .

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (١٤٣).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: الإيمان: باب الصلاة من الإيمان: ٢٣/١، رقم٠٤.

وعن معاذ بن جبل قال : « كُنْتُ مَعَ النّبِي فِي سَفَرٍ فَاصْبَحْتُ يَوْمًا قريبًا مِنْهُ وَنَحْنُ نَسِيرُ قَقُلْتُ : يَا رَسُولَ اللهِ أَخْبِرْنِي بِعَمَلِ يُدْخِلْنِي الْجَنَّةُ وَيُبَاعِدُنِي عَن اللّاَل ، قَالَ : لقَدْ اللّهُ عَلَيْهِ : تَعْبُدُ اللّهُ وَلا تُشْرِكُ اللّهُ عَلَيْهِ : تَعْبُدُ اللّهُ وَلا تُشْرِكُ بِهِ شَيْبًا ، وتُقِيمُ الصَلاةَ ، وتُونِي الزّكَاةَ ، وتَصُومُ رَمَضَانَ ، وتَحُجُّ الْبَيْتَ ، ثُمَّ قَالَ : ألا أَدُلُكَ عَلَى أَبُوابِ الْخَيْرِ ؟ : الصَّوْمُ جُنَّة ، والصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الْخَطِيئَة كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ ، وصَلاهُ الرَّجُل مِنْ جَوْفِ اللّيل ، قالَ ثُمَّ تَلا : { كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ ، وصَلاهُ الرَّجُل مِنْ جَوْفِ اللّيل ، قالَ ثُمَّ تَلا : { وَصَلاهُ الرَّجُل مِنْ جَوْفِ اللّيل ، قالَ ثُمَّ تَلا : { وَصَلاهُ الرَّجُل مِنْ جَوْفِ اللّيل ، قالَ ثُمَّ تَلا : { وَصَلاهُ الرَّجُل مِنْ جَوْفِ اللّيل ، قالَ ثُمَّ تَلا : إِنْ اللّهُ قَالَ : ألا أَخْبِرُكَ بِرَأْسِ الأَمْرِ الإِسْلامُ ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ وَالْمُنْ اللّهِ قَالَ : رَأْسُ الأَمْرِ الإِسْلامُ ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ اللّهِ قَالَ : رَأْسُ الأَمْرِ الإِسْلامُ ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ اللّهِ وَالْنَ : كُفَ عَلْيُكَ هَذَا ، قَقُلْتُ : بَلَى يَا نَبِيَّ اللّهِ وَإِلّا الْمُؤْلِكُ أَمُكُ يَا مُعَادُ ، وَهَلْ يَكُبُ لَمُ اللّهُ وَالْتَلْ مَعَادُ ، وَهَلْ يَكُب لَمُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ وَاللّهُ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ الا حَصَائِدُ السِيَتِهِمْ » (١) النّاسَ فِي النّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إلا حَصَائِدُ السِيَتِهِمْ » (١) النّاسَ فِي النّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إلا حَصَائِدُ السِيَتِهِمْ » (١) النّاسَ فِي النّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إلا حَصَائِدُ السِيَتِهِمْ » (١٤ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ الا حَصَائِدُ السَاسِلَيْهِمْ » (١٤ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ الا حَصَائِدُ السَاسُولَ اللّهُ عَلَى عَلَى مَنَاخِرِهُ مِنْ السَاسُولُ عَلَى عَلَى مَنَاخِرِهُ مِنْ الْعِلْ عَلَى السَاسُولُ اللّهُ الْمُ الْعَرْفُ عَلَى اللّهُ الْمُعَادُ ، وقال : حديث حسن صحيح .

وروى البخاريّ من حديث عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ أنَّ رسول الله على خَمْس: شَهَادَةِ

<sup>(</sup>١) السجدة : الآية (١٦).

 <sup>(</sup>۲) صحیح سنن الثرمذي : أبواب الإیمان : باب حرمة الصلاة :
 ۲۲۸/۲ ، رقم ۲۱۱۰ - ۲۷۲۲ .

وقال شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس إنّه صحيح بطرقه ، انظر : جامع العلوم والحكم بتحقيقهما : ١٣٤/٢ .

أَنْ لا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، وَإِقَامِ الصَّلاةِ ، وَإِيتَاء ، الزَّكَاةِ ، وَالْحَجِّ ، وَصَوْم رَمَضَانَ » (١) .

قال الحافظ ابن رجب: (( والمراد من هذا الحديث أنَّ الإسلام مبنيٌّ على هذه الخمس ، فهي كالأركان والدعائم لبنيانه ، وقد خرّجه محمَّد ابن نصر المروزي في (( كتاب الصلاة )) ولفظه قال : (( بُنيَ الإسلام على خَمْس دعائم )) (٢) ، فذكره والمقصود تمثيل الإسلام ببنيان ، ودعائم البنيان هذه الخمس ، فلا يثبت البنيان بدونها ، وبقيّة خصال الإسلام كتتمة البنيان ، فإذا قُقِد منها شيء ، نقص البنيان وهو قائم لا ينتقض بنقض ذلك ، بخلاف نقض هذه الدعائم الخمس ؛ فإنَّ الإسلام يزولُ بفقدها جميعها بغير إشكالٍ ، وكذلك يزولُ بفقد الشهادتين ، والمراد بالشهادتين ، الإيمان بالله ورسوله )) (٢) .

ثُمَّ قال : (( وأما إقام الصلاة فقد وردت أحاديثُ متعددةُ تدل على أنّ من تركها فقد خرج من الإسلام )) (٤) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: في الإيمان: باب الإيمان، وقول النّبي ﷺ: بُني الإسلام على خمس: ١٢/١، رقم ٨.

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة: ١٩/١ ، رقم ٤١٣ . وقال المحققان شعيب الأرناؤوط وباجس: « وإسناده صحيح على شرط مسلم. انظر: جامع العلوم والحكم: ١/٥٥١ في الحاشية.

<sup>(</sup>T) جامع العلوم والحكم: 1/031.

<sup>(2)</sup> جامع العلوم والحكم: 1/031.

والأحاديث في ذلك كثيرة ، منها: حديث جابر: «بَيْنَ الْكُفْرِ وَالْإِيمَانِ تَرْكُ الصَّلَاةِ » (١) .

وقال ﷺ: «بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلاةِ » (٢).

ومن حديث بريدة قال في : « الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلاةُ ، فَمَنْ تَرَكَهَا فَقَدْ كَفَرَ » (٣) ، ومن حديث الأعمش قال في : « بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الشِّرْكِ أو الْكُفْر تَرْكُ الصَّلاةِ » (٤) ، وعن جابر قال في : « بَيْنَ الرَّجُل وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالْكُفْر تَرْكَ الصَّلاةِ » (٥) .

ولمنزلة الصلاة في الإسلام فإنها العمل الوحيد من بين الأعمال الذي تركه كفر ، كما ثبت عن عبدالله بن شقيق العقيلي قال : ((كَانَ أَصْحَابُ مُحَمَّدٍ عَلَيْ لا يَرَوْنَ شَيْئًا مِنَ الأَعْمَالِ تَرْكُهُ كُفْرٌ غَيْرَ الصَّلاةِ )) (1) .

وقال ابن رجب في حديث معاذ المتقدّم: (( فجعل الصلاة

<sup>(</sup>۱) صحيح سنن التَّرمذيِّ : أبواب الإيمان : باب ترك الصلاة : ٣٢٩/٢ ، رقم ٢١١١ .

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن التّرمذيّ : أبواب الإيمان : باب ترك الصلاة : ٣٢٩/٢ ، رقم ٢١١٢ .

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن التّرمذيّ : أبواب الإيمان : باب ترك الصلاة : ٣٢٩/٢ ، رقم ٢١١٣ .

<sup>(</sup>٤) صحيح سنن الثّرمذيّ : أبواب الإيمان : باب ترك الصلاة : ٣٢٩/٢ ، رقم ٢١١١ ـ ٢٧٦٥ .

<sup>(°)</sup> مسلم: الإيمان: باب إطلاق اسم الكفر على ترك الصلاة: ١٨٨١، رقم ١٣٤٠.

<sup>(</sup>٦) سنن الثّرمذيّ : أبواب الإيمان ؛ وانظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : أبواب الإيمان : باب ترك الصلاة : ٣٢٩/٢ ، رقم ٢١١٤ .

كعمود الفسطاط الذي لا يقوم الفسطاط ولا يثبت إلاً به ، ولو سقط العمودُ لسقط الفسطاط ، ولم يثبت بدونه )) (١)

وأخْرَجَ المروزي في كتاب الصلاة أنَّ المسور بن مخرمة وابن عبّاس دخلا على عمر بن الخطاب في إذ طُعِن ( فلمّا أصبح من غدٍ ، فزعوه فقالوا : الصلاة ، ففزع ، فقال : نعم ، لا حظ في الإسلام لمن ترك الصلاة )) فصلى ، والجرح يثعب دمًا )) ()).

### أما في شأن الزكاة:

فقد قال من حديث عبدالله بن عمر: «أمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، ويُقِيمُوا الصَّلاة ، ويَوْتُوا الزَّكَاة ، فَإِذَا فَعَلُوا عَصنَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالْهُمْ إِلاَّ بحقها ، ويَوْتُوا الزَّكَاة ، فَإِذَا فَعَلُوا عَصنَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالْهُمْ إِلاَّ بحقها ، وحَسنابُهُمْ عَلَى اللَّهِ » (٣) .

وقد قاتل أبو بكر على مانعي الزكاة وقال: ((وَاللهِ لأَقَاتِلنَّ مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ الصَّلاةِ وَالزَّكَاةِ ، فَإِنَّ الزَّكَاةَ حَقُّ الْمَالِ. وَاللهِ لَوْ مَنَعُونِي عِقَالاً كَانُوا يُؤَدُّونَهُ إلى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ لَقَاتَلْتُهُمْ لُوْ مَنَعُونِي عِقَالاً كَانُوا يُؤَدُّونَهُ إلى رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْ لَقَاتَلْتُهُمْ

<sup>(1)</sup> جامع العلوم والحكم: 1٤٦/١.

<sup>(</sup>٢) تعظيم قدر الصلاة: ٨٩٢/٢، رقم٩٢٣ ـ ٩٣١ كلّ هذه الروايات لهذا الأثر، قال الألباني في رواية ( ٩٢٥) في الهامش: والأثر صحيح الإسناد على شرط الشيخين. انظر: ص٩٤٨ من المصدر نفسه.

<sup>(</sup>٣) مسلم: كتاب الإيمان: باب الأمر بقتال النّاس حتَّى يقولوا لا إله إلاَّ الله محمَّد رسول الله ، ويقيموا الصلاة ، ويؤتوا الزكاة ، ويؤمنوا بجميع ما جاء به النَّبي ﷺ: (٨): ٥٣/١ ، رقم٣٦ .

عَلَى مَنْعِهِ » (١) . وفي حديث أبي هُرَيْرة عند البخاريّ (( عَناقًا كانوا يؤدونها » (٢) .

وقال الله تعالى : { فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَءَاتُوا الزَّكَاةَ فَا الزَّكَاةَ فَا الزَّكَاةَ فَإَخْوَانُكُمْ فِي الدِّينِ } (٣) .

وبايع الصَّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ على إيتائها ، قال جرير بن عبدالله : (( بايعت رسول الله على إقام الصلاة ، وإيتاء الزكاة ، والنصح لكل مسلم )) (٤) .

وفي الحجّ : قال الله تعالى : { وَالِلَهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً وَمَنْ كَفَرَ فَإِنَّ اللَّهَ غَنِيٌّ عَن الْعَالَمِينَ } (°) .

وعن أبي هُرَيْرة قَالَ: خَطْبَنَا رَسُولُ اللهِ فَقَالَ: «أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَحُجُّوا » ، فَقَالَ رَجُلُ : أَكُلَّ عَامٍ يَا رَسُولَ اللهِ ؟ فَسَكَتَ . حَتَّى قَالُهَا تَلاثًا ، فَقَالَ رَسُولُ اللهِ فَيْ : ((لَوْ قُلْتُ نَعَمْ لُوَجَبَتْ ، وَلَمَا اسْتَطَعْتُمْ » (() . وفي حديث أنس : ((ولو

<sup>(</sup>١) مسلم في الكتاب والباب السابق: ٢/١٥، رقم٣٦.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: في الزكاة ، باب وجوب الزكاة : ١٣٣٥ ، رقم١٣٣٥ .

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (١١).

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : كتاب الزكاة : باب البيعة على إيتاء الزكاة : ٥٠٧/٢ . رقم١٣٣٦ .

<sup>(</sup>٥) أل عمران: الآية (٩٧).

<sup>(</sup>٦) مسلم في الحج ، باب فرض الحج مرّة في العمر : ( ٧٣ ) : ٩٧٥/٢ ، رقم٤١٦ .

وجبت لم تقوموا بها . ولو لم تقوموا بها عُدّبتم » (١) .

وفي أركان الإسلام الخمسة : والإيمان كذلك ، يقول وفي أركان الإسلام الخمسة : والإيمان كذلك ، يقول من حديث جبريل : «الإسلام أنْ تَعْبُدَ اللهَ وَلا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا ، وتُقِيمَ الصَّلاة ، وتُوْتِيَ الزَّكَاة ، وتَحُجَّ الْبَيْت ، وتَصُومَ رَمَضَان ، قَالَ ( أي جبريل ) : إذا فَعَلْت دَلِكَ فَقَدْ أَسْلَمْت ؟ قَالَ : نَعَمْ ، قَالَ : يَا صَدَقْت ، الْكَرْنَاه ، قَالَ : يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي مَا الإِيمَان ؟ قَالَ : الإِيمَان بِاللّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَالْكِتَّابِ مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي مَا الإِيمَان ؟ قَالَ : الإِيمَان بِاللّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَالْكِتَّابِ وَالنَّبِينِينَ وَتُؤْمِن بِالقَدَر ، قَالَ : فَإِذَا فَعَلْتُ ذَلِكَ فَقَدْ آمَنْت ؟ قَالَ رَسُولُ اللهِ فَقَدْ آمَنْت ؟ قَالَ : صَدَقْت . قَالَ : يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي رَسُولُ اللهِ عَلَى : نَعَمْ ، قَالَ : صَدَقْت . قَالَ : يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي مَا الإحْسَان ؟ قَالَ : عَمْ ، قَالَ : صَدَقْت . قَالَ : يَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي مَا الإحْسَان ؟ قَالَ : أَنْ تَعْبُدَ اللّهَ كَأَنْكَ تَرَاه ، قَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاه فَإِنّهُ يَرَاك ، قَالَ : صَدَقْت . قَالَ : عَمْ ، قَالَ : صَدَقْت . قَالَ : مَا مُحَمَّدُ أَخْبِرْنِي مَا الله مَالَ : صَدَقْت . قَالَ : مَدَقْت . قَالَ : عَمْ ، قَالَ : صَدَقْت . قَالَ : عَمْ ، قَالَ : عَمْ مَا اللّه وَ عَلْمُ نَتُونُ عُرَاهُ وَالْك : صَدَقْت . قَالَ : عَمْ مُ مَا اللّه وَالْمَالُ : صَدَقْت . قَالَ : عَمْ مُ مُوالْ اللّه وَالْمَالُ : صَدَقْتَ ، قَالَ : عَدْرُ اللّه وَالْمَالَ اللّه وَالْمَالَ نَعْبُدُ اللّه وَالْمُ اللّه وَالْمُ اللّه وَالْمُ اللّه وَالْمَالَ اللّه اللّه اللّه وَالْمُ اللّه وَالْمَالُ اللّه الللّ

قال ابن رجب في الحديث المتقدّم لابن عمر: «بني الإسلام»، قال: «ولم يذكر الجهاد في حديث ابن عمر هذا، مع أنَّ الجهاد أفضل الأعمال، وفي رواية أنَّ ابن عمر قيل لهُ: فالْجهَادُ؟ قَالَ: الْجهَادُ حَسَنُ، ولكن هَكَذَا حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَى خرّجه الإمام أحمد » (").

سنن ابن ماجه: المناسك، وانظر: صحيح سنن ابن ماجه في المناسك، وانظر: صحيح سنن ابن ماجه في المناسك، باب فرض الحج  $(\Upsilon): \Upsilon/\Upsilon$ ،  $(\Upsilon): \Upsilon/\Upsilon$ ، وقال الحافظ في التلخيص برقم ٩٥٢: رجاله ثقات.

<sup>(</sup>٢) النَّسائِي ، كتاب الإيمان وشرائعه ، باب صفة الإيمان والإسلام (٦) : ١٠٢٥/٣ ، رقم ١٠٢٥/٨ .

<sup>(</sup>٣) جامع العلوم والحكم: ١٥٢/١.

وفي حديث معاذ بن جبل قال ابن رجب : (( وذروة سنامه : أعلى شيء فيه ، ولكنه ليس من دعائمه وأركانه الّتي بُني عليها ، وذلك لوجهين :

أحدها: أنَّ الجهاد فرض كفاية عند جمهور العلماء ليس بفرض عين بخلاف هذه الأركان.

والتّاني: أنّ الجهاد لا يستمر فعله إلى آخر الدهر ، بل إذا نزل عيسى اليّكِين ولم يبق حينئذ منه غير منه الإسلام فحينئذ تضع الحرب أوزارها ، ويُستغنى عن الجهاد ، بخلاف هذه الأركان ، فإنها واجبة على المؤمنين إلى أن يأتي أمر الله وهم على ذلك ، والله أعلم » (۱).

وقد جمع ـ رحمه الله ـ بين الأحاديث الماضية بكلام جيّد هذا معناه ملخصًا:

إنَّ قتال الكافر من أجل التوحيد ، فإذا وحد وجاء بالشهادتين ، وصار مسلمًا ، عُصِم ماله ودمه إلاَّ بحقها ، ومن حقها ، ارتكاب ما يبيح دم المسلم من المحرّمات ، بالحدود الشرعية ، ومن حقها الامتناع عن الصلاة الّتي هي حقّ البدن ، والزكاة الّتي هي حقّ المال ، فإذا قام بباقي شرائع الإسلام فله ما للمسلمين وعليه ما عليهم وإنْ أخلّ بشيء من هذه الأركان ، فرِّق بين :

<sup>(</sup>۱) جامع العلوم والحكم: ١٥٢/١.

ا ـ الجماعة الذين لهم منعة فإنّهم يُقاتلون ، والأدلة على ذلك كثيرة ، منها قول الله على : { فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَءَاتَوُا الزّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ } (١) .

وقول أبي بكر لأقاتِلنَّ مَنْ فَرَّقَ بَيْنَ الصَّلاةِ وَالزَّكَاةِ ، فيه دليل على أنَّ قتال تارك الصلاة مُجمعٌ عليه لأنَّه جعله أصلاً مقيسًا عليه ، وقول عمر : لو أنَّ النّاس تركوا الحجّ لقاتلناهم عليه ، كما نقاتلهم على الصلاة والزكاة ، وهكذا الحكم عند ترك سائر أركان الإسلام أن يقاتلوا عليها كما يقاتلون على ترك الصلاة والزكاة ، فهذا في حق الطائفة الممتنعة عن شيء من هذه الواجبات .

٢ ـ أما قتل الواحد الممتنع عنها ، فأكثر العلماء على أنّه يُقتل الممتنع من الصلاة ، أما باقي الفرائض فعلى خلاف بين العلماء ، فمن مجيز ومن مانع )) (١) .

وقال ـ رحمه الله ـ في الجهاد : (( وأمّا ذِروة سنامه ـ وهو أعلى ما فيه وأرفعه ـ فهو الجهاد ، وهذا يدلّ على أنّه أفضل الأعمال بعد الفرائض ، كما هو قول الإمام أحمد وغيره من العلماء . وقوله في رواية الإمام أحمد : (( وَالّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ مَا شَحَبَ وَجُهٌ وَلا اغْبَرَّتْ قَدَمٌ فِي عَمَلٍ ثُبْتَغَى فِيهِ دَرَجَاتُ

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٥).

<sup>(</sup>۲) هذا معنى كلام طويل وشرح مفصل لابن رجب ـ رحمه الله ـ ، جامع العلوم والحكم: ۲۲۸/۱ ـ ۲۳۲ .

الْجَنَّةِ بَعْدَ الصَّلاةِ الْمَفْرُوضَةِ كَجِهَادٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ﷺ ، يدل على ذلك صريحًا )) (١) .

وفي الصحيحين من حديث أبي ذرّ و قال : قات : يا رسول الله ! أيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ ؟ قَالَ : « إيمَانُ باللهِ وَجِهَادٌ فِي سَبِيلِهِ » (٢) .

ثُمَّ قال ـ رحمه الله ـ : (( فهذه الأعمال أسباب مقتضية لدخول الجنّة ، وقد يكون ارتكاب المحرّمات موانع ، ثُمَّ قال : وهذا كله من ذكر السبب المقتضي الذي لا يعمل عمله إلاَّ باستجماع شروطه وانتفاء موانعه ، ويدلّ على هذا ما خرّجه الإمام أحمد عن بشير بن الخصاصييّة قال : أثيْتُ النّبيّ الله ورسوله ، وأنْ أقيمَ الصيّلة ، وأنْ لا إله إلاَّ الله وأنَّ محمّدًا عَبْدُهُ ورسوله ، وأنْ أقيمَ الصيّلة ، وأنْ أوتي الزَّكاة ، وأنْ أحجَّ حَجَّة الإسلام ، وأنْ أصومَ رمضان ، وأنْ أجاهِدَ في سبيل الله ، فقلت : يا رسول الله أمّا ثنتان فوالله ما أطيقهما ، الجهاد والصدّدة ، فقبض رسول الله على يده ثمّ حَرَّكها وقال : (( فلا جهاد و لا صدقة ؟ فيم تَدْخُلُ الجنّة إذا ؟ )) ، قلت :

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۱٤٦/٢.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: في العتق: باب أي الرقاب أفضل: ٨٩١/٢، رقم٢٣٨٢ . وأخرجه مسلم في الإيمان، باب : بيان كون الإيمان بالله تعالى أفضل الأعمال، رقم ٨٤٠.

يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنَا أَبَايِعُكَ ، فَبَايَعْتُه عَلَيْهِنَّ كُلِّهِنَّ )) (١).

ففي هذا الحديث أنّه لا يكفي في دخول الجنّة هذه الخصال بدون الزكاة والجهاد ، وقد ثبت في الأحاديث الصحيحة أنّ ارتكاب بعض الكبائر يمنع دخول الجنّة ، كقوله : «لا يدخل الجنّة قاطع » (۲) ، وقوله : «لا يدخل الجنة من في قلبه مثقال ذرة من كبر » (۳) ، وقوله : «لا تدخلوا الجنّة حتّى تؤمنوا ، ولا تؤمنوا حتّى تحابّوا » (۱) ، ثمّ قال : فإنّ تحقق القلب بمعنى لا الله إلا الله وصدقه فيها وإخلاصه بها يقتضي أنّ يرسخ فيه تأله الله وحده ، إجلالا ، وهيبة ، ومخافة ، ومحبّة ، ورجاءً ، وتعظيمًا ، وتوكّلا ، ويمتلئ بذلك ، وينتفي عنه تأله ما سواه من المخلوقين ، ومتى كان كذلك لم يبق فيه محبّة ، ولا إرادة ، ولا طلب لغير ما يريده الله ويحبّه ويطلبه ، وينتفي بذلك من القلب جميع أهواء النفوس وإراداتها ،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد: ٥/٢٢٤.

وقال شعيب الأرناؤوط وإبراهيم باجس: (( ورجاله ثقات رجال الصحيح ، غير أبي المثنى العبدي راويه عن بشر ، واسمه مؤثر بن عنازه ، فقد روى عنه جماعة من التَّابعين ، وذكره ابن حِبَّان في (( الثقات )) ، انظر حاشية جامع العلوم والحكم: ١٩/١ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الأدب : باب إثم القاطع : ٥٦٣٨ ، رقم ٥٦٣٨ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: الإيمان: باب تحريم الكبر وبيانه ( ٣٩ ): ٩٣/١ ، رقم١٤٧

<sup>(</sup>٤) مسلم: الإيمان: باب ( ٢٢) بيان أنَّه لا يدخل الجنّة إلاّ المؤمنون: (٤) مسلم: الإيمان باب ( ٢٢) بيان أنّه لا يدخل الجنّة إلاّ المؤمنون: (٤)

ووساوس الشيطان ، فمن أحبّ شيئًا وأطاعه ، وأحب عليه وأبغض عليه ، فهو إلهه ، فمن كان لا يحبُّ ولا يبغض إلا لله ، ولا يوالي ولا يعادي إلا له ن فالله إلهه حقًا ، ومن أحبّ لهواه ، وأبغض له ، ووالي عليه ، وعادى عليه ، فإلهه هواه ، كما قال تعالى : { أَفَرَ أَيْتَ مَن اتَّخَذَ إِلهَهُ هَوَاهُ } (۱) ، قال الحسن : (( هو الذي لا يهوى شيئًا إلا ركبه )) (۱) ، وقال قتادة : (( هو الذي كلما هَويَ شيئًا ركبه ، وكلما اشتهى شيئًا أتاه ، لا يحجزه عن ذلك ورع ولا تقوى )) (۱) .

فتبيّن بهذا أنّه لا يصح تحقيق معنى قول لا إله إلاّ الله إلاّ الله إلاّ الله إلاّ الله إلا الله إلى الله إصرار على محبّة ما يكرهه الله ، ولا على إرادة ما لا يُريده الله ، ومتى كان في القلب شيء من ذلك ، كان ذلك نقصًا في التوحيد ، وهو من نوع الشرك الخفى .

ولهذا قال مجاهد في قوله تعالى: { أَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا } (أُنَّ عَالَى: لا تُحِبُّوا غيري ، وأن من دخل النّار من أهل هذه الكلمة (( التوحيد )) فلقلة صدقه في قولها ، فإنَّ هذه الكلمة إذا صدقت ، طهّرت من القلب كلَّ ما سوى الله ، فمن صدق في

<sup>(</sup>١) الجاثية: الآية (٢٣).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن أبي شيبة ، ابن المنذر ، وابن أبي حاتم كما في الدر المنثور · ٢٦٠/٦٠

<sup>(</sup>٣) رواه عبد بن حميد وابن أبي حاتم انظر : الدر المنثور للسيوطي .

<sup>(</sup>٤) الأنعام: الآية (١٥١).

قوله: لا إله إلا الله ، لم يُحبّ سواه ، ولم يرج إلا إياه ، ولم يخش أحدًا إلا الله ، ولم يتوكّل إلا على الله ، ولم تبق له بقيّة من آثار نفسه وهواه ، ومتى بقي في القلب أثر لسوى الله ، فمن قلّة الصدق في قولها ... ويشهد لهذا حديث معاذ : «من كان آخر كلامه لا إله إلا الله دخل الجنّة » (۱) . فإنَّ المحتضر لا يكاد يقولها إلا بإخلاص ، وتوبةٍ ، وندمٍ على ما مضى ، وعزم على أن لا يعود إلى مثله ، ورجّح هذا القول الخطابي في على أن لا يعود إلى مثله ، ورجّح هذا القول الخطابي في مصنّف له معزو في التوحيد وهو حسن » (۱) .

وما أرسل النّبي إلاّ كآفة للنّاس بشيرًا ونذيرًا ، ليدخلوا في السّلم كآفة لإنقاذهم من النار ، وإخراجهم من الظلمات إلى النّور ، وتحقيق مصالحهم في معاشهم ومعادهم بتعبيدهم لربّ العباد ، على هدىً منه وبصيرة ، فكان منهجه في في دعاء النّاس ، نقلهم من الكفر إلى الإسلام أولا ، بتوحيد الله والكفر بالطاغوت ، فعرّفهم بالله ورسله وبالقدر خيره وشرّه ، حلوه ومرّه ، وتعريفهم ورسله وبالقدر خيره وشرّه ، حلوه ومرّه ، وتعريفهم بقدرته سبحانه وعظمته ، وملكه وتدبيره لملكوته ، وهيمنته وعلمه ، وتربيتهم على التوكل عليه والإنابة إليه ، والإخلاص له ، والصبر لحكمه ، والرضا بقضائه ،

<sup>(</sup>۱) رواه أحمد: ٢٣٣/٥ و ٢٤٧، وأبو داود (٣١١٦)، وصححه الحاكم : ٣٥١/١، ووافقه الدَّهبيّ.

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم: ١٨/١٥ - ٢٧٥ باختصار.

والخوف من عذابه ، والرجاء لرحمته .

فهذا هو الواجب الأوَّل.

ثُمَّ علْمهم الصلاة قولاً وعملاً واعتقادًا ، وما يجب لها من طهارة ، ولباس وغيره ، ثُمَّ الزكاة ، الَّتي هي حقّ المال ، فالصيام والحجّ ، ثُمَّ الجهاد في سبيل الله لإعلاء كلمة الله .

وتعليمهم شرائع الدين كاملة من بيع وشراء ، ومعاملات ، ونكاح وطلاق ، وصدق في الحديث ، وأداء للأمانة ، وبر الوالدين ، وصلة الأرحام ، والوفاء بالوعد والعهد ، ورعاية الحقوق ، وحسن الجوار ، وإجابة الدعوة ، وإكرام الضيف ، وعيادة المريض ، وإغاثة الملهوف ، وفك العاني ، والشفاعة في الخير .

ومن تعليمه التعاون على البرّ والتقوى ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والنصح للأمّة .

والتفقّه في الدين ، وعقد الأخوّة الإيمانية بينهم ، وتربيتهم على الاجتماع ، والائتلاف ، وترك الفرقة والشحناء والاختلاف ، وسياستهم بما أنزل الله ، وإقامة شرع الله وحدوده .

وكان يراسل الملوك يدعوهم إلى الله ، ويستقبل الوفود .

وكان الله يعلم أصحابه مكارم الأخلاق ويعودهم عليها ويدعوهم إلى محاسن الأعمال والابتعاد عن سفاسفها ، ويؤدبهم بآداب الإسلام ، كآداب الحديث ، والاستئذان ،

والأكل والشرب ، والمعاشرة ، وآداب الطريق ، وغير ذلك

وكان يعلمهم القرآن ويربيهم الله بصغار العلم قبل كباره وكان يعلمهم الدعاء ، والدُّكْر ، والاستخارة ، والاستشارة ، والتشهد .

قال ابن مَسْعُودٍ: (( عَلَّمَنِي رَسُولُ اللَّهِ النَّسْعُدَ ، كَفِّي بَيْنَ كَفَّيْهِ ، كَمَا يُعَلِّمُنِي السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ ، وَاقْتَصَّ التَّشَهُدَ بِمِثْلِ مَا اقْتَصُّوا )) (() . وعن ابن عبَّاسِ أَنَّهُ قَالَ : (( كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَنِي يُعَلِّمُنَا السَّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ ، وَعَن ابْنِ عَبَّالِ السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ ، وَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكَ يُعَلِّمُنَا السَّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ ، فَكَانَ يَقُولُ : (( التَّحِيَّاتُ المُبَارِكَاتُ الصَلُواتُ الطَّيِّبَاتُ لِلَّهِ ، السَّلامُ عَلَيْكَ وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ ، وَقِي رَوْلَيَةِ ابْنِ اللَّهِ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ ، السَّلامُ عَلَيْنَا وَعَلَى عِبَادِ اللَّهِ الصَّالِحِينَ ، وَفِي رَوْلَيَةِ ابْنِ اللَّهِ اللَّهِ وَاللَّهُ وَالشَّهُدُ أَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ). وَفِي رُولَيَةِ ابْن رُمْح كَمَا يُعَلِّمُنَا الْقُرْآنَ )) (٢) .

ومنه ما رواه جَابِرُ بْنُ عَبْدِاللّهِ السَّلْمِيُّ قَالَ: كَانَ رَسُولُ اللّهِ فَي يُعَلِّمُ أَصْحَابَهُ الاسْتِخَارَةَ فِي الْأُمُورِ كُلّهَا كَمَا يُعَلّمُهُمُ اللّهِ فَي يُعلّمُ أَصْحَابَهُ الاسْتِخَارَةَ فِي الْأُمُورِ كُلّهَا كَمَا يُعلّمُهُمُ السُّورَةَ مِنَ الْقُرْآنِ يَقُولُ: ( إِذَا هَمَّ أَحَدُكُمْ بِالأَمْرِ فَلْيَرْكَعْ رَكْعَتَيْنِ مِنْ غَيْرِ الْفَريضَةِ ، ثُمَّ لِيَعُلْ : اللّهُمَّ إِنِّي أُسْتَخِيرُكَ بِعِلْمِكَ ، وَأُسْتَقْدِرُكَ بِقُدْرَتِكَ ، فَأَسْتَقْدِرُكَ بِعُلْمُ وَلا أَعْلَمُ ، وَأَسْتَ عَلامُ وَلا أَعْلَمُ ، وَأَسْتَ عَلامُ الْعُيُوبِ ، اللّهُمَّ فَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ هَذَا الأَمْرَ - ثُمَّ تُسمِيهِ بِعَيْنِهِ - خَيْرًا لِي فِي الْغُيُوبِ ، اللّهُمَّ فَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ هَذَا الأَمْرَ - ثُمَّ تُسمِيهِ بِعَيْنِهِ - خَيْرًا لِي فِي

<sup>(</sup>١) مسلم: كتاب الصلاة: باب التشهد في الصلاة: ٣٠٢/١، رقم٥٥.

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الصلاة: باب التشهد في الصلاة: ٣٠٢/١، رقم ٦٠.

عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ - قَالَ أَوْ فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِي - فَاقَدُرْهُ لِي ، وَيَسِّرْهُ لِي ، ثُمَّ بَارِكْ لِي فِيهِ ، اللَّهُمَّ وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّهُ شَرُّ لِي فِي فَاقَدُرْهُ لِي ، ثُمَّ بَارِكْ لِي فِيهِ ، اللَّهُمَّ وَإِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنَّهُ شَرُّ لِي فِي دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِي - أَوْ قَالَ فِي عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ - دِينِي وَمَعَاشِي وَعَاقِبَةِ أَمْرِي - أَوْ قَالَ فِي عَاجِلِ أَمْرِي وَآجِلِهِ - فَاصْرُ فْنِي عَنْهُ ، وَاقْدُر ْ لِيَ الْخَيْرَ حَيْثُ كَانَ ثُمَّ رَضِّنِي بِهِ » (١) .

ومنه أيضًا ما رواه مصعب بن سَعْدِ بْنِ أبي وَقَاصِ عَنْ أبيهِ قَالَ: كَانَ النَّبِيُّ اللَّهُ يُعَلِّمُنَا هَوُلاءِ الْكَلِمَاتِ كَمَا تُعَلِّمُ الْبِيهِ فَالَ: كَانَ النَّبِيُّ اللَّهُمَّ النَّهُ وَالْعُودُ بِكَ مِنَ الْبُخْل ، وَأَعُودُ بِكَ مِنَ الْجُبْن ، وَأَعُودُ بِكَ مِنْ الْبُخْل ، وَأَعُودُ بِكَ مِنْ الْجُبْن ، وَأَعُودُ بِكَ مِنْ الْبُخْل ، وَعَدابِ القَبْر » (۱) مِنْ أَنْ نُرَدَّ إلى أَرْدُل الْعُمُر ، وَأَعُودُ بِكَ مِنْ فِثْنَةِ الدُّنْيَا ، وَعَذَابِ القَبْر » (۱) .

وأحيانًا كان يطلب الصحابي منه أن يعلمه دعاءً يدعو به لنفسه ، فعَنْ أبي بَكْرِ الصِّدِيقِ فَهُ قَالَ اللَّهِيِّ قَالَ اللَّهُمَّ النَّهِ عَلَمْتُ نَفْسِي دُعَاءً أَدْعُو بهِ فِي صَلاتِي ، قَالَ : ( قُل : اللَّهُمَّ النِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا ، وَلا يَعْفِرُ الدُّنُوبَ إلاَ أَنْتَ ، فَاغْفِر ْ لِي مَعْفِرةً مِنْ عِنْدِكَ ، وَارْحَمْنِي ، إِنَّكَ أَنْتَ الْعَفُورُ الرَّحِيمُ » (٣) .

ومن ذلك أيضًا ، تعليمه لهم كيف يُشمّت العاطس : قال هم : « إذا عَطسَ أَحَدُكُمْ قَلْيَقُلْ : الْحَمْدُ لِلّهِ ، وَلْيَقُلْ لَهُ أَخُوهُ أَوْ صَاحِبُهُ : يَرْحَمُكَ اللّهُ ، قَلْيَقُلْ : يَهْدِيكُمُ اللّهُ وَيُصلِحُ بَالكُمْ يَرْحَمُكَ اللّهُ ، قَلْيَقُلْ : يَهْدِيكُمُ اللّهُ وَيُصلِحُ بَالكُمْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: التوحيد: باب قول الله تعالى: { قُلْ هُوَ الْقَادِرُ } ، الأنعام، آية ( ٦٥ ): ٢٦٩٠/٦ ، رقم ٦٩٥٥ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الدَّعوات : باب التعوّد من فتنة الدنيا : ٥/٢٣٤٧، رقم ٢٣٤٧/٠ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الدَّعوات : باب الدعاء في الصلاة : ٢٣٣١/٥ ، رقم ٥٩٦٧ م .

(')

وبالجملة فقد قال الله تعالى : { و َنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ } (\*) . قال ابن مسعود : (( أنزل في هذا القرآن كلّ علم ، وكل شيء قد بُيّن لنا في القرآن )) (\*) .

( وعَنْ سَلْمَانَ ، قَالَ : قِيلَ لَهُ : قَدْ عَلَّمَكُمْ نَبِيُكُمْ ﴿ كُلَّ مُلْكُمْ فَهَانَا أَنْ شَيْءٍ حَتَّى الْخِرَاءَةَ ( ' ) ؟ قَالَ ، فَقَالَ : أَجَلْ ، لَقَدْ نَهَانَا أَنْ نَسْتَقْبِلَ الْقِبْلَةَ لِغَائِطٍ أَوْ بَوْلٍ ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِالْيَمِينِ ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِالْيَمِينِ ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِالْيَمِينِ ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِالْقِمِينِ ، أَوْ أَنْ نَسْتَنْجِيَ بِرَجِيعٍ ( ° ) أَوْ نَسْتَنْجِيَ بِرَجِيعٍ ( ° ) أَوْ بِعَظْمٍ )) ( ) .

البخاري : الأدب : باب إذا عطس كيف يُشمّت ؟ : ٥/٢٩٨٠ ،
 رقم ٥٨٧٠ .

<sup>(</sup>٢) النحل: الآية ( ٨٩ ).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ١٦٢/١٤، ط. الحلبي.

<sup>(</sup>٤) الخراءة بالكسر والمدّ : التّخلّي والقعود للحاجة . قال الخطابيّ : وأكثر الرّواة يفتحون الخاء . النّهاية : ١٧/٢ .

<sup>(</sup>٥) قال في المصباح: الرجيع: الروث والعذرة، فعيل بمعنى فاعل، لأنَّه يرجع عن حاله الأولى بعد أنْ كان طعامًا، أو علفًا، وكذلك كُلُّ فعلٍ أو قول يُردّ فهو رجيع.

<sup>(</sup>٦) مسلم: كتاب الإيمان: باب الاستطابة (١٧): ٢٢٣/١، رقم٥٥.

: ((ما بقي شيء يُقرِّب من الجنّة ويُباعدُ من النّار إلاَّ وقد بُيِّن لكم )) (().

#### والعلم الشرعى نوعان: سمعى وعقلى:

فالسمعي: ما جاء به النّبي الله وبُعث به من الإيمان والقرآن والحكمة وهو ما دلّ عليه الكتاب والسنة والإجماع.

والعقلي الشرعي: ما أخبر به الشارع أو أمر به أو دل عليه .

قال الله تعالى : { سَنْرِيهِمْ ءَايَاتِنَا فِي الآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أُنَّهُ الْحَقُّ } (١) .

فالعلوم العقلية والتي تسمّى التجريبية أو العلمية أو الصناعية هي شرعية أيضًا لدلالة الشرع عليها أو أمره بها أو إخباره عنها.

قال تعالى: { وَأُعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ } (٣). ويدخلُ في هذا الصناعات الحربية لاستعمالها في الجهاد ، فإنَّ الصانع إنْ أخلص النيّة وأراد بعمله وجه الله عَلَى فإنَّه يؤجر على ذلك ، وكذلك تعليم الرماية وما في حكمها ، ويدخل في

<sup>(</sup>١) المعجم الكبير ، رقم١٦٤٧ .

كما ذكره وصحح إسناده الألباني في الصحيحة : ٤١٦/٤ ، رقم١٨٠٣ .

<sup>(</sup>٢) فصلت: الآية (٥٣).

<sup>(</sup>٣) الأنفال: الآية (٦٠).

ذلك أيضًا جميع المعدات الحربية من دبابات وطائرات ورادارات وغيرها مما هو في حكمها.

ومما أمر به الشارع: الطبّ والتداوي وما يلحق به من صناعات طبية وهكذا ، فكل علم يخدم المسلمين ويرفع من شأنهم وعلى الأخص العلم المتعلّق بأمن المسلمين وجهادهم .. والاشتغال بفروض الكفايات والقيام بها آكد وأعظم أجرًا

### وفي هذا يقول شيخ الإسلام:

( فإنَّ الشرعيات : ما أخبر الشارع بها ، وما دلّ الشارع عليها . وما دل الشارع عليه ينتظم جميع ما يحتاج إلى علمه بالعقل ، وجميع الأدلة والبراهين وأصول الدين ومسائل العقائد . بل قد تدبر ت عامة ما يذكره المتفلسفة والمتكلمة والدلائل العقلية ، فوجدت دلائل الكتاب والسنة تأتي بخلاصته الصافية عن الكدر . وتأتي بأشياء لم يهتدوا لها ، وتحذف ما وقع منهم من الشبهات والأباطيل مع كثرتها واضطرابها .

وأما إذا أريد بالشرعية ما شرع علمه ؛ فهذا يدخل فيه كلّ علم مستحب أو واجب : وقد يدخل فيه المباح ، وأصول الدين على هذا من العلوم الشرعية أيضًا : وما عُلِم بالعقل وحده فهو من الشرعية أيضًا ؛ إذا كان علمه مأمورًا به في الشرع .

وعلى هذا فتكون الشرعية قسمين : عقلية وسمعية . وقد تبين بهذا أنَّ كل علم عقلي أمر الشرع به أو دلّ الشرع عليه

فهو شرعيُّ أيضًا إمّا باعتبار الأمر أو الدلالة أو باعتبار هما جميعًا

ثُمَّ قال : وأنَّه يجتمع في العلم أن يكون عقليًا وهو شرعي بالاعتبارات الثلاثة : إخباره به ؛ أمره به ؛ دلالته عليه . فتدبر أنَّ النسبة إلى الشرع بهذه الوجوه الثلاثة )) (۱)

وقال ـ رحمه الله ـ في موضع آخر : (( وتعليم هذه الصناعات ـ آلات الجهاد ـ هو من الأعمال الصالحة لمن يبتغي بذلك وجه الله رهل ، فمن علم غيره ذلك ؛ كان شريكه في كلّ جهاد يجاهد به ، لا ينقص أحدهما من الأجر شيئًا ، كالذي يُقْرِأُ القرآن ويعلم العلم )) (٢) .

(( وللمعلمين أنْ يطلبوا جُعْلاً ممن يعلمونه هذه الصناعة ، فإنَّ أخذ الجُعْل والعوض على تعليم هذه الصناعة جائز ، والاكتساب بذلك أحسن المكاسب )) (").

(( وأصل هذا أنَّ يُعلم أنَّ هذه الأعمال عونٌ على الجهاد في سبيل الله ، والجهاد في سبيل الله مقصوده أنْ يكون الدّين كله لله ، وأنْ تكون كلمة الله هي العليا )) (1).

<sup>(</sup>۱) الفتاوى (أصول الفقه): ۲۳۲/۱۹ ـ ۲۳۲ ، باختصار .

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ۱۳/۲۸.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ٢٢/٢٨.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ٢٣/٢٨.



المبحث الرابع: مصادر العلم وطريق فهمه.

الكتاب وسنّة النّبي في وأصحابه هي مصادر العلم الشرعي السمعي ، ويلحق بهما الإجماع والقياس ، قال الله تبارك وتعالى : { وَيُعَلّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة } (') . قال ابن زيد تبارك وتعالى : { وَيُعَلّمُهُمُ الْكِتَابَ } ، القرآن )) (') ، وقال قتادة : (( الحكمة : أي السنّة )) (') ، وقال مالك : هي (( المعرفة بالدين ، والفقه في الدين والاتباع له )) (') ، وقال ابن زيد : ( { وقال : ولحكمة } : الدين الذي لا يعرفونه إلا به في )) يعلمهم إيّاها . وقال : والحكمة : العقل في الدين ، وقرأ : { وَمَنْ يُؤْتَ وَقَال : والحكمة وَالتَّوْرَاة وَالإِنْجِيلَ } [ آل عمران/١٦٩] ، المُحِكِّمَة وَالتَّوْرَاة وَالإِنْجِيلَ } [ آل عمران/١٦٩] ، وقال : وقرأ ابن زيد : { وَاثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَا الّذِي ءَاتَيْنَاهُ ءَايَاتِنَا قَالْسَلَخَ مَنْهَا } [ الأعراف/١٧٥] قال : لم ينتفع بالآيات ، حيث لم تكن معها حكمة ، قال : والحكمة : شيءٌ يجعله الله في القلب مُنوِّر له به )) (°) .

وقال الله تعالى : { وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (١٢٩).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ٨٦/٣، رقم٢٠٧٧، طبعة شاكر.

**<sup>(</sup>٣)** تفسير الطبري: ٨٧/٣، رقم ٢٠٧٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ٨٧/٣، رقم ٢٠٧٩.

<sup>(</sup>٥) تفسير الطبري: ٨٧/٣، رقم ٢٠٨٠.

إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ} (١).

وقد روى الطبري عن قتادة في قوله تعالى: { وَادْكُرْنَ مَنْ عَالِي عَنْ قَتَادَة في قوله تعالى : { وَادْكُرْنَ مَا يُثْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَاتِ اللّهِ وَالْحِكْمَةِ } (١) . قال : (( أي السنّة ، قال : يمتن عليهم بذلك )) (١) .

وروى السيوطي في معنى الآية: ((أنَّ عبدالرزَّاق وابن سعد وابن جرير وابن المنذر، وابن أبي حاتم كلهم أخرج عن قتادة قوله: القرآن والسنة، عتب عليهن بذلك )) (٤)

وعن الحسن (( قال : الكتاب : القرآن ، والحكمة : السنّة )) ( $^{(\circ)}$ 

وعن الأوزاعي: عن حسّان بن عطية قال: ((كان جبريل على النّبي على السّبة كما ينزل القرآن عليه يعلمه إياها كما يُعلّمه القرآن) (1).

وعن ابن مسعود أنّه كان يقوم الخميس قائمًا فيقول: (( إنّما هما اثنان: الهدي والكلام، فأفضل الكلام ـ أو أصدق الكلام ـ كلام الله، وأحسن الهدي هدي محمّد ، وشرّ

<sup>(</sup>١) النحل: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: الآية (٣٤).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ٩/٢٢ ، ط. الحلبي.

<sup>(</sup>٤) الدّر المنثور: ٦٠٧/٦.

<sup>(</sup>٥) السنّة للالكائي: ٧٠/١، رقم٧٠.

<sup>(</sup>٦) السنّة للالكائي: ٨٣/١، رقم ٩٩.

وقال المحقق : رواه الدارمي عن محمَّد بن كثير عن الأوزاعي به / ح:٥٩٣ ، ورجاله ثقات ، والمروزي في السنة ٢٨ ، ١١٦ .

الأمور محدثاتها ، ألا وكلّ محدثة بدعة ، ألا لا يتطاولنّ عليكم الأمد فتقسوا قلوبكم ، ولا يلهينّكم الأمل ؛ فإنّ كل ما هو آتٍ قريب ، ألا إنّ بعيدًا ما ليس آتيًا » (۱)

ومن حديث المقدام بن معد يكرب قال الله الله إنه أوتيت الكتّاب ومن حديث المقدام بن معد يكرب قال الله الله الكتّاب ومثله معه ، ألا يُوشِكُ رَجُلُ شَبْعَانُ عَلَى أريكته يَقُولُ : عَلَيْكُمْ بهذا القُرْآن ، فَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ ... القرْآن ، فَمَا وَجَدْتُمْ فِيهِ مِنْ حَرَامٍ فَحَرِّمُوهُ ... الحديث » (٢)

وسنة الصبّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ واجبة الاتباع كما قال في : ((وإنّ أمتي ستفترق على ثلاث وسبعين ملة كلها في النّار ، إلاَ ملة واحدة ، قيل : من هي يا رسول الله ؟ قال : ما أنا عليه اليوم وأصحابي )) (7) .

<sup>(1)</sup> جامع بيان العلم وفضله: ١١٦٢/٢ ، رقم ٢٣٠١ ، وقال المحقق: حديثٌ صحيح ، وقد ذكر هناك أنَّ جماعة من أهل العلم منهم ابن ماجه وابن أبي عاصم واللالكائي أخرجوه مرفوعًا.

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود : السنّة : باب لزوم السنّة : رقم٤٠٠٤ ، وهو في صحيح سنن أبي داود : السنّة : باب لزوم السنّة : ٣٨٤٨/٣ .

<sup>(</sup>٣) الشريعة للآجري . باب ذكر افتراق الأمم في دينهم ، وعلم كم تفترق هذه الأمّة ، ص١٦ . وأخرجه الحاكم عن عوف بن مالك : ٤٧٧/٤ ، رقم٥ ٨٣٢ . وسنن أبي داود عن معاوية بن أبي سفيان ، برقم٧ ٥٩٥ . وأخرجه اللالكائي عن عوف أيضًا : ١٠١/١ ، رقم ١٤٩٩ .

وتتبع الألباني ـ رحمه الله ـ طرقه في الصحيحة برقم ٢٠٤ ، وقال في خاتمة كلامه : والحمد لله الذي وققنا للإبانة عن صحة هذا الحديث من حيث إسناده .

وقد خص الرسول الخلفاء الراشدين بمزيد عناية فقال من حديث العرباض : «فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ تَمَسَّكُوا بِهَا ، وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاجِذِ ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَتَاتِ الْأُمُورِ ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَة بِدْعَة ، وَكُلَّ بِدْعَة ضَلالة » (١) .

وزاد في التأكيد على التمسلك بسنة العمرين فقال من حديث حذيفة: ((اقتَدُوا بِاللَّذَيْنِ مِنْ بَعْدِي ؛ أبي بَكْرِ وَعُمَرَ) (()

وأمر بالاهتداء بهدي عمّار والتمسنُّك بعهد ابن أم عبد ، روى الحميدي عن حذيفة قال : قال في : « اقتَدُوا باللَّذَيْن مِنْ بَعْدِي ؛ أبي بَكْرِ وَعُمَر ، واهتدوا بهدي عمّار ، وتمسكوا بعهد ابن أم عبد » (")

وأخبر النّاس فقال: «خيرُ النّاس قرني ، ثُمَّ الذينَ يئونَهُمْ » (أ) ، وأن هذه الأمّة لا تجتمع على يئونَهُمْ ، ثُمَّ الذينَ يئونَهُمْ » (أ) ، وأن هذه الأمّة لا تجتمع على ضلالة ، فقال: «إنَّ اللّهَ لا يَجْمَعُ أُمَّتِي أَوْ قَالَ أُمَّة مُحَمَّدٍ على ضلالة » (أ) «()

<sup>(</sup>۱) صحیح سنن أبي داود : كتاب السنّة ، باب لزوم السنّة : جـ٣ ، برقم ٣٨٥١ .

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ : ٩٠٩، ، وقال : حديث حسن ، وابن ماجه : ٣٧/١ ، وأورده الألباني في الصحيحة ، برقم٣/٣٣٦ ـ ٢٣٦ .

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله: ١١٦٦/٢ ، رقم ٢٣٠٨ ، قال ابن عبدالبرّ: والصحيح ما ذكرناه من رواية الحميدي عنه.

<sup>(</sup>٥) صحيح سنن الثّرمذيّ : ١٧٥٩/٢ .

وبهذا ثبت لنا وجوب اتباع الكتاب والسنّة ، وما كان عليه سلف الأمّة ، وهم الصّحابة ﴿ ومن تبعهم بإحسان ، وكذلك إجماع الأمّة لأنّها لا تجتمع على ضلالة ، وأنّ الخيرية في القرون الثلاثة الأولى .

هذه هي مصادر العلم الشرعي السمعي ( النقلي ) ، أمّا العقلي فما أخبر به الشارع أو أمر به أو دلّ عليه كما قرّره شيخ الإسلام في المبحث السابق ، ويدخل فيها ما ذكر هنالك

هذا هو سبيل المؤمنين ، الذي لا يقبل الله غيره ، ومن رام الهدى في غيره ولاه الله ما تولى .

قال الله تعالى: { وَمَنْ يُشَاقِق الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ اللهُدَى وَيَتَبَعْ غَيْرَ سَبِيلِ الْمُؤْمِنِينَ نُولِّهِ مَا تَولَّى وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَتْ مَصِيرًا } (١).

قال عمر بن عبدالعزيز ـ رحمه الله ـ : (( سن رسول الله ، وولاه الأمر بعده سننًا : الأخذ بها تصديق لكتاب الله على ، واستكمال لطاعة الله ، وقوة على دين الله ، من عمل بها مهتديًا بها هُدي ، ومن استنصر بها منصور ، ومن خالفها اتبع غير سبيل المؤمنين وولاه الله ما تولى )) (1)

.

<sup>(</sup>١) النساء: الآية (١١٥).

<sup>(</sup>٢) السنّة لعبدالله بن أحمد: ٧٦٦/١ ، وقال: إسناده صحيح.

ولقد عرف علماء هذه الأمّة الطريق الواضح البيّن ، فاتبعوه ونصروه ، حالاً ومقالاً ، دعوة ومنهاجًا .

فهذا الإمام ابن القيّم ـ رحمه الله ـ يقول في نونيّته:

فلقد أكد ـ رحمه الله ـ أنَّ مصادر العلم ثلاثة : كتاب الله ، وسنّة رسوله الله وأصحابه .

قال الأوزاعي: (( العلم ما جاء عن أصحاب محمَّد ﷺ ، وما لم يجيء عن واحدٍ منهم فليس بعلم )) (١).

وأمّا الشق التّاني: فهو الطريق إلى فهم هذا العلم ، فإنّ الرجوع إلى أقوال الصّحابة الّذين عايشوا التّنزيل وفهموه وطبّقوه ، ودعوا إليه ، أمر ضروري لفهم مراد الله ورسوله ، مع تعين فهم لغة الخطاب الّتي كانوا يتخاطبون بها ،

<sup>(</sup>١) نونيّة ابن القيّم: ص١٦١، ط. دار المعارف.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله: ٧٦٩/١ ، وقم ١٤٢١ ، قال المحقق: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله: ٧٧٦/١ ، رقم١٤٣٨ ، وصححه المحقق .

وكان يخاطبهم بها الرسول على .

قال شيخ الإسلام: (( ومن لم يعرف لغة الصَّحابة الَّتي كانوا يتخاطبون بها ، و يخاطبهم بها النَّبي ، وعادتهم في الكلام ، وإلا حرّف الكلِم عن مواضعه .

فإنَّ كثيرًا من النّاس ينشأ على اصطلاح قومه وعادتهم في الألفاظ، ثُمَّ يجد تلك الألفاظ في كلام الله ورسوله أو الصَّحابة فيظنُّ أنَّ مراد الله أو رسوله، أو الصَّحابة بتلك الألفاظ، ما يريده بذلك أهل عادته واصطلاحه، ويكون مراد الله ورسوله والصحابة خلاف ذلك » (۱).

وقال الشاطبي: ((فإذا كان الأمر هكذا ، فاللازم الاعتناء بفهم معنى الخطاب ، لأنّه المقصود والمراد ، وعليه ينبني الخطاب ابتداءً ، وكثيرًا ما يغفل هذا النظر بالنسبة للكتاب والسنّة ، فثلتمس غرائبه ومعانيه على غير الوجه الذي ينبغي ، فتستبهم على المتلمس ، وتستعجم على من لم يفهم مقاصد العرب ، فيكون عمله في غير معمل ، ومشيه على غير طريق . والله الواقي برحمته )) (۱) .

والفهوم تتباين من قوم إلى قوم ، ومن زمن إلى زمن باختلاف الملكات والمدارك والمشارب ، والمآرب ،

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۲٤٣/۱، وقد ضرب ـ رحمه الله ـ لذلك أمثلة تساعد على فهم ما يريد فلتراجع هناك .

<sup>(</sup>٢) الموافقات : ٢/٨٨ .

والأهواء والمقاصد . والأمثلة على ذلك كثيرة ، منها تفسير القاديانية لخاتم الأنبياء بأنه زينة الأنبياء ، لتأييد بدعتهم ونبيهم المزعوم .

أمام هذه الآراء والتأويلات والتفسيرات والاجتهادات في تفسير النصوص ، وضع ضابط لجميع الفهوم ، وهو فهم السلف الصالح ، وعلى الأخص الصّحابة ، إذ لا سبيل صحيح لفهم مراد الله ومراد رسوله إلا بأمرين :

الأوّل: معرفة أقوال الصّحابة وأفعالهم وسننهم وفهمهم للنصوص.

الثّاني: معرفة اللغة الّتي كانوا يتخاطبون بها ، ويخاطبهم الرسول الله بها ، وعاداتهم في الكلام ، وأساليبهم ومقاصدهم .

قال ابن الإمام القيّم: ((وإنّما يعرف فضل القرآن من عرف كلام العرب ، فعرف علم اللغة ، وعلم العربية ، وعلم البيان ، ونظر في أشعار العرب وخطبها ، ومقالاتها في مواطن افتخارها ، ورسائلها ، وأراجيزها ، وأسجاعها ، فعلم منها تكوين الخطاب ، ومعدوله ، وفنون البلاغة ، وضروب الفصاحة ، وأجناس التجنيس ، وبدائع البديع ، ومحاسن الحِكم والأمثال )) (۱).

هذا في معرفة اللغة وفهمها ، أما معرفة أقوال الصَّحابة

<sup>(</sup>١) الفوائد المشوّق إلى علوم القرآن وعلم البيان لابن القيّم ص٧.

وسننهم فلا بد من الاطلاع على كتب السنن والآثار والمصنفات، وغيرها من الكتب التي تعنى بذلك .

قال سفيان : (( إنَّما الدّين الآثار )) (١) .

وأنشد الإمام أحمد بن حنبل ـ رحمه الله ـ (٢):

دينُ النبي محمَّد أخبار ﴿ ﴿ فَعُمُ الْمُطَّيَّةُ لَلْفَتَى الْآثَارِ ۗ

لا ترغبنَ عن الحديث وأهله ۞ فالرأي ليل والحديث نهار

ولربما جهل الفتى أثر الهُدى ﴿ والشمس بازغة لها أنوار

وعن محمَّد بن سيرين قال : (( كانوا يرون أنهم على الطريق ما داموا على الأثر )) ( $^{(7)}$  .

وقال ابن المبارك : (( ليكن الذي تعتمد عليه الأثر وخُذ من الرأي ما يُفسِّر لك الحديث )) (١) .

وعن زُفر بن الهُذيل قال : (( إنّما نأخذ بالرأي ما لم يجيء

الأثر » (°).

ولمّا كان الوحى هو مصدر التشريع العلمي النظري ؟

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم وفضله: ٧٨٢/١، رقم١٤٥٨.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله: ٧٨٢/١ ، رقم ١٤٥٩ .

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله: ٧٨٣/١ ، رقم ١٤٦٢ .

<sup>(</sup>٤) جامع بيان العلم وفضله: ١٠٣١/٢ ، رقم١٩٧٨ .

<sup>(</sup>٥) الفقيه والمتفقه للخطيب: ١/١٦٥.

فقد جعل الله له تطبيقًا عمليًا واقعيًا يتمثّل في جيل الصتّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ جيل القدوة ، أبر النّاس وأطيبها قلوبًا بعد الأنبياء ، وأفصحها ألسنًا ، وأصدقها حديثًا ، وأفهمها بمقاصد الشريعة ومقاصد العرب وكلامها ، فهم العلماء الراسخون في العلم ، الذين عايشوا التنزيل وفهموه على مراد الله ورسوله . فكانوا نموذجًا عمليًا تطبيقيًا للوحي في أفضل صورة ، ومرجعية للفهم . فلم يترك الله ذلك للناس يقولون فيه بآرائهم واجتهاداتهم وفهومهم ، وأعرافهم وعوائدهم وتقاليدهم . فهذا النموذج الفريد هو مصدر الفهم ، الموحد لجميع الفهوم ، والذي يصدر عنه علماء السنّة ، فلقد ويعملان به ، وجميع الأئمة من أهل السنة لا يخرجون مطلقًا عن إجماع الصّعابة .

فمن رجع إلى هذا النموذج التطبيقي واتخذه مرجعًا وأساسًا لفهم النصوص الشرعية فقد فاز ونجا ، ومن استغنى بفهمه وأعرض عنه فهو إلى الضلال أقرب.

إنَّ الطريق الوحيد لتوحيد هذه الأمّة وإنقاذها من التقرُّق والاختلاف الذي وصل إلى العقائد ، هو توحيد الفهوم (فهم الكتاب والسنّة) وجعلها فهمًا واحدًا هو فهم الصَّحابة وما كانوا عليه ، وتقديس النص الشرعي والعمل به وتطبيقه بالطريقة الّتي فهمها جيل القدوة والاجتماع عليه ، والانخلاع من الأهواء والعوائد المخالفة وهذا هو المنهج

الصحيح، وهو سبيل المؤمنين.

فلم يبق إدًا إلا الاتباع والإقتداء ، فقد كان يسألهم في فيقول : أي يوم هذا فيقولون : الله ورسوله أعلم ، يظنون أنّه سيغيّر اسمه ، ولو غيّره لاتبعوه وما ترددوا أبدًا ولا تلكئوا

وكان يصلّي في نعليه ويقول: «صلوا في نعالكم، خالفوا اليهود»، وعندما خلع نعليه لقذر أصابها، خلعوا نعالهم جميعًا اقتداءً فوريًا، فلمّا انتهى الشي نظر إليهم وقال: لم خلعتم نعالكم ؟ قالوا: رأيناك يا رسول الله خلعت نعليك فخلعنا نعالنا، فقال: أتاني جبريل فأخبرني أنّ في نعليّ أذى فخلعتهما.

هذا منهج الاتباع .. والعالم وطالب العلم أولى من اتبع الرسول في ويرد شبهة أنَّ الإسلام ليس له إلاَّ تطبيق واحد ، وقد اختلفت المجتمعات ، فهذا مجتمع صناعي ، وهذا زراعي ، وهذا رعوي ، فلا بُد من قبول غير النصوص الشرعية .

ويُردُّ على ذلك بأن التطبيق الذي عناه العلماء في عهده في وأصحابه هو ما يتعلق بالعقائد والقيم والأخلاق والمفاهيم والأحكام ، هذا كله لا يتغيّر ولا يتبدّل بتغيّر الأزمان والأماكن .

فالصدق مثلاً هو الصدق ، سواء في مجتمع زراعي أو صناعي أو تقني أو بدوي ، فهو نقيض الكذب ، وكذلك الإيمان ، والعبادات ، وما يتعلق بأمور الغيب من جنة ونار ، وصراط ، وبعث ، وحشر ، وغير ذلك ، كذلك المحرمات من خمور ، وزنا ، وشهادة زور ، وعقوق ، وغير ها .

فلقد كان مقتضى النص الشرعي عندهم هو دين الله ، إلا ما كان مخصوصًا أو مقيدًا أو مفسرًا أو منسوخًا ، ثم جاء أناس يتأولونه ليوافق أهواءهم وأعرافهم وعوائدهم ، أمّا اليوم فلم يعُدْ عند أهل الأهواء تأويلاً وإنّما مصادمة صريحة للنصوص الشرعية .

وكثير من النّاس يخشون من تطبيق النص الشرعي وطلب الدليل ، لأنّه سيغيّر كثيرًا مما هم عليه من عادات ؛ يعز عليهم تركها ، ونسوا قول النّبي ﷺ: «بدأ الإسلام غريبًا ، وسيعود غريبًا كما بدأ ، فطوبي للغرباء ».

## الفصل الثاني: (طريقة النّبي على وأساليبه في التعليم)

المبحث الأُوَّل: ( صفة تعليمه وتحديثه ﴿ ورفقه بالمتعلِّم ) .

المبحث الثَّاني : ( صفة مجلس تحديثه ﷺ وأدب أصحابه ) .

المبحث الثَّالث : ( تعليم النَّبي ﷺ ، وأمره بطلب العلم ، والترغيب فيه ) .

الهبحث الرابع : (أمره ﷺ بالعمل بالعلم).

المطلب الأوَّل: (بيان أنَّ المراد بالعلم العمل).

المطلب النَّاني: (بيان أنَّ العلم حجَّة لك أو عليك).

المطلب الثّالث: ( فتح الجدل ومنع العمل ).

المبحث المامس : (أمره 🍇 بتعليم العلم وتبليغه ونشره ) .

المبحث السادس: (ما يُنْشر من العلم وما لا يُنْشر).

المبحث السابع : (الأساليب النبويّة في النّعليم).

# الفصل الثاني

## طريقة النَّبي ﷺ وأساليبه في التعليم

المبحث الأوَّل : صفة تعليمه وتحديثه ﷺ ، ورفقه بالمتعلم .

عن عقبة بن عامر قال : (( ... فأدركت رسول الله على قائمًا يُحدِّث النّاس )) ()

وعنها ـ رضي الله عنها ـ قالت : (( إِنَّ النَّبِي عَلَى كَان يُحدِّث حديثًا لو عدّه العادُّ لأحصاه )) (٤) .

وقالت : (( ما كان رسول الله ﷺ يسرُدُ سردكم هذا ، ولكنّه كان يتكلم بكلام يُبينه ، فصل ، يحفظه من جلس إليه

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: كتاب الطهارة: باب ذكر المستحب عقب الوضوء: ۲۰۹/۱ ، رقم۲/۱۷۳۲ .

<sup>(</sup>۲) صحیح سنن أبي داود : الفتن : باب ذكر الفتنة ودلائلها : ۷۹۸/۳ ، رقم ۲۵۸۷ ،

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: المناقب: باب صفة النّبي ﷺ: ١٣٠٧/٣، وقم٣٣٧٥.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: المناقب: باب صفة النّبي الله الله على ١٣٠٧/٣ ، رقم ٣٣٧٤ .

(1) ((

وعن أنس عن النّبي ﴿ (أنّه كان إذا تكلّم بكلمةٍ أعادها ثلاثًا حتّى تُفْهم عنه ، وإذا أتى على قومٍ فسلّم عليهم ، سلّم عليهم ثلاتًا )) (٢) .

وعن جابر بن عبدالله قال : (( كان في كلام رسول الله على ترتيل ، أو ترسيل )) ( $^{(7)}$  .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ ((أنَّ كلام رسول الله الله عنها عنها فصلاً يفهمه كلُّ من سمعه )) (؛)

وعن عَمْرو بن العاص أنّه قال يومًا ـ وقام رجل فأكثر القول ـ فقال عَمْرو: لو قصد في قوله لكان خيرًا له ، سمعت رسول الله عَمْرو: «لقد رَأَيْتُ ـ أوْ أمِرْتُ ـ أنْ أتَجَوَّزَ فِي القَوْل فَإنَّ الْجَوَازَ هُوَ خَيْرٌ » (°).

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : أبواب المناقب ، وانظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : أبواب المناقب : ١٩٦/٣ ، رقم١/٢٨٧٨ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : العلم : باب من أعاد الحديث ثلاثًا ليُفهم عنه : ٤٨/١ ، رقم ٩٠ .

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود : كتاب الأدب ، وانظر : صحيح سنن أبي داود : كتاب الأدب : باب الهدي في الكلام : ٩١٧/٣ ، رقم ٤٨٣٨/٤٠٥ .

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود : كتاب الأدب ، وانظر : صحيح سنن أبي داود : كتاب الأدب : باب الهدي في الكلام : ٩١٧/٣ ، رقم ٤٨٣٩/٤٠٥ .

<sup>(</sup>٥) سنن أبي داود : كتاب الأدب ، وانظر : صحيح سنن أبي داود : كتاب الأدب : باب ما جاء في التشدُّق في الكلام : ٩٤٥/٣ ،

وروى الإمام أحمد عن معاذ: «... قَلْمَّا رَأَى مُعَادٌ بُشْرَى رَسُول اللهِ اللهِ اللهِ وَخَلُونَهُ لَهُ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ ، ائذَنْ لِي اسْأَلْكَ عَنْ كَلِمَةٍ قَدْ أَمْرَ ضَنَّتِي وَ أَسْقَمَتْنِي وَ أَحْزَ نَتْنِي ؟ فَقَالَ نَبِيُّ اللّهِ هَذِ نَتْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلُنِي اللّهِ هَ : سَلنِي عَمَّ شِئْتَ ، قَالَ : يَا نَبِيَّ اللّهِ حَدِّثْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلُنِي اللّهِ هَ : سَلنِي عَمَّ شِئْتَ ، قَالَ : يَا نَبِيَّ اللّهِ حَدِّثْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلُنِي اللّهِ الْحَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ على مَنْ أَرَادَ اللّهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ على مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَإِنَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَانَّهُ ليسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللهُ بِهِ الْخَيْرَ ، وَانَّهُ مَا يُثِقِنَهُ عَنْهُ ، فَقَالَ نَبِيُ اللّهِ هَا : يُونُ مِنْ بِاللّهِ مَرْسَا لِكَيْمَا يُثِقِيمُ السَاهِ وَحْدَهُ لا تُشْرِكُ بِهِ شَيْنًا حَتَى وَالْتَ عَلَى ذَلِكَ ، وَتَقِيمُ السَاهِ فَي اللّهِ أَعِدْ لِي قَأَعَادَهَا لَهُ تَلاثَ مَرَاتٍ ... )) (1) والحديث طويل ، والشاهد فيه إعادة النَّبِي هَا الكلام ثلاث مرات كيما يتقنه عنه .

فتبين من مجموع الأحاديث السابقة أنّه كان المحدّث قائمًا وقاعدًا ، ولا يسرد الحديث سردًا ، ولكن كان يترسل فيه ويرتّله ، ويبيّنه ويتجوّز فيه ، فلو عدّه العادّ لأحصاه ، كلامًا فصلاً ، يفهمه ويحفظه من سمعه.

<sup>=</sup> 

رقم۱۸۷ع.

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد : ۲۲۲/۸ ، رقم ۲۲/۸۳ ، والحديث شيّق جدًا ، وطويل ، فليُراجع هناك .

والحديث عند الثّرمذيّ مختصرًا ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : أبواب الإيمان ، باب حرمة الصلاة : ٣٢٨/٢ ، رقم ٢١١٠ ـ ٢٧٦٢ .

وكان عبدالله بن يرفع صوته بالعلم عند الحاجة ، فعن عبدالله بن عَمْرو قال : (( تخلف عنّا النّبي على في سفرة سافرناها ، فأدركنا - وقد أر هقتنا الصلاة - ونحن نتوضا ، فجعلنا نمسح على أرجلنا ، فنادى بأعلى صوته ويل للأعقاب من النار مرّتين أو ثلاثًا )) (() .

وأمّا رفقه الله المتعلّم فيتعدّر استيعابه ، ولكن في الثلاثة النصوص التالية كفاية :

ا ـ أمر ﷺ باللين للمتعلم وللمعلم ، فقال : «لينوا لمن تُعلمون ، ولمن تتعلمون منه » (٢) .

٢ = عَنْ مُعَاوِيَة بْنِ الْحَكَمِ السُّلْمِيِّ قَالَ : ((بَيْنَا أَنَا أَصَلِّي مَعَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى إِذْ عَطْسَ رَجُلُ مِنَ الْقَوْمِ فَقُلْتُ : يَرْحَمُكَ اللَّهُ! وَرَمَانِي الْقَوْمُ بِأَبْصِنَارِ هِمْ فَقُلْتُ : وَا تُكُلَ أُمِّيَاهُ! مِمَا شَائْكُمْ تَنْظُرُونَ إِلْيَّ ؟ فَجَعَلُوا يَضْرِبُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَقْخَاذِهِمْ ، فَلَمَّا تَنْظُرُونَ إِلِيَّ ؟ فَجَعَلُوا يَضْرِبُونَ بِأَيْدِيهِمْ عَلَى أَقْخَاذِهِمْ ، فَلَمَّا رَأَيْتُهُمْ يُصَمِّتُونَنِي . لَكِنِّي سَكَتُ . فَلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ عَلَى أَيْتُهُمْ يُصَمِّتُونَنِي . لَكِنِّي سَكَتُ . فَلَمَّا صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الْمُؤْلِقُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْلُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

<sup>(</sup>١) البخاريّ: العلم: باب من رفع صوته بالعلم: ٣٣/١ ، رقم ٦٠ .

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود : ۱۹۰/۲ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: المساجد: باب تحريم الكلام في الصلاة، ونسخ ما

متقاربة .

فهذا الصحابي الجليل يفدي الرسول السيابية وأمّه لرفقه به ، وحسن تعليمه له ، ويخبر بأنه لم ير معلّمًا قبله ولا بعده أحسن تعليمًا منه ، وأنّه لم يضربه ، ولم يشتمه ، وإنّما علمه ما يصلح للصلاة وما لا يصلح بهدوء وتؤدة .

فهذا المثال ينبغي أنْ يكون قدوة للدعاة من العلماء والمعلمين ، وطلبة العلم في الرفق واللين والرحمة بالمتعلم ، وترك القسوة والفظاظة والجلافة والاستعلاء على النّاس .

" عن مَالِكِ بْنِ الْحُورَيْرِثِ قال : (( أَتَيْتُ النَّبِيَ فِي نَفَرِ مِنْ قَوْمِي ، فَأَقَمْنَا عِنْدَهُ عِشْرِينَ لَيْلَةً ، وَكَانَ رَحِيمًا رَفِيقًا ، فَلَمَّا رَأَى شَوْقَنَا إِلَى أَهَالِينَا قَالَ : ارْجِعُوا فَكُونُوا فِيهِمْ ، وَعَلِّمُوهُمْ ، وَلَمَّوْ هُمْ ، وَصَلُوا ، فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ فَلْيُوَدِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ ، وَلْيَؤُمَّكُمْ أَكْبَرُكُمْ )) (١) . وفي رواية : (( أتينا النَّبِي فِي ونحن شببة متقاربون )) (١) .

وفيه الرحمة والرفق والشفقة بالمتعلّم ، ومراعاة حالته النفسية ، وفيه أيضًا الأمر بتعليم الأهل .

=

كان من إباحة: ٣٨١/١ ، رقم٣٣ ت ٥٣٧ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأذان : باب من قال : ليؤدّن في السفر مؤذن واحد : ۲۲٦/۱ ، رقم۲۰۲ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: الأذان: باب الأذان للمسافر: ٢٢٦/١، رقم٥٠٥.



المبحث الثاني: صفة مجلس تحديثه على وأدب أصحابه.

روى الإمام البخاري ، عَنْ أبي وَاقِدِ اللَّيْثِيِّ : (( أَنَّ رَسُولَ اللهِ اللهِ بَيْنَمَا هُوَ جَالِسٌ فِي الْمَسْجِدِ وَالنَّاسُ مَعَهُ ، إِذْ أَقْبَلَ تَلاَتَهُ نَفَرٍ ، فَأَقْبَلَ اثْنَانِ إلى رَسُولِ اللهِ فَي وَذَهَبَ وَاحِدٌ ، قَالَ : فَوَقَفَا عَلَى رَسُولِ اللهِ فَي وَدَهُمَا فَرَأَى فُرْجَهُ فِي فَوَقَفَا عَلَى رَسُولِ اللهِ فَي ، فَأَمَّا أَحَدُهُمَا فَرَأَى فُرْجَهُ فِي الْحَلْقَةِ فَجَلَسَ خِلْفَهُمْ ، وَأَمَّا التَّالِثُ الْحَلْقَةِ فَجَلَسَ خِلْفَهُمْ ، وَأَمَّا التَّالِثُ فَأَدْبَرَ ذَاهِبًا ، فَلَمَّا فَرَعَ رَسُولُ اللهِ فَي قَالَ : أَلا أُخْبِرُكُمْ عَن النَّقر التَّلَاتَةِ ؟ أَمَّا أَحَدُهُمْ فَأُوى إلى اللهِ فَآوَاهُ اللهُ ، وَأَمَّا الآخَرُ فَاسْتَحْيَا فَرَعْنَ اللهُ فَيْ فَا فَلَى اللهِ فَلْوَى اللهُ فَيْ اللَّهُ الْتُلْعِلَالَةُ الْمُعْرَضَ فَأَوْنَ فَلْوَى اللهِ فَلْوَى اللهُ فَلْمَا اللهُ فَلْ فَالْتَعْرَالْ الْعُرَالُ فَلْعَالَ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالْ اللْعُرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالُ الْمُعْرَالْ الْمُعْرَالُ الْمُعْ

وروى الإمام مسلم عَنْ جَابِرِ بْنِ سَمُرَةَ ، قَالَ : (( دَخَلَ رَسُولُ اللهِ عَلَى الْمَسْجِدَ وَهُمْ حِلْقٌ ، فَقَالَ : مَالِي أَرَاكُمْ عِزِينَ ؟ (٢) أي : جماعات متفرقة لا يجمعكم مجلس واحد . وعَن الأعْمَش بِهَذَا ، قَالَ : كَأَنَّهُ يُحِبُّ الْجَمَاعَة )) (٣) .

وعن جابر بن سمرة قال : ((كنا إذا أتينا النّبي ﷺ ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب العلم ، باب من قعد حيث ينتهي المجلس ، ومن رأى فرجة في الحلقة فجلس فيها : ٣٦/١ ، رقم٦٦ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: الصلاة: باب الأمر بالسكون في الصلاة، والأمر بالاجتماع: ٣٢٢/١، رقم ١١٩ ـ ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود : كتاب الأدب ، وانظر : صحيح سنن أبي داود : الأدب : بابٌّ في التحلُّق : ٩١٥/٣ ، رقم٤٠٣٩ .

جلس أحدنا حيث ينتهي )) (١) .

وَعَنْ أَسَامَة بْن شَرِيكٍ قَالَ : (( أَتَيْتُ النَّبِيَ عَنَى وَأَصْحَابَهُ كَأَنَّمَا عَلَى رُءُوسِهِمُ الطَّيْرُ ، فَسَلَّمْتُ ثُمَّ قَعَدْتُ ، فَجَاءَ الأَعْرَابُ مِنْ هَاهُنَا وَهَاهُنَا ، فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللهِ أَنتَدَاوَى ؟ الأَعْرَابُ مِنْ هَاهُنَا وَهَاهُنَا ، فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللهِ أَنتَدَاوَى ؟ فَقَالُ : تَدَاوَوْا فَإِنَّ اللهَ عَلَىٰ لَمْ يَضَعُ دَاءً إلا وَضَعَ لَهُ دَوَاءً غَيْرَ دَاءٍ وَاحِدِ الْهَرَمُ )) (٢) .

قال عمر بن الخطاب رضي : (( تعلموا العلم و علموه النّاس

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : كتاب الأدب ، وانظر : صحيح سنن أبي داود : الأدب : بابٌ في التحلُق : ١١٦/٣ ، رقم ٤٠٤٠ .

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود : كتاب الطب ، وانظر : صحيح سنن أبي داود : الطب : بابٌّ في الرَّجل يتداوى : ۷۳۱/۲ ، رقم ٣٢٦٤ ـ ٣٨٥٥ .

<sup>(</sup>٣) الجامع لأخلاق الرَّاوي: توقير مجلس الحديث: ٢٨٩/١، رقم ٣٢٤

<sup>(</sup>٤) مجمع الأمثال : ١٤٦/٢ .

، وتعلموا له الوقار والسكينة ، وتواضعوا لمن تعلمتم منه ولمن علمتموه ، ولا تكونوا جبابرة العلماء ، فلا يقوَّم جهلكم بعلمهم » (۱) .

وكان عددٌ من الصّحابة غير قليل يلازمون النّبي في المنتاوبون لحضور مجالسه ، منهم عمر بن الخطاب وصاحبه ، كانا يتناوبان ، ينزل هذا يومًا وينزل هذا يومًا ، أما أبو هُرَيْرة في فقد كان لا ينفك عنه ، يلازمه في أغلب مجالسه ، إذ يقول عن نفسه : (( ... وَإِنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ كَانَ يَلْزَمُ رَسُولَ اللّهِ فِي بَطْنِهِ ، ويَحْضُرُ مَا لا يَحْضُرُونَ ، ويَحْفُرُ مَا لا يَحْضُرُونَ ، ويَحْفُرُ مَا لا يَحْفُرُونَ ، ويَحْفُرُ مَا لا يَحْفُرُونَ ، العالِم والحضور لديه ، وأهميّة حفظ العلم .

وكانوا في إذا اجتمعوا في غياب النَّبي في يتذاكرون العلم ، قال الخطيب : ((كان أصحاب رسول الله في إذا اجتمعوا تذاكروا العلم ، وقرؤوا سورة )) (") .

ومن أدبهم ﴿ مع النّبي ﴾ الاعتذار الشديد عند إغضابه ، روى البخاري عَنْ أبي مُوسَى قَالَ : (( سُئِلَ النّبيُ ﴾ عَنْ أشْياءَ كَرْهَهَا ، فَلْمَّا أَكْثِرَ عَلَيْهِ غَضِبَ ... فَلْمَّا رَأَى عُمَرُ مَا

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم: ص١٦٨ ، رقم٥٧٠ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: العلم: باب حفظ العلم: ١٥٥١، رقم١١٨.

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ٢٦٢/٢ ، رقم ٩٤٨ ، وقال محققه: إسناده صحيح.

فِي وَجْهِهِ قَالَ: يَا رَسُولَ اللهِ إِنَّا نَتُوبُ إِلَى اللهِ عَلَى )) (١).

وروى أيضًا عن أنسُ بنُ مَالِكِ : (( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ خَرَجَ ، فَقَامَ عَبْدُاللَّهِ بنُ حُدَافَة فَقَالَ : مَنْ أَبِي ؟ فَقَالَ : أَبُوكَ حُدَافَة ، ثُمَّ أَكْثَرَ أَنْ يَقُولَ : سَلُونِي فَبَرَكَ عُمَرُ عَلَى رُكْبَتَيْهِ فَقَالَ رَضِينَا بِاللَّهِ رَبًّا وَبِالْإِسْلامِ دِينًا وَبِمُحَمَّدٍ ﴿ اللَّهِ نَبِيًّا فَسَكَتَ اللَّهِ رَبًّا وَبِالْإِسْلامِ دِينًا وَبِمُحَمَّدٍ ﴿ اللَّهِ نَبِيًّا فَسَكَتَ ) (٢)

وكانوا يتلطفون في الرد عليه ، فعن سعيد بن عبدالر حمن بن أبزى ، عن أبيه ، قال : ((صلى رسول الله في فترك آية ، فلمّا صلى قال : أفي القوم أبيّ بن كعب ؟ ، فقال : يا رسول الله ، نُسخت آية كذا وكذا ، أم نسيتها ؟ قال : بل نُسِّيتُها )) (٣) .

ويتلطفون في سؤاله ، ويهابونه ، ويترددون في سؤاله

روى البخاري عن أبي ذر قال : (( انْتَهَيْتُ إلى رسول الله في وَهُوَ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ يَقُولُ : هُمُ الأَخْسَرُونَ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ . قُلْتُ : مَا شَأْنِي ؟ أَيُرَى فِيَّ شَيْءٌ ؟ مَا شَأْنِي ؟ أَيُرَى فِيَّ شَيْءٌ ؟ مَا شَأْنِي ؟ فَجَلَسْتُ إلَيْهِ وَهُوَ يَقُولُ ، فَمَا اسْتَطَعْتُ أَنْ أُسكَتْ ، وَتَغَشَّانِي مَا شَاءَ اللَّهُ ، فَقُلْتُ : مَنْ هُمْ بِأْبِي أَنْتَ أَسْكُتَ ، وَتَغَشَّانِي مَا شَاءَ اللَّهُ ، فَقُلْتُ : مَنْ هُمْ بِأْبِي أَنْتَ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : العلم : باب الغضب في الموعظة والتعليم : ٤٧/١ ، رقم ٩٢ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : العلم : باب الغضب في الموعظة والتعليم : ٤٧/١ ، رقم ٩٣٠ .

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ٢٨٨/٢ ، رقم٩٨٨ ، وقال المحقق: إسناده صحيح

وَأُمِّي يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : الأَكْثَرُونَ أَمُوالا ، إلا مَنْ قَالَ هَكَذَا ، وَهَكَذَا ، وَهَكَذَا » (١) .

وينبغي أنْ لا يمنعه الحياء من السؤال عن أمر نزل به ، روى البخاري عن أمِّ سلمة قالت : ((جَاءَت ْأُمُّ سللمْ إلى رَسُول اللهِ عَنْ أُمِّ سلمَة قالت : يا رَسُولَ اللهِ إِنَّ اللهَ لا يَسْتَحْيي مِنَ الْحَقِّ ، فَهَلْ عَلَى الْمَرْأَةِ مِنْ غُسْلِ إِذَا احْتَلَمَت ؟ قالَ النّبيُّ الْحَقِّ ، فَهَلْ عَلَى الْمَرْأَةِ مِنْ غُسْلِ إِذَا احْتَلَمَت ؟ قالَ النّبيُّ : إذا رَأْتِ الْمَاء ، فَغَطّت ْأُمُّ سَلْمَة تَعْنِي وَجْهَهَا ، وَقَالَت ْ: يَا رَسُولَ اللهِ أُو تَحْتَلِمُ الْمَرْأَة ؟ قالَ : نَعَمْ تَربَت يَمِينُكِ فَهمَ يُشْبِهُهَا وَلَدُهَا ؟ )) (٢) .

وروى البخاري تعليقًا بالجزم عن مُجَاهِدٍ قال : (( لا يَتَعَلَّمُ الْعِلْمَ مُسْتَحْي ، وَلا مُسْتَكْبِرٌ )) ، وَقَالْتُ عَائِشَهُ : (( نِعْمَ النِّسَاءُ نِسَاءُ الأَنْصَارِ لَمْ يَمْنَعْهُنَ الْحَيَاءُ أَنْ يَتَفَقَّهْنَ فِي الدِّينِ )) (")

ومن استحيا فلم يستطع السؤال فله أن ينيب غيره ، فقد روى البخاري عن علي قال : (( كُنْتُ رَجُلاً مَدَّاءً ، فَأَمَر ْتُ الْمِقْدَادَ أَنْ يَسْأَلَ النَّبِي اللهُ ، فَعَالَ : فِيهِ الْوُضُوءُ )) (أ) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأيمان والنذور ، كيف كانت يمينُ النّبي ﷺ : ٢٤٤٧/٦ ، رقم ٦٢٦٢ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: العلم: باب الحياء في العلم: ٦٠/١، رقم١٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: العلم: باب الحياء في العلم: ١٠/١ ، تعليقًا.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : كتاب العلم : باب من استحيا فأمر غيره بالسؤال : ١١/١ ، رقم١٣٢ .

وينبغي المبادرة بالسؤال وعدم الرضا بالجهل ، ولو في الأمور الصغيرة الّتي تُهمّ طالب العلم ، فقد قال الأعمش : (( سل سؤال الأحمق ، واحفظ حفظ الأكياس )) (() .

وقال عبدالعزيز بن عمر بن عبدالعزيز : ((ما من شيءٍ [V] وقد علمتُ منه [V] أشياءَ صغارًا ، كنت استحيي أن يُرى مثلي يسأل عن مثلها ، فبقي جهالتها في الساعة )) (۲) .

ويسأل عمّا يكثر نفعه ، ويُقلّل المسألة عمّا لا فائدة فيه .

قال ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهَ كَرِهَ لَكُمْ تَلاثًا: قِيلَ وَقَالَ ، وَإِضَاعَةَ الْمَالِ ، وَكَثْرَةَ السُّوَالِ ﴾ (7) والسؤال هنا: إمّا طلب أموال النّاس تكثرًا ، وإمّا السؤال في العلم عمّا لا يفيد .

**(** 

(١) الفقيه والمتفقه: ٣٠٣/٢ ، رقم١٠١٢ ، وقال المحقق: إسناده حسن

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : ٣٠٣/٢ ، رقم١٠١٣ ، وقال المحقق : إسناده صحيح .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الزكاة : باب { لا يسألون النّاس الحاقًا } : ٢٧/٣٥ ، رقم ١٤٠٧ .

المبحث الثالث : تعليم النّبي ﷺ ، وأمره بطلب العلم ، والترغيب فيه .

قال الله تعالى: { هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثُلُو عَلَيْهُمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ عَلَيْهِمْ ءَايَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَغِيْمَ عَلَيْهِمْ عَلَيْكِ مَا اللهِ مَبِينِ } (١).

أخبر الله على أنّه أرسل رسوله في أمّة أمّية ، وجعل من أولى مهمّاته في رفع الجهالة عنهم ونشر العلم بينهم ، بتلاوة آياته وتعليمهم الكتاب والسُّنّة ، وتفهيمهم . قال تعالى : { وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلّهُمْ يَتَفَكّرُونَ} : { وَالدِّكْرِ هنا هو الحكمة ، وهو السنّة ينزلها الله على نبيّه في ليبيّن للنّاسِ القرآن ويشرحه لهم ، بوحي من نوع آخر ، وكلّ من عند الله ، قال تعالى : { وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى . مَا ضَلّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى . وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى . إنْ هُوَ إلا وَحْيً يُوحَى} . أن هُوَ إلا وَحْيً يُوحَى} اللهوري . إنْ هُوَ اللهوري . أن اللهوري . أن هُوَ اللهوري . أن هُوَ اللهوري . أن يُوحَى . أن يُوحَى . أن هُوَ اللهوري . أن هُوَ اللهوري . أن هُوَ اللهوري . أن يُوحَى . أن يُوحَى . أن يُوحَى . أن اللهوري . أن هُوَ اللهوري . أن يُوحَى . أن الهوري . أن يُؤْمِنُ اللهوري . أن يُؤْمُ اللهوري . أن يُؤْمِنُ اللهوري . أن يُؤْمِنُ اللهوري . أن اللهوري . أن يُؤْمِنُ اللهوري . أن يُؤْمِنُ اللهوري . أن يُؤْمِنُ الهوري . أن يُؤْمِنُ اللهوري . أن يُؤْمِنُ اللهوري . أن يُؤْمِنُ اللهوري . أن يؤْمُنُ اللهوري . أن يؤْمُنُ اللهوري . أن يؤْمِنُ الهوري . أن يؤْمُنُ اللهوري . أن اللهوري . أن يؤْمُنُ اللهوري . أن يؤْمُنُ اللهوري . أن اللهوري . أن الهوري اللهوري . أن الهوري اللهوري اللهوري . أن اللهوري اللهوري اللهوري . أن اللهوري اللهوري . أن اللهوري اللهوري اللهوري . أن الهوري اللهوري اللهوري اللهوري . أن الهوري اللهوري ا

وأمره ربُّه بالبلاغ فقال: { يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ وَإِنْ لَمْ تَقْعَلْ فَمَا بَلَعْتَ رِسَالتَهُ } (1).

<sup>(</sup>١) الجمعة: الآية (٢).

<sup>(</sup>٢) النحل: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٣) النجم: الآيات (١-٤).

<sup>(</sup>٤) المائدة : الآية ( ٦٧ ) .

التسليم )) .

وعن عائشة كذلك ، قالت : (( إذا أعجبك حُسنُ عمل المرئِ فقل : { اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ } اللّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ } (۱) ، ولا يستخفنك أحد )) (۱) .

وأَخْرَجَ البخاريّ كذلك عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ قالت : ((من حدّثك أنَّ النَّبي الله عنها من الوحي فلا تصدّقه ، إنَّ الله تعالى يقول : { يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ النَّكَ مِنْ رَبِّكَ ... الآية } )) (") .

وقد أخذ الله الميثاق على أهل الكتاب أن يبيّنوه للنّاس ولا يكتمونه ، فقال : { وَإِدْ أَخَذَ اللّهُ مِيتًاقَ الّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ التُبَيِّئَةُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ قَنَبَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرَوْا بِهِ تَمَنّا قَلِيلا قَبِيْسَ مَا يَشْتَرُونَ } (1) .

وأنذر سبحانه الذين يكتمونه ويشترون به ثمنًا قليلاً ، فقال : { إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ فَقَالَ : { إِنَّ الْذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَابِ وَيَشْتَرُونَ بِهِ تُمنًا قليلا أُولئِكَ مَا يَأْكُلُونَ فِي بُطُونِهِمْ إِلاَ النَّارَ وَلا يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ يَوْمَ الْقَيَامَةِ وَلا يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ . أُولئِكَ الَّذِينَ اشْتَرَوُا الضَّلالة

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (١٠٥).

<sup>(</sup>٢) البخاريّ تعليقًا : كتاب التوحيد : باب قول الله : { يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلَغْ مَا أَنْزِلَ النِّكَ } : ٢٧٣٨/٦ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، والكتاب ، والباب : ٢٧٣٩/٦ ، رقم٧٠٩ .

<sup>(</sup>٤) آل عمران: الآية (١٨٧).

بِالْهُدَى وَالْعَدَابَ بِالْمَغْفِرَةِ فَمَا أَصْبُرَهُمْ عَلَى النَّارِ } (١)

وكان أوّل ما بُدئ برسول الله هم من الوحي: { اقْرَأُ بِاللهُ مِنْ عَلْقٍ. اقْرَأُ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ. بالله مِنْ عَلْقٍ. اقْرَأُ وَرَبُّكَ الأَكْرَمُ. الذي عَلْمَ بالْقَلْمِ. عَلْمَ الإِنْسَانَ مَا لَمْ يَعْلَمْ } (٢).

فكان أوّل ما خاطبه ربُّه ، يأمره بالقراءة والعلم ، ذلك أنَّ هذا الدين هو دين العلم والتعلم والتعليم ، والعلم هو أبرز سمة من سماته .

روى البخاريّ عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : ( كَانَ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ عَلَى أَجُودَ النّاس ، وكَانَ أَجُودُ مَا يَكُونُ فِي رَمَضَانَ حِينَ يَلْقَاهُ جِبْرِيلُ ، وكَانَ يَلْقَاهُ فِي كُلِّ لَيْلَةٍ مِنْ رَمَضَانَ فَيُدَارِسُهُ الْقُرْآنَ ، فَلْرَسُولُ اللهِ اللهِ الْجُودُ بِالْخَيْرِ مِنَ اللّهِ عَلَى اللّهِ اللّهُ الْفُرْسَلَةِ )) ( ) ، وفي رواية أخرى لابن عبّاس قال : ( الرّبح المُرْسَلةِ )) ( ) ، وفي رواية أخرى لابن عبّاس قال : ( يَعْرضُ عَلَيْهِ رَسُولُ اللّهِ الْقُرْآنَ )) ( ) . وروي من حديث يعْرضُ عليْهِ رَسُولُ اللّهِ عنها ـ أنَّ فاطمة ـ رضي الله عنها ـ قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ أنَّ فاطمة ـ رضي الله عنها ـ قالت : ( ( أسَرَّ إِلْيَّ إِنَّ جِبْرِيلَ كَانَ يُعَارِضُنِي الْقُرْآنَ كُلَّ سَنَةٍ مَرَّةً وَإِنَّهُ عَارَضَنِي : ( ( أسَرَّ إِلْيَّ إِنَّ جِبْرِيلَ كَانَ يُعَارِضُنِي الْقُرْآنَ كُلَّ سَنَةٍ مَرَّةً وَإِنَّهُ عَارَضَنِي

<sup>(</sup>١) البقرة: الأيتان (١٧٤، ١٧٥).

<sup>(</sup>٢) العلق: الآيات (١-٥).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب بدء الخلق ، باب : ذكر الملائكة : ١١٧٧/٣ ،رقم٣٠٤٨ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : فضائل القرآن ، باب : كان جبريل يعرض القرآن على النّبي ﷺ : ١٩١١/٤ ، رقم ٤٧١١ .

الْعَامَ مَرَّتَيْن ، وَلا أَرَاهُ إلا حَضَرَ أَجَلِي وَإِنَّكِ أَوَّلُ أَهْلِ بَيْتِي لَحَاقًا بِي )) (١)

فلقد علم جبريلُ النّبي الكتاب ، وكان كلّ واحد يعرضه على الآخر ويدارسه فيه ، وكان ينزل عليه بالسّنّة يعلمه إياها كما يعلمه القرآن ، وكان التّعليم مستمرًا إلى قبل وفاته وفاته وقت يسير ، بل إنّه ازداد قبل وفاته كما ذكر في الحديث السابق : « وَإِنّهُ عَارَضَنِي الْعَامَ مَرّتَيْن ، وَلا أَرَاهُ إِلاّ حَضَرَ أَجَلِي » .

وقد اجتهد هي في تعليم العلم كما تعلمه من جبريل ، فكان لا يدع هي موقفًا ولا مناسبة إلا انتهزها في تعليم أصحابه ، ولم يترك شاردة ولا واردة إلا علمها لهم.

فعَنْ حُدْيْفَة ﴿ مَقَامًا مَا : (( قَامَ فِينَا رَسُولُ اللّهِ ﴿ مَقَامًا مَا تَرَكَ شَيْئًا يَكُونُ فِي مَقَامِهِ دَلِكَ إلَى قِيَامِ السَّاعَةِ إلا حَدَّثَ بهِ ، حَفِظَهُ مَنْ حَفِظَهُ مَنْ حَفِظَهُ مَنْ نَسِيَهُ ، قَدْ عَلِمَهُ أَصْحَابِي هَوُلاءِ ، وَلِلّهُ لَيَكُونُ مِنْهُ الشَّيْءُ قَدْ نَسِيتُهُ فَأْرَاهُ فَأَدْكُرُهُ، كَمَا يَدْكُرُ الرَّجُلُ وَجُهُ الرَّجُلُ إِذَا عَابَ عَنْهُ، ثُمَّ إِذَا رَآهُ عَرَفَهُ )) (٢) .

وعن أبي ذرِّ رضي قال: (( لقد تركنا رسول الله على وما

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : المناقب : باب علامات النبوة في الإسلام : ١٣٢٦/٣ ، رقم٢٦٦٣ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الفتن: باب إخبار النّبي الله فيما يكون إلى قيام الساعة: ٢٢١٧/٤ ، رقم ٢٣/٢٨٩ .

### طائر في السماء يقلّب جناحيه إلاّ وعندنا منه علم )) (١) .

ويدلُّ على اجتهاد النَّبي في تعليم الصَّحابة ، ما رواه أبو سعيد الخدري في قال : (( قَالْتِ النِّسَاءُ لِلنَّبِيِّ فَي غَلَبَنَا عَلَيْكَ الرِّجَالُ ، فَاجْعَلْ لَنَا يَوْمًا مِنْ نَفْسِكَ ، فَوَعَدَهُنَّ يَوْمًا لِقِيَهُنَّ فِيهِ ، فَوَعَظَهُنَّ وَأَمَرَهُنَّ ... )) (٢) .

وكان يقول عن نفسه في فيما رواه مسلم عن جابر بن عبدالله ، قال : «إنَّ اللّه لمْ يَبْعَثنِي مُعَنّنًا وَلا مُتَعَنّنًا ، وَلكِنْ بَعَثنِي مُعَلّمًا مُسَرًا » (٣) . أي أنّه لم يبعثه مشدّدًا على النّاس ، طالبًا لز لاّتهم . ويقول في : «إنّمَا أنا لكُمْ مِثلُ الْوَالِدِ لِوَلْدِهِ أُعَلّمُكُمْ » (٤) .

وقد أمر ﷺ بالتعليم ، فعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : قال رسول الله ﷺ : «علّموا ويسّروا ، ولا تعسّروا ـ ثلاثا ـ » (°) .

وقد رغب النَّبي على أصحابه في طلب العلم والاجتهاد فيه

<sup>(</sup>۱) صحیح ابن حبَّان: ۲۲۷/۱، وجاء مثله من حدیث أبي الدرداء عند الطَّبرانيّ، ورجاله رجال الصحیح. انظر: مجمع الزوائد: ۲٦٤/۸.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : كتاب العلم : باب هل يجعل للنساء يومٌ على حدةٍ في العلم : ١٠٠٥، رقم١٠١.

<sup>(</sup>٣) مسلم: كتاب الطلاق: باب بيان أنَّ تخيير امرأته لا يكون طلاقًا إلاَّ بالنيّة: ١٤٧٨، رقم ١٤٧٨.

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه: الطهارة: الاستنجاء بالحجارة، رقم ٣١٣، وصححه الألباني، انظر صحيحها: ٥٧/١، رقم ٢٥٢.

<sup>(</sup>٥) صحيح جامع بيان العلم: ص١٥٤، رقم٥٠٥.

### قال : قُلْتُ لِلْحَكَمِ : مَا اقْنُو هُمْ ؟ قَالَ : عَلَّمُو هُمْ .

وعن أبي هُرَيْرة في قال: سمعت رسول الله في يقول: « مَنْ جَاءَ مَسْجِدِي هَذَا ، لَمْ يَأْتِهِ إِلاَّ لِخَيْرِ يَتَعَلَّمُهُ أَوْ يُعَلِّمُهُ ، فَهُوَ بِمَنْزِلَةِ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، وَمَنْ جَاءَ لِغَيْرِ ذَلِكَ فَهُوَ بِمَنْزِلَةِ الرَّجُلِ يَنْظُرُ إلى مَتَاعِ غَيْرِهِ » (٢).

وقال ﷺ: «مَا مِنْ خَارِجٍ خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ فِي طَلْبِ الْعِلْمِ إِلاَّ وَضَعَتْ لَهُ الْمَلائِكَةُ أَجْنِحَتَهَا ، رِضًا بِمَا يَصْنَعُ » (٦) .

وقال ﷺ: ( وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا ، سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّهِ يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ ، وَيَشْرِيقُهُمُ اللَّهِ يَتُلُونَ كِتَابَ اللَّهِ ، وَيَشْرِينُهُمُ الرَّحْمَةُ ، وَحَقَّتُهُمُ وَيَتَدَارَ سُونَهُ بَيْنَهُمُ إلا نَزَلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ ، وَغَشِيَتُهُمُ الرَّحْمَةُ ، وَحَقَتْهُمُ

<sup>(</sup>۱) صحیح سنن ابن ماجه : باب الوصاة بطلبة العلم : ۲۷/۱ ، رقم۲٤۷/۲۰۱

وانظر اللسان ، مادة : قنا : ٢٠١/١٥ ، قال : أي علموهم واجعلوا لهم قنية من العلم يستغنون به إذا احتاجوا إليه .

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن ابن ماجه: باب فضل العلماء والحث على طلب العلم: ٢ ٢ ٢ ، رقم ٢ ٢ ٢٧/١ .

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن ابن ماجه: باب فضل العلماء والحث على طلب العلم: ٢٢٦/١٨٥ ، رقم٥ ٢٢٦/١٨٠ .

الْمَلائِكَةُ ، وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَمَنْ بَطَّأَ (١) بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ (١) (٢)

# وفي الحديث فضل الاجتماع على تلاوة القرآن ودراسته

.

وقال عنى: ((مَنْ سَلَكَ طريقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ طريقًا إلى الْجَنَّةِ ، وَإِنَّ الْمَلائِكَةُ لَتَضَعُ أَجْنِحَتَهَا رِضًا لِطالِبِ الْعِلْمِ ، وَإِنَّ طَالِبَ الْعِلْمِ يَسْتَغْفِرُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْض حَتَّى الْحِيتَان فِي الْمَاء ، وَإِنَّ فَضْلَ الْعَالِمِ يَسْتَغْفِرُ لَهُ مَنْ فِي السَّمَاءِ وَالأَرْض حَتَّى الْحِيتَان فِي الْمَاء ، وَإِنَّ فَضْلَ الْعَالِمِ عَلَى الْعَالِمِ عَلَى سَائِرِ الْكُواكِبِ ، إِنَّ الْعُلْمَاء هُمْ وَرَتَّةُ الأَنْبِيَاء . إِنَّ الْعُلْمَاء هُمْ وَرَتَّةُ الأَنْبِيَاء . إِنَّ الْعُلْمَاء مُمْ وَرَتَّةُ الأَنْبِيَاء . إِنَّ الْعُلْمَاء مُ هُمَنْ أَخَذَهُ أَخَذَهُ أَخَذَ الْمَلِي الْمُعْلَى الْقُولُ ) (٣) .

وعن عثمان في قال: قال النّبي في : ( إِنَّ أَفْضَلَكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الثّرُانَ وَعَلَّمَهُ )) ( و في رواية عنه في قال في : ( خَيْرُكُمْ مَنْ الثّرُانَ وَعَلَّمَهُ ))

<sup>(</sup>۱) قال النووي: معناه: من كان عمله ناقصًا لم يُلْحقه بمرتبة أصحاب الأعمال، فينبغي أنْ لا يتكل على شرف النسب وفضيلة الآباء ويقصر في العمل، شرح النووي على مسلم: ٢٤/١٧.

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم: كتاب الذكر والدعاء والتوبة والاستغفار: باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر: ۲۰۷٤/٤، رقم ۲۹۹/۳۸

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن ابن ماجه: باب فضل العلماء والحث على طلب العلم: ٢٢٣/١٨٢ ، رقم ٢٢٣/١٨٢ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: كتاب فضائل القرآن: باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه: ١٩١٩/٤ ، رقم ٤٧٤٠ .

تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ )) (١).

وجاء رجل من مراد يقال له صفوان بن عسّال إلى رسول الله في وهو في المسجد متكئ على بُردٍ له أحمر ، قال : قلت : يا رسول الله إني جئت أطلب العلم ، قال : «مرحبًا بطالب العلم ، إنَّ طالب العلم لتحفُّ به الملائكة وتُظلّله بأجنحتها ، فيركب بعضنها بعضًا حتَّى تعلو إلى السماء الدنيا من حُبِّهم لِما يطلب ، فما جئت تطلب ؟ قال : قلت : يا رسول الله لا أزال أسافر بين مكّة والمدينة ، فأفتني عن المسح على الخفين . وذكر الحديث والمدينة ، فأفتني عن المسح على الخفين . وذكر الحديث ... » (٢) .

إنَّ قمّة العلم وأصله كتاب الله الكريم ، فحريٌّ بطالب العلم الارتباط به حفظًا ودراسة وتعلَّمًا وتعليمًا ، فلا أفضل من ذلك .

وعن أنس بن مالك في قال: قال رسول الله في : «طلب العلم فريضة على كل مُسلم » (٢) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: كتاب فضائل القرآن: باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه: ۱۹۱۹/۶ ، رقم ٤٧٣٩ .

<sup>(</sup>٢) صحيح جامع بيان العلم وفضله: ص٣٦ ، رقم٥٥ .

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن ابن ماجه: باب فضل العلم، والحث على طلب العلم: ٢٢٤ ، رقم١٨٣ ـ ٢٢٤ .

وقد حسن هذا الحديث محقق جامع بيان العلم وفضله لابن عبدالبر، أبو الأشبال الزهيري، فقال: حديث حسن بشواهده، رواه عن النّبي هي جماعة من الصنّحابة ـ رضي الله تعالى عنهم ـ منهم أنس بن مالك، وعبدالله بن مسعود، وأبو سعيد الخدري، وابن عبّاس،

وروى الخطيب بسند صحيح عن ابن المبارك في هذا الحديث قال: (( ليس هو الذي يطلبونه ، ولكن فريضة على من وقع في شيء من أمر دينه أنْ يسأل عنه حتّى يعلمه ))

قال أبو عمر الحافظ ابن عبدالبر": ((قد أجمع العلماء على أنَّ من العلم ما هو فرض متعيّنٌ على كلِّ امرئٍ في خاصة نفسه ، ومنه ما هو فرض على الكفاية إذا قام به قائم سقط فرضه عن أهل ذلك الموضع . واختلفوا في تلخيص ذلك ، والذي يلزم الجميع فرضٌ من ذلك ما لا يسع الإنسان جهله من جُملة الفرائض المفترضة عليه ، نحو الشهادة باللسان ، والإقرار بالقلب بأن الله وحده لا شريك له ، خالق كلّ شيء ( لا معبود بحق سواه ) (۱) ، والشهادة بأنّ محمّدًا عبده ورسوله ، وأن البعث بعد الموت للمجازاة بالأعمال ، والخلود في الآخرة لأهل السعادة بالإيمان والطاعة في الجنّة ، ولأهل الشقاوة بالكفر والجحود في السعير حق . وأنّ القرآن كلام الله وما فيه حقّ يلزم الإيمان بجميعه ، وأنّ

والحسين بن علي ، وابن عمر ، وعلي بن أبي طالب ، وجابر ، وقد ذكر أسانيد كل واحد منهم ونظر فيها وحكم عليها من خلال أقوال الأئمة ، وفي ذلك غُنْية ، انظر : حاشية جامع بيان العلم : ٢٣/١ ـ ٢٥

<sup>(</sup>۱) الفقيه والمتفقه للخطيب البغدادي: ۱۷۱/۱.

<sup>(</sup>۲) إضافة أرى أن السياق يحتاجها

الصلوات الخمس فريضة ويلزمه من علمها: علم ما لا تتم إلا به من طهارتها ، وسائر أحكامها ، وأنّ صوم رمضان فرض ، ويلزمه علم ما يُفسد صومه ، وما لا يتم إلا به . وإن كان ذا مال وقدرة على الحجّ لزمه فرضًا أنْ يعرف ما تجب فيه الزكاة ، ومتى ، وفي كم تجب ، وكذلك الحج إنْ استطاع إليه سبيلاً ، إلى أشياء يلزمه معرفة جُملها ، ولا يُعذر بجهلها ، نحو تحريم الزنا ، والخمر ، والخنزير ، والميتة ، والأنجاس كلها ، والسرقة ، والربا ، والغصب ، والرشوة في الحكم ، والشهادة بالزور ، وأكل أموال النّاس بالباطل ، وتحريم الظلم كله ، ونكاح الأمهات والبنات والأخوات ومن دُكر معهن ، وتحريم قتل النفس المؤمنة بغير حق ، وما كان مثل هذا مما قد نطق به الكتاب وأجمعت الأمّة عليه . ثمَّ سائر العلم وطلبه والتفقه فيه ، وتعليم النّاس إياه ، وفتواهم به في مصالح دينهم ودنياهم ، والحكم به بينهم فرض على الكفاية ، يلزم الجميع فرضه ، فإذا قام به قائم سقط فرضه عن الباقين بموته ، لا خلاف بين العلماء في ذلك ، وحجّتهم آية { فَلُولًا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَتَفَقَّهُوا فِي الدِّينِ وَلِيُنْذِرُوا قُوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَيْهِمْ }

فألزم النفير في ذلك البعض دون الكلّ ، ثُمَّ ينصرفون

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية ( ١٢٢ ).

فيعلمون غيرهم ، والطائفة في لسان العرب: الواحد فما فوقه.

وكذلك الجهاد فرض على الكفاية ، فإن أظلّ العدو بلدة لزم الفرض حينئذ جميع أهلها وكلّ من قرب منها ؛ إنْ علم ضعفها عنه وأمكنه نصرتها لزمه فرض ذلك أيضًا .

وقال أبو عمر بن عبدالبر": ورد السلام عند أصحابنا من هذا الباب ، فرض على الكفاية ، ومنه تكفين الموتى ، وغسلهم ، والصلاة عليهم ، وموارتهم ، والقيام بالشهادة عند الحكّام ، فإن كان الشاهدان عدلين ولا شاهد له غير هما تعيّن الفرض عليهما .

ومن هذا الباب عند جماعة من أهل العلم: الأذان في الأمصار ، وقيام رمضان وأكثر الفقهاء يجعلون ذلك سنة و فضيلة .

وقد ذكر قوم من العلماء في هذا الباب عيادة المريض، وتشميت العاطس، قالوا: هذا كله فرض على الكفاية) (١). ويُلحق بذلك جميع العلوم والمخترعات المهمّة للأمّة

<sup>(</sup>۱) صحیح جامع بیان العلم وفضله: ص۱۰ - ۱۲ مختصرًا ، فراجعه هناك

وراجع في ذلك أيضًا قول الإمام أحمد ، وقول الخطيب البغدادي في الفقيه والمتفقة: ١٧٣/١ ـ ١٧٤ ، وما قبل قبلها في شرح حديث طلب العلم فريضة على كلّ مسلم .

كالطب والهندسة ، وما يلحق بهما ، ووسائل الاتصال ، والإعلام ، والمواصلات ، والحاسبات ، وعلوم الفضاء ، وغيرها من المخترعات ، وكل ما يحفظ للأمة أمنها ويجعلها في قوة وعزة ومنعة قادرة على القيام بما أمر الله من الجهاد ونشر الدين وحفظ مصالح العباد ، وتحقيق وسطية هذه الأمة لتكون شاهدة على باقي الأمم .

# وقال الإمام الزرنوجي في شرح الحديث السابق (١):

اعلم أنّه لا يُفترض على كلّ مسلم طلبُ كُلِّ علم، وإنّما يُقترض عليه طلبُ علم الحال، فإنّه يقال: أفضلُ العلم علم الحال، وأفضل العمل حفظ الحال، ويفترض على المسلم طلبُ عِلْم ما يقع له في حاله في أي حالٍ كان، فإنّه لا بُدّ له من الصلاة، فيفترض عليه عِلْمُ ما يقع له فيها بقدر ما يؤدي به فرض الصلاة، ويجب عليه بقدر ما يؤدي به الواجب، لأنّ ما يتوسل به إلى إقامة الفرض يكون فرضًا، وكذلك في الصوم والزكاة إن كان له مال، والحج إنْ وجب عليه، والبيوع إن كان متجرًا، وأما حفظ ما يقع في بعض عليه ، والبيوع إن كان متجرًا، وأما حفظ ما يقع في بعض الأحايين ففرض كفاية.

وطالبُ العلم يشرُف بشرف ما يطلبه ، وإنّما شرُف العلمُ ، وعظمت منزلتُه بأصله ومقصوده وثمرته ؛ فأمّا أصله : فالوحى كلام الله وصفته ، وسنّة نبيه ، والفقه فيهما ،

<sup>(</sup>۱) تعليم المتعلّم: ص٥، ٧ مختصرًا.

وأمّا مقصوده : فمعرفة الله بأسمائه وصفاته ، معرفة تورث الخشية والمحبّة ، وتدفع لعبادته على هدى وبصيرة . وأما ثمرته فسعادة الدارين .

وقد خص ّ الله العلماء بكمال خشيته فقال : { إِنَّمَا يَخْشَى اللهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ } (١) . فأصبحوا بهذه الخشية خير البرية ، قال تعالى : { أُولئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ } ، ثُمَّ قال : { ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ } (٢) .

وقرنهم بنفسه وملائكته في الشهادة بتوحيده فقال: { شَهِدَ اللّهُ أَنّهُ لا إِلهَ إِلا هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ لا إِلهَ اللهُ أَنّهُ لا إِلهَ أَلهُ أَنّهُ لا إِلهَ أَلهُ وَأُولُو الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ } (٣). فلا مكانة ولا تشريف أجلٌ من هذا

ورفع منزلتهم على إخوانهم المؤمنين فقال: { يَرْفَع اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَنْ وَاللّهُ مَا أُونُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ } (أ) ، وقال: { قُلْ الّذِينَ ءَامَنُوا مِنْكُمْ وَالّذِينَ أُونُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ } (أ) ، وقال: { قُلْ هَلْ يُعْلَمُونَ } (أ) .

وسمّاهم أهل الدِّكْر ، وجعلهم مرجعًا للنّاس في الفتوى ، فقال : { فَاسْأَلُوا أَهْلَ الدِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ} (١) . وحكّامًا

<sup>(</sup>١) فاطر: الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٢) البيّنة: الآيتان (٢، ٨).

<sup>(</sup>٣) أل عمران: الآية (١٨).

<sup>(</sup>٤) المجادلة: الآية (١١).

<sup>(</sup>٥) الزمر : الآية ( ٨ ) .

<sup>(</sup>٦) النحل: الآية (٢٤).

بينهم عند الاختلاف ؛ فقال : { وَمَا اخْتَلَقْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ لِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ لِل اللهِ } (١) . وعند التنازع فقال : { فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللّهِ وَالرّسُولِ } (١) . أي إلى الكتاب والسنّة بعد وفاة الرسول ، ولا يستطيع ذلك إلا العلماء بالكتاب والسنّة .

وقد جعلهم الله على مرجعًا للناس أيضًا حال مجيء أمر من الأمن أو الخوف ، وعاب عليهم إذاعتهم به ، وندبهم إلى ردّه إليهم فقال : { وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ أَدَاعُوا به وَلَوْ رَدُّوهُ إلى الرّسُولِ وَإِلَى أُولِي الأَمْرِ مِنْهُمْ لَعَلِمَهُ الّذِينَ يَسْتَنْبِطُونَهُ مِنْهُمْ } (١) . فقد ردّ حكمه في الواقع إلى استنباطهم ، فهُم الّذي يستطيعون فهم مراد الله وحكمه في الوقائع والحوادث ، وتنزيله تنزيلاً صحيحًا ، وألحق رتبتهم برتبة الأنبياء لأنّه خصّهم بكمال العقل فقال : { وَمَا يَعْقِلُهَا إلا الْعَالِمُونَ} (١) . وجعل آياته بيّنات في صدور هم فقال : { بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ } (١) .

قال الحافظ ابن كثير: ((أي هذا القرآن آيات بيّنة واضحة في الدلالة على الحقّ، أمرًا ونهيًا وخبرًا، يحفظه العلماء، يسرّه الله عليهم حفظًا وتلاوةً وتفسيرًا) (١).

<sup>(</sup>١) الشورى: الآية (١٠).

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآية ( ٨٣ ).

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: الآية (٤٣).

<sup>(</sup>٥) العنكبوت: الآية (٤٨).

<sup>(</sup>٦) تفسير القرآن العظيم لأبي الفداء إسماعيل بن كثير: ٤٢٨/٣.

وفيها دليل لمن أراد أنْ يؤتى العلم أنْ يحفظ القرآن ، ويجتهد في أنْ تكون آياتُه بيّنات في صدره بتعلم تفسيره وعلومه والتفقه فيها

وقد أخبر النّبي إنّ العلماء أصحاب ميراث النبوة فقال : «إنّ العُلماء هُمْ ورَتَهُ الأنبياء ، إنّ الأنبياء لمْ يُورِتُوا دِينَارًا وَلا فقال : «إنّ العُلماء هُمْ ورَتَهُ الأنبياء ، إنّ الأنبياء لمْ يُورِتُوا دِينَارًا وَلا دِرْهَمًا ، إنّما ورَّتُوا العِلْم ، فَمَنْ أخَذَهُ أخَذ بحَظِّ وافِر » (١) . فأنعم به من حظّ وميراث ، جعله النّبي على علامة على من أراد الله به خطّ وميراث ، حعله النّبي علامة على من أراد الله به الخير فقال : «مَنْ يُردِ الله بهِ خَيْرًا يُققّهُ فِي الدّين ، وَإِنّمَا أنَا قاسِمٌ وَالله لم يُعْطِي ، ولَنْ تَزَالَ هَذِهِ الأُمّة قائِمة على أمر الله لا يَضرُ هُمْ مَنْ خَالفَهُمْ حَتّى يُتِي أَمْرُ الله إلى الله الله العلم .

وقد حصر المحمود وهو الغبطة في أمرين ، فقال : « لا حَسَدَ إلا فِي اثْنَتَيْن : رَجُلُ آتَاهُ اللّهُ مَالاً فَسُلّط عَلَى هَلَكْتِهِ فِي الْحَقّ ، وَرَجُلُ آتَاهُ اللّهُ الْحِكْمَة فَهُو يَقْضِي بِهَا وَيُعَلّمُهَا » (٣) ، والحكمة هي : العلم ، قال ابن عبّاس ورضي الله عنهما و ( ضمّني لسول الله هي وقال : اللهم علمه الكتاب )) (٤) .

<sup>(</sup>۱) من حدیث طویل لأبي الدرداء: صحیح سنن ابن ماجه: باب فضل العلماء: ۱۸۲۵، رقم۱۸۲۰

<sup>(</sup>٢) متَّفق عليه ، واللفظ للبخاري ، كتاب العلم : باب من يرد الله به خيرًا يفقه في الدين : ٣٩/١ ، رقم ٧١ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ ، كتاب العلم : باب الاغتباط في العلم والحكمة : ٣٩/١ ، رقم  $^{\text{٣٩}}$ 

<sup>(</sup>٤) البخاريّ ، كتاب العلم : باب قول النّبي ﷺ : اللهم علمه الكتاب : ٤٧/١ ، رقم٥٧ .

وقال في : «مَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَهُوَ حَافِظٌ لَهُ مَعَ السَّقَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ ، وَمَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ وَهُوَ يَتَعَاهَدُهُ ، وَهُوَ عَلَيْهِ شَدِيدٌ فَلَهُ أَجْرَان » (۱) ، وفي رواية مسلم « الْمَاهِرُ بالْقُرْآن مَعَ السَّقَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ ، وَالَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَيَتَتَعْتَعُ فِيهِ وَهُوَ عَلَيْهِ شَاقٌ لَهُ أَجْرَان » (۲) ، والماهر هو : يقرأ القُرْآنَ ويَتَتَعْتَعُ فِيهِ وَهُوَ عَلَيْهِ شَاقٌ لَهُ أَجْرَان » (۲) ، والماهر هو : الحافظ (۳) الحاذق (٤) المتقن لحفظه و تجويده و أدائه .

وقد فضل الرسول العالم على العابد فقال : ((وقضل العالم على العابد فقال : ((وقضل العالم على العابد كقضل القمر على سائر الكواكب) (()) ، وقال : ((قضل العالم على العابد كقضلي على أدْنَاكُمْ . ثُمَّ قالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ وَأَهْلَ السَّمَوَاتِ وَالأَرضِينَ حَتَّى النَّمْلة فِي جُحْرها وَحَتَّى الحُوتَ ليُصلُونَ على مُعلِّم النَّاسِ الْخَيْرَ ) (() ، وعن أبي الدرداء ؛ قال : ليُصلُونَ على مُعلِّم النَّاسِ الْخَيْرَ ) (() ، وعن أبي الدرداء ؛ قال : سمعتُ رسول الله الله يقول : ((إنَّهُ ليَسْتَغْفِرُ لِلْعَالِم مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ ، كتاب التفسير : باب تفسير سورة عبس : 1۸۸۲/٤ ، رقم 27078 .

<sup>(</sup>۲) مسلم: كتاب صلاة المسافرين ، باب فضل الماهر بالقرآن: ۱/۰۰۰ ، رقم٤٤ ٧٩٨/٢٤٤ .

<sup>(</sup>٣) كما فسرته رواية الإمام البخاريّ السابقة ، وفيها قوله ﷺ: «مثل الذي يقرأ القرآن وهو حافظ له».

<sup>(</sup>٤) لسان العرب: ١٨٤/٥ ، مادة (مهر).

<sup>(\*)</sup> صحیح سنن الثّرمذيّ : باب : فضل الفقه علی العبادة : 7.777 ، رقم7.70971 .

<sup>(</sup>٦) صحیح سنن الثّرمذيّ : باب : فضل الفقه علی العبادة : 7.777 ، رقم7.7777 .

وَمَنْ فِي الأرْضِ ، حَتَّى الْحِيتَانِ فِي الْبَحْرِ » (١) .

وقد يقتل العابدُ نفسه بجهله ، ويُنْقِدُ الله بالعالم أممًا ، فعن أبي سعيد الخدري ؛ أنّ النّبي في قال : ( كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلُ قَتَلَ تِسْعَةُ وَتِسْعِينَ نَفْسًا ، فَسَأَلَ عَنْ أَعْلَم أَهْلِ الأَرْضِ قَدُلَّ عَلَى رَاهِبٍ ، فَأَتَاهُ فَقَالَ : إِنّهُ قَتَلَ تِسْعَةُ وَتِسْعِينَ نَفْسًا فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوْبَةٍ ؟ فَقَالَ : لا ، فَقَتَلَهُ ، فَأَتَاهُ فَقَالَ : لا ، فَقَالَ : لا ، فَقَتَلَهُ ، فَكَمَّلَ بِهِ مِائَةً . ثُمَّ سَأَلَ عَنْ أَعْلَم أَهْلِ الأَرْضِ فَدُلَّ عَلَى رَجُلٍ عَالِمٍ ، فَقَالَ : إِنّهُ قَتَل مِائَةً نَفْسٍ فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوْبَةٍ ؟ فَقَالَ : نَعَمْ ، وَمَنْ يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ التَوْبَةِ ؟ قَقَالَ : نَعَمْ ، وَمَنْ يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ التَوْبَةِ ؟ قَتَل مِائَةً نَفْسٍ فَهَلْ لَهُ مِنْ تَوْبَةٍ ؟ فَقَالَ : نَعَمْ ، وَمَنْ يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ التَوْبَةِ ؟ فَقَالَ : لَعَمْ ، وَمَنْ يَحُولُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ التَوْبَةِ ؟ لَا الطلقِقْ إلى أَرْضَ كَذَا وكَذَا ، فَإِنَّ بِهَا أَنَاسًا يَعْبُدُونَ اللّهَ فَاعْبُدِ اللّهَ مَعَهُمْ ، وَلا تَرْجِعْ إلى أَرْضَ كَذَا وكَذَا ، فَإِنَّ بِهَا أَنَاسًا يَعْبُدُونَ اللّهَ فَاعْبُدِ اللّهُ مَعَهُمْ ، وَلا تَرْجِعْ إلى أَرْضِكَ فَإِنَّ هَا أَنْ سَلُ سَوْءٍ .. الحديث » (٢) .

# قال الإمام الزرنوجي في فضل العالم (٣):

وإنّما شرُف العِلْمُ لكونه وسيلة إلى التقوى الّتي يستحقُّ بها المرءُ الكرامة عند الله تعالى ، والسعادةَ الأبدية . كما قيل لمحمّد بن الحسن ابن عبدالله ـ رحمهُ الله عليه ـ :

تعلُّم فإنَّ العلم زينٌ لأهله ۞ وفضلٌ وعنوانٌ لكلُّ المحامد

وكن مستفيدًا كلُّ يوم زيادةً ۞ من العلم واسبح في بجور الفوائد

⊕ إلى البرّ والتقوى وأعدلُ قاصد

تعلم فإنَّ العلم زينٌ لأهله وكن مستفيدًا كلّ يوم زيادةً تفقّه فإنَّ الفقه أفضلُ قائد

<sup>(</sup>۱) صحیح سنن ابن ماجه ، باب ثواب معلّم النّاس الخیر : ۲۲/۱ ، رقم ۲۳۹/۱۹۵ .

<sup>(</sup>۲) مسلم : كتاب التوبة : باب قبول توبة القاتل ، وإن كثر قتله : ۲۲۱۸/٤ ، رقم۲۲۲۶/۲ .

<sup>(</sup>٣) تعليم المتعلم طريق التعلم ، للإمام برهان الإسلام الزرنوجي ، تلميذ صاحب الهداية ، ص٦ - ٧ ، طبعة دار الفكر .

هو العلمُ الهادي إلى سنن الهُدى ۞ هو الحصنُ يُنجى من جميع الشدائد فإنَّ فقيهًا واحدًا متورّعًا ۞ أشدُّ على الشيطان من ألف عامد

وقال الزهري في فضل العلم وصبِحّة العبادة : (( ما عُبِدَ الله بمثل العلم )) (١)

ويُنسب إلى عليِّ عليٍّ (( كفى بالعلم شرفًا أنْ يدّعيه من لا يُحْسنه ، ويفرح به إذا نُسِب إليه ، وكفى بالجهل ذمًّا أنْ يتبرأ منه من هو فيه )) (٢).

# وروى ابن عبدالبر عن أحدهم قال (٦):

العلم بلَّغ قومًا ذروة الشرف ﴿ وصاحبُ العلم محفوظ من الخَرَفُ ما صاحب العلم مهادً لا تدنَّسه ﴿ الموبقات فما للعلم من خلف

**(** 

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم: ٢٢٥/١ ، وصحح إسناده المحقق.

<sup>(</sup>٢) حاشية جامع بيان العلم: ٢٥١/١، رقم ٢٩٥.

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله: ٢٤٨/١ ، رقم ٢٩٠.

#### المبحث الرابع: أمره ﷺ بالعمل بالعلم:

# المطلب الأوَّل: بيان أنَّ المراد بالعلم العمل.

قال الله تعالى: { وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنْتُمْ قَعْمَلُونَ} (') ، وقال : { الْخُلُوا الْجَنَّةُ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ} (') ، وقال : { قَالْ يُومُ وقال : { قَالْ يُومُ وَقَال : { قَالْ يُومُ وَقَال : { قَالْ يُومُ وَقَال : { قَالْ يُومُ لَكُنْمُ نَعْمَلُونَ} (') ، وقال : { قَال : { قَال يُومُ لَكُنْمُ نَعْمَلُونَ } (') . وقال : { لَا تُطْلَمُ نَفْسُ شَيْئًا وَلا تُجْزَوْنَ إلا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ } (') . وقال : { وَلِكُلِّ دَرَجَاتُ مِمَّا إِنِّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ } (') وقال : { وَلِكُلِّ دَرَجَاتُ مِمَّا عَمِلُوا وَلِيُوقِيهُمْ أَعْمَالُهُمْ وَهُمْ لا يُظْلَمُونَ} (') .

وقد اقترن العمل الصالح بالإيمان أكثر من سبعين مرة في القرآن الكريم ، من مثل قول الله تعالى : { إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ في القرآن الكريم ، من مثل قول الله تعالى : { إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ إِنَّ اللَّهَ يَقْعَلُ مَا يُريدُ} (٧) . وما ذاك إلاَّ لأهميّة العمل الصالح وأنَّه موضع الابتلاء ، قال الله تعالى : { لِنَبْلُوهُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً }

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآية (٤٣).

<sup>(</sup>٢) النحل: الآية (٣٢).

<sup>(</sup>٣) النمل: الآية (٩٠).

<sup>(</sup>٤) يس: الآية (٥٤).

<sup>(</sup>٥) الطور: الآية (١٦).

<sup>(</sup>٦) الأحقاف: الآية (١٩).

<sup>(</sup>٧) الحج: الآية (١٤).

(1)

والعبدُ مسئولٌ يوم القيامة عن علمه ، من جهة العمل الصالح ، قال على : « لا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ أربع : فذكر منها : وَعَنْ عِلْمِهِ مَاذَا عَمِلَ فِيهِ » (٢) .

فالمراد إذًا من العلم العمل ، ولمّا كان العلمُ غزيرًا ، والعمل كثيرًا ، والأمل طويل ، والعُمر قصير ، والرحيل قريب ، والطريق مُرعب ، والعوارض كثيرة ، والمفاجآت أكثر ، نظر امرؤ لنفسه واغتنم سنيّ عمره ، فإنها تمرّ مرّ البرق الخاطف ، والريح العاصف . واختط لنفسه من قريب ، ما يستطيع المداومة عليه من العمل وإن كان قليلا ، قال على : ((أحَبُّ الأعْمَال إلى اللهِ تَعَالى أَدُومُهَا وَإِنْ قُلَّ » (آ) . وكذلك ما يستطيع بلوغه من العلم مع الحفاظ على العمل الذي ما يستطيع بلوغه من العلم مع الحفاظ على العمل الذي اختطه لنفسه ، وهو الذي ينجو بسببه عند الله يوم القيامة ، إذا تفضيل الله عليه برحمته ، إذ الجمعُ بينهما هو المطلوب ، وإن قل النصيب منهما .

والمرء محاسبٌ على النقص في العمل والزيادة في العلم الذي لا يقابله عمل ، فالعلم المبارك النافع الذي كان يدعو

<sup>(</sup>١) الكهف: الآية (٧).

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن التّرمذيّ : ٢٩٠/٢ ، رقم١٩٧٠٥٠ .

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين ، باب فضيلة العمل الدائم من قيام الليل وغيره: ١/١٥ ، رقم ٧٨٣ .

به النّبي هو الذي يُثمر العمل فيكونا كجناحي طائر ، علمٌ يتبعه عمل في الحال . قال الإمام الشاطبي : (( العلم المعتبر شرعًا هو ما ينبني عليه عمل ، وهو ما اقتضته الأدلة الشرعية )) ، وقال : (( روح العلم هو العمل )) ، وقال : (( إنّما فضل العلم لكونه وسيلة إلى العمل )) ().

وقال سفيان الثوري: (( إِنَّمَا يُطْلَبُ الحديث اليُتَقَى الله به ، فلذلك فُضِيِّل على غيره من العلوم ، ولو لا ذلك كان كسائر الأشياء )) (٢).

قال الله تعالى في حقِّ المؤمنين العاملين بالقرآن : { يَثْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ } (۱) ، قال ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ في تفسير هذه الآية : (( يتبعونه حقّ اتباعه )) (١) .

وقال تعالى في حقّ أهل الكتاب : { وَإِدْ أَخَذَ اللَّهُ مِيتَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتُبَيِّنْتُهُ لِلنَّاسِ وَلا تَكْتُمُونَهُ فَنَبَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَالشَيْرَوْا بِهِ تُمنًا قليلا فَبِنْسَ مَا يَشْتَرُونَ } (°) . عن مالك بن

<sup>(</sup>۱) الموافقات : ۹۱/۱ ، ۲۲ ، ۲۱ ، الأقوال على الترتيب ، طبعة دار المعرفة ، بيروت .

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم: ٦٦٣/١، رقم١١٥٢، وحسن إسناده المحقق.

<sup>(</sup>٣) البقرة: الآية (١٢١).

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبري: ٥٦٦/٢ ، الأثر رقم ١٨٨٠ . قال الألباني: رواه ابن جرير والحاكم موقوفًا على ابن عبّاس ، وهو الصواب ، انظر: اقتضاء العلم: ص٧٦ .

<sup>(</sup>٥) أل عمران: الآية (١٨٧).

مِغْول قال: (( نُبئت عن الشعبي في هذه الآية { فَنَبَدُوهُ وَرَاءَ طُهُورِهِمْ } ، قال: قذفوه بين أيديهم وتركوا العمل به )) (() .

وروى الخطيب عن الحسن في قول الله : { وَكُلَّ إِنْسَانِ الله : { وَكُلَّ إِنْسَانِ الله : مُنْاهُ طَائِرَهُ فِي عُنُقِهِ } (٢) . ((قال : عمله )) (٢) .

وقال الحسن في قوله تعالى: { وَعُلِّمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلا ءَابَاؤُكُمْ } (أ) . قال : (( عُلِّمتم فعلِمْتُم ولم تعملوا ، فوالله ما ذلكم بعلم )) (°) .

قال الفضيل: (( لا يزال العالمُ جاهلاً بما عَلِم حتَّى يعملَ به ، فإذا عمل به كان عالمًا )) (١)

وقال : (( إِنَّمَا يُراد من العلم العمل ، والعلم دليل العمل )) (()

وعن عليّ بن أبي طالب الله الله العمل ، فإن أجابه وإلا ارتحل )) (^)

(٣) اقتضاء العلم العمل: ص٤٣ ، رقم٥٧ .

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري ، طبعة شاكر : ٤٦٤/٧ ، وصححه الزهيري في صحيح جامع بيان العلم ، ص٢٥٢ ، رقم ٨٦٢ .

<sup>(</sup>٢) الإسراء: الآية (١٣).

<sup>(</sup>٤) الأنعام: الآية (٩١).

<sup>(</sup>٥) صحيح جامع بيان العلم: ص٢٥١، رقم١٥٥.

<sup>(</sup>٦) اقتضاء العلم العمل: ص٣٧، رقم٤٤.

<sup>(</sup>V) اقتضاء العلم العمل: ص٣٧، رقم٤٤.

<sup>(</sup>A) الفقيه والمتفقّه: ص٨٨، وهو مروي عن سفيان الثوري بلفظ: (( العلم يهتف بالعمل ... )). انظر: صحيح جامع بيان العلم: ص٢٥٢.

وقال الحسن: (( العالم الذي وافق علمه عمله ومن خالف علمه عمله فذلك رواية أحاديث ، سمع شيئًا فقاله )) (() . وقال أبو حنيفة: (( ما العلم إلا العمل به )) (() . وقال عبدالله بن المعتز: (( علمٌ بلا عمل كشجرة بلا ثمر )) (() . وقال سفيان الثوري: (( رضي النّاس بالحديث وتركوا العمل )) (() . وقال سهل بن عبدالله: (( العلم كله دنيا ، والآخرة منه العمل به )) (() .

ولمّا كان للعلم تبعات ، منها العمل به ، وتعليمه ، ونشره ، وترك كتمانه ، قال ابن عون : (( وددت أني خرجت منه كفافًا )) (1) .

وروى ابن عبدالبر بسنده إلى عبدالعزيز بن ظبيان قال : (( قال عيسى المَيْكِينُ : من علم وعمل وعلم دُعي في ملكوت السموات عظيمًا )) (() .

وقال داود الطائي: ((أرأيت المحارب إذا أراد أن يلقى الحرب ) اليس يجمع آلته ؟ فإذا أفنى عُمُرَه في الآلة فمتى

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم: ص١٤٨ ، رقم٢٦٦ .

<sup>(</sup>٢) تعليم المتعلّم: ص٩.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء العلم: ص٣٧، رقم٤٦.

<sup>(</sup>٤) اقتضاء العلم: ص٨٥، رقم١٣٦.

<sup>(</sup>٥) اقتضاء العلم: ص٢٨، رقم٢٠.

<sup>(</sup>٦) اقتضاء العلم: ص٦١، رقم٩٥.

<sup>(</sup>٧) صحيح جامع بيان العلم: ص٢٤٦، رقم٩٨٠.

يُحارب ؟ إنَّ العلم آلةُ العمل ، فإذا أفنى عمره في جمعهِ فمتى يعمل ؟ » (١) ، أي متى يعمل به !! .

وقال ابن الأعرابي: (( إذا كان الرَّجلُ عالمًا عاملاً معلِّمًا ، فيل له: هذا ربّاني ، فإن خرم عن خصلة منها ، لم يُقَلُ له ربّاني )) (٢) .

فإذا تقرّر هذا ، فإنَّ هاهنا عدّة أمور تتعلق بالعمل والعلم

### الأُوَّل: تصميم النيَّة:

فإنَّ النية مدار قبول الأعمال إذا حسنت ، فعلى طالب العلم أنْ يصحح نيّته في طلب العلم ، ويقصد به وجه الله على والتقرُّب إليه ، وإنقاذ نفسه من النار ، ورفع الجهالة عنها . وسيأتي الكلام على النيّة قريبًا في بحث مستقل بعنوان : الإخلاص في العلم والعمل والتعليم ، لأهميّته .

### الثَّاني : الاستعانة على طلب العلم بالصوم وعلى عفظه بالعمل به .

عن وكيع بن الجراح قال : (( كنّا نستعين على حفظ الحديث بالعمل به ، وكنا نستعين في طلبه بالصوم )) (٣) .

<sup>(</sup>١) اقتضاء العلم: ص٤٤، رقم ٦١.

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه: ١/٥٥١ ، رقم١٨٠ ، وصحّح إسناده المحقق .

<sup>(</sup>٣) صحيح جامع بيان العلم وفضله: ص٢٥٢ ، رقم٨٦ .

### الثَّالَث: الوعظ بالأعمال مقدّم على الوعظ بالأقوال:

قال القاسم بن محمَّد: ((أدركتُ النّاس وما يعجبهم القول ، إنَّما يعجبهم العمل )) (١) .

وقال المأمون: (( نحن إلى الوعظ بالأعمال أحوج منّا إلى أنْ نوعظ بالأقوال )) (٢).

وعن الحسن قال: (( اعتبروا النّاس بأعمالهم ودعوا أقوالهم ؛ فإنّ الله لم يدع قولاً إلاّ جعل عليه دليلاً من عمل يصدّقه أو يكذبه ، فإذا سمعت قولاً حسنًا فرويدًا بصاحبه ، فإن وافق قوله عمله ، فنعم ونعمت عين )) (").

### الرابع: القطرُ على الصفا.

يضع الله القبول في قلوب النّاس لمن يعمل بما يقول ، ويصدّق قوله فعله ، قال في : «والصدقة برهان » ( ) . وقال محمّد بن القاسم بن خلاد كان يُقال : « لا خير في القول إلا مع الفعل ، ولا في المنظر إلا مع المخبر ، ولا في الفقه إلا مع الورع » ( ) . ولو كان مخلصًا لاضطره إخلاصه للعمل بما يقول ، ونفع الله بموعظته .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص ۲٤٨، رقم ۸۲۱.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص۲٤٨، رقم ۸۲۲.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص ٢٤٨، رقم ٨٢٠.

<sup>(</sup>٤) مسلم: كتاب الطهارة ، باب فضل الوضوء: ٢٠٣/١ ، رقم٢٢٣ .

<sup>(</sup>٥) الفقيه والمتفقه: ٣٤٠/٢ ، رقم١٠٦٥ ، وصحح المحقق إسناده .

قال مالك بن دينار : (( إنَّ العالم إذا لم يعمل ، زلْت موعظتُه عن القلوب كما يزلّ القطر عن الصفا )) (() فلا يتعنّى .

#### المُامِس : أولى النَّاس بالله ، وبكلامه :

قَالَ ﷺ: « يَأْتِي الْقُرْآنُ وَأَهْلُهُ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ بِهِ فِي الدُّنْيَا تَقْدُمُهُ سُورَةُ الْبَقَرَةِ وَآلُ عِمْرَانَ » (٢) .

وقال الحسن : (( إِنَّ أُولَى النَّاس بهذا القرآن من اتبعه وإنْ لم يكن يقرأه )) (٢) .

فأهل القرآن : هم الذين اتبعوه وعملوا به ، وهم أولى النّاس به ، وليس أولئك الذين حفظوا حروفه ، وضيّعوا حدوده ، وإن اجتهدوا في إقامة ألسنتهم بتجويده وتحقيق مخارج حروفه .

#### السادس: الأكثرُ علمًا ، الأحسن عملاً .

العلم النافع المبارك يقودُ صاحبه للعمل به . ذلك أنّه يؤرثه التقوى والخشية في القلب والخوف من الله تبارك وتعالى فيدفعه ذلك للعمل الصالح ، وكما أنّ الابتلاء والفتنة بحسن العمل كما قال الله تعالى : { لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً }

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم: ص٩٤٩ ، رقم٩٨٩ .

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن التَّرمذيّ : أبواب فضائل القرآن : باب آل عمران : ٥/٣ ، رقم٢٣١٢ .

<sup>(</sup>٣) اقتضاء العلم: ص٧٠، رقم١٠٨.

(') فإنَّ كثرة العمل الموافقة للسُّنَّة لا تنفك عن الكيفية ، فقد قال في : « أعِنِّي عَلَى نَفْسِكَ بِكثرَةِ السُّجُودِ » (') . فليس من قام بجزأين من كتاب الله في إحدى عشرة ركعة كمن قام بحزب واحد في خمس ركعات إذا تساوت في الحُسْن والخشوع وغيره.

وليس من صام يومًا وأفطر يومًا كمن صام ثلاثة أيام ، وليس من تابع بين الحج والعمرة كمن حج في العمر مرة ...

وعلى هذا فقِسْ كلّ الأعمال ، من جهادٍ ، ورباطٍ ، وإنفاقٍ ، وذكر لله ، وقراءة قرآنٍ ، وتعليم ، وتربية ، ودعوة ، وغير ذلك من الأعمال الصالحة .

قال ابن المبارك : (( أكثركم علمًا ينبغي أنْ يكون أكثركم خوفًا )) (٣)

وقال الحسن: (( الذي يفوق النّاس في العلم ، جديرٌ أنَّ يفوقهم في العمل )) (٤) .

وقال الإمام الصابوني: ((فمن كانت طاعاته وحسناته أكثر فإنّه أكمل إيمانًا) ومن كان قليل الطاعة كثير المعصية

<sup>(</sup>١) الملك: الآية (٢).

<sup>(</sup>٢) مسلم: الصلاة . باب فضل السجود والحثّ عليه : ٣٥٣/١ ، رقم٤٨٩ .

<sup>(</sup>٣) صحيح جامع بيان العلم: ص٢٥١، رقم٨٥٢.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص٢٥١، رقم ٨٥١.

والغفلة والإضاعة ، فإيمانه ناقص )) (١) .

وقال الإمام أحمد لرجل يطلب الحديث: ((صاحب حديث ولست بصاحب ليل!)، أي: صلاة وعبادة في الليل، فقال له الرَّجل: إني مسافر! فقال أحمد وحمه الله تعالى -: ((حج مسروق - رحمه الله تعالى - فما نام إلاً ساجدًا)) (۲).

<sup>(</sup>١) عقيدة السلف أصحاب الحديث: ص٦٩، رقم١٠٨.

<sup>(</sup>٢) الجامع في الحثِّ على طلب العلم : ص٥٥ . ومسروق : تابعيٌّ كبير ثقة .

# المطلب الثَّاني: (بيان أنَّ العلم حجَّةٌ لك أو عليك).

عن أبي مالك الأشعري قال: قال رسول الله عن الله والحَمْدُ لِلَهِ تَمْلاً الْمِيزَانَ ، وَسُبْحَانَ اللّهِ وَالْحَمْدُ لِلّهِ تَمْلاً الْمِيزَانَ ، وَسُبْحَانَ اللّهِ وَالْحَمْدُ لِلّهِ تَمْلاً الْمِيزَانَ ، وَسُبْحَانَ اللّهِ وَالْحَمْدُ لِلّهِ تَمْلاً الْمِيزَانَ ، وَسَبْحَانَ اللّهِ وَالْحَمْدُ لِلّهِ تَمْلاً الْمِيزَانَ ، وَالصَّدَقَةُ بُرْهَانُ تَمْلاً أَوْ تَمْلاً مَا بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالأَرْض ، وَالصَّلاةُ نُورٌ ، وَالصَّدَقَةُ بُرْهَانُ ، وَالصَّدِقُ بُرْهَانُ ، وَالصَّدِيْءُ ، وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لِكَ أَوْ عَلَيْكَ ، كُلُّ النَّاسِ يَعْدُو فَبَايِعٌ نَفْسَهُ فَمُعْتِقُهَا أَوْ مُولِقُهَا » (١) .

فهو شاهد لا محالة ، لك أو عليك ، فإن كنت ممن عمل به فلك ، وإن لم فعليك ، فالعالم أو طالب العلم الذي لا يعمل بعلمه ، ويُعلِّم النّاس ، ويأمر هم بالمعروف ، ولا يأتمر به ، وينهاهم عن المنكر ، ولا ينتهى عنه .

قال في حقه: (( يُؤتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ قَيُلْقَى فِي النَّارِ ، فَتَدْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ ، فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الْحِمَارُ بِالرَّحَى ، فَيَجْتَمِعُ إِلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ : يَا فُلانُ مَا لَكَ ؟ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ ؟ النَّارِ فَيقُولُونَ : بَلَى ، قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا آتِيهِ ، وَأَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَآتِيهِ » (٢) فَيقُولُ : بَلَى ، قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا آتِيهِ ، وَأَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَآتِيهِ » (٢) ويالله من هول هذه الفضيحة ، والحسرة والندامة التي سيبؤ بها هذا الرَّجُل ، نعوذ بالله من الخسر ان .

وعن أنس بن مالك قال : قال رسول الله على : « أَتَيْتُ لَيْلَةُ أَسُرِيَ بِي عَلَى قَوْمٍ ثَقْرَضُ شَفَاهُهُمْ بِمَقَارِيضَ مِنْ نَارٍ ، كُلُما قُرضت وفت . فقلت : يَا حِبْرِيلُ مَنْ هَوُلاء ؟ قَالَ : خُطْبَاءٌ مِنْ أُمَّتِكَ الَّذين يقولون و لا يفعلون

<sup>(</sup>١) مسلم: كتب الطهارة: باب فضل الوضوء: ٢٠٣/١، رقم٢٢٣.

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتب الزهد والرقائق: باب عقوبة من يأمر بالمعروف ولا يفعله: ٢٩٨٩ ، رقم ٢٩٨٩ .

، ويقرؤون كتاب الله و لا يعملون )) (١)

وقال في : ( الْمُؤْمِنُ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَيَعْمَلُ بِهِ كَالْأَثْرُجَّةِ ، طَعْمُهَا طَيِّبٌ ، وَريحُهَا طَيِّبٌ ، وَالْمُؤْمِنُ الَّذِي لا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَيَعْمَلُ بِهِ كَالتَّمْرَةِ ، طَعْمُهَا طَيِّبٌ ، وَلا ريحَ لَهَا ، وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَالرَّيْحَانَةِ ، ريحُهَا طَيِّبٌ ، وَطَعْمُهَا مُرِّ ، وَمَثَلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي لا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَالْحَنْظَلَةِ ، طَعْمُهَا مُرِّ ، وَمَثَلُ المُنَافِقِ الَّذِي لا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَالْحَنْظَلَةِ ، طَعْمُهَا مُرِّ ، وَريحُهَا مُرِّ » (") .

وقال سري بن المغلس السقطي : (( كُلُما ازددت علمًا كانت الحجّة عليك أوكد )) () .

وقال محمَّد بن أحمد بن سمعون الواعظ: (( كلَّ من لم ينظر بالعلم فيما لله عليه ، فالعلم حجّة عليه ووبال )) (°).

ويُروى أنَّ سفيان الثوريّ كان ينشد متمثّلاً بأبيات هي السابق البربري (١):

<sup>(</sup>١) اقتضاء العلم: ص٧٣، رقم١١١. قال الألباني: إسناده حسن.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٤٩، رقم٧، وصحّحه الألباني.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب : فضائل القرآن : باب إثم من راءى بقراءة القرآن أو تأكّل به ، أو فخر به : ١٩٢٨/٤ ، رقم ٤٧٧٢ .

<sup>(</sup>٤) اقتضاء العلم العلم : ص٥٣ ، رقم٧٨ .

<sup>(</sup>٥) اقتضاء العلم العلم: ص٥٣ ، رقم٩٨ .

<sup>(</sup>٦) صحيح جامع بيان العلم: ص٨٢٧ ، رقم ٨٢٧ .

إذا العلم لم تعملٍ به كان حجّةً ۞ عليك ولم تُعذر بما أنت جاهله

فإن كتت قد أُتيت علمًا فإنما 💎 🏵 يصدق قول المرء ما هو فاعله

وقال ﷺ: « لا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَى يُسْأَلَ عَنْ أَربع: وَعَنْ عِلْمِهِ مَاذَا عَمِلَ فِيهِ» (١).

قال أبو الدرداء: (( إنَّ أخوف ما أخاف إذا وقفت على الحساب أن يُقال لي: قد علمت ، فماذا عملت فيما علمت ؟ ( $^{(7)}$ .

وعن أبي الزاهرية قال: ((بلغني أنَّ في بعض الكتب: أنَّ الله عَلَى يعلمه أنَّ الله عَلَى يقول: أبثُ العلم في آخر الزمان، حتَّى يعلمه الرَّجل والمرأة، والحرّ والعبد، والصغير والكبير، فإذا فعلت ذلك بهم آخذتهم بحقي عليهم) (أ). ذلك أنَّ الله عَلَى قد أقام الحجّة عليهم، وقد قيل (أ):

# وعالمٌ بعلمه لم يعملن ﴿ معذَّبٌ من قبل عُبَّاد الوثن

وقال الحسن: (( إنَّ أشدّ النّاس حسرة يوم القيامة رجلان : رجلٌ نظر إلى ماله في ميزان غيره ، سعِدَ به وشقي هو به . ورجلٌ نظر إلى علمه في ميزان غيره سعد به ، وشقي

<sup>(</sup>۱) صحيح سنن التّرمذيّ : ۲۹۰/۲ ، رقم ۲۵٤٥/۱۹۷۰ .

<sup>(</sup>٢) صحيح جامع بيان العلم: ص٠٤٠ ، رقم٧٩٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٢٤٤، رقم٥٨٠.

<sup>(</sup>٤) حاشية ثلاثة الأصول ، ص١٢ .

هو به )) <sup>(۱)</sup> .

وخلاصة القول: ما رُوي عن ابن عيينة قال: (( العلم إنْ لم ينفعك ضرّك )) (١).

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص٢٥٢، رقم٨٦٣.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء العلم العلم : ص٥٣ ، رقم ٨٤ .

### المطلب الثَّالث: ( فتح الجدل ومنع العمل ).

وفيه عن أبي أمامة ، قال : قال في : «مَا ضَلَّ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَانُوا عَلَيْهِ إِلاَّ أُوتُوا الْجَدَلَ ، ثُمَّ تَلا هَذِهِ الآية { بَلْ هُمْ قَوْمٌ خَصِمُونَ } الآية [ الزخرف/٥٠] » (۱) . وقال ابن ماجه : « الجدل : هو الخصومة بالباطل » .

والغالب على استعمالات الاسم (( جدل )) في الكتاب والسنّة حال الذم ، قال تعالى : { مَا ضَرَبُوهُ لِكَ إِلا جَدَلاً } (٢) ، { وَكَانَ الإِنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلاً} (٣) .

وقال في النهاية: (( الجدل: مقابلة الحجّة بالحجّة . والمجادلة: المناظرة والمخاصمة ، والمراد به في الحديث : الجدل على الباطل ، وطلب المغالبة به . فأما الجدل لإظهار الحقّ فإنَّ ذلك محمود ، لقوله تعالى : { وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ } )) (3) ، بل قد يكون فرضًا .

وقال ابن منظور: ((والجدل اللدد في الخصومة والقدرة عليها، وقد جادله مجادلة وجدالاً. والاسم: الجدل، وهو: شدّة الخصومة، والمراد به في الحديث: الجدل على

<sup>(</sup>۱) صحیح سنن ابن ماجه: ۱٤/۱ ، رقم ٤٨/٤ .

<sup>(</sup>٢) الزخرف: الآية (٥٨).

<sup>(</sup>٣) الكهف: الآية (٥٤).

<sup>(</sup>٤) النهاية في غريب الحديث والأثر ، لابن الأثير: ٢٤٧/١ ـ ٢٤٨ .

الباطل ، وطلب المغالبة به ، لا إظهار الحق فإنَّ ذلك محمود » (١).

أخرج البخاريّ في قول الله عَلى : { وَهُوَ الدُّ الْخِصَامِ} ('') ، حديثًا عن عائشة ـ رضي الله عنها ـ ، عن النّبي على قال : « إِنَّ أَبْغَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللهِ الأَلدُ الْخَصِمُ » (") .

والباعث على الجدل المذموم: إمّا الجهل ، أو اتباع الهوى ، والغالب على أهل الجدل الميل إلى الرأي والكلام ، وترك السنن . فعن عمر قال : (( إيّاكم وأصحاب الرأي ، فإنهم أعداء السنن ، أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها ، فقالوا بالرأي ، فضلوا وأضلوا )) (أ) . وقال : (( سيأتي أناس سيجادلونكم بشبهات القرآن ، خذوهم بالسنن ، فإنّ أصحاب السنن أعلم بكتاب الله )) (أ) . وقال عليّ هذا ( سيأتي قوم يجادلونكم ، فخذوهم بالسنن ، فإنّ أصحاب السنن أعلم بكتاب الله )) (أ)

<sup>(</sup>۱) اللسان: ۱۰۰/۱۱، مادة ( جدل ) .

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (٢٠٤).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : المظالم : باب قوله تعالى : { وَهُوَ الدُّ الْخِصَامِ} : ٨٦٧/٢ ، رقم٥ ٢٣٢٥ .

<sup>(</sup>٤) شرح أصول اعتقاد أهل السنّة والجماعة للالكائي: ١٢٣/١، رقم٢٠١.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ١٢٣/١، رقم٢٠٢.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ١٢٣/١، رقم ٢٠٣٠. وقوله: «بشبهات القرآن، أي

فالجدل المذموم إدًا هو الخصومة في الدين بالباطل ، وقد منعه السلف لأنّه طريق إلى أمراض القلوب ، ومحق الدين ، وسدّ باب العمل . قال الإمام الأوزاعي ـ رحمه الله ـ : (( إذا أراد الله بقوم شرًّا ألزمهم الجدل ومنعهم العمل )) () .

وقال معروف الكرخي: ((إذا أراد الله بعبد خيرًا فتح له باب العمل ، وأغلق عنه باب الجدل ، وإذا أراد الله بعبد شرًّا فتح له باب الجدل ، وأغلق عنه باب العمل )) (٢).

ويُلحق به المراء والاختلاف ، وكثرة الأسئلة ، والبحث عن الأشياء الغامضة ، والتعمُّق ، والغلوّ ، والتكلّف ، والتنطع ، والتفيهُق ، والثرثرة ، والتشدُّق ...

فحريٌّ بالمؤمن أنْ يبتعد عن مواطن الجدل ، لأنّ لها آثارًا مُدَمّرة لدينه ، منها:

أولاً: تقدح الشك في القلب: فقد ذكر أبو محمّد ؛ الحسن بن عليّ البربهاري إمام أهل السنّة في زمانه في عقيدته شرح السنّة قال: ((والكلام والخصومة والجدال والمراء مُحْدَث، يقدح الشكّ في القلب، وإنْ أصاب صاحبه الحق والسنّة)) (").

<sup>=</sup> 

بمتشابهه ، إذا لا يوجد في القرآن شُبَه .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۱/۵/۱، رقم۲۹٦، والخطيب في اقتضاء العلم: ص۷۹، رقم۱۲۲.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء العلم: ص٧٩، رقم١٢٣.

<sup>(</sup>۳) شرح السنة للبربهاري: ۱۲/۷۱.

وسمع رسولُ الله على باب حجرته يقول أحدهم : ألم يقل الله كذا ؟ وقال الآخر : ألم يقل الله كذا ؟ فخرج مغضبًا فقال : «أبهذا أمرتم؟ أم بهذا بُعثتُ إليكم ، أنْ تضربوا كتاب الله بعضه ببعض ؟ » (1) .

ثاثيًا: وتمحق الدين ، فعن علي الله قال : (( إياكم والخصومة ، فإنها تمحق الدين )) (٢) .

ثالثًا: الأهواء تلقي بين النّاس العداوة والبغضاء. قال أبو العالية: (( إياكم وهذه الأهواء الّتي تُلقي بين النّاس العداوة والبغضاء)) (").

والجدال والاختلاف سبب في التفرُّق ، فعن ابن عبّاس قال : ( أمر الله المؤمنين بالجماعة ، ونهاهم عن الاختلاف والفرقة ، وأخبرهم بما هلك من كان قبلهم : بالمراء والخصومات )) (3).

رابعًا: تورث النفاق في القلب: قال جعفر بن محمَّد: (( إياكم والخصومات في الدين فإنها تشغل القلب، وتورث النفاق )) (°)، وقال الأحنف بن قيس: (( كثرة الخصومة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص١٣٠ تابع لرقم ١٥٧، وصححه المحقق: قال البربهاري: فنهى عن الجدال.

<sup>(</sup>٢) السنة للالكائي: ١٢٧/١، رقم ٢١١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٢٧/١، رقم ٢١٤.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١٢٧/١، رقم٢١٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ١٢٨/١، رقم ٢١٩.

تنبت النفاق في القلب )) (١) .

خامسًا: تحبط الأعمال: قال معاوية بن مرّة: (( إياكم و هذه الخصومات فإنها تحبط الأعمال)) (٢).

وعن ابن مسعود على الله قرأ آية ، وَسَمِعْتُ رَجُلاً قَرَأ آية ، وَسَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَى فَأَخْبَرْتُهُ وَسَمِعْتُ النَّبِيَ عَلَى النَّبِيَ عَلَى فَأَخْبَرْتُهُ ، فَعَرَفْتُ فِي وَجْهِهِ الْكَرَاهِية ، وقال : كِلاكْمَا مُحْسِنٌ ، وَلا تَحْتَلِفُوا ، فَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمُ اخْتَلَفُوا فَهَلَكُوا )) (٣) .

وعن جندب بن عبدالله أنَّ رسول الله على قال: ((اقْرَءُوا الله عَلَيْهِ قُلُوبُكُمْ، فَإِذَا اخْتَلَقْتُمْ فَقُومُوا عَنْهُ)) (٤).

(( فَلْمَّا أَكْثَرُوا اللَّغَطُ وَالاَخْتِلافَ عِنْدَ النَّبِيِّ عَلَى : قُومُوا عَنِّدَ النَّبِيِّ عَلَى : قُومُوا عَنِّى )) (٥) .

ولمّا كان الجدل مبنيًا على الجهل أو الهوى والرأي والفكر ، فإنّه لا يثبت ولا يستمر ، بل يأتى جدلٌ أقوى منه

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۱۲۹/۱، رقم، ۲۲.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٢٩/١، رقم ٢٢١.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب الأنبياء : باب أم حسبت أنَّ أصحاب الكهف والرقيم : ٣٢٨٧٣ ، رقم ٣٢٨٩ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : الاعتصام بالكتاب والسنّة : باب كراهية الاختلاف : 77٨٠/٦ ، رقم ٦٩٣١ .

<sup>(•)</sup> البخاريّ : كتاب الاعتصام : باب كراهية الاختلاف : ٢٦٨٠/٦ ، رقم ٦٩٣٢.

فينقضه قال الخليل بن أحمد: ((ما كان جدل إلا أتى بعده جدل يبطله) (۱) ، وقال مالك: ((أو كلما جاء رجل أجدل من الآخر رد ما أنزل جبريل على محمّد ) (۲) ، وقال عمر بن عبدالعزيز: ((من جعل دينه غرضًا للخصومات أكثر التنقُل) (۲) .

والمراء من الجدل: وعد الرسول في من تركه ببيت في الجنة ، فعن أبي أمامة قال: قال رسول الله في: « أنَا زَعِيمُ الجنة ، فعن أبي أمامة قال: قال رسول الله في : « أنَا زَعِيمُ ببنيتٍ فِي ربَض الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُحِقًا ، وَببَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْكَذِبَ وَإِنْ كَانَ مَازِحًا ، وَببَيْتٍ فِي أَعْلَى الْجَنَّةِ لِمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ » ( عُنَا الْجَنَّةِ لِمَنْ عَركَ مَازِحًا ، وَببَيْتٍ فِي أَعْلَى الْجَنَّةِ لِمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ » ( عُنَا الْجَنَّةِ لِمَنْ عَركَ مَازِحًا ، وَببَيْتٍ فِي أَعْلَى الْجَنَّةِ لِمَنْ حَسَّنَ خُلُقَهُ » ( عُنَا اللهُ عَلَى الْجَنَّةِ لِمَنْ عَركَ مَازِحًا ، وَببَيْتٍ فِي أَعْلَى الْجَنَّةِ لِمَنْ حَسَنَ اللهُ اللهُ

وقد نهى رسول الله عن الاختلاف والتنازع والتعمُّق والغلوّ في الخلوّ في الدين والتنطع ، فقال : ((يَا أَيُهَا النَّاسُ إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فِي الدِّينِ ، فَإِنَّهُ أَهْلُكَ مَنْ كَانَ قَبْلُكُمُ الْغُلُوُ فِي الدِّينِ » (°) . وعن عبدالله قال

<sup>(</sup>۱) شرح أصول اعتقاد أهل السنة ، للالكائي: ١٢٨/١ ، رقم٢١٧ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۱٤٤/۱، رقم ۲۹۶.

<sup>(</sup>٣) السنة ، لعبدالله بن أحمد بن حنبل : رقم١٠٣٠ .

<sup>(</sup>٤) صحيح سنن أبي داود : كتاب الأدب ، باب حسن الخلق : ٩١١/٣ ، رقم٥ ٤٠١ .

<sup>(°)</sup> سنن ابن ماجه: المناسك: باب قدر حصى الرمي، رقم ٣٠٢٩. وصحّحه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه: ١٧٧/٢، رقم ٢٤٥٥.

: قال رسول الله ﴿ الله الله الله الله الله المُتنَطّعُونَ قَالَهَا تَلاثًا ﴾ () . وبوّب البخاري له بابًا فقال : ((باب ما يُكْرَهُ مِنَ التَّعَمُّقِ وَالتَّنَازُعِ فِي الْعِلْمِ وَالْغُلُوِ فِي الدِّينِ وَالْبِدَعِ ، لِقَوْلِهِ تَعَالَى { يَا أَهْلَ الْكَتَابِ لا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلَى اللّهِ إلاَّ الْحَقَّ } [ الْكِتَابِ لا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلا تَقُولُوا عَلَى اللّهِ إلاَّ الْحَقَّ } [ النساء/١٧ ] )) (٢) ، ثمَّ ذكر حديث الوصال والذي قال الرسول ﴿ في فيه : ( إنَّ مِنْ أَحَبّكُمْ إليَّ وَأَهْرَبكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ : النَّرْتَارُونَ ، وَإِنَّ أَبْغَضَكُمْ إليَّ وَأَهْرَبكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ : النَّرْتَارُونَ ، وَالْمُتَقَدِّهُونَ . قَالُوا : يَا رَسُولَ اللّهِ قَدْ عَلَمْنَا النَّرْتَارُونَ ، وَالْمُتَشَدِّقُونَ ، وَالْمُتَشَدِّقُونَ . قَالُوا : يَا رَسُولَ اللّهِ قَدْ عَلَمْنَا النَّرْتَارُونَ ، وَالْمُتَشَدِّقُونَ فَمَا الْمُتَقَدِّهُونَ ؟ قَالَ : عَلَمْنَا النَّرُقُونَ ؟ قَالَ : المُتَقَدِّهُونَ ؟ قَالَ : المُتَقَدِّهُونَ ؟ قَالَ : المُتَقَدِّمُونَ » (المُتَقَدِّمُونَ ) أَلُمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الْمُتَقَدِّمُونَ » (اللّهُ عَلَى اللّهُ وَلَا الْمُتَقَدِّمُونَ ) (٢) .

وقد ورد النهي عن القيل والقال وكثرة السؤال والبحث عن الأشياء الغامضة والتكلف، فعَنْ أنسِ قالَ : (( كُنَّا عِنْدَ

<sup>(</sup>۱) مسلم: العلم: باب هلك المتنطعون: ٢٠٥٥/٤، رقم ٢٦٧٠. والمتنطعون هم المتعمقون الغالون المتجاوزون الحدود في أقوالهم وأعمالهم.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: الاعتصام: ٢٦٦١/٦، وحديث الوصال رقم ٦٨٦٩.

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن التّرمذيّ : أبواب البر والصلة : باب ما جاء في معالي الأخلاق : ١٩٦/٢ ، رقم٢١٠٤/١٦٤٢ .

والثرثارون : هم الذين يكثرون الكلام تكلفًا وخروجًا عن الحقّ ، والثرثرة : كثرةُ الكلام وترديده . النّهاية : ٢٠٩/١ .

والمتشدقون: المتوسّعون في الكلام من غير احتياط واحتراز. وقيل : أراد بالمتشدِّق: المستهزيء بالنّاس ؛ يلوي شدقه بهم وعليهم. النّهاية: ٢/٣٥٤.

عُمَرَ فَقَالَ : نُهِينَا عَنِ التَّكَلُفِ » (١) . أراد كثرة السؤال والبحث عن الأشياء الغامضة الّتي لا يفيد البحث عنها . وكَتَبَ مُعَاوِيَةُ إلى الْمُغِيرَةِ : ((اكْتُبْ إليَّ مَا سَمِعْتَ مِنْ رَسُولِ اللّهِ ﴿ وَقَالَ اللّهِ اللّهِ الْمُعَاتِ الْمُعَالِ ، وَوَأَدِ الْبَنَاتِ وَمَنْعِ وَهَاتِ » وَكَثْرَةِ السُّؤَالِ ، وَإِضَاعَةِ الْمَالِ ، وَوَأَدِ الْبَنَاتِ وَمَنْعِ وَهَاتِ » (٢)

وقال ﷺ: « دَعُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ ، إِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ بِسُوَ الِهِمْ وَاخْتِلاْفِهِمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ ، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ ، وَإِذَا أَمَر تُكُمْ بِأَمْرٍ وَاخْتِلاْفِهِمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ ، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ ، وَإِذَا أَمَر تُكُمْ بِأَمْرٍ وَاخْتُمْ » (٣) .

**(2)** 

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: كتاب الاعتصام: باب ما يكره من كثرة السؤال، وتكلّف مالا يعنى: ٢٦٥٩/٦، رقم٦٨٦٣.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : كتاب الاعتصام : باب ما يكره من كثرة السؤال ، وتكلّف مالا يعني : ٢٦٥٩/٦ ، رقم ٦٨٦٢ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الاعتصام بالكتاب والسنّة : باب الاقتداء بسنن الرسول 3 : 7.407 ، رقم 7.40 .

المبحث الخامس: أمره ﷺ بتعليم العلم وتبليغه ونشره:

أمر النّبي في أصحابه بتعلم العلم وتعليمه وتبليغه ونشره ، وحث على ذلك ورغّب فيه ، فقد قال في : «علّموا ويسرّوا ، ولا تعسرّوا - ثلاثًا -» (۱) ، وقال : «إنّ اللّه لمْ يَبْعَثْنِي مُعَنّئًا وَلا مُتَعَنّئًا ، وَلَكِنْ بَعَثْنِي مُعَنّئًا مُسَرِّرًا » (۱) .

وأمر بتبليغ العلم ، ونهى عن الكذب عليه فقال : «بَلَغُوا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلا حَرَجَ ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا عَنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ وَلا حَرَجَ ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَبَبُواً مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ » (٣) ، وقال عَنْ : «لِيُبَلِّغ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ ، فَإِنَّ الشَّاهِدَ عَسَى أَنْ يُبَلِّغَ مَنْ هُوَ أُوْعَى لَهُ مِنْهُ » (٤) .

ودعا النّبي على بالنضارة لمن يبلّغ العلم ، فقال : «نَضَرَ اللّهُ امْرُ أُ سَمِعَ مَقَالَتِي فَبَلَغَهَا ، فَرُبَّ حَامِل فِقْهٍ غَيْر فَقِيهٍ ، وَرُبَّ حَامِل فِقْهِ إِلَى مَنْ هُوَ أَفْقَهُ مِنْهُ )) (°) .

<sup>(</sup>١) صحيح جامع بيان العلم: ص١٥٤، رقم٥٠٥.

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الطلاق: باب بيان أنَّ تخيير امرأته لا يكون طلاقًا إلاَّ بالنيّة: ١٤٧٨، رقم ١٤٧٨.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب الأنبياء : باب ما دُكر عن بني إسرائيل : ١٢٧٥/٣ ، رقم ٣٢٧٤ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : العلم : باب قول النّبي ﷺ : « ربّ مبلغ أوعى من سامع » : ٣٧/١ ، رقم٢٠ .

<sup>(°)</sup> سنن ابن ماجه: باب من بلغ علمًا: رقم ۲۳۰. وصححه الألباني ، انظر: صحيحها: ٤٤/١ ، رقم ١٨٧ .

ورغّب في تعلم العلم وتعليمه فقال: «خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَمَ الْقُرْآنَ وَعَلَمَهُ» (۱). وقال حَجَّاجُ بْنُ مِنْهَالٍ: (( وأَقْرَأُ أَبُو عَبْدِ الْقُرْآنَ وَعَلَمَهُ) (۱). وقال حَجَّاجُ بْنُ مِنْهَالٍ: (( وأَقْرَأُ أَبُو عَبْدِ الرَّحْمَن فِي إِمْرَةِ عُثْمَانَ حَتَّى كَانَ الْحَجَّاجُ ، فقالَ: وذاكَ الَّذِي أَقْعَدَنِي مَقْعَدِي هَذَا )) (۱). وقال في في رواية لحديث الذي أقْعَدَنِي مَقْعَدِي هَذَا )) (۱). وقال في في رواية لحديث عثمان في: (( إِنَّ أَفْضَلَكُمْ مَنْ تَعَلَمَ الْقُرْآنَ وَعَلَمَهُ) (۱). وقال من عَمِلَ به لا يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِ الْعَامِلِ )) (۱) ، وقال مَنْ عَلَمَ اللهُ أَجْرُ مَنْ عَمِلَ به لا يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِ الْعَامِلِ )) (۱) ، وقال في دين الله في آخر حديث الهُدى والعلم: (( فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهَ فِي دِين اللهِ وَنَقَعَهُ مَا بَعَثَنِي اللّهُ بِهِ فَعَلِمَ وَعَلَمَ )) (۱) .

وقال في نشر العلم من حديث أبي هُريرة ، قال : ((إنَّ مِمَّا يَلْحَقُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمَلِهِ وَحَسَنَاتِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ : عِلْمًا عَلَمَهُ وَنَشَرَهُ ، وَوَلَدًا صَالِحًا تَرَكَهُ ، وَمُصْحَقًا وَرَّتَهُ ، أوْ مَسْجِدًا بَنَاهُ ، أوْ بَيْتًا لابْن السَّبيل بَنَاهُ ، أوْ مَسْجِدًا بَنَاهُ ، أوْ بَيْتًا لابْن السَّبيل بَنَاهُ ، أوْ نَهْرًا أَجْرَاهُ ، أوْ صَدَقَةُ أَخْرَجَهَا مِنْ مَالِهِ فِي صِحَتِهِ وَحَيَاتِهِ ، يَلْحَقُهُ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهِ » (1) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : فضائل القرآن : باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه : 8٧٣٩ ، رقم ٤٧٣٩ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، جاء عقب الحديث السابق .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب فضائل القرآن : باب خيركم من تعلم القرآن وعلمه : 8/٤٠ ، رقم ٤٧٤ .

<sup>(</sup>٤) سنن ابن ماجه: باب ثواب معلم النّاس الخير: رقم ٢٤٠. وصححه الألباني، انظر: صحيحها: ٢٦/١، رقم ١٩٦٠.

<sup>(</sup>٥) البخاري : العلم: فضل من علم وعلم: ٢/١١ ، رقم ٧٩ .

<sup>(</sup>٦) سنن ابن ماجه: باب ثواب معلم النّاس الخير: رقم ٢٤٢.

وقال ﷺ: «إِنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتَهُ وَأَهْلَ السَّمَوَاتِ وَالأَرَضِينَ حَتَّى النَّمْلَةُ فِي جُحْرِهَا ، وَحَتَّى الدُوتَ لَيُصلُونَ عَلَى مُعَلِّمِ النَّاسِ الْخَيْرَ » (١).

وقال الفضيل: (( عالم عامل معلم يُدعى كبيرًا في ملكوت السموات))، ذكره أبو عيسى التّرمذيّ بعد الحديث السابق.

وقد حدّر ﷺ من كتمان العلم فقال: «مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ فَكَتْمَهُ الْحِمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِلِجَامٍ مِنْ نَارٍ » (٢).

ولقد تعلم أصحاب رسول الله على كبارًا وصغارًا ، قال

وصححه الألباني ، انظر : صحيحها : ٢٦/١ ، رقم١٩٦ .

<sup>(</sup>۱) سنن التَّرمذيِّ : أبواب العلم : باب فضل الفقه على العبادة : رقم ۲۸۳۸ .

وصححه الألباني ، انظر صحيح السنن : ٣٤٣/٢ ، رقم ٢١٦١ .

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه: باب من سئل عن علم فكتمه: رقم ۲٦٦. وصححه الألباني في صحيحها: ٤٩/١، رقم ٢١٣.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: كتاب العلم: باب حفظ العلم: ٥٥/١ ، رقم١١٨ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: كتاب العلم: باب حفظ العلم: ٥٦/١ ، رقم١٢٠ .

الإمام البخاري : (( وَقَدْ تَعَلَّمَ أَصْحَابُ النَّبِيِّ ﷺ فِي كِبَرِ سِنِّهِمْ )) (١)

واجتهدوا في تعليم النّاس ، روى البخاريّ عن البراء بن عازب ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( أوَّلُ مَنْ قَدِمَ عَلَيْنَا مُصْعَبُ بْنُ عُمَيْرِ ، وَابْنُ أُمِّ مَكْتُومٍ ، وَكَانَا يُقْرِئَانِ النّاسَ ، فَقَدِمَ بلالٌ وسَعْدٌ وَعَمَّارُ بْنُ يَاسِرِ ، ثُمَّ قَدِمَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فَقَدِمَ بلالٌ وسَعْدٌ وَعَمَّارُ بْنُ يَاسِرِ ، ثُمَّ قَدِمَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فَقَدِمَ بلالٌ وسَعْدٌ وَعَمَّارُ بْنُ يَاسِرِ ، ثُمَّ قَدِمَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ فَقَدِمَ بلالٌ وسَعْدٌ وَعَمَّارُ بْنُ يَاسِرِ ، ثُمَّ قَدِمَ النّبيُ فَمَا فَيَعَ عِشْرِينَ مِنْ أَصِدَابِ النّبي فَيَ ، ثُمَّ قَدِمَ النّبي فَمَا رَأَيْتُ أَهْلَ الْمَدِينَةِ فَرِحُوا بِشَيْءٍ فَرَحَهُمْ برَسُولِ اللّهِ فَي ، وَرَائِينَ أَهْلَ الْمُدِينَةِ فَرِحُوا بِشَيْءٍ فَرَحَهُمْ برَسُولِ اللّهِ فَي مَا قَدِمَ حَتَى حَتَى جَعَلَ الإِمَاءُ يَقُلْنَ : قَدِمَ رَسُولُ اللّهِ فَي سُورٍ مِنَ الْمُفَصِلُ )) (٢) . قرأتُ : سَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الأعْلَى فِي سُورٍ مِنَ الْمُفَصِلُ )) (٢) .

وروى مسلم عن أنس بن مالك قال: ((جَاءَ نَاسٌ إلى النّبيّ فَقَالُوا: أن ابْعَثْ مَعَنَا رِجَالاً يُعَلّمُونَا الْقُرْآنَ وَالسّنّةَ فَبَعَثُ إلَيْهِمْ سَبْعِينَ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ يُقَالُ لَهُمُ الْقُرَّاءُ. فيهمْ خَالِي حَرَامٌ يَقْرؤُونَ الْقُرْآنَ ، ويَتَدَارَسُونَ بِاللّيْلِ يَتَعَلّمُونَ ... فَعَرَضُوا لَهُمْ قَقَتُلُوهُمْ قَبْلُ أَنْ يَبْلُغُوا الْمَكَانَ ... » يَتَعَلّمُونَ ... فَعَرَضُوا لَهُمْ قَقَتُلُوهُمْ قَبْلُ أَنْ يَبْلُغُوا الْمَكَانَ ... »

<sup>(</sup>۱) سيأتي تخريجه إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : كتاب فضائل الصحابة : باب مقدم النّبي ﷺ وأصحابه المدينة : ١٤٢٨/٣ ، رقم ٣٧١٠ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: كتاب الإمارة ، باب: ثبوت الجنّة للشهيد: ١٥١١/٣ ، رقم ١٤٧ مختصراً

وروى النّسائِي عن علي : (( أَنَّهُ دَعَا بِوَضُوءٍ ، فَتَمَضْمَضَ وَاسْتَنْشَقَ ، وَنَثَرَ بِيدِهِ الْيُسْرَى ، فَفَعَلَ هَذَا تُلاثًا ، ثُمَّ قَالَ : هَذَا طُهُورُ نَبِيِّ اللَّهِ عِلَى ) (١) .

فكان أصحاب رسول الله كما وصفهم مسروق بن الأجدع ، قال : « جالست أصحاب رسول الله ، فكانوا كالإخاذ ، منهم ما يروي الرَّجل ، والإخاذ ما يروي الراكبين ، والإخاذ يروي العشرة ، والإخاذ لو نزل به أهل الأرض لأصدرهم ، وإنّ عبدالله بن مسعود من تلك الإخاذ )) (۱).

ولقد كانوا ـ رضوان الله عليهم ـ كخليّة النحل حفظًا ومذاكرة ، وتعلّمًا وتعليمًا ، ونشرًا للعلم ، فلقد تفرّقوا في الأمصار تنفيدًا لوصايا رسول الله على بتبليغ العلم ونشره في النّاس .

فها هو أبو الدرداء وعُبادة بن الصامت ومعاذ وغيرهم يذهبون إلى الشيَّام، وعلي بن أبي طالب وابن مسعود وأبو موسى الأشعري في الكوفة، وأنس وأبو موسى في البصرة، وعبدالله بن عَمْرو بن العاص وغيره في مصر، وابن عبّاس في مكّة، وعبدالله بن عَمْرو وأبو هُرَيْرة وغيرهم في المدينة...

<sup>(</sup>۱) النَّسائِي: كتاب الطهارة: باب بأي اليدين يستنثر: ۲۱/۱، رقم ۸۹.

<sup>(</sup>٢) العلم ، لأبي خيثمة : ص١٧ .

وجاء التابعون من بعدهم ، فهذا عمر بن عبدالعزيز ، يروي البخاري عنه أنّه ((كتَبَ إلى أبي بَكْر بْن حَزْمٍ: انْظُرْ مَا كَانَ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ مَا كَانَ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْتُهُ ، فَإِنِّي خِفْتُ دُرُوسَ الْعِلْمِ ، وَدَهَابَ الْعُلْمَاءِ ، وَلا تَقْبَلْ إلاّ حَدِيثَ النّبِيّ عَلَيْ .

وَلْتُفْشُوا الْعِلْمَ ، وَلْتَجْلِسُوا حَتَّى يُعَلَّمَ مَنْ لا يَعْلَمُ ، فَإِنَّ الْعِلْمَ لا يَعْلَمُ ، فَإِنَّ الْعِلْمَ لا يَهْلِكُ حَتَّى يَكُونَ سِرَّا )) (١) .

وعن جعفر بن برقان قال : (( كتب إلينا عمر بن عبدالعزيز : أمّا بعد ، مُرْ أهل العلم والفقه من جُنْدِك فلينشروا ما علمهم الله على في مجالسهم ومساجدهم والسلام )) (۲).

ثم تتابع علماء المسلمين من المحدِّثين والفقهاء والمفسرين والأصوليين والجهابذة الذين اتصفوا بكل تلك العلوم انتصبوا لنشر العلم وتفقيه النّاس في أمر دينهم ، وتذكيرهم ووعظهم وإرشادهم إلى الهدى ودين الحق ، فكانوا مصابيح هُدى ، تفرّقوا في أنحاء المعمورة ، فهاهي تواريخ عواصم البلدان الإسلامية ومدنها يشهد بذلك .

هاهو تاریخ بغداد ، ودمشق ، والمدائن ، والموصل ، وحمص ، والقاهرة ، وأصبهان ، وجرجان ، ونیسابور ، وسمرقند ، وبخاری ... یزخر بجهود العلماء في تعلیم العلم

<sup>(</sup>١) البخاريّ : كتاب العلم : باب كيف يُقبض العلم : ٤٩/١ ، تعليقًا .

<sup>(</sup>٢) صحيح جامع بيان العلم وفضله: ص١٥٠، رقم ٤٩١.

، ومصنفاتهم تشهد بهذا

ولقد اهتم العلماء ـ رحمهم الله ـ بطلابهم تأسيًّا برسولهم الكريم الذي كان يقول: «إنَّمَا أنَا لَكُمْ مِثْلُ الْوَالِدِ لِوَلَدِهِ أَعَلَّمُكُمْ » (١) . وكانوا يقولون لهم: «مَرْحَبًا بوصيَّةِ رَسُول اللهِ ، (٢) .

قال أبو حمزة ـ نصر بن عمران ـ الضبعي أحد الأئمة ( ت ١٢٧ ) : (( كنت أقعد مع ابن عبّاس ، فكان يجلسني معه على سريره ، فقال لي : أقم عندي حتّى أجعل لك سهمًا من مالى )) (") .

وقال الأعمش: ((كنّا نأتي خيثمة فيقول: تناول السّلة من تحت السرير، فأتناولها وفيها خبيص (طعام أو حلوى من التمر والسمن) فيقول: إنّي لست آكله، ولكن أصنعه لكم)) (أ).

وقال الأعمش أيضًا : (( كنت آتي مجاهدًا فيقول : لو كنت أطيق المشى لجئتُك )) (°) .

وهكذا تتابع الأفذاذ من علماء الأمّة في نشر العلم وتعليمه، والدعوة إلى الله به، ومنهم: مجاهد، وعكرمة،

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه ص۲۷۲.

<sup>(</sup>٢) المستدرك: ٨٨/١، وقال: حديث ثابت صحيح.

<sup>(</sup>**7**) الفقيه والمتفقه : ١١٧/٢ .

<sup>(</sup>٤) الفقيه والمتفقه: ١١٧/٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ١١٩/٢.

وقتادة ، ومالك بن أنس ، والسفيانيّن ، وابن المبارك ، والأئمة الأربعة ، والبخاري ، ومسلم ، وأصحاب السنن ...

وحافظ المشرق: الخطيب البغدادي ، وحافظ المغرب ابن عبدالبر"، والدَّهبيّ ، وشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة وطلابه: ابن القيّم، والعماد ابن كثير، والحافظ ابن حجر، وغيرهم من علماء المسلمين ألوف مؤلفة.

وقد كان يحضر لهم ألوف من الطلبة ، فهذا مجلس أبو الحسن الواسطيّ عاصم بن عليّ (ت ٢٢١) في مسجد الرصافة ببغداد يُحزر بأكثر من مائة ألف إنسان ، وقال الإمام العجلي : شهدت مجلسه فحُزر بأكثر من مائة وستين ألفًا . وسيرد كثيرٌ من هذه النماذج في مبحث الحفظ .

ومن ثمّ أنشأت المدارس ائتي تنشر العلم بطريقة جماعية ومنظمة ، ومن ذلك المدرسة النظامية ببغداد ائتي بناها نظام الملك .

روى الرحّالة ابن جبير أنّه رأى ببغداد نحوًا من ثلاثين مدرسة ، وهو يقول : إنّه ما فيها مدرسة إلاّ ويقصر القصر البديع عنها ، وأعظمها وأشهرها المدرسة النظامية ، ولهذه المدارس أوقاف عظيمة وعقارات واسعة للإنفاق على الفقهاء والمدرّسين بها وللإجراء على الطلبة (۱) . انتهى

<sup>(</sup>۱) أسس العلم وضوابطه في السنّة النبوية ، عن تاريخ التربية الإسلامية ؛ أحمد شلبي ، ص٣٦٦ .

مختصرًا .

وهكذا انتشرت المدارس في جميع أنحاء المدن الإسلامية ، فكانت منارات للعلم ، وبهذا يتبيّن من جهود العلماء وطلابهم والمدارس وما حوت من علماء معلمين أنَّ أصل الدعوة إلى الله ، والتربية ، والإصلاح ، والهدى ، والبر إنَّما هو العلم ليس غير .

المبحث السادس: ( ما يُنشر من العلم ومالا يُنشر ) .

حظي هذا الأمر بمزيد عناية من النّبي ، مراعاة للفروق الفردية تارة ، ولعدم إثارة الفتنة أحيانًا ، أو أنْ يُشاع عنه سمعة لا يرضاها وأخرى حفاظًا على ترابط المجتمع المسلم وتماسكه ، وصفاء القلوب والمحبّة والمودّة بين أفراده .

بل ترك ﷺ بعض الاختيار مخافة أنْ يُفتن النّاس .

وقد أخبر النبي الله بعض أصحابه ببعض العلم ، وترك آخرين ، وحدّر من أقوام يتتبّعون نوعًا من العلم .

قال الإمام الشاطبي ـ رحمه الله ـ : (( ومن هذا يُعلم ، أنّه ليس كلّ ما يُعلم مما هو حقّ يُطلب نشرُه ، وإنْ كان من علم الشريعة ، ومما يُفيدُ علمًا بالأحكام » (١) .

وقد قسم ـ رحمه الله ـ العلم من حيث قابليته للنشر إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأوَّل: علمٌ يُنْشر مطلقًا.

القسم الثَّاني: علمٌ لا يُنشر مطلقًا.

القسم الثَّالث: علمٌ في نشره تفصيل متعلَّقٌ بالأحوال أو

<sup>(</sup>١) الموافقات: ٥/١٦٧.

الأوقات، أو الأشخاص (١).

#### القسم الأُوَّل:

وهو غالب علم الشريعة ، مما لم يُذكر في القسم التّاني والتّالث ، كتعليم التوحيد ، وإفراد الله بالعبادة ، والتحذير من الشرك والبدع والمعاصي ، وتعليم العبادات ، كالصلاة ، والزكاة ، والصيام ، والحج ، وأحكامها ، والمعاملات ، وأعمال البر" ، والتحذير من المحرّمات ، كالرّبا ، والزنا ، وشرب الخمر ، والنظر إلى المحرّمات ، واستماع الغناء ، وأكل أموال النّاس بالباطل ، وغير ذلك مما هو مقرّر في الشريعة واضح لا لبس فيه .

## القسم الثَّاني : علمٌ لا يُنْشُرُ مطلقًا : ومن ذلك:

أولاً: علمُ السِّحر ، والتنجيم ، والكهانة ، تعلُمًا وتعليمًا ، فإنَّه كُوْر ، قال الله تعالى : { وَمَا يُعَلِّمَان مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولا إِنَّمَا نَحْنُ فِثْنَة فَلا تَكُور } . دلت الآية على أنَّ ذلك كفر .

ثانيًا: علم المتشابهات: فإنَّ فيه تفصيل: فهو نوعان:

النوع الأوّل: لا يعلمه إلا الله ، استأثر بعلمه ، وجعله متشابه على الجميع.

النوع الثَّاني: يعلمه الراسخون في العلم ، فهو متشابه

<sup>(</sup>١) الموافقات: ١٦٧/٥ بتصرُّفٍ يسير.

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (١٠٢).

على من دونهم ، والمراد النوع الأوَّل الّذي لا يُنشر مطلقًا ، ولا يُخاض فيه ، ولا يُتتبّع .

قال الشاطبي: (( ومن ذلك علم المتشابهات والكلام فيها ، فإنَّ الله ذمّ من اتبعها ، فإذا دُكرت وعُرضت للكلام فيها ، فربما أدّى ذلك إلى ما هو مستغنىً عنه )) (().

روى الإمام البخاري عن عائِشة قالت : (( تَلا رَسُولُ اللّهِ هَٰ هَذِهِ الآية { هُو الّذِي الْذِلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا هُنَّ أُمُّ الْكِتَابِ وَأُخَرُ مُتَشَابِهَاتٌ فَأَمَّا الّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْغٌ فَيَتَبِعُونَ مَا تَشْابَهَ مِنْهُ ابْتِغَاءَ الْفِتْنَةِ وَابْتِغَاءَ تَأُويلِهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُويلِهُ إِلاّ اللّهُ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَدَّكُرُ إِلاّ وَالرَّاسِخُونَ فِي الْعِلْمِ يَقُولُونَ آمَنَا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبِّنَا وَمَا يَدَّكُرُ إِلاّ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ اللللّ

أي ذكرهم الله في كتابه باتباعهم المتشابه ؛ ابتغاء الفتنة وابتغاء تفسيره بأهوائهم ، بسبب وجود الزيغ في قلوبهم وهو (الشك) كما فسره البخاري ، قال ابن قدامة في روضة الناظر : ((ولأن في الآية قرائن تدل على أنَّ الله سبحانه متفرد بعلم المتشابه ، وأن الوقف الصحيح عند قوله

<sup>(</sup>۱) الموافقات: ١٦٨/٥.

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآية (٧).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : كتاب التفسير : باب  $\{$  منه آيات محكمات  $\}$  : 3/00/2 ، رقم ٤٢٧٣ .

تعالى: { وَمَا يَعْلَمُ تَأُويِلِهُ إِلاَ اللّهُ } لفظاً ومعنى ؛ أما اللفظ فلأنه لو أراد عطف الراسخين لقال: ويقولون آمنا به بالواو أما المعنى فلأنه ذم مبتغي التأويل ، ولو كان ذلك للراسخين معلومًا لكان مبتغيه ممدوحًا لا مذمومًا ، ولأن قولهم: آمنًا به ، يدل على نوع تفويض وتسليم لشيء لم يقفوا على معناه سيّما إذا أثبعوه بقولهم: كلٌّ من عند ربنا ، فذكر هم ربهم هاهنا يُعطي الثقة به والتسليم لأمره ، وأنه صدر من عنده ، كما جاء من عنده المحكم ؛ ولأن لفظة ( أمن التفصيل الجمل ، فذكر و لها في الذين في قلوبهم زيغً مع وصفه إياهم باتباع المتشابه ، وابتغاء تأويله يدل على مع وصفه إياهم باتباع المتشابه ، وابتغاء تأويله يدل على قسم آخر يخالفهم في هذه الصفة ، وهم الراسخون ، ولو كانوا يعلمون تأويله لم يخالفوا القسم الأول في ابتغاء التأويل ، وإذ قد ثبت أنّه غير معلوم التأويل لأحد فلا يجوز حمله على غير ما ذكرناه )) (۱) .

وقال ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ : (( التفسير على أربعة أنحاء : تفسير لا يُعذر أحدٌ في فهمه ، وتفسير تعرفه العرب من لغاتها ، وتفسير يعلمه العلماء ، وتفسير لا يعلمه إلا الله )) (٢) .

قال الشنقيطي : (( فهذا تصريح من ابن عبّاس أنَّ هذا

<sup>(</sup>۱) روضة الناظر بشرحها نزهة الخاطر العاطر: ١٨٦/١ ـ ١٨٩.

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٦٨٢/٢.

الذي لا يعلمه إلا الله بمعنى التفسير لا ما تؤول إليه حقيقة الأمر (0).

وقال: ((ولا شك أن في القرآن أشياء لا يعلمها إلا الله ، كحقيقة الروح ، وكمفاتح الغيب التي نص على أنها لا يعلمها إلا الله بقوله: { وَعِدْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ } . وقد ثبت عن النّبي في أنها الخمس المذكورة في قوله تعالى : { إن اللّه عِدْدَهُ عِلْمُ السّاعَةِ وَيُنزِّلُ الْغَيْثَ } الآية . وكالحروف المقطعة في أوائل السور ، وكنعيم الجنّة ، لقوله تعالى : { فَلا تَعْلَمُ نَقْسٌ مَا أُخْفِى لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنٍ } الآية ) (١) .

## النوع التَّاني:

قال ـ رحمه الله ـ : (( وفيه أشياء يعلمها الراسخون في العلم دون غير هم ، كقوله تعالى : { فَوَرَبِّكَ لنَسْأَلْنَّهُمْ أَجْمَعِينَ . عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ} ، وقوله : { فَلنَسْأَلْنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلْنَّ الَّذِينَ أُرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلَنَسْأَلْنَّ الْمُرْسَلِينَ} ، مع قوله : { فَيَوْمَئِذٍ لا يُسْأَلُ عَنْ دَنْبِهِ إِنْسٌ وَلا جَانٌ} ، وقوله : { وَلا يُسْأَلُ عَنْ دُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ} ، وكقوله : { وَرُوحٌ مِنْهُ } )) (٢) .

وقال تعالى : (( رسوخهم في العلم هو السبب الذي جعلهم ينتهون حيث انتهى علمهم ، ويقولون فيما لم يقفوا

<sup>(</sup>۱) أضواء البيان: ۲۷۲/۱.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٧٥/١.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٧٥/١.

على علم حقيقته من كلام الله جلّ وعلا: { آمَنًا بهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبّنًا } ، بخلاف غير الراسخين فإنّهم يتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ، وهذا ظاهر » (۱).

فهذا العلم لا يعرفه إلا الراسخون ، ويُبثُ في الخاصة لئلا يلتبس على العامة .

ثالثًا: تعيين أصحاب البدع في حديث الافتراق.

قال الشاطبي: (( ومن ذلك تعيين هذه الفرق ، فإنّه وإن كان حقًا فقد يثير فتنة ، كما تبيّن تقريره ، فيكون من تلك الجهة ممنوعًا بثّه )) (١) ويقصد بالفِروَق ؛ تلك التي وردت في حديث الافتراق ، كما هو السبّاق .

على أن لا يمنع ذلك من بيان الحق ، والطريق الصحيح ، وعلى الأخص في بيان مسائل التوحيد والاعتقاد الصحيح ، والصدع بذلك ، رضي من رضي وغضب من غضب ، أحدث فر قة أم لم يُحْدِث ، لأن ذلك هو الدين ، قال الله تعالى : { وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُوْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكُفُرْ } (").

وقال ـ رحمه الله ـ : ((فإن قيل : فالبدع مأمور باجتنابها والجتناب أهلها والتحذير منهم والتشريد بهم ، وتقبيح ما هم عليه ، فكيف يكون ذكر ذلك والتنبيه عليه غير جائز .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٢٧٥/١.

<sup>(</sup>٢) الموافقات: ٥/١٦٨.

<sup>(</sup>٣) الكهف: الآية (٢٩).

فالجواب : إنَّ النَّبِي ﷺ نبِّه في الجملة عليهم إلا القليل منهم كالخوارج ، ونبّه على البدع من غير تفصيل ، وأن الأمّة ستفترق على تلك العِدّة المذكورة ، وأشار إلى خواص عامَّة فيهم وخاصّة ولم يُصرِّح بالتعيين غالبًا تصريحًا يقطع العُذر ، ولا ذكر فيهم علاقة قاطعة لا تلتبس فنحن أولى بذلك معشر الأمّة ، وما ذكره المتقدّمون من ذلك فبحسب فُحْش تلك البدع ، وأنها لاحقة في جواز ذكرها بالخوارج ونحوهم ، ثُمَّ قال ـ رحمه الله ـ : (( فالبدع الَّتي تفترق بها الأمّة مختلفة الرتب في القبح ، وبسبب ذلك يظهر أنها كثيرة جدًّا ، وما في الحديث محصور ؛ فيمكن أن يكون بعضها غير داخل في الحديث ، أو يكون بعضها جزءًا من بدعة فوقها أعظم منها ، أو لا تكون داخلة من حيث هي عند العلماء من قبيل المكروه ؛ فصار القطع على خصوصياتها فيه نظر واشتباه ؟ فلا يُقدَم على ذلك إلا ببرهان قاطع ، وهذا كالمعدوم فيها ؛ فمن هذه الجهات صار الأولى ترك التعيين

فإن قيل: فالعلماء يقولون خلاف هذا، وإن الواجب هو التشريد بهم والزجر لهم، والقتل ومناصبة القتال إن امتنعوا، وإلا أدّى ذلك إلى فساد الدين.

#### فالجواب:

إنَّ ذلك حكمٌ فيهم [كما هو في سائر من تظاهر بمعصية صغيرة أو كبيرة أو دعا إليها أن يؤدّب أو يُزْجر أو يُقتل إن امتنع ] من فعل واجب أو ترك محرّم ؛ كما يُقتل تارك

الصلاة ، وإن كان مقرًا ، إلى ما دون ذلك ، وإنما الكلام في تعيين أصحاب البدع من حيث هي بدع يشملها الحديث ؛ فتوجُّهُ الأحكام شيء ، والتعيين للدخول تحت الحديث شيءٌ آخر )) (۱)

أي هما مقامان منفصلان ، لا يُشكل أحدُهما على الآخر ، ثُمَّ ذكر ـ رحمه الله ـ بعض النصوص الشرعية الّتي توضيِّح علامات هذه الفِرق في الجملة ، وعلاماتها في التفصيل .

- وملخّص هذا الأمر يتضح بالجمع بين ما أورده - رحمه الله - في الموافقات ، وما أورده في الاعتصام ، حيث قال :

( فمن هنا لا ينبغي للرّاسخ في العلم أن يقول : هؤلاء الفِروَق هم بنو فلان وبنو فلان ! وإن كان يعرف بعلاماتهم بحسب اجتهاده ، اللهم إلاَّ في موطنين :

(( أحدهما: حيث نبّه الشرع على تعيينهم كالخوارج )) (۲)

( فإذا كان من مقتضى العادة أنَّ التعريف بهم على التعيين يورث العداوة والفُرْقة وترك المؤالفة ؛ لزم من ذلك أن يكون منهيًّا عنه ؛ إلاَّ أن تكون البدعة فاحشة جدًّا ، كبدعة الخوارج ، فلا إشكال في جواز إبدائها وتعيين أهلها

<sup>(</sup>۱) الموافقات: ٥٧/٥ ـ ١٥٩ ، باختصار.

<sup>(</sup>٢) الاعتصام: ٧٢٦/٢.

، كما عين رسول الله الله الخوارج وذكر هم بعلاماتهم حتى يعرفون ويُحدر منهم ، ويُلحق بذلك ما هو مثله في الشناعة أو قريب منه بحسب نظر المجتهد ، وما سوى ذلك ، فالسكوت عن تعيينه أولى » (۱)

والتّاتي: ((حيث تكون الفِرْقة تدعو إلى ضلالتها وتزيينها في قلوب العوام ومن لا علم عنده ؛ فإنّ ضرر هؤلاء على المسلمين كضرر إبليس، وهم من شياطين الإنس ؛ فلا بُدّ من التصريح بأنهم من أهل البدعة والضلالة ، ونسبتهم إلى الفِرَق إذا قامت له الشواهد على أنّهم منهم .

ثُمَّ قال : فمثل هؤلاء لا بُدّ من ذكر هم والتشريد بهم ؛ لأن ما يعود على المسلمين من ضررهم إذا تُركوا أعظم من الضرر الحاصل بذكر هم والتنفير عنهم ، إذا كان سبب ترك التعيين الخوف من التّفرُق والعداوة .

ولا شك أن التفرُق بين المسلمين وبين الداعين للبدعة وحدهم إذا أقيم عليهم ، أسهل من التفرُق بين المسلمين وبين الداعين ومن شايعهم واتبعهم ، وإذا تعارض الضرران ؟

فالمُر تكب أخفهما وأسهلهما ، وبعض الشرِّ أهون من جميعه ؛ كقطع اليد المتآكلة ؛ إتلافها أسهل من إتلاف النفس ، وهذا شأن الشرع أبدًا ، ويُطرح حكم الأخف وقاية من الأثقل .

<sup>(</sup>١) الموافقات: ٥/٥٥١.

فإذا فقد الأمران ؛ فلا ينبغي أنَّ يُذكروا ، ولا أنَّ يُعيَّنوا وإن وجدوا ؛ لأن ذلك مثير للشّر وإلقاء العداوة والبغضاء ، ومتى حصل باليد منهم أحد ؛ ذاكره برفق ، ولم ير أنَّه خارج من السُّنَّة ، بل يريه أنَّه مخالف للدَّليل الشرعي ، وأن الصواب الموافق للسُّنة كذا وكذا ، فإنَّ فعل ذلك من غير تعصيُّب ولا إظهار غلبة ؛ فهو أنجح وأنفع ، وبهذه الطريقة دُعي الخلق أولاً إلى الله تعالى ، حتَّى إذا عاندوا وأشاعوا لخلاف وأظهروا الفرْقة ؛ قوبلوا بحسب ذلك » (۱)

#### والحاصل:

أنّه لا ينبغي التعيين ، بل السكوت والسّتر وتسكين الثائرة هو الأصل ، لأن التعيين يثير العداوة والبغضاء والفرْقة فلا يكون إلا في موضعين ، ولا يصحّ إلا من مجتهد:

ا عندما تكون البدعة فاحشة جدًّا واضحة الأدلة لا لبس فيها ، كبدعة الخوارج فهنا يُعيَّن أهلها ، ويُبيّن لهم ، ويُحاورون ويُقْنعون ويُقْحمون ، فإذا لم يستجيبوا عوقبوا بقدر بدعتهم وحُدِّر منهم .

٢ - حيث تكون الفِرْقة تدعو إلى ضلالتها وبدعتها وتزيينها في قلوب العوام ، ومن لا علم عنده .

رابعًا: كل ما يثير الاختلاف في حُبّ الصَّحابة:

<sup>(</sup>۱) الاعتصام: ۷۲۲/۲ ـ ۷۳۲ باختصار

- ومن ذلك ذكر ما قاله النّبي ﷺ في بعضهم وهو غضبان : فقد خرّج أبو داود عن عَمْرو بن أبي قُرَّة ؟ قال : (( كَانَ حُدَيْفَةُ بِالْمَدَائِنِ ، فَكَانَ يَدْكُرُ أَشْيَاءَ قَالَهَا رَسُولُ اللَّهِ الْغُضَبِ ، فَيَنْطَلِقُ نَاسٌ مِنْ أَصْحَابِهِ فِي الْغَضَبِ ، فَيَنْطَلِقُ نَاسٌ مِمَّنْ سَمِعَ الْغَضَب دَلِكَ مِنْ حُدَيْفَة ، فَيَأْتُونَ سَلْمَانَ فَيَدْكُرُونَ لَهُ قَوْلَ حُدَيْفَة ؟ فَيَقُولُ سَلْمَانُ : حُدَيْفَةُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُ . فَيَرْجِعُونَ إِلَى حُدَيْفَة ، فَيَقُو لُو نَ لَهُ : قَدْ ذَكَر ْنَا قُو ْلُكَ لِسَلْمَانَ ؛ فَمَا صَدَّقُكَ وَلا كَدَّبَكَ ، فَأْتَى حُدَيْفَةُ سَلْمَانَ وَهُوَ فِي مَبْقَلَةٍ ، فَقَالَ : يَا سَلْمَانُ مَا يَمْنَعُكَ أَنْ تُصدِّقنِي بِمَا سَمِعْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ ؟ فَقَالَ سَلْمَانُ : إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ كَانَ يَغْضَبُ فَيَقُولُ فِي الْغَضَبِ لِنَاسِ مِنْ أَصِيْحَابِهِ ، وَيَرْضَى فَيَقُولُ فِي الرِّضَا لِنَاسِ مِنْ أصْحَابِهِ ، أَمَا تَنْتَهِي حَتَّى ثُورِ تَن رِجَالاً حُبَّ رِجَالٍ ، وَرِجَالًا بُغْضَ رِجَالٍ ، وَحَتَّى ثُوقِعَ اخْتِلاقًا وَفُرْقَةً ؟ وَلَقَدْ عَلِمْتَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ خَطْبَ فَقَالَ : أَيُّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي سَبَبْتُهُ سَبَّةً أَوْ لَعَنْتُهُ لَعْنَةً فِي غَضَبِي ؟ فَإِنَّمَا أَنَا مِنْ وَلَدِ آدَمَ أَغْضَبُ كَمَا يَعْضَبُونَ ، وَإِنَّمَا بَعَتَّنِي رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ ؛ فَاجْعَلْهَا عَلَيْهِمْ صَلَّاةً يَوْمَ الْقِيَامَةِ . وَاللَّه لْتَنْتَهِيَنَّ أَوْ لأَكْتُبَنَّ إِلَى عُمَرَ )) (١)

<sup>(</sup>۱) صحيح سنن أبي داود : كتاب السنة : باب في النهي عن سبّ أصحاب رسول الله ﷺ : ۸۸۱/۳ ، ۸۸۱ ، رقم ۳۸۹۶ ـ ۶٦٥۹ .

أما حديث النّبي فقد روى البخاري نحوه عن أبي هُريْرة في ، أنّه سمع النّبي في يقول : « اللهم فأيمًا مؤمن سببتُه فاجعل ذلك له قربة إليك يوم القيامة » : ٥/٣٣٩ ، برقم • • • ، و أخرجه مسلم في البر و الصلة و الآداب ، باب من لعنه النّبي في أو سبّه ، رقم ١ • ٢٦ .

- ومن ذلك ذكر ما شجر بين الصتّحابة ﴿ أجمعين على وجه التأليب والتحامل على بعضهم .

فقد سُئِل عمر بن عبدالعزيز ـ رحمه الله ـ عن قتال أهل صفّين ؛ فقال : (( تلك دماءٌ كفّ الله عنها يديّ ؛ فلا أحب أن يُلطّخ بَها لساني )) ()

القسم الثَّالث : علمٌ في نشره تفصيل متعلِّقٌ بالأَشْمَاص ، أَو الأَوقات ، أَو الأَحوال .

أولاً: ( علم يُنشر في قومٍ دون قوم ) .

وينقسم تبعًا لأصناف النّاس إلى ثلاثة أقسام:

القسم الأوَّل: من العلم الذي يخبر به قوم دون قوم ، ( علمٌ يُخبر به بعض خاصة الخاصة ): والمقصود بهم الثقات من أهل العلم ، وهو كل علم توقرت فيه العلل الآتية أو أحدها:

العلّة الأولى: الخوف على النّاس أن يُفتنوا في دينهم بسبب قِصر فهمهم فيشتبه عليهم الأمر، فيقعوا في أشدّ منه ، تشكيكًا في الدين أو نكوص عنه بالكليّة ، فالواجب المتعين تركه.

مثال ذلك : ما أخرَجه الإمام البخاريّ في : (( بَاب مَنْ تَرَكَ بَعْضَ الاَحْتِيَار ، مَخَافَة أَنْ يَقْصُر فَهُمُ بَعْض النَّاس عَنْهُ فَيَقَعُوا فِي أَشَدَّ مِنْهُ )) ، وله جانبان : الأوَّل ترك الفعل

<sup>(</sup>۱) العزلة للخطابي: ص١٣٦.

ولو كان هو المختار ، والآخر ترك الإعلام به إلا خاصة الخاصة ، من يثق به وأمن عليه الفتنة ، أخرج الإمام البخاري ( عَن الأسور قال : قال لِي ابْنُ الزُّبَيْر : كَانَتْ عَائِشَة تُسِرُ إلَيْكَ كَثِيرًا ، فَمَا حَدَّتَتْكَ فِي الْكَعْبَة ؟ قُلْتُ : قالت عَائِشَة تُسِرُ النَّبِيُ فَي : يَا عَائِشَة لُولا قُومُكِ حَدِيثٌ عَهْدُهُمْ - قَالَ ابْنُ الزُّبَيْر : بِكُفْر - لنقضنتُ الْكَعْبَة ، فَجَعَلْتُ لَهَا بَابَيْن : بَابٌ يَدْخُلُ النَّاسُ ، وَبَابٌ يَحْرُجُونَ . فَفَعَلْهُ ابْنُ الزُّبَيْر ) (۱) .

### العلَّة الثانية: الخوف على النفس:

مثاله: ما رواه الإمام البخاريّ عن أبي هُرَيْرة قال: (( حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللّهِ ﷺ وعَاءَيْن ، فَأُمَّا أَحَدُهُمَا فَبَتَثُهُ ، وَأُمَّا الآخَرُ فَلُو بَتَثْتُهُ قُطِعَ هَذَا الْبُلْعُومُ )) (٢).

قال الحافظ ابن حجر: ((وحمل العلماء الوعاء الذي لم يبثه على الأحاديث التي فيها تبيين أسامي أمراء السوء وأحوالهم وزمنهم، وقد كان أبو هُرَيْرة يكني عن بعضه ولا يُصرِّح به خوقًا على نفسه منهم، كقوله: أعوذ بالله من رأس الستين وإمارة الصبيان، يشير إلى خلافة يزيد بن معاوية لأنها كانت سنة ستين من الهجرة، واستجاب الله دعاء أبي هُرَيْرة فمات قبلها بسنة. وإنما أراد أبو هُرَيْرة

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب العلم : باب من ترك بعض الاختيار مخافة أنَّ يقصرُر فهم بعض النّاس عنه فيقعوا في أشدّ منه : ٥٩/١ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: كتاب العلم: باب حفظ العلم: ٥٦/١ ، رقم١٢٠٠.

بقوله: ((قطع)) أي قطع أهل الجور رأسه إذا سمعوا عيبه لفعلهم، وتضليله لسعيهم، ويؤيد ذلك أنَّ الأحاديث المكتومة لو كانت من الأحكام الشرعية ما وسعه كتمانها، لما ذكره في الحديث الأوَّل من الآية الدالة على ذم كتم العلم )) (().

العلّة التَّالثة: كلّ ما يُحْدِث خوفًا ورعبًا وهلعًا وتفرُّقًا في المجتمع دون جدوى:

ومن ذلك إخبار النّبي الله لحذيفة المنافقين ، وعدم إخبار من الفتن والشرور ، وكذلك أسماء المنافقين ، وعدم إخبار من هو أفضل منه كأبي بكر وعمر .

القسم الثّاني : من العلم الّذي يُنشر في قوم دون قوم ، ( ينشر في الخاصة ) :

والمقصود بالخاصة : أهل العلم والفقه ، وطلبته ، وأشراف النّاس وعقلائهم الّذين يختصون بالفهم السليم ، فينزلوا الحكمة على وجهها .

وقد ورد ما يدل على اختصاصهم بهذا النوع من العلم ، ويتضح ذلك من الأمثلة:

روى الإمام البخاريّ بسنده عن على الله قال: (( حَدَّثُوا

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: كتاب العلم: باب حفظ العلم: ٢٦١/١.

النَّاسَ بِمَا يَعْرِفُونَ ، أَتُحِبُّونَ أَنْ يُكَدَّبَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ؟ )) (١) .

وروى الإمام مسلم بسنده عن عبدالله بن مسعود على قال : (( مَا أَنْتَ بِمُحَدِّثٍ قُوْمًا حَدِيثًا لا تَبْلُغُهُ عُقُولُهُمْ إلاَّ كَانَ لِبَعْضِهِمْ فِثْنَهُ )) (٢) .

ومن أمثلة هذا العلم:

أولاً: العلم الدقيق ، ومنه أحاديث الرخص .

روى الإمام البخاري بسنده إلى أنس قال: (( دُكِرَ لِي أَنَّ النَّهِيَّ فَالَ لِمُعَاذِ بْن جَبَلٍ: مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ النَّهِيَّ فَالَ : أَلا أَبَشِّرُ النَّاسَ ؟ قَالَ : لا ، إِنِّي أَخَافُ أَنْ يَتَكِلُوا )) (٢)

وفي رواية لأنس قال : (( وَأَخْبَرَ بِهَا مُعَادٌ عِنْدَ مَوْتِهِ تَأَثُمًا )) (٤) .

وروى مسلم أنَّ عمرَ قال : (( يَا رَسُولَ اللَّهِ ! بأبي أنْتَ وَأُمِّي ، أَبَعَثْتَ أَبَا هُرَيْرَةَ بِنَعْلَيْكَ : مَنْ لقِيَ يَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ مُسْتَيْقِنًا بِهَا قَلْبُهُ بَشَّرَهُ بِالْجَنَّةِ ؟ قَالَ : نَعَمْ ، قَالَ : فَلا اللَّهُ مُسْتَيْقِنًا بِهَا قَلْبُهُ بَشَرَهُ بِالْجَنَّةِ ؟ قَالَ : نَعَمْ ، قَالَ : فَلا

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: كتاب العلم: باب من خصّ بالعلم قومًا دون قوم كراهية أنْ لا يفهموا: ٥٩/١.

<sup>(</sup>٢) مسلم: المقدمة: ٧٦/١.

<sup>(</sup>٣) فتح الباري : كتاب العلم : باب من خصّ بالعلم قومًا ... : ١/٩٥ ، رقم ١٢٩ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، وفي الكتاب والباب نفسه ، برقم١٢٨ .

تَقْعَلْ ، فَإِنِّي أَخْشَى أَنْ يَتَكِلَ النَّاسُ عَلَيْهَا فَخَلِّهِمْ يَعْمَلُونَ . قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : فَخَلِّهِمْ » (١) .

قال الحافظ ابن حجر فيما وقع لمعاذ: ((خشي معاذ من الإثم المترتب على كتمان العلم، وكأنه فهم من منع الآبي أن يخبر بها إخبارًا عامًا، لقوله: ((أفلا أبشر النّاس؟)). فأخذ بعموم المنع، فلم يخبر بها أحدًا، ثمّ ظهر له أنّ المنع إنّما هو من الإخبار عمومًا، فبادر قبل موته فأخبر بها خاصًا من النّاس فجمع بين الحكمين، فكان النهي للمصلحة لا للتحريم، فلذلك أخبر به معاذ لعموم الآية بالتبليغ، والله أعلم)) (۱).

فتعيّن بهذا ، أنَّ من العلم ما لا يُنشر على عموم النّاس ، فقد ينزلوه على غير وجهه وبغير ضوابطه ، والنصوص كما هو معلوم يكمِّل بعضها بعضًا ، ويُفسِّرُ بعضها بعضًا .

ثانيًا: قال الحافظ ابن حجر: (( وممّن كره التحديث ببعض دون بعض ، أحمد في الأحاديث التي ظاهرها الخروج على السلطان ، ومالك في أحاديث الصفات ، وأبو يوسف في الغرائب ، ومن قبلهم أبو هُرَيْرة كما تقدّم عنه في

<sup>(</sup>۱) مسلم : كتاب الإيمان : باب الدليل على أنَّ من مات على التوحيد دخل الجنّة قطعًا : ٥٩/١ ، رقم٣١ .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري : كتاب العلم : باب من خصّ بالعلم قومًا ... : ٢٧٥/١ باختصار .

الجرابين ، وأن المراد ما يقع من الفتن )) (١) .

ثالثًا: أخرج الإمام البخاريّ بسنده إلى ابن عبّاس ـ رضى الله عنهما ـ قال : (( كُنْتُ أَقْرِئُ رِجَالاً مِنَ الْمُهَاجِرِينَ ، مِنْهُمْ عَبْدُالرَّحْمَنِ ابْنُ عَوْفٍ ، فَبَيْنَمَا أَنَا فِي مَنْزِلِهِ بِمِنِّي ، وَهُوَ عِنْدَ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ فِي آخِرِ حَجَّةٍ حَجَّهَا ، إِذْ رَجَعَ إِلْيَّ عَبْدُالرَّحْمَن فَقَالَ: لوْ رَأَيْتَ رَجُلا أَتَّى أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ الْيَوْمَ فَقَالَ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ هَلْ لَكَ فِي فُلانٍ ؟ يَقُولُ : لَوْ قَدْ مَاتَ عُمَرُ لَقَدْ بَايَعْتُ فُلانًا ، فَوَاللَّهِ مَا كَانَتْ بَيْعَةُ أَبِي بَكْرِ إِلاَّ فَلْتَهُ فَتَمَّت ، فَغَضِبَ عُمَر ، ثُمَّ قَالَ : إِنِّي إِنْ شَاءَ اللَّهُ لَقَائِمٌ الْعَشْيَةَ فِي النَّاسِ ، فَمُحَدِّرُهُمْ هَؤُلاءِ الَّذِينَ يُرِيدُونَ أَنْ يَغْصِبُوهُمْ أُمُورَهُمْ ، قَالَ عَبْدُالرَّحْمَنِ : فَقُلْتُ : يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لا تَقْعَلْ ، فَإِنَّ الْمَوْسِمَ يَجْمَعُ رَعَاعَ النَّاس وَغَوْغَاءَهُمْ ، فَإِنَّهُمْ هُمِ الَّذِينَ يَغْلِبُونَ عَلَى قُرْبِكَ حِينَ تَقُومُ فِي النَّاسِ ، وَأَنَا أَخْشَى أَنْ تَقُومَ فَتَقُولَ مَقَالَةً يُطيِّرُهَا عَنْكَ كُلُّ مُطْيِّرٍ ، وَأَنْ لا يَعُوهَا ، وَأَنْ لا يَضَعُوهَا عَلَى مَوَاضِعِهَا ، فَأَمْهِلْ حَتَّى تَقْدَمَ الْمَدِينَة ، فَإِنَّهَا دَارُ الْهِجْرَةِ وَالسُّنَّةِ ، فَتَخْلُصَ بِأَهْلِ الْفِقْهِ وَأَشْرَافِ النَّاسِ ، فَتَقُولَ مَا قُلْتَ مُتَمَكِّنًا ، فَيَعِي أَهْلُ الْعِلْمِ مَقَالْتَكَ ، وَيَضَعُونَهَا عَلَى مَوَاضِعِهَا . فَقَالَ عُمَرُ : أَمَا وَاللَّهِ إِنْ شَاءَ اللَّهُ لأَقُومَنَّ بِذَلِكَ أُوَّلَ مَقَامٍ أَقُومُهُ بِالْمَدِينَةِ . قَالَ ابْنُ عَبَّاسِ : فَقَدِمْنَا الْمَدِينَةِ فِي عُقْبِ ذِي

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: كتاب العلم: باب من خصّ بالعلم قومًا دون قوم كراهية أنْ لا يفهموا: ۲۷۲/۱.

الْحَجَّةِ ، فَلَمَّا كَانَ يَوْمُ الْجُمُعَةِ عَجَّلْتُ الرَّوَاحَ حِينَ زَاغَتِ الشَّمْسُ ... » (١) ، والخطبة طويلة ، وكان مما قال فيها : (( الشَّمْسُ ... ) فَائِلٌ لَكُمْ مَقَالَةً قَدْ قُدِّرَ لِي أَنْ أَقُولَهَا ، لا أَدْرِي لَمَّا بَعْدُ ، فَإِنِّي قَائِلٌ لَكُمْ مَقَالَةً قَدْ قُدِّرَ لِي أَنْ أَقُولَهَا ، لا أَدْرِي لَعَلَّهَا بَيْنَ يَدَيْ أَجَلِي ، فَمَنْ عَقَلْهَا وَوَعَاهَا فَلْيُحَدِّثْ بِهَا حَيْثُ الْتَهَتْ بِهِ رَاحِلْتُهُ ، وَمَنْ خَشِي أَنْ لا يَعْقِلْهَا فَلا أُحِلُّ لأَحَدٍ أَنْ الْتَهَتْ بِهِ رَاحِلْتُهُ ، وَمَنْ خَشِي أَنْ لا يَعْقِلْهَا فَلا أُحِلُّ لأَحَدٍ أَنْ يَكْذِبَ عَلَي ).

وقال: (( مَنْ بَايَعَ رَجُلاً عَنْ غَيْرِ مَشُورَةٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ فَلا يُتَابَعُ هُوَ وَلا الَّذِي بَايَعَهُ تَغِرَّةً أَنْ يُقْتَلا )) . ثُمَّ ذكر أوصاف بيعة أبي بكر ، وختم بإعادة العبارة السابقة .

والشاهد من إيراد هذا الأثر عن عمر وعبدالرحمن بن عوف ـ رضي الله عنهما ـ أنَّ ما يتعلق بالحكم وسياسة النّاس لا ينبغي نشره في رعاعهم وغوغائهم ، وإنّما يُنشر في الخاصنة من أهل العلم والفقه وأشراف النّاس الذين يعون القول وينزلونه منازله .

رابعًا: علم المتشابهات: التي يعلمها العلماء الراسخون

<sup>(</sup>۱) فتح الباري : كتاب المحاربين : باب رجم الحبلى في الزنا إذا أحصنت : ٢٥٠٣/٦ ، رقم ٢٤٤٢ .

وروى الشق الأول منه أيضًا في كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة : باب ذكر النّبي ، وحض على اتفاق أهل العلم وما اجتمع عليه الحرمان مكة والمدينة ... : ٢٦٧٠/٦ ، رقم ٦٨٩٢ . وفيه : فتخلص بأصحاب رسول الله من المهاجرين والأنصار ، فيحفظوا مقالتك ، وينزلوها على وجهها .

في العلم، وهم يعلمون القسم الثاني من المتشابهات كما مر سوى ما اختص الله بعلمه، وهو ما عناه ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ بقوله: ((وتفسير يعلمه العلماء)) أي أنهم اختصوا بعلمه، فلا ينبغي نشره في العامة حتّى لا يلتبس عليهم الأمر فيقعوا في المحذور.

خامسًا: ذكر الشبهات ومذاهب الفرق المختلفة للردّ عليها.

وهذا النوع من العلم لا يُنشر إلا في الخاصة من طلبة العلم ، ولا يُذكر عند العامّة حتّى لا يشككهم في دينهم ، بل لا يذكر في طلبة العلم المبتدئين والضعفاء .

### ويشترط لذلك شروط:

أنْ يبيّن الحقّ أوّلاً ، ثُمَّ تُعْرض الشبهة مقتضبة دون إسهاب ، ويردّ عليها تفصيلاً ، ويكون ذلك في مجلس واحد

### سادسًا: فقه الموازنات.

وهو ما يسمى بفقه الخلاف أو الفقه المقارن ، فإنّه لا يصلح للعامّة ، ولا يسُوغ نشره فيهم ، فإنّ العامّي إذا سمع اختلاف الآراء أصيب بحيرة وإشكال . فلا يصلح لعامة النّاس إلاّ سماع حكم شرعي واحد ، وينبغي للعلماء أنّ تجتمع كلمتهم فتوحّد فتاواهم بقدر المستطاع في البلد الواحد على الأقلّ .

القسم الثّالث من العلم الّذي يُنشر في قوم دون قوم: علمٌ يُنشر في العامّة:

وهو العلم الذي يُنشر مطلقًا كما تقدّم ، كعلم التوحيد ، وإفراد الله بالعبادة ، والصلاة ، والزكاة ، والصوم ، والحج ، والجهاد ، والتقرّب إلى الله بنوافل العبادات ، وتذكيرهم بالخالق وعظمته ، وقدرته على الخلق ، ورحمته بعباده ، وما أعد الله للمتقين من عباده ، وما أعد المن عصاه ، والجنّة والنار ، وأمور الآخرة ، والقبر وعذابه ونعيمه .

قال الغزالي في الإحياء: ((بل لا ينبغي أن يُخاض مع العوام في حقائق العلوم الدقيقة ، بل يقتصر معهم على تعليم العبادات ، وتعليم الأمانة في الصناعات الّتي هم بصددها ، ويملأ قلوبهم من الرغبة والرهبة في الجنّة والنّار ، كما نطق به القرآن ، ولا يُحرِّك عليهم شبهة ، فإنّه ربّما تعلقت الشبهة بقلبه ، ويعسر عليه حلها فيشقى ويهلك ، وبالجملة لا ينبغي أن يفتح للعوام باب البحث ، فإنّه يعطل عليهم صناعاتهم التي بها قوام الخلق ، ودوام عيش الخواص )) (۱)

وعلى المعلّم الداعية أنْ يعرف من يخاطب ، وأن يعطيه على قدر فهمه ، قال الغزالي : (( فليبث إليه الحقيقة إذا علم أنّه يستقلّ بفهمها ، ولذلك قيل : كِلْ لكلّ عبد بمعيار عقله ،

.

<sup>(</sup>۱) إحياء علوم الدين: ۹۷/۱

وزن له بميزان فهمه حتّى تَسْلم منه ، وينتفع بك ، وإلا وقع الإنكار لتفاوت المعيار ، ثمّ أورد مقولة لبعض العلماء أنّه قال : وليس الظلم في إعطاء غير المستحق ، بأقل من الظلم في منع المستحق . وقال : المتعلّم القاصر ينبغي أنْ يُلقى إليه الجليّ اللائق به ، ولا يُدْكر له وراء هذا تدقيقًا ، وهو يدّخره عنه ، فإنّ ذلك يفتّر رغبته في الجليّ ويشوِّش عليه قلبه ، ويُوهم إليه البخل به عنه إذ يظنُّ كلّ أحد أنّه أهلٌ لكلّ علم دقيق )) (۱).

ولا يجيب على جميع أسئلة العوام ، قال الشاطبي : (( ومن ذلك ( أي العلم المذموم ) سؤال العوام عن علل مسائل الفقه وحكم التشريعات ، وإن كان لها علل صحيحة وحكم مستقيمة . ولذلك أنكرت عائشة ـ رضي الله عنها ـ على من قالت : لِمَ تقضي الحائضُ الصوم ولا تقضي الصلاة ؟ فقالت لها : أحرورية أنت ؟ )) (() ، إلى غير ذلك ، مما يدل على أنّه ليس كل علم يُبَثُ ويُنشر وإن كان حقًا .

ومنه أنْ لا يذكر للمبتدئ من العلم ما هو حظ المنتهى ، بل يربى بصغار العلم قبل كباره » (٣) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۹۲/۱ ـ ۹۷ باختصار.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : كتاب الحيض : باب لا تقضي الحائض الصلاة : ٢١/١ ، ، رقم ٣٢١ .

<sup>(</sup>٣) الموافقات: ١٧٠/٥ ـ ١٧١ باختصار.

وقال ـ رحمه الله ـ : (( ويعرض أيضًا للقسم الأوَّل ( صلب العلم ) أن يصير من التَّالث ( ما ليس بعلم ) ، ويُتصوّر خلك فيمن يتبجّح بذكر المسائل العلمية لمن ليس من أهلها ، أو ذكر كبار المسائل لمن لا يحتمل عقله إلاَّ صغارها ، على ضد التربية المشروعة ، فمثل هذا يوقع في مصائب ، فلا يصحّ للعالم في التربية العلمية إلاَّ المحافظة على هذه المعاني وإلا لم يكن مربيًّا واحتاج هو إلى عالم يُربِّيه )) ().

ثانيًا: العلم المتعلق نشره بالأوقات: (

وهو العلم الذي يُتوقف في نشره في زمان دون زمان ، والأي أنّه يصلح نشره في بعض الأوقات ، ولا يصلح نشره في البعض الآخر ، إذ إنّ في نشره فتنة لبعض النّاس ، ومثاله : ترنك النّبي الاختيار الأفضل وهو هدم الكعبة وإعادة إنشائها خوقًا على النّاس أنْ يفتنوا في دينهم .

كما أخرج البخاريّ بسنده (( عَن الأسْوَدِ قَالَ : قَالَ لِي النُّ الزُّبَيْرِ : كَانَتْ عَائِشَهُ تُسِرُ النَّكِ كَثِيرًا ، فَمَا حَدَّتَتُكَ عن الْكَعْبَةِ ؟ قُلْتُ : قَالَتْ لِي : قَالَ النَّبِيُّ اللَّهِ : يَا عَائِشَهُ لَوْلا قَوْمُكِ حَدِيثٌ عَهْدُهُمْ - قَالَ ابْنُ الزُّبَيْرِ - بِكُفْر ، لَنَقَضْتُ الْكَعْبَة ، فَجَعَلتُ لَهَا حَدِيثٌ عَهْدُهُمْ - قَالَ ابْنُ الزُّبَيْرِ - بِكُفْر ، لَنَقَضْتُ الْكَعْبَة ، فَجَعَلتُ لَهَا

<sup>(</sup>۱) الموافقات: ۱۲۳/۱، ۱۲۶ باختصار.

بَابَيْنِ: بَابٌ يَدْخُلُ النَّاسُ ، وَبَابٌ يَخْرُجُونَ )) (١).

فلو أنَّ الإيمان قد خالطت بشاشته القلوب وترستخ فيها كباقي الصتَّحابة ، لنقَذ النَّبي على ما يريد ، ولكن ذلك يحتاج إلى زمن .

ومن ذلك أيضًا ، ما يقع في زمن الفتن ، فإنه لا يجوز إيراد الأدلة والمبررات التي تهيّج الفتنة وتزيد من سفك الدماء ، أو تستعدي الولاة على النّاس بدون حقّ ، أو تؤكّد البدعة . كما حدث في زمن المأمون وفتنة القول بخلق القرآن .

وذكر الحافظ ابن حجر عن حذيفة وعن الحسن أنّه أنكر تحديث أنس للحجّاج بقصتة العُرنيين ، لأنّه اتخذها وسيلة إلى ما كان يعتمده من المبالغة في سفك الدماء بتأويله الواهى » (۲).

ثالثًا: العلم المتعلّق نشره بالأحوال ( ):

وهذا يتعلق بأحوال النّاس وواقعهم ، من الذكاء والقدرة على الفهم والاستيعاب ، أو قِلة ذلك ، وما حصل لهم من العلم وما لم يحصل ، فإنّ ما قيل في العلم الّذي يُنشر بين

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب العلم : باب من ترك بعض الاختيار ... : ۱/۹۰ ، رقم ۱۲۰ .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: كتاب العلم: باب ترك بعض الاختيار: ٢٧٢/١.

العامّة والخاصّة يدخل تحت هذا الباب، ذلك أنَّ مراعاة الفروق الفردية بين النّاس أمر متعيّن .

فقد راعى النَّبي على ذلك ، وفرق بين الصغير والكبير ، والشاب والشيخ ، والغنيِّ والفقير ، والمرأة والرجل ، والقوي والضعيف ، والشجاع ، وغير ذلك .

وما أنكره الحسن من تحديث أنس للحجّاج بقصة العرنيين يصحّ هنا ، ذلك أنَّ الحجاج سفّاك دماء ، فإذا كان حاله هكذا فإنَّ تحديثه بحديث مثل هذا يزيد من تهييجه على قتل الأبرياء ويشجعه على ذلك ويُزيّن له التأويلات الواهية

ضوابط نشر العلم:

ا على الإمام الشاطبي ـ رحمه الله ـ : (( وضابطه أنّك تعرض مسألتك على الشريعة ، فإن صحّت في ميزانها ، فانظر في مآلها بالنسبة إلى حال الزمان وأهله ، فإن لم يؤد ذكره إلى مفسدة ، فاعرضها في ذهنك على العقول ، فإن قبلتها ؛ فلك أن تتكلم فيها ، إمّا على العموم إنْ كانت مما تقبلها العقول على العموم ، وإمّا على الخصوص إنْ كانت غير لائقة بالعموم ، وإن لم يكن لمسألتك هذا المساغ ؛ فالسكوت عنها هو الجاري على وفق المصلحة الشرعية والعقلية )) (۱).

٢ - وقال الغزالي: ((فليبُث إليه الحقيقة إذا علم أنَّه يستقل بفهمها)) (١).

" - قال الحافظ ابن رجب: ((أحاديث الرُّخص لا تُشاع في عموم النّاس لئلا يقصر فهمهم عن المراد بها )) (أ). أي خوف الترخُص والاتكال، ولا مانع من إخبار من يستقل بفهمها.

٤ - تحديث النّاس بما يفهمونه ويعرفونه مخافة أنْ يُكدّب الله ورسوله ، وخوفًا عليهم أنَّ يُفتنوا في دينهم بسبب قصور فهمهم فيشتبه عليهم الأمر ، فيقعوا في أشدّ منه .

<sup>(</sup>۱) المو افقات: ۱۷۲/٥

<sup>(</sup>۲) إحياء علوم الدين: ٩٦/١.

<sup>(</sup>٣) فتح الملهم شرح صحيح مسلم: ٥٨٨/١.

- - العلم الدقيق يُخصّ به قوم فيهم الضبط.
- **٦ ـ ترك كل ما يُحْدث خوفًا** ورعبًا وهلعًا في المجتمع دون جدوى.
- الخوف على النّفس، كما في حديث أبي هُرَيْرة (كتم الوعاء الثّاني).
- ٨ ـ المشتبهات التي لا يعلمها إلا العلماء الراسخون في العلم لا تُنشر إلا في الخاصة .
- 9 ـ وقال في الموافقات عن مالك ـ رحمه الله ـ : ((كان يكره الكلام فيما ليس تحته عمل ، وأخبر عمّن تقدّمه أنهم كانوا يكر هون ذلك )) (١) .
- 1. الأحاديث التي ظاهرها الخروج على السلطان، وكذلك ما يتعلق بالحكم والسياسة، لا ينبغي نشره على الرعاع والغوغاء، وإنما يُنشر في الخاصة من أهل العلم والفقه وأشراف الناس الذين يعون القول ويُنْزلونه منازله.
- 11 أحاديث الصفات والغرائب ، وما ظاهره يقوي البدعة ، قال الحافظ ابن حجر : (( وضابط ذلك أنْ يكون ظاهر الحديث يقوي البدعة ، وظاهره في الأصل غير مراد ، فالإمساك عند من يُخشى عليه الأخذ بظاهره )) (٢).

<sup>(</sup>۱) الموافقات : ۱۷۱/٥.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري : كتاب العلم : باب من خص بالعلم قومًا دون قوم :

1 1 - ذكر الشبهات ، ومذاهب الفِرَق المختلفة للرّد عليها لا يُنشر إلا في الخاصة ، ولا يُذكر عند العامة خوف التشكيك في دينهم.

17 - تعيين أصحاب البدع الذين يدخلون في حديث الافتراق، ولكن تُذكر أوصافهم دون أسمائهم.

١٤ ـ العلم الذي قد يُثير اختلاف في حُبّ الصَّحابة .

• 1 - العلم المتعلّق نشره بالزمان ، فقد يثير نشره فتنة لبعض النّاس لحداثة عهدهم بالإسلام ، وقلة فهمهم ، أو ما يقع في زمن الفتن ؛ فإنّه لا يجوز إيراد الأدلة والمبررات التي تهيّج الفتنة وتزيد من سفك الدماء ، أو تستعدي الولاة .

17 - فقه الموازنات: لا يُنشر بين العامة لأن كثرة الخلافات والآراء تسبب الحيرة لهم.

المبحث السابع: ( الأساليب النبوية في التعليم).

#### ١. أوقات تعليمه على وأماكنه:

القاعدة في ذلك أنَّ رسول الله كان يتخوّل أصحابه بالموعظة والعلم حتَّى لا يُمِلَّهم . روى البخاريّ عن ابن مسعود قال : ((كان النَّبي على يتخوّلنا بالموعظة في الأيام ، كراهة السآمة علينا )) (() .

وأما ما كان يعرض للنبي ، فلم يكد يخلو منه يومًا من أيامه إلا وفيه جديد من وحي يتنزل عليه فيُخبر به من حضر من أصحابه ، فيعلمون فيم نزل ، وأين نزل ، وسبب نزوله ، وكيفية تلاوته ، ومعانيه ، وإمّا سُنّة من فعله ، أو قوله ، أو تقريره يفقهونها ويروونها عنه .

يدلُّ على ذلك كثير من أعمال صحابته ـ رضوان الله عليهم ـ ومن ذلك ملازمة أبي هُرَيْرة له هِ بشبع بطنه هي يتلقى منه العلم )) (٢) .

ومنه تناوب عمر بن الخطاب وصاحبه ـ رضي الله عنهما ـ على مجلس رسول الله ، قال عمر : (( كُنْتُ أَنَا وَجَارٌ لِي مِنَ الأَنْصَارِ فِي بَنِي أُمَيَّة بْن زَيْدٍ وَهِيَ مِنْ عَوَالِي

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : العلم : باب ما كان النّبي ﷺ يتخوّلهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا : ٣٨/١ ، رقم٦٨ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: العلم: باب حفظ العلم: ٥٥/١ ، رقم١١٨٨ .

الْمَدِينَةِ ، وَكُنَّا نَتَنَاوَبُ النُّزُولَ عَلَى رَسُولِ اللَّهِ ﴿ ، يَنْزِلُ يَوْمًا وَأُنْزِلُ يَوْمًا وَأُنْزِلُ يَوْمًا مَ فَإِذَا نَزَلْتُ حِنْتُهُ بِخَبَرِ ذَلِكَ الْيَوْمِ مِنَ الْوَحْيِ وَغَيْرِهِ ، وَإِذَا نَزَلَ فَعَلَ مِثْلَ ذَلِكَ » (١) .

فدل ذلك على وجود جديد في كل يوم لا يكاد يتخلف ، ولقد اشتكى النساء من غلبة الرجال على مجلس رسول الله ، فقلن للنبي أن : (( غَلْبَنَا عَلَيْكَ الرِّجَالُ ، فَوَعَدَهُنَّ يَوْمًا لَقِيَهُنَّ فِيهِ ،

ومما خقف عبء التعليم عليه الله على أصحابه وأبعده عن الملل والسآمة أمران:

الأوّل: أنّه هو بنفسه على كان قدوة للناس ، وأسوة حسنة في كل شيء ، فأعماله تعليم وتربية للناس ، وعباداته تعليم وتربية ، وأقواله وتقريراته كذلك ، فهي بذواتها علم يراها النّاس في المسجد أو في الطريق ، أو في أي مكان فينقلونها عنه ، أو تراها إحدى أزواجه في البيت فتنقلها عنه ، إذ هو تشريع كُلُه ، بل كان بعض الصّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ يقلّدونه حتّى في بعض السنن الجبليّة حُبًّا وتأسيًا به على المنت الجبليّة حُبًّا وتأسيًا به الله المنت الجبليّة حُبًّا وتأسيًا به الله المنت الجبليّة حُبًّا وتأسيًا به الله المنت الجبليّة حُبًّا وتأسيًا به الله اله المنت الجبليّة حُبًّا وتأسيًا به الله المنت الجبليّة حُبًّا وتأسيًا به اله المنت الجبليّة حُبًا وتأسيًا به اله المنت الجبليّة حُبًا وتأسيًا به اله المنت الجبليّة حُبًا وتأسيًا به اله اله المنت الجبليّة حُبًا وتأسيًا به اله اله اله اله المنت المنت

<sup>(</sup>١) البخاريّ: العلم: باب التناوب في العلم: ٤٦/١ ، رقم ٨٩ مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : العلم : باب هل يجعل للنساء يومٌ على حدةٍ في العلم : ١٠١٥ ، رقم١٠١ مختصرًا .

والأمر الآخر: انتهازه المناسبات الدائمة والعارضة لتعليمهم وعظتهم، فأما الدائمة فكخطب الجمعة، والعيدين، والحجّ، وعقب بعض الصلوات المفروضة، كصلاة الفجر، كان إذا انصرف من صلاته قال لأصحابه: من منكم رأى رؤيا البارحة، فإن لم يجبه أحد قصّ عليهم من أخبار الأمم الماضية، للاعتبار والعظة، وترسيخ الإيمان في قلوبهم.

وأما المناسبات العارضة فهي كثيرة جدًّا ، كالاستسقاء ، والخوف ، والغزوات ، والأسفار ، والأحداث الَّتي تمرُّ بها الأمّة ، كحادثة الإفك ، وحادثة قتل القراء ، وغير ها . وعند تنزُّل القرآن أيضًا يقرأه على من حضر عنده ، أو يجيبهم على ما سألوه .

ومن ذلك أيضًا الظواهر الطبيعية ، كالرّعد والبرق والمطر والرياح.

ومنه مجيء الوفود ، طلاب العلم ، والأعراب الذين يأتونه من البادية فيسألونه ، وقد كان الصّحابة يفرحون بمجيئهم لأنهم يهابون سؤال النّبي ، ومنه مجيء الضيوف على رسول الله ، وأصحابه .

ومنه أيضًا ما يراه أحيانًا من فقر وحاجة على بعض الوفود الذين يقدمون إليه ، كالذين جاءوه مجتابي النمار ، فخطب في النّاس يحثّهم على الصدقة عليهم .

ومن ذلك اختلاف الليالي والأيام والشهور ، وما يكون فيها من وظائف ، كشهر رمضان ، وشوّال وذي الحجّة ، والمحرّم ، وشعبان . أو الليالي الفاضلة ، كالعشر الأواخر من رمضان ، ومنها ليلة القدر ، أو الأيّام ، كعشر ذي الحجّة ، والعاشر من المحرّم .

وكان يزور أصحابه في بيوتهم ويعظهم أحيانًا ، ويعلمهم ، ويصلّي في بيوتهم ، ويعود مرضاهم ، ويعود جيرانه ولو كانوا من غير المسلمين كالغلام اليهودي الذي أنقذه الله به من النار وهو في الرمق الأخير .

ومن ذلك حرصه وشفقته على النّاس ، كعمه أبي طالب من قبل فقد عاده وهو في اللحظات الأخيرة محاولاً إنقاذه من النار ، ولكن اجتولته شياطين الإنس والجن .

ولقد كان الله يُعلم النّاس في أغلب أحواله ، في حال صحته ومرضه ، شبابه وكبره ، انشغاله وفراغه . قاعدًا وقائمًا ، وراجلاً وراكبًا ، بل قد يردف أحد أصحابه على حمار ويعلمه ويوصيه ، كما فعل بمعاذ .

ولا يتحرى اجتماع أصحابه في كلّ الأحوال ، بل يهتبل المناسبات فيتكلم ويعظ ويعلم جماعات وفرادى ، وهم بدورهم يتناقلون ما سمعوه وشاهدوه ، فيخبرون به بعضهم بعضاً .

ولم يكن المسجد هو المكان الوحيد لتعليمه ﷺ ، بل لا

يكاد يترك مكائا إلا وقد علم فيه ، فقد كان معلمًا وآمرًا بالمعروف ، وناهيًا عن المنكر ، في الأسواق ، وفي البيوت ، وفي الحوائط ( البساتين ) ، وفي أرض المعركة ، وفي الطرقات ، والمقابر ، إذ كان يغتنم مناسبة الموت التي تكون عندها النفس البشرية منكسرة ، وجلة ؛ خائفة خاضعة ، قابلة للتذكير ، ومن ذلك ما حدّث النّبي على به من حديث البراء بن عازب الطويل المشهور .

وهو معلم مصلح في الخصومات ، كما في قصنة جابر بن عبدالله وصاحب الدين ...

وبالجملة فلقد اغتنم النبي المناسبات والأحداث لتعليم أصحابه وتربيتهم العلمية والعملية مع اختلاف الليالي والأيّام، لعدم إملالهم والتشديد عليهم، وسيأتي تفصيل لبعض ما دُكر.

وقد يخالف هذه القاعدة الذي درج عليها هي من التخفيف الدائم والإيجاز في كلامه إلى النطويل لعارض ، وسيأتي بيان ذلك .

ولقد راعى الصحة أحوال النّاس المختلفة من الصحة والمرض ، والغنى والفقر ، والقوّة والشجاعة والضعف ، والصغر والكبر ، وقوّة الحفظ والفهم وسرعته ، إلى غير ذلك من الأحوال الشخصية والفروق الفردية .

والحاصل أنَّ حياته على كانت كلها قدوة وأسوة حسنة ،

بين دعوة وتعليم ، وتربية وجهاد وعبادة .

### ۲ ـ أمره ﷺ أصحابه بحضور مجلسه :

## ٣-انتهاز المناسبات العارضة للتعليم (أوما يُسمّى بالرّبط بالأحداث).

كان من أكثر مجالات تعليمه النهاز مثل هذه المناسبات لطرح ما يناسبها من العلم الذي يريد إيصاله لأصحابه ، وما ذاك إلا لأن الحدث القائم يجعل المسألة واقعًا ملموسًا مشاهدًا ، أمام المتعلّم ، فتتهيأ نفسه لقبول ما يتعلّق به من علم .

روى الإمام البخاريّ عن عمر بن الخطاب ﴿ قَالَ : (( قَدِمَ عَلَى النَّبِيِّ ﴾ سَبْئٌ ، فَإِذَا امْرَأَةٌ مِنَ السَّبْئِ قَدْ تَحْلُبُ

<sup>(</sup>۱) احشدوا: اجتمعوا. يقال: حشد القوم إذا اجتمعوا وخفّوا في التعاون . انظر معجم مقاييس اللغة لابن فارس: ٦٦/٢، مادة: حشد.

<sup>(</sup>۲) مسلم : كتاب صلاة المسافرين : باب فضل قراءة قل هو الله أحد : 000/1 مسلم : 000/1

تَدْيَهَا تَسْقِي ، إِذَا وَجَدَتْ صَبِيًّا فِي السَّبْيِ أَخَذْتُهُ فَأَلْصَقَتْهُ بِبَطْنِهَا وَأَرْضَعَتْهُ ، فَقَالَ لَنَا النَّبِيُّ ﷺ : أَثْرَوْنَ هَذِهِ طَارِحَةً وَلَدَهَا فِي النَّارِ ؟ قُلْنَا : لا ، وَهِيَ تَقْدِرُ عَلَى أَنْ لا تَطْرَحَهُ فَقَالَ : للهُ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنْ هَذِهِ بِوَلَدِهَا )) (١) .

إنَّ مشهد المرأة وهي تحلّب ثديها تسقي ، وفي بعض النسخ بالتشديد (قد تحلّب ثديها) أي فاض بالحليب ، وبحثها عن وليدها وتلهفها للقائه ، والصاقه ببطنها وارضاعه الحليب ، وغمره بالحب والحنان ، والعطف والرحمة والشفقة ، هذا المشهد كان شاخصًا حيًّا أمام الصّحابة ، ولأنه مشهد مؤثّر للغاية انتهزه الترسيخ صفة من صفات الله في قلوب أصحابه ، لتؤرث محبّة الله الله وتبعث على رجائه في قلوبهم ، فزاده التورث محبّة الله والقاء وتبعث على رجائه في أوضح صورها (النّار ، وإلقاء وليدها الذي تحبّه أشد الحبّ فيها) ، طرح هذا السؤال كيما يستثير كوامن النفوس ويلفت الانتباه إلى ما سيلقيه على اسماعهم من العلم ، فربط هذا المشهد المرئي بنوع مقارنة بحقيقة غيبية ، { وَلِلّهِ الْمَثّلُ الأَعْلَى} . حتّى ترسخ في جذر بحقيقة غيبية ، { وَلِلّهِ الْمَثّلُ الأَعْلَى} . حتّى ترسخ في جذر قلوبهم ، وتكون صورتها ماثلة في أذهانهم .

# ٤ ـ التخوُّل والتجوُّز:

كان الله يتخوّل أصحابه بالموعظة والعلم: قال ابن مسعود: ((كان النّبي الله يتخوّلنا بالموعظة في الأيام،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب رحمة الولد وتقبيله ومعانقته : ٥/٥٣٥ ، رقم٥٦٥٣ .

كراهة السآمة علينا » (۱) ، وقد بوّب البخاري له بابًا ( ما كان النّبي على يتخوّلهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا ) (۲) .

وبوّب أيضًا باب: (من جعل لأهل العلم أيامًا معلومة) وبوّب أيضًا باب: (من جعل لأهل العلم أيامًا معلومة) وذكر حديث أبي وائل قال: ((كَانَ عَبْدُاللَّهِ يُذَكِّرُ النَّاسَ فِي كُلِّ خَمِيسٍ ، فَقَالَ لَهُ رَجُلُّ: يَا أَبَا عَبْدِالرَّحْمَن ، لُودِدْتُ أَنَّكَ فَي كُلِّ خَمِيسٍ ، فَقَالَ لَهُ رَجُلُّ: يَا أَبَا عَبْدِالرَّحْمَن ، لُودِدْتُ أَنَّكَ دَكَرُ ثَنَا كُلَّ يَوْمٍ ؟ قَالَ : أَمَا إِنَّهُ يَمْنَعُنِي مِنْ ذَلِكَ أَنِّي أَكْرَهُ أَنْ أَمِلُكُمْ ، وَإِنِّي أَتَحَوَّلُكُمْ بِالْمَوْعِظَةِ كَمَا كَانَ النَّبِيُّ عَلَيْ يَتَحَوَّلُنَا الْمَلِي بَعَدَوَّلُنَا يَهُ ، مَخَافَة السَّآمَةِ عَلَيْنَا )) (نا) .

ولما كان ﴿ أقرب النَّاس هديًا وسمتًا ودلاً برسول الله ﴿ دَلَّ ذَلْكَ عَلَى أَنَّ هذا أقرب ما يكون لمنهج النَّبي ﴾ .

ويؤكّد ذلك أمر ابن عبّاس لعكرمة قال : حدِّث النّاس كلّ جمعة مرّةً ، فإن أبيت فمرّتين ، فإن أكثرت فثلاث مرار ، ولا ثملَّ الناسَ هذا القرآن ، ولا ألفينّك تأتي القوم وهم في حديثٍ من حديثهم ، فتقص عليهم ، فتقطع عليهم حديثهم فتملُهم ، ولكن أنصت ، فإذا أمروك فحدِّثهم وهم يشتهونه ))

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : العلم : باب ما كان النّبي ﷺ يتخوّلهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا : ٣٨/١ ، رقم٦٨ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : العلم : باب ما كان النّبي الله يتخوّلهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا : ٣٨/١ ، رقم ١١ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : العلم : باب ما كان النّبي الله يتخوّلهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا : ٣٩/١ ، رقم١٢ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: العلم: باب من جعل لأهل العلم أيامًا معلومة.

الحديث (۱)

وإلى جانب هذا التحرّي لنفسية أصحابه ، كان يتجوّز في الحديث ، قال عبدالله بن عَمْرو : سمعت رسول الله في يقول : « لقدْ رَأَيْتُ ـ أَوْ أَمِرْتُ ـ أَنْ أَتَجَوَّزَ فِي الْقَوْل فَإِنَّ الْجَوَازَ هُوَ خَيْرٌ » (٢) .

## ٥. تخصيص النساء بأيام معلومة لتعليمهن ووعظهن :

اهتم النّبي على بتعليم النساء ووعظهن كاهتمامه بالرجال ، فقد كنّ يحضرن مجالسه في في العلم والوعظ للرجال ، فإذا غلب على ظنّه أنّ النساء لم يسمعن خصتهن بمجلس ، قال عطاء : سمعت ابن عبّاس قال : (( أَشْهَدُ عَلَى ابْن عَبّاسِ قال أَنّ رَسُولَ اللّهِ فَيْ خَرَجَ وَمَعَهُ بِلالٌ ، فَظَنّ أَنّهُ لَمْ يُسْمِعْ ، فَوَعَظَهُنّ وَأَمَرَهُنّ بِالصّدَقَةِ ، فَجَعَلْتِ الْمَرْأَةُ ثُلْقِي الْقُرْطُ وَالْخَاتَمَ ، وَبِلالٌ يَأْخُدُ فِي طَرَفِ تَوْبِهِ )) (") .

وَعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللَّهِ قَالَ : (( سَمِعْتُهُ ( أي ابن عبَّاس )

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الدعوات : باب ما يُكره من السجع في الدعاء : ٥/٢٣٣٤ ، ، رقم ٩٧٨ه .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : باب ما جاء في التشدُّق في الكلام رقم٥٠٠٨ ، وانظر : صحيح سنن أبي داود : باب ما جاء في التشدُّق في الكلام : ٩٤٥/٣

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : العلم : باب عظة الإمام النساء وتعليمهن : ١/٩٤ ، رقم ٩٨٠ .

يَقُولُ: إِنَّ النَّبِيَّ فَيَ قَامَ فَبَدَأُ بِالصَّلَاةِ ، ثُمَّ خَطْبَ النَّاسَ بَعْدُ ، فَلَمَّا فَرَعَ نَبِيُّ اللهِ فَلَمَّا فَرَعَ نَبِيُّ اللهِ فَي نَزلَ ، فَأْتَى النِّسَاءَ فَدُكَّرَهُنَ ، وَهُوَ يَتُوكَا عَلَى يَدِ بِلالٍ ، وَبِلالٌ بَاسِطٌ تُوْبَهُ ، يُلْقِي فِيهِ النِّسَاءُ صَدَقَةً . قُلْتُ : لِعَطَاءٍ أَثَرَى حَقًا عَلَى الإمام الآنَ أَنْ يَأْتِيَ صَدَقَةً . قُلْتُ : لِعَطَاءٍ أَثَرَى حَقًا عَلَى الإمام الآنَ أَنْ يَأْتِي النِّسَاءَ فَيُدَكِّرَهُنَ حِينَ يَقْرُعُ ؟ قَالَ : إِنَّ ذَلِكَ لَحَقُّ عَلَيْهِمْ ، وَمَا لَهُمْ أَنْ لا يَفْعَلُوا )) (۱) .

وعَنْ أَبِي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ قَالَ : جَاءَتِ امْرَأَةٌ إِلَى رَسُولِ اللّهِ فِي فَقَالْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! ذَهَبَ الرِّجَالُ بِحَدِيثِكَ ، فَاجْعَلْ لَنَا مِنْ نَفْسِكَ يَوْمًا نَأْتِيكَ فِيهِ ، ثُعَلِّمُنَا مِمَّا عَلَمَكَ اللّهُ . فَاجْتَمَعْنَ ، فَأَتَاهُنَّ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ : اجْتَمِعْنَ يَوْمَ كَذَا وَكَذَا ، فَاجْتَمَعْنَ ، فَأَتَاهُنَّ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ : اجْتَمِعْنَ يَوْمَ كَذَا وَكَذَا ، فَاجْتَمَعْنَ ، فَأَتَاهُنَّ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ : مَا مِنْكُنَّ مِن امْرَأَةٍ ثُقَدِّمُ بَيْنَ يَدَيْهَا فَعَلَّمَهُنَّ مِمَّا عَلَمَهُ اللّهُ ، ثُمَّ قَالَ : مَا مِنْكُنَّ مِن امْرَأَةٍ ثُقَدِّمُ بَيْنَ يَدَيْهَا مِنْ وَلَدِهَا تَلاتَهُ إِلاَّ كَانُوا لَهَا حِجَابًا مِنَ النَّارِ ، فَقَالْتِ امْرَأَةٌ : وَالْتَيْنِ وَالْتَيْلِ الْمِلْكُولِ لَلْهُ وَلَالَ مِنْ الْمُؤْلِقُولُ لَمُ اللّهُ وَلِيْهَا لَاللّهِ فَيْ وَلَا لَاللّهُ وَلَا لَا لَكُولُولُ لَا لَكُولُ اللّهُ وَلِيْ الْمُؤْلُولُ لَهُ الْمَالِيْفِي فَالْ مَا لَا لَلْهُ وَلِلْكُولُولُ لَلْهُ وَلِيْلِا لَاللّهُ وَلَا مُولِلْلُكُولُ وَلَالْ وَلَالْتُولُ وَلْتَيْنِ وَلَالَعُلْكُولُ وَلَالَ وَلَالَ وَلَالْتُلُولُ وَلَالَ لَا لَلْهُ وَلَالَ وَلَالَ وَلَالْتُولُ وَلِلْتُنْ وَلَالْتُلُولُ وَلَيْنُولُ وَلِيْتُولُ وَلَيْنُولُ وَلَيْسُولُ وَلَيْنُولُ وَلْتُنْ وَلِلْلْمُ لَلْمُ اللّهُ فَلْمُولُولُ وَلَالْمُولُولُ وَلَالْمُ لَلَهُ وَلِيْلُولُ وَلِلْمُ لَلْمُ الللّهُ فَلْمُولُلُكُول

فعُلم بهذا أنَّ منهج النَّبي الله تحديث الجميع رجالاً ونساءً ، فإذا غلب على ظنه أنهن لم يسمعن ذهب إليهن ووعظهن وقد يخصيهن ببعض أيامه ؛ يجتمعن فيه يعلمهن ويحدِّثهن ويعظهن ويحثهن على الصدقة ، ويخصهن بالعلم المناسب

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : العيدين : باب المشي والركوب إلى العيدين .... : ۲۲۷/۱ ، رقم ۹۱۸ ،

<sup>(</sup>۲) مسلم : كتاب البر والصلة : باب فضل من يموت له ولد فيحتسبه : ۲۲۸/٤

لهن .

## ٦ . التطويل في الموعظة والعلم نادرًا:

لقد كانت خُطب النّبي في ومواعظه قصيرة في الأعمّ الأغلب ، وكان يقول : «إنّ طُولَ صلّة الرَّجُل ، وقصر خُطبَتِه ، مئِنّة مِنْ فِقههِ . فأطِيلُوا الصّلاة ، واقصرُوا الخُطبَة . وإنّ مِنَ الْبَيَان سِحْرًا » (١) .

ولكن الحاجة أحيانًا تقتضي التطويل ، فيطول ، ومن ذلك ما رواه مسلم عن أبي زيد عَمْرو بن أخطب قال : (( صَلَّى بنَا رَسُولُ اللَّهِ الْفَجْرَ ، وَصَعِدَ الْمِنْبَرَ ، فَخَطَبَنَا حَتَّى حَضَرَتِ الظُّهْرُ ، فَنَزَلَ فَصلَّى ، ثُمَّ صَعِدَ الْمِنْبَرَ فَخَطَبَنَا خَتَّى حَضَرَتِ الْعُصْرُ ، ثَمَّ نزلَ فَصلَّى ، ثُمَّ صَعِدَ الْمِنْبَرَ فَخَطَبَنَا حَتَّى حَضَرَتِ الْعُصْرُ ، ثُمَّ نزلَ فَصلَّى ، ثُمَّ صَعِدَ الْمِنْبَرَ فَخَطَبَنَا حَتَّى حَضَرَتِ الْعُصْرُ ، ثُمَّ نزلَ فَصلَّى ، ثُمَّ صَعِدَ الْمِنْبَرَ فَخَطَبَنَا حَتَّى غَرَبَتِ الشَّمْسُ ، فَأَخْبَرَنَا بِمَا كَانَ ، وَبِمَا هُوَ كَائِنٌ ، فَأَعْلَمُنَا أَحْفَظُنَا )) (٢) .

وربّما حدّثهم من بعد صلاة العشاء إلى الفجر قال عبدالله بن عَمْرو بن العاص : ((كَانَ نَبِيُّ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ بُحَدِّتُنَا عَنْ بَنِي اللَّهِ اللَّهِ عَلْم صَلاةٍ )) (٢) بني إسْرَائِيلَ حَتَّى يُصنبحَ ، مَا يَقُومُ إلاَّ إلى عُظْم صَلاةٍ )) (٣)

<sup>(</sup>۱) مسلم: ٧- كتاب الجمعة ١٣ - باب تخفيف الصلاة والخطبة: ١٩٤/٥، رقم ٨٦٩ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: الفتن: باب إخبار النّبي الله فيما يكون إلى قيام الساعة: جـ٤ ، رقم ٢٢١٧.

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن أبي داود : العلم : باب الحديث عن بني إسرائيل :

.

وفي حديثه عن بني إسرائيل يبين لأصحابه حال أمّة من الأمم قد خلت ، وكيف تعاملت مع أنبيائها ، وكيف كان تعنّتها ، وكيف عاقبهم الله ، لكي يعتبروا ويتعظوا ، قال الله تعالى : { لقد كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةُ لأُولِي الأَلْبَابِ } (١) . الآية

٧. أمره ﷺ بأخذ العلم عنه ابتداءً.

وكان على يأمر أصحابه بالأخذ عنه:

وفي رواية أخرى لعبادة قال : (( فَلْمَّا سُرِّيَ عَنْهُ قَالَ : بنحوه )) (٣) .

وروي أيضًا عن جابر قال : (( رَأَيْتُ النَّبِيَ عَلَى يَرْمِي عَلَى رَاحِلْتِهِ يَوْمَ النَّحْرِ وَيَقُولُ : لِتَأْخُدُوا مَنَاسِكَكُمْ . فَإِنِّي لا أَدْرِي

=

۲۹۷/۲ ، رقم ۳۱۱۱ ـ ۳۲۲۳ .

<sup>(</sup>١) يوسف: الآية (١١١).

<sup>(</sup>٢) مسلم: الحدود: باب حدّ الزني: ١٣١٦/٣ ، رقم١٢ ـ ١٦٩٠.

<sup>(</sup>٣) مسلم: الحدود: باب حدّ الزني: ١٣١٦/٣، رقم١٦ - ١٦٩٠.

لْعَلِّي لا أُحُجُّ بَعْدَ حَجَّتِي هَذِهِ )) (١).

#### ٨. ترحيبه الله بطالب العلم:

وعن زر بن حبيش قال : ((جاء رجلٌ من مراد يقال له : صفوان ابن عسّال إلى رسول الله في وهو في المسجد متكئ على بُردٍ له أحمر ، قال : قلت : يا رسول الله إني جئت أطلب العلم ، قال : مرحبًا بطالب العلم ، إنّ طالب العلم لتحف به الملائكة وتُظلّه بأجنحتها ، فيركب بعضها بعضًا حتّى تعلو إلى السماء الدنيا من حُبّهم لما يطلب ، فما جئت تطلب ؟ قال : قلت : يا رسول الله لا أزال أسافر بين مكّة والمدينة ، فأفتني عن المسح على الخفين . وذكر الحديث ... » (۲) .

وفي حديث وفد عبدالقيس ، قال ﷺ: «مَرْحَبًا بِالْوَقْدِ أَوِ الْقَوْمِ عَيْرَ خَزَايَا وَلَا نَدَامَى » (٣) .

### ٩. الأمر بالتيسير والنهي عن التعسير والتنفير:

عن أنس عن النَّبِي ﷺ قال: «يَسِّرُوا وَلا تُعَسِّرُوا، ويَشِّرُوا وَلا

<sup>(</sup>۱) مسلم: الحج: باب استحباب رمي جمرة العقبة يوم النحر راكبًا وبيان قوله في: «لتأخذوا مناسككم»: ٩٤٣/٢، ورواه أبو داو برقم ١٩٧٠، انظر: صحيح سننه: ١٧٠٧، برقم ١٧٣٣ بلفظه. ورواه ابن ماجه بلفظ: «لتأخذ أمتي نسكها ...». انظر: صحيح سنن ابن ماجه: ١٧٥/٢، رقم ٢٠٢٣/٢٤٤٩.

<sup>(</sup>٢) المستدرك ، للحاكم: ١٠٠٠/١ ، وقال: صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : العلم : باب تحريض النّبي الله وفد عبدالقيس على أن يحفظوا الإيمان والعلم ، ويخبروا من وراءهم : ٥٠/١ ، رقم ٨٧ .

فكان على أغلب أحواله ببشر أصحابه.

قال ﷺ ذات ليلة بعد أنْ أعتم بصلاة العشاء: «عَلَى رسْلِكُمْ أَبْشُرُوا ، إِنَّ مِنْ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ أَنَّهُ لَيْسَ أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ يُصَلِّي هَذِهِ السَّاعَة غَيْرُكُمْ ، أَوْ قَالَ: مَا صَلَّى هَذِهِ السَّاعَة أَحَدٌ غَيْرُكُمْ » (").

روى البخاري ((أنَّ عَمْرُو بْنَ عَوْفٍ أخْبَرَهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ الْبَحْرَيْنِ يَأْتِي بِجِزْيَتِهَا اللَّهِ اللَّهِ الْبَحْرَيْنِ يَأْتِي بِجِزْيَتِهَا وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ هُوَ صَالَحَ أَهْلَ الْبَحْرَيْنِ وَأُمَّرَ عَلَيْهِمُ الْعَلاءَ بْنَ الْحَضْرَمِيِّ ، فَقَدِمَ أَبُو عُبَيْدَةَ بِمَالٍ مِنَ الْبَحْرَيْنِ ، الْعَلاءَ بْنَ الْحَضْرَمِيِّ ، فَقَدِمَ أَبُو عُبَيْدَةَ بَمَالٍ مِنَ الْبَحْرَيْنِ ، فَسَمِعَتِ الأَنْصَارُ بِقُدُومِ أَبِي عُبَيْدَةَ فَوَاقَتْ صَلَاةَ الصَّبْحِ مَعَ اللّبِيِّ فَي ، فَلَمَّا صَلّى بِهِمُ الْفَجْرَ الْصَرَفَ ، فَتَعَرَّضُوا لَهُ ، اللّهِ فَي مَنْ اللّهِ هَلَّ عَيْنَ رَآهُمْ ، وقالَ : أَطْتُكُمْ قَدْ سَمِعْتُمْ أَنَّ أَبَا عُبَيْدَةَ قَدْ جَاءَ بشَيْءٍ ؟ قَالُوا : أَجَلْ يَا رَسُولَ اللّهِ ، قَالَ : فَأَبْشِرُوا عُبَيْدَةَ قَدْ جَاءَ بشَيْءٍ ؟ قَالُوا : أَجَلْ يَا رَسُولَ اللّهِ ، قَالَ : فَأَبْشِرُوا وَأَمِّلُوا مَا يَسُرُّكُمْ ، فَوَاللّهِ لا الْفَقْرَ أَحْشَى عَلَيْكُمْ ، وَلَكِنْ أَخَشَى عَلَيْكُمْ أَنْ تُبْسَطَ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: العلم: باب ما كان النّبي الله يتخوّلهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا: ٣٨/١، رقم ٦٩.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الجهاد والسِّير: باب في الأمر بالتيسير وترك التنفير: ١٣٥٨/٣ ، رقم١٧٣٢ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : مواقيت الصلاة : باب فضل العشاء : ٢٠٧/١ ، رقم ٤٥٥

عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا ، كَمَا بُسِطَتْ عَلَى مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ ، فَتَنَافَسُو هَا كَمَا تَنَافَسُو هَا ، وَتُهْلِكُمُ كَمَا أَهْلَكُتْهُمْ )) (١) .

فقد بشرهم الله أولاً وفتح لهم باب الأمل فيما يسرهم ، وهذا مدخل وتوطئة لتحذيرهم من التنافس في الدنيا إذا بسطت عليهم لكيلا تهلكهم.

## ١٠. تعليمه على كلُّ ما كان من أمر الدين .

كان ﷺ يُعلِّم أصحابه كلَّ أمر من أمور الدين لا يترك منه شيئًا ، ولا يأخُذ بعضًا ويترك بعضًا ، قال تعالى : { وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ } (٢) .

قال ابن مسعود : (( أنزل في هذا القرآن كُلّ علم ، وكلّ شيء قد تبيّن لنا في القرآن )) (٦) .

وعن أبي ذرِّ قال : (( لقد تركنا رسول الله ﷺ وما طائر في السماء يقلِّبُ جناحيه إلاَّ وعندنا منه علم )) (١٠) .

وعَنْ سَلْمَانَ قَالَ : ( قِيلَ لَهُ : قَدْ عَلَّمَكُمْ نَبِيُّكُمْ عِلْ كُلَّ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجزية : باب الجزية والموادعة مع أهل الذمّة والحرب : ٢٩٨٨م.

<sup>(</sup>٢) النحل: الآية ( ٨٩ ).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ١٦٢/١٤، ط. الحلبي.

<sup>(</sup>٤) صحيح ابن حبّان : ٢٦٧/١ ، وجاء مثله من حديث أبي الدرداء عند الطّبرانيّ ورجاله رجال الصحيح . انظر : مجمع الزوائد : ٢٦٤/٨ .

شَيْءٍ حَتَّى الْخِرَاءَةَ ؟ قَالَ ، فَقَالَ : أَجَلْ ... الأثر )) (١) .

وعَنْ حُدَيْفَة ﴿ قَالَ : (( لَقَدْ خَطَبَنَا النَّبِيُ ﴿ خُطْبَة ، مَا تَرَكَ فِيهَا شَيْئًا إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ إِلاَّ ذَكَرَهُ ، عَلِمَهُ مَنْ عَلِمَهُ وَجَهِلَهُ مَنْ جَهِلَهُ ، إِنْ كُنْتُ لأرَى الشَّيْءَ قَدْ نَسِيتُ ، فَأَعْرِفُ مَا يَعْرِفُ الرَّجُلُ إِذَا غَابَ عَنْهُ فَرَآهُ فَعَرَفَهُ » (٢).

وعَنْ أَنَسٍ قَالَ : ((جَاءَ زَيْدُ بْنُ حَارِتَة يَشْكُو فَجَعَلَ النَّبِيُّ فَيَ يَقُولُ : اتَّق اللَّهَ وَأَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ . قَالَ أَنَسُ : لَوْ كَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْكً لَكَتَمَ هَذِهِ )) (٢) .

# ١١. التدرُّج في التّعليم وتقديم الأهم:

كان الله يتدرَّجُ في تعليم أصحابه فلا يُعْطيهم العلم دفعة واحدة فلا يفهموه أو يملُوه ، بل يُعلِّمهم ما يستطيعون حمله دون مشقة ، ومع هذا فقد كان يبدأ بالأهم فالمهم ، وأبرز ما يوضتح هذين المفهومين حديث بعث معاذ إلى اليمن .

فعَن ابْن عَبَّاسِ - رضي الله عنهما - (( أَنَّ النَّبِيَّ اللهُ بَعَثَ مُعَادًا ﴿ اللهُ اللهُ وَأَنِّي مُعَادًا ﴿ اللهُ اللهُ وَأَنِّي اللهُ مَا اللهُ اللهُ وَأَنِّي رَسُولُ اللهِ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللّهَ قَدِ اقْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ رَسُولُ اللّهِ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ ، فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللّهَ قَدِ اقْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ

<sup>(</sup>١) مسلم: كتاب الإيمان: باب الاستطابة (١٧): ٢٢٣/١، رقم٥٥.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : القدر : باب وكان أمر الله قدرًا مقدورًا : 7500 ، رقم 770 .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : التوحيد : باب وكان عرشه على الماء : ٢٦٩٩/٦ ، رقم٤٨٩٢ .

صَلُواتٍ فِي كُلِّ يَوْمٍ وَلَيْلَةٍ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ ، فَأَعْلِمُهُمْ أَنَّ اللَّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً فِي أَمْوَ الِهِمْ ، ثُوْخَدُ مِنْ أَعْنِيَائِهِمْ وَثُرَدُّ عَلَى فُقَرَائِهِمْ )) (١).

ففي هذا الحديث العظيم يأمر النّبي على معادًا أنْ يستعمل التدرُّج في تعليم شرائع الدين والدعوة إليها ، وأن يبدأ بالأهم مطلقًا ، وهو توحيد الله ، ثمّ المهمّ وهو الصلاة ، ثمّ الزكاة .

وعن عبدالله بن مسعود في قال : (( كان الرَّجلُ مِنَّا إذا تعلم عشر آياتٍ لم يجاوز هُنَّ حتَّى يعرف معانيهن ، والعمل بهنَّ )) (۱) .

وعن أبي عبدالرَّحمن عبدالله بن حبيب السلمي قال: (( حدّثنا الَّذين كانوا يُقرئوننا: أنهم كانوا يستقرئون النَّبي ، فكانوا إذا تعلموا عشر آيات لم يخلفوها حتّى يعملوا بما فيها من عمل، فتعلمنا القرآن والعمل جميعًا )) (٣)

ولقد أنزل القرآن على النّبي الله مفرّقًا ، نجومًا ليقرأه على النّاس على مكث ، قال تعالى : { وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ

<sup>(</sup>١) البخاريّ : الزكاة : وجوب الزكاة : ٢/٥٠٥ ، رقم ١٣٣١ .

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: المقدّمة: ذكر الأخبار الّتي رُويت في الحض على العلم بتفسير القرآن: ٨٠/١، رقم ٨١، وقال العلاّمة أحمد شاكر: هذا إسناد صحيح، وهو موقوف على ابن مسعود ولكنه مرفوع معنى لأن ابن مسعود إنّما تعلم من رسول الله ، فهو يحكي ما كان في ذلك العهد النبوي المنير.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: المقدّمة: ٨٠/١، رقم ٨٢، وقال أحمد شاكر: هذا إسناد صحيح متّصل.

على النّاس على مُكْثِ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً } (۱) ، قُرئت بالتشديد والتخفيف ، روى الطبري قال : (( دُكر عن ابن عبّاس أنّه كان يقرؤها بتشديد الراء ( فرّقناه ) بمعنى نزّلناه شيئًا بعد شيء ، آية بعد آية ، وقصّة بعد قصّة ، وقال الطبري في قوله تعالى : { عَلَى مُكْثٍ } ، لتقرأه على النّاس على تؤدة ، فترتله وتبينه ، ولا تعجل في تلاوته ، فلا يُفهم عنك )) (۱) .

### ١٢ ـ حفزُ الهمم للعلم والتعليم بالتذكير بفضلهما :

كان في يُذكّر أصحابه بفضل التعلم والتعليم ، لحفز هممهم للعلم ، وهذا كثير في باب فضل العلم والتعليم ، ومن خلك قوله في : « ... وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا ، سَهَّلَ اللّهُ لَهُ بِهِ طَلْكَ قوله في : « ... وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا ، سَهَّلَ اللّهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إلى الْجَنّةِ ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللّهِ يَثْلُونَ كِتَّابَ اللّهِ ، وَيَتْدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إلا نَزَلْت عَلَيْهِمُ السَّكِينَة ، وَعَشِيتُهُمُ الرّحْمَة ، وَحَقَّلُهُمُ وَيَتَدَارَسُونَهُ بَيْنَهُمْ إلا نَزَلْت عَلَيْهِمُ السَّكِينَة ، وَعَشِيتُهُمُ الرّحْمَة ، وَحَقَّلُهُمُ الْمَلائِكَة ، وَذَكَرَهُمُ اللّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَمَنْ بَطَأ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ الْمَلائِكَة ، وَذَكَرَهُمُ اللّهُ فِيمَنْ عِنْدَهُ ، وَمَنْ بَطَأ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسَبُهُ » (")

وفي فضل التّعليم قال ﷺ: «مَنْ عَلَمَ عِلْمًا فَلَهُ أَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهِ الْا يَنْقُصُ مِنْ أَجْرِ الْعَامِلِ » (٤).

<sup>(</sup>١) الإسراء: الآية (١٠٦).

 <sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: ١٧٨/١٥، ١٧٩، تفسير سورة الإسراء، (ط. البابي الحلبي).

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: كتاب الذكر والدعاء: باب فضل الاجتماع على تلاوة القرآن وعلى الذكر: ٢٦٩٩/٣٨٠، وقم٢٦٩٩٣٨.

<sup>(</sup>٤) صحیح سنن ابن ماجه : باب ثواب معلم النّاس الخیر : ۲۲۱۱ ، رقم۲۶۰/۱۹٦ .

#### ١٣ ـ البدء بالفائدة دون السؤال عنها:

ومن منهجه في التعليم بدء أصحابه بما يفيدهم ، حبًا لهم ، وحرصًا منه وشفقة عليهم ، وتبليعًا لدين الله ، وقد كان هديه هذا عليه الصلاة والسلام يشغل حيّزًا كبيرًا من طريقته في التعليم ، ويُمثّل كمًّا هائلاً من الأحاديث النبوية يصعب حصرها وفيما يلى بعضها :

عن أبي هُريْرة ، أنَّ رسول الله على قال: « ألا أدُلُكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو اللهُ بِهِ الْخَطَايَا وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ ؟ قَالُوا : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ : إسْبَاعُ الْوُضُوءِ عَلَى الْمَكَارِهِ ، وكَثْرَةُ الْخُطَا إلى الْمَسَاجِدِ ، وَانْتِظَارُ الصَّلاةِ بَعْدَ الصَّلاةِ ، فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ » (١) . وَفِي حَدِيثِ مَالِكٍ ثِنْتَيْنِ « فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ » (١) . وَفِي حَدِيثِ مَالِكٍ ثِنْتَيْنِ « فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ » (١) . وَفِي حَدِيثِ مَالِكٍ ثِنْتَيْنِ « فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ » (١) . فَذَلِكُمُ الرِّبَاطُ » (١) .

وعن عبدالرَّحمن بن أبي بكرة ، عن أبيه قال : قال رسول الله على : « ألا أخبر كُمْ بأكْبَر الْكَبَائِر ؟ قَالُوا : بَلَى يَا رَسُولَ اللَّهِ ، وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْن » (٣) .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ : أنَّ النَّبِيَّ عَلَيْ كَانَ يَحْتَجِرُ حَصِيرًا بِاللَّيْلِ فَيُصلِّي عَلَيْهِ ، ويَبْسُطُهُ بِالنَّهَارِ فَيَحْلِسُ عَلَيْهِ ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَتُوبُونَ إلى النَّبِيِّ عَلَيْهِ ، فَجَعَلَ النَّاسُ يَتُوبُونَ إلى النَّبِيِّ عَلَيْهِ مَلُونَ بِصَلَاتِهِ حَتَّى كَثُرُوا ، فَأَقْبَلَ فَقَالَ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ خُدُوا مِنَ الأَعْمَالُ بِصِلَاتِهِ حَتَّى كَثُرُوا ، فَأَقْبَلَ فَقَالَ : يَا أَيُّهَا النَّاسُ خُدُوا مِنَ الأَعْمَالُ

<sup>(</sup>۱) مسلم: الطهارة: باب فضل إسباغ الوضوء على المكاره: ٢١٩/١، رقم٢٥١.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الطهارة: باب فضل إسباغ الوضوء على المكاره: ٢١٩/١، رقم ٢٥١.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الاسئذان : باب من اتّكأ بين يدي أصحابه : ٥٩١٨٠ ، رقم٩١٨٥ .

مَا تُطِيقُونَ ، فَإِنَّ اللَّهَ لا يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُّوا ، وَإِنَّ أَحَبَّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ مَا دَامَ وَإِنَّ أَحَبُّ الأَعْمَالِ إِلَى اللَّهِ مَا دَامَ وَإِنْ قُلَّ )) (1) .

#### ١٤. تعليمه ﷺ بالوعظ والتذكير:

قال الله تعالى: { وَدَكِّرْ فَإِنَّ الدِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ} (٢) ، وقوله: { إِنَّمَا أَنْتَ مُدَكِّرٌ } (٦) ، وقوله تعالى: { وَعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قَوْلا بَلِيعًا } (٤) ، وقوله: { وَدَكِّرْهُمْ بِأَيَّامِ اللّهِ } (٥) ، وقوله تعالى: { وَدَكِّرْهُمْ بِأَيَّامِ اللّهِ } (٥) ، وقوله تعالى: { وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْقُرْءَانِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدٍ } (١) ، وقوله تعالى: { وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْعِظَةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ } (٧) ، وقوله : { يَاأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ وَشِفَاءٌ لِمَا فِي الصَّدُورِ } (٨) .

وعَن الْعِرْبَاضِ بْن سَارِيَة قَالَ: (( وَعَظْنَا رَسُولُ اللّهِ عَلَى فَرُمّا بَعْدَ صَلَاةِ الْغَدُونُ ، نَوْمًا بَعْدَ صَلَاةِ الْغَدُاةِ مَوْعِظَةً بَلِيغَةً ، ذَرَفَتْ مِنْهَا الْعُدُونُ ، وَوَحِلْتُ مِنْهَا الْقُلُوبُ ، فَقَالَ رَجُلُ : إِنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ ، فَقَالَ رَجُلُ : إِنَّ هَذِهِ مَوْعِظَةُ مُودِّعٍ ، فَمَاذَا تَعْهَدُ إِلَيْنَا يَا رَسُولَ اللّه ؟ قَالَ : أوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللّهِ ، وَالسَّمْع وَالطَّاعَةِ ، وَإِنْ عَبْدٌ حَبَشِيُّ ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتِلاقًا كَثِيرًا ، وَإِيَّاكُمْ وَالطَّاعَةِ ، وَإِنْ عَبْدٌ حَبَشِيُّ ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ يَرَى اخْتِلاقًا كَثِيرًا ، وَإِيَّاكُمْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : اللباس : باب الجلوس على الحصير ونحوه : ١٠١/٥ ، رقم٥٢٣٥٥ .

<sup>(</sup>٢) الذاريات: الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٣) الغاشية: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٤) النساء: الآية ( ٦٣ ).

 <sup>(</sup>٥) إبراهيم: الآية (٥).

<sup>(</sup>٦) ق: الآية (٥٤).

<sup>(</sup>٧) هود: الآية (١٢٠).

<sup>(</sup>٨) يونس: الآية ( ٥٧ ).

وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ ، فَإِنَّهَا ضَلَالَةٌ ، فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ ، عَضُوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِذِ )) (١)

وروى مسلم في المتلاعنيين قال : (( فَأَنْزَلَ اللّهُ ﴿ اللّهِ الْآيَاتِ فِي سُورَةِ النُّورِ : { وَالّذِينَ يَرْمُونَ أَزْوَاجَهُمْ } [ النور/٢ ـ ٩ ] فَتَلاهُنَّ عَلَيْهِ وَوَعَظَهُ وَدَكَّرَهُ . وَأَخْبَرَهُ أَنَّ عَذَابَ الدُّنْيَا أَهْوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخِرَةِ . قَالَ : لا وَالّذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِّ الدُّنْيَا أَهْوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخِرَةِ . قَالَ : لا وَالّذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِّ الدُّنْيَا أَهْوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخِرَةِ . قَالَ : لا وَالّذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِّ الدُّنْيَا أَهْوَنُ مِنْ عَذَابِ الآخِرَةِ . قَالَ : لا وَالّذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِّ المُعْمَا وَدَكَّرَهَا ... )) الحديث ! مَا كَذَبْتُ عَلَيْهَا . ثُمَّ دَعَاهَا فَوَعَظَهَا وَدَكَّرَهَا ... )) الحديث (٢)

وروى أيضًا عن زيد بن أرقم قال: ((قَامَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ يَوْمًا فِينَا خَطِيبًا ... فَحَمِدَ اللّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ وَوَعَظْ وَذَكّرَ ... المحديث )) (")

#### ١٥ ـ تعليمه بالترغيب والترهيب:

وهذا من أعظم أساليبه ، إذ كان يُرغّب في الخير الذي يُعلّمه ، فيذكر ثوابه وفضله وما يئول إليه ، ويُرهّب من الشرّ الذي يُحدّر منه ، بذكر عقابه ومساوئه ، وما يئول إليه من عاقبة مُهينة .

وقد ورد في صور عِدّة : فتارة يجمع بين الترغيب

<sup>(</sup>۱) صحيح سنن التَّرمذيِّ : العلم : باب الأخذ بالسنة واجتناب البدعة : ٢٨٢٨/٢١٥ ، رقم ٢٨٢٨/٢١٠ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: اللعان: ١١٣٠/٢، وقم١٤٩٣.

<sup>(</sup>٣) مسلم : فضائل الصَّحابة : باب من فضائل عليّ : ١٨٧٣/٤ ، رقم ٢٤٠٨ ،

والترهيب ، وتارة يُقْرد كل واحد منهما عن الآخر . وضابطه أنْ لا يؤدي النوع المستخدم إلى ضدّه ، فلا يؤدي الترغيب منفردًا إلى التهاون والكسل ، والإرجاء ، ولا يؤدي الترهيب إلى اليأس والقنوط والملل والنفور .

ومن هذه الصور ما يلى:

# أولاً: الجمع بين الترغيب والترهيب:

وقد كان المحقّم أحدهما على الآخر ، وفي أكثر أحواله يبدأ بالتبشير والترغيب قبل الإنذار والترهيب وهذا كثير عيد المتبشير والترغيب قبل الإنذار والترهيب وهذا كثير حدًّا ، كقوله الله ي « مَنْ دَعَا إلى هُدًى كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبعَهُ ، لا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ أُجُورِ هِمْ شَيْئًا . وَمَنْ دَعَا إلى ضَلالةٍ كَانَ عَلَيْهِ مِنَ الإثم مِثْلُ آثام مَنْ تَبعَهُ ، لا يَنْقُصُ ذَلِكَ مِنْ آتَامِهِمْ شَيْئًا » (۱) .

وقال على المَنَاكِبِ، وَسُدُّوا الْحَثُّفُوفَ، وَحَادُوا بَيْنَ الْمَنَاكِبِ، وَسُدُّوا الْخَلْلَ، وَلَيْنُوا بِأَيْدِي إِخْوَانِكُمْ، وَلا تَدَرُوا فُرُجَاتٍ لِلشَّيْطَانِ، وَمَنْ وَصَلَ صَفَّا وَصَلَهُ اللَّهُ، وَمَنْ قَطْعَ صَفًّا قَطْعَهُ اللَّهُ» (٢).

### ثانيًا: التّعليم بالترغيب:

كقوله ﷺ: « مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، بَعَّدَ اللَّهُ وَجُهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيقًا » (٣) .

<sup>(</sup>۱) مسلم: العلم: باب من دعا إلى هُدى: ٢٠٦٠/٤ ، رقم ٢٦٧٤ .

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن أبي داود: تفريع أبواب الصفوف: باب تسوية الصفوف: ١٣٣/١ ، رقم١٦٦٦٦٠ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الجهاد : باب فضل الصوم في سبيل الله : ١٠٤٤/٣ ،

وقوله الله عنه المؤقق زَوْجَيْن فِي سَبِيلِ اللهِ دَعَاهُ خَزَنَهُ الْجَنَّةِ ، كُلُّ خَزَنَةُ الْجَنَّةِ ، كُلُّ خَزَنَةِ بَابٍ: أَيْ قُلُ هَلَمَّ (١) . والزوجان هما الشيئان من أي نوع ينفق.

وقوله ﷺ: « الْخَيْلُ مَعْقُودٌ فِي نَوَاصِيهَا الْخَيْرُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ: الْأَجْرُ وَالْمَعْنَمُ » (٢).

وعن أبي هُرَيْرة عن النّبي في قال : «لقدْ رَأَيْتُ رَجُلاً يَتَقَلَبُ فِي الْجَنَّةِ فِي شَجَرَةٍ قَطْعَهَا مِنْ ظَهْرِ الطَّريق ، كَانَتْ تُؤْذِي النّاسَ » (٣) .

#### ثالثًا: التّعليم بالترهيب:

عن عبدالله بن عَمْرو قال : (( تخلف عنّا النّبي في سفرة سافرناها ، فأدركنا - وقد أرهقتنا الصلاة - ونحن نتوضأ ، فجعلنا نمسح على أرجلنا ، فنادى بأعلى صوته : ويل للأعقاب من النار مرّتين أو ثلاتًا )) (ئ) . وأرهقتنا أي أعجلتنا الصلاة لضيق الوقت .

=

رقم٥٨٦٦ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجهاد : باب فضل النفقة في سبيل الله : 1.20/7 ، رقم 77.7 .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الجهاد : باب الجهاد ماضٍ مع البرِّ والفاجر : ١٠٤٨/٣ ، رقم ٢٦٩٧ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: البر والصلة: باب فضل إزالة الأذى عن الطريق: ١٢٩/١٩١٤، رقم١٢٠٢١/٤.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: العلم: باب من رفع صوته بالعلم: ٣٣/١، رقم ٦٠.

فهذا تعليم من النّبي الله ورد بصيغة الإخبار الذي يحمل الترهيب من النار .

وعن أبي هُرَيْرة ، أنَّ رسول الله عَلَى قال : ((وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِحَطْبٍ فَيُحْطَبَ ، ثُمَّ آمُرَ بِالصَّلَاةِ فَيُؤدَّنَ لَهَا ، ثُمَّ آمُرَ رَجُلاً فَيَوُمَّ النَّاسَ ، ثُمَّ أَخَالِفَ إلى رَجَالٍ فَأْحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ ، وَالَّذِي رَجُلاً فَيَوُمَّ النَّاسَ ، ثُمَّ أَخَالِفَ إلى رَجَالٍ فَأْحَرِّقَ عَلَيْهِمْ بُيُوتَهُمْ ، وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ يَعْلَمُ أَحَدُهُمْ أَنَّهُ يَجِدُ عَرْقًا سَمِينًا ، أوْ مِرْمَاتَيْن حَسَنَتَيْن ، لَشَهِدَ الْعِشْمَاءَ » (١) . والعرق هو العظم الذي عليه بقية لحم قليلة ، العشاة ، أي قدمها .

وهذا فيه تهديدٌ من الرسول الله المتخلفين عن صلاة الجماعة ، ورد بصيغة الخبر الذي يحمل التهديد والترهيب ، وفيه تعليم بوجوب صلاة الجماعة .

وقال ﴿ يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصنَدَّقْنَ ، فَإِنِّي رَأَيْتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ ﴾ (٢)

وقال ﷺ: ( هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ قَالَهَا تُلاثًا )) (٢)

وقال ﷺ: « مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحَةَ الْجَنَّةِ ، وَإِنَّ رِيحَهَا تُوجَدُ مِنْ مَسِيرَةِ أَرْبَعِينَ عَامًا » (٤) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجماعة والإمامة : باب وجوب صلاة الجماعة : ٢٣١/١ ، رقم ٦١٨٨ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: الزكاة: الزكاة على الأقارب: ٥٣١/٢، ، رقم١٣٩٣.

<sup>(</sup>٣) مسلم: العلم: باب هلك المتنطعون: ٢٠٥٥/٤، رقم ٢٦٧٠.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : الجزية : باب إثم من قتل مُعاهدًا بغير جُرم : ١١٥٥/٣ .

وفي إيضاح جانب الوعظ في تعليم النّبي الله و الفرق بين مهمّة الواعظ والمعلّم قال صاحب فيض الباري شرح صحيح البخاري :

# (( اعلم أنَّ هناك وظيفتين :

الأولى: وظيفة الواعظ المذكّر ، فإنّه يُحرِّض على العمل ، ويُرغِّب إليه ، فيختار من التعبيرات ما يكون أدعى لها ، ولا يلتفت إلى تحقيق المسائل واستيفاء شرائطها وموانعها ، بل يُرسل الكلام فيعِدُ ويُوعِدُ ، ويُرغِّب ويُرهِّب مطلقًا ، ويأمُرُ وينهى ، ولا يلتفت إلى مزيد التفاصيل .

والثانية: وظيفة المعلم والفقيه ، وهو يريد تلقين العلم ، وبيان المسالة ، أما العمل بها فبمعزل عن نظره ، فيحقق البيان ، ويدقق الكلام ، ويستوفي الشروط ، ويختار من التعبيرات ما لا يكون موهمًا ، فلا يُرسل الكلام ، بل يذكره بشرائطه ، ويَعِدُ ويُوعِدُ ، ويُرغّب ويُرهّب بشرائطه .

فهاتان وظیفتان ، ومنصب الشّارع المذكّر ، ولیس له منصب المعلّم فقط ، فهو مذكّر ومعلّم معًا ، فوجب أنْ يعبّر بما هو أدعى للعمل وأبعد عما يوجب الكسل .

وهذا هو التعليم الفطري ، فإنَّ أكثر تعليماته الله مستفاد من عمله ، فما أمر به النّاس عمل به أولاً ، ثمَّ تعلم منه النّاس ، ولذا لم يحتاجوا إلى التّعليم والتعلم ، ولو كان طريقه

رقم٥٥٥٥ .

كما في زماننا لما شاع الدين إلى الأبد، ولكنّه علم النّاس بعمله، ثُمَّ إذا قال لهم أمرًا اختار فيه الطريق الفطري أيضًا، وهو الأمر بالمطلوب، والنهي عن المكروه، ولم يبحث عن مراتبه، قال الله تعالى: { وَمَا ءَاتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا }. فهذا هو السبيل الأقوم.

أمّا البحث عن المراتب فهو طريق مستحدث سلكه العلماء لفساد الزمان ، وأمّا الصبّحابة في فإنّهم إذا أمروا بشيء أخذوه بجميع مراتبه ، وإذا نُهوا عنه تركوه بالكليّة ، فلم تكن لهم حاجة إلى البحث .

ولو كان الشارع تعرّض إلى المراتب لفاته منصب المذكّر ، ولانعدم العمل ، فإنّه إذا جاء البحث والجدل لبطل العمل ، ولفات غرضه من التشديد ، ولذا كان السلف يكر هون تأويله .

فالحاصلُ أنّه إذا أمرنا بشيء فكأنه يريد العمل به بأقصى ما يمكن بحيث لا تبقى مرتبة من مراتبه متروكة ، وكذلك في جانب النهي ، ولذا كان يقول عند البيعة : «فيما استطعتم».

فبذل الجهد والاستطاعة لا يكون إلا إذا أجمل الكلام، وإذا فُصِّل يحدث التهاون، كما هو مشاهد في عمل العوام

وعامّة العلماء » (١).

وهذا جيد في الفرق بين الواعظ والمعلم، ولكن طريقة النّبي هي في التعليم والوعظ أجدر بالاتباع، وهي الأكمل والأفضل، وبها يحصل المقصود والنفع الأعظم.

فمتى كان المراد إيصال العلم ، كان الدور للمعلم أصالة ، والتذكير والتأثير تبعًا .

ومتى كان المراد التأثير والتذكير أصالة كان التعليم تابعًا ، فهما صنوان لا ينفصلان .

فإنَّ فصل التذكير والتأثير عن التعليم وعن التربية أيضًا هو مكمن الداء ، ومنشأ البلاء ، وممّا عمّت به البلوى في هذه الأزمان ، فالمعلّم يلقّن الطلاّب العلم مجرّدًا عن التأثير والتذكير ، والطلاّب يتلقونه بطريقة آلية لا روح فيها ، قد أفقدته حلاوته ، ونزعت منه طلاوته ، وكأنه غير مخاطب به ، ولا يُراد منه العمل بهذا العلم ، إنّما هو مجرد مجموعة من العلوم والمسائل والقواعد يتلقّاها ليُقْر غها في الامتحان وينتهي عندئذ الأمر .

إِنَّ المقصود الشرعي من العلم وتعلّمه وتعليمه إحياء القلوب بالإيمان والعمل الصالح ، ومنحه النور الذي يمشي به في الأرض ، فإذا لم يتحقق ذلك كان العلم حجّة وترة وحسرة

<sup>(</sup>۱) الرسول المعلّم: ص٠٩٠ ، عن فيض الباري ، شرح صحيح البخاريّ ، للكشميري: ٢٨٠/١.

على صاحبه يوم القيامة .

ولا يتحقق ذلك إلا بإيصال العلم بالطريقة النبوية ، وهي اختيار أفضل الأساليب وأنسبها لحال المتعلم ، بحيث ما أن تمس أذن المتلقي حتّى تصل إلى قلبه ، فتتمكّن منه فتورثه الخشية والخوف والمحبّة لله على فتدفعه إلى العمل ، وهذه هي البصيرة . التي هي الملكة والقدرة الإضافية الزائدة عن العلم التي تمكّن صاحبها من اختيار أفضل السنبل لإيصال العلم إلى المتلقي بطريقة واضحة وسهلة ومؤثرة .

وأمر ّ آخر ، وهو أنّ الشارع إذا أمر بأمر ، فإنّ المطلوب من العبد أن يأتي منه ما استطاع ، لقوله في : «... فإذا أمر ثكم بشنيء فأثوا منه ما استطاع ، وإذا نَهي ثكم عن شيء فدَعُوه ) (١) ، أي أنّ الاستطاعة وبذل الجهد بأكبر قدر تكون في الأوامر مع عدم إجهاد النفس إلى حدّ الملل ، لقوله في : «فإنّ الله لا يَمَلُّ حَتَى تَمَلُوا » (١) ، واستحباب المداومة على ذلك العمل لقوله في : «أحَبّ العمل إلى الله أدومه وإنْ قلّ » (٣) .

أما إذا نهى عن شيءٍ فإنَّ فرضه الانتهاء عنه كله جملة

<sup>(</sup>١) مسلم: كتاب الحج:

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : التهجّد : باب ما يكره من التشديد في العبادة : ٣٨٦/١ ، رقم١١٠٠ .

٣) مسلم : صفات المنافقين : باب لن يدخل أحد الجنّة بعمله : ٢١٧١/٤ ، رقم ٢٨١٨.

وتفصيلاً .

١٦. تعليمه ﷺ في الوقت المناسب ، وعدم تأخير البيان عن وقته :

قال الله تعالى: { وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إِلاَ الْبَلاعُ الْمُبِينُ} (١) .

وقال سبحانه: { فَإِنْ تَولَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِينُ}

وقال تعالى: { فَإِنْ تَولُواْ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاعُ الْمُبِينُ} (أ). وقال عَلَيْ : { فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَا الْبَلاعُ الْمُبِينُ} (أ).

وعن عبدالله بن عَمْرو قال : ((تخلّف عنّا النّبي في سفرة سافرناها ، فأدركنا \_ وقد أر هقتنا الصلاة \_ ونحن نتوضا ، فجعلنا نمسح على أرجلنا ، فنادى بأعلى صوته : ويل للأعقاب من النار مرّتين أو ثلاثًا )) (°) ، وأر هقتنا أي أعجلتنا لضيق الموقت .

فها هو الله البلاغ بأعلى صوته لضيق الوقت ، ولعدم جواز تأخير التعليم والبيان عن وقته ، لأن ذلك من كتمان العلم .

<sup>(</sup>١) النور : الآية ( ٥٤ ) ، والعنكبوت : الآية ( ١٨ ) .

<sup>(</sup>٢) التغابين: الآية (١٢).

<sup>(</sup>٣) النحل: الآية ( ٨٢ ).

<sup>(</sup>٤) النحل: الآية (٣٥).

<sup>(</sup>٥) البخاريّ: العلم: باب من رفع صوته بالعلم: ٣٣/١، رقم ٦٠.

فيجب على من رأى تقصيرًا في عبادة أو مخالفة أو نقصًا وقد ضاق وقته أن يبيّنه للنّاس ولا يؤخره عن وقته وكذلك إذا رأى منكرًا ، فلا ينبغي تأخير إنكاره بشرطه.

#### ١٧ ـ تعليمه بالقصص :

كان للقصص حيِّزٌ كبير في أسلوب تعليمه ، فلاقصص ماله من تأثير عجيب على النفس البشرية ، فهو ينتشلها من السآمة والملل ، وينقلها إلى عالم آخر فيه العظة والعبرة والسلوان ، بل إنَّ الله على كان يثبّت به فؤاد الرسول .

قال الله تعالى: { وَكُلاَّ نَقُصُّ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نُتَبِّتُ بِهِ فُوَادَكَ } (١) . وفيه العبرة ، قال الله تعالى : { لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُقْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ اللهِ عِبْرَةُ لأُولِي الأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُقْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ اللهِ عِبْرَةُ لِأُولِي الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُقْتَرَى وَلَكِنْ تَصْدِيقَ اللهِ عَبْرَةُ لِأُولِي الْأَلْبَابِ مَا كَانَ حَدِيثًا يُقتَرَى وَلَكِنْ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلْمُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ الله

فها هو في يُعلِّم أصحابه الصبر وقوة الاحتمال والجلد عن طريق القصص ، ومن ذلك ما رواه البخاري بسنده إلى خَبَّاب بْن الأرت ، قال : ((شَكُوْنَا إِلَى رَسُولِ اللَّهِ فَي وَهُوَ مُتَوسِّدٌ بُرْدَةً لَهُ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ ، فَقُلْنَا : ألا تَسْتَنْصِرُ لَنَا ؟ ألا تَدْعُو لَنَا ؟ فَقَالَ : قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُؤْخَدُ الرَّجُلُ فَيُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْض ، فَيُحْفَلُ فِيهَا ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُجْعَلُ نِصِفَيْن ، وَيُمْشَطُ فَيُجْعَلُ فِيهَا ، فَيُجَاءُ بِالْمِنْشَارِ فَيُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ فَيُجْعَلُ نِصِفَيْن ، وَيُمْشَطُ

<sup>(</sup>١) هود: الآية (١٢٠).

<sup>(</sup>٢) يوسف: الآية (١١١).

بأَمْشَاطِ الْحَدِيدِ مَا دُونَ لَحْمِهِ وَعَظْمِهِ ، فَمَا يَصُدُّهُ ذَلِكَ عَنْ دِينِهِ ، وَاللَّهِ لَيَتِمَّنَ هَذَا الْأَمْرُ ، حَتَّى يَسِيرَ الرَّاكِبُ مِنْ صَنْعَاءَ إلى حَضْرَمَوْتَ ، لا يَخَافُ إلاَّ اللَّهَ وَالدِّنْبَ عَلَى غَنَمِهِ ، وَلَكِنَّكُمْ تَسْتَعْجِلُونَ )) (۱) .

فهذا درس في الصبر على الفتن ، والقوة في الدين ، القاه على أصحابه في قصة قصيرة جدًّا ، فكان له أعمق الأثر ، وأشد التأثير في النفوس ، ذلك أنَّ الأسلوب القصصي لا يُوجّه فيه أمر ولا نهي ولا لوم للمخاطب ، فهو يغزوا النفس البشرية دون تقريع لها ، أو جفاءٍ أو إملال.

وعن أبي هُرَيْرة ﴿ أَنَّ رَسُولَ الله ﴿ قَالَ : ﴿ قَالَ رَجُلُ لَمْ اللّه ﴿ وَالْرُوا نِصْفَهُ فِي الْبَرِّ ، وَنِصْفَهُ فِي الْبَرْ ، وَنِصْفَهُ فِي الْبَرْ ، وَنِصْفَهُ فِي الْبَرْ ، وَنِصْفَهُ فِي الْبَرْ ، وَوَاللّهِ لِئِنْ قَدَرَ اللّهُ عَلَيْهِ لِيُعِدِّبَنَّهُ عَدَابًا لا يُعَدِّبُهُ أَحَدًا مِنَ الْعَالَمِينَ ، وَأَمَرَ اللّهُ الْبَحْرَ فَجَمَعَ مَا فِيهِ ، ثُمَّ قَالَ : لِمَ فَعَلْتَ ؟ فَأَمَرَ اللّهُ الْبَحْرَ فَجَمَعَ مَا فِيهِ ، وَأَمْرَ الْبَرَّ فَجَمَعَ مَا فِيهِ ، ثُمَّ قَالَ : لِمَ فَعَلْتَ ؟ قَالَ : لِمَ فَعَلْتَ ؟ قَالَ : مِنْ خَشْيَتِكَ ، وَأَنْتَ أَعْلَمُ ، فَغَفَرَ لَهُ » (٢) . والنبي الله بهذا لفت الانتباه إلى أنَّ خشية الله تؤدي إلى مغفرته للعبد .

### ١٨. تعليمه ﷺ بالخطابة :

كان ﷺ يُعلّم النّاس في خُطبه المعتادة ، كالجمعة ، والعيدين ، والاستسقاء ، وفي خطبه الطارئة ، وما أكثرها ،

<sup>(</sup>۱) البخاري : الإكراه : باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر : ٢٥٤٦/٣ ، رقم ٢٥٤٦/٣ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : التوحيد : باب قول الله تعالى : { يُريدُونَ أَنْ يُبَدِّلُوا كَلامَ اللَّهِ } : ٢/٥٦٧ ، رقم٧٠٦٧ .

ومنها حينما كسفت الشمس على عهده ، فقد روى الإمام البخاري عن عائشة قالت: (( ... قَانْصَرَفَ رَسُولُ اللّهِ اللّه البخاري عن عائشة قالت: (( ... قَانْصَرَفَ رَسُولُ اللّهِ اللّه وَقَدْ تَجَلّتِ الشّمْسُ ، فَخَطْبَ النّاسَ ، وَحَمِدَ اللّهَ بِمَا هُو الْمُلهُ وَقَدْ تَجَلّتِ الشّمْسُ ، فَخَطْبَ النّاسَ ، وَحَمِدَ اللّهَ بِمَا هُو الْمُلهُ ، نُمَّ قَالَ : أمَّا بَعْدُ : ... مَا مِنْ شَيْءٍ لَمْ أَكُنْ أُريتُهُ إِلاَّ قَدْ رَأَيْتُهُ فِي مَقَامِي هَذَا ، حَتَّى الْجَنَّةُ وَالنَّارَ ، وَإِنَّهُ قَدْ أُوحِيَ إِلِيَّ أَنَّكُمْ تُقْتَنُونَ فِي الْقُبُورِ ، مِثْلَ الْوُ قَريبَ مِنْ - فِثْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَالِ ، يُؤنَّى أَحَدُكُمْ فَيُقَالُ لَهُ : مَا عِلْمُكَ بِهَذَا الرَّجُلُ ؟ فَأَمَّا الْمُؤمِنُ - أُو قَالَ : الْمُوقِنُ ، شَلْكَ هِشْنَامٌ - فَيَقُولُ : هُو رَسُولُ اللّهِ ، هُو مُحَمَّدٌ ، مَا الْمَنَافِقُ ، شَلْكَ هُلْتُ اللّهُ مِنْ بِهِ ، وَأَمَّا الْمُنَافِقُ وَصَدَقْنَا ، فَيُقالُ لَهُ : مَا عِلْمُكَ بِهَذَا الرّجُلُ ؟ فَيقُولُ : هُو صَدَقْنَا ، فَيُقالُ لَهُ : مَا عِلْمُكَ بِهِذَا الرّجُلُ ؟ فَيقُولُ : هُو قَالَ : الْمُرْتَابُ شَلَكً هِشَنَامٌ - فَيُقَالُ لَهُ : مَا عِلْمُكَ بِهِذَا الرّجُلُ ؟ فَيقُولُ : هُو قَالَ : الْمُرْتَابُ شَلَكً هُ شِسَامٌ - فَيُقَالُ لَهُ : مَا عِلْمُكَ بِهَذَا الرّجُلُ ؟ فَيقُولُ : لا أَدْرِي ، سَمِعْتُ النَّاسَ يَقُولُونَ شَيَنًا قَقُلْتُ ) (١) .

فهذه خطبة يعلم فيها أصحابه أنّه قد رأى في مقامه ذلك كلّ شيء حتّى الجنّة والنّار ، ويعلّمهم أنهم سيفتنون في قبورهم قريبًا من فتنة المسيح الدجّال ، ويخبرهم بطبيعة هذه الفتنة .

و عَن الْبَرَاءِ قَالَ (( خَطْبَنَا النَّبِيُّ فِي يَوْمَ النَّحْرِ ، قَالَ : إِنَّ أُوَّلَ مَا نَبْدَأُ بِهِ فِي يَوْمِنَا هَذَا أَنْ نُصلِّي ، ثُمَّ نَرْجِعَ فَنَحْرَ ، فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ فَقَدْ أُوَّلَ مَا نَبْدَأُ بِهِ فِي يَوْمِنَا هَذَا أَنْ نُصلِّي ، ثُمَّ نَرْجِعَ فَنَحْرَ ، فَمَنْ فَعَلَ ذَلِكَ فَقَدْ أُصَابَ سُنَّتَنَا ، وَمَنْ ذَبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصلِّى فَإِنَّمَا هُوَ لَحْمٌ عَجَلَهُ لأَهْلِهِ ، لَيْسَ مِنَ أَصَابَ سُنَّتَنَا ، وَمَنْ ذَبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصلِّى فَإِنَّمَا هُوَ لَحْمٌ عَجَلَهُ لأَهْلِهِ ، لَيْسَ مِن

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الجمعة : باب من قال في الخطبة بعد الثناء : أما بعد : ٣١٢/١ ، رقم ٨٨٠ ، مختصرًا .

وقد روي في أماكن عدّة من الصحيح ، ومنها في كتاب الكسوف : باب صلاة النساء مع الرجال في الكسوف ، برقم 0.00 .

النُّسُكُ فِي شَيْءٍ )) (١)

فها هو الله أصحابه في خطبته ترتيب أعمال يوم النّحر ، ويعلّمهم السُّنّة في ذبح النسك ، وأنّه لا يكون إلا بعد الصلاة

وهكذا خطبه على تحمل الوعظ والإرشاد ، والتعليم ، والترغيب والترهيب ، والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر ، والتذكير بأيام الله ، والحث المستمر على الأعمال الصالحة .

روى النَّسائِي عن عَبْدِ الرَّحْمَن بْن مُعَادِ قَالَ: (( خَطْبَنَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى بَمِئِي ، فَقَتَحَ اللَّهُ أَسْمَاعَنَا ، حَتَّى إِنْ كُنَّا لَنَسْمَعُ مَا يَقُولُ وَنَحْنُ فِي مَنَازِلِنَا ، فَطَفِقَ النَّبِيُّ عَلَى يُعَلِّمُهُمْ مَنَاسِكَهُمْ ، حَتَّى بَلْغَ الْجِمَارَ فَقَالَ: بِحَصنى الْخَدْف ، وَأَمَرَ الْمُهَاجِرِينَ أَنْ يَنْزِلُوا فِي مُقَدَّم الْمَسْجِدِ ، وَأَمَرَ الْأَنْصَارَ أَنْ يَنْزِلُوا فِي مُقَدَّم الْمَسْجِدِ ، وَأَمَرَ الْأَنْصَارَ أَنْ يَنْزِلُوا فِي مُقَدَّم الْمَسْجِدِ ، وَأَمَرَ الْأَنْصَارَ أَنْ يَنْزِلُوا فِي مُؤخَر الْمَسْجِدِ » ()

# ١٩. تعليمه بالوصيّة:

التعليم بالوصيّة أحد أساليبه ، فقد كان يعمُّ أصحابه تارة ويخص بعضهم تارة أخرى .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : العيدين : باب التبكير إلى العيد : ٣٢٩/١ ، رقم٩٢٥ مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) صحيح سنن النَّسائِي ، كتاب الحج : باب رقم ( ١٨٩ ) ما ذُكر في منى : ٦٢٨/٢ ، رقم٢ ٢٨٠٢ .

فعن مُعَاذِ بْن جَبَلِ (( أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ أَخَذَ بِيَدِهِ وَقَالَ : يَا مُعَادُ وَاللَّهِ إِنِّي لِأُحِبُّكَ ، فَقَالَ : أُوصِيكَ يَا مُعَادُ لا تَدَعَنَّ مُعَادُ وَاللَّهِ إِنِّي لأُحِبُّكَ ، فَقَالَ : أُوصِيكَ يَا مُعَادُ لا تَدَعَنَّ فِي دُبُر كُلِّ صَلاةٍ تَقُولُ : اللَّهُمَّ أُعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْن عِبَادَتِكَ )) في دُبُر كُلِّ صَلاةٍ تَقُولُ : اللَّهُمَّ أُعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْن عِبَادَتِكَ ))

فهنا يعلم النّبي هي معاذ دعاءً يقوله في دبر كلّ صلاة ، أي في آخر ها قبل السّلام ، وذلك عن طريق الوصية ، ولفظ الوصية يترك أثرًا قويًّا في نفس الموصى ، ويُشْعِرُ بنوع من الخصوصية والفِراق ممّا يحمل على استدامة التمسُّك والتشبُّث به .

عن أبي هُرَيْرة فِ قال: (( أوْصنانِي خَلِيلِي فَ بِتَلاثٍ: صِيبَامِ تَلاتَةِ أَيَّامٍ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ ، وَرَكْعَتَي الضَّحَى ، وَأَنْ أُوتِرَ قَبْلَ أَنْ أَنَامَ )) (٢) .

# ٢٠ الحوار والمجادلة بالتي هي أحسن:

وهو من منهج النّبي ، قال الله تعالى: { قَالَ لَهُ صَاحِبُهُ وَهُو مَنْ مَنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ وَهُو يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ بِالّذِي خَلَقَكَ مِنْ ثُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَّاكَ رَجُلاً } (٢) ، وقال تعالى: { قَدْ سَمِعَ اللّهُ قَوْلَ الّتِي تُجَادِلُكَ فِي

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : كتاب الصلاة : باب في الاستغفار : ۱۸۱/۲ ، رقم۲۵۰۲ .

وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن أبي داود : ٢٨٤/١ ، رقم١٣٤٢ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الصوم : باب صيام أيام البيض : ثلاث عشرة ، وأربع عشرة ، وخمس عشرة : ٦٩٩/٢ ، رقم ١٨٨٠ .

<sup>(</sup>٣) الكهف: الآية (٣٧).

زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ يَسْمَعُ تَحَاوُرَكُمَا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيعٌ بَصِيرٌ } (١) ، وقال تعالى : { وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ } (١) .

فالحوار والجدال بالتي هي أحسن يكون للشخص الذي يحتاج إلى إقناع ، إمّا لشبهة جالت في خاطره ، وإمّا لشهوة ، أو لجهل ، أو لغير ذلك ، وحوار النّبي هي ومجادلاته بالحسنى كانت مثالاً لحلمه وأناته وعلمه ورفقه بالمتعلم مع قوّة إقناعه هي في هدوء وتؤدة بعيدًا عن أسلوب المغالبة والانتصار للنفس .

وممّا يميّز حواراته على شفقته بالمتعلّم وحبِّ الخير له .

ومن ذلك ما رواه الإمام أحمد عَنْ أبي أمامة قال : (( إنَّ قَتَى شَابًا أَتَى النَّبِيَ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ! الْدَنْ لِي بِالزِّنَا ، فَأَقْبَلَ الْقَوْمُ عَلَيْهِ فَرَجَرُوهُ ، قالُوا : مَهْ مَهْ ، فَقَالَ : ادْنُهُ ، فَدَنَا مِنْهُ قَرِيبًا ، قالَ : فَجَلَسَ ، قالَ : أنْحِبُّهُ لأُمِّكَ ؟ قالَ : لا فَدَنَا مِنْهُ قَرِيبًا ، قالَ : فَجَلَسَ ، قالَ : وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لأُمَّكَ ؟ قالَ : لا وَاللَّهِ ، جَعَلَنِي اللَّهُ فِدَاءَكَ ، قالَ : وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لأُمَّهَاتِهِمْ ، قالَ : وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لأَحْتِكَ ؟ قالَ : لا وَاللَّهِ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، جَعَلَنِي اللَّهُ فِدَاءَكَ ، قالَ : وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لأَحْتِكَ ؟ قالَ : لا وَاللَّهِ ، جَعَلَنِي اللَّهُ فِدَاءَكَ ، قالَ : وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لأَحْوَاتِهِمْ ، قالَ : وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لأَخْوَاتِهِمْ ، قالَ : اللَّهُ فِدَاءَكَ ، قالَ : لا وَاللَّهِ ، جَعَلْنِي اللَّهُ فِدَاءَكَ ، قالَ : لا وَاللَّهِ ، جَعَلْنِي اللَّهُ فِدَاءَكَ ، قالَ : لا وَاللَّهِ ، جَعَلْنِي اللَّهُ فِدَاءَكَ ، قالَ : لا وَاللَّهِ ، جَعَلْنِي اللَّهُ فِذَاءَكَ ، قالَ : لا وَاللَّهِ ، جَعَلْنِي اللَّهُ فِذَاءَكَ ، قالَ : لا وَاللَّهِ ، جَعَلْنِي اللَّهُ فِذَاءَكَ ، قالَ : لا وَاللَّهِ ، خَعَلْنِي النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِعَمَّتِهِمْ ، قالَ : أَقْتُحِبُّهُ لِخَالَتِكَ ؟ قالَ : لا وَاللَّهِ ،

<sup>(</sup>١) المجادلة: الآية (١).

<sup>(</sup>٢) النحل: الآية (١٢٥).

جَعَلْنِي اللَّهُ فِدَاءَكَ ، قَالَ : وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لِخَالاتِهِمْ ، قَالَ : فَوَضَعَ يَدَهُ عَلَيْهِ وَقَالَ : اللَّهُمَّ اعْفِرْ دَنْبَهُ ، وَطَهِّرْ قَلْبَهُ ، وَحَصِّنْ قَرْجَهُ ، فَلَمْ يَكُنْ بَعْدُ دَلِكَ الْفَتَى يَلْتَفِتُ إِلَى شَيْءٍ )) (۱) .

جاء هذا الشاب مندفعًا يريد الإذن بالزنا وتحليله ، فلم يزجره النَّبي في ولم يعنِّفه ، ولم يخبره بالحكم ، وإنما عالجه بطريقة عقلية وجدانية ، تجتثُ منه هذا هذا التوجُه نحو الحرام ، ووضع شهوته في غير محلها ، وبناء قناعات صحيحة تحلّ محلها ، وختم هذا الحوار الهاديء ، بدعاء ، امتلك على هذا الشاب جوانحه ، فبغَّض الحرام إليه وحبّبه في النّبي في النّبي

### ٢١ الإقناع بالقياس (قياس النظير بنظيره ) :

إقناع النّبي القياس تشريع منه الله المعرفة طرق الأحكام الشرعية واستنباطها وتفتيح مدارك النّاس لهذا الأمر، وفيه أيضًا تثبيت للمعلومات كي ترسخ في عقل السائل.

روى الإمام البخاريّ عَن ابْن عَبَّاسِ (( أَنَّ امْرَأَةً جَاءَتْ

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ، مسند الأنصار ، حديث أبي أمامة الباهلي : (( رجاله رجال الصحيح )) : (( رجاله رجال الصحيح )) : ( ١٢٩/١

وقال الألباني في السلسلة الصحيحة : ١/٥٥٥ : ((وهذا سنده صحيح ، رجاله كلهم ثقات ، رجال الصحيح )) .

إِلَى النَّبِيِّ فَقَالَتْ: إِنَّ أُمِّي نَدْرَتْ أَنْ تَحُجَّ ، فَمَاتَتْ قَبْلَ أَنْ تَحُجَّ ، فَمَاتَتْ قَبْلَ أَنْ تَحُجَّ ، أَفَأُحُجَّ عَنْهَا ، أَرَأَيْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكِ تَحُجَّ ، أَفَأُحُجَّ عَنْهَا ، أَرَأَيْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكِ دَيْنُ أَكْنَتِ قاضِينَهُ ؟ قَالَتْ : نَعَمْ ، فَقَالَ : اقْضُوا اللَّهَ الَّذِي لَهُ ، فَإِنَّ اللَّهَ أَحُنُّ بِالْوَفَاءِ )) (1) .

وعَنْ أَبِي هُرِيْرَةَ (( أَنَّ أَعْرَابِيًّا أَتَى رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْقَالَ : إِنَّ امْرَأْتِي وَلَدَتْ عُلَامًا أَسْوَدَ ، وَإِنِّي أَنْكَرْ ثُهُ ، فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ إِبلِ ؟ قَالَ : نَعَمْ ، قَالَ : فَمَا الْوَانُهَا ؟ وَاللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الْوَانُهَا ؟ قَالَ : إِنَّ فِيهَا لُورُقَ ؟ قَالَ : إِنَّ فِيهَا لُورُقًا ، قَالَ : عَلْ فِيهَا مِنْ أُورُقَ ؟ قَالَ : إِنَّ فِيهَا لُورُقًا ، قَالَ : قَالَ : إِنَّ فِيهَا لُورُقَا ، قَالَ : قَالَ عَرْقُ نَزَعَهُ وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُ فِي الْانْتِفَاءِ مِنْهُ )) قَالَ : وَلَعَلَّ هَذَا عِرْقُ نَزَعَهُ وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُ فِي الْانْتِفَاءِ مِنْهُ )) (١) قَالَ : وَلَعَلَّ هَذَا عِرْقُ نَزَعَهُ وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُ فِي الْانْتِفَاءِ مِنْهُ )) (١)

ففي المثال الأوَّل كان يمكن الاكتفاء بالشطر الأوَّل من الإجابة «نَعَمْ حُجِّي عَنْهَا» . ولكن الجزء المتبقي لترسيخ الجواب، ولتنشيط السائلة على الوفاء بحق الله .

وفي المثال الثاني: اجتثاث للشك الذي وقع في نفس السائل، بالمثال الذي ضربه له من بيئته التي يعرفها ويمر عليها صباح مساء.

<sup>(1)</sup> البخاريّ : الاعتصام بالكتاب والسنّة : باب من شبّه أصلاً معلومًا بأصلٍ مُبيّنٍ : ٢٦٦٨/٦ ، رقم ٦٨٨٥ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الاعتصام بالكتاب والسنّة : باب من شبّه أصلاً معلومًا بأصلٍ مُبيّنٍ : ٢٦٦٧/٦ ، رقم ٦٨٨٤ .

#### ٢٠. تعليمه الله بالتشبيه:

وقد جاء التشبيه في القرآن والسنّة بكثرة كاثرة ، ذلك أنّه أساس البلاغة والبيان ، وذلك لتقريب المعاني الخفيّة إلى صور جليّة واضحة في الأذهان ، تيسِّر للمتعلّم فهمها ، وتكشف له عن المعاني المقصودة باختصار ، وروعة وجمال ، فتشبّه الخفيّ بالجليّ ، والمعقول بالمحسوس ، والغائب بالمشاهد ، فتجعله ماثلاً شاخصًا وكأنه رأي العين ، وقد صنّف في تشبيهات القرآن (۱) أبو القاسم بن البنداري ، لما لهذا الأمر من أهميّة في وضوح المعاني ، وتبيانها لدى المتلقى .

ومن ذلك قول الله عَلَى : { مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ } (۱) ، { وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالأَعْلامِ} (۱) ، وقوله تعالى : { فَإِذَا الْشَقَتِ السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرُدَةً كَالدِّهَان} (٤) ، وقوله تعالى : {

<sup>(1)</sup> كتاب (( الجمان في تشبيهات القرآن )) ، صنفه أبو القاسم عبدالله بن محمَّد بن الحسين بن ناقيا الأديب الشاعر اللغوي ، المتوفى سنة ( ١٠٤ ) ، ويوجد من الكتاب نسخة مصورة بمعهد المخطوطات بجامعة الدول العربية ؛ عن نسخة مخطوطة بمكتبة الأسكربال ، هذا عن البرهان في علوم القرآن للزركشي : ١٤/٣ ، وذكر الكتاب السيوطي في الإتقان : ٤/٢٥ .

<sup>(</sup>٢) النور: الآية ( ٣٥ ).

<sup>(</sup>٣) الرحمن: الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٤) الرحمن: الآية (٣٧).

وَحُورٌ عِينٌ . كَأَمْتَالَ اللَّوْلُو الْمَكْنُون} (۱) ، وقوله تعالى : { كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ} (۲) ، وقوله تعالى : { وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ} (۲) ، وقوله تعالى : { كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِين} (۱) ، وقوله تعالى : { كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِين} وقوله تعالى : { مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا } (۱) .

ولقد استعمله في تعليمه لتجسيد صورة في الدِّهن إلى صورة شاخصة في الواقع ومحسوسة في موسى صورة شاخصة في الواقع ومحسوسة في مُوسَى الأَشْعَرِيِّ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : «مَثلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَمَثلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي لا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَمَثلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي لا يَقْرَأُ القُرْآنَ كَمَثلُ اللَّمُوْمِنِ الَّذِي لا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَمَثلُ اللَّمْرَةِ ، لا ريحَ لَهَا وَطَعْمُهَا حُلُوٌ ، وَمَثلُ الْمُنَافِقِ الَّذِي لا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ مَثلُ الرَّيْحَانَةِ ، ريحُهَا طيِّبٌ وَطَعْمُهَا مُرِّ ، وَمَثلُ المُنَافِقِ الَّذِي لا يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَمَثلُ الْمُنَافِقِ اللَّذِي لا يَقْرَأُ لَالْمُنْ الْمُنَافِقِ اللَّذِي لا يَقْرَأُ الْمُنَافِقِ الْمُنَافِقِ اللْمَنْ الْمُنَافِقِ اللْعَلْمِي لا يَعْرَأُ الْمُنَافِقِ اللْعَلْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْلُولُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُؤْمُ الْمُنْ ا

وعَنْ عَبْدِاللّهِ بْن عُمَرَ رَضِي اللّه عَنْهِمَا قَالَ : (( أَخَذَ رَسُولُ اللّهِ عَبْهِمَا قَالَ : كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنْكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَيْلٍ . وَكَانَ ابْنُ عُمَرَ يَقُولُ : إِذَا أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ الْصَبّاحَ ، وَلَذَ أَمْسَيْتَ فَلا تَنْتَظِرِ الْصَبّاحَ ، وَلَدْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ ، وَلَدْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ ،

<sup>(</sup>١) الواقعة: الآيتان ( ٢٢ ، ٢٣ ).

<sup>(</sup>٢) الصافات: الآية ( ٤٩ ).

<sup>(</sup>٣) النور: الآية (٣٩).

<sup>(</sup>٤) الصافات: الآية (٦٥).

<sup>(°)</sup> الجمعة : الآية (°).

<sup>(</sup>٦) البخاريّ: الأطعمة: باب ذكر الطعام: ٢٠٧٠/٥، رقم١١١٥.

وَمِنْ حَيَاتِكَ لِمَوْتِكَ )) (١).

# ٢٣ ـ تعليمه على بضرب الأمثال:

استخدم النّبي هذا النّوع من الأساليب التعليمية في تعليمه ، وتربيته ، ودعوته ه ، وهي كلمات موجزات تحملُ معان كبيرة ، تصور المعاني بصورة الأشخاص ، فتثبت في الأذهان .

وقد ورد في كتاب الله الكريم آيات كثيرة تدلُّ على أهميّة هذه الأمثال ، ووجوب الأخذ بها ، وتدبّرها وتعقلها والاعتبار بها ، قال تعالى : { وَلقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا القُرْءَانِ مِنْ كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَّرُونَ} (٢) ، وقال تعالى : { وَتِلْكَ الأَمْتَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ} (١) ، وقال : { وَتِلْكَ الأَمْتَالُ نَضْرِبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إلا الْعَالِمُونَ} (١) .

بل لقد امتن الله على عباده بأن ضرب لهم الأمثال فقال: { وَضَرَ بْنَا لَكُمُ الْأُمثَالَ } (°).

قال الأصبهاني: (( لضرب العرب الأمثال واستحضار

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الرقاق : باب قول النّبي ﷺ : « كن في الدنيا كأنك غريب أو عابر سبيل » : ٢٣٥٨/٥ ، رقم٣٠٥٣ .

<sup>(</sup>٢) الزمر: الآية (٢٧).

<sup>(</sup>٣) الحشر: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٤) العنكبوت: الآية (٤٣).

<sup>(</sup>٥) إبراهيم: الآية (٥٥).

العلماء النظائر شأن ليس بالخفي في إبراز خفيّات الدقائق ، ورفع الأستار عن الحقائق ، ثريك المتخيّل في صورة المتحقق ، والمتوهّم في معرض المتيقن ، والغائب كأنه شاهد ، وفي ضرب الأمثال تبكيت للخصم الشديد الخصومة ، وقمع لضرورة الجامع الأبيّ ، فإنّه يؤثر في القلوب ما لا يؤثّر وصف الشيء في نفسه ، ولذلك أكثر الله تعالى في كتابه ، وفي سائر كتبه الأمثال ، وفي سور الإنجيل سورة تسمى سورة الأمثال ، وفشت في كلام النّبي في وكلام الأنبياء والحكماء » (أ).

قال السيوطي: «أمثال القرآن قسمان: ظاهر مصرح به، وكامن لا ذكر للمثل فيه.

فمن أمثلة الأوَّل: { مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ الَّذِي اسْتُو ْقَدَ نَارًا } الآيات ، ضرب فيها للمنافقين مثلين ، مثلاً بالنّار ، ومثلاً بالمطر

وأما الكامن: فقال الماوردي: سمعت أبا إسحاق إبراهيم بن مضارب بن إبراهيم يقول: سمعت أبي يقول: سألت الحسن بن الفضل فقلت: إنك تخرج أمثال العرب والعجم من القرآن، فهل تجد في كتاب الله: احذر شر من أحسنت إليه ؟ قال: نعم، { وَمَا نَقَمُوا إلا أَنْ أَعْنَاهُمُ اللّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَضْلِهِ }. قلت: هل تجد في كتاب الله: ليس الخبر كالعيان؟ قال: في قوله تعالى: { أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى الله لله يَالِي الله الله الله الخبر كالعيان؟ قال: في قوله تعالى: { أَوَلَمْ تُؤْمِنْ قَالَ بَلَى

<sup>(</sup>١) الإتقان: ١٦٧/٢، النوع السادس والستون.

وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَ قَلْبِي } . قلت : فهل تجد : في الحركات البركات ؟ قال : في قوله تعالى : { وَمَنْ يُهَاجِرْ فِي سَبيل اللّهِ يَجِدْ فِي الأرْض مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَهُ } ، قلت : فهل تجد : كما تدين تدان ؟ ، قال : في قوله تعالى : { مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ بِهِ } ، قلت : فهل تجد فيه : من أعان ظالمًا سلط عليه ؟ قال : { قلت : فهل تجد فيه : من أعان ظالمًا سلط عليه ؟ قال : { كَتَبِ عَلَيْهِ أَنّهُ مَنْ تَوَلَاهُ قَأْنَهُ يُضِلّهُ وَيَهْدِيهِ إلى عَذَابِ السّعِير } ، قلت : فهل تجد فيه : للحيطان آذان ؟ قال : { وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ قَلْتُهُ يُ الضّائِلَةِ قَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدًا } لهم محروم ؟ قال : { مَنْ كَانَ فِي الضَّلالةِ قَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدًا } محروم ؟ قال : { مَنْ كَانَ فِي الضَّلالةِ قَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدًا }

ثُمَّ قال : (( فائدة : عقد جعفر بن شمس الخلافة في كتاب الآداب بابًا في ألفاظ القرآن جارية مجرى المثل ، وهذا هو النوع البديعي المسمّى بإرسال المثل ، وأورد من ذلك قوله تعالى : { لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ} ، { الآنَ حَصْحَصَ الْحَقُ } ، { الْأَسْ مَصْحَصَ الْحَقُ } ، { الْأَسْ الْفِي فِيهِ تَسْتَقْتِيَانٍ } ، { وَلَا يَحِيقُ } ، { اللَّيْسَ الصُّبْحُ بقريبٍ } ، { فَضِيَ الأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَقْتِيَانٍ } ، { اللَّيْسَ الصُّبْحُ بقريبٍ } ، { فَلْ كُلِّ نَبْإِ مُسْتَقَرُّ } ، { وَلا يَحِيقُ الْمَكْرُ السّيِّئُ إلا بأَهْلِهِ } ، { قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلْتِهِ } ، المَكْرُ السّيِّئُ إلا بأَهْلِهِ } ، { قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلْتِهِ } ، رَهِينَةٌ } ، { مَا عَلَى المُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ } ، { هَلْ جَزَاءُ الإحْسَان } ، { هَلْ جَزَاءُ الإحْسَان } ، { كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً } ، { الْأَنْ وَقَدْ

<sup>(</sup>۱) الإتقان: ۱۹۸/۱ ـ ۱۹۹ باختصار.

عَصَيْتَ قَبْلُ } ، { تَحْسَبُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُوبُهُمْ شَتَّى } ، { وَلا يُنَبِّنُكَ مِثِلُ خَبِيرٍ } ، { كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرحُونَ } ، { لا يُكَلِّفُ اللَّهُ مِثْلُ خَبِيرٍ } ، { كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرحُونَ } ، { لا يُكلِّفُ اللَّهُ نَقْسًا إلا وسْعَهَا } ، { لا يَسْتَوي الْخَبِيثُ وَالطَّيِّبُ } ، { ظَهَرَ الْفَسَادُ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ } ، { ضَعَفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ } ، { لِمِثْلُ هَذَا قَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ } ، { وَقَلِيلٌ مَا هُمْ } ، { قَاعْتَبِرُوا يَالُولِي الْأَبْصَارِ } ، في ألفاظ أخر )) (۱) .

وقد ضرب الله في كتابه العزيز من كلّ مثل ، تعليمًا ، وتذكيرًا ، ووعظًا وإرشادًا ، وتربية ودعوة وعبرة ، وما يعقلها إلا العالمون ، قال الله تعالى : { فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَدْهَبُ جُفَاءً وَأُمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأرْضِ } (٢) ، وقال تعالى : { أَلَمْ وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ النَّاسَ فَيَمْكُثُ فِي الأرْضِ } (٢) ، وقال تعالى : { أَلَمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلْمَةً طَيّبةً كَشَجَرَةٍ طَيّبةٍ أَصْلُهَا تَابِتُ وَفَرْعُهَا فِي السّمَاءِ . ثُوْتِي أَكُلْهَا كُلَّ حِينِ بِإِدْن رَبّها ويَضْرب اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَثَلًا كُلّ حَينٍ بِإِدْن رَبّها ويَضْرب اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عند قراءته والحكم كانت تجري على لسان رسول الله عند قراءته والحكم كانت تجري على لسان رسول الله عند قراءته للقرآن .

وأما من هديه على فقد ورد كثيرًا من ذلك ب

فعَنْ زَيْدِ بْنِ أَسْلُمَ قَالَ : ( سَمِعْتُ ابْنَ عُمَرَ يَقُولُ : جَاءَ رَجُلان مِنَ الْمَشْرِق فَخَطَبَا ، فَقَالَ النّبِيُّ عَلَى : إِنَّ مِنَ الْبَيَان

<sup>(</sup>۱) الإتقان: ۱۹۹/۲ مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) الرعد: الآية (١٧).

<sup>(</sup>٣) إبراهيم: الآيتان (٢٤، ٢٥).

لْسِحْرًا )) (۱) .

وفي تعبيره عن المنافق وتقريب صورته لأذهان أصحابه حتى كأنه رأي العين ، روى مسلم عن ابن عمر ، عن النّبي على قال : «مَثَلُ المُنَافِق كَمَثَلِ الشَّاةِ الْعَائِرةِ بَيْنَ الْعَنَمَيْن . تعييرُ الله هَذِهِ مَرّةً وَإلَى هَذِهِ مَرّةً » (٢) . والعائرة : هي الحائرة المترددة أيهما تتبع ، فقد صوره كالشاة المتحيّرة بين قطيعين ، هل تتبع هذا القطيع أو ذاك .

أما في الحديث الآتي فقد صوره صورة مختلفة بالنسبة للبلاء ، فمثله بالأرزة الصماء الله لا تؤثّر فيها الريح حتّى للبلاء ، فمثله بالأرزة الصماء الله الله يهريرة في أنَّ رسول الله الله تجتث دفعة واحدة ، فعن أبي هُريرة في أنَّ رسول الله الله قال : «مثلُ المُؤمن كَمثل خَامَةِ الزَّرْع يَفِيءُ وَرَقُهُ ، مِنْ حَيْثُ أَتَتُهَا الرِّيحُ لَكَفّتُهَا ، فَإِذَا سَكَنَتِ اعْتَدَلت ، وكَذَلِكَ المُؤمن يُكَفّأ بالبَلاء . وَمثلُ الْكَافِر كَمثل الأَرْزَةِ ، صمَاء معتقبلة ، حتَّى يقصمِها الله إذا شاء » (ت) . يفيء أي الأرززة ، صمَاء معتقبلة ، حتَّى يقصمِها الله إذا شاء » (ت) . يفيء أي يميل ، وفي رواية أخرى لأبي هُريرة : «الفاجر بدلاً من الكافر » (أ) ، وفي حديث كعب : «وَمثلُ المُنَافِق كَالأرْزَةِ ، لا تَزالُ حتَّى يَكُونَ الْجِعَافُها مَرَّةً وَاحِدَةً » (أ) ، والانجعاف الانقلاع ، والخامة : هو الغصن الرطب من النبات ، وتكفئها : أي والخامة : هو الغصن الرطب من النبات ، وتكفئها : أي

<sup>(</sup>١) البخاريّ: النكاح: باب الخُطْبة: ١٩٧٦/٥ ، رقم ٤٨٥١ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب صفات المنافقين وأحكامهم: ٢١٤٦/٤ ، رقم ٢٧٨٤ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : التوحيد : باب في المشيئة والإرادة : 7/7/7 ، رقم 8/7/7 . وقد أورده صاحب مجمع الأمثال ، برقم 8/7/7 .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: المرضى: باب كفارة المرض: ٢١٣٨/٥ ، رقم٥٣٢٠ .

<sup>(</sup>٥) البخاريّ: المرضى: باب كفارة المرض: ٢١٣٧/٥، رقم ٥٣١٩.

تميلها

وفي رواية أبي هُرَيْرة عند مسلم: «مَثَلُ الْمُؤْمِن كَمَثَل الزَّرْعِ لا تَزَالُ الرِّيحُ ثُمِيلُهُ ، وَلا يَزَالُ الْمُؤْمِنُ يُصِيبُهُ الْبَلاءُ . وَمَثَلُ الْمُنَافِق كَمَثَل شَجَرَةِ الأَرْز . لا تَهْتَرُّ حَتَّى تَسْتَحْصِدَ » (١) .

وعن تميم الداري ؛ أنَّ النّبي على قال : «الدّينُ النّصيحة . قُلْنَا : لِمَنْ ؟ قَالَ : لِلّهِ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلائِمّةِ الْمُسْلِمِينَ وَعَامّتِهِمْ » (٢) .

وقال ﷺ: « اللَّدَمُ تَوْبَهُ » (<sup>۳)</sup> ، فهذا تعليم من النَّبي ﷺ الأصحابه في كلمتين موجزتين تعطيان معنًا كبيرًا ، ذلك أنَّ العبد إذا أصاب ذنبًا فندم على اقترافه فإنَّ ذلك توبة منه.

وعن أبي موسى ، عن النّبي على قال : «إنّ الْمُؤْمِنَ لِلْمُؤْمِنَ لِلْمُؤْمِنَ لِلْمُؤْمِنِ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشُدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا وَشَبّكَ أصابِعَهُ » ( أ ) .

### ٢٤ ـ تعليمه على بجوامع الكلم:

أُوتي النَّبي على جوامع الكلم ؛ حِكَمٌ ينطقها ويعلِّمُها النّاس

:

فعن أبى هُرَيْرة في ؟ أنَّ رسول الله في قال : «فضلت على

<sup>(</sup>١) مسلم: كتاب صفات المنافقين وأحكامهم: ٢١٦٣/٤ ، رقم ٢٨٠٩ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الإيمان: باب الدين النصيحة: ٧٤/١، رقم٥٥. وقد أورده صاحب مجمع الأمثال في جـ١، رقم١٤٣٣.

<sup>(</sup>٣) صحیح سنن ابن ماجه : باب ذکر التوبة : 11/7 ، رقم 727 ، وأورده صاحب مجمع الأمثال برقم 272 .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: المساجد: باب تشبيك الأصابع: ١٨٢/١، رقم٢٦٤.

الأنبياء بسِتِّ: أَعْطِيتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ ، وَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ ، وَأُحِلَّتْ لِيَ الْغَنَائِمُ ، وَجُعِلَتْ لِيَ الْخَلْق كَافَّةً ، وَخُتِمَ بِيَ ، وَجُعِلَتْ لِيَ الْخَلْق كَافَةً ، وَخُتِمَ بِيَ الْنَبِيُّونَ » (١) .

وفي رواية البخاري : « بُعِثْتُ بِجَوَامِعِ الْكَلِمِ ، وَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ ... » (٢) ..

قال الحافظ ابن حجر عن الزهري في تفسيرها ما حاصله أنّه كان يتكلم بالقول الموجز القليل اللفظ الكثير المعاني ، وجزم غير الزهري في تفسيرها بأن المراد «بجَوَامِع الْكَلِم» القرآن ، بقرينة قوله «بُعِثتُ » ؛ والقرآن هو الغاية في إيجاز اللفظ واتساع المعاني » (").

وقال: ((فإنَّ دخول القرآن في قوله: ((بُعِثْتُ بِجَوَامِعِ الْكَلِمِ) لا شكّ فيه ، وإنّما النزاع هل يدخل غيره من كلامه من غير القرآن ؟ وقد ذكروا من أمثلة جوامع الكلم في القرآن قوله تعالى: { وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَاأُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ} ، وقوله تعالى: { وَمَنْ يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللّهَ وَيَتَقَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ} ، إلى غير ذلك .

<sup>(</sup>١) مسلم: المساجد ومواضع الصلاة: ٣٧١/١، رقم ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الاعتصام بالكتاب والسنة : باب بعثت بجوامع الكلم : ٢٦٥٤/٦ ، رقم ٦٨٤٥ .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: كتاب الاعتصام: باب بعثت بجوامع الكلم: ٢٦١/١٣، رقم ٧٢٧٤.

ومن أمثلة جوامع الكلم من الأحاديث النبوية حديث عائشة : «كُلُّ عَمَلٍ لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُو رَدِّ » ، وحديث «كُلُّ شَرْطٍ لَيْسَ فِي كِتَابِ اللَّهِ فَهُو بَاطِلٌ » ، متّفق عليهما ، وحديث أبي هُريرة «وَإِدَا أمَر ثُكُمْ بأمْر فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ » ، وحديث المقدام «مَا مَلا ابن آدم وعَاءً شَرَّا مِنْ بَطْنِه » الحديث أخر جه الأربعة ، وصححه ابن حبّان والحاكم ... إلى غير ذلك مما يكثر بالتتبع ، وإنّما يسلم حبّان والحاكم ... إلى غير ذلك مما يكثر بالتتبع ، وإنّما يسلم ذلك فيما لم تتصر ف الرواة في ألفاظه . والطريق إلى معرفة ذلك أنْ تقل مخارج الحديث وتتّفق ألفاظه » (۱) .

وقال الهروي: يعني به القرآن ، جمع الله تعالى في الألفاظ اليسيرة منه ، المعاني الكثيرة ، وكلامه على كان بالجوامع مع قليل اللفظ كثير المعنى » (٢).

قال القاضي عياض: (( أوتي جوامع الكلم ، وخُص بيدائع الحِكم ، وعِلْم ألسنة العرب ، يخاطب كلَّ أمّة بلسانها ، ويحاورها بلغتها ، ويباريها في منزع بلاغتها ، حتَّى كان كثير من أصحابه يسألونه في غير موطن عن شرح كلامه وتفسير قوله )) (٢).

وقال : (( وأما كلامه المعتاد ، وفصاحته المعلومة ،

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: كتاب الاعتصام: باب بعثت بجوامع الكلم: ٢٦٢/١٣، شرح حديث رقم ٧٢٧٤.

<sup>(</sup>۲) حاشية صحيح مسلم: ۳۷۱/۱.

<sup>(</sup>٣) الشِّفا بتعريف حقوق المصطفى: ٩٦/١.

وجوامع كَلِمهِ ، وحِكَمِه المأثورة فقد ألف النّاس فيها الدواوين ، وجُمِعت في ألفاظها ومعانيها الكتب ، وفيها ما لا يُوازى فصاحة ، ولا يبارى بلاغة ؛ كقوله : «المُسْلِمُونَ تَتَكَافَأ دِمَاوُهُمْ ، وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ ، وَهُمْ يَدٌ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ » (1) ، وقوله : «مَاوُهُمْ » وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ ، وَهُمْ يَدٌ عَلَى مَنْ سِوَاهُمْ » (1) ، وقوله : «المُسْتَشَارُ «الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَ » (٢) ، و «النّاسَ مَعَادِنَ » (٢) ، و «المُسْتَشَارُ مُوثَمَنٌ » (أ) ، وقوله : «القَّالِمُ المُسْتَقَارُ أَلْهُ مَنْكُمُ أَلُونَ اللّهِ حَيْثُمَا كُنْتَ ، وَأَثْبِعِ السَيِّئَةُ الْحَسنَة تَمْحُهَا ، وَخَالِق النّاسَ بِخُلْقِ حَسَنٍ » (٥) ، وقوله : «الظُلْمُ ظُلُمَاتُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » وَخَالِق النّاسَ بِخُلْقِ حَسَنٍ » (٥) ، وقوله : «الظُلْمُ ظُلُمَاتُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » (١) ... إلى ما روته الكاقة عن الكاقة من مقاماته ، ومحاضراته ، وخُطبه ، وأدعيته ، ومخاطباته ، وعهوده ، مما لا خلاف أنّه نزل من ذلك مرتبة لا يُقاس بها غيرُه ، وحاز فيها سبقًا لا يُقدرُ قَدْرُهُ » (٢) ...

ومن جوامع كلمه ﷺ التي كان يستعملها في تعليمه ،

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه ، برقم ۲٦٨٣ ، وهو في صحيح سنن ابن ماجه للألباني: ١٠٦/١ ، رقم ٢١٧٢ .

<sup>(</sup>٢) أخرَجه الشيخان عن أنس ، وهو في مسلم: ٢٠٣٤/٤ ، رقم ٢٦٤ .

<sup>(</sup>٣) أخرَجه الشيخان عن أبي هريرة ، وهو في مسلم : ١٩٥٨/٤ ، رقم ٢٥٢٦ .

<sup>(</sup>٤) سنن الثّرمذيّ : باب ما جاء أنَّ المستشار مؤتمن : رقم ٢٩٨٩ ، وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ٣٦٩/٢ ، رقم ٢٢٦٣٣ .

<sup>(°)</sup> سنن الثّرمذيّ : ٣٥٥/٤ ، وحسّنه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ ، باب ما جاء في معاشرة النّاس : ١٩١/٢ ، رقم١٦١٨ .

<sup>(</sup>٦) البخاريّ : المظالم : باب الظلم ظلماتٌ يوم القيامة : ٨٦٤/٢ ، رقم٥٢٣١ .

<sup>(</sup>٧) الشفا بتعريف حقوق المصطفى: ١٠١/١ ـ ١٠٤ باختصار.

قوله: ((قُلْ آمَنْتُ بِاللَّهِ فَاسْتَقِمْ )) (() قال القاضي عياض: ((هذا من جوامع كلمه ، وهو مطابق لقوله تعالى: { إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا } . أي وحَّدوا الله وآمنوا به . ثمَّ استقاموا فلم يحيدوا عن التوحيد ، والتزموا طاعته الله أن تُوقُوا على ذلك )) . ا.ه.

ومن جوامع كلمه أيضًا: ((الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ) (٢) ، وقوله هي: ((الْحَيَاءُ خَيْرٌ كُلُهُ) (٣) ، وقوله هي: ((الْحَيَاءُ خَيْرٌ كُلُهُ) (٣) ، وقوله هي: ((الْحَمَالُ بِالنِّيَّاتِ) (١) ، وقوله هي: ((الْحَمْوُ الْمَوْتُ) (١) ، وقوله هي: ((الْحَمْوُ الْمَوْتُ) (١) ، وقوله هي: ((الْحَمْوُ الْمَوْتُ) (١) ،

# ٢٥. تأكيد ما يعلِّمه بالقسم :

لقد أقسم الله على أمور كثيرة جدًا لتصديق ما أخبر به سبحانه ، وتأكيده ، وقد صئنف في ذلك مصنفات

<sup>(</sup>۱) مسلم: الإيمان: جامع أوصاف الإسلام: ١٥/١، رقم٣، ، وبحاشيته كلام القاضي عياض.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الإيمان: تفاضل الإسلام: ١٥/١، رقم٤١.

<sup>(</sup>٣) مسلم: الإيمان: عدد شعب الإيمان وأفضلها: ٦٤/١، رقم ٣٧.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: بدء الوحي: ٣/١، رقم١.

سنن الثّرمذيّ : 77٤٨ ، وصحّحه الألباني في صحيح سنن الثّرمذيّ : 77٤٨ ، رقم77٤٨ .

<sup>(</sup>٦) مسلم: الجهاد: جواز الخداع في الحرب: ١٣٦١/٣، ، رقم١٧٣٩.

<sup>(</sup>٧) مسلم: السلام: تحريم الخلوة: ١٧١١/٤ ، رقم٢١٧٢ .

وأمر الله على نبيّه الكريم بالقسم لتصديق ما أخبر به في ثلاثة مواضع من القرآن الكريم في يونس: (٣٥) { قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌ } ، وفي سبأ: (٣) { قُلْ بَلَى وَرَبِّي لتَاتِينَكُمْ} ، وفي التغابن: (٧) { قُلْ بَلَى وَرَبِّي لتُبْعَتُنَ } .

وامتثل النّبي الله المنهج الرباني في مواضع كثيرة من تعليمه ودعوته وتربيته.

قال على : ((تالاته السيم عاليهن والحديثا فاحفظوه في قال : مَا نقص مَالُ عَبْدٍ مِنْ صَدَقَةٍ ، وَلا ظُلِمَ عَبْدٌ مَظلَمَه قَصَبَرَ عَلَيْهَا إلا زَادَهُ اللّهُ عِزًا ، مَالُ عَبْدٍ مِنْ صَدَقةٍ ، وَلا ظُلِمَ عَبْدٌ مَظلَمة قَصَبَرَ عَلَيْهَا إلا زَادَهُ اللّهُ عِزًا ، وَلا قَتْحَ اللّهُ عَلَيْهِ بَابَ قَقْرٍ ، \_ أو كَلِمَة نَحْوَها \_ وَلا قَتْحَ عَبْدٌ بَابَ مَسْأَلَةٍ إلا قَتْحَ اللّهُ عَلَيْهِ بَابَ قَقْرٍ : عَبْدٍ رَزَقَهُ اللّهُ مَالا وَعَبْدٍ رَزَقَهُ اللّهُ مَالا فَهُو يَتَقِي فِيهِ رَبّهُ ، ويَصِلُ فِيهِ رَحِمَهُ ، ويَعِلْمُ لِلّهِ فِيهِ حَقًا ، فَهَذَا بِأَفْضَلَ الْمَنَازِلَ ، وعَبْدٍ رَزَقَهُ اللّهُ عِلْمًا ، ولَمْ يَرْزُقهُ مَالاً فَهُو صَادِقُ اللّيّةِ بِقُولُ : لَوْ أَنَّ لِي مَالاً لَعَمِلْتُ بِعَمَل فُلانِ ، فَهُو بَنِيّتِهِ ، فَأَجْرُهُمَا سَوَاءٌ ، وَعَبْدٍ رَزَقهُ اللّهُ مَالاً وَلَمْ يَرْزُقهُ عِلْمًا ، فَهُو يَخْبِطُ فِي مَالِهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ، لا يَتَقِي فِيهِ رَزَقهُ اللّهُ مَالاً وَلَمْ يَرْزُقهُ عَلْمًا ، فَهُو يَخْبِطُ فِي مَالِهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ، لا يَتَقِي فِيهِ رَزّهُ هُ وَلا يَعْلَمُ لِلّهِ فِيهِ حَقًا ، فَهَذَا بِأَخْبَثِ الْمَنَازِلَ ، وَعَبْدٍ لَمْ يَرْزُقهُ اللّهُ مَالاً وَلا عِلْمًا فَهُو يَقُولُ : لَوْ أَنَ لِي مَالا لَعَمِلْتُ فِيهِ بِعَمَل فُلانِ ، قَهُو يَقُولُ : لَوْ أَنَّ لِي مَالا لَعَمِلْتُ فِيهِ بِعَمَل فُلانِ ، فَهُو يَقُولُ : لَوْ أَنَّ لِي مَالا لَعَمِلْتُ فِيهِ بِعَمَل فُلانَ ، فَهُو يَنِيَّتِهِ ، فَوزِرْ رُهُمَا سَوَاءٌ » (١) .

وعن أبي ذر قال : (( الْتَهَيْتُ إلى رسول الله هُ وَهُوَ فِي ظِلِّ الْكَعْبَةِ يَقُولُ : هُمُ الأَحْسَرُونَ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ هُمُ الأَحْسَرُونَ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ هُمُ الأَحْسَرُونَ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ مُ الْأَحْسَرُونَ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ . قُلْتُ : مَا شَأْنِي ؟ الْيُرَى فِيَّ شَيَيْءٌ ؟ مَا شَأْنِي ؟ الْكَعْبَةِ . قُلْتُ : مَا شَأْنِي ؟ الْيُرَى فِيَّ شَيَيْءٌ ؟ مَا شَأْنِي ؟

<sup>(</sup>۱) التّرمذيّ : أبواب الزهد : باب ما جاء في مثل الدنيا مثل أربعة نفر ، رقم ٢٤٤١ .

وصححه الألباني ، انظر : صحيح سننه : ٢٧٠/٢ ، رقم ١٨٩٤ .

فَجَلَسْتُ إِلَيْهِ وَهُوَ يَقُولُ ، فَمَا اسْتَطَعْتُ أَنْ أَسْكُتَ ، وَتَغَشَّانِي مَا شَاءَ اللَّهُ ، فَقُلْتُ : مَنْ هُمْ بأبي أَنْتَ وَأُمِّي يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ مَا شَاءَ اللَّهُ ، فَقُلْتُ : مَنْ هُمْ قَالَ هَكَذَا ، وَهَكَذَا ، وَهَكَذَا )) (١) .

وعن أبي هُرَيْرة قال: قال أبو القاسم على: «وَالَذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ ، لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ ، لَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا ، وَلَضَحِكْتُمْ قَلِيلاً » (٢) .

وعن ابن عمر قال : كانت يمين النَّبي ﷺ : « لا وَمُقَلِّبِ الثَّقُوبِ » (٣) .

وعن أبي هُرَيْرة ﴿ اللّهِ اللّهِ مَا اللّهِ هَوَاللّهُ فَال : ﴿ وَالَّذِي نَقْسِي بِيدِهِ ، لا يُكْلَمُ أَحَدٌ فِي سَبِيلِ اللّهِ ، وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَنْ يُكْلَمُ فِي سَبِيلِهِ ، إلا جَاءَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، وَاللّوْنُ لُونُ الدَّم ، وَالرّبحُ ربحُ الْمِسْكِ ﴾ (٤) .

وعن أبي شُريح: أنَّ النَّبي فَقَال: ( وَاللَّهِ لا يُؤْمِنُ ، وَاللَّهِ لا يُؤْمِنُ ، وَاللَّهِ لا يُؤْمِنُ ، وَاللَّهِ لا يُؤْمِنُ ، قِيلَ: وَمَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ: الَّذِي لا يَأْمَنُ يُوْمِنُ ، وَاللَّهِ لا يُؤْمِنُ ، قَيلَ: وَمَنْ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ: الَّذِي لا يَأْمَنُ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأيمان والنذور ، كيف كانت يمينُ النّبي ﷺ : ٢٤٤٧/٦ ، رقم ٦٢٦٢ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الأيمان والنذور ، كيف كانت يمينُ النّبي ﷺ : ٢٤٤٧/٦ ، رقم ٦٢٦١ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الأيمان والنذور ، كيف كانت يمينُ النّبي ﷺ : ٢٥٤٥/٦ ، رقم ٦٢٥٣ .

<sup>(3)</sup> البخاريّ : الجهاد : باب من يُجرح في سبيل الله عزّ وجلّ : 775 ، رقم 775 ، رقم 775 .

جَارُهُ بَوَ القِّهُ » (١)

وعن عائشة - رضي الله عنها - أنَّ النَّبي فَ الْكُ عَلَيْهَا وَعِنْدَهَا امْرَأَهُ ، قَالَ : مَنْ هَذِهِ ؟ قَالَتْ : فُلانَهُ ، تَدْكُرُ مِنْ صَلاَتِهَا ، قَالَ : مَه ، عَلَيْكُمْ بِمَا تُطيقُونَ ، فَوَاللّهِ لا يَمَلُّ اللّهُ حَتَّى تَمَلُّوا ، وَكَانَ أَحَبَّ الدِّينِ إلَيْهِ مَادَامَ عَلَيْهِ صَاحِبُهُ » (٢) .

وعن أبي هُرَيْرة فِي قال : قال رسول الله في : «لا تَدْخُلُونَ الْجَنَّة حَتَى تُؤْمِنُوا ، وَلا تُؤْمِنُوا حَتَّى تَحَابُّوا ، أو لا أَدُلُكُمْ عَلَى شَيْءٍ إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ ؟ أَفْشُوا السَّلامَ بَيْنَكُمْ » (٣) .

### ٢٦ ـ أسلوب العرض على الشيخ :

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الأدب : باب إثم من لا يأمن جارُه بوائقه : ٢٢٤٠/٥ ، رقم ٥٦٧٠ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: الأيمان: أحب الدين إلى الله أدومه: ٢٤/١، رقم ٤٣٠.

<sup>(</sup>٣) مسلم : الإيمان : باب بيان أنَّه لا يدخل الجنة إلا المؤمنون : 95/1 ، رقم 95/3 و

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : فضائل القرآن : باب كان جبريلُ يعرض القرآن على

وفي رواية له: (( وَكَانَ جِبْرِيلُ السِّيِّ يَلْقَاهُ كُلَّ لَيْلَةٍ فِي رَمَضَانَ حَتَّى يَنْسَلِخَ ، يَعْرِضُ عَلَيْهِ النَّبِيُّ ﷺ الْقُرْآنَ )) (١) .

قال الحافظ في الفتح: قوله: (( يَعْرضُ عَلَيْهِ رَسُولُ اللّهِ الْقُرْآنَ)) هذا عكس ما وقع في الترجمة لأنّ فيها أنّ جبريل كان يعرض على النّبي في ، وفي هذا أنّ النّبي في كان يعرض على على جبريل ، فيحمل على أنّ كلاً منهما كان يعرض على الآخر ، ويؤيده ما وقع في رواية أبي هُريرة )) (١).

وفي رواية فاطمة ـ رضي الله عنها ـ ((يعارضني )) ، والمعارضة : مفاعلة لا تكون إلا من اثنين فأكثر ، والمعارضة : هي المقابلة ، أي مقابلة المحفوظ من الطرفين : جبريل المسلام يقرأ على النّبي ، ثمّ يعرضه النّبي على عليه . أمّ المحفوظ فإنّه تتم معارضته من الطرفين .

### ٢٧ . القراءة من الشيخ:

كان جبريل السلام يعرض القرآن على النّبي الله يقرأه عليه .

قالت فاطمة ـ رضي الله عنها ـ : (( أُسَرَّ إِلْيَّ إِنَّ جِبْرِيلَ كَانَ

<sup>=</sup> 

النَّبي ﷺ: ١٩١١/٤، رقم ٢٧١١.

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الصوم : أجود ما كان النّبي الله يكون في رمضان : ١٨٠٣ ، رقم١٨٠٣ .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري : فضائل القرآن : كان جبريل يعرض القرآن على النّبي ﷺ : ٢٠/٨ ، رقم ٤٩٩٨ .

يُعَارِ ضُنِي الْقُرْ آنَ كُلَّ سَنَةٍ مَرَّةً ، وَإِنَّهُ عَارَ ضَنِي الْعَامَ مَرَّتَيْنِ )) (١).

وبوّب عليه الإمام البخاريّ ـ رحمه الله ـ بقوله: ((كان جبريلُ يعرض القرآن على النّبي ، وعلى حديث أبي هُرَيْرة كذلك ، قال: كان يعرض على النّبي القرآن كل عام مرّة ، فعرض عليه مرّتين في العام الذي قبض فيه )) (۱)

قال الحافظ: ((قوله: (كان يُعرض على النّبي هي) كذا لهم بضم أوّله على البناء للمجهول، وفي بعضها بفتح أوّله بحذف الفاعل، فالمحذوف هو جبريل، صرّح به إسرائيل في روايته عن أبي حُصين، أخرَجه الإسماعيليّ، ولفظه (كان جبريل يعرض على النّبي هي القرآن في كلّ رمضان)، وإلى هذه الرواية أشار المصنّف في الترجمة)) (ا).

٢٨. عنايته بالنُّخبة من أصحابه وإشهار فضائلهم في العلم ، وبيان مراتبه ،
 وأمره بالأخذ عنهم ، ( وفيه إشارة إلى التخصّ ) :

حرص النّبي الله أثناء مسيرته التعليمية الطويلة على عدد من أصحابه ممّن يتوسّم فيهم النّجابة في العلم ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : المناقب : باب علامات النبوة في الإسلام : ١٣٢٦/٣ ، رقم٢٤٦٦ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : فضائل القرآن : باب كان جبريل يعرض القرآن على النّبي ﷺ : ١٩١١/٤ ، رقم٤٧١٢ .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري : فضائل القرآن : باب كان جبريل يعرض القرآن على النّبي ﷺ : ٦٦٢/٨ ، رقم٤٩٩٨ .

فخصتهم بمزيد عناية ، واهتم بإشهار فضائلهم ، وأمر أصحابه بالأخذ عنهم ، ورغب في ذلك أيما ترغيب فهذا أبي بن كعب الأنصاري على صَعد ذِكْره في الملأ الأعلى ، فأمر الله نبيّه بالقراءة عليه .

قال الحافظ ابن حجر: (( وفي رواية للطبراني من وجه آخر عن أبيّ بن كعب قال: (( نعم ، باسمك ونسبك في الملأ الأعلى)). قال: قال أبو عبيد: المراد بالعرض على أبيّ ليتعلم أبيّ منه القراءة ويثبت فيها ، وليكون عرض القرآن هو السُنَّة ، وللتنبيه على فضيلة أبيّ بن كعب وتقدّمه في حفظ القرآن ، وليس المراد أنَّ يستذكر منه النَّبي شيئًا بذلك العرض. ويؤخذ من هذا الحديث مشروعية التواضع في أخذ الإنسان العلم من أهله وإن كانوا دونه. وقال القرطبي : خصّ هذه السورة بالدِّكر لما اشتملت عليه من القرطبي : خصّ هذه السورة بالدِّكر لما اشتملت عليه من

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: التفسير: باب تفسير لم يكن: ١٨٩٦/٤، رقم٢٧٦٤.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: التفسير: باب تفسير لم يكن: ١٨٩٧/٤، رقم ٤٦٧٧٤.

التوحيد والرسالة والإخلاص والصحف والكُتُب المنزّلة على الأنبياء وذكر الزكاة والمعاد ، وبيان أهل الجنّة والنّار مع وجازتها » (۱).

وقال: ((والجمع بين الروايتين حمل المطلق على المقيّد لقراءته لم يكن دون غيرها، فقيل: الحكمة في تخصيصها بالدِّكْر لأن فيها { فِيهَا كُتُبُّ قَيِّمَةٌ }. وفي تخصيص أبيّ بن كعب التنويه به في أنَّه أقرأ الصَّحابة، فإذا قرأ عليه النَّبي على مع عظيم منزلته كان غيرُه بطريق التبع له)) (().

وفي ذلك تواضع الفاضل للمفضول ، ومشروعية قراءته عليه ، وأن عرض القرآن هو السُّنَّة ، وتخصيص فضنداء الطلاب بمزيد عناية ، وأنَّه لا غضاضة في ذلك .

فقد كان يؤذن لابن مسعود ويُحْجبُ غيرهُ . قال أبو الأحوص : ((شَهدْتُ أَبَا مُوسَى وَأَبَا مَسْعُودٍ حِينَ مَاتَ ابْنُ مَسْعُودٍ حِينَ مَاتَ ابْنُ مَسْعُودٍ ، فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ : أَثْرَاهُ تَرَكَ بَعْدَهُ مِثْلَهُ ؟ فَقَالَ : إِنْ قُلْتَ ذَاكَ ، إِنْ كَانَ لَيُؤْذَنُ لَهُ إِذَا حُجِبْنَا ، ويَشْهِدُ إِذَا غِبْنَا ) (") .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري : كتاب مناقب الأنصار : باب مناقب أبيّ بن كعب : ۸۹/۷ ، رقم ۳۸۰۹ ،

<sup>(</sup>۲) فتح الباري: التفسير: باب تفسير لم يكن: ۹۷/۸، ، رقم، ٤٩٦،

<sup>(</sup>٣) مسلم : فضائل الصَّحابة : عبدالله بن مسعود : ١٩١١/٤ ، رقم٢٤٦١ .

ومن كثرة دخول ابن مسعود على رسول الله ، وملازمته له كان يُظنّ أنّه من أهل بيته ، فعَنْ أبي مُوسَى وملازمته له كان يُظنّ أنّه من أهل بيته ، فعَنْ أبي مُوسَى قَالَ : (( قَدِمْتُ أَنَا وَأَخِي مِنَ الْيَمَن ، فَكُنّا حِينًا وَمَا نُرَى ابْنَ مَسْعُودٍ وَأُمّةُ إلاّ مِنْ أَهْل بَيْتِ رَسُولِ اللّهِ عَنْ كَثْرَةِ دُخُولِهمْ وَلُزُومِهمْ لَهُ )) (۱).

ولقد خص النّبي عبدالله بن مسعود بفضيلة قراءة القرآن غضيًا كما أنزل ، ورغّب أصحابه في قراءته عليه فقال : «مَنْ أَحَبَ أَنْ يَقْرَأُ القُرْآنَ غَضًّا كَمَا أُنْزِلَ قَلْيَقْرَأُهُ عَلَى قِرَاءَةِ ابْن أُمِّ عَنْدِ) (٢) .

وعلى المنهج نفسه أشهر النّبي فضائل بعض القراء الذين جمعوا القرآن على عهده ، وتقدّموا في إتقانه وضبط الفاظه ، وأخذه مشافهة عنه ، وأمر أصحابه بالأخذ عنهم فقال : «خُدُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ : مِن ابْن أُمِّ عَبْدٍ - فَبَدَأُ بِهِ - وَمُعَاذِ بْن جَبَلِ ، وَأَبَى بْن كَعْبٍ ، وَسَالِمٍ مَوْلَى أَبِي حُدَيْقَة » (٣) .

وعند البخاري : ( اسْتَقْرِبُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ : مِنْ عَبْدِاللَّهِ ابْن

<sup>(</sup>۱) مسلم: فضائل الصَّحابة: عبدالله بن مسعود: ۱۹۱۱/٤، رقم۲٤٦٠. والحديث متّفق عليه. أخرَجه البخاريّ برقم٣٥٥٦.

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه: المقدّمة: ۱۳۸/۱۱. وصححه الألباني ، انظر: صحیح سنن ابن ماجه: ۲۹/۱، رقم۱۱۶.

<sup>(</sup>٣) مسلم: فضائل الصَّحابة: عبدالله بن مسعود: ١٩١٣/٤، رقم٢٤٦٤.

مَسْعُودٍ ، وَسَالِمٍ مَوْلَى أَبِي حُذَيْفَةً ، وَأَبَيِّ بْنِ كَعْبٍ ، وَمُعَاذِ بْنِ جَبَلٍ )) (١)

وفي حق عمر على قال على الربينا أنا نائم إدر رأيت قدمًا أتيت به ، فيه لبن فَشَر بنت مِنْهُ حَتَى إِنِّي لأرَى الرِّيَّ يَجْرِي فِي أَطْفَارِي ، ثُمَّ أَعْطَيْتُ فَضْلِي عُمَرَ بْنَ الْخَطَّابِ ، قَالُوا: قَمَا أُوَّلْتَ دَلِكَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ الْعِلْمَ » (٢) .

وهذا أبو هُرَيْرة في يشجّعه رسول الله على ملازمته وحفظ العلم ، يقول : (( ... وَكُنْتُ أَلْزَمُ رَسُولَ اللَّهِ على على ملازمته مِلْء بَطْنِي ، فَأَشْهَدُ إِذَا غَابُوا ، وَأَحْفَظُ إِذَا نَسُوا . وَلَقَدْ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عِلَى هَذَا ، ثُمَّ يَجْمَعُهُ رَسُولُ اللَّهِ عِلَى هَذَا ، ثُمَّ يَجْمَعُهُ وَسُولُ اللَّهِ عِلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْهُ عَلَى اللّهُ عَلْمَا عَلَا عَلَمُ عَلَمُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى ال

<sup>(</sup>۱) البخاري : فضائل الصَّحابة : عبدالله بن مسعود : ۱۳۷۲/۳ ، رقم ۳۰۶۹ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: فضائل الصَّحابة: عمر بن الخطاب: ١٨٥٩/٤ ، رقم ٢٣٩١

<sup>(</sup>٣) البخاري: فضائل الصَّحابة: ابن عبّاس: ١٣٧١/٣، ، رقم٢٥٥٦.

<sup>(</sup>٤) البخاري: الوضوء: وضع الماء عند الخلاء: ٦٦/١، رقم١٤٣٠.

إلى صندره ؟ فَإِنَّهُ لَمْ يَنْسَ شَيْئًا سَمِعَهُ . فَبَسَطْتُ بُرْدَةً عَلَيَّ حَتَّى فَرَعُ مِنْ حَدِيثِهِ ، ثُمَّ جَمَعْتُهَا إلى صندري ، فَمَا نَسِيتُ بَعْدَ ذَلِكَ مِنْ حَدِيثِهِ ، ثُمَّ جَمَعْتُهَا إلى صندري ، فَمَا نَسِيتُ بَعْدَ ذَلِكَ الْيَوْمِ شَيْئًا حَدَّتَنِي بِهِ )) (١) .

وعَنْ أَنَسِ (( أَنَّ أَهْلَ الْيَمَنِ قَدِمُوا عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَى فَقَالُوا : ابْعَثْ مَعَنَا رَجُلاً يُعَلِّمْنَا السُّنَّة وَالإسلامَ ، قَالَ : فَأَخَذَ بِيَدِ أَبِي عُبَيْدَةَ فَقَالَ : هَذَا أَمِينُ هَذِهِ الْأُمَّةِ )) (١) . والأمين هو الثقة المرضي .

وعن حذيفة قال: ((جَاءَ أَهْلُ نَجْرَانَ إِلَى رَسُولِ اللّهِ عَقَالُ : فَقَالَ : لأَبْعَتَ قَقَالُ : لأَبْعَتَ قَقَالُ : لأَبْعَتَ إِلَيْنَا رَجُلاً أَمِينًا ، فَقَالَ : لأَبْعَتَ اللّهُ إِلَيْنَا رَجُلاً أَمِينًا ، فَقَالَ : لأَبْعَتَ اللّهُ النّاسُ . وَقَ أَمِينٍ ، حَقّ أَمِينٍ . قَالَ : فَاسْتَشْرَفَ لَهَا النّاسُ . قَالَ : فَبَعَثُ أَبَا عُبَيْدَةً بْنَ الْجَرَّاجِ )) (") .

وعن أنس عن النّبي على قال: «لِكُلِّ أُمَّةٍ أُمِينٌ ، وَ أُمِينُ هَذِهِ الْأُمَّةِ : أَبُو عُبَيْدَةَ بْنُ الْجَرَّاح » (أ) ، وفي لفظ البخاري عن أنس: «إنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ أُمِينًا ، وَإِنَّ أُمِينَنَا أَيَّتُهَا الْأُمَّةُ: أَبُو عُبَيْدَةَ بْنُ الْجَرَّاح » (٥) .

وإشهار هذه الفضيلة من النّبي الله الله الأثر في نفس أبى عبيدة وفي غيره من الصّحابة إذ جعلتهم يستشرفون لها

<sup>(</sup>۱) مسلم: فضائل الصَّحابة: أبو هريرة: ١٩٤٠/٤، رقم ٢٤٩٢.

<sup>(</sup>٢) مسلم: فضائل الصَّحابة: أبو عبيدة: ١٨٨١/٤، رقم ١٤/٢٤١٥.

<sup>(</sup>٣) مسلم: فضائل الصَّحابة: أبو عبيدة: ١٨٨٢/٤، رقم ٢٤٢٠.

<sup>(</sup>٤) البخاري: المغازي: قصنة أهل نجران: ١٥٩٢/٤، رقم ٤١٢١٤.

<sup>(</sup>٥) مسلم: فضائل الصَّحابة: أبو عبيدة: ١٨٨١/٤ ، رقم ٢١٤١٩٥ .

، ليس حبًّا في الإمارة ولكن في الشرف الذي ذكره النّبي على

وأما الأمين فهو الثقة المرضيّ. قال العلماء: والأمانة مشتركة بينه وبين غيره من الصّحابة ، لكن النّبي على خص ّ بعضهم بصفات غلبت عليهم ، وكان أخص ّ بها .

#### ٢٩ ـ إثارة التنافس والغبطة بينهم في العلم :

عن عبدالله بن مسعود قال: قال النّبي عن عبدالله بن مسعود قال: قال النّبي عن عبدالله بن مسعود قال: قال النّبي في الْحَقّ ، وَرَجُلُ آتَاهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَالاً فَسُلّط عَلَى هَلَكَتِهِ فِي الْحَقّ ، وَرَجُلُ آتَاهُ اللّهُ الْحَكْمَة فَهُوَ يَقْضِي بِهَا وَيُعَلّمُهَا » (١) .

ومن حديث سالم عن أبيه ، عن النّبي قال : « لا حَسدَ إلاّ فِي اثنَتَيْن : رَجُلٌ آتَاهُ اللّهُ الْقُرْآنَ فَهُوَ يَثْلُوهُ آنَاءَ اللّيْل وَآنَاءَ اللّيْهَار ، وَرَجُلٌ آتَاهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مَالاً فَهُوَ يُثْفِقُهُ آنَاءَ اللّيْل وَآنَاءَ النّهَار » (٢) .

قال الحافظ: ((الحسد تمنّي زوال النعمة عن المُنعَم عليه ، وخصّه بعضهم بأن يتمنّى ذلك لنفسه ، والحق أنّه أعمّ ، وسببه: أنّ الطباع مجبولة على حُبِّ الترفع على الجنس ، فإذا رأى لغيره ما ليس له أحب أنْ يزول ذلك عنه ليرتفع عليه ، أو مطلقًا ليساويه . وصاحبه مذموم إذا عمل

<sup>(</sup>۱) البخاريّ ، كتاب العلم : باب الاغتباط في العلم والحكمة :  $^{8}$  رقم  $^{9}$  .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ ، كتاب التوحيد : باب قول النّبي ﷺ : «رجلٌ آتاه الله القرآن ... » : ٢٧٣٧/٦ ، رقم ٧٠٩١ .

بمقتضى ذلك من تصميم أو قولٍ أو فعل وينبغي لمن خطر له ذلك أن يكرهه كما يكره ما وُضِع في طبعه من حبً المنهيّات ، واستثنوا من ذلك ما إذا كانت النعمة لكافر أو فاسق يستعين بها على معاصى الله تعالى ، فهذا حكم الحسد بحسب حقيقته .

وأما الحسد المذكور في الحديث فهو الغبطة ، وأطلق الحسد عليها مجازًا ، وهي أنْ يتمنى أنْ يكون له مثل ما لغيره من غير أنْ يزول عنه .

والحرص على هذا يُسمّى منافسة ، فإنْ كان في الطاعة فهو محمود ، ومنه : { فَلْيَتَنَافَسَ الْمُتَنَافِسُونَ} . وإن كان في المعصية فهو مذموم ، ومنه : ((ولا تنافسوا)) . وإن كان في الجائزات فهو مباح ، فكأنه قال في الحديث : ((لا غبطة أعظم او أفضل من الغبطة في هذين الأمرين))) (() .

وقال في المراد بالقيام بالقرآن: (( العمل به مطلقًا ، أعم من تلاوته داخل الصلاة أو خارجها ، ومن تعليمه ، والحكم والفتوى بمقتضاه ، فلا تخالف بين لفظي الحديثين ، ولأحمد من حديث يزيد بن الأخنس السلمي ((رَجُلُ آتاه اللَّهُ الْقُرْآنَ ، فَهُوَ يَقُومُ بِهِ آنَاءَ اللَّهُ النَّهَار ، ويَتَبِعُ مَا فِيهِ )) (١).

والمقصود: لفت الأنظار إلى أنَّ العلم والمال من أعظم

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ۲۰۰/۱ ـ ۲۰۱ .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ٢٠١/١.

الوجوه الّتي يُشرع فيها التنافس وتوجيه الطاقات والقدرات لتعلم العلم والعمل به وتعليمه ، والكسب المشروع لإنفاقه وبذله في وجوه الخير ، لا لكنزه والشحّبه.

#### ٣٠ ـ التّشجيع والتهنئة بالعلم:

عَنْ أَبَيِّ بْنِ كَعْبٍ ؛ قَالَ : (( قَالَ رَسُولُ اللَّهِ هِيْ : يَا أَبَا الْمُنْذِرِ ! أَتَدْرِي أَيُّ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ مَعَكَ أَعْظَمُ ؟ قَالَ : قُلْتُ : اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ . قَالَ : يَا أَبَا الْمُنْذِرِ أَتَدْرِي أَيُّ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ مَعَكَ أَعْظَمُ ؟ قَالَ : يَا أَبَا الْمُنْذِرِ أَتَدْرِي أَيُّ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ مَعَكَ أَعْظَمُ ؟ قَالَ : قُلْتُ : { اللَّهُ لا إلَهَ إلاَّ هُو َ الْحَيُّ الْقَيُّومُ } قَالَ : وَاللَّهِ لِيَهْنِكَ الْعِلْمُ أَبَا الْمُنْذِرِ )) (١) . أي فضرَرَبَ فِي صَدْرِي وَقَالَ : وَاللَّهِ لِيَهْنِكَ الْعِلْمُ أَبَا الْمُنْذِرِ )) (١) . أي هنيئًا لك بالعلم .

هذه التهنئة منه على تزيدُ في ثبات أبَيّ في العلم ، وتشجّعه على ترسيخ قدمه فيه ، فللعالم أو الفقيه أو المعلّم أسوة حسنة في رسول الله على ، فإذا أصاب الطالب فحق عليه أن يخبره بإصابته ويهنّئه بذلك ليزداد في العلم رغبة وإقبالاً وانشراحًا .

وعن عبدالرَّحمن بن عوف ، قال : قال لي رسول الله ﷺ : ((كيف صنعتَ في استلامك الحجر ؟ قلتُ : استلمتُ وتركتُ ، قال : أصبت )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) مسلم: صلاة المسافرين: فضل سورة الكهف وآية الكرسي: ٦/١٥٥ ، ، رقم ٨١٠ .

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه: ٢٧٩/٢، رقم ٩٧٥، وقال المحقق: إسناده صحيح

وعن علقمة قال : (( كُنّا بحمص ، فقرأ عبدالله سورة يوسف ، فقال رجل : ما هكذا أنزلت ، فقال له عبدالله : لقد قرأتها على رسول الله هذا ، فقال : ((أحسنت » (۱) .

وعَنْ عَبْدِاللّهِ بْن مَسْعُودٍ قَالَ : (( قَالَ لِي النّبِيُ اللّهِ فَالَ : اقْرَأُ عَلَيْكَ وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ ؟ قَالَ : عَلَيْ . قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! آقْرَأُ عَلَيْكَ وَعَلَيْكَ أُنْزِلَ ؟ قَالَ : نَعَمْ ، فَقَرَأُتُ سُورَةَ النّسَاءِ حَتَى أَتَيْتُ إِلَى هَذِهِ الآية { فَكَيْفَ لَعَمْ ، فَقَرَأُتُ سُورَةَ النّسَاءِ حَتَى أَتَيْتُ إِلَى هَوُلاءِ شَهِيدًا } قَالَ : إِذَا حِنْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَحِنْنَا بِكَ عَلَى هَوُلاءِ شَهِيدًا } قَالَ : حَسْبُكَ الآنَ ، فَالْتَقَتُ إِلَيْهِ فَإِذَا عَيْنَاهُ تَدْرِفَانِ )) (٢) .

و عَنْ أَبِي مُوسَى ﴿ عَنِ النَّبِيِّ النَّبِيِّ النَّبِيِّ اللَّهِ اللَّهُ : (( يَا أَبَا مُوسَى لَقَدْ أُوتِيتَ مِزْ مَارًا مِنْ مَزَ امِيرِ آلِ دَاوُدَ )) (٢) .

في هذه الكلمات: (ليهنك، أصبت، أحسنت، حسبك، لقد أوتيت مزمارًا من مزامير آل داود) تشجيعًا منه وتثبيتًا لفؤاد المتعلم.

## ٣١. اعترافه ﷺ بالنسيان ، وتلطُّف أصحابه في الرّد :

إذا أخطأ العالم أو نسي فالسُّنّة الاعتراف والرّجوع عن الخطأ أو النسيان ، قال الله تعالى : { رَبَّنَا لا ثُوَاخِدْنَا إِنْ نَسِينَا

<sup>(</sup>١) الفقيه والمتفقه: ٢٨٠/٢ ، رقم ٩٧٦ ، وقال المحقق: صحيح.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: فضائل القرآن: باب قول المقرئ للقارئ: حسبُك: ١٩٢٥/٤، رقم٤٧٦٣٤.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: فضائل القرآن: باب حُسن الصوت بالقراءة للقرآن: ١٩٢٥/٤ ، رقم ٤٧٦١.

أوْ أَخْطَأْنًا } (١) . والرجوع إلى الحق فضيلة وشجاعة ، وليس بعيب .

قال ﷺ: «كلُّ ابن آدم خطأء ، وخيرُ الخطائين التوابون » (٢)

وعن ابن أبزى ، عن أبيه ، قال : (( صلّى رسول الله على فترك آية ، فلمّا صلّى قال : أفي القوم أبيّ بن كعب ؟ ، فقال : يا رسول الله ، نُسخت آية كذا وكذا ، أم نسيتها ؟ قال : بل نسّيتها )) (٣) .

وقال عبدالله: ((صلَّى النَّبِيُّ فِي ـ قَالَ إِبْرَاهِيمُ: لا أَدْرِي ـ زَادَ أَوْ نَقَصَ ، فَلَمَّا سَلَّمَ قِيلَ لَهُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَحَدَثَ فِي الصَّلاةِ شَيْءٌ ؟ قَالَ: وَمَا ذَاكَ ؟ قَالُوا: صلَّيْتَ كَذَا وكَذَا ، فَتَنَى رِجْلَيْهِ ، وَاسْتَقْبَلَ الْقِبْلَة ، وَسَجَدَ سَجْدَتَيْن ، ثُمَّ سلَّمَ ، فَلَمَّا أَقْبَلَ عَلَيْنَا بِوَجْهِهِ قَالَ: إِنَّهُ لَوْ حَدَثَ فِي الصَّلاةِ شَيْءٌ لَنَبَّاتُكُمْ بِهِ ، وَلَكِنْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ ، أَنْسَى كَمَا تَنْسَوْنَ ، فَإِذَا نَسِيتُ فَذَكّرُونِي ، وَإِذَا شَكَّ أَحْدُكُمْ فِي صَلاتِهِ ، فَلَيْتَحَرَّ الصَّوَابَ فَلْيُتِمَّ عَلَيْهِ ، ثُمَّ لِيُسَلِّمْ ، ثُمَّ يَسْجُدُ سَجْدَتَيْن ) وَإِذَا شَكَ النَّالَةِ مَا يَسْتُ مُ النَّالَةِ مَا يَسْتَوْنَ ، فَإِذَا نَسِيتُ فَذَكّرُونِي ، وَإِذَا شَكَ الْحَدُكُمْ فِي صَلاتِهِ ، فَلْيَتَحَرَّ الصَّوَابَ فَلْيُتِمَّ عَلَيْهِ ، ثُمَّ لِيُسَلِّمْ ، ثُمَّ يَسْجُدُ سَجْدَتَيْن ) (3)

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية ( ٢٨٦ ).

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه: ٢٨٨/٢ ، رقم ٩٨٨ .

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ٢٨٨/٢، رقم٩٨٨.

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : القبلة : التوجُّه نحو القبلة حيث كان : ١٥٦/١ ، رقم٣٩٢

وعَنْ أَنَسِ (( أَنَّ النَّبِيَّ ﴿ مَرَّ بِقَوْمٍ يُلِقِّحُونَ ، فَقَالَ : لَوْ لَمْ تَقْعُلُوا لَصِلْحَ . قَالَ : فَخَرَجَ شِيصًا (') ، فَمَرَّ بِهِمْ فَقَالَ : مَا لِنَخْلِكُمْ ؟ قَالُوا : قُلْتَ : كَذَا وَكَذَا ، قَالَ : أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِأَمْرِ دُنْيَاكُمْ )) (') .

وفي حديث مُوسَى بْن طلْحَة عَنْ أبيهِ قَالَ عَنْ (... فَإِنِّي اللَّهِ شَيْئًا فَخُدُوا إِنَّمَا ظَنَنْتُ ظَنَّا فَلا تُؤَاخِدُونِي بِالطَّنِّ ، وَلَكِنْ إِذَا حَدَّثُتُكُمْ عَنِ اللَّهِ شَيْئًا فَخُدُوا بِهِ ، فَإِنِّي لَنْ أَكْذِبَ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللّهُ اللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

وعن رَافِعُ بْنُ خَدِيجٍ قَالَ : (( قَدِمَ نَبِيُّ اللَّهِ ﴿ الْمَدِينَةُ وَهُمْ يَأْبُرُونَ النَّخْلَ . يَقُولُونَ يُلَقِّحُونَ النَّخْلَ ، فَقَالَ : مَا تَصْنَعُونَ ؟ فَالُوا : كُنَّا نَصِنْعُهُ . قَالَ : لَعَلَّكُمْ لَوْ لَمْ تَقْعَلُوا كَانَ خَيْرًا . فَتَرَكُوهُ ، فَالُوا : كُنَّا نَصِنْعُهُ . قَالَ : لَعَلَّكُمْ لَوْ لَمْ تَقْعَلُوا كَانَ خَيْرًا . فَتَرَكُوهُ ، فَقَالَ : إِنَّمَا أَنَا فَنَقَضَتُ أُو فَنَقَصِنَتْ . قَالَ : قَدْكَرُوا دَلِكَ لَهُ ، فَقَالَ : إِنَّمَا أَنَا بَشَرُ ، إِذَا أَمَر تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ رَأِي ، بَشَرُ ، إذا أَمَر تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ رَأِي ، فَإِذَا أَمَر تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ رَأِي ، فَإِنَّا اللَّهُ عَلْمُ عَدُوا بِهِ ، وَإِذَا أَمَر تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ رَأِي ، فَإِنَّا اللَّمَ عَقِر يُ . قَالَ الْمَعْقِر يُ . فَقَلَ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ فَذُوا بِهِ ، وَإِذَا أَمَر تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ رَأِي ، فَإِنَّا اللَّمَ عَقِر يَ . قَالَ الْمَعْقِر يُ . فَالَ الْمَعْقِر يُ . فَقَالَ : قَالَ الْمَعْقِر يُ . فَقَالَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ عَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّه

قال العلماء: ((قوله ﷺ: ((مِنْ رَأي )) . أي في أمر الدنيا

<sup>(</sup>١) الشيص: هو البُسْر الرديء الذي إذا يبس صار حشفًا.

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الفضائل: باب وجوب امتثال ما قاله شرعًا، دون ما ذكره هم من معايش الدنيا على سبيل الرأي: ١٨٣٦/٤، رقم٢٣٦٣.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٨٣٥/٤ ، رقم ٢٣٦١ مختصرًا .

<sup>(</sup>٤) مسلم: الفضائل: وجوب امتثال ما قاله له شرعًا دون ما ذكره من معايش الدنيا على سبيل الرأي: ١٨٣٥/٤، رقم٢٣٦٢.

ومعايشها ، لا على التشريع ، فأمّا ما قاله باجتهاده ورآه شرعًا فيجب العمل به ، وليس إبار النخل من هذا النوع . شرعًا فيجب العمل به ، وليس إبار النخل من هذا النوع . بل من النوع المذكور قبله ، مع أنَّ لفظة ((الرأي)) إنَّما أتى بها عكرمة على المعنى ، لقوله : ((أو نحو هذا )) ، وقال العلماء : ولم يكن هذا القول خبرًا ، وإنّما كان ظنًا كما بيّنته هذه الروايات . قالوا : ورأيه في أمور المعايش وظنّه كغيره . فلا يمتنع وقوع مثل هذا ، ولا نقص في ذلك ، وسببه تعلق همهم بالآخرة ومعارفها )) (() .

لم يأنف إلى أن يقول: «بل نُسِّتُ»، وأن يقول في أمور معايش الدنيا «إنَّمَا أنَا بَشَرٌ»، وقوله: «إنَّمَا ظنَنْتُ ظنَّا فَلا ثُوَاخِدُونِي بالظَنِّ». فينبغي للعالم إذا نسي أو أخطأ أن يقول الحقيقة، ويقبل الحق، قال سفيان بن عيينة: «كان يُسْتَحبُّ للعالم إذا علم أن لا يُعنِّف، وإذا عُلِّم أن لا يأنف» (()).

#### ٣٢ . اهتمامه ﷺ بضبط الحفظ :

عَن الْبَرَاءِ بْن عَازِبٍ قَالَ : قَالَ النّبِيُّ فَيْ : ( إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتُوَضَنَّا وُضُوءَكَ المصلّلةِ ، ثُمَّ اضْطَجِعْ عَلَى شِقِّكَ الأَيْمَن ، ثُمَّ قُل : اللّهُمَّ أَسْلَمْتُ وَجْهِي النّيْكَ ، وَفَوَّضْتُ أَمْرِي النّيْكَ ، وَأَلْجَأْتُ ظَهْرِي النّيْكَ ، وَالْجَأْتُ ظَهْرِي النّيْكَ ، وَعْبَهُ وَرَهْبَهُ النّيْكَ ، لا مَلْجَأُ وَلا مَنْجَا مِنْكَ إِلاَّ النّيْكَ ، اللّهُمَّ آمَنْتُ بِكِتَابِكَ الّذِي أَرْسُلْتَ ، فَإِنْ مُتَ مِنْ لَيْلْتِكَ فَأَنْتَ عَلَى الْفِطْرَةِ ، أَنْزَلْتَ ، وَبَنبيّكَ الّذِي أَرْسَلْتَ ، فَإِنْ مُتَ مِنْ لَيْلْتِكَ فَأَنْتَ عَلَى الْفِطْرَةِ ،

<sup>(</sup>۱) المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجّاج: ١١٦/١٥.

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه: ٢٨٧/٢ ، رقم ٩٨٥ .

وَاجْعَلْهُنَّ آخِرَ مَا تَتَكَلَّمُ بِهِ قَالَ : فَرَدَّدُتُهَا عَلَى النَّبِيِّ فَهُ ، فَلَمَّا بَلَغْتُ : وَرَسُولِكَ ، بَلُغْتُ : وَرَسُولِكَ ، فَلْتُ : وَرَسُولِكَ ، قَالْتَ : وَرَسُولِكَ ، قَالْتَ : لا ، وَنَبِيِّكَ الذِي أَرْسَلْتَ )) (١) .

ولقد دعا رسول الله الله الله الله الله الله المن حفظ الحديث وبلغه كما سمعه ، فقال : « نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأُ سَمِعَ مِنَّا شَيْئًا فَبَلَغَهُ كَمَا سَمِعَ ، فَرُبَّ مُبَلِغ أَوْعَى مِنْ سَامِع » (٢) ، وفي حديث آخر : « سَمِعَ مِنَّا حَدِيثًا فَحَفِظهُ حَتَّى بُيلِغُهُ » (٣) .

والشاهد هنا هو أداة التشبيه «كَمَاسَمِعَه» . أي بنصِّه .

(۱) البخاريّ : الوضوء : فضل من بات على الوضوء : ۹۷/۱ ، رقم ۲٤٤ .

<sup>(</sup>٢) التَّرمذيّ : أبواب العلم : باب في الحث على تبليغ السماع ، رقم الحديث ٢٨٠٨ .

و هو صحيح . انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ٣٣٨/٢ ، رقم ٢١٤ . والحديث متواتر بلفظ : « نضر الله امرءًا سمع مقالتي » ، انظر : دراسة الحديث رواية ودراية لعبدالمحسن العبّاد .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، رقم ٢١٣٩ . و هو صحيح ، انظر : صحيح سنن التَّرمذيّ ، برقم ٢١٣٠ .

## ٣٣ ـ ذكر ثواب العمل بعد أدائه الاستدامته ، وقبله ترغيبًا فيه وتشويقًا إليه . ٣٣ . ذكر ثواب العمل بعد أدائه السندامية ،

فمن الأوّل: ما رواه البخاريّ عَنْ رِفَاعَة بْن رَافِعِ الزّرُوقِيِّ قَالَ: (( كُنّا يَوْمًا نُصلّي وَرَاءَ النّبِيِّ فَيْ ، فَلَمَّا رَفَعَ رَأْسَهُ مِنَ الرّكْعَةِ قَالَ: سَمِعَ اللّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ ، قَالَ رَجُلٌ وَرَاءَهُ: رَأْسَهُ مِنَ الرّكْعَةِ قَالَ: سَمِعَ اللّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ ، قَالَ رَجُلٌ وَرَاءَهُ: رَأْسَهُ مِنَ الرّكَعة قَالَ: مَع اللّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ ، قَالَ رَجُلٌ وَرَاءَهُ: رَأَبّنَا وَلَكَ الْحَمْدُ ، حَمْدًا كَثِيرًا طَيّبًا مُبَارَكًا فِيهِ ، فَلَمَّا الْصَرَفَ قَالَ: رَأَيْتُ بضْعَةُ وَتَلاثِينَ الْمُتَكَلّمُ ؟ قَالَ: أَنَا ، قَالَ: رَأَيْتُ بضْعَةُ وَتَلاثِينَ مَلَكًا يَبْتَدِرُونَهَا أَيّهُمْ يَكْتُبُهَا أُوّلُ )) (١) .

ومن التَّاني: ما رواه البخاري أيضًا عَنْ أبي هُرَيْرَةَ أَنَ رَسُولَ اللَّهِ هُ قَالَ: «إذا قَالَ الإمَامُ: { غَيْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالِينَ } قَفُولُوا: آمِينَ ، قَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلُهُ قُولُ الْمَلائِكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ دَيْهِ» (٢).

وعن أبي هُرَيْرة عَ قَالَ: «إِذَا أُمَّنَ الإِمَامُ فَأُمِنُوا ، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلائِكَةِ غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ دَنْبِهِ » (٣) ، وقَالَ ابْنُ شَبِهَابٍ: وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى يَقُولُ: «آمِينَ ».

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : صفة الصلاة : باب فضل اللهم ربنا ولك الحمد : ٢٧٥/١ ، رقم ٧٦٦ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : صفة الصلاة : باب جهر المأموم بالتأمين : ٢٧١/١ ، رقم ٧٤٩ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : صفة الصلاة : باب جهر الإمام بالتأمين : ٢٧٠/١ ، رقم ٧٤٧ .

وعن أبي هُرَيْرة ﴿ أَنَّ رسول الله اللهُ قال : (إذَا قَالَ الإِمَامُ : سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ ، فَقُولُوا : اللَّهُمَّ رَبَّنَا لَكَ الْحَمْدُ ، فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلُهُ قَوْلُ اللهَ الْمَكْئِكَةِ غُورَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ » (١) .

وعنه على : قال أبو القاسم على : «فِي يَوْمِ الْجُمُعَةِ سَاعَةٌ ، لا يُوَافِقُهَا مُسْلِمٌ وَهُوَ قَائِمٌ يُصلِّي يَسْأَلُ اللَّهَ خَيْرًا إلاَّ أَعْطَاهُ . وَقَالَ بِيَدِهِ قُلْنَا : يُقَلِّلُهَا ، يُزَهِّدُهَا» (٢) .

وقال ﷺ: « مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ ، وَيُنْسَأَ لَهُ فِي أَثَرِهِ ، فَلْبَصِيلْ رَحِمَهُ » (٣)

وقال ﷺ: « مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ (١) ، بَعَدَ اللَّهُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ (٥) خَرِيفًا » (٦) .

(۱) البخاريّ : صفة الصلاة : باب فضل اللهم ربنا ولك الحمد : ۲۷٤/۱ ، رقم ۷٦٣ ،

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : الدَّعوات : باب الدعاء في الساعة الَّتي في يوم الجمعة : ٥/٠٥٠٠ ، رقم ٢٠٣٧ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الأدب : باب من بُسط له في الرزق بصلة الرحم : ٥٦٤٠ ، رقم ٥٦٤٠ .

<sup>(</sup>٤) في سبيل الله: أي مخلصًا لوجه الله ، أو يصوم و هو في الجهاد.

<sup>(</sup>٥) سبعين خريفًا: أي مسافة سير سبعين عامًا.

<sup>(</sup>٦) البخاريّ : الجهاد : باب فضل الصوم في سبيل الله : ١٠٤٤/٣ ، رقم٥٨٦٠ .

### ٣٤. تعليمه على بذكر عِلَّةِ الحكم ليِثْبُتْ الفهم ويمكن القياس:

عَنْ أَنَسَ بْنِ مَالِكٍ ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴾ نَهَى عَنْ بَيْعِ النَّمَارِ حَتَّى تُدْمِ عَنْ بَيْعِ النَّمَارِ حَتَّى تُدْهِي ؟ قَالَ : حَتَّى تَحْمَرً . وَمَا ثُرْهِي ؟ قَالَ : حَتَّى تَحْمَرً . وَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴾ : أرأيت إذا مَنَعَ اللَّهُ التَّمَرَة ، بمَ يَأْخُذُ أَحَدُكُمْ مَالَ أَخِيهِ ؟ )) (١) .

لقد كان يكفي نهيه عن هذا البيع وسيمتثل الصّحابة لهذا النهي بدون ذكر العلّة ، ولكن ذكره العلّة النهي وأنّه أخدُ مال أخيه المسلم بدون حق وأنّه من الغرر ، يُرسِّخ الفهم ، ويتسبّب في استقرار المعلومات ، وفيه تطييب خاطر البائع ، والمشتري كذلك ، وفيه حثُّ على التريُّث والتؤدة وترك تعجُّل الأمور .

وعن سَعْد بْن أبي وَقَاص فَهُ قَالَ: (( سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ اللّهِ يُسْأَلُ عَنْ شِرَاءِ التّمْرِ بِالرُّطبِ، فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ فَهُ: أَيْنَقُصُ الرُّطبُ إِذَا يَبِسَ؟ قَالُوا: نَعَمْ، فَنَهَاهُ رَسُولُ اللّهِ فَهُ عَنْ ذَلِكَ )) (٢)

إنَّ سؤال النَّبي عن نُقصان الرَّطب إذا يبس فيه

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : البيوع : باب إذا باع الثّمار قبل أن يبدو صلاحها ، ثمّ أصابته عاهة فهو من البائع: ٧٦٦/٢ ، رقم٢٠٨٦ .

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : كتاب البيوع : باب في التمر بالتمر : حديث رقم ٣٣٥٩ ، وهو صحيح ، انظر : صحيح سنن أبي داود للألباني : 7٤٦/٢ ، رقم ٢٨٧١ .

إشارة إلى العِلّة، ونقصان الرّطب إذا يبس لا يخفى عليه عليه ، وإنّما هو من باب التّعليم .

## ٣٥. اكتفاؤه ﷺ بالإجمال والتعريض دون التفصيل في تعليم ما يُستحيا منه

\*

عَنْ عَائِشَة - رضي الله عنها - (( أَنَّ أَسْمَاءَ سَأَلْتِ النَّبِيَ عَنَى عَانِ عُسْلُ الْمَحِيض ؟ فَقَالَ : تَأْخُدُ إِحْدَاكُنَّ مَاءَهَا وَسِدْرَتَهَا (() فَتَطَهَّرُ عَنْ غُسْلُ الْمَحِيض ؟ فَقَالَ : تَأْخُدُ إِحْدَاكُنَّ مَاءَهَا وَسِدْرَتَهَا (() فَتَطَهَّرُ بَهَا ، فَتُحْسِنُ الطُّهُورَ ، ثُمَّ تَصُبُ عَلَيْهَا الْمَاءَ . ثُمَّ تَأْخُدُ فِرْصَة (() مُمَسَّكَة فَتَطَهَّرُ بها . فَقَالَتُ أَسْمَاءُ : وكَيْفَ تَطَهَّرُ بها ؟ فَقَالَ : سُبْحَانَ اللَّهِ تَطَهَّرِينَ بها فَقَالَتُ السُمَاءُ : وكَيْفَ تَطَهَّرُ بها ؟ فَقَالَ : سُبْحَانَ اللَّهِ تَطَهَّرِينَ بها فَقَالَتُ عَائِشَة : - كَأُنَّهَا ثُخْفِي ذَلِكَ - تَتَبَعِينَ أَثَرَ الدَّم . وَسَأَلْتُهُ عَنْ غُسْلُ الْجَنَابَةِ ؟ فَقَالَ : تَأْخُدُ مَاءً فَتَطَهَّرُ ، فَتُحْسِنُ الطُّهُورَ أَوْ تُبْلِغُ عَنْ غُسْلُ الْجَنَابَةِ ؟ فَقَالَ : تَأْخُدُ مَاءً فَتَطَهَّرُ ، فَتُحْسِنُ الطُّهُورَ أَوْ تُبْلِغُ الطُهُورَ ، ثُمَّ تَصُبُ عَلَى رَأْسِهَا فَتَدْلُكُهُ ، حَتَى تَبْلَغَ شُؤُونَ رَأُسِهَا ، ثُمَّ تُويضُ عَلَى رَأْسِهَا فَتَدْلُكُهُ ، حَتَى تَبْلُغُ شُؤُونَ رَأُسِهَا ، ثُمَّ تُوسِنَ عَلَى رَأُسِهَا فَتَدْلُكُهُ ، حَتَى تَبْلُغُ شُؤُونَ رَأُسِهَا ، ثُمَّ تُوسِنَ عَلَى رَأْسِهَا فَتَدْلُكُهُ ، حَتَى تَبْلُغُ شُؤُونَ رَأُسِهَا ، ثُمَّ تُوسِنُ الْمُاءَ . فَقَالَتُ عَائِشَهُ : نِعْمَ النِّسَاءُ نِسَاءُ الأَنْصَالِ ! لَمْ يَكُنْ عَمْ النِسْاءُ نِسَاءُ الأَنْصَارِ ! لَمْ يَكُنْ عَمْ النِسْاءُ المَاءَ . فَقَالَتُ عَائِشَهُ فَي الدِّينِ )) (اللَّهُ وَلَا الْمَاءَ أُنْ يَتَفَقَهْنَ فِي الدِّينِ )) (اللَّهُ عَلَى أَلْمُعَالُونُ عَلَيْهُ الْمَاءَ الْمُعَامِلُ أَلْمُ الْمُعَالِ الْمَاءَ الْمُعَامِلُ الْمَاءَ الْمُعَامُ أَنْ يَتَفَقَهْنَ فِي الدِّينِ )) (اللَّهُ عَسُلُولُ الْمَاءَ عُلُلُ الْمُعَامُ أَلْفُولُ الْمُعَامُ الْمُعَامِقُولُ الْمُعَامِلُ الْمُعَلِينَ الْمُعَلِيْنَ الْمُعَلِيلُ الْمُعَامِلُ الْمُعَلِلُ الْمُعُمُ الْمُعَلِقُولُ الْمُعَلِيلُ الْمُعُولُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَالِ الْمُعَلِيلُ الْمُعَالِ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُولُ الْمُعَلِقُ الْمُعُلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُعَلِقُ الْمُعُلِيلُ الْمُعُلِيلُ الْمُعَلِيلُ الْمُ

<sup>(</sup>۱) سدرتها: السدر شجر النبق، مختار الصّحاح ص١٢٣. والمراد هنا ورق السدر المطحون.

<sup>(</sup>٢) شؤون : أصول شعر رأسها . الفتح : ١/٩٥٠ .

<sup>(</sup>٣) فِرْصة: قطعة من صوف أو قطن أو جلدة عليها صوف ، حكاه أبو عبيد وغيره ، وفرصة ممسّكة أي مطيّبة بالمسك ، قال النووي: والمقصود باستعمال الطيب دفع الرائحة الكريهة على الصحيح. قاله الحافظ في الفتح: ١٩٥١.

<sup>(</sup>٤) مسلم: كتاب الحيض: باب استحباب استعمال المغتسلة من الحيض

وفي البخاري : (( ثُمَّ إِنَّ النَّبِيَ اللَّهِ السُتَحْيَا ، فَأَعْرَضَ بِوَجْهِهِ ، أَوْ قَالَ : تَوَضَّئِي بِهَا ، فَأَخَدْتُهَا فَجَذَبْتُهَا ، فَأَخْبَر تُهَا بِمَا يُرِيدُ النَّبِيُ اللَّهِ ﴾ (١) .

قال الحافظ في الفتح: ((قوله: «أثر الدم»، قال النووي: المراد به عند العلماء الفرج، وقال المحاملي: يُستحبُّ لها أنْ تطيّب كلّ موضع أصابه الدَّم من بدنها، ولم أره لغيره، وظاهر الحديث حجّة له، قلت: ويصرح به رواية الإسماعيليّ: ((تتبعي بها مواضع الدم»، ثمَّ قال: وفي هذا الحديث من الفوائد (۲):

ا ـ التسبيح عند التعجُّب ، ومعناه : كيف يخفى هذا الظاهر الذي لا يحتاج في فهمه إلى فكر ؟ .

- ٢ ـ وفيه استحباب الكنايات فيما يتعلق بالعورات .
- ٣ ـ سؤال المرأة العالم عن أحوالها الّتي يُحتشمُ منها .
- ٤ الاكتفاء بالتعريض والإشارة في الأمور المستهجنة .
- تكرير الجواب لإفهام السائل ، وإنّما كرّره مع كونها لم تفهمه أو لأ لأن الجواب به يؤخذ من إعراضه بوجهه عند قوله: (تَوَضّئِي » ، أي في المحل الّذي يُستحيى من مواجهة

فرصة من مسك في موضع الدم: ٢٦١/١، رقم٣٣٦.

<sup>(</sup>١) البخاريّ: الحيض: باب غُسل المحيض: ١١٩/١، رقم٣٠٩.

<sup>(</sup>٢) ترقيم الفوائد غير وارد في كلام الحافظ كما هو شأن العلماء السابقين ، وإنّما أثبت ليسهل فهمه وحفظه لمن أراد ذلك .

المرأة بالتصريح به ، فاكتفى بلسان الحال عن لسان المقال ، وفهمت عائشة ـ رضى الله عنها ـ ذلك فتولت تعليمها .

وبوّب عليه المُصنِّف في الاعتصام ( الأحكام الَّتي تُعرف بالدلائل ).

٦ وفيه تفسير كلام العالم بحضرته لمن خفي عليه إذا
 عرف أنَّ ذلك يُعجبه .

٧ - وفيه الأخذ عن المفضول بحضرة الفاضل.

۸ - وفيه صحّة العرض على المحدّث إذا أقرّه ، ولو لم يقل عقبه نعم .

9 - وأنّه لا يُشترط في صحّة التحمُّل فهم السامع لجميع ما يسمعه .

• ١ - وفيه الرفق بالمتعلم وإقامة العُذر لمن لا يفهم

11 - وفيه أنَّ المرء مطلوب بستر عيوبه ، وإن كانت مما جُبل عليها من جهة أمر المرأة بالتطيّب لإزالة الرائحة الكريهة.

۱۲ ـ وفیه حُسْن خُلقه ﷺ ، وعظیم حلمه وحیائه ، زاده الله شرقًا » (۱)

ويُستفاد من إقرار النّبي ﷺ لعائشة ـ رضي الله عنها ـ

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: الحيض: باب دلك المرأة نفسها ...: ٤٩٦/١، شرح حديث رقم ٣١٤.

بتعليمها المرأة ، أنَّ تعليم المرأة الضابطة للعلم بني جنسها فيه إراحة للعالم وللنساء أيضًا من الحرج في مثل هذه المواطن . ومن حديث البخاري : ينبغي للعالم والمعلم أنَّ يستحيي ويعرض بوجهه عند تعليم ما يستحيا منه عند النساء ، فلربما يكون التعليم عن طريق الدارات التلفزيونية ، وقد يسمعنه ويرينه من حيث لا يراهن عن طريق الحواجز الزجاجية ، فيُشرع له ذلك ، كذلك مع الشباب عند تعليمهم مثل هذه الأحاديث أو غيرها ، كالغسل والجماع ، وغيرها ، فإنَّ بعض المعلمين لا يتورّع عن إيراد التفاصيل والاستطراد فيها .

# ٣٦ ـ مداعبة من أخطأ تخفيفًا عنه ، وبيان خطئه في رفق ولين من غير تعنيف :

عَنْ عَدِيِّ بْنِ حَاتِمٍ ﴿ قَالَ : قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ! مَا { الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ } ؟ أَهُمَا الْخَيْطَانِ ؟ قَالَ : إِنَّكَ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ } ؟ أَهُمَا الْخَيْطَانِ ؟ قَالَ : إِنَّكَ لَعَريضُ الْقَفَا إِنْ أَبْصَرْتَ الْخَيْطَيْنِ ، ثُمَّ قَالَ : لا ، بَلْ هُوَ سَوَادُ اللَّيْلِ ، وَبَيَاضُ النَّهَارِ )) (١) .

فقوله: «إنَّكَ لَعَريضُ الْقَفَا»، مداعبة منه العديّ بن حاتم لأنَّه اجتهد في تفسير الآية ، ولكنه أخطأ ، فما أحبّ النَّبى اللَّه مواجهته بالخطأ مباشرة ، وإنّما مهد له تمهيدًا

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : التفسير : باب : { وكلوا واشربوا ... } : ١٦٤٠/٢ ، رقم٠٤٢٤ .

لطيقًا ، ثُمَّ أخبره بالإجابة الصحيحة .



## الفصل الثَّالث

## أصول وقواعد منهجية في طلب العلم مستقرءة من المنهم النبوي

#### المبحث الأُوَّل : ( التميؤ للعلم والاجتماد فيه ) .

المطلب الأوَّل: (إخلاص النيّة في طلب العلم).

المطلب الثّاني : ( الحلم قبل العلم ) . المطلب الثّالث : ( الحِدُّ والمجاهدة ) .

المطلب الرابع: (حِفْظُ العُمْرِ والشَّبابِ خاصة ).

#### المبحث الثَّاني : ( ما يؤخذ من العلم وعمَن يؤخذ ) .

المطلب الأوَّل: ﴿ أَخَذَ المهم وتقديم الأهم والتدرج فيه ﴾ .

المسلك الأوَّل: (أخذ المهم من كلِّ علم ثُمَّ التخصص).

المسلك التَّاني: ﴿ تقديمِ الأهم ﴾ .

المسلك التَّالتُّ : ( التدرُّج في التعلُّم ) .

المطلب الثّاني : ( أخذ العُلم عن أهله ، وعن كُلُّ شيخ ما يُحْسِن ) . المطلب الثّالث : ( اتباع السُنَّة وتعظيمها ، وترك التقليد ) .

#### الهبحث الثَّالث: ( حِفْظً العلم وفعمه واستذكاره ).

المطلب الأوَّل: ( الجمع بين الحفظ والفهم ) .

المسلك الأوَّل: ( الحفظ أصل في المنهج النبوي ) .

المسلك التَّاني: ( الفهم أصل في المنهج النبوي ) .

المسلك التَّالث : ( الحاجة إلى الجمع بين الحفظ والفهم ) .

المطلب التَّاني : ( استذكارَ العلم وتعاهده ) .

المطلب الثَّالث: (كتابة العلم وتقييده).

#### المبحث الرابع : ( تطبيق عملي ) .

المطلب الأوَّل: (أوصاف علماء السنة الذين يؤخذ عنهم العلم).

المطلب الثّاني : (خوارم المنهج ومعوقاته ) .

المطلب الثَّالث: ( مراحل سُلَّم التعلُّم).

المطلب الرابع: (مفردات المنهج).

## الفصل الثالث

### أصول وقواعد منهجية في طلب العلم مستقرءة من المنهج النبوي

المبحث الأوَّل: التهيؤ للعلم والاجتهاد فيه.

## المطلب الأُوَّل: إخلاص النيَّة في طلب العلم:

#### النية:

قال ابن فارس: (( النون والواو والحرف المعتل أصل صحيح يدل على معنيين: أحدهما مقصدٌ لشيء ، والآخر عَجَم شيء )) (()

وقال ابن القيّم في معناها الحقيقي: (( النيّة علم الفاعل بما يفعله ومقصده له ، والعاقل المختار لا يفعل فعلاً يسبق تصوره وإرادته ، وذلك حقيقة النيّة ، فليست النيّة أمرًا خارجًا عن تصور الفاعل ومقصده ، والنيّة هي عمل القلب الذي هو ملك الأعضاء ، والمقصود بالأمر والنهي )) (۱).

قال الغزالي: (( النيّة هي الإرادة ، وانبعاث النفس بحكم الرغبة والميل إلى ما هو موافق للغرض إمّا في الحال وإمّا

<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة ، لابن فارس: ٣٦٦/٥.

<sup>(</sup>٢) بدائع الفوائد: ٢٢٥/٢.

في المآل )) (١) .

أما في الاصطلاح: فالنيّة قصدٌ كلّي ، نسبي ، شامل للعزم والقصد المتقدّم على الفعل أو المقارن له في بعض أحواله » (۲).

#### الإخلاص:

قال ابن فارس: (( الخاء واللام والصاد: أصلٌ واحدٌ مطّرد، وهو تنقية الشيء وتهذيبه )) (٢).

وقال ابن منظور : (( الإخلاص : كلمة التوحيد ، والمخلصون : الموحدون )) (؛) .

وقال الراغب : ((حقيقة الإخلاص التبرئ عن كل ما دون الله )) ( $^{\circ}$ ) . وهو الصدق في النيّة والإرادة .

فالإخلاص أدًا هو ((تجريد النيّة من كل ما يشوبُها )) .

وإخلاص النيّة لله وتجريدها من الرياء والشرك ، هو أحد ركني قبول الأعمال ومضاعفتها وتكثيرها أو ردّها ، والركن الثّاني تجريد المتابعة في الأعمال ، واقتفاء سئنة

<sup>(</sup>۱) إحياء علوم الدين: ٣٥٣/٤.

<sup>(</sup>٢) النيّة وأثرها في الأحكام الشرعية: ١٠٣/١.

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة : ٢٠٨/٢ ، مادة خلص .

<sup>(</sup>٤) اللسان : ٢٦/٧ ، مادة (خلص ) .

<sup>(</sup>٠) المفردات للراغب: ص٢٩٢، مادة (خلص).

و في لفظ لمسلم: ( إِنَّمَا الأعْمَالُ بِالنِّيَّةِ ، وَإِنَّمَا لامْرِئِ مَا نَوَى ) (٢)

.

وقال ﷺ: ﴿ قَالَ اللَّهُ ﷺ: أَنَا أَغْنَى الشُّركَاءِ عَنِ الشِّرْكِ ، فَمَنْ عَمِلَ لِي عَمَلاً أَشْرَكَ فِيهِ غَيْرِي ، فَأَنَا مِنْهُ بَرِيءٌ ، وَهُو َ لِلَّذِي أَشْرَكَ ﴾ (7) .

وقال الله تعالى: { وَمَا أُمِرُوا إِلاَ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ } ( كقوله: { وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ الدّينَ } (أُ). قال ابن كثير: (( كقوله: { وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلاَ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلهَ إِلاَ أَنَا فَاعْبُدُونَ } )) (°).

ولقد جاء المنهج النبوي في إخلاص النيّة وتهذيبها وتجريدها ، بالترهيب الشديد من إرادة غير وجه الله بالعلم وإرادة عرض

<sup>(</sup>١) البخاريّ: بدء الوحي: باب كيف بدء الوحي: ٣/١، رقم١.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الإمارة: باب قوله الله الأعمال بالنية »: ٣/١٥١٥، وقم١٥١٥/٢.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه: انظر: صحيحها للألباني: ٤٠٩/٢، رقم٣٣٨٧.

<sup>(</sup>٤) البيّنة: الآية (٥).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم: ٤/٤/٥.

ومن ذلك ما رواه أبو هُرَيْرة عَ عن النّبي عَنْ قال: «مَنْ تَعَلَّمَ عِلْمًا مِمَّا يُبْتَغَى بِهِ وَجْهُ اللهِ ؛ لا يَتَعَلَّمُهُ إلا لِيُصِيبَ بِهِ عَرَضًا مِنَ الدُّنْيَا لَمْ يَجِدْ عَرْفَ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » (١) . يَعْنِي رِيحَهَا .

وقد ورد التحريم لقصد طلب العلم لمماراة السفهاء ، أو مباهاة العلماء ، أو للدعوة إلى النفس فقد روى ابن عمر مباهاة العلماء ، أو للدعوة إلى النفس فقد روى ابن عمر رضي الله عنهما عنهما قال : قال رسول الله في : «مَنْ طلبَ الْعِلْمَ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّفَهَاءَ ، أو لِيُبَاهِيَ بِهِ الْعُلْمَاءَ ، أو لِيَصْرُفَ وُجُوهَ النَّاسِ إليهِ فَهُو فَي النَّار » (٢) .

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: باب الانتفاع بالعلم والعمل به: رقم ۲۰۲. وهو في صحيح سننه للألباني: ۲۰/۱، رقم ۲۰۲. واخرجه الخطيب، انظر: اقتضاء العلم: ص٥٦، رقم ٢٠٠١. وقال فيه الألباني: حديث صحيح أخرجه الحاكم وابن عبدالبر: العلم، وقال الحاكم: على شرط البخاريّ ومسلم؛ ووافقه الدَّهبيّ.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: باب الانتفاع بالعلم والعمل به ، رقم ۲۰۳. وهو في صحيح سنن ابن ماجه للألباني: ٤٨/١ ، رقم ٢٠٠٥.

فَسُحِبَ عَلَى وَجْهِهِ حَتَّى أَلْقِيَ فِي النَّارِ ... )) (١).

فهذا وعيد وتهويل شديد لمن أراد بطلب العلم أو تعليمه الرياء والسمعة.

وفي الرياء والسمعة أيضًا والمشاقة ، أخرج البخاري عن جندب قال : قال رسول الله في : «مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ اللَّهُ بهِ ، وَمَنْ يُرَائِي يُرَائِي اللَّهُ بهِ » ( مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ اللَّهُ به هُ وَمَنْ يُرَائِي اللَّهُ به هُ اللَّهُ به وَمَنْ يُشَاقِقْ يَشْقُق اللَّهُ عَلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » ( " ) . وهذا يوْمَ الْقِيَامَةِ » قال : وَمَنْ يُشَاقِقْ يَشْقُق اللَّهُ عَلَيْهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ » ( " ) . وهذا وعيد شديد لمن يُسمِّع النّاس بعمله أو بعلمه ويرائي به ، فإنَّ والدة الشهرة والسمعة والمكانة عند النّاس هي القاصمة .

وإذا صلحت النيّة وصدق صاحبُها ؛ فإنّه يبلغ بها مقامات كبيرة .

فعن أبي كبشة الأنماري قال : قال رسول الله على : «مَثَلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ كَمَثَلُ أَرْبَعَةِ نَفَرٍ : رَجُلُ آتَاهُ اللَّهُ مَالاً وَعِلْمًا ، فَهُو يَعْمَلُ بعِلْمِهِ فِي مَالِهِ ، يُنْفِقُهُ فِي حَقِّهِ . وَرَجُلُ آتَاهُ اللَّهُ عِلْمًا وَلَمْ يُؤْتِهِ مَالاً ، فَهُو يَقُولُ : لَوْ كَانَ لِي مِثْلُ هَذَا عَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ الذِي يَعْمَلُ . قالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمُجْرِ

<sup>(</sup>۱) مسلم: الإمارة: باب من قاتل للرياء والسمعة استحق النّار: ۱۹۰۵، رقم ۱۹۰۵.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : الرقاق : باب الرياء والسُّمْعَة : ٢٣٨٣/٥ ، رقم ٦١٣٤ ، وهو في مسلم برقم ٢٢٨٩ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : الأحكام : باب من شاق شق الله عليه : 7710/7 ، رقم 7770/7 .

سَوَاءٌ . وَرَجُلٌ آتَاهُ اللَّهُ مَالاً وَلَمْ يُؤْتِهِ عِلْمًا ، فَهُوَ يَخْبِطُ فِي مَالِهِ يُنْفِقُهُ فِي غَيْر حَقّهِ . وَرَجُلٌ لَمْ يُؤْتِهِ اللَّهُ عِلْمًا وَلا مَالا فَهُو يَقُولُ : لوْ كَانَ لِي مِثْلُ هَذَا عَمِلْتُ فِيهِ مِثْلَ الَّذِي يَعْمَلُ . قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : فَهُمَا فِي الْوزْرِ سَوَاءٌ » (١) .

وفي هذا الحديث الشريف استحباب إصلاح نيّة العبد واستعمالها في الخير.

وقال على فراشه ( مَنْ سَأَلَ اللّهَ الشَّهَادَةَ بِصِدْقِ ، بِلَغَهُ اللّهُ مَنَازِلَ الشُّهَدَاءِ وَإِنْ مَاتَ عَلَى فِرَاشِهِ ( ) . وهذا يدلّ على فضل النيّة الصادقة ، فإنَّ النيّة والصدق فيها من أعمال القلوب ، ويبلغ العبد بنيّته ما لا يبلغ بعمله ؛ فعَنْ أنس بْن مَالِكِ ﴿ ( أَنَّ رسولَ الله ﴿ مَا لَا يبلغ بعمله ؛ فعَنْ أنس بْن مَالِكِ ﴿ ( أَنَّ رسولَ الله الله عَمْ مَنْ غَزُو وَ تَبُوكَ فَدَنَا مِنَ الْمَدِينَةِ فَقَالَ : إِنَّ بِالْمَدِينَةِ أَقُوامًا مَا سِرْتُمْ مَسِيرًا وَلا قطعُتُمْ وَادِيًا إلا كَانُوا مَعَكُمْ ، قَالُوا : يَا رَسُولَ اللّهِ وَهُمْ بِالْمَدِينَةِ ، حَبَسَهُمُ الْعُدْرُ ) ( نَ ) . فهم معهم وَهُمْ بِالْمَدِينَةِ ، حَبَسَهُمُ الْعُدْرُ )) ( نَ ) . فهم معهم

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: انظر: صحيح سنن ابن ماجه للألباني: ۲۲/۲، ، رقم ۳٤۰٦.

<sup>(</sup>۲) مسلم: الإمارة: باب استحباب طلب الشهادة في سبيل الله: ۱۹۱۸ ، رقم۱۹۰۸ ،

<sup>(</sup>٣) مسلم: الإمارة: باب استحباب طلب الشهادة في سبيل الله: ١٩١٧/٣ ، رقم١٩٠٩ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : المغازي : باب نزول النّبي الله في الحجر : ١٦١٠/٤ ، رقم٤١٦١ .

بقلوبهم ونياتهم ، حبسهم العذر عن الذهاب

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ عن النّبي فيما يرويه عن ربّه عَبّل قال: قال: «إنّ اللّه كتنب الْحسنات والسّبنّات ثمّ بيّن ذلك و فمن همّ بحسنة قلم يعملها كتبها الله له عبده حسنه كامله ، فإن هو همّ بها فعملها كتبها الله له عبده عشر حسنات إلى سبع مائة ضعف إلى أضعاف كثيرة ، ومن همّ بسببة قلم يعملها كتبها الله له عبده حسنة كامله ، فأن هو همّ بها فعملها كتبها الله له عبده حسنة كامله ،

وأمّا الحرص على المال والمكانة والشرف فإنها مفسدة للدين ؛ فعن كعب بن مالك شهقال : قال شه : «مَا ذِئْبَان جَائِعَان أَرْسِلا فِي غَنَمٍ بأَفْسَدَ لَهَا مِنْ حِرْص الْمَرْء عَلَى الْمَال وَالشَّرَفِ لِدِينِهِ » (٢) .

فأخبر الله أنَّ حرص المرء على المال والصِّيت وعلو المكانة والرفعة والشهرة أشدُّ فتكا بدينه من ذئبين هجما على قطيع من الغنم ففتكا به .

وهناك فارق كبير بين الأسد والذئب إذا هجما على الغنم الثانية الأسد يفترس واحدة من الغنم، وإذا لم تكفه افترس الثانية أما الذئب فإنّه يفترس أكبر قدر ممكن من الغنم حتّى لو قدر على القطيع كله لفتك به، فإمّا الفرار وإمّا الموت فسبحان الله ما أعظم اختياره في وأدق تمثيله من البيئة التي

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : الرقاق : باب من همّ بحسنة أو بسيئة :  $^{777}$  ، رقم  $^{7177}$  .

<sup>(</sup>٢) سنن التَّرمذيّ : أبواب الزهد ، رقم ٢٤٩٥ ، وصححه الألباني في صحيح سنن التَّرمذيّ : ٢٨٠/٢ ، رقم ١٩٣٥ .

يعرفها أصحابه

والأعمال من غير إخلاص لا يقبلها الله ولا يكافئ عليها ، قال في : «إِذَا جَمَعَ اللّهُ النّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؛ لِيَوْمٍ لا رَيْبَ فِيهِ ؛ نَادَى مُنَادٍ ، قال في : «إِذَا جَمَعَ اللّهُ النّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؛ لِيَوْمٍ لا رَيْبَ فِيهِ ؛ نَادَى مُنَادٍ : مَنْ كَانَ أَشْرَكَ فِي عَمَلٍ عَمِلْهُ لِلّهِ أَحَدًا ، قَلْيَطْلُبْ تُوابَهُ مِنْ عِدْدِ غَيْرِ اللّهِ ، قَالِ اللهُ أَعْنَى الشّرَكَ فِي عَمَلٍ عَمِلْهُ لِللّهِ أَحَدًا ، قَلْيَطْلُبْ تُوابَهُ مِنْ عِدْدِ غَيْرِ اللّهِ ، قَالَ اللّهُ أَعْنَى الشّرَكَاءِ عَنِ الشّرِيْكِ » (١) .

لذا فإنَّ تصحيح النيّة قبل الإقدام على العمل وقسرُ النّفس على إرادة وجه الله حبًّا وإجلالاً ورجاءً في رضوانه على أمرٌ متعيّن .

ولا بُدّ من تطهير القلب وإصلاحه لتقبُّل العلم وترجمته إلى عمل ، وخلوه من الرياء والحسد والغِلّ والحقد والكبر والعُجْب وغمط النّاس وازدرائهم.

إنَّ إدخال العلم على قلب مريض ، مملوء بهذه الأدواء لا يزكو أبدًا طالما بقيت هذه الأمراض ، ذلك لعدم قابلية المحلّ وقد يُفلح العلم في استئصال كثير منها ، لكن الغالب بقاء المستعصى منها ، فلا يذهب إلاَّ بالمجاهدة .

وما ذاك إلا كمن يضع الروائح الزكية على عفن مستحكم ، فإن الحصيلة ستكون مولودًا نشازًا . فتطهير القلب وتخليته من الأمراض أمر لازم قبل تحليته بالعلم والإيمان المفصل .

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ ، أبواب تفسير القرآن ـ ۱۹ ، سورة الكهف ، رقم الحديث ٣٣٧٤ ، وانظر : صحيح الثّرمذيّ : ٧٤/٣ ، رقم ٢٥٢١ .

ذلك أن وجود الإيمان والعلم مع بقايا الجاهلية ، كالجسم لا يندمل جرحه على قيح ، إذ لو اندمل لانفجر يومًا من الدهر .

#### مثال تطبيقي في الإخلاص:

لقد كان من منهج المصطفى الله تربية أصحابه وتعليمهم بالقصية ، و هذه قصية في الإخلاص .

قال الله المَرَجَ ثلاثة نَفَر يَمْشُونَ فَأَصَابَهُمُ الْمَطَرُ ، فَدَخُلُوا فِي غَارِ فِي جَالٍ ، فَالْحَطَّتُ عَلَيْهِمْ صَخْرَةُ ، قَالَ : فَقَالَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ : ادْعُوا اللّهَ بَافْضَلَ عَمَلٍ عَمِلْتُمُوهُ ... » . هذا حديث طويل أورده بالمعنى واجتزئ محل الشاهد .

فقد دعا الأوّل متوسلاً ببره لأبويه ، والآخر بعفافه عن الزنا ، والثّالث بحفظه للأمانة ، وقد كان ثلاثتهم يدعون بهذه الدعوة : «اللّهُمَّ إِنْ كُنْتَ تَعْلَمُ أَنِّي فَعَلْتُ دَلِكَ ابْتِغَاءَ وَجْهِكَ فَاقْرُجْ عَنَا ) (۱) ، فهنا توسل كلُّ منهم بأخلص عمل قدّمه شه . فكانت تُفر ج عنهم الصخرة بعد كلّ دعوة شيئًا قليلاً ، حتَّى فرجت عنهم تمامًا ، والسبب هو الإخلاص .

فالإخلاص مطلب عزيز ، وشأنه عظيم ، وعاقبته محمودة .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : البيوع : باب إذا اشترى شيئًا لغيره بغير إذنه فرضي : ۲۱۰۲۷ ، رقم۲۰۱۲ .

ولقد ربّى الله بهذا المنهج رجالاً صدقوا ما عاهدوا عليه الله ، فأخرج جيلاً فريدًا مقتفيًا لأثره ، ومتأسيًّا بهديه الله فكانوا أشد ما يكون عليه من الحرص على تطبيق هديه في حياتهم ، والتواصي به .

فهذا ابن أمّ عبد في يُذكّر بهدي المصطفى في ، ويقول: ( كيف أنتم إذا ألبستكم فتنة يربو فيها الصغير ، ويهرم الكبير ، وتُتخذ سئنة مبتدعة يجري عليها النّاس ، فإذا غُير منها شيء قيل: قد غُيّرت السنة. قيل: متى ذلك يا أبا عبدالرَّحمن ؟ قال: إذا كثر قرّاؤكم ، وقل فقهاؤكم ، وكثر أمراؤكم ، وقل أمناؤكم . والتُمِست الدنيا بعمل الآخرة ، وتُققّه لغير الدين )) ( ) . والشاهد: الجملتان الأخيرتان .

وقد أفاض السَّلف في حديثهم عن النيّة والإخلاص إفاضة تدلّ على اغتمامهم واهتمامهم بشأنها وخطرها وأثرها في صلاح الأعمال وقبولها.

قال سفيان الثوري : (( ما عالجتُ شيئًا أشدّ عليّ من نيّتي  $^{(7)}$  .

وقيل لسهل: ((أي شيء أشدّ على النفس؟ قال: الإخلاص، إذ ليس لها فيه نصيب) (٣).

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم: ص٢٢٨ ، رقم ٧٥٠ ، و هو صحيح .

<sup>(</sup>۲) تذكرة السامع: ص۱۱۲.

<sup>(</sup>٣) مختصر منهاج القاصدين: ص٣٦٦.

قال أبو سليمان : (( طوبى لمن صحّت له خطوة واحدة لا يريد بها إلا الله تعالى )) (١) .

وقال ابن قدامة : (( واعلم أنَّ الشوائب المكدِّرة للإخلاص متفاوتة ، بعضمُها جلي ، وبعضها خفي ، ومن الرياء ما هو أخفى من دبيب النمل )) (٢) .

وقال: ومن علامات الصدق كتمان المصائب والطاعات جميعًا، وكراهة إطلاع الخلق على ذلك. والصدق يكون في النيّة والإرادة، ويُسمّى هنا الإخلاص، والصدق في القول، والعزم والوفاء به، والصدق في الأعمال وهو أن تستوي سريرته وعلانيته، والصدق من أعمال القلوب) (٣).

وعن يزيد بن قودر قال : (( يوشك أن ترى رجالاً يطلبون العلم ، فيتغايرون عليه ، كما يتغاير الفُسَّاق على المرأة السُّوء ، هو حظهم منه )) (٤) .

وقال الإمام الأوزاعي : (( ويلٌ للمتفقّهين لغير العبادة ، والمستحلّين الحُرُمات بالشبهات )) (°) .

وعن عائذ الله قال: (( من يبتغ العلم أو قال الأحاديث لا

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص٣٦٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص٣٦٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص٣٦٩.

<sup>(</sup>٤) صحيح جامع بيان العلم: ص٢٢٨ ، رقم ٧٤٩ .

<sup>(</sup>٥) الفقيه والمتفقه: ١٧٥/٢ ، رقم١١٨ ، وقال: إسناده صحيح.

يبتغيها إلا ليُحدِّث بها ، لم يجد ريح الجنَّة )) (١) .

وقال إبراهيم: (( من تعلم علمًا يريد به وجه الله والدار الآخرة آتاه الله من العلم ما يحتاج إليه )) (٢).

وقال أبو عبدالله الروذباري: ((من خرج إلى العلم يُريد العلم ( أي بدون العمل ) لم ينفعه العلم ، ومن خرج إلى العلم يُريد العمل بالعلم نفعه قليل العلم » (٣).

وقال مالك بن دينار : (( إنَّ العبد إذا طلب العلم للعمل كسره علمُه ، وإذا طلبه لغير ذلك از داد به فجورًا أو فخرًا )) (١) .

وعن الحسن قال: « همّة العلماء الرعاية ، وهمّة السفهاء الرواية » (°).

وقال يوسف بن الحسين: ((في الدنيا طغيانان ، طغيان العلم العبادة وطغيان المال ، والذي ينجّيك من طغيان العلم العبادة

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم: ص٢٢٧ ، رقم٧٤٧ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٢٥٢، رقم٨٥٧.

<sup>(</sup>٣) اقتضاء العلم: ص٣١، رقم٢٩.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص٣٦، رقم٣١.

<sup>(</sup>٥) الفقيه والمتفقه: ص٣٥، رقم٣٩. قال في اللسان: ٣٢٩/١٤: الرعاية الحفظ. ا.ه. أي الحفاظ على العمل به وتطبيقه على النّفس لا لروايته للنّاس.

، والذي ينجّيك من طغيان المال الزهد فيه )) (١) .

وقال زياد بن أبي سفيان : (( إذا خرج الكلام من القلب وقع في القلب ، وإذا خرج من اللسان لم يجاوز الآذان )) ( $^{(7)}$ 

وكان سوّار يقول: ((كلام القلب يقرع القلب ، وكلام اللسان يمرُّ على القلب صفحًا )) (٣) .

وقال الإمام بدر الدين بن جماعة في تطهير القلب وإصلاح النيّة لطالب العلم: (( أن يطهّر قلبه من كلّ غشّ ودنس ، وغلِّ وحسد ، وسوء عقيدة وخلق ؛ ليصلح بذلك لقبول العلم وحفظه ، والاطلاع على دقائق معانيه وحقائق غوامضه ، فإنَّ العلم كما قال بعضهم : صلاة السر ، وعبادة القلب ، وقربة الباطن ، وكما لا تصح الصلاة التي هي عبادة الجوارح الظاهرة إلاَّ بطهارة الظاهر من الحدث والخبث ؛ فكذلك لا يصح العلم الذي هو عبادة القلب إلاَّ بطهارته عن خبث الصفات ، وحدث مساوئ الأخلاق ورديئها .

وإذا طُيِّب القلب للعلم ؛ ظهرت بركته ونما ؛ كالأرض إذا طُيِّبت للزرع ؛ نما زرعها وزكا . قال سهيل : ((حرام

<sup>(</sup>۱) اقتضاء العلم: ص٣٠، رقم٢٦.

<sup>(</sup>٢) صحيح جامع بيان العلم: ص٢٥٠ ، رقم ٨٤١ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٢٥٠، رقم ٨٤٠.

على قلب أن يدخله النور وفيه شيءٌ مما يكره الله على النيّة في طلب العلم بأن يقصد وجه الله تعالى والعمل به ، وإحياء الشريعة ، وتنوير القلب وتحلية باطنه ، والقرب من الله تعالى يوم القيامة ، والتعرّض لما أعد لأهله من رضوانه وعظيم فضله ، ولا يقصد به الأغراض الدنيوية ؛ من تحصيل الرياسة ، والجاه ، والمال ، ومباهاة الأقران ، وتعظيم النّاس له ، وتصديره في المجالس ونحو ذلك ، فيستبدل الذي هو أدنى بالذي هو خير . وإن قصد به غير وجه الله تعالى ؛ حبط وضاع وخسرت صفقته ، وربما تفوته تلك المقاصد ، ولا ينالها ، فيخيب قصده ويضيع سعيه تقوته تلك المقاصد ، ولا ينالها ، فيخيب قصده ويضيع سعيه الله . مختصراً .

وقال ابن قدامة: ((قال بعضهم: ((روّحوا القلوب تعي الدِّكْر))، فسلوك طريق الله تعالى كله حرب مع الشيطان ومعالجة للقلب )) (٢).

وقال ـ رحمه الله ـ في مضاعفة الثواب بكثرة النيّات الحسنة ، الحسنة : (( وأما تضاعف الفضل ، فبكثرة النيّات الحسنة ، فإنّ الطاعة الواحدة يمكن أن ينوي بها خيرات كثيرة ، فيكون له بكلّ نيّة ثواب ، إذ كلُّ واحدة منها حسنة ، ثمّ تضاعف كلّ حسنة عشر أمثالها .

والنّاس في النيّات على أقسام : منهم من يكون عمله

<sup>(</sup>۱) تذكرة السامع والمتكلّم في أدب العالم والمتعلّم: ص١١١ ـ ١١٤.

<sup>(</sup>۲) مختصر منهاج القاصدين: ص٣٦٢ ـ ٣٦٤ ، باختصار.

للطاعة ، إجابة لباعث الخوف ، ومنهم من يكون عمله إجابة لباعث الرجاء ، وثمّة مقام أرفع من هذين ، وهو أن يعمل الطاعة على نيّة جلال الله تعالى لاستحقاقه الطاعة والعبودية . وهي أعز النيّات وأعلاها ، وقليلٌ من يفهمها ، فضلاً عن أن يتعاطاها ، وصاحب هذا المقام لا يجاوز ذكر الله تعالى والفكر في جلاله حبًا له .

ومن حضرت له نيّة في المباح ، ولم تحضر له فضيلة ، فالمباح أولى ، وانتقلت الفضيلة إليه ، مثال ذلك : أن تحضره نيّة في الأكل والنوم ليتقوى بذلك على العبادة ، ويريح بدنه ، ولم تنبعث نيّته في الحال إلى الصلاة والصوم ، فالأكل والنوم أفضل ، بل لو ملّ العبادة لكثرة مواظبته عليها ، وعلم أنّه لو ترقه ساعة بمباح عاد نشاطه ، فذلك أفضل من التعبيد حينئذ . ( مع عدم الإخلال بالفرائض ) ، قال علي الله على المؤلفة ، وحوا القلوب واطلبوا لها طرف الحكمة ، فإنها تملّ كما تملّ الأبدان ) () .

**(\*)(\*)(\*)** 

<sup>(</sup>۱) مختصر منهاج القاصدين: ص٣٦٢.

## المطلب الثَّاني: الحلم قبل العلم.

#### العلم لغة:

( خلاف الطيش )) (۱) ، وهو ترك العجلة ، وقال الجوهري : (( الحِلْم ( بالكسر ) الأناة ، وقيل : هو الأناة والعقل )) (۱) .

وقال الزجاجي: ((حلم فلان إذا لم يُقابله على إساءته، ولم يجازه عليها)) (٢).

#### وفي الاصطلام :

قال الراغب: (( الحِلْمُ: ضبطُ النّفس والطبع عند هيجان الغضب )) (٤).

وقال الجاحظ: (( الحلم: ترك الانتقام عند شدّة الغضب مع القدرة على ذلك )) (°).

لقد كان رسول الله الله الله الله الله الأخلاق الفاضلة ويؤكّد على ذلك بصفة مستمرّة ، ويرغّبهم في الأخلاق الحسنة ، ومما كان يقول الله : « إنّما بُعِثْتُ لأَتّمُم صَالِحَ الأخلاق

<sup>(</sup>۱) معجم مقاييس اللغة : ۹۳/۲ .

<sup>(</sup>۲) الصحاح للجو هري: ١٩٠٣/٥.

<sup>(</sup>٣) اشتقاق أسماء الله ؛ للزجاجي : ص٩٦ .

<sup>(</sup>٤) المفردات: ص١٢٩.

<sup>(</sup>٥) تهذیب الأخلاق: ص۲۳.

#### » (۱) . والحلم سبّد الأخلاق .

وكان يقرن عليم العلم والإيمان بالله ورسوله على وشرائع الدين بالحث على الحلم والأناة والترغيب فيهما . ففي حديث وفد عبدالقيس ؛ بعد أنْ علمهم النّبي الإيمان وشرائع الدين ، فعن أبي سعيد الخدري على عن النّبي عن النّبي قال لأشج عبدالقيس : ( إنّ فيك لخص النّبن بُحبُهُمَا اللّه : الحِلمُ وَالأناةُ الرّبمَان ) ( ) . ويقول على : ( الإيمان بضعٌ وسيّون شعبة ، والحياء شعبة من الإيمان ) ( ) .

و كان على يعدُّ حُسن الخلق من الإيمان ، فقد قال على : « أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا ، وَخِيَارُكُمْ خِيَارُكُمْ لِنِسَائِهِمْ خُلُقًا » ( أَ ) .

<sup>(</sup>۱) المستدرك للحاكم: ٦١٣/٢ ، وقال: هذا حديث صحيح على شرط مسلم، ولم يخرجاه، ووافقه الدَّهبيّ.

<sup>(</sup>٢) مسلم: الإيمان: باب الأمر بالإيمان بالله تعالى ورسوله ه وشرائع الدين: ٤٩/١ ، رقم١٨٨.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ ، انظر : الفتح : ٩/١ .

<sup>(</sup>٤) سنن الثّرمذيّ ، رقم ١١٦٢ ، وقال : حديث حسن صحيح ، وأخرجه الحاكم بلفظ قريب منه ، وقال : على شرط الشيخين ولم يخرجاه .

<sup>(</sup>٥) صحيح مسلم ، رقم ٧٤٦ .

وعن أبي الدرداء في قال: سمعت النّبي في يقول: «مَا مِنْ شَيْءٍ يُوضَعُ فِي المِيزَانِ أَثْقُلُ مِنْ حُسْنِ الْخُلُق ، وَإِنَّ صَاحِبَ حُسْنِ الْخُلُق لَيْبِلْغُ بِهِ دَرَجَة صَاحِبِ الصَّوْمِ وَالصَّلَاةِ » (١).

وقال ﷺ: « التأني من الله ، والعجلة من الشيطان ، وما أحدٌ أكثر معاذير من الله ، وما شيءٌ أحبَّ إلى الله من الحلم » (٢).

## ومن الأمثلة التطبيقية لحِلْم النَّبي على :

عن أنس بن مالك في قال: (( كُنْتُ أَمْشِي مَعَ رَسُولِ اللّهِ فَي وَعَلَيْهِ بُرْدٌ نَجْرَانِيُّ غَلِيظُ الْحَاشِيةِ ، فَأَدْرَكَهُ أَعْرَابِيُّ فَجَبَدَهُ بِرِدَائِهِ جَبْدَةً شَدِيدةً ، حَتَّى نَظَرْتُ إلى صَفْحَةِ عَاتِق رَسُولِ اللّهِ فَي قَدْ أَثَرَتْ بِهَا حَاشِيةُ الْبُرْدِ مِنْ شَدَّةِ جَبْدَتِهِ ، ثُمَّ قَالْ : يَا مُحَمَّدُ مُرْ لِي مِنْ مَالِ اللّهِ الّذِي عِنْدَكَ ، فَالْتَقَتَ إليهِ وَسُولُ اللّهِ فَي ثُمَّ ضَحِكَ ثُمَّ أَمَرَ لَهُ بِعَطَاءٍ )) (1) .

ولقد كان لهذا المنهج آثاره وثمراته على من ربّاهم ، وعلى من بعدهم ممّن اتبعهم بإحسان ، فهذا أبو الدرداء على يقول : (( إنّما العلم بالتعلم ، وإنّما الحلم بالتحلم ، ومن يتحرّ

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : جـ٤ ، رقم ٢٠٠٣ ، وحسّن إسناده محقق جامع الأصول ، انظر : ٦/٤ .

<sup>(</sup>۲) الترغيب والترهيب للمنذري ، وقال : رواه أبو يعلى ورواته رواة الصحيح : ۱۱۸/۳ . وانظر مجمع الزوائد : ۱۹/۸ ، وقال : رواه أبو يعلى ، ورجاله رجال الصحيح ، وله شاهد من حديث سهل بن سعد عند التَّرمذيّ ، رقم ۲۰۱۲ .

<sup>(</sup>٣) صحيح البخاريّ: انظر: الفتح: جـ١٠ ، رقم٥٨٠٩ .

الخير يُعْطه ، ومن يتوق الشر يوقه )) (١) .

وقال عمر الله عمر الله السكينة (( تعلَّموا العلم السكينة والحِلْمُ )) (۲) .

وقال علي الله : (( ليس الخير أن يكثر مالك وولدك ، ولكن الخير أن يكثر علمك ويعظم حلمك ، وأن لا تباهي النّاس بعبادة الله ، وإذا أحسنت حمدت الله تعالى ، وإذا أسأت استغفرت الله تعالى )) (")

وقال عبدالله بن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ لرجلٍ سبّه: ( يا عكرمهٔ هل للرَّجلُ حاجهٌ فتقضيها ؟ فنكّس الرَّجلُ رأسَه واستحى مما رأى من حلمه عليه )) ( أ) .

وقال الأحنف بن قيس ـ رحمه الله ـ : (( لستُ بحليم ، ولكنَّني أتحلُمُ )) (°) .

وقال الحسن البصري ـ رحمه الله ـ : (( اطلبوا العلمَ ،

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم وفضله: ٥٤٥/١ ، رقم٩٠٣ .

قال الألباني: إسناده صحيح موقوف ؛ انظر: كتاب العلم لأبي خيثمة: ص٨٦، الحاشية . أي أنَّهُ صحيح الإسناد إلى أبي الدرداء . فهو أثر صحيح موقوف على أبي الدرداء .

<sup>(</sup>٢) الإحياء: ١٧٩/٣.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ١٧٨/٣.

<sup>(</sup>٤) الإحياء: ١٧٨/٣.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق: ١٧٩/٣.

وزيّنوه بالوقار والحلم )) (١)

وعن عطاء بن أبي رباح ـ رحمه الله ـ قال : (( ما أوى شيءٌ إلى شيء أزينُ من حلمٍ إلى علم )) (7) .

وقال عامر الشعبي: ((زَينُ العِلم حِلْمُ أهله )) (٢) .

وروى الخطيب بسندٍ ضعيف جدًّا عن الليث بن سعد أنَّه كان يقول لأصحابه: ((تعلَّموا الحِلمَ قبل العِلْم)) (٤).

وقال ابن قدامة المقدسيّ : (( أما المتعلّم فينبغي له تقديم طهارة النفس عن رذائل الأخلاق ومذموم الصفات ، إذ العلم عبادة القلب )) (°).

ولقد كان السلف ـ رحمهم الله ـ يتواصون بصاحب العلم والحلم ، ويدلون طلاب العلم عليه ، ويتمثلون به في أشعارهم .

أنشد ابن المبارك ـ رحمه الله ـ يقول (٦):

أيها الطالبُ علمًا ﴿ وَانْتُ حَمَّاهُ بِن زيدٍ

(١) المرجع السابق: ١٧٨/٣.

<sup>(</sup>۲) سنن الدارمي: ۱۹۲/۱، رقم ۷۲ه.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٥٢/١، رقم٧٧٥.

<sup>(</sup>٤) جامع بيان العلم وفضله: ١/٨٠٥، رقم١٦٨، وقال محققه: «سنده ضعيف جدًّا».

<sup>(</sup>٥) مختصر منهاج القاصدين: ص٢١ .

<sup>(</sup>٦) جامع بيان العلم وفضله: ٥٠٩/١، رقم٨١٨.

## فاقتبس حلمًا وعلمًا ﴿ ﴿ ثُمَّ قَيْدُهُ بِقِيدٍ

وقال ابن جماعة في آداب طالب العلم في نفسه: (( أنَّ يُطهِّر قلبه من كلّ غشِّ ودنس وغلِّ وحسد ، وسوء عقيدة وخُلُق ، ليصلح بذلك لقبول العلم وحفظه )) (١).

والمقصود أنَّ طالب العلم ينبغي له التأسي بالمصطفى في أخلاقه وسيرته وحلمه كما كان الصَّحابة في يتعلمون العلم والأدب والعمل معًا ، فلا خير في علم بلا أدب ، ولا خير في علم لم يؤثّر في صاحبه ويكسره ، فيتواضع للمؤمنين شريفهم ووضيعهم ، غنيّهم وفقيرهم ، ولا في علم لم تظهر آثاره على حامله فتضفي عليه السكينة والوقار وحُسن السمت والتؤدة .

والعالم الرباني يُربي طلابه بسمته وخُلقه وأدبه وتواضعه وعلمه ، فالتربية بغير علم وحلم تفسد أكثر مما تصلح ، فالتربية والتعليم قرينان لا ينفصلان ، إذ الانفصال والانعزال بينهما يُحْدِث انفصامًا وازدواجية وعزلة شعورية لدى المتعلم ليصل إلى درجة أن أخذه للعلم هو المقصود وليس العمل به ، فينتهي عند هذا الحدّ لا يتعدّاه إلى التطبيق ، فيخرج امرأ نشازًا لا يلوي على شيء .

<sup>(</sup>۱) تذكرة السامع: ص۱۱۱.



# المطلب الثَّالث: الجِدُّ والمجاهدةُ في طلب العلم.

وقولهُم: في هذا خطرٌ جدُّ عظيم ، أي عظيمٌ جدًّا ، وجدّ به الأمر: اشتدّ ، ويُقال: جدّ فلان في أمره ، إذا كان ذا حقيقة ومضاء )) (١).

والمجاهدة: مصدر جاهد يُجاهدُ جهادًا ومجاهدةً ، مأخوذ من مادة (جهد) التي تدل على المشقة ، ((والجَهْدُ والجُهْدُ : الطاقة والمشقة وبذل الوسع ، مصدرٌ من جهد .

والمجاهدة: مصدر جاهد.

والمجاهدة: فطام النّفس عن الشهوات، ونزعُ القلب عن الأماني والشهوات) (٢).

(( والمجاهدة : محاربة النّفس الأمّارة بالسوء بتحميلها ما يشقُّ عليها بما هو مطلوبٌ في الشرع )) (٣) .

(( وقال القشيريُّ : أصلُ مُجاهدة النّفس فطمُها عن

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: ۱۱۲/۳ ـ ۱۱۳ ، مادة ( جدد ) .

<sup>(</sup>٢) لسان العرب: ١٣٣/٢ ـ ١٣٥ ، والصحاح: ٢٠٠١ .

<sup>(</sup>٣) كتاب التعريفات: ص٢٠٤.

المألوفات ، وحملها على غير هواها . وجهادُ النّفس أربع مراتب : حملها على تعلم أمور الدين ، ثُمَّ حملها على العمل بذلك ، ثُمَّ حملها على تعليم من لا يعلم ، ثُمَّ الدُّعاءُ إلى توحيد الله ، وقتال من خالف دينه ، وتمام المجاهدة أن يكون متيقظًا لنفسه في جميع أحواله ، فإنَّه متى غفل عن ذلك استهواه شيطائه ونفسه إلى الوقوع في المنهيات ، وبالله التوفيق )) (۱)

وقال الراغب: ((والذي يُطهِّر النّفس: العلمُ والعبادات الموظفة الّتي هي سبب الحياة الأخروية ، كما أنَّ الّذي يطهُرُ به البدن هو الماء الّذي هو سبب الحياة الدنيوية ، ولذلك سمّاها: الحياة وسُمِّي ما أنزل الله تعالى في كتابه: الماء فقال: { اسْتَجِيبُوا لِلَهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْييكُمْ } . فسمّى العلم والعبادة حياة من حيث إنَّ النفس متى فقدتهما هلكت هلاك الأبدان )) ()

وقال بي : « الْمُؤْمِنُ الْقُويُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللَّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ ، وَفِي كُلِّ خَيْرٌ . احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ ، وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَلا تَعْجَزْ . وَإِنْ أَصَابَكَ شَيْءٌ قَلا تَقُلْ : لَوْ أَنِّى فَعَلْتُ كَانَ كَذَا وَكَذَا ، وَلَكِنْ قُلْ : قَدَرُ اللَّهِ وَمَا

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ۳٤٥/۱۱، مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) الذريعة في مكارم الشريعة ، للراغب: ص٩٩.

<sup>(</sup>٣) سنن الثّرمذيّ: رقم ١٦٢١، وقال : حديث حسن صحيح .

شَاءَ فَعَلَ ، فَإِنَّ لَوْ تَقْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطَانِ » (() . فقد أمر النَّبِي في هذا الحديث بالحرص على ما ينفع ؛ ومن أفضل ما ينفع : العلم النافع ، ثمَّ أمر بالاستعانة بالله على ذلك الفعل وترك العجز والإحالة على القدر .

وقال الله تعالى : { خُدُوا مَا ءَاتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ } (٢) . قال قتادة : ( القوّة : الحِدّ )) (٣) . وقال تعالى : { يَايَحْيَى خُذِ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ } (القوّة : الحِدّ )) (٣) . قال ابن كثير : (( أي بجدِّ وحرص واجتهاد )) (٥) .

وقال تعالى: { فَاسْتَمْسِكُ بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ} (1) . وزيادة المبنى تدل على زيادة المعنى . وقال تعالى : { وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُوا الصَّلَاةَ إِنَّا لا نُضِيعُ أَجْرَ الْمُصْلِحِينَ} (٧) . كلّ هذه الآيات تدلُّ على الجدّ والاجتهاد وأخذ الكتاب بقوة وحزمٍ وجديّة ، وترك الضعف في ذلك والتراخي ، والتواني ، وهذا الأمر يحتاج إلى عزيمة وقوة وإرادة ومجاهدة في الله عَيِّلٌ . قال الله تعالى : { وَالَّذِينَ جَاهَدُوا وَالْمِدُوا وَالْمِدَةُ وَالْمِدِينَ جَاهَدُوا وَالْمِدِينَ جَاهَدُوا وَالْمِدَةُ وَمِجَاهِدَةُ فِي اللهِ عَيْلٌ . قال الله تعالى : { وَالَّذِينَ جَاهَدُوا

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: القدر: باب الأمر بالقوّة وترك العجز، والاستعانة بالله، وتفويض المقادير لله: ٢٦٦٤، رقم٢٦٤٠.

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (٦٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم: ١٠٩/١.

<sup>(</sup>٤) مريم: الآية (١٢).

<sup>(</sup>٥) تفسير القرآن العظيم: ١١٩/٣.

<sup>(</sup>١) الزخرف: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٧) الأعراف: الآية (١٧٠).

فِينَا لَنَهْدِيَتَهُمْ سُئِلْنَا } (۱) . فقد أكّد الله لمن جاهد فيه أن يهديه سبله ، بثلاثة مؤكّدات ، مما يدلّ على تحققه لا محالة ، ومن أعظم الجهاد في الله سبحانه ، المجاهدة في تعلم العلم وتعليمه من لا يعلمه . قال نه : ((مَنْ جَاءَ مَسْجِدِي هَذَا ، لَمْ يَأْتِهِ إِلاَّ لِخَيْرِ بَتَعَلَّمُهُ أَوْ يُعَلِّمُهُ ، فَهُوَ بِمَنْزِلَةِ الْمُجَاهِدِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ (٢) .

وذكر مسجده الله هنا من باب التمثيل لا الحصر ، فكل مسجد يقصده طالب العلم للتعلم أو التعليم فهو بمنزلة المجاهد

وقال أبو الدرداء في : (( من رأى الغدو والرواح إلى العلم ليس بجهاد فقد نقص عقله ورأيه )) (١) . فهذا فهم الصّحابة في طلب العلم وتعليمه ...

وقد روى الإمام مسلم عن عَبْدِ اللَّهِ بْن يَحْيَى بْن أَبِي كَثِيرٍ قَالَ : ((سَمِعْتُ أَبِي يَقُولُ : لا يُسْتَطَاعُ الْعِلْمُ بِرَاحَةِ الْجِسْمِ)). وقال النووي في شرح كلام القاضي في ذلك : (( طريقه أنَّ يُكثر اشتغاله وإتعابه جسمه في الاعتناء بتحصيل العلم )) (٤).

<sup>(</sup>١) العنكبوت: الآية ( ٦٩ ).

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه: باب فضل العلماء، والحث على طلب العلم، رقم ۲۲۷، وصححه الألباني في صحيح سنن ابن ماجه برقم ۱۸٦.

<sup>(</sup>٣) صحيح جامع بيان العلم: ص٥٦، رقم٥٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح مسلم: كتاب المساجد: باب أوقات الصلاة: ٢٢٨/١، رقم ١٧٥. وكلام النووي في الحاشية.

لذا ينبغي لطالب العلم أن يُشمِّر ويجدِّ ويجتهد في طلب العلم قاصدًا بذلك وجه الله والدار الآخرة ، وإنقاذ نفسه من ظُلُمات الجهل ودركاته ؛ وأن يُبادره مندُ صغره ، ويغتنم شبابه في تحصيله ، ولا يغْترُّ بخدع التسويف ، فإنَّ سوف من جنود إبليس ، والأنفاس معدودة إذا ذهب نفسُ لا يعود . فيجدر به الصبر والمصابرة ، وقطع العلائق الشاغلة ، وتخطي العوائق المانعة ، وتجاوز العقبات المخدِّلة ، والمغريات المثبِّطة ، والصبر على التعب .

ويستعين طالب العلم في ذلك بالله عَلَى ، ثُمَّ بالصبر والصلاة • فقد قال تعالى : { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا اسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاةِ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ } (١) .

وقال تعالى: { وَاصْبُرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلاَ بِاللّهِ } (٢). والصبر حبس النفس على الشيء ، ومن الصبر الصوم ، فإنّه يصفي الذهن ويقضي على الخواطر السيئة ، ويقوي الهمة ، وقد أمر الله عباده بالصبر في أكثر من مائة موضع في كتابه الكريم ، فالصبر واجب على المؤمن في أمور الدين وكذلك الدنيا ، لأن من لم يصبر على طلب الرزق في تجارته أو وظيفته أو صناعته أو مهنته فلن يستقيم له أمر معاشه ، فيعيش كسير النفس ذليلها ، يعيش مخذولاً ، يتكفف الناس فيعيش كسير النفس ذليلها ، يعيش مخذولاً ، يتكفف الناس فيعيش على الطرقات ينتظر من يُحسن إليه .

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (١٥٣).

<sup>(</sup>٢) النحل: الآية (١٢٧).

وعليه الاستعانة بالصلاة المكتوبة والنوافل ، وأفضلها صلاة الليل ، قال الله تعالى : { إِنَّ نَاشِئَة اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْئًا وَأَقْوَمُ قِيلاً} (١) .

فقيام الليل يفتح الله به آفاقًا واسعة على طالب العلم ، ويُضفي عليه الهيبة والوقار ، ويشحذ همته ويقوي عزيمته وإرادته.

فهذه العبادات هي زاد المؤمن ، ولا بُدّ من التوازن في ذلك والاعتدال ، وانتهاج سُنّة المصطفى ، حيث أنكر على الثلاثة الذين أرادوا التشديد على أنفسهم.

فالتوازن في طلب العلم والعمل والدعوة ، وطلب الرّزق والقيام بالواجبات مطلوب .

فيقدِّم الأهم فالمهم يقدِّم الواجب على السَّنَة ؛ يُقدِّم ما قدّمه الله ، قال تعالى : { فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِدَنْبِكَ وَلِمُوْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ } (١) . فقدّم العلم وأوّله التوحيد ثُمَّ العمل

فلا عمل إلا بعلم ، ولا دعوة إلا بعلم ، قال الله تعالى : { ادْغُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ } (٣) . والحكمة هي العلم .

.

<sup>(</sup>١) المزّمّل: الآية (٦).

<sup>(</sup>٢) محمد: الآية (١٩).

<sup>(</sup>٣) النحل: الآية (١٢٥).

فالترتيب الصحيح هو العلم ، ثُمَّ العمل ، ثُمَّ الدعوة إلى الله تعالى فيما علم . والاستدامة على ذلك هي سنة المصطفى على حيث يقول : «أحَبُّ الأعْمَال إلى اللهِ تَعَالى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قُلَّ » (١) . فالدوام والثبات على العمل من مقاصد الشريعة

والثبات على المنهج النبوي في طلب العلم في غاية الأهمية ، والصبر عليه ، قال الزهري : (( من طلب العلم جملة فاته جملة ، وإنّما يُدرك العلم حديثٌ وحديثان )) (٢).

وقال ابن جماعة: (( وكذلك يحذر من التنقُل من كتاب الى كتاب من غير موجب ؟ فإنَّه علامة الضجر وعدم الإفلاح )) (٢) . ويحذر من التنقل من شيخ إلى شيخ أيضًا من غير موجب . وكما قيل :

يومٌ بجزوى ويومٌ بالعذيب 💮 ويومٌ بالخليصاء

وينبغي لطالب العلم أنْ لا يُسرف في الأكل والشرب فإنَّه يضر به ويؤثر على صفاء ذهنه ، وقد قال الله تعالى : { وَكُلُوا وَالسُّرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا } ( أَ) . قال بعض العلماء : (( جمع

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: كتاب صلاة المسافرين ، باب فضيلة العمل الدائم من قيام الليل وغيره: ١/١٥ ، رقم ٧٨٣ .

<sup>(</sup>٢) الجامع لأخلاق الرَّاوي ، للخطيب : ٣٥٦/١ ، رقم٢٥١ .

<sup>(</sup>٣) تذكرة السامع: ص١٧٢، ١٧٤.

<sup>(</sup>٤) الأعراف: الآية (٣٠).

الله بهذه الكلمات الطبّ كله » (۱) . وقال ه : ((مَا مَلا آدَمِيُّ وعَاءً شَرَّا مِنْ بَطْنِ ، بِحَسْبِ ابْن آدَمَ أَكُلاتٌ يُقِمْنَ صُلْبَهُ ، فَإِنْ كَانَ لا مَحَالة : فَتُلتُ لِطَعَامِهِ ، وَتُلتُ لِشَرَابِهِ ، وَتُلتُ لِنَفَسِهِ » (۱) ، فإنَّ كثرة الطعام والشراب تُقسِي القلب وتسبب النوم ...

ويحتاج طالب العلم في طلبه إلى تخوُّل بالعلم والموعظة

فعن ابن مسعود في قال : (( كان النّبي في يتخوّلنا بالموعظة في الأيام ، كراهة السآمة علينا )) (أ) . وقدْ بوّب عليه البخاريّ بقوله : ( باب ما كان النّبي في يتخوّلهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا ) .

فالطالب يحتاج إلى تخوُّل بالعلم والموعظة ، تخوّل بالعلم فلا يُر هق نفسه ، ويأخذها مع الأيام فإنَّ النَّبي على كره السّآمة على أصحابه والملل في العبادة ، وقال : «عَلَيْكُمْ بِمَا يُطِيقُونَ ، فَوَاللَهِ لا يَمَلُّ اللَّهُ حَتَى تَمَلُوا » (٤) .

.

<sup>(</sup>۱) تذكرة السامع ، لابن جماعة : ص١٢١ .

<sup>(</sup>٢) سنن النّرمذيّ : أبواب الزهد : باب ما جاء في كراهية كثرة الأكل ، رقم ٢٤٩٩ .

وصححه الألباني ، انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : ٢٨/٢ ، رقم١٩٣٩ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: العلم: باب ما كان النّبي الله يتخوّلهم بالموعظة والعلم كي لا ينفروا: ٣٨/١، رقم٦٨.

<sup>(</sup>٤) البخاري : ٢ - الإيمان ٣١ - باب أحبُّ الدين إلى الله أدومه : ٢٤/١ ،

والعلم عبادة فينبغي الترقُق فيه والتخوّل بالموعظة في الأيام واستعمال الرقائق والدِّكْر حتَّى يلين القلب وتذهب عنه السّآمة ويتجدّد نشاطه.

قال ﷺ: ﴿ إِنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينٌ فَأُو ْغِلُوا فِيهِ بِرِفْقٍ ، ولا تُبغِّض على نفسك عبادة الله تعالى ، فإنَّ المنبتَّ لا أرضًا قطع ولا ظهرًا أبقى ﴾ (١) ، وهذا أصل عظيم جديرٌ بالنتبُّه .

وقد كان لمنهجه الله آثار وأصداء واسعة في صحابته الله وتابعيهم وفي العلماء من بعدهم ، ففي التراويح :

قال عليّ بن أبي طالب ﴿ روّحوا القلوب وابتغوا لها طُرَف الحكمة ، فإنها تملّ كما تملّ الأبدان ﴾ (٢) . وقال

رقم٤٢.

(١) معرفة علوم الحديث ( ٩٥ ، ٩٦ ) . والبزّار ( ٧٤ ) .

قال الألباني ـ رحمه الله ـ في معرض تضعيفه للحديث من طريق أبى صالح عند البيهقي: ١٩/٣، وفي الشعب ٣٨٦٦.

قال : وله شاهد من حديث جابر بن عبدالله مرفوعًا به دون قوله : (( فاعمل .. )) أي إلى الجزء المذكور أعلاه . انظر سلسلة الأحاديث الضعيفة : ٥٠١/٥ ، رقم ٢٤٨٠ .

وقد حسن الحديث من رواية أنس الوارد في مسند أحمد: ٣٩٦/٤، طبعة دار الفكر، والحديث بلفظ: «إنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينٌ فَأُو ْغِلُوا فِيهِ برِفْقِ» ولم ترد العبارات الأخرى. انظر تحسينه له في صحيح الجامع: ٢٥٥/٢

(٢) الجامع الأخلاق الرَّاوي وآداب السامع للخطيب : ١٨٣/١ ، رقم١٤٢٨ ، ولم أقف على من حكم عليه . قسامة بن زهير: ((روّحوا القلوب تعي الدّكر)) (۱) ، وقال ابن شهاب: ((روّحوا القلوب، ساعة وساعة)) (۲)

وعن أبي خالد الوالبي قال : (( كنّا نجالس أصحاب النّبي هي ، فيتناشدون الأشعار ، ويتذاكرون أيامهم في الجاهلية )) (٢) .

وكان الزُّهْري يحدِّث ثُمَّ يقول: ((هاتوا من أشعاركم، هاتوا من أحاديثكم فإنَّ الأذن مجّاجة، والنفس حمضة)) (٤) . فالنفس تحتاج إلى مُلح العلم، وفوائده، والقصص المفيد والمغازي والسير، والأشعار الهادفة الصادقة.

وفي الحث على طلب العلم والصبر والمصابرة والمجاهدة والمثابرة وعلو الهمة استفاضت كتبهم وآثارهم بحكمهم ونصائحهم ووعظهم منظومة ومنثورة فمن ذلك يقول الشافعي ـ رحمه الله ـ : (( لا يُدرك العلم إلا بالصبر على الضر )) (() وقال : (( والنّاس طبقات في العلم موقعهم من العلم بقدر درجاتهم فيه ، فحق على طلبة العلم بلوغ غاية جهدهم في الاستكثار من علمه ، والصّبر على بلوغ غاية جهدهم في الاستكثار من علمه ، والصّبر على

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۱۸٤/۲، رقم ١٤٢٩.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم: ٤٣٤/١ ، رقم٦٦٣ ، وصحح المحقق إسناده .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١/٥٥١ ، رقم ٢٦٤ ، وحسن المحقق إسناده.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٤٣٢/١ ، رقم٥٥٥ ، وصحح المحقق إسناده .

<sup>(</sup>٥) الفقيه والمتفقه: ١٨٦/٢، وصحّح إسناده المحقق .

كلِّ عارضِ دون طلبه ، وإخلاص النيّة لله في إدراك علمه نصنًا واستنباطًا ، والرغبة إلى الله في العون عليه ، فإنّه لا يُدركُ خيرٌ إلاَّ بعونه » (١) .

وقال أبو هلال العسكري (٢): ((قال الجاحظ: العلم عزيز الجانب، لا يُعطيك بعضه حتَّى تُعطيه كلَّك، وأنت إعطائه إياك البعض على خطر إدا أعطيته كلَّك، كنت من إعطائه إياك البعض على خطر

انظر في ترجمته: معجم الأدباء للحموي: ٩١٨/٢ ، رقم الترجمة ٣٢٣ ، ومن أشهر كتبه: الصناعتين ، وجمهرة الأمثال ، وديوان المعانى ، ومن شعره:

| ® وتغشاك مشيب              | فد تعاطاك شباب               |
|----------------------------|------------------------------|
| ® ومضى ما لا يؤوبُ         | فأتى ما ليس يمضي             |
| 🐵 ليس يشفيه طبيب           | فتأهب لسقام                  |
| ⊛ إَنْمَا الْآتِي قَرْبِبُ | لا توهمُه بعيدًا             |
|                            | قال في موضع آخر:             |
| ® ويعظمُ فيهم نذلهم ويس    | ولا خير في قوم تذلُّ كرامُهم |

<sup>(</sup>١) الفقيه والمتفقه: ٢٠٤/٢ ، رقم٨٦٣ ، وصحّح المحقق إسناده.

<sup>(</sup>٢) الحثّ على طلب العلم ، له : ص ٤٧ . وأبو هلال العسكري هو : الحسن بن عبدالله بن سهل بن سعد بن يحيى بن مهران ، أبو هلال اللغوي العسكري ، في مولده ووفاته اختلاف وغموض ، غير أنّه كان حبًّا قطعًا سنة ٥٩٥ .

، وقال أبو هلال تعليقًا على هذا: وقد صدق ، فكم من راغب مجتهد في طلب لا يحلى منه بطائل على تعبه ومواصلة دأبه ونصبه ، وذلك إذا نقص ذكاؤه ، وكل ذهنه ونبَت قريحته » ا.ه.

وقد يُحرمْه الذكيُّ بذنبٍ أصابه ، أو قد سبق في علم الله أنَّه لا يصلح له ، إذ قد يُطْغِيه أو يتكبّرُ به أو لا يعمل به ، فالله أعلم حيث يجعل ميراث أنبيائه .

قال الشَّافعيّ : شروط تحصيل العلم بعد توفيق الله عَلَى الله عَلَى

أخى لن تنال العلم إلاَّ بِسَنَّةٍ ﴿ ﴿ سَأْنِبِيكَ عَن تَفْصِيلُهَا بِبِيانَ ﴿ فَكُو مِنْ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَّ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّالَّا

وقال أبو هلال العسكري (١):

غِناي غِنى نفسى ومالي قناعتى ۞ وكثنزي آوابى وزبّى عفافيا ألا لا يذُمُّ الدهرَ من كان عاجزًا ۞ ولا يعذِلُ الأقدار من كان واليًا فمن لمُ تُبلّغُه المعالي نفسُهُ ۞ فغيرُ جدير أن ينالَ المعاليا

وقال الشَّافعيّ ("): العلم جهلٌ عندَ أهل الجهل ، كما أنَّ

<sup>(</sup>۱) ديوان الشَّافعيّ : ص٤٣ ، تحقيق محمَّد عبدالرَّحمن ، دار الكتب العلمية ، ١٩٨٤ م.

<sup>(</sup>٢) الحث على طلب العلم لأبي هلال العسكري: ص٤٦ ، وانظر البيت الأوَّل في الحاشية ، ص٤٧ .

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ١٥٠/٢.

## الجهل جهلٌ عند أهل العلم ، وأنشد فيه :

السَّفيه عن السَّفيه 😵 كمنزلة الفقيه ومنزلةُ السفيه من الفقيه فهذا زاهدٌ في قُرب هذا 💮 🐵 وهذا فيْه أزهدُ منه فيه

وقال عبدالله بن المعتز (١): العالم يعرف الجاهل ، لأنَّه قد كان جاهلاً ، والجاهل لا يعرف العالم لأنَّه لم يكن عالمًا .

وقال الخطيب (٢): وقد قيل: المرء عدو ما جهل، أو من جهل شيئًا عاداه .

وقال : ونظم هذا الكلام في أبيات تُعزى إلى أمير المؤمنين عليّ بن أبي طالب ره ، فالله أعلم بصحّة ذلك ، و هي :

الناس من جهة التَّمثيل أُكْفاءُ ۞ أبوهم آدمُ والأم حواءُ

فإن يكن لهيم من بعد ذا نسب ﴿ ﴿ فَاخْرُونَ بِهُ ، فَالطَّيْنِ وَالمَاءِ مَا الفَّخِرُ إِلاَّ لأهل العلم إنَّهُمُ ﴾ ﴿ على الهُدى لِمَن استهدى أدلاً على الحُدى لِمَن استهدى أدلاءً

وقدْرُ كُلُّ امريءٍ ما كان يُحْسِنُهُ ۞ والجاهلون لأهل العلم أعداء

⊛ فالناس موتى ، وأهلُ العلم أحياءُ فعِش ىعلم ، ولا تبغى ىه ىدلا

ثُمَّ قال : وهذا المعنى مأخوذ من قول الله سبحانه : { بَلْ كَدَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ } (٣).

الفقيه والمتفقه: ٢/٠٥١. (1)

الفقيه والمتفقه: ٢/٠٥١. (٢)

<sup>(</sup>٣) يونس: الآية ( ٣٩ ).

وقال الزرنوجي (۱): ((وقد قيل: من طلب شيئًا وجَدَ ؛ وَجَدَ ، ومن قرع الباب ولجّ ؛ ولج ، وقيل: بقدر ما تتعنّى تنالُ ما تتمنّى )) ، ثمّ قال: أنشدني الشّيخ الأستاذ سديد الدين الشير ازي ـ رحمة الله عليه ـ للإمام الشّافعيّ:

الجدُّ يُدنى كُلُّ أمر شاسع ۞ والجدُّ يفتحُ كُلُّ باب مغلَّق

ثُمَّ قال : ولا بُدّ للطالب من سهر الليالي ، كما قال الشاعر :

بقدُر الكدّ تُكْتسب المعالي ﴿ ومن طلب العُلا سهر الليالي تُرُومُ العزّ ثُمَّ تنامُ ليلاً ﴿ فَي سهر الليالي عُلُو الكعب بالهمم العوالي ﴿ وَعِزُ المر فِي سهر الليالي ومن رام العُلا من غير كد ﴿ أضاع العُمْرَ فِي طلب المُحال تركتُ النوم ربى في الليالي ﴿ لأجل رضاك با مولى الموالي فوقّني إلى تَحصيل علم ﴿ وبلغني إلى أقصى المعالي

ثُمَّ قال : فيغتنم أيام الحداثة وعُنْفُوان الشباب كما قيل :

بقدر الكدّ تُعطى ما ترُومُ ﴿ فَمَن رَامِ اللَّهِ لِيلاً يقومُ ﴿ فَمَن رَامِ اللَّهِ لِيلاً يقومُ وَأَنامِ الحداثة فاغتنمها ﴿ أَلا إِنَّ الحداثة لا تدومُ

ولا بُدّ لطالب العلم من الهمّة العالية ، فإنَّ المرء يطيرُ بهمّه وعزمه وقصده كالطّير بجناحيه ، قال أبو الطيب المتنبى :

<sup>(</sup>۱) تعليم المتعلّم ، للزرنوجي : ص٢٦ ـ ٣٠ .

على قدر أهل العزم تأتى العزائم ۞ وتأتى على قَدْر الكرام المكارمُ وتعظمُ في عين الصغير صغارُها ۞ وتصغرُ في عين العظيم العظائمُ

ثُمَّ قال : والرأس في تحصيل الأشياء الجدُّ والهمّة العالية .

وقال أبو محمَّد: طاهر بن الحسين المخزومي البصري في الجدِّ والمثابرة(١):

صِل السّعيَ فيما تبتّغيه مثابرًا ﴿ لَعَلَّ الَّذِي استبعدتَ منه قريبُ

وعاودُه إن أكدى بك السّعيُ مرةً 💮 🕏 فبين السّهام المخطيئاتُ مصيبُ

ونقل ابن جماعة في تذكرة السامع ، في المجاهدة ونيل المعالى ، وفي تربية النفس (٢):

تُريدين إدْراك المعالي رخيصةٍ ﴿ ﴿ وَلا بُدّ دُونِ الشَّهُد مِن إِبْرِ النَّحَلِّ

وقال ابن جماعة: ((أنْ يأخذ نفسه بالورع في جميع شأنه، ويتحرى الحلال في طعامه وشرابه ولباسه ومسكنه وفي جميع ما يحتاج إليه هو وعياله)) (")

وروى الخطيب بسنده إلى الأصمعي ، قال : (( وعظ أعرابي أخًا له فقال : يا أخي إنك طالب ومطلوب ، فبادر الموت ، واحذر الفوت ، وخذ من الدنيا ما يكفيك ، ودع منها ما يطغيك ، وإيّاك والبطنة ، فإنها تُعْمِي عن الفِطنة ))

<sup>(</sup>۱) الفقيه والمتفقه: ١٦٦/٢.

<sup>(</sup>٢) تذكرة السامع والمتكلم: ص٩٥.

<sup>(</sup>٣) تذكرة السامع: ص١٢١.

(1)

وقال الشّافعيّ : (( العلم بطيء اللزام ، بعيد المرام ، لا يُدرك بالسّهام ، ولا يُرى في المنام ، ولا يورث عن الآباء والأعمام ، إنّما هو شجرة ، لا تصلح إلاّ بالغرس ، ولا تُغرس ألاّ في النّفس ، ولا تُستّى إلاّ بالدرس ، ولا يحصل إلاّ لمن أنفق العينين ، وجثا على الركبتين . ولا يحصل إلاّ بالاستناد إلى الحجر ، وافتراش المدر ، وقلة النوم ، وصلة الليل باليوم ، انظر إلى من شغله نهار ، بالجمع ، وليله بالجماع ، أيخرج من ذلك فقيهًا ، كلا والله !! حتّى يعتضد الدفاتر ، ويستحصل المحابر ، ويقطع القفار ، ولا يفصل في طلبه بين الليل والنهار )) ().

قال ابن جماعة: (( ولم يُر أحدٌ من الأولياء ، والأئمة العلماء ، يصف أو يوصف بكثرة الأكل والذهن الصحيح أشرف من تبديده وتعطيله بالقدر الحقير من طعام يؤول أمره إلى ما قد عُلِم ، ومن رام العلم مع كثرة الأكل والشرب والنوم ، فقد رام مستحيلاً في العادة )) (").

**(2)** 

<sup>(</sup>۱) الفقيه والمتفقه: ۲۰۹/۲، رقم ۸۷۰

<sup>(</sup>٢) طلب العلم ، وفضل العلماء : ص٣٢ ، ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) تذكرة السامع: ص١٢٠ باختصار.

## المطلب الرابع: ( حفظُ العُمْر والشباب خاصّة ).

قال ﷺ: « لا تَزُولُ قَدَمُ ابْنِ آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّهِ حَتَّى يُسْأَلَ عَنْ خَمْسٍ: عَنْ عُمُرهِ فِيمَ أَفْنَاهُ ، وَعَنْ شَبَابِهِ فِيمَ أَبْلاهُ ، وَمَالِهِ مِنْ أَيْنَ اكْتَسَبَهُ ، وَفِيمَ أَنْفَقَهُ ، وَمَاذًا عَمِلَ فِيمَا عَلِمَ » (١) .

فذكر العبد سيُسأل عن عمره فيما أفناه ، فليُعِدّ لذلك السؤال فينبغي للعاقل أنْ لا يُضيِّع لحظة وخاصة أنَّ النَّبي في قال : «مَنْ قَالَ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ وَبحَمْدِهِ غُرسَتْ لَهُ نَحْلَهٌ فِي الْجَنَّةِ » (٢) فالدنيا مزرعة الآخرة ، وطلبُ العلم وتعليمه ونشره من أفضل العبادات والقربات .

ثُمَّ اختص مرحلة الشباب بسؤال: «وَعَنْ شَبَابِهِ فِيمَ أَبْلاهُ». وهذا دليلٌ صحيح صريح عن أهمية مرحلة الشباب وأنَّه ينبغي استغلالها وعدم إضاعتها ، فالمعوَّل في العمر عليها وطالب العلم ينبغي أنَّ يُفرِّغ نفسه للعلم إلاَّ من الواجبات التي لا بُدّ منها كالمعاش وصلة الأرحام وغيرها.

<sup>(</sup>۱) سنن الثّرمذيّ : ۱۷/۲ ، وقال الألباني : صحيح لشواهده ، انظر : المشكاة : ۱٤٣٥/۳ ، رقم۱۹۷ ه.

<sup>(</sup>۲) سنن الثّرمذيّ : أبواب الدَّعوات : باب ۲۱ ، رقم ۳۷۱ ، وصححه الألباني ، انظر صحيح سنن الثّرمذيّ : ۱۲۰/۳ ، رقم ۲۷۵۷ .

<sup>(</sup>٣) رواه الثّرمذيّ ، انظر : مشكاة المصابيح : جـ ٢ ، رقم ٣٩٠٨ . قال الألباني : وإسناده جيد ، وتمامه : « وكَانَ صَخْرٌ رَجُلا تَاجِرًا ، وكَانَ إِذَا بَعَثُ تِجَارَةً بَعَتَّهُمْ أُوَّلَ النَّهَارِ ، فَأَثْرَى وَكَثْرَ مَالَهُ » . ورواه

فِي بُكُورهَا». لذا ينبغي لطالب العلم أن يغتنم وقت البركة وهو الإبكار فيجعله لما يريد حفظه ، أو فهمه من المسائل الدقيقة . ولا يفوته هذا الوقت بنوم أو غيره .

وكان عمر بن الخطاب في يتناوب هو وصاحبه على ملازمة النّبي في ، فكان ينزل من العوالي يومًا ، وصاحبه يومًا حتّى لا يفوته العلم ، وأخبار النّبي في .

وقد أمر النّبي به باغتنام العمر والشباب والصحّة قبل السقم فإنّ الإنسان لا يدري ما يعرض له قال في : «اغتنم خمسًا قبل خمس : حياتك قبل موتك ، وفراغك قبل شغلك ، وشبابك قبل هرمك ، وغناك قبل فقرك » (٢) ، وقال في : «نِعْمَتَان مَعْبُونٌ فِيهِمَا كَثِيرٌ

ابن ماجه: ٢٢٣٦ ، وصححه الألباني ، انظر صحيحه برقم١٨١٨ ، باب ما يرجى من البركة في البكور .

<sup>(</sup>١) البخاريّ: العلم: باب حفظ العلم: ١٥٥١، رقم١١٨.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء العلم العمل: رقم ١٧٠، ورواه البيهقي في شعب الإيمان، ورواه أحمد في المسند، وصححه الألباني، انظر: صحيح الجامع برقم ١٠٨٨.

مِنَ النَّاسِ الصِدّةُ وَالْقَرَاعُ » (۱). فقد يشغل الإنسان ، أو يمرض ، بل قد يفجأه الأجل و هو لا يعلم ، فالمبادرة بالأعمال مطلوبة ، ومنها العلم ، وقد روي عن عبدالله بن مسعود الله قال : (( إنَّ للقلوب شهوة وإقبالاً ، فاغتنموها عند شهوتها ، ودعوها عند فترتها وإدبارها » (۱).

وقد روي عن السلف ـ رحمهم الله ـ اهتمامهم الشديد بالوقت . فقد قال صدقة بن يسار : ((كان عَمْرو بن دينار يُجزّيءُ الليل ثلاثة أجزاء : ثلثًا ينام ، وثلثًا يصلي ، وثلثًا يذكر فيه الحديث )) (").

وقال ابن الجوزي: ((ينبغي لمن أراد الحفظ أن يتشاغل به في وقت جمع الهم ، ومتى رأى نفسه مشغول القلب ترك التحقّظ ، وقد مُدِح الحفظ في السحر لموضع جمع الهم ، وفي البكر ، وعند نصف الليل ، وينبغي أنْ يريح نفسه من الحفظ يومًا أو يومين ليكون ذلك كالبناء الذي يُراح ليستقر ))

(( وقيل لحمّاد بن زيد : ما أعونُ الأشياء على الحفظ ؟

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ٥/٧٥٧، رقم ٢٠٤٩.

<sup>(</sup>٢) الجامع في الحثّ على حفظ العلم: ص١٧٨.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص١٧٥، رقم١٨٠٦، وقال: إسناده صحيح عن عَمْرو بن دينار، وضعيف عن أبي هريرة الله الله عَمْرو بن دينار،

<sup>(</sup>٤) الحث على حفظ العلم ، لابن الجوزي: ص٢٢ .

قال: قلة الغمِّ )) (١) .

وقال ابن الجوزي : (( فلا يضيّع منه لحظة في غير قُرْبة ، ويقدِّم الأفضل فالأفضل من القول والعمل )) (١) .

وقال إسماعيل بن أبي أويس: (( إذا هممت أنْ تحفظ شيئًا فنم ، وقم عند السَّحر ، فأسرج وانظر فيه فإنَّك لا تنساه بعد إنْ شاء الله )) (٣).

وقال ابن الجوزي ـ رحمه الله ـ : (( تأمّلتُ حالة تدخل على طلاب العلم توجب الغفلة عن المقصود ، وهو حرصهم على الكتابة ، خصوصًا المحدّثين ، فيستغرق ذلك زمانهم عن أنْ يحفظوا ، أو يفهموا ، فيذهب العمر وقد عُرُوا عن العلم إلا اليسير . فمن وُقِق جعل معظم الزمان مصروفًا في الإعادة والحفظ ، وجعل وقت التعب من التكرار للنسخ فيحصل له المراد .

ولما كانت القوى تملّ ، فيحتاج إلى تجديد ، وكان النسخ والمطالعة والتصنيف لا بُدّ منه مع أنَّ المهمّ الحفظ ، وجب تقسيم الزمان على الأمرين .

فيكون الحفظ في طرفي النهار وطرفي الليل ، ويُوزع الباقي بين عمل النسخ والمطالعة ، وبين راحة البدن وأخذ

<sup>(</sup>١) الجامع في الحث على حفظ العلم: ص١٧٦، رقم١٨٠٩.

<sup>(</sup>۲) صيد الخاطر: ص٤٨٠.

<sup>(</sup>٣) الجامع في الحث على حفظ العلم: ص١٧٧، رقم١٨١٠.

لحظة

ولا ينبغي أنْ يقع الغبن بين الشركاء . والنفس تهرب المع النسخ والمطالعة والتصنيف عن الإعادة والتكرار لأن ذلك أسهل وأخف عليها .

وسيندم من لم يحفظ وقت الحاجة إلى النظر والفتوى ، وينبغي أن يُحكم الحفظ ويُكثر التكرار ليُثبِّت قاعدة الحفظ » ا.ه.

المبحث الثَّاني: (ما يؤخذ من العلم وعمن يؤخذ).

## المطلب الأُوَّل : أخذ المهم ، وتقديم الأهم والتدرُّج فيه .

## المسلك الأُوَّل : أخذ المهم من كلِّ علم ، ثُمَّ التخسُّس .

قال الله تعالى: { وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة } (') ، وقال : { كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ } (') . قال مجاهد : (( بَانيين فقهاء )) (") ، وقال سعيد بن جبير وأبو رزين وقتادة : (( علماء حلماء )) (") . وعَن ابْن عَبَّاسٍ - رضي الله عنهما - ( أنَّ النَّبِيَ فَي دَخَلَ الْخَلاءَ فَوَضَعْتُ لَهُ وَضُوءًا . قالَ : مَنْ وَضَعَ هَذَا ؟ فَأَخْبِرَ ، فَقَالَ : اللّهُمَّ فَقَهْهُ فِي الدِّين )) وفي لفظ قال : (( أنَّ النَّبِي وَقَالَ : اللّهُمَّ عَلَّمُهُ الكِتَابَ )) (") . ومن حديث عثمان في ضمّني وقالَ : اللّهُمَّ عَلَمُهُ الكِتَابَ )) (") . ومن حديث عثمان في قال : قال رسول الله في : (( خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الثُورْانَ وَعَلَمُهُ)) (") . وعن حديث عثمان وعلى : أفضلكم وأحسنكم من تعلم القرآن وعمل به وعلمه ، وأن القرآن وعمل به وعلمه ، وعن حُدَيْقَة بن اليمان - رضي الله عنهما - قالَ : (( حَدَّتَنَا وَسُولُ اللّهِ فِي حَدِيثَيْن : رَأَيْتُ أَحَدَهُمَا ، وَأَنَا أَنْتَظِرُ الْآخِرَ : رَأَيْتُ أَحَدَهُمَا ، وَأَنَا أَنْتَظِرُ الْآخِرَ : رَقَيْنَ : رَأَيْتُ أَحَدَهُمَا ، وَأَنَا أَنْتَظِرُ الْآخِرَ : ، وَدَّتَنَا أَنَّ الْأُمَانَةُ نَرَلْتُ فِي جَدْر قُلُوبِ الرِّجَالَ ، ثُمَّ عَلِمُوا مِنَ القرْآن ، نُمَّ عَلِمُوا مِنَ القرْآن ، نُمَّ عَلِمُوا مِنَ القرْآن ، نُمَّ عَلَمُوا مِنَ القرْآن ، نُمَّ عَلِمُوا مِنَ القرْآن ، نُمَّ عَلَمُوا مِنَ القرْآن ، نُمَّ عَلِمُوا مِنَ القرْآن ، نُمَّ عَلِمُوا مِنَ القرْآن ، نُمَّ عَلِمُوا مِنَ الْقَرْآن ، نُمَّ عَلَيْهُ الْمُ اللَّهُ الْمُونَ اللَّهُ الْمُ الْهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ عَلْمُ وَا مِنَ القَرْآن ، نُمُّ عَلْمُ وَا مِنَ الْقُرْآن ، مُنْ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْمُ اللَّهُ الْمُ الْلُهُ الْمُ الْمُ

<sup>(</sup>١) الجمعة: الآية (٢).

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآية ( ٧٩).

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله: انظر صحيحه: ص٤٥٤، رقم١٥٩٨.

<sup>(</sup>٤) جامع بيان العلم وفضله: انظر صحيحه: ص٤٥٤، رقم١٥٩٩.

<sup>(•)</sup> صحيح البخاريّ : انظر : الفتح : ١٤٣/١ ، والجزء الأخير في صحيح .

<sup>(</sup>٦) صحيح البخاريّ: انظر: الفتح: ٥٠٢٧/٩.

عَلِمُوا مِنَ السُّنَّةِ ... الحديث )) (١)

والأمانة هي كما قال صاحب التحرير: قال: (( الأمانة المذكورة في الآية ، وهي عين الإيمان ، فإذا استمكنت في القلب قام بأداء ما أمر به واجتنب ما نهي عنه ، وقال ابن العربي: المراد بالأمانة في حديث حذيفة: الإيمان )) (٢).

وعن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ عن النّبي عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ عن النّبي عبّ : «يا أيها النّاس إني قدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ مَا إِن اعْتَصَمَّتُمْ بِهِ فَلَنْ تَضِلُوا أَبدًا : كِتَابَ اللّهِ وسنّة نبيه على ... الحديث » (٣) .

ولا يكون الاعتصام بهما إلا بعد العلم والمعرفة بهما ، فهما أس العصمة من الضلالة ، والنجاة من الهلكة ، والعلم بهما وتطبيقهما أصل الدين وأساسه .

وعن العرباض ، قال : قال الله العرباض ، قال عرقتُمْ مِنْ المَهْدِيِّينَ ... الحديث » (ث) . فهذا أمرٌ منه سُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ ... الحديث » (ث) . فهذا أمرٌ منه

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: انظر: الفتح: ۲۰۸٦/۱۳.

<sup>(</sup>٢) فتح الباري : كتاب الفتن : باب إذا بقي في حُثالة من النّاس : ٣/١٣

<sup>(</sup>٣) المستدرك للحاكم: كتاب العلم: ١٧١/١ ، رقم٣١٨ . وقال الألباني في تخريج مشكاة المصابيح في تعليقه على حديث مالك بن أنس المرسل الذي رواه بنحو هذا الحديث ، قال : ((لكن له شاهد من حديث ابن عبّاس بسند حسن أخر جه الحاكم )) ، وهو هذا الحديث .

<sup>(</sup>٤) جامع بيان العلم وفضله : انظر : صحيح جامع بيان العلم \_:

التمستُك بما عُرف من سنّته الخلفاء الراشدين من بعده ، وعن عبدالله بن مسعود أنّه كان يقوم الخميس فائمًا فيقول: (( إنّما هما اثنان: الهدي والكلام ... الأثر )) (۱) فهذا ابن أمّ عبد يُذكّر الصنّحابة كلّ خميس ، ويحصر الهداية والدين بالكتاب والسنّة ، ويخصتهما به ، وقال الشنة : (( التَّدُوا باللَّذَيْن مِنْ بَعْدِي ؛ أبي بَكْرٍ وَعُمَرَ ، واهتدوا بهدي عمّار ، وتمسّكوا بعهد ابن أم عبد )) (۱) .

وعن ابن مسعود على الرّجلُ مِنّا إذا تعلم عشر آياتٍ لم يجاوز هُنّ حتّى يعرف معانيهن ، والعمل بهنّ (٣) . فهذا المنهج: تعلم عشر آيات مع تفسيرها وفهمها والعمل بها .

وعن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( ... وتنزل السورة على محمَّد ، فيتعلم حلالها وحرامها ، وما ينبغى

برقم۱٦٦٧ ، وقال : حديث صحيح أخرَجه أبو داود ( ٤٦٠٧ ) ، والترمذي ( ٢٦٧٦ ) ، وابن ماجه ( ٤٣ ، ٤٤ ) ... الخ . انظر تخريجه كاملاً : ص ( ٤٧٣ ) من صحيح جامع بيان العلم .

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم: رقم ١٦٦٥، وقال: حديث صحيح، وانظر تخريجه مفصلاً: ص٢٧٦ من صحيح جامع بيان العلم.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق : رقم۱٦٦٩ ، وقال : حدیث صحیح ، وانظر تخریجه : ص٤٧٤ .

<sup>(</sup>٣) جامع البيان للطبري: ٨٠/١، رقم ٨١، وقال شاكر: (( هذا إسناد صحيح موقوف )).

أنْ يوقف عنده فيها ... الأثر » (۱) . فمعرفة الحلال والحرام إنّما تكون بعد الإيمان . فإذا نزلت السورة تعلموا ما فيها من حلال وحرام وأحكام وواجبات وسنن وغيرها .

فالطلب والعلم والمعرفة والفهم والتفسير كُلُه منصب على كتاب الله الكريم وسنة نبيه ، والفقه فيهما ، ثم العمل والتطبيق .

#### مثال تطبيقي في طلب الصَّحابة تفسير القرآن:

في تفسير قول الله تعالى: { وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْر } (١). روى الإمام النخيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْر } (١) من عَدِيِّ ابْن حَاتِمٍ فَي قَالَ: قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ! اللّهِ اللّه الخيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ } ؟ أَهُمَا الْخَيْطَانِ ؟ قَالَ: يَا مُمَا الْخَيْطَانِ ؟ قَالَ: إِنَّكَ لَعَريضُ الْفَقَا إِنْ أَبْصَرْتَ الْخَيْطَيْنِ ، ثُمَّ قَالَ: لا ، بَلْ هُوَ سَوَادُ اللّيْل ، وَبَيَاضُ النَّهَارِ )) (٢) .

والأمثلة كثيرة على ذلك ، ثراجع في كتب التفسير ، وفي كتب التفسير من الصحيحين ، والمسانيد ، وغيرها . ثمَّ تأتى مرحلة التخصيص في العلم ، ويشير إلى ذلك

<sup>(</sup>۱) المستدرك: ٩١/١ ، رقم ١٠١ ، وقال: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ، قال في التلخيص: على شرطهما ولا علة له.

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (١٨٧).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : التفسير : باب : { وكلوا واشربوا ... } : ١٦٤٠/٤ ، رقم ٤٢٤٠ ..

أمر النّبي بي بأخذ القرآن عن المتخصصين المهرة به ، حيث قال : « خُدُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ : مِن عَبْدِاللّهِ بْن مَسْعُودٍ ، وَسَالِمٍ ، وَمُعَاذِ ، وَأَبَيّ بْن كَعْبٍ » (١).

ولقد تمستك الصّحابة ـ رضوان الله عليهم ـ بهذا المنهج وطبّقوه في واقع حياتهم ، فكانوا خير نموذج لخير معلم ، وهكذا جيلُ التّابعين في عمومه ـ رحمهم الله ـ .

ثُمَّ لما بعد العهدُ ، وبدأت العُجْمة تنخر في العرب ، احتيج إلى النحو ، وهكذا لمّا بدأ الكذب على رسول الله الما احتيج إلى علوم إضافية لم تكن لها حاجة في عهد النبوّة .

فاجتهد العلماء ـ رحمهم الله ـ في تحقيق المنهج الصحيح والوصاية بــه ...

ولقد أدرك ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ في آخر عهده شيئًا من هذا التحوّل ، يقول ـ رضي الله عنهما ـ : (( العلم أكثر من أنْ يُحصى ، فخذوا من كلّ شيءٍ أحسنه )) (٢) .

وقال ابن الجوزي: ((رأيت أنَّ أخذ المهمّ من كل علم هو المهمّ) (٣).

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم: انظر: صحيحه: ص١٢١، رقم٤٣٩.

**<sup>(</sup>T)** 

#### وقال منصور الفقيه:

قالوا: خُذ العين من كلَّ فقلتُ لهم ﴿ فِي العين فضلُّ ولكن ناظر العين حرفين حرفان فِي ألف طومار مسوّدة ﴿ وربما لم تجد فِي الألف حرفين وقال الناظم:

# إنَّما العلمُ كبحر زاخر ۞ فخُذُ من كل قول أحسنه

فإنَّ العلم غزير ، والعمر عزيز ، فمن رام العلمَ كله فقد طلب المستحيل ، وأضاع عمره فيه ، ونسي أنَّ العلم آلة العمل . فينبغي للطالب أنْ يختار من كلِّ علمٍ أحسنه ، ويكون له فيه أصل يرجع إليه . ثمَّ يتخصيص في العلم الذي تميل إليه نفسه .

أما الانفراد بعلم واحدٍ من أوّل الطلب مع ترك العلوم الأخرى لا يتعلّمُها ولا يتأسس فيها فهذا خلل منهجي عظيم ، إذ العلم الشرعي مترابط لا ينفك بعضه عن بعض فالإغراق في علم واحدٍ قبل التأسيس مزلق خطير قد يؤدي بصاحبه إلى التعالم والغرور والشذوذ في بعض مسائل العلم.

ولكن التوسع في علم أو علمين واستفراغ الجهد فيه لا يكون إلا بعد التأسيس .

قال أبو عبيد القاسم بن سلام: (( ما ناظرني رجلٌ قط وكان مفنئًا في العلوم إلا عليتُه ، ولا ناظرني رجلٌ ذو فن ً

واحد إلا علبني في علمه ذلك )) (١) .

و أثر عن الشَّافعيِّ قوله: (( من تعلم علمًا فليُدقِّق فيه لئلاً يضيع دقيق العلم)) (٢).

وأثر عن الشعبي أيضًا قوله: ((ما ناظرتُ صاحب فنَّ الأَ غلبته). لأن الأَ غلبته) ولا ناظرت صاحب فنون إلاَّ غلبته) لأن صاحب الفنّ الواحد يكون محررًا له أكثر من صاحب الفنون. فكلام السَّخاويّ مقدّم على السيوطي ، لأنَّه صاحب فنِّ واحد.

فالتخصص في العلوم مهم لحفظ العلم من الدروس ومن عبث العابثين ، وهم مهم لنهضة الأمّة .

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم وفضله: ١٥٨/١.

<sup>(</sup>٢) مناقب الشَّافعيّ ، البيهقي : ١٤٢/٢ .

#### المسلك الثَّاني : تقديم الأهم .

أمر النّبي إلى الترتيب في دعوة النّاس وتعليمهم وتقديم ما حقه التقديم، وتأخير ما حقه التأخير فقد أمر معادًا حينما أرسله إلى اليمن أنْ يكون أوّل ما يدعوهم إليه، التوحيد والإيمان بالله على ومعرفة الله، ومعرفة نبيّه في فإذا أطاعوه انتقل في دعوتهم وتعليمهم إلى تعليم الصلاة، ثمّ الزكاة، وهكذا ... فقد قال المعاذ :

( فَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُو هُمْ إِلِّي أَنْ يُوحِدُوا اللَّهَ تَعَالَى .

فَإِذَا عَرَفُوا ذَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُواتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلْتِهِمْ .

فَإِذَا صِلُواْ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللَّهَ اقْتَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً فِي أَمُوالِهِمْ تُؤْخَدُ مِنْ عَلَيْهِمْ قَتْرَدُّ عَلَى قَقِيرِهِمْ .

فَإِذَا أَقُرُّوا بِذَلِكَ فَخُدْ مِنْهُمْ وَتَوَقَّ كَرَائِمَ أَمْوَالِ النَّاسِ » (١)

فدل ذلك على لزوم الترتيب فالصلاة مهمة ، ولكن التوحيد والإيمان أهم منها ، ولا تصلح ولا تُقبل إلا به ، وكذلك الزكاة مهمة لكن الصلاة أهم ، وهكذا في تعليم النّاس وتعلّمهم .

فعُلم أنَّ طلب العلم مراتب ودرجات لا ينبغي تجاوزها

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب التوحيد : باب ما جاء في دعاء النّبي ﷺ أمّته إلى توحيد الله : ٢٦٨٥/٦ ، رقم ٦٩٣٧ .

وإغفالها والقفز عليها . ففي حديث جندب بن عبدالله البجلي قال : ((فتعلمنا الإيمان قبل أن نتعلم القرآن ، ثمَّ تعلمنا القرآن فازددنا إيمانًا . وإنّكم اليوم تعلمون القرآن قبل الإيمان )) (() ، وفي حديث عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ يقول : ((لقد عشنا برهة من دهرنا وإن أحدنا يؤتى الإيمان قبل القرآن ، وتنزل السورة على محمَّد ، فيتعلم حلالها وحرامها ، وما ينبغي أنْ يوقف عنده فيها ، كما تعلمون أنتم القرآن ، ثمَّ قال : لقد رأيت رجالاً يؤتى أحدهم القرآن ، فيقرأ ما بين فاتحته إلى خاتمته ، ما يدري ما آمره ولا زاجره ، ولا ما ينبغي أنْ يوقف عنده منه ، ينثره نثر الدقل )) (()

فدل ذلك على أن الإيمان في المقدّمة ، ثم تعلم عشر آيات من القرآن كما دل عليه حديث عبدالله بن مسعود ، إذ يقول : ((كان الرَّجلُ مِنَّا إذا تعلم عشر آياتٍ لم يجاوزهُن حتى يعرف معانيهن ، والعمل بهن )) (أ) لا يُجاوزها حتى يعلم الأحكام الذي فيها ، حلالها وحرامها ، وأوامرها وزواجرها ، وما ينبغي أن يوقف عنده منها ، ثم يعمل بها ، ومن ثم ينتقل إلى غيرها .

إدًا الأولى بالتقديم هو الإيمان بالله على ، ومعرفة الله على

<sup>(</sup>١) شعب الإيمان للبيهقي: ٧٥/١، وقم٥١. وسبق تخريجه.

<sup>(</sup>۲) المستدرك: ۹۱/۱، رقم۱۰۱. وسبق تخريجه.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: ٨٠/١، رقم ٨١، وقد سبق الكلام عليه.

، ثُمَّ تعلم الصلاة ، ويلزم لذلك تعلم الطهارة لها ، ثُمَّ تعلم الزكاة وما يلزم لها ، و هكذا الصيام ، وغيره من الأحكام ... وذلك بتعلم القرآن وتعلم تفسيره ومعانيه بالسنة المطهرة ، قال الله تعالى : { وَأَلْزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكْرَ لِثُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ } . (١)

فتعلم السُّنَّة مع القرآن ، ولكن القرآن مُقدَّمٌ عليها في التعلم والفهم والحفظ.

فعن حُدَيْفَة عِيهُ قَالَ: ((حَدَّثَنَا رَسُولُ اللهِ عَلَى ... أَنَّ الأَمَانَةُ نَزَلَتْ فِي جَدْرِ قُلُوبِ الرِّجَالِ ، ثُمَّ عَلِمُوا مِنَ القُرْآنِ ، ثُمَّ عَلِمُوا مِنَ السُّنَّةِ ... الحديث )) (٢) .

قال الحافظ ابن حجر ـ رحمه الله ـ : (( كذا في هذه الرواية بإعادة ثم ، وفيه إشارة إلى أنهم كانوا يتعلمون القرآن قبل أن يتعلموا السنن . والمراد بالسنن ما يتلقونه عن النّبي الله واجبًا كان أو مندوبًا )) (٢) .

ولقد فهم العلماء ـ رحمهم الله ـ هذا الترتيب وطبّقوه ودعوا إليه . استجابة لأمر النّبي ، وتأسيًا بهديه ، فهذا الإمام ابن رجب ـ رحمه الله ـ يقول : (( العلم النافع يدل على أمرين :

<sup>(</sup>١) النحل: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>۲) صحيح البخاري: انظر الفتح: ٧٠٨٦/١٣.

<sup>(</sup>٣) الفتح: كتاب الفتن: باب إذا بقى في حثالة من النّاس: ٣/١٣.

أحدهما: معرفة الله ، وما يستحقه من الأسماء الحسنى ، والصفات العُلى ، والأفعال الباهرة ، وذلك يستلزم إجلاله ، وإعظامه ، وخشيته ، ومهابته ، ومحبته ، ورجائه ، والتوكل عليه ، والرضا بقضائه ، والصبر على بلائه .

والأمر التَّاتي: المعرفة بما يُحبُّه ويرضاه ، وما يكرهه ويُسخطه من الاعتقادات ، والأعمال الظاهرة والباطنة والأقوال » (۱).

وقال ابن الجوزي ـ رحمه الله ـ : (( أوّل ما ينبغي تقديمه : مقدّمة في الاعتقاد ، تشتمل على الدليل على معرفة الله سبحانه ، ويذكر فيها ما لا بُدّ منه ، ثمّ يعرف الواجبات ، ثمّ حفظ القرآن ، ثمّ استماع الحديث ، ولابُدّ من حفظ مقدّمة في النحو يقوّم بها اللسان ، والفقه عمدة العلوم .

إلا أنَّ أقوامًا أذهبوا الأعمار في حفظ النحو واللغة ، وإنّما يُعرف بها غريب القرآن والحديث ، وما يفضل من ذلك ليس بمذموم غير أنَّ غيره أهم منه .

ولعمري أنَّ ذلك حسن إلا أنَّ تقديم غير ذلك أهم.

وإذا أردت أنْ تعرف شرف الفقه ، فانظر إلى مرتبة الأصمعي في اللغة ، وسيبويه في النحو ، وابن معين في معرفة الرجال ، كم بين ذلك ومرتبة أحمد والشافعي في

<sup>(</sup>۱) فضل علم السلف على الخلف لابن رجب: ص١٥١.

الفقه ، ولو اتسع العمر الأمرثك باستقصاء كل علم ، إذ الكل ممدوح .

فلما قصر العمر وجب تقديم المهم والأفضل » (۱) . وقال ابن جماعة :

( 1 - أنْ يبتدئ أولاً بكتاب الله العزيز ، فيتقنه حفظًا ، ويجتهد على إتقان تفسيره وسائر علومه ، فإنّه أصل العلوم وأمّها وأهمها.

Y - ثُمَّ يحفظ من كلّ فنِّ مختصرًا ، يجمع فيه بين طرفيه ، من الحديث و علومه ، والأصولين ، والنحو ، والتصريف . ولا يشتغل بذلك عن دراسة القرآن وتعهده ، وملازمة ورده منه في كل يوم أو أيام أو جمعة ، وليحذر من نسيانه بعد حفظه .

" - ويشتغل بشرح تلك المحفوظات على المشايخ ، وليحذر من الاعتماد في ذلك على الكتب أبدًا ، بل يعتمد في كلّ فن من هو أحسن تعليمًا له وأكثر تحقيقًا فيه وتحصيلاً منه ، وأخبر هم بالكتاب الذي قرأه ، وذلك بعد مراعاة الصفات المقدّمة من الدين والصلاح والشفقة ... وغير ها .

فإذا كانت طريقة شيخه نقل المذاهب والاختلاف ، ولم

<sup>(</sup>۱) الحث على حفظ العلم: لابن الجوزي: باب في الإعلام بما ينبغي تقديمه من المحفوظات: ص٢٢ - ٢٤ مختصراً.

يكن له رأي واحد ، قال الغزالي : فليحذر منه ، فإنَّ ضرره أكثر من النفع به )) (() ، ثُمَّ قال ـ رحمه الله ـ : (( ويعتني من كل علم بالأهم فالأهم ، ولا يغفلن عن العمل الذي هو المقصود بالعلم ، وأن يبكّر بسماع الحديث ، ولا يهمل الاشتغال به وبعلومه ، والنظر في إسناده ومعانيه وأحكامه وفوائده ، ولغته وتواريخه )) (() .

وقال ابن عبدالبر" ـ رحمه الله ـ : (( طلب العلم درجات ، ومناقل ، ور ُتب لا ينبغي تعدّيها ، ومن تعدّاها جملة ، فقد تعدى سبيل السلف ـ رحمهم الله ـ ، ومن تعدّى سبيلهم عامدًا ضل ، ومن تعدّاها مجتهدًا زل قاول العلم حفظ كتاب الله على وتفهمه ، وكل ما يعين على فهمه فواجب طلبه معه ، ولا أقول إن حفظه كله فرض ، ولكني أقول : إن ذلك شرط لازم على من أحب أن يكون عالمًا فقيهًا ناصبًا بنفسه للعلم ليس من باب الفرض .

ثم قال: القرآن أصل العلم، فمن حفظه قبل بلوغه ثم فرغ إلى ما يستعين به على فهمه من لسان العرب كان ذلك له عونًا كبيرًا على مراده منه، ومن سنن رسول الله ، ثم ينظر في ناسخ القرآن ومنسوخه وأحكامه، ويقف على اختلاف العلماء واتفاقهم في ذلك، وهو أمر قريب على من

<sup>(</sup>۱) تذكرة السامع: ص١٦٧ ـ ١٧٠ باختصار مع إضافة الترقيم.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص١٧٦، ١٧٦.

قرّبه الله عليه ، ثم ينظر في السنن المأثورة الثابتة عن رسول الله على أنه على الطالب إلى مراد الله على في كتابه ، وهي تفتح له أحكام القرآن فتحًا.

ومما يُستعان به على فهم الحديث ما ذكرناه من العون على كتاب الله على ، وهو العلم بلسان العرب ، ومواقع كلامها ، وسعة لغتها ، وأشعارها ، ومجازها ، وعموم لفظ مخاطبتها وخصوصه ، وسائر مذاهبها لمن قدر فهو شيء لا يُستغنى عنه ، وكان عمر بن الخطاب على يكتب إلى الآفاق أنْ يتعلموا السنن والفرائض واللحن ـ يعني النحو ـ كما يُتعلم القرآن .

ويلزم صاحب الحديث أن يعرف الصَّحابة المؤدِّين للدِّين عن نبيهم هُ ، ويُعنى بسِير هم وفضائلهم ، ويعرف أحوال الناقلين عنهم وأيامهم وأخبار هم حتَّى يقف على العدول منهم وغير العدول ، وهو أمر وريب كله على من اجتهد .

فمن اقتصر على إمام واحد وحفظ ما كان عنده من السنن ووقف على غرضه ومقصده من الفتوى حصل على نصيب من العلم وافر ، فمن قنع بهذا اكتفى والكفاية غير الغنى .

ومن طلب الإمامة في الدين ، وأحب أنْ يسلك سبيل الذين جاز لهم الفتيا ، نظر في أقاويل الصَّحابة والتابعين والأئمة

في الفقه ، إنْ قدر على ذلك ، نأمره بذلك كما أمرناه بالنظر في أقاويلهم في تفسير القرآن.

فمن أحبّ الاقتصار على أقاويل علماء الحجاز اكتفى إنْ شاء الله واهتدى ، وإنْ أحبّ الإشراف على مذاهب الفقهاء متقدّمهم ومتأخرهم بالحجاز والعراق ، وأحب الوقوف على ما أخذوا وتركوا من السنن ، وما اختلفوا في تثبيته وتأويله من الكتاب والسنّة ، كان ذلك له مباحًا ووجهًا محمودًا إنْ فهم وضبط ما علم ، أو سلم من التخليط ، نال درجة رفيعة ، وبهذا يحصل الرسوخ لِمن وققه الله وصبر .

ثم قال ـ رحمه الله ـ : واعلم يا أخي أن المفرط في حفظ المولدات لا يؤمن عليه الجهل بكثير من السنن إذا لم يكن تقدّم علمه بها ، وأن المفرط في حفظ طرق الآثار دون الوقوف على معانيها وما قال الفقهاء فيها لصغر من العلم ، وكلاهما قانع بالشم من الطعام .

واعلم أنَّ الفروع لا حدّ لها تنتهي إليه أبدًا ، ولعله أنْ ينسى أوّل ذلك بآخره لكثرته فيحتاج إلى أن يرجع إلى الاستنباط الذي كان يفزع منه ويجبن عنه تورّعًا بزعمه أن غيره كان أدرى بطريق الاستنباط منه ، فلذلك عوّل على حفظ قوله ، ثُمَّ إنَّ الأيام تضطره إلى الاستنباط مع جهله بالأصول ؛ فجعل الرأي أصلاً واستنبط عليه .

فعليك بحفظ الأصول والعناية بها ، واعلم أنَّ من عني بحفظ السنن والأحكام المنصوصة في القرآن ، ونظر في

أقاويل الفقهاء فجعله عونًا له على اجتهاده ومفتاحًا لطرائق النظر ، وتفسير الجُمل المحتملة للمعاني ، ولم يقلّد أحدًا منهم تقليد السنن الّتي يجب الانقياد إليها على كلّ حال دون نظر .

ولم يُرح نفسه مما أخذ العلماء به أنفسهم من حفظ السنن وتدبرها واقتدائهم في البحث والتفهم والنظر ، فهذا هو الطالب المتمسلك بما عليه السلف الصالح ، وهو المتبع سنة نبيّه ، وهدي صحابته ، وعمن اتبع بإحسان آثارهم .

ومن أعفى نفسه من النّظر ، وأضرب عمّا ذكرنا ، وعارض السنن برأيه ، ورام أنَّ يردها إلى مبلغ نظره فهو ضال مضل ، ومن جهل ذلك كله أيضًا وتقحم في الفتوى بلا علم فهو أشدُّ عمى ، وأضل سبيلا . واعلم يا أخي أنَّ السنن والقرآن هما أصل الرأي ، والعيار عليه .

وليس الرأي بالعيار على السنة بل السنة عيار عليه ، ومن جهل الأصل لم يصب الفرع أبدًا » (١) .

وقد انتقد ـ رحمه الله ـ على طلاب زمانه انقسامهم إلى فريقين ، فريق يروي الحديث ويجمعه ولا يفهمه ، وقنع بالجهل فيما حمل ، فهم يجمعون الغث والسمين ، والصحيح والسقيم ، ويدينون بالشيء وضدة ، شغلوا أنفسهم

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم وفضله: انظر: صحيح جامع بيان العلم: ص ٤٥٤ ـ . ٢٠ مختصرًا.

بالاستكثار عن التدبر والاعتبار ، وفريق آخر لم يُعنى بالقرآن ولا بالسنة ، قد اطرحوا علم السنن والآثار ، وزهدوا فيها ، وأضربوا عنها ، وعولوا على حفظ الرأي والاستحسان الذي كان عند العلماء آخر العلم والبيان ، وقد كان الأئمة يبكون على ما سلف وسبق لهم من الفتوى فيه ، ويودُّون أنَّ حظهم السلامة منه .

فهم يقيسون في النوازل على آراء الأئمة الّتي حفظوها ، ويستدلون منها ، ويتركون طريق الاستدلال من حيث استدل الأئمة وعلماء الأمّة ، فحصلوا ما يحتاج أن يُستدل عليه دليلاً على غيره ، ولو علموا أصول الدين وطرق الأحكام وحفظوا السنن كان ذلك قوّة لهم على ما ينزل بهم .

وشبّه الطائفة الأولى بالصيدلانية . وقال في الأخرى : (( وهؤلاء في جهل معاني ما حملوه مثلهم إلا أنهم كالمعالجين بأيديهم لعلل لا يقفون على حقيقة الداء المولد لها ولا حقيقة طبيعة الدواء المعالج بها .

فأولئك أقرب إلى السلامة في العاجل والآجل ، وهؤلاء أكثر فائدة في العاجل وأكبر عذرًا في الآجل )) (١).

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم وفضله: انظر: صحيحه: ص٧٥٥ ـ ٤٥٨ ملخّصنًا بالمعنى.

### المسلك الثَّالث : التدرُّج في التعلُّم .

قال الله تعالى: { وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لُوْلا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُتَبِّتَ بِهِ فُوَادَكَ وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً} (١). روى الطبري عن ابن عبّاس قال: ((كان الله ينزِّل عليه الآية ، فإذا علمها نبيُّ الله نزلت آية أخرى ، ليعلمه الكتاب عن ظهر قلب ، ويثبّت به فؤاده )) (٢).

قال الله تعالى: { و َقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسَ عَلَى مُكْتُ وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً } (أي لتبلّغه النّاس وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً } (أي لتبلّغه النّاس وتتلوه عليهم على مهل { و نَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً } . أي شيئًا بعد شيء () () .)

وكذلك المتعلم ينبغي أن يأخذه على مهل ويتدرج في تعلمه وحفظه وفهمه حتى يثبت . عَنْ أبي عَبْدِ الرَّحْمَن السُّلمي قالَ : ((حَدَّتَنَا مَنْ كَانَ يُقْرِئُنَا مِنْ أصْحَابِ النَّبِيِّ السُّلمي قالَ : فَلَا اللَّهِ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عَنْ عَشْرَ آياتٍ ، فَلَا أَنَّهُمْ كَانُوا يَقْتَربُونَ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَنْ عَشْرَ آياتٍ ، فَلَا يَأْخُدُونَ فِي الْعَشْرِ الأَخْرَى حَتَى يَعْلَمُوا مَا فِي هَذِهِ مِنَ الْعِلْم وَالْعَمَل )) (٥) .

<sup>(</sup>١) الفرقان: الآية ( ٣٢ ).

<sup>(</sup>٢) جامع البيان عن تأويل آي القرآن: جـ٩ الجزء ١٨ ، ص١٠ .

<sup>(</sup>٣) الإسراء: الآية (١٠٦).

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم: ٧٢/٣.

<sup>(</sup>٥) مسند الإمام أحمد: ٥/١٠) ، والطبري: ٨٠/١ ، رقم ٨٢ ، واللفظ

فهذا هو منهج الصَّحابة في أخذ القرآن من النَّبي في عشر آيات لا يزيدون عليها حتَّى يعلموا ما فيها من الأحكام والعمل فيحملون بها ثمَّ ينتقلون إلى التي بعدها هذا هو التدرُّج والمُكْث . وذلك ليثبت في القلب حفظًا وفهمًا وعملاً

وفي حديث ابن عبّاس - رضي الله عنهما - ( أنّ النّبي بعث مُعَادًا إلى اليمن ، فقال : إنّك تأتِي قَوْمًا مِنْ أهْل النّبي مُعَادًا إلى شهَادَةِ أَنْ لا إله إلاّ الله وَأنّي رَسُولُ الله ، فَإِنْ هُمْ الْكِتَابِ ، فَادْعُهُمْ إلى شهَادَةِ أَنْ لا إله إلاّ الله وَأنّي رَسُولُ الله ، فَإِنْ هُمْ أَطاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صلواتٍ فِي كُلِّ بَوْمٍ وَلَيْلةٍ ، فَإِنْ هُمْ أَطاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ أَنَّ اللّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ صَدَقَةً تُؤْخَدُ مِنْ أَعْنِيائِهِمْ فَتُردُ فِي فُقْرَائِهِمْ ، فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ فَإِيّاكَ وَكَرَائِمَ أَمُوالِهِمْ ،

فهذا الحديث العظيم فيه الأمر بالبدء بالأهم فالأهم والتدرج في ذلك ، لقوله في : «فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ فَأَعْلِمْهُمْ » ، أي لا تعلمهم باللاحق إلا بعد استجابتهم للسابق و هكذا . إذ المطالبة بجميع شرائع الدين قد توجب لهم النُّقْرة .

وَ اتَّقَ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ فَاِنَّهُ لَيْسَ بَيْنَهَا وَبَيْنَ اللَّهِ حِجَابٌ )) (١)

روى البخاريّ عن ابن عبّاس في قول الله تعالى : { كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ } (٢) . قال : (( حلماء

\_

للإمام أحمد . قال شاكر : هذا إسناد صحيح متصل .

<sup>(</sup>۱) صحيح مسلم: كتاب الإيمان ، باب الدعاء إلى الشهادتين وشرائع الإسلام: ۱/۰۰ ، رقم۱۹ .

<sup>(</sup>٢) أل عمران: الآية ( ٧٩ ).

فقهاء ، ويقال: الرباني الذي يُربي النّاس بصغار العلم قبل كباره » (۱)

وقال الحافظ: (( المراد بصغار العلم ما وَضَع من مسائله ، وبكباره ما دق منها )) (۱)

أي يبدأ بالسهل من مختصرات العلوم وبداياتها ومقدماتها وأصولها الّتي تُعطي المتعلّم نبذة شاملة عن ذلك العلم دون الدخول إلى تفصيلاته ومسائله الدقيقة.

ثُمَّ يتدرج به نحو التوسُّع .

وعلى هذا درج الصَّحابة ﴿ ثُمَّ التابعون ومن تبعهم من علماء السلف ، قال الإمام ابن شهاب الزهري : (( من طلب العلم جملة فاته جملة ، وإنّما يُدرك العلم حديثٌ وحديثان )) .

(")

وقال ـ رحمه الله ـ : (( إنَّ هذا العلم إذا أخذته بالمكابرة له غلبك ، ولكن خذه مع الأيام والليالي أخدًا رفيقًا تظفر به ))

وقال شعبة : (( كنت آتي قتادة ، فأسأله عن حديثين ، فيحدّثني ، ثمَّ يقول : أزيدك ؟ فأقول : لا . حتَّى أحفظهما

<sup>(</sup>١) البخاريّ تعليقًا: كتاب العلم: باب العلم قبل القول والعمل: ٣٧/١.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري: كتاب العلم: ١٦٢/١.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأخلاق الرَّاوي ، للخطيب : ٣٥٦/١ ، رقم ٤٥٢ .

<sup>(</sup>٤) الجامع في الحث على حفظ العلم: ص١٨٧ ، وصحّح إسناده .

وأتقنهما )) (١) .

وروي عن حمّاد بن أبي سليمان أنّه قال لتلميذٍ له: (( تعلّم كلّ يوم ثلاث مسائل ، ولا تزد عليها شيئًا )) (۲) .

وهذه قاعدة عظيمة في أخذ العلم شيئًا فشيئًا مع الليالي والأيام وعدم الاستعجال فيه ، والصبر عليه .

ففي القرآن عشر آيات كما ورد في استقراء الصّحابة القرآن من النّبي ، والحديث أخذ حديثين وحفظهما وفهمها والعمل بهما وفي الفقه ثلاث مسائل وكما قيل :

اليوم شيءٌ وغدًا مثله ۞ من درر العلم الَّتي تُلتَقط تُحصّلُ المرءُ بها حكمةً ۞ وإنّما السيل اجتماع النقط

وقيل: حُسن البداية يقود إلى حُسن النهاية. وقيل أيضًا: من ضيّع الأصول حُرم الوصول.

وإنّما العلم كالزّرع ، يُغرس أصله في الأرض وتتعمّق جذوره فيثبت ساقه ويحتمل الرّيح ، وتنبت فرعه وأوراقه فيُثمر ، وهو يحتاج مع ذلك إلى سقاية ورعاية وعناية . أما إذا غُرس الفرع بلا أصل فإنّه لا يكاد يذبل حتّى يموت . أو هو كالبناء يُبنى على قاعدة وأساس ، وفي هذا يقول أبو سليمان الخطابي : ((وكُلُّ بناءٍ لم يوضع على قاعدة وأساس

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: ص١٨٧، وصحح إسناده.

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه: ١٠٠/٢.

فهو منهار » (۱) ولكن شيئًا فشيئًا ، رويدًا رويدًا كيما يثبت في القلب .

وقال الخطيب: ((واعلم أنَّ القلب جارحة من الجوارح، تحتمل أشياء وتعجز عن أشياء كالجسم الذي يحتمل بعض النّاس أن يحمل مائتي رطل ، ومنهم من يعجز عن عشرين رطلاً. فكذلك القلب ، من النّاس من يحفظ عشر ورقات في ساعة ، ومنهم من لا يحفظ نصف صفحة في أيام ، فإذا ذهب الذي مقدار حفظه نصف صفحة يروم أن يحفظ عشر ورقات تشبّهًا بغيره لحقه الملل وأدركه الضجر ، ونسي ما حفظ ، ولم ينتفع بما سمع ، فليقتصر كلُّ امرئ من نفسه على مقدار يبقى فيه لا يستفرغ كلّ نشاطه .

لأنّه إذا تعلم الكثير الذي لا طاقة له به وظن أنّه يحفظه ، فإنّه إذا عاد من غدٍ ، وتعلم نسي ما كان تعلمه أولاً . وثقلت عليه إعادته .

فينبغي أن يشفق على نفسه من تحميلها فوق طاقتها ، وينبغي أنْ يجعل لنفسه مقدارًا كلما بلغه وقف وقفته أيّامًا لا يزيد تعلمًا ، فإنّ ذلك بمنزلة البنيان : ألا ترى أنّ من أراد أن يستجيد البناء ، بنى أذرعًا يسيرة ، ثمّ ترك حتّى يستقر ، ثمّ يبني فوقه .

فكذلك المتعلم ينبغي أن يجعل لنفسه حدًّا ، كلما انتهى

<sup>(</sup>١) معالم السنن للخطابي: المقدمة: ص٤.

إليه وقف عنده حتَّى يستقرّ ما في قلبه ، ويريح بتلك الوقفة نفسه

فإذا اشتهى التعلم بنشاط عاد إليه ، وإن اشتهاه بغير نشاطٍ لم يعرض له ، فإنه لا يثبت ما يتعلمه في قلبه )) (١).

<sup>(</sup>۱) الفقيه والمتفقه: ۱۰۰/۲ ـ ۱۰۱، ۱۰۸ مختصرًا .

# المطلب الثَّاني: ( أخذ العلم عن أهله ، وعن كُلِّ شيخ ما يُحْسِن ).

قَالَ اللّهُ لا يَقْبِضُ الْعِلْمَ الْتِزَاعًا يَنْتَزَعُهُ مِنَ الْعِبَادِ ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ الْتِزَاعًا يَنْتَزعُهُ مِنَ الْعِبَادِ ، وَلَكِنْ يَقْبِضُ الْعِلْمَ بِقَبْضِ الْعُلْمَاءِ . حَتَّى إِذَا لَمْ يُبْقِ عَالِمًا ، اتَّخَذَ النَّاسُ رُءُوسًا جُهَّالًا ، فَسُئِلُوا ، فَأَقْتُوا بِغَيْرِ عِلْمٍ ، فَضَلُوا وَأَضَلُوا » (١) ، وقال عَنْ : (وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِى الْأَئِمَةُ الْمُضِلِّينَ » (٢) .

ومن هذين الحديثين يُعْلم خوف النّبي على أمّته من الأئمة المضلين واتخاذ الرؤوس الجُهّال ، وهذا فيه تحذير وتنبيه لأمّته من هؤلاء الجُهّال المضلين المتلبّسين لبوس العلم . وقد ذكر من صنفين منهم ؛ رؤوسًا جُهّالاً ، وأئمة مضلين ؛ كعلماء السوء والبدعة والضلالة فيتسبّبون في ضلال النّاس وإهلاكهم . فلزم انتقاء العلماء الذين يأخذ عنهم المتعلّم .

قال الحافظ في الفتح ، في شرح الحديث الأوَّل : (( وفي حديث أبي أمامة من الفائدة الزائدة : أنَّ بقاء الكتب بعد رفع العلم بموت العلماء لا يُغني من ليس بعالم شيئًا ، فإنَّ في

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاري : كتاب العلم : باب كيف يُقبض العلم : ۲۰۰۸ ، رقم ۱۰۰۸ . ومسلم في العلم ، باب رفع العلم وقبضه : ۲۰۰۸ ، رقم ۲۲۷۳ ، وقد جاء لفظ العباد بدلاً عن النّاس ، وكذلك يُترك بدلاً عن يُبقى .

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود : انظر : صحيح سنن أبي داود للألباني : ۸۰۱/۳ ، رقم ۳۵۷۷ .

بقيته: ((فسأله أعرابي فقال: يَا نَبِيَّ اللَّهِ! كَيْفَ يُرْفَعُ الْعِلْمُ مِنَّا وَبَيْنَ أَظْهُرِنَا الْمَصَاحِفُ ؟ وَقَدْ تَعَلَّمْنَا مَا فِيهَا وَعَلَّمْنَاها مِنَاءِنا ونِسَاءَنَا وَخَدَمَنَا ؟ فَرَفَعَ إليه رَأْسَهُ وهو مغضب فقال أبناءنا ونِسَاءَنا وَخَدَمَنَا ؟ فَرَفَعَ إليه رَأْسَهُ وهو مغضب فقال وهذه النيهُودُ وَالنَّصَارَى بَيْنَ أَظْهُرهِمُ الْمَصَاحِفُ ، لَمْ يَتَعَلَقُوا منها بحرْ فِ فيما جاءهم بهِ أَنْبِيَاوُهُمْ )) ولهذه الزيادة شواهد ، وهي عند الشرمذي ، والطبراني ، والدارمي ، والبزار بألفاظ مختلفة ، وفي جميعها هذا المعنى )) (۱).

قال الشاطبي ـ رحمه الله ـ : (( وقد قالوا : إنَّ العلم كان في صدور الرجال ثُمَّ انتقل إلى الكتب ، وصارت مفاتحه بأيدي الرجال . وهذا الكلام يقضي بأن لا بُدّ في تحصيله من الرجال . فإذا تقرر هذا ؛ فلا يؤخذ إلاَّ ممن تحقق به ))

وكان أصحاب رسول الله في يتواصون بطلب العلم وأخذه من أصحابه قبل موتهم ؛ فهذا عبدالله بن مسعود في يقول : (( عليكم بالعلم ، قبل أن يُقبض ، وقبضه : أن يُذهب بأصحابه ، عليكم بالعلم ، فإنَّ أحدكم لا يدري متى يفتقر إليه ، أو يُفتقر إلى ما عنده . وإنكم ستجدون أقوامًا يدعونكم إلى كتاب الله وقد نبذوه وراء ظهور هم . عليكم بالعلم ، وإياكم والتعمُّق ، وعليكم بالعتيق والتبدُّع ، وإياكم والتعمُّق ، وعليكم بالعتيق

<sup>(</sup>۱) فتح الباري : كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة : باب ما يُذكر من ذمّ الرأي وتكلُف القياس : ۲۹۹/۱۳ ، رقم۷۳۰۷ .

<sup>(</sup>٢) الموافقات: ١٤٠/١ ـ ١٤١ مختصرًا.

(1)

وقد أمر النّبي الله بأخذ القرآن الكريم ممّن يُحْسِنونه حفظًا وتلاوة وتجويدًا وتعليمًا وقد اشتهروا بذلك .

قَالَ فَيْ : ﴿ خُدُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ : مِن عَبْدِاللَّهِ بْن مَسْعُودٍ ، وَسَالِمٍ ، وَمُعَاذِ ، وَأَبَيِّ بْن كَعْبٍ ﴾ (٢).

وقد بوّب الإمام البخاريّ عليه بقوله: ((بابٌ: القُرّاء من أصحاب رسول الله الله الله الحافظ في الفتح: ((أي الذين اشتهروا بحفظ القرآن والتصدّي لتعليمه. وهذا اللفظ كان في عُرْف السّلف أيضًا لِمن تفقه في القرآن ) (").

(١) الفقيه والمتفقه: ١٦٧/١، وقال المحقق: إسناده صحيح.

والعتيق هو القديم .

والتعمُّق : هو المبالغ في الأمر ، المتشدد فيه الذي يطلب غايته . انظر : ١٧١/١٠ .

والتنطُع : هو التعمُّق ، والمتنطِّعون هم المتعمّقون المغالون في الكلام ، وقد استُعمِل في كلِّ تعمُّق قولاً وفعلاً ، والنُّطْع : المتشدقون في كلامهم . وتنطّع في الكلام إذا تأنّق فيه وتعمَّق . ( اللسان : ٣٥٦/٨ ) .

(٣) فتح الباري: كتاب فضائل القرآن: ٦٦٤/٨.

المشتهرين به المتصدين لتعليمه.

روى الإمام مسلم في مقدمته عن محمّد بن سيرين قال : (( إنّ هذا العلم دين فانظروا عمّن تأخذون دينكم )) (( ) وقال مالك بن أنس : (( إنّ هذا العلم دين ، فانظروا عمّن تأخذون دينكم ؛ لقد أدركتُ سبعين ممّن يقول : قال فلانٌ ؛ قال رسول الله عند الأساطين ، وأشار إلى مسجد النّبي هي ، فما أخذت عنهم شيئًا ، وإن أحدهم لو أؤْثمِن على مالٍ لكان به أمينًا ، لأنهم لم يكونوا من أهل هذا الشأن ، ويقدُم علينا محمّد بن مسلم بن عبيدالله بن عبدالله بن شهاب فيُزدحم على بابه )) (()

وقال مالك بن أنس: (( إنَّ هذا العلم هو لحمُك ودمُك ، وعنه تُسأل يوم القيامة فانظر عمّن تأخذه )) (").

وقال سعد بن إبراهيم: (( لا يُحدِّث عن رسول الله ﷺ إلاَّ الثقات )) (؛)

وكان السلف يقولون : (( إنَّ من سعادة الحدث والأعجمى أن يوفقهما الله لعالم من أهل السنّة . ويقولون :

<sup>(</sup>۱) مسلم: المقدّمة: ۱٤/١.

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه: ١٩٤/٢، رقم ٨٥١.

<sup>(</sup>٣) المحدِّث الفاصل: ص٢١٦ ، رقم٤٤٤ ، والخطيب في الكفاية: ص١٢١ نحوه بسنده عن ابن عمر مرفوعًا.

<sup>(</sup>٤) مسلم: المقدمة: ١٥/١.

إنَّ من نعمة الله على الشاب إذا نسك أن يؤاخي صاحب سُنّة يحمله عليها » (١) ومن هذه النصوص والآثار تتضح أهميّة اختيار من يتلقى عنهم العلم .

**(** 

<sup>(</sup>۱) شرح أصول اعتقاد أهل السنة للالكائي: ۳۱،۳۰/۱.

# المطلب الثالث: اتباع السُّنَّة وتعظيمها وترك التقليد .

#### الاتباع لغة:

مصدر اتّبَعَ ، المأخوذ من مادة ((ت، ب، ع)) ، وتدلُّ على الثّلُو والقفو ، واتبع القرآن : ائتمّ به وعمِل بما فيه )) (۱)

.

والاتباع في الأصل: اقتفاء أثر الماشي، ثُمَّ استُعمِل في العمل بمثل عمل الغير، كما في قوله: { وَالَّذِينَ الَّبَعُوهُمْ بِإِحْسَانٍ } ، ثُمَّ استُعمِل في امتثال الأمر، والعمل بما يأمرُ به المتبوع فهو الإئتمار )) (٢).

#### وفي الاصطلام :

( قال الإمام أحمد : هو أن يتبع الرّجُل ما جاء عن النّبي هو عن أصحابه ، ثُمّ هو من بعدُ في التّابعين مُخيّر ً .

وقال ابن عبدالبر : الاتباع ما ثبت عليه الحُجّة ، وهو اتباع كُلِّ من أوجب عليك الدليل اتباع قوله . فالرسول هو المثل الأعلى في اتباع ما أمر به )) (") .

فالاتباغ إذن هو اتباع النّبي الله وما جاء به ، أي اتباع نصوص الوحيين قال الشاطبي - رحمه الله - :

<sup>(</sup>۱) لسان العرب: ۱۱۲/۱، ۱۹۹۶.

<sup>(</sup>۲) التحرير والتنوير: ۲۳/۷٤.

<sup>(</sup>٣) أضواء البيان: ٥٤٨/٧.

((إنَّ الصَّحابة كانوا مقتدين بنبيّهم ، مهتدين بهديه ، وقد جاء مدحُهم في القرآن الكريم ، وأثنى على متبوعهم محمَّد ، وإنّما كان خلقه القرآن ، فالقرآن إنّما هو المتبوع على الحقيقة ، وجاءت السنّة مبيّنة له ، فالمتَّبع للسنُّنَة متبع للقرآن ، والصحابة كانوا أولى النّاس بذلك ، فكلّ من اقتدى بهم فهو من الفرقة الناجية الداخلة للجنّة بفضل الله ، وهو معنى قوله ، (ما أنا عليه وأصحابي ) ، فالكتاب والسنَّنَة هو الطريق المستقيم ، وما سواهما من الإجماع وغيره فناشئ عنهما )) (()

وقال سبحانه: { وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إلْيْكَ مِنْ رَبِّكَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا} (١٠).

وأمر ﴿ اللَّهُ بِاللَّهِ عَتَابِهِ الكريمِ فقال : { الَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ

<sup>(</sup>۱) الاعتصام، للشاطبي: ۲۵۲/۲.

<sup>(</sup>٢) الأنعام: الآية (١٠٦).

<sup>(</sup>٣) يونس: الآية (١٠٩).

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: الآية (٢).

مِنْ رَبِّكُمْ وَلا تَتَبِعُوا مِنْ دُونِهِ أُولِيَاءَ قَلِيلاً مَا تَذَكَّرُونَ} (١) ، وقال سبحانه: { إِنَّمَا تُنْذِرُ مَنِ اتَّبَعَ الدِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ فَبَشِّرْهُ بِمَغْفِرَةٍ وَأَجْرٍ كَرِيمٍ} (١).

وعندما أمر الله باتباع وحيه ، بكّت من يتبع التقليد الأعمى وذمّه وحدّر منه فقال : { وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللهُ قَالُوا بَلْ نَتَبِعُ مَا وَجَدْنَا عَلَيْهِ ءَابَاءَنَا أُولُو كَانَ الشَّيْطَانُ يَدْعُوهُمْ إِلَى عَذَابِ السَّعِير } (٣) .

وأمر الله باتباع نبيّه الكريم فقال: { ... فَآمِنُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِيِّ الْأُمِّيِّ اللّهِ يَوْمِنُ بِاللّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلّمُ مُ وَرَسُولِهِ اللّهَ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلّمُ مُ تَهْتَدُونَ} (أ) . وأمر بطاعته فقال: { وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَأَطِيعُوا اللّهَ وَاللّهِ وَاللّهَ وَاللّهَ الرّسُولَ ...}

وأمر النّبي على بطاعته واتباع أمره واجتناب نهيه والاهتداء بهديه وسنّته فعن أبي هُريْرة في قال : قال رسول الله على : «دَعُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ ، فإنّمَا أَهْلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ سُؤَالَهمْ وَاخْتِلافهمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ ، فَإِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ ، وَإِذَا أَمَرْتُكُمْ بشيءٍ

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) يس: الآية (١١).

<sup>(</sup>٣) لقمان: الآية (٢١).

<sup>(</sup>٤) الأعراف: الآية (١٥٨).

<sup>(</sup>٥) المائدة : الآية ( ٩٢ ) ، التغابن : الآية ( ١٢ ) .

فَأْتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ )) (١).

ومن حديث العرباض بن سارية قال : قال الله : « ... فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ تَمَسَّكُوا بِهَا ، وَعَضُّوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِذِ ، وَعَنْوا عَلَيْهَا بِالنَّوَاحِذِ ، وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَتَاتِ الْأُمُورِ ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَتَةٍ بِدْعَةٌ ، وَكُلَّ بِدْعَةٍ ضَلَالَةٌ » (٢) .

فاتباع السنة واجب لا محيد عنه لأهل الإيمان ، وتعظيم النصوص الشرعية أمر لازم ، وهو دليل الإيمان ومن تقوى القلوب . ولقد عظم أصحاب رسول الله لله سنته وأمره ونهيه ، وكانوا يذبون عنها ويأمرون بعضهم بعضا باتباعها ، وترك الاجتهاد معها ، وينكر بعضهم على بعض في عدم التمسنك بها . فعن عبدالله بن عمر - رضي الله عنهما - قال : ( سَمِعْتُ رَسُولَ اللّهِ فَي يَقُولُ : لا تَمْنَعُوا نِسَاءَكُمُ الْمَسَاحِدَ قال : فَقَالَ بلالُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ : وَاللّهِ المَمْتَعُمُنَ . فَقَالَ بلالُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ : وَاللّهِ المَمْتَعُمُ المَسَاحِدَ قال : فَقَالَ بلالُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ : وَاللّهِ المَمْتَعُمُ المَسَاحِدَ قال : فَقَالَ بلالُ بْنُ عَبْدِ اللّهِ : وَاللّهِ المَمْتَعُمُ المَسَاحِدَ قال : فَأَقْبَلَ عَلْيْهِ عَبْدُ اللّهِ فَسَبّهُ سَبّاً سَيّبًا ، مَا سَمِعْتُهُ سَبّهُ مَنْ أَمْنُ وَاللّهِ فَي وَتَقُولُ وَاللّهِ مَنْ وَسُولِ اللّهِ فَي وَتَقُولُ وَاللّهِ مَنْ مَسُولُ اللّهِ فَي وَتَقُولُ وَاللّهِ النَمْنَعُمُنَ ! )) (٣) .

لذا فإنَّ الامتثال للنص الشرعي هو الأصل في المؤمن ، واتباعه دون تردد أو تلكؤ أمرٌ واجب مع تعظيمه وتوقيره

<sup>(</sup>۱) صحيح البخاريّ: انظر الفتح: ۱۳، رقم٧٢٨٨.

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود : رقم ٤٦٠٧ ، وقال الألباني : صحيح ، انظر : صحيح سنن أبي داود : - 400 .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: انظر الفتح: ٣ رقم١٥٧٣ ، ومسلم: برقم١٢٥٩ .

ومحبّته واعتقاد أنَّ الله أراد به الخير لعباده ، فموقفه الإيمان واليقين والتسليم ، ثُمَّ الامتثال والتطبيق ، والسمع والطاعة ، والعمل بالحال والمقال .

فإنَّ نصوص الوحيين هي العلم الَّذي جعله الله سببًا في هداية النَّاس ، ولا هداية في غيره ، ولا يمكن لأحد أنْ يملك الهداية بعيدًا عنه .

فالواجب أنْ يمتلئ قلب المؤمن بتعظيمه وتوقيره وتقديسه والاجتماع عليه ، وعدم التفرُّق ، واعتباره مصدر الهداية ، وهذا هو معنى أهل السنة والجماعة : أهل سنة عرفوها وحرروها ونقوها من الدخيل وفهموها وعملوا بها ، ثمَّ اجتمعوا عليها .

ولا يتم ذلك إلا بتوحيد الفهوم على فهم المصطفى الله وصحابته الذين عايشوا التنزيل ، وعرفوا مقاصد الشريعة وفهموا مقاصد العرب في خطابها .

فلو ذهب كلُّ أحدٍ يفسِّر القرآن والسنّة برأيه بعيدًا عن النموذج التطبيقي الأوَّل الذي جعله الله تفسيرًا عمليًا واقعيًا ونموذجًا تطبيقيًا لوحيه كما يحبّ سبحانه ويرضى فستكون ثقافته حينئذٍ هي الأساس وعاداته وعادات بلده وأعرافهم وعوائدهم، فيفهمه فهمًا مستقلاً عن النموذج الأوَّل، فيبدأ الاختلاف بين طلبة العلم وتبعُد عليهم الشقة فلا يلتئموا أبدًا.

ولقد جاء هذا الدين ليجمع شمل الأمّة ويوحّد النّاس على

عقيدة واحدة وشريعة واحدة ومنهج واحد. ولم يأت ليُفرِق القلوب ويباعد بينها ، فإنَّ اجتماع القلوب قبل اجتماع الجهود. ولا يمكن لها أن تجتمع إلاَّ على السنّة وبفهم واحد مع الانخلاع عن الأهواء والتقاليد والأعراف والعوائد الباطلة والأحزاب المتناحرة والرواسب الجاهلية ، والانبهار بالحضارات المادّية.

ولقد جاءت الرسُّل لمحاربة التقليد الأعمى بلا دليل ولا تعليل ، إذ كان سببًا في انحراف الأمم من قبل وما كان حجّتهم إلاَّ أنْ قالوا جميعًا وبلسانٍ واحدٍ واعتذارٍ واحدٍ : { إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَإِنَّا عَلَى ءَاتًار هِمْ مُقْتَدُونَ} (١).

(a) (b) (b)

<sup>(</sup>١) الزخرف: الآية (٢٣).

المبحث الثالث: (حفظ العلم وفهمه واستذكاره).

## المطلب الأُوَّل: الجمع بين الحفظ والفهم.

### المسلك الأُوَّل : ( المفظ أصل في المنهم النبوي ) .

حث النّبي على صحابته وحرّضهم على حفظ العلم وتبليغه ، فقال على لوفد عبدالقيس بعد تعليمهم شرائع الدين : « احْفَظُوهُ ، وَأَحْبِرُوهُ مَنْ وَرَاءَكُمْ » (١) ، فحرّض على حفظه والإخبار به من ورائهم ، وحث على استذكاره فقال : « استَدْكِرُوا الْقُرْآنَ ، فَلَهُوَ أَشَدُ تَقَصِيًا مِنْ صُدُورِ الرِّجَالِ مِنَ النَّعَم بِعُقُلِهَا » (٢)

•

وقوله ﷺ: «بنس مَا لأحَدِهِمْ أَنْ يَقُولَ: نَسِيتُ آيَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ ، بَلْ نُسِيتُ آيَةَ كَيْتَ وَكَيْتَ ، بَلْ نُسِيَّ ، وَاسْتَدْكِرُ وا الْقُرْ آنَ ، فَإِنَّهُ أَشَدُ تَقَصِّبًا مِنْ صُدُو رِ الرِّجَالِ مِنَ النَّعَمِ » (٣)

و عن أبي موسى ، عن النّبي في قال : « تَعَاهَدُوا الْقُرْآنَ ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُوَ أَشَدُ تَفَصّبًا مِنَ الإبلِ فِي عُقْلِهَا » (٤) . وتفصيًّا أي

\_\_\_\_\_

<sup>(</sup>۱) البخاري : العلم : باب تحريض النّبي ﴿ وفد عبدالقيس على أنْ يحفظوا الإيمان والعلم ، ويخبروا من وراءهم : ٢٥/١ ، رقم ٨٧ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: صلاة المسافرين: فضائل القرآن: ٤٤/١، وقم ٧٩٠.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : فضائل القرآن : باب استذكار القرآن وتعاهده : ١٩٢١/٤ ، رقم٤٤٧٤ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : فضائل القرآن : باب استذكار القرآن وتعاهده : ١٩٢١/٤ ، رقم٤٧٤٦ .

روى البخاريّ عَن ابْن عَبَّاسٍ ـ رضي الله عنهما ـ قَالَ : ( كَانَ النَّبِيُّ ﴿ إِذَا نَزَلَ عَلَيْهِ الْوَحْيُ حَرَّكَ بِهِ لِسَانَهُ ـ وَوَصَفَ سُفْيَانُ ـ يُرِيدُ أَنْ يَحْفَظُهُ فَأَنْزَلَ اللَّهُ : { لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ } ( " ) .

وعن ابن عبّاس أيضًا في قوله تعالى : { لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ } ، يخشى أنْ ينفلت منه ، { إنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْءَانَهُ } ، أنْ تقرأه )) (أ) . أنَّ نجمعه في صدرك ، { وَقُرْءَانَهُ } ، أنْ تقرأه )) (أ) .

وقد رغّب في حفظه ، وبشّر من يحفظه أنّه مع الملائكة السفرة الكرام البررة ، فقال في : « مَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَهُوَ حَافِظٌ لَهُ ، مَعَ السَّقَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ ، وَمَثَلُ الَّذِي يَقْرَأُ وَهُوَ يَتَعَاهَدُهُ ، وَهُوَ عَلَيْهِ شَدِيدٌ قَلَهُ أَجْرَانٍ » (°) ، ومعنى حافظ له أي للقرآن عن ظهر عليْهِ شَدِيدٌ قَلَهُ أَجْرَانٍ » (°) ، ومعنى حافظ له أي للقرآن عن ظهر

<sup>(</sup>١) مسلم: المسافرين: فضائل القرآن: ١/٥٤٥، رقم ٧٩١.

<sup>(</sup>٢) القيامة: الآية (١٦).

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : التفسير : تفسير سورة القيامة : ١٨٧٦/٤ ، رقم ٤٦٤٣ ، ٤٦٤٤ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : التفسير : تفسير سورة القيامة : ١٨٧٦/٤ ، رقم٤٦٤٣ ، ٤٦٤٤ ،

<sup>(</sup>٥) البخاريّ ، التفسير : تفسير سورة عبس : ١٨٨٢/٤ ، رقم٢٥٣ .

قلب .

وقد أشهر النّبي فضائل أهل القرآن فقال: «إنّ لِلهِ أهْلُ أهْلُ مَنْ هُمْ ؟ قَالَ: هُمْ أَهْلُ أَهْلُ اللّهِ مَنْ هُمْ ؟ قَالَ: هُمْ أَهْلُ اللّهِ وَخَاصّتُهُ » (١) وأهل القرآن هم حُقّاظه ؟ المتفقهين فيه ؟ العاملين به .

ومن فضائل حفظ كتاب الله: الأحقية في الاستخلاف، ((فعن عامر بن واثِلة؛ أنَّ نافِع بن عَبْدِ الْحَارِثِ لَقِي عُمرَ بعُسْفَانَ، وكَانَ عُمرُ يَسْتَعْمِلُهُ عَلَى مَكَة، فقالَ: مَن بعُسْفَانَ، وكَانَ عُمرُ يَسْتَعْمِلُهُ عَلَى مَكَة، فقالَ: مَن اسْتَعْمَلْتَ عَلَى أهْلِ الْوَادِي؟ فقالَ: ابْنَ أبْزَى، قالَ: وَمَن ابْنُ أبْزَى؟ قالَ: فَاسْتَخْلَقْتَ عَلَيْهِمْ ابْنُ أبْزَى؟ قالَ: فَاسْتَخْلَقْتَ عَلَيْهِمْ ابْنُ أبْزَى؟ قالَ: إنَّهُ قارِئٌ لِكِتَابِ اللّهِ عَلَى ، وَإِنَّهُ عَالِمٌ بِالْفَرَائِضِ مَوْلًى عُمَرُ : أمَا إنَّ نَبيّكُمْ عَلَى قَدْ قالَ: إنَّ اللّهَ يَرْفَعُ بِهَذَا الْكِتَابِ الْقُورَامِن ، قَالَ عُمرُ : أمَا إنَّ نَبيّكُمْ عَلَى قَدْ قالَ : إنَّ اللّهَ يَرْفَعُ بِهَذَا الْكِتَابِ الْقُورَامِن ، قَالَ عُمرُ : أمَا إنَّ نَبيّكُمْ عَلَى قَدْ قالَ : إنَّ اللّهَ يَرْفَعُ بِهِذَا الْكِتَابِ الْقُورَامُ ، ويَضَعُ بِهِ آخَرِينَ )) (۱) . والقاريء عند السلف هو الحافظ القرآن ؛ الفقيه في أحكامه .

ومنها تقديمه في الإمامة ، قال في : « يَوُمُّ الْقُوْمَ أَقْرَوُهُمْ لِكِتَابِ اللهِ » (٣). أي أحفظهم ، كما فسرته رواية : « مَنْ يَؤُمُّنَا ؟ قالَ اللهِ » (٣).

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: باب فضل من تعلم القرآن وعلمه: رقم ۲۱، انظر : صحیح سنن ابن ماجه: ۲/۱، رقم ۱۷۸.

<sup>(</sup>۲) مسلم: صلاة المسافرين: باب فضل من يقوم بالقرآن: ۱/۹۰۰، رقم/۸۱۷.

<sup>(</sup>٣) سنن أبي داود: باب من أحقّ بالإمامة ، انظر: صحيح سنن أبي داود: ١١٦/١ ، رقم ٤٢٥ .

: أكْتَرُكُمْ جَمْعًا لِلْقُرْآنِ أَوْ أَخْدًا لِلْقُرْآنِ » (') ، ويفسر ها كذلك رواية عَمْرو بْنِ سَلَمَة قال : (( ... وَكُنْتُ غُلامًا حَافِظًا ، فَحَفِظْتُ مِنْ ذَلِكَ قُرْآنًا كَثِيرًا ، فَانْطَلَقَ أَبِي وَافِدًا إلى رَسُولِ اللّهِ فَي مِنْ ذَلِكَ قُرْآنًا كَثِيرًا ، فَانْطَلَقَ أَبِي وَافِدًا إلى رَسُولِ اللّهِ فِي فَي نَفْر مِنْ قَوْمِهِ . فَعَلَّمَهُمُ الصَّلاةَ ، فَقَالَ : يَؤُمُّكُمْ أَقْرَوُكُمْ - وَكُنْتُ أَقْرَاهُمْ لِمَا كُنْتُ أَحْفَظُ - فَقَدَّمُونِي ... الحديث » (') .

ومن الأدلة والشواهد أيضًا على أنَّ الحفظ أصل مهم في طلب العلم، ما جاء عن النَّبي في فضائل حفظ القرآن والترغيب فيه، وبشارة صاحب القرآن بصعود درجات الجنّة بما يقرأه من كتاب الله الكريم، وأن تلك القراءة من حفظه، فقد روى ابن ماجه في سننه عن النَّبي أنَّه قال : (يُقَالُ إصاحب القرآن إذا دَخَلَ الْجَنَّة : اقرأ وَاصْعَدْ، فَيَقرأ وَيَصْعَدُ، بكُلِّ الْجَنَّة : منها أَلَّه على أنَّ القراءة تكون من حفظه كثيرة . منها : ما ثبت في صحيح مسلم في توضيح معنى صاحب القرآن ، قال في : ( إنَّمَا مَثلُ صاحب توضيح معنى صاحب القرآن ، قال في : ( إنَّمَا مَثلُ صاحب القرآن ، قال في أنْ المُعَقَلة ، إنْ عَاهَدَ عَلَيْهَا أَمْسَكَهَا ، وإنْ أَطْلَقَهَا ذَهَبَتْ ) ( أَ)

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود: باب من أحق بالإمامة ، انظر: صحيح سنن أبي داود: ۱۱۷/۱ ، رقم ٥٤٨ .

<sup>(</sup>۲) سنن أبي داود: باب من أحقّ بالإمامة ، انظر: صحيح سنن أبي داود: ١١٦/١، رقم ٤٦٥.

<sup>(</sup>٣) صحیح سنن ابن ماجه: باب ثواب القرآن: ٣١٤/٢، رقم٣٠٤٧.

<sup>(</sup>٤) مسلم: كتاب صلاة المسافرين: باب فضائل القرآن: ٥٤٣/١، ، رقم الحديث ٧٨٩/٢٢٦.

.

مثل صاحب القرآن في محافظته على الآيات المحفوظة في صدره بصاحب الإبل المربطة بالعُقُل يتعاهدها من آنِ لآخر يخاف عليها التقلُت من القيود.

وجاء معنى كلمة «مَعَهُ» الواردة في الحديث مفسرًا في حديث الجارية التي وهبت نفسها للرسول ، إذ جاء في آخره «مَاذَا مَعَكَ مِنَ القُرْآن؟ قَالَ : مَعِي سُورَةُ كَذَا ، وَسُورَةُ كَذَا » قَالَ : نَعَمْ ، قَالَ : المُعْنَى معه أي الأيات المحفوظة الله يقرؤها عن ظهر قلبه ، وقد بوّب له البخاري بما يؤكد هذا يقرؤها عن ظهر قلب » . ويدل له يقرؤها عن ظهر قال : « باب : القراءة عن ظهر قلب » . ويدل له توجيه النّبي على لصاحب القرآن كي يذكره ولا ينساه بقوله : «إذا قامَ صَاحِبُ القُرْآنَ فَقَرَاهُ باللّئِلْ وَالنّهَارِ ذَكْرَهُ ، وَإذا لَمْ يَقُمْ بِهِ نَسِيهُ » (١) ، وكذلك رواية الإمام البخاري السابقة : «مَثَلُ الذِي يَقْرُأُ القُرْآنَ ، وكذلك وي تقديم النّبي على اقتلى أحد ، فعن وهُوَ حَافِظٌ لَهُ » ، وكذلك في تقديم النّبي على اقتلى أحد ، فعن جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - قال : «كانَ رسُولُ اللهِ يَقُولُ لِقَدْلَى أَحُدٍ : أيُ هَوُلاءِ أكْثَرُ أَخْذًا لِلقُرْآنَ ؟ فَإذَا أَشْيِرَ لَهُ لِكُولُ لِقَدْلَى أَلُولُ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُؤْلُونُ المُؤْلُونُ اللّهِ اللهِ المُؤْلُونُ المُؤْلِونُ المُؤْلُونُ المُؤْلُونُ المُؤْلُونُ المُؤْلُونُ المُؤْلِ المُؤْلُ المُؤْلُونُ المُؤْلُونُ المُؤْلُونُ المُؤْلُونُ المُؤْلُونُ المُ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب فضائل القرآن : باب القراءة عن ظهر قلب : ١٩٢٠/٤ ، رقم الحديث ٤٧٤٢ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب صلاة المسافرين: باب الأمر بتعاهد القرآن: ١/٤٤٥، رقم ٢٢٧.

إلى رَجُلِ قَدَّمَهُ فِي اللَّحْدِ قَبْلَ صَاحِبِهِ ... الحديث » (۱) ، وقد جاءت كلمة «أخْدًا » مفسّرة ، وهي نصّ في هذا الباب ، في النَّسائِي والترمذي : ((أنَّ النَّبِيَّ عَلَىٰ كَانَ يَجْمَعُ بَيْنَ الرَّجُلَيْن مِنْ قَتْلَى أُحُدٍ فِي التَّوْبِ الْوَاحِدِ ، ثُمَّ يَقُولُ : أَيُّهُمَا أَكْثَرُ أَخْدًا لِقُرْآن ؟ فَإِذَا أُشِيرَ لَهُ إِلَى أَحَدِهِمَا قَدَّمَهُ فِي اللَّحْدِ ، وَقَالَ : أنَا شَهِيدُ عَلَى هَوُلاءِ يَوْمَ القِيَامَةِ ، وَأَمَرَ بِدَقْنِهِمْ فِي دِمَائِهِمْ ، وَلَمْ يُصَلِّ عَلَى هَوُلاءِ يَوْمَ القِيَامَةِ ، وَأَمَرَ بِدَقْنِهِمْ فِي دِمَائِهِمْ ، وَلَمْ يُصَلِّ عَلَى هَوُلاءِ يَوْمَ القِيَامَةِ ، وَأَمَرَ بِدَقْنِهِمْ فِي دِمَائِهِمْ ، وَلَمْ يُصَلِّ عَلَى هَوُلاءِ يَوْمَ القِيَامَةِ ، وَأَمَرَ بِدَقْنِهِمْ فِي دِمَائِهِمْ ، وَلَمْ يُصَلِّ

وما كان هذا التفضيل والاستفصال منه في هذا المقام ، وهو في ذروة حزنه وحرقته على عمّه وأصحابه إلاً لزيادة فضل للحفاظ ، ولتنبيه باقي الصّحابة ومن يأتي بعدهم على فضيلة حفظه وجمعه في الصدور قبل السطور.

ولو لم يكن للحفظ عن ظهر قلب مزيّة وزيادة فضل لما كان لقوله ﷺ: «حَتَّى يَقْرَأُ آخِرَ شَيْءٍ مَعَهُ» ، وقوله : «أتَقْرَؤُهُنَّ عَنْ ظَهْرِ قَلْبِكَ؟ » فائدة وزيادة معنى .

فإنَّ الأكثر من المسلمين يقرأ القرآن من المصاحف. فما هي إدًا المزيّة والفضيلة التي اختص بها صاحب القرآن عن باقي المسلمين الذين يقرؤونه من المصحف !!

قال ابن الجوزي في حديث ((صعود القارئ بقراءته في

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب الجنائز : باب من يُقدَّم في اللّحد : ٤٥٢/١ ، رقم١٢٨٣ .

<sup>(</sup>۲) صحيح سنن الثّرمذيّ : باب ترك الصلاة على الشهيد : ٣٠٣/١ ، رقم١٩٠٠/٢ ، وهي في صحيح سنن النَّسائِي : ١٩٠٠/٢ .

منازل الجنّة )): ((وليس من حفظ نصف القرآن كمن حفظ الكلّ ، ولا من حفظ مائة حديث كمن حفظ ألفًا ، وعلى هذا فليس العلم إلاً ما حُصِّل بالحفظ )) (()

وقد أصبحت كلمتا (صاحب القرآن ، وقارئ القرآن) علمًا على حافظ القرآن القائم بحقوقه ، وذلك في النصوص الشرعية ، وفي فهم الصَّحابة ، واستعمالهم اللغوي ، لذا كان حفاظ القرآن والفقهاء فيه يُعرفون بالقُرَّاء .

ولِما لكتاب الله وحفظه ، والعناية به وفهمه والتفقه فيه من عظيم الفضل والأهميّة إذ هو المصدر الأساس في حياة الأمّة عقيدة وشريعة ومنهجًا ، فقد أوصى به ه ، وحث المسلمين على حفظه والعناية به ومن ذلك ما روى البخاريّ عن طلحة قال : سَأَلْتُ عَبْدَاللّهِ بْنَ أَبِي أَوْفَى : آوْصَى النّبِيُ اللّهِ ؟ فَقَالَ : لا ، فَقُلْتُ : كَيْفَ كُتِبَ عَلَى النّاسِ الْوَصِيّة ، أمرُوا بِهَا وَلَمْ يُوصِ ؟ قَالَ أوْصَى بِكِتَابِ اللّهِ » ()

ولذا فقد حثّ النَّبي الشباب والكبار على حفظه ، وشجّعهم على ذلك فقال : فيما روي عن أبي هُريْرة في : « من قرأ القرآن في شبيبته اختلط القرآن بلحمه ودمه ، ومن تعلمه في كبره

<sup>(</sup>١) الحث على حفظ العلم ، لابن الجوزي: ص١٣٠.

 <sup>(</sup>۲) البخاري : فضائل القرآن : باب الوصية بكتاب الله : ۱۹۱۸/٤ ،
 رقم٤٧٧٤ .

فهو يتقلّت منه ولا يتركه فله أجره مرّتين » (١) قال علقمة : (( ما حفظت وأنا شاب كأني أنظر إليه في قرطاس أو ورقة » (٢)

.

ولقد كان لهذا المنهج النبوي آثاره العظيمة وثمراته الدانية في صحابته هي وتابعيهم ومن سار على نهجهم من علماء السنة ـ رحمهم الله ـ .

<sup>(1)</sup> الجامع في الحث على حفظ العلم: ص١٥٩ ، رقم٥٧٥ ، وقال: حديث أبي هُرَيْرة من شرط الحسن ، بلفظ: «من قرأ القرآن في شبيبته».

أما لفظ (( وحفظ الرَّجل بعدما يكبر كالكتاب على الماء )) قال : (( منكر )) .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص١٦٧، رقم٢٧٦، وقال صحيح الإسناد.

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله ، لابن عبدالبر : انظر : صحيح جامع بيان العلم : ص ٤١ ، رقم ٦٧ .

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص٤٢ ، رقم٧٣ .

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق: ص٤٢ ، رقم٦٨ .

فهذا أبو هُرَيْرة في يتحدّث عن ملازمته النّبي في ، وحفظه لحديثه ، واجتهاده في ذلك ، حتّى أنّه كان يُصرْع من شدّة الجوع فيراه الرائي فيقول إنّه مجنون وما به من جنون ، ولكنه الجوع بسبب حُبّه لحفظ حديث رسول الله في ، ولقد كان لهذه المحبّة والملازمة فوائد عظيمة ، فقد حفظ في على الأمّة ( ٥٣٧٤ ) حديثًا .

يقول ﴿ إِنَّ النَّاسَ يَقُولُونَ : أَكْثَرَ أَبُو هُرَيْرَةَ ، وَلُولا الْيَانِ فِي كِتَابِ اللَّهِ مَا حَدَّثُتُ حَدِيثًا ، ثُمَّ يَثلُو : { إِنَّ الْذِينَ لَيَّتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى } إلى قَوْلِهِ : { الرَّحِيمُ } ، يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى } إلى قَوْلِهِ : { الرَّحِيمُ } ، إِنَّ إِخْوَانَنَا مِنَ الْمُهَاجِرِينَ كَانَ يَشْغُلُهُمُ الْصَقَقُ بِالأَسْوَاقِ ، وَإِنَّ إِخْوَانَنَا مِنَ الْأَنْصَارِ كَانَ يَشْغُلُهُمُ الْعَمَلُ فِي أَمْوَالِهِمْ ، وَإِنَّ أَبَا هُرَيْرَةَ كَانَ يَلْزَمُ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ يَشِبَعِ بَطْنِهِ ، وَإِنَّ أَبًا هُرَيْرَةَ كَانَ يَلْزَمُ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ يَشْبَعِ بَطْنِهِ ، وَيَحْفَلُ مَا لا يَحْفَلُونَ » (١) .

وهذا حذيفة بن اليمان في يقول: (( قَامَ فِينَا رَسُولُ اللّهِ فَيْ مَقَامِهِ ذَلِكَ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ مَقَامًا . مَا تَرَكَ شَيْئًا يَكُونُ فِي مَقَامِهِ ذَلِكَ إِلَى قِيَامِ السَّاعَةِ ، إِلاّ حَدَّثَ بِهِ . حَفِظَهُ مَنْ حَفِظَهُ ، وَنَسِيَهُ مَنْ نَسِيَهُ . قَدْ عَلِمَهُ أَصِدَابِي هَوُلاءِ ، وَإِنَّهُ لَيَكُونُ مِنْهُ الشّيّعُ قَدْ نَسِيتُهُ فَأَرَاهُ فَأَدْكُرُهُ ، كَمَا يَدْكُرُ الرّجُلُ وَجْهَ الرّجُلِ إِذَا غَابَ عَنْهُ ، ثُمَّ إِذَا فَابَ عَنْهُ ، ثُمَّ إِذَا وَرَاهُ عَرَفَهُ » (٢) .

<sup>(</sup>١) صحيح البخاريّ: كتاب العلم: باب حفظ العلم: ١٥٥١، رقم١١٨.

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الفتن: باب إخبار النّبي ﷺ فيما يكون إلى قيام الساعة:

وروى أبو زيد ، هو عَمْرو بن أخطب قال : ( صلّى بنا رَسُولُ اللّهِ فَلَى الْفَجْر ، وَصَعِدَ الْمِنْبَر ، فَخَطْبَنَا حَتّى حَضَرَتِ الْظُهْرُ ، فَنَزَلَ فَصلّى ، ثُمَّ صَعِدَ الْمِنْبَر فَخَطْبَنَا حَتّى حَضَرَتِ الْعُصْرُ ، ثُمَّ نَزَلَ فَصلّى ، ثُمَّ صَعِدَ الْمِنْبَر فَخَطْبَنَا حَتّى حَضَرَتِ الْعَصْرُ ، ثُمَّ نَزَلَ فَصلّى ، ثُمَّ صَعِدَ الْمِنْبَر فَخَطَبَنَا حَتّى عَربَتِ الْمُسْرُ ، ثُمَّ نَزَلَ فَصلّى ، ثُمَّ صَعِدَ الْمِنْبَر فَخَطَبَنَا حَتّى عَربَتِ الشّمْسُ ، فَأَخْبَرنَنا بِمَا كَانَ ، وَبِمَا هُوَ كَائِنُ ، فَأَعْلَمُنَا أَحْفَظُنَا )) (۱) .

فأخبر على أنَّ أعلمهم هو الّذي كان أشدّ قوّة في الحفظ .

قال عثمان بن مسلم الصفّار : (( وجدتُ أحضر العلم منفعةُ ما وعيثُه بقلبي ، ولكتُه بلساني )) (٢) .

**(\*)(\*)(\*)** 

=

۲۲۱۷/٤ ، رقم ۲۳/۲۸۹ .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: وفي الكتاب والباب برقم ٢٨٩٢.

<sup>(</sup>٢) الجامع في الحثّ على حفظ العلم: ص٥٧ ، رقم٥١٧ ، وصحح إسناده.

### المسلك الثَّاني : ( الفهم أصل في المنهم النبوي ) .

قال النّاس مَعَادِنَ ، فَخِيَارُهُمْ فِي الْجَاهِلِيّةِ خِيَارُهُمْ فِي الإسْلامِ إِذَا وَقَالَ : ((مَنْ يُرِدِ اللّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقَّهُهُ فِي الْجَاهِلِيَّةِ خِيَارُهُمْ فِي الإسْلامِ إِذَا فَقَهُهُمْ وَسِئلُ النّبِي فَيْ : مَنْ خَيْرُ النّاسِ ؟ فَقَالَ : ((أفقَهُهُمْ فِي دِينِ اللّهِ وَأُوْصِلُهُمْ لِرَحِمِهِ)) ((7) ، وقال فَيْ : ((نَضَرَ اللّهُ امْرَأُ سَمِعَ فِي دِينِ اللّهِ وَأُوْصِلُهُمْ لِرَحِمِهِ) ((7) ، وقال فَيْ : ((نَضَرَ اللّهُ امْرَأُ سَمِعَ مِنْ هُوَ أَفقَهُ مِنْهُ ، مِنْ اللّهِ وَأُوْصِلُهُمْ عَيْرِهُ ، فَرُبَّ حَامِلَ فِقْهِ إِلَى مَنْ هُوَ أَفقَهُ مِنْهُ ، وَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ إلى مَنْ هُوَ أَفقَهُ مِنْهُ ، وَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ إلى مَنْ هُو أَفقَهُ مِنْهُ ، وَرُبَّ حَامِلِ فِقْهِ لِيسِ بِفَقِيهٍ) (أ) . وهذا الحديث فيه دعاء لمن حفظ ورُبّ حَامِلِ فِقْهِ لِيسِ بِفَقِيهٍ) (أ) . وهذا الحديث فيه دعاء لمن حفظ العلم وبلغه غيرَه فهمه أم لم يفهمه ، وفيه بيان لمراتب الفقهاء .

ودعا النّبي الله المّه ثلاث دعوات : الأولى خاصة بالفقه فقال : (( اللهُمَ فَقَهْهُ فِي الدّين )( ( ) ، أي فهمه والثانية بالحفظ والفقه معًا حيث قال : (( ضمّني رسول الله الله وقال : اللهمّ علمه الكتاب )( ( ) ، قال البخاريّ : أي حفظه ألفاظه ،

<sup>(</sup>١) صحيح البخاريّ : انظر : الفتح : ٧١/١ .

<sup>(</sup>۲) صحیح مسلم: رقم۲۵۲ .

<sup>(</sup>٣) المسند: ٦٨/٦، والهيثمي في مجمع الزوائد: ٢٥٨/٩، وقال: رجاله ثقات، واللفظ له.

<sup>(</sup>٤) التّرمذيّ : رقم٢٦٥٦ ، وأبو داود ( ٣٦٦٠ ) ، وقال الألباني : صحيح : ٦٩٧/٢ .

<sup>(°)</sup> صحيح البخاري : الوضوء : وضع الماء عند الخلاء : 17/1 ، رقم ١٤٣٣ .

<sup>(</sup>٦) البخاريّ ، كتاب العلم: باب قول النّبي ﷺ: اللهم علمه الكتاب:

وفهمه معانيه وأحكامه والثالثة : قال ابن عبّاس وضي الله عنهما و (ضَمَّنِي النَّبِيُّ ﴿ إِلَى صَدْرِهِ وَقَالَ : اللَّهُمَّ عَلَّمُهُ الله عنهما ( ) ، قال البخاري : والحكمة : الإصابة في غير النبوّة .

وعن علي بن أبي طالب على قال: ((إنَّ الْفَقِيهَ حَقَّ الْفَقِيهِ مَنْ لَمْ يُقَلِّطِ النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ ، وَلَمْ يُرَخِّصْ لَهُمْ فِي مَنَ لَمْ يُقَلِّطِ النَّاسَ مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ ، وَلَمْ يَدَعِ الْقُرْآنَ مَعَاصِي اللَّهِ ، وَلَمْ يَوَمِّنْهُمْ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ ، وَلَمْ يَدَعِ الْقُرْآنَ رَغْبَةً عَنْهُ إلى غَيْرِهِ . إنَّهُ لا خَيْرَ فِي عِبَادَةٍ لا عِلْمَ فِيهَا ، وَلا عِلْم لا قَهْمَ فِيهِ ، وَلا قِرَاءَةٍ لا تَدَبُّرَ فِيهَا )) (٢) .

وقال ابْنُ عَبَّاسِ ـ رضي الله عنهما ـ : (( كُونُوا رَبَّانِيِّينَ } : حُلْمَاءَ قُقَهَاءَ )) (٣) .

قال ابن عبدالبر": (( أما طالبُ الحديث على ما يطلبه كثيرٌ من أهل عصرنا اليوم دون تفقّه فيه ولا تدبُّر لمعانيه فمكروه عند جماعة أهل العلم )) (أ).

وقال التّرمذيّ : (( سمعت أبا عبدالله يقول : (( إذا كان

/**\** 

١/١٤ ، رقم٥٧ .

<sup>(</sup>۱) البخاري : فضائل الصَّحابة : باب ذكر ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ : ۱۳۷۱/۳ ، رقم ۳٥٤٦ .

<sup>(</sup>٢) الدارمي في المقدمة: ١٠١/١ ، رقم ٢٩٧ .

<sup>(</sup>٣) فتح الباري: ١٩٢/١، مقدّمة باب العلم قبل القول والعمل.

<sup>(</sup>٤) جامع بيان العلم وفضله: ١٠٢٠/٢.

يعرف الحديث ، ويكون معه فقه أحبّ إليّ من حفظ الحديث لا يكون معه فقه )) ، وقال سفيان بن عيينة : (( يا أصحاب الحديث تعلّموا معاني الحديث ، فإنّي تعلّمت معاني الحديث ثلاثين سنة )) .

وقال ابن الجوزي: ((فإن اتَسع الزمان للتزيُّد من العلم فليكُن من الفقه فإنَّه الأنفع )) (().

فهذه هي منزلة الفهم والفقه في الإسلام. إذ الفقه هو التمرة ، والنتيجة ، والمحصلة الأخيرة فإنَّ النصوص تُحفظ لتُقهم وتُستنبط منها الأحكام ليُتَعبّدُ بها.

وهذا عبدالله بن مسعود على يقول: (( وَالَّذِي لَا إِلَهُ غَيْرُهُ اِ مَا مِنْ كِتَابِ اللَّهِ سُورَةُ إِلَّا أَنَا أَعْلَمُ حَيْثُ نَزَلَتْ ، وَمَا مِنْ آيَةٍ إِلاَّ أَنَا أَعْلَمُ فِيمَا أُنْزِلْتْ ، وَلَوْ أَعْلَمُ أَحَدًا هُوَ أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللَّهِ مِنِّى تَبْلُغُهُ الْإِبْلُ لَرَكِبْتُ إِلَيْهِ » (٢).

فهذه ثمرة المنهج النبوي في التعليم الذي كان متوازنًا حفظًا وفهمًا . فهذا ابن أم عبد يقسم أمام أصحاب النّبي الله أنّ ما من آية إلاّ يعلم فيما أنزلت ، ولو يعلم أحدًا أعلم منه بكتاب الله لذهب إليه ، والعلم هو الحفظ والفهم .

قال الزرنوجي : (( وينبغي أنْ يجتهد في الفهم عن

<sup>(</sup>۱) صيد الخاطر: ٢٠٢٠.

<sup>(</sup>٢) مسلم : كتاب فضائل الصَّحابة ، باب فضل عبدالله بن مسعود وأمّه : ١٩١٣/٤ ، رقم ٢٤٦٣ .

الأستاذ ، أو بالتأمّل والتفكّر ، وكثرة التكرار ، فإنّه إذا قلّ السّبْقُ وكثر التكرار والتأمّل يُدْرك ويُقهم ، فقد قيل : حفظ حرفين خير من سماع وقرين ، وفهم حرفين خير من حفظ وقرين - ومذاكرة بين اثنين خير من هذين - وإذا تهاون في الفهم ولم يجتهد مرة أو مرتين ، يعتاد ذلك ، فلا يفهم الكلام اليسير ، فينبغي ألا يتهاون في الفهم ، بل يجتهد ، ويدعو الله تعالى ويتضر ع إليه ، فإنّه يجيب من دعاه ولا يُخيّب من رجاه )) (۱)

ولقد أوصى على بالعناية بالقرآن في حجّة الوداع وحدّر من الكذب والافتراء عليه ما لم يقله .

قال مالك بن عتاهية ، وعقبة بن عامر يحدِّث : (( إنَّ صاحبكم غافل أو هالك ، إنَّ رسول الله على عهد إلينا في حجّة الوداع ، فقال : (( عليكم بالقرآن ، فإنَّكم ستؤخرون إلى قوم يشتهون الحديث عني ، فمن عقل شيئًا فليحدِّث به ، ومن أفترى عليّ فليتبوأ مقعده أو بيتًا من جهيّم (()) . لا أدري أيهما قال . ومالك بن عتاهية تجيبيّ ، وليس بغافقي ، وله صحبة .

قال أبو خالد الأحمر: ((يأتي على النّاس زمانٌ تُعطّل فيه المصاحف، لا يُقرأ فيها، يطلبون الحديث والرأي. ثمَّ قال: إياكم وذلك، فإنّه يصفق الوجه ويُكثر الكلام، ويشغل

<sup>(</sup>١) تعليم المتعلم: ص ٣٩ ـ ٤٠، وما بين الفاصلتين إضافة.

<sup>(</sup>٢) الجامع لأخلاق الرَّاوي وآداب السامع : ٦٧١/١ ، رقم١٠٥٠ . وقال المحقق : صحيح .

القلب )) (۱)

وامتد منهجه في العلم وحفظه وفهمه إلى التَّابعين ومن تبعهم من علماء السلف ـ رحمهم الله جميعًا ـ فهم الحملة والشهود من بعد الصَّحابة في الذين حملوا العلم وعملوا به ونقلوه إلينا .

فقد نُقل الكثير والكثير من أخبارهم في الحفظ والفهم والعناية بالقرآن والسنة قال أبو زُرْعة : ((كان أحمد بن حنبل يحفظ ألف ألف حديث فقيل له : وما يُدريك ؟ قال : ذاكرتُه وأخذت عليه الأبواب )) (٢) .

وقال الإمام أحمد في حقه: ((ما جاوز الجسر أحفظ من أبي زُرعة ، فقد حفظ ستمائة ألف )) (٦) . وقال أبو زُرعة عن نفسه: (( أحفظ مائتي ألف حديث ، كما يحفظ الإنسان قل هو الله أحد ، وفي المذاكرة ثلاثمائة ألف حديث )) (٤) .

وقال أبو بكر الجعابي: (( هو محمَّد بن سالم: قاضي الموصل ( ت ٣٥٥ ) ببغداد )) ، قال: أحفظ أربعمائة ألف حديث ، وأذاكر بستمائة ألف حديث )) (°).

وقال محمَّد بن يحيى: ((ما رأيتُ عند عبدالرَّحمن بن

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم: ١٠٢١/٢ ، رقم١٩٧٤ ، وقال المحقق: إسناده لا بأس به .

<sup>(</sup>٢) الحث على حفظ العلم لابن الجوزي: ص٢٦.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص٤٤.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ص٥٤.

<sup>(</sup>٥) المرجع السابق: ص٦٢.

مهدي كتابًا قط ، وكلُّ ما سمعته منه سمعته حفظًا ، وكان عبدالرَّحمن يختم القرآن في كلّ ليلتين ، وقال عنه عبيدالله القواريري: أملى عليّ عبدالرَّحمن ابن مهدي عشرين ألف حديث حفظًا )) (().

أما القرآن وحُقاظه فقد يسره الله على كما جاء في محكم المتنزيل ، وقد رُوي في هذا التيسير ما يثير الدهشة والعجب فهذا الدَّهبيّ ـ رحمه الله ـ يقول : ((ومنْ حفظ الزهري أنَّه حفظ القرآن في ثمانين ليلة )) (٢).

( وعلي بن هبة الله الجميزي (ت ٦٤٩ هـ) حفظ القرآن وهو ابن عشر سنين )) (٦)

(( وزيد بن الحسن ، تاج الدين الكندي ( ت ٦١٣ هـ ) قرأ القرآن تلقيئًا وله نحو من سبع سنين ، وهذا نادر \_ كما قال الدَّهبيّ \_ وأندر منه أنَّه قرأ بالروايات العشر وهو ابن عشر حجج )) (٤) .

( وخلف بن هشام بن ثعلب الإمام الحافظ الحجة شيخ الإسلام (ت ٢٢٩ هـ) خرج من بغداد وعمره ١٩ عامًا لم يخلّف فيها أقرأ منه )) (°).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ص٢٦.

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحُقاظ: ١٠٤/١ ـ ١٠٦.

<sup>(</sup>٣) معرفة القراء الكبار: ٢٥١/٢.

<sup>(</sup>٤) معرفة القراء الكبار : ٥٨٦/٢ ـ ٥٨٧ .

<sup>(</sup>٠) سير أعلام النبلاء: ٥٨٠/١٠.

( ومكي بن أبي طالب العلامة المقرئ ، ولِد سنة ( ٣٥٥ هـ) وقرأ بالقراءات على ابن غلبون سنة ( ٣٧٦ هـ) (١) ، أي أنَّ عمره كان ٢١ سنة .

وكان لمنهجه في توجيه مسيرة التعلم، آثارًا كبيرة وأصداء واسعة جعلت العلماء يحتون طلابهم على حفظ العلم وفهمه وكتابته وتقييده، فلقد زخرت كتب العلم بكثير من المنثور والمنظوم في ذلك، ومنه ما يُنسب لعلي فول : ((قيمة كل امريء ما يُحسن )) (() . وقيل : إنّه لم يُسبق في ذلك . وقالوا : ليس كلمة أحض على طلب العلم منها ، وقالوا : ولا كلمة أضر بالعلماء والمتعلمين من قول القائل : ((ما ترك الأوّل للآخر شيئًا )) (() ، والأولى أنْ يُقال : ((كم ترك الأوّل للآخر )) .

وقيل: من حفظ المتون حاز الفنون ، ومن حفظ الأصول بلغ الوصول ، ومن ضيّع الأصول حُرم الوصول

وقال الأصمعي: (( كل علم لا يدخل معي الحمام فليس بعلم )) (٤) . أي أنّه يجب أنْ يكون محفوظًا في الصدر .

<sup>(</sup>۱) معرفة القراء الكبار: ۱/۳۹۵.

<sup>(</sup>٢) تذكرة السامع: انظر: ص٨٧ الهامش.

<sup>(</sup>٣) تذكرة السامع: انظر: ص٨٧ الهامش.

<sup>(</sup>٤) الجامع في الحث على حفظ العلم: ص٨٥، وقال المحقق: صحيح

وينسب إلى الحسن قول: (( الحفظ في الصِّغَرِ كالنَّقش في الحجر )) (۱) .

ويذكر عن الشَّافعيِّ أنَّه قال : (( ليس العلم ما حُفِظ ، إنَّما العلم ما نفع )) (٢) .

قال الحافظ ابن عبدالبر" (٣):

يا من يرى العلم جمع المال والكتب ﴿ خُدِعت والله ، ليس الجدُّ كاللَّعِبِ العلم ويحك ما في الصدر تجمعه ﴿ حفظًا وفهمًا وإتقانًا فداك أَبي

وقال هبة الله بن عبدالواحد البغدادي (٤):

علمي معي حيثُما يَمْت أحمله ﴿ بِطنى وعاءٌ له لا بطن صندوق إِنْ كَتَ فِي البيتِ كَانِ العلمُ فيه معى ﴿ أُو كَتَ فِي السُّوق كَانِ العلمُ فِي السُّوق وقال الخليل بن أحمد (٥):

ليس بعلم ما حوى القِمَطْرُ (٦) ﴿ مَا الْعَلْمُ إِلاَّ مَا حَوَاهُ الصَّدْرُ

عن الأصمعي .

- (١) الفقيه والمتفقه: ١٨١/٢ ، حسن إسناده المحقق.
  - (٢) الحلية: ١٢٣/٩.
  - (٣) جامع بيان العلم: ٣٨٦/١.
- (٤) الجامع في الحث على حفظ العلم ، ص٥٩ ، ونسبه ابن عبدالبر إلى منصور الفقيه ، انظر : جامع بيان العلم وفضله : ٢٩٥/١ ، رقم ٣٨١ .
  - (٥) جامع بيان العلم: ٢٩٣/١ ، رقم٥٣٠ .
- (٦) القِمَطْرُ : هو ما يُصان فيه الكتب ، انظر : مختار الصحاح : ص٥١ه.

وقال الرّحبي (١):

⊛ فاحفظ فكُلُّ حافظٍ إمامٌ والثلثان وهما التمام

وقال محمَّد بن هبة المكيّ :

ومنهما تنقسم الأجسام ۞ فاحفظ فكُلُّ حافظِ إمامٌ

وأورد الخطيب بسنده إلى بعض البصريين (٢):

رُبِّ إنسان ملا أسفاطَه كُتُبَ ال 🏻 ® علم وهو بعدُ يَخُطُ

فإذا فتشته عن علمه السَّفُط السَّفَط السَّفُط السَّفُط السَّفُط السَّفُط السَّفُط السَّفُط السَّفُط السَّفُط السَّفُط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفُط السَّفَط السَّفَ السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفَط السَّفِي السَّفَط السَّفِي السَّفَط السَّفِي السَّفَط السَّفِي السَّفِي السَّفِي السَّفَع السَّفِي السَّفَع السَّفِي السَّفَع السَّفِي السَّفَع السَّفِي السَّفَع السَّفِي السَّفِي السَّفْع السَّفِي السَّفَع السَّفِي الس

مكرارس جيادٍ أُحْرِزت ﴿ وَبِخِطْ أَي خَطْ أَي خَطْ أَي خَطْ

فإذا قلت له: هاتِ ، أرنا الله على المُنيَّد جميعًا ، وامتخط

وأورد هذه الأبيات في أهميّة الحفظ لمحمد بن بشير (٣):

أَمَا لَو أَعِي كُلُّ مَا أَسْمُعُ ۞ وَأَحْفَظُ مِن ذَاكَ مَا أَجْمُعُ

🐵 من العلم تسمعه تُنزعُ

ۗ ﴿ وَلَا أَنَا مِنْ جُمْعِهِ أَشْبِعُ ۗ

🐵 فجمعُك للكُنْب لا منفعُ

🐵 وعِلمي في البيت مستودعٌ

🐵 ىكن دهره القهقري رجع

ولم أستفد غير ما قد جمعتُ ۞ لقيل هو العالمُ المقْنَعُ ولكنّ نفسي إلى كلّ شيء فلا أَنا أحفظ ما قد جمعتُ إذا لم تكن واعيًا حافظًا أُشاهَدُ بالعيّ في مجلس

ومن بكن في علمه هكذا

<sup>(1)</sup> الرحبية بشرح سبط المارديني: ص٤٦ ، طبعة دار القلم.

<sup>(</sup>٢) الجامع في الحثّ على حفظ العلم: ص ٦١، رقم ١٧٦١.

<sup>(</sup>٣) الجامع في الحثّ على حفظ العلم: ص ٦١، رقم ١٧٦١.

وقال ابن أبي الحديد في نظمه لإصلاح المنطق لابن السِّكيت:

فالعلم إذا لم ينضبط بالحفظ ﴿ لَمْ يَنفَعُ وَمِنْ مَارَى غَلَطُ وَأُسِرِ الْحَفُوظُ نَظْمُ الشَّعِرِ ﴾ لأَنَّه أحضر عند الذكر

وقيل:

عليك بالحفظ دون الجمع في الكتب ۞ فإنَّ للكتب أفاتٌ تفرَّقُها الماء يغرقُها واللص يسرقُها ۞ والنار تحرقُها والفأر يخرقُها

وقيل في ذمِّ الحفظ مجرّدًا عن الفهم:

زوامل للأخبار لا علم عندهم ﴿ عِنْقَلْهَا إِلاَّ كَعَلَم الأَبَاعِرِ لَعَمْرُكُ مَا يِدري البعيرُ إذا غدى ﴿ فِي الْوَسَاطَة أُو راح مَا فِي الغرائر

ويعترض عليه دعاء النّبي الله لمن حفظ العلم وبلغه بالنصارة ، مع أنّه لا فقه له .

ومن فاته العلم في الصغر فلا يأنف من التعلم في كِبر سِنّه ، وليبادر ويتدارك ما بقي من عُمره قبل أن يفجأه الأجل فيندم على ما فاته من الخير ، ولات حين ساعة مندم

قال الإمام البخاريّ ـ رحمه الله تعالى ـ : ( وقَالَ عُمَرُ : تَقَقّهُوا قَبْلَ أَنْ تُسَوَّدُوا ) (١) ، ( وقالَ أبو عَبْد الله ِ : وَبَعْدَ أَنْ

<sup>(</sup>١) البخاريّ : العلم : الاغتباط في العلم والحكمة : ٣٩/١ (تعليقًا).

تُسوَّدُوا . وقد تَعَلَّمَ أصحابُ النَّبِيِّ فِي كِبَرِ سِنِّهِمْ )) (١) ، وقد أنزل على النَّبِي فِي وهو في الأربعين .

وقال عكرمة مولى ابن عبّاس : (( طلبت العلم أربعين سنة ، وكان ابن عبّاس يضع الكبل في رجلي على تعليم القرآن والسنن )) (٢) ، وقال أحمد : (( كان جريج من أوعية العلم ، وقال الدَّهبيّ : ولم يطلب العلم إلاَّ في الكهولة ، ولو سمع في عنفوان شبابه لحمل عن غير واحدٍ من الصَّحابة . فإنَّه قال : كُنت أتبع الأشعار والعربية والأنساب حتَّى قيل لي : لو لزمت عطاءً ، فلزمته ثمانية عشر عامًا ؛ قال ابن المديني : لم يكن في الأرض أعلم بعطاء بن أبي رباح من ابن جُريج )) (٢) .

قال الشَّافعيّ : (( ما رأيتُ شيخًا له جدَةُ لا يطلب العلم إلاَّ رحمتُه كائنًا من كان )) (٤) .

(۱) فتح الباري : كتاب العلم : باب الاغتباط في العلم والحكمة ، (وهو من كلام البخاري ، أورده بعد الترجمة ) .

<sup>(</sup>٢) تذكرة الحفاظ: ٩٦/١، ترجمة ( ٨٧ )، والكبل: هو القيد الضخم، اللسان: ٥٨٠/١١.

<sup>(</sup>٣) العِبَر في خبر من غبر ، للذهبي : ١٦٣/١ ، وفيه أنَّ ابن جريج هو ( أبو الوليد ، عبدالملك بن عبدالعزيز بن جُريج ) .

<sup>(</sup> والكهل من الرجال : من زاد على ثلاثين سنة إلى أربعين ، وقيل : هو من ثلاث وثلاثين إلى تمام الخمسين ) . نقله ابن منظور عن ابن الأثير : اللسان : ٦٠٠/١١ ، مادّة (كهل ) .

<sup>(</sup>٤) الفقيه والمتفقه: ١٦٧/٢ ، رقم ٧٩٩ ، وصحّح المحقق إسناده .

وقال الأوزاعي: ((إني لأحبُّ الشَّيخ يطلبُ العلم)) (١).

وقال حماد بن زید : (( کان أیّوب یطلبُ العلم حتَّى مات  $(^{(7)})$  .

وقال المأمون لمنصور بن المهدي : (( والله لأن تموت طالبًا للعلم خير من أن تعيش قانعًا بالجهل ، قال : وإلى متى يحسن ؟ قال : ما حسنت بك الحياة )) (أ) .

وقيل لابن المبارك: إلى متى تطلب العلم? فقال: (( حتّى الممات إنْ شاء الله )) (٤).

وقيل له مرّة أخرى ، فقال : (( لعلّ الكلمة الّتي تنفعني لم أكتبها بعد )) (°) .

وقيل للإمام أحمد في ذلك ، فقال : (( مع المحبرة إلى المقبرة )) .

وسئئل سفيان بن عيينة: من أحوج النّاس إلى طلب العلم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص١٦٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص١٦٨.

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ١٦٧/٢.

<sup>(</sup>٤) جامع بيان العلم وفضله ، انظر : صحيح جامع بيان العلم ، ص ١٠٩ ، ، رقم ٣٢٧ .

<sup>(</sup>a) جامع بيان العلم وفضله ، انظر : صحيح جامع بيان العلم ، ص ١٠٩ ، رقم ٣٢٨ .

؟ قال : أعلمهم ؛ إنَّ الخطأ منه أقبح )) (١) .

وقال ابن أبي غسّان : (( لا تزال عالمًا ما كنتَ متعلّمًا ، فإذا استغنيت كنت جاهلًا )) (٢) .

وقال أبو بكر بن دريد: (( نظر سقراط إلى رجلٍ يُحبُّ النظر في الفلسفة ، ويستحي ، فقال له: يا هذا تستحي أنْ تصير في آخر عُمُرك أفضل مما كنت في أوّله )) (").

وقيل قيل في صعوبة التعلم في الكِبر وشبدَّته :

قال الخطيب (٤): ((وإذا أهمِل العلم إلى حالة الكبر كان كما قال الشاعر:

إذا أنت أعياك التّعلّم ناشئًا ﴿ فَمَطَلَبُهُ شَيْخًا عَلَيْكُ شَدِيدُ

وأنشد أبو عبدالله نفطويه لنفسه (°)

أَرانِي أَنس مِا تعلِّمتُ في الكِبر ۞ ولستُ بناسٍ ما تعلِّمتُ في الصّغر

وما العلم إلا بالتعلم في الصبى ﴿ ﴿ وَمَا الْحِلْمُ إِلَّا بِالتَّحَلُّمُ فِي الْكَبْرِ

وما العلم بعد الشيب إلاّ تعسّف 💮 🥯 إذا كلُّ قلب المرُّ والسمع والبصر

وقال الإمام الشَّافعيّ ـ رحمه الله ـ (١) :

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم وفضله ، انظر : صحيح جامع بيان العلم ، ص ١١٠ ، رقم ٣٣٠ .

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم وفضله ، انظر : صحيح جامع بيان العلم ، ص ١١٠ ، رقم ٣٣٢ .

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ص١٦٨.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق: ١٨٠، ١٧٩/٢.

<sup>(</sup>٥) جامع بيان العلم: ٣٦٤، ٣٦٣١.

اصبر على مرّ الجفا من معلّم ۞ فإنّ رسوب العلم في نفراته ومن لم يذُق مرّ التعلُّم ساعةٍ ۞ تجرّع ذُلّ الجهل طُولَ حياته

ومن فاته التعليمُ وقت شبابٍه ۞ فكبّر عليه أربعًا لوفاته

وذاتُ الغنى والله بالعلم والتُّقى ﴿ ﴿ إِذَا لَمْ يَكُونَا لَا اعتبار لِذَاتِهِ

**(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(3(1(3(1(3(1(3(1(3(1(3(1(3(1(3(1(3(1(3(1(3(1(3(1(1(3(1(3(1(3(1(1(3(1(1(1(13(1(1(3(1(1(3(1(1(1(1(1(1(1(1(1(11(1(1(1(1(11(** 

ديوان الشَّافعيّ : ص٢٩ . (١)

#### المسلك الثَّالث : الماجة إلى الجمع بين المفظ والفهم .

بعد استعراض النصوص السابقة في الحفظ والفهم ، يتضح أنهما من أهم أصول طلب العلم في المنهج النبوي ، وأن الحفظ له مكانته وفضله وأهميته ، وأنّه لا يمكن الاستغناء عنه . وأن الطالب إذا لم يحفظ الآية والحديث والقاعدة ، يعمل بها ويطبّقها ويستشهد بها ، ويستنبط منها ، ويعظ بها ويذكّر ، والله رضي يقول : { فَذَكّر بالقر عَان مَن يَخَاف وَعِيدٍ } (۱) ، ويقول : { وَجَاهِدُهُمْ بِهِ حِهَادًا كَبِيرًا } (۲) . فيم يذكّر وبم يعظ ويُرشد ، أو يبشّر ويُندر ، إنْ كان لا يحفظ من القرآن والحديث شيئًا .

إنّه بالتأكيد سيُخطئ في نصوص الآيات ، والأحاديث سينقلها مع احتمال الخطأ ، أو أنّه سيُضطر إلى القول بالرأي والنظر والفكر ، فيذهب بعيدًا عن المقاصد الشرعية ، فلا يؤمن عليه حينئذ الزلل وحفظ القرآن والسّنّة وإن كان ممّن لا فقه له كما ورد في النصوص السابقة فصاحبه مأجور إذا نقلها إلى من هو أفقه منه ، وقد دعا له النّبي النّضارة ، أمّا الذي يتفقه في النصوص ويدرسها ، ويُحلّل ويقارن فهو على خير إن شاء الله وأجر كبير ، ولذا دعا النّبي النّبي النّبي النّبي النّبي النّبي الله على خير إن شاء الله وأجر كبير ، ولذا دعا النّبي الن

<sup>(</sup>١) ق: الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٢) الفرقان: الآية (٢٥).

وربما أعترض على تقرير أهميّة الحفظ وأنّه أصل في طلب العلم بأن الطالب قد يفهم ويحلّل ويستشهد ويستنبط وهو ليس بحافظ، وهذا صحيح، ولكن بشرط وجود الكتب، وسيكون فهمه واستنباطه محدودًا بما وقع له من كتب في وقته ذاك، أو هو بحاجة إلى حافظ للعلم يسرد عليه أصول المسائل الّتي يريد الاستنباط منها، أو التفقّه فيها أو الاستشهاد بها.

فأصحاب هذه الطائفة بحاجة دائمة إلى مكتبة يلازمها ؟ كلما أراد أن يُحدِّثِ النّاس أو يعظهم أو يذكّر هم .

ويحتاج في كُلّ مرة إلى تحضير وبحث وقراءة وتدوين ومثل هذا لا يُعدُّ طالبُ علم على التَّحقيق فضلاً أن يكون عالمًا وإنما قد يصدق عليه أنَّه باحث ولكن الحديث بصدد منهج نبويٍّ يُعدُّ طالبًا مؤصلاً ، ويؤهله ليكون عالمًا حافظًا ضابطًا فاهمًا متفهمًا ، معتمدًا على النصوص الشرعية وإذ إنَّ العالم عِلْمُه محفوظٌ في صدره حيثما توجه ، فهو معه فإن احتاج المقام إلى الوعظ والإرشاد وعظ وذكر ، وإن احتاج إلى الخطبة خطب ، أو إلى الفتوى أفتى والنوازل ، يستعرض النصوص والقواعد الشرعية كأنها والنوازل ، يستعرض النصوص والقواعد الشرعية كأنها رأي العين ، فيتأمل وينظر ، ويستنبط ويقارن ويوازن ، يعرف منازع الأدلة ومآخذها ، ويعرف الصحيح من الضعيف ، والناسخ من المنسوخ ، والمتقدّم والمتأخر ،

والخاص والعام ، والمطلق والمقيّد . والمصلحة والمفسدة .

ولا يُعكِّر على ذلك حاجته للكتب والمطالعة والاستذكار والمراجعة والمتابعة والاستزادة من العلم ، عارف بفقه الحال ، والحوادث ، والملل والنِّحل ، والبدع المخترعة من الحال ، والحوادث ، والدخيل من الثقافات والعلوم الوافدة على الأمّة ، فقد أنكر النَّبي على عمر عندما رأى في يده ورقة من التوراة ، وقال لعدي بن حاتم : (أنا أعْلمُ بدينِكَ مِنْكَ مرّتين أو ثلاثًا - الست تَرْأُسُ قُوْمَكَ ؟ قال : قُلْتُ : بَلَى ، قال : فَالَ تَعَلَى المرْبَاع ؟ قال : قُلْتُ : بَلَى قالَ : فَإِنَّ ذلك لا بَحِلُ لكَ فِي دينِكَ المِنْكَ وَالْتُ وَعَد أحمد : (قُالَ : نَعَمْ ، السْتَ مِنَ الرَّكُوسِيَّة ؟ وَالْتَ تَأْكُلُ مِرْبَاعَ قُوْمِكَ ؟ » (١) . وعند أحمد : (قُالَ : نَعَمْ ، السْتَ مِنَ الرَّكُوسِيَّة ؟ وَالْتَ تَأْكُلُ مِرْبَاعَ قَوْمِكَ ؟ » (١) .

دلّ ذلك على معرفة النّبي الله الحال ، واطّلاعه على أحوال النّاس وأديانهم ومللهم ونحلهم .

وإنّ من الآفات الدخيلة التي انتشرت في الأمّة وانطبعت

<sup>(</sup>۱) صحیح ابن حِبَّان : كتاب التاریخ : باب إخباره عمّا یكون في أمّته من الفتن والحوادث : ۷۱/۱۰ - ۷۲ ، وقال المحقق شعیب الأرناؤوط: إسناده قوي .

والمرباع: هو ربع الغنيمة.

<sup>(</sup>۲) المسند: مسند الكوفيين ، حديث عدي بن حاتم: ١٢٢٨٨/٦ ، وقال شيخ الإسلام ابن تَيْميَّة في حديث عدي بن حاتم: ((وهو حديث حسن طويل ، رواه أحمد والترمذي وغيرهما) اله. انظر: كتاب الإيمان له: ص٢٢.

في أذهان كثير من النّاس: أنَّ الحفظ رمز للغباء والبلادة وعدم الفهم والتخلّف، وأنَّه وصنمة في جبين صاحبه.

وأن الفهم والنظر والفكر يرمز للذكاء والتفوق والعلو . وأنّه لا يمكن الجمع بينهما .

وقد تزامن هذا المفهوم الدخيل مع مفهوم آخر لا يقلُ عنه خطرًا . ( مفهوم العلمي والأدبي ) فقد ارتبط مفهوم العلمي بالفهم والذكاء والتقدُّم والحضارة ، وأصبح رمزًا لهذه الصفات .

أما الأدبي فأصبح رمزًا للغباء والتخلف والتأخر والانحطاط، وعُدَّت علوم الشريعة واللغة العربية غير علميّة، وأنها تابعة للأدبي. هكذا انطبع هذان المفهومان في أذهان كثير من النّاس فأثرت في أعمالهم واختياراتهم وتصرفاتهم.

ومثل ذلك ترك حفظ القرآن تأثمًا بسبب الحديث الضعيف الذي رُوي في ذلك ، فهذا من أكبر المفاهيم الخاطئة الدخيلة على الأمّة . قال الإمام الخطابي في ترك حفظ القرآن تأثمًا بسبب الحديث الضعيف : «إشكالُ أحيل به على إبهام »، ومثله المقولة التي استشرى خطرُها أيضًا فيمن حفظ صحيح البخاريّ وهي قولهم : « زاد نسخة في البلد ».

فلقد أضرّت هذه المفاهيم الدخيلة بالعلم أيُّما ضرر .

وهنا يمكن السؤال عن المانع من الجمع بين الحفظ والفهم !! خاصة وأن الحفظ والإسناد مما اختص الله به هذه الأمة . وفي هذا يقول ابن الجوزي ـ رحمه الله ـ : (( فإنَّ الله عِلَى خص أمّتنا بحفظ القرآن والعلم ، وقد كان من قبلنا يقرؤون كتبهم من الصحف ، ولا يقدرون على الحفظ ، فلما جاء عُزير فقد التوراة من حفظه ، فقالوا : هذا ابن الله !؟

فكيف نقوم بشكر من خوانا أن ابن سبع سنين منا يقرأ القرآن عن ظهر قلب ، ثم ليس في الأمم ممن ينقل عن نبيه أقواله وأفعاله على وجه يحصل به الثقة إلا نحن ، فإنه يروي الحديث منا خالف عن سالف ، وينظرون في ثقة الراوي إلى أن يصل الأمر إلى رسول الله في ، وسائر الأمم يروون ما يذكرونه عن صحيفة لا يدرى من كتبها ، ولا يعرف من نقلها .

وهذه المنحة العظيمة تفتقر إلى حفظها ، وحفظها بدوام الدراسة ، ليبقى المحفوظ .

فآل الأمر إلى أقوام يفرون من الإعادة ميلاً إلى الكسل، فإذا احتاج أحدهم إلى محفوظ لم يقدر عليه، ولقد تأمّلت على المتفقهة أنهم يعيدون الدرس مرّتين أو ثلاثًا، فإذا مرّعلى أحدهم يومان نسي ذلك، وإذا افتقر إلى شيء من تلك المسألة في المناظرة لم يقدر على ذلك، فذهب زمان الأوّل نايعًا (۱)، ويحتاج أنْ يبتدئ الحفظ لما تعب فيه أولاً،

<sup>(</sup>١) نايعًا: أي ضائعًا.

والسبب أنّه لم يحكمه » (۱) ، وهذه الخاصية لهذه الأمّة خاصية حفظ القرآن والعلم ، فقد أخبر الله على لسان رسوله من حديث طويل لعياض بن حمار المُجاشعي في أنّ رسول الله في قال في خطبته : «ألا إنّ ربّي أمرَنِي أنْ أعَلّمَكُمْ مَا جَهاتُمْ مِمّا عَلَمَنِي يَوْمِي هَذَا ... وقال : إنّما بَعَثْتُكَ لأَبْتَلِيكَ وَأَبْتَلِي بك . وألْزَلْتُ عَلَيْكَ كِتَابًا لا يَعْسِلُهُ الْمَاءُ (۱) ، تقرورُهُ نائِمًا ويَقظان ... » (۱) .

فالأصل إدًا هو حفظه في الصدور ، وإن دعاء النّبي في المن حفظ حديثه وبلغه كما سمعه لهو من أكبر الشواهد على أهميّة الحفظ ، ودعاؤه في لحبر الأمّة بالفقه في الدين ، وقوله: (مَنْ يُردِ اللّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقّهْ في الدّين » (٤) ، فحصر من يرد الله به الخير في تفقيهه في دين الله . وهذا من أكبر الأدلة على أهميّة الفقه .

لذا ينبغي لطالب العلم المتأسي بنبيه الله أن ينال هذين الشرفين : شرف الحفظ والفقه ، يجمع بينهما ، ثم يعمل بعلمه ويعلمه لغيره ، فهذا هو الربّاني .

وهذا الاختلاف الحادث ، هو أشبه بالخلاف الذي حصل في عهد الإمام الخطابي ـ رحمه الله ـ بين أصحاب الحديث والأثر

<sup>(</sup>۱) الحث على حفظ العلم ، لابن الجوزي : ص١١ ـ ١٢ .

<sup>(</sup>٢) لا يغْسِله الماء: معناه محفوظ في الصدور قبل السطور.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: رقم٥٢٨٦.

<sup>(</sup>٤) صحيح البخاري ، رقم ٧١ . ومسلم ، رقم ١٠٣٧ .

### وأهل الفقه والنظر

وقد كتب ـ رحمه الله ـ في تصوير هذا الاختلاف ، وتفنيده ، والرد عليه ، وكيفيّة الجمع بين وجهات نظر الفريقين في مقدّمته الشهيرة لمعالم السنن . يتم إيرادها لأهميتها باختصار .

قال الإمام الخطابي ـ رحمه الله ـ : (( ورأيتُ أهل العلم في زماننا قد حصلوا حزبين ، وانقسموا إلى فرقتين : أصحاب حديث وأثر ، وأهل فقه ونظر ، وكل واحدة منهما لا تتميّز عن أختها في الحاجة ، ولا تستغني عنها في درك ما تنحوه من البُغية والإرادة ، لأن الحديث بمنزلة الأساس الذي هو الأصل ، والفقه بمنزلة البناء الذي هو له كالفرع ، وكلُّ بناءٍ لم يوضع على قاعدة وأساس فهو منهار ، وكلُّ أساس خلا عن بناءٍ وعمارة فهو ققرٌ وخراب :

ووجدت هذين الفريقين على ما بينهم من التداني في المحلين ، والتقارب في المنزلتين وعموم الحاجة من بعضهم إلى بعض ، إخوانًا متهاجرين ، وعلى سبيل الحق بلزوم التناصر والتعاون غير متظاهرين .

فأمّا هذه الطبقة الذين هم أهل الأثر والحديث ، فإنّ الأكثرين منهم إنّما وكدهم الروايات وجمع الطرق وطلب الغريب والشاذ من الحديث الذي أكثره موضوع أو مقلوب ، لا يراعون المتون ، ولا يتفهّمون المعاني ، ولا يستنبطون سيرها ولا يستخرجون ركازها وفقهها ، وربما عابوا الفقهاء

، وتتاولو هم بالطعن ، وادعوا عليهم مخالفة السنن ، ولا يعلمون أنَّهم عن مبلغ ما أوتوه من العلم قاصرون ، وبسوء القول فيهم آثمون .

وأما الطبقة الأخرى ، وهم أهل الفقه والنظر ، فإنَّ أكثرهم لا يعرّجون من الحديث إلاَّ على أقله ، ولا يكادون يميّزون صحيحه من سقيمه ، ولا يعبئون بما بلغهم منه أن يحتجوا به على خصومهم إذا وافق مذاهبهم .

وقد اصطلحوا على مواضعة بينهم في قبول الخبر الضعيف، والحديث المنقطع إذا كان ذلك قد اشتهر عندهم.

وهؤلاء وققنا الله وإيّاهم لو حُكي لهم عن واحد من رؤساء مذاهبهم وزعماء نحلهم قول يقوله باجتهاد من قبل نفسه طلبوا فيه الثقة واستبرؤوا له العهدة.

فكيف يجوز لهم أن يتساهلوا في الأمر الأهم وأن يتواكلوا الرواية عن إمام الأئمة ورسول ربِّ العزّة .

ولكن أقوامًا عساهم استوعروا طريق الحق ، واستطالوا المدّة في درك الحظ ، وأحبّوا عجالة النيل ، فاختصروا طريق العلم ، واقتصروا على نتف وحروف منتزعة عن معاني أصول الفقه سمّوها عللاً ، وجعلوها شعارًا لأنفسهم في الترسم برسم العلم ، واتخذوها جُنّة عند لقاء خصومهم ، ونصبوها دريئة للخوض والجدال ، يتناظرون بها ، ويتلاطمون عليها ، وعند التصادر عنها قد حُكم للغالب

بالحذق والتبريز ، فهو الفقيه المذكور في عصره ، والرئيس المعظم في بلده ومِصره .

هذا وقد دس لهم الشيطان حيلة لطيفة ، وبلغ منهم مكيدة بليغة ، فقال لهم : هذا الذي في أيديكم علم قصير ، وبضاعة مزجاة ، فاستعينوا عليه بالكلام ، واستظهروا بأصول المتكلمين ، يتسع لكم مذهب الخوض ، ومجال النظر ، فصدق عليه ظنه ، وأطاعه كثير منهم ، واتبعوه إلا فريقا من المؤمنين .

فيا للرجال والعقول أنّى يُذهب بهم ، وأنّى يختدعهم الشيطان عن حظهم وموضع رشدهم ، والله المستعان )) (۱) .

وهنا رسالة ردّ من الإمام مالك يبيّنُ فيها ـ رحمه الله ـ التكامل الذي جعله الله بين النّاس ، وأنّ بعضهم يكمّل بعضًا ، وأنّ الله قسّم أعمالهم وقرباتهم إليه كما قسّم أرزاقهم .

أخرج الدَّهبيّ عن الحافظ ابن عبدالبّر قال: ((إنَّ عبدالله العُمري العابد، كتب إلى مالك يحُضُّه على الانفراد والعمل ، فكتب إليه مالك: ((إنَّ الله قسم الأعمال كما قسم الأرزاق ، فكتب إليه مالك: الله في الصلاة، ولم يُفتح له في الصوم، وآخر فتح له في الصدقة ولم يُفتح له في الصوم، وآخر فتح له في الجهاد.

<sup>(</sup>١) معالم السنن ، للخطابي : المقدِّمة : ص٣ ـ ٥ باختصار .

فنشرُ العلم من أفضل أعمال البّر ، وقد رضيتُ بما فتح لي فيه ، وما أظنُّ ما أنا فيه بدون ما أنت فيه ، وأرجو أن يكون كلانا على خير وبر ً » (١) .

وهذا من فقهه ـ رحمه الله ـ ، ونظرته العميقة الشمولية لهذا الدين ، وحُسن ردّه وتعليمه ، وأدبه الجمّ مع من نصحه بأمر يخالف فقهه ـ رحمه الله ـ ، ومن فقه هذا الأثر أيضًا :

أولاً: جدير بالمؤمن أنْ يعلم أنَّ الله قسم أعمال البرِّ ووجوه الخير بين عباده ، كما قسم أرزاقهم ، فإذا آمن بهذا وتيقنه أورثه الله الرضا بما قسم له وقتح عليه فيه ، فلا يمدن عينيه إلى ما عندهم إلا غبطة لهم ، وهو أجدر أن لا يزدري نعمة الله عليه ، أو يزدري إخوانه أو يتنقصهم أو يحسدهم أو يؤذيهم أو يغتابهم ، ويدعهم إلاً من خير .

ثاثيًا: ترسيخ مفهوم التكامل والتعاون بين المؤمنين ، وأن كلُّ على ثغر من ثغور الإسلام يسدُّه ، ولولاه لقتح عليه ولما استطاع المُضيّ فيما هو فيه ، وأن فروض الكفايات تتوزع في الأمّة ، فإذا أهملت القيام بشيء منها أثمت ، وأثم هو معها . فالفقهاء على ثغر ، والمفسرون على ثغر ن والمحدِّثون على ثغر ، وهكذا الخطباء ، والوعّاظ ، وأهل الحسبة ، والمُفتون ، والمربّون ، والمعلّمون ، والمصنّفون ، والمجاهدون ، ومن يقوم بإغاثة الملهوفين ، وبناء المساجد ، ومتابعة الإنجازات العلمية ، والمخترعات الطبية ، لحفظ

<sup>(</sup>۱) سير أعلام النبلاء: ۱۱٤/۸

صحة المسلمين ، والمخترعات العسكرية ، وتطوير قدرات الأمّة الجهادية لحفظ أمنهم وجهاد أعدائهم ودعوتهم إلى هذا الدين . إذ الواجب أنْ تكون الأمّة الإسلامية رائدة في شتى المجالات ، وقائدة لجميع الأمم في الخير لتتمّ لها الشهادة عليهم .

ثالثًا: اختيار الإمام مالك ـ رحمه الله ـ تعليم العلم ونشره ، وترك العُزْلة يدلُّ على فقهه ـ رحمه الله ـ ، ذلك أنَّ عمله هذا يتعدّى نفعه إلى غيره ، ومعلومٌ أن العمل الذي يتعدّى نفعه خيرٌ من العمل الذي يقتصر نفعه على صاحبه .

رابعًا: أنَّ ما يقدّمه هو لبنة في الصرّر تسدُّ مكانها ولا تُغني عن أخواتها . فعليه أن يدعو لإخوانه ويرجو لهم الخير ، فإنَّ في ذلك تأليف لقلوبهم وتحقيق لولاية المؤمنين بعضهم لبعض . قال تعالى : { وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ وُلِياءً بَعْضُهُمْ (١) . وإن استطاع أنْ يضرُرب معهم بسهم في شتى مجالات البر فهذا خيرٌ عظيم ، وتحقيق لقوله تعالى : { وَتَعَاوِنُوا عَلَى الْإِرْ وَالتَّقُورَى وَلا تَعَاوِنُوا عَلَى الْإِرْم وَالْعُدُوان } (١)

**(** 

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٧١).

<sup>(</sup>٢) المائدة: الآية (٢).

# المطلب الثَّاني: استذكار العلم وتعاهده.

من أهم أصول طلب العلم في المنهج النّبوي ؛ استذكار العلم وتعاهده ، فالعلم إذا تُرك تفلّت ونُسِّي ، لذا أمر النَّبي في أصحابه باستذكاره فقال : «اسْتَدْكِرُوا الْقُرْآنَ ، فَلَهُوَ أَشَدُ تَقَصِيًّا مِنْ صُدُور الرِّجَالِ مِنَ النَّعَم بِعُقْلِهَا» (١) .

وقال ﷺ: « تَعَاهَدُوا الْقُرْآنَ ، فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُو َ أَشَدُّ تَفَصِيًا مِنَ الْإِلَ فِي عُقْلِهَا » (٢) .

فهذا قسمٌ منه ﷺ بأن تفلت القرآن من الصدور أشد من تفلت الإبل المعقلة من عقلها .

وقال ﷺ: « إِنَّ جِبْرِيلَ كَانَ يُعَارِضُنِي الْقُرْآنَ كُلَّ سَنَةٍ مَرَّةً ، وَإِنَّهُ عَارَضَنِي الْعَامَ مَرَّتَيْنِ » (٣) .

قال السَّخاويّ : (( واحفظه - أي الحديث - بالتدريج قليلاً قليلاً مع الأيام والليالي ، ثمَّ ذاكر به الطلبة ونحوهم ، فإن لم تجد من تذاكره فذاكر مع نفسك وكررّه على قلبك ، فالمذاكرة تعينك على ثبوت المحفوظ ، وهي من أقوى

<sup>(</sup>١) مسلم: صلاة المسافرين: فضائل القرآن: ٤٤/١، رقم ٧٩٠.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ : فضائل القرآن : باب استذكار القرآن وتعاهده : ۱۹۲۱/۶ ، رقم ٤٧٤٦ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : المناقب : باب علامات النبوة في الإسلام : ١٣٢٧/٣ ، رقم٣٤٦٦ .

أسباب الانتفاع به والأصل فيها معارضة جبريل مع النّبي القرآن في كلّ رمضان (١) والسّبان القرآن في القرآن في كلّ رمضان (١) والسّبان (١) والسّبان في القرآن في القرآن في كلّ رمضان (١) والسّبان (١) والسّبان في القرآن في كلّ رمضان (١) والسّبان (١

وقال ﷺ: «إِذَا قَامَ صَاحِبُ الْقُرْآنِ فَقَرَأُهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ذَكَرَهُ ، وَإِذَا لَمْ يَقُمْ بِهِ نَسِيَهُ » (٢) . فمن أكبر العوامل المساعدة على تثبيت الحفظ القيام بالقرآن .

وكانوا يحتون بعضهم بعضًا على مذاكرة الحديث ، فعن علي بن أبي طالب في قال : (( تزاوروا ، وتدارسوا الحديث ، ولا تتركوه يدرس )) (<sup>3)</sup>.

<sup>(</sup>۱) فتح المغيث ، للسخاوي : آداب طالب العلم : ۳۱۵/۳ ـ ۳۱٦ ، مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) مسلم: المسافرين: باب الأمر بتعاهد القرآن: ٥٤٤/١، وقم٢٢٧.

<sup>(</sup>٣) الجامع لأخلاق الرَّاوي للخطيب: ٣٦٣/١ ، رقم ٤٦٦ . (( وقال في المجمع: ١٦١/١ : وفيه يزيد الرقاشي ، وهو ضعيف ، ولكن له شواهد من المرفوعات والموقوفات ، يرتقي بها إلى درجة الحسن )) عن فتح المغيث ، انظر : ٣١٦/٣ الحاشية .

<sup>(</sup>٤) المحدِّث الفاصل: رقم ٧٢١، وجامع البيان: ١٠١/١، والجامع لأخلاق الرَّاوي، للخطيب: ٣٦٤/١، رقم ٤٦٧، والجامع في الحث على حفظ العلم، برقم ٤٦٥، وصحّح إسناده.

وعن ابن عبّاس قال : (( إذا سمعتم منّي حديثًا فتذاكروه بينكم )) (۱) .

وعن أبي سعيد الخدري قال : (( تحدَّثوا ، وتذاكروا ، فإنَّ الحديث يذكر بعضه بعضًا )) (٢) .

وقال عبدالله بن مسعود: ((تذاكروا الحديث، فإنّه يهيّج بعضنُه بعضنًا )) (٣) .

وعن إبراهيم الأصبهاني قال: ((كلُّ من حفظ حديثًا فلم يذاكر به تفلَّت منه)) (٤)

وقال الخطيب: (( وليس يثبتُ الحفظ إلاَّ دوام المذاكرة بالمحفوظ)) (°).

وقال علقمة: ((تذاكروا الحديث ، فإنَّ حياته مذاكرته ))

<sup>(</sup>۱) المحدِّث الفاصل : رقم ۷۲۸ ، والجامع، للخطيب : ۳٦٤/۱ ، رقم ٤٦٩ .

<sup>(</sup>٢) الجامع لأخلاق الرَّاوي ، للخطيب : ٣٦٥/١ ، رقم ٤٧٠ ، وأخرجه الرامهرمزي في المحدِّث الفاصل : رقم ٢٢٧ ، وجامع بيان العلم : ١١١١ ، والطبراني في المعجم الأوسط ، ورجاله رجال الصحيح ، انظر : مجمع الزوائد : ١٦١/١ .

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله: ٤٢٤/١ ، رقم٦٢٨ ، وصحّحه المحقق .

<sup>(</sup>٤) الجامع في الحثّ على حفظ العلم: ص١٩٦، ، رقم٤٧٢ ، وحسن إسناده ، وقال إبراهيم: هو ابن أرومة الحافظ ، قال أبو نعيم الأصبهاني: ((فاق أهل عصره في المعرفة والحفظ)).

<sup>(</sup>٥) الفقيه والمتفقه: ٢٦٥/٢.

(1)

وقال عبدالله بن المعتز : (( من أكثر مذاكرة العلماء ، لم ينس ما علم ، واستفاد ما لم يعلم )) (٢) .

وعن الزهري قال : (( إِنَّمَا يُذهب العلمَ النسيان وترك المذاكرة )) (٣) .

وعن محمَّد بن فضيل ، عن أبيه ، قال : ((كان ابن شُبْرمة ، والمغيرة ، والحارث العُكلي ، والقعقاع بن يزيد ، وغير هم يسمرون في الفقه ، فربّما لم يقوموا حتَّى يسمعوا النداء بالفجر )) (أ) .

وقال الخطيب: (( وأفضل المذاكرة: مذاكرة الليل ، وكان جماعة من السلف يبدؤون في المذاكرة من العشاء ، فربّما لم يقوموا حتّى يسمعوا أذان الصبح )) (°).

وقال ابن جماعة : (( فإن لم يجد الطالب من يذاكره ؟ ذاكر نفسه بنفسه ، وكرّر معنى ما سمعه ولفظه على قلبه ليعلق

<sup>(</sup>۱) العلم لأبي خيثمة ، ص۱۹ ، رقم ۷۱ ، وإسناده صحيح : (( انظر : صحيح جامع بيان العلم : ۲۲٤/۱ ، رقم ۲۲۷ )) .

<sup>(</sup>٢) الجامع في الحثّ على حفظ العلم: ص١٩٦، رقم١٨٤١، وصحح إسناده

<sup>(</sup>٣) صحيح جامع بيان العلم: ص ١٢٥ ، رقم٧٠٤ .

<sup>(</sup>٤) الفقيه والمتفقه: ٢٦٨/٢ ، رقم٥٩ ، وصحّح إسناده المحقق .

<sup>(</sup>٥) تذكرة السامع: ص٢٠١.

ذلك على خاطره )) (١).

وقال الزرنوجي: (( وإيّاك والمذاكرة مع متعنّت غير مستقيم الطبع فإنّ الطبيعة متسرّية ، والأخلاق متعدّية ، والمجاورة مؤثّرة )) (٢).

قال حمّاد بن إبراهيم بن إسماعيل الصفّار (٦):

ذاكر الناس بالعُلُوم ِلتحيا ۞ لا تكن من أولي النُّهي ببعيد

وروي عن بعض الفلاسفة : أنّه كان لا يُعلّم أحدًا يتعلّق بشيء من الدنيا ، ويقول : (( العلمُ أجلُ من أن يُشتغل عنه بغيره )) (1) .

### قال الناظم:

شروطُ درس العلم أربعة ﴿ فَأُولُهَا النّفرَّغُ له ودرسٌ ثُمَّ فهمٌ ثُمَّ حفظ ﴿ ثُمَّ حَمْلُكُهُ مَع الحملة شروطٌ من لم تكن فيه ﴿ وإلا لم ينلُ أمله

وقال إبراهيم: ((إذا سمعت حديثًا فحدِّث به حين تسمعه وقال إبراهيم والله الله والله الله والله وال

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: ص۲۰۲، ۲۰۲.

<sup>(</sup>٢) تعليم المتعلّم: ص٤٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص٤١.

<sup>(</sup>٤) الفقيه والمتفقه: ١٨٤/٢.

صدرك » (۱)

وعن إسماعيل بن رجاء: (( أنَّه كان يجمع صبيان الكُتَّاب فيُحدِّثهم لئلا ينس حديثه )) (٢)

وذكر ابن الجوزي ـ رحمه الله ـ : (( أنَّ أبا الحسين عليّ بن محمَّد إلْكِيَا الهَرَّاسي كان يُعيد الدرس سبعين مرّة ، وأن أبا إسحاق الشيرازي كان يعيده مائة مرّة ، وذكر أنَّ الحسن بن أبي بكر النيسابوري الفقيه قال له : لا يحصل الحفظ حتَّى يُعاد خمسين مرّة )) (٦).

وكان أبو إسحاق الشيرازي يكرر مسائل المنطق ألف مرة .

فتحصل بهذا ما يثبت به العلم:

- ١ تقوى الله والإخلاص في طلبه .
  - ٢ ـ الحفظ والإتقان.
  - ٣ ـ الفهم والفقه فيه
  - ٤ ـ الاستذكار والتكرار الشديد

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم وفضله: ص١١٧ ، رقم٥٣٦ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ص١١٧، رقم٣٠٠.

<sup>(</sup>٣) الحث على حفظ العلم ، لابن الجوزى: ص٢١.

- - المعارضة والمذاكرة به مع غيره .
  - ٦ القيام بالقرآن
  - ٧ ـ العمل بالعلم وتطبيقه في نفسه
    - ٨ ـ التحديث به ابتغاء وجه الله

**(2)** 

## المطلب الثَّالث: كتابة العلم وتقييده.

تقرّر عند أهل العلم أنَّ منع الكتابة كان في بادئ الأمر ، خشية اختلاط السُّنَّة بالقرآن ، والاعتماد على الكتابة وترك الحفظ فلمّا أمن هذا الجانب سُمِحَ بالكتابة وتقييد العلم ، بل أمر به ، فقد روي عن النَّبي في أنَّه قال : « قيِّدوا العلم بالكتاب » (۱) ، وقال أبو شاه ( رجل من اليمن ) : يا رسول الله الكتبوا لي فقال رسول الله في : « اكتبوا لأبي شاه » (۲) ، يعني خطبة الفتح .

وعن عبدالله بن عَمْرو قال : (( كنت أكتب كلّ شيء أسمعه من رسول الله في أريد حفظه ، فنهتني قريش ، وقالوا : أتكتب كلّ شيء تسمعه ! رسول الله في يتكلم في الرضا والغضب ؟ . فأمسكت عن الكتاب ، فذكرت ذلك لرسول الله في ، فأومأ بإصبعه إلى فيه وقال : اكتب ، فوالذي نفسي بيده ما يخرج منه إلاً حق )) (٢) .

ولقد درج الصَّحابة من بعد ذلك والتابعون ومن تبعهم

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله: ٣٠٦/١ ، رقم ٣٩٥ .

وقال المحقق: إسناده ضعيف، والحديث حسن، وقد أطال في الكلام على إسناده وشواهده فراجعه هناك، ص٢٠٦ وما بعدها.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٩٨/١، رقم ٣٨٦، وصحح إسناده المحقق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣٠٠/١، رقم ٣٨٩، وصحح إسناده المحقق.

من علماء الأمّة على ذلك .

قال خالد بن خداش البغدادي : (( ودّعتُ مالك بن أنس ، فقلتُ : يا أبا عبدالله ! أوصني . فقال : عليك بتقوى الله في السّر والعلانية ، والنّصح لكلّ مسلم ، وكتابة العلم من عند أهله )) (١)

وكان أنس يقول لبنيه: ((يا بنيِّ قيّدوا العلم بالكتاب)) (١)

وقال الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ ، ويحيى بن معين : (( كلّ من لا يكتب العلم لا يؤمن عليه الغلط )) ( $^{(7)}$ 

وقال عليّ بن المديني: (( ليس في أصحابنا أحفظ من أبي عبدالله أحمد بن حنبل ، وبلغني أنّه لا يحدّن إلاّ من كتاب ، ولنا فيه أسوة )) (1).

وقال: ((قال لي سيِّدي أحمد بن حنبل: لا تُحدِّثنَّ إلاَّ من

(١) المصدر السابق: ٣٢٢/١، رقم ٤١٨، وحسن إسناده المحقق.

<sup>(</sup>٢) العلم لأبي خيثمة: ص٢٩. قال الألباني: وقفت على طرق كثيرة للحديث مرفوعًا، دلّ مجموعها على أنّه صحيح، انظر: السلسلة الصحيحة رقم٢٠٦٦.

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله: ٣٠٠/١ ، رقم٤٣٣ ، وقال المحقق: اسناده صحيح.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأخلاق الرَّاوي ، للخطيب : ١٠٥٧ ، رقم١٠٣٧ . وقال فيه صاحب الجامع في الحث على حفظ العلم : ((صحيح )) ، انظر : صحيح ) ، انظر : صحيح ) ، انظر :

کتاب )) (۱)

وقال صالح بن كيسان : (( اجتمعت أنا والزهري ونحن نطلب العلم ، فقلنا نكتب السنن ، فكتبنا ما جاء عن النّبي ، نُمَّ قال : نكتب ما جاء عن أصحابه فإنّه سُنّة ، وقلت أنا : ليس بسُنّة فلا نكتبه ، وكتب ، ولم أكتب ، فأنجح ، وضيّعت ) (٢)

وقال الشعبي : لا تدع شيئًا من العلم إلا كتبته )) ، وقال : (( إذا سمعت شيئًا فاكتبه ولو في حائط )) ( $^{(7)}$  .

وقال معاوية بن قُرّة : (( من لم يكتب العلم فلا تعدُّوه عالمًا )) (٤) .

وعن أبي المُليح قال: تعيبون علينا الكتاب، وقد قال الله تعالى: { عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي فِي كِتَابٍ } [طه/٥].

وقال الخليل بن أحمد : (( اجعل ما تكتب بيت مالٍ ، وما في صدرك للنفقة )) (٥) . وقال : (( ما سمعت شيئًا إلاَّ كتبته ، ولا كتبته إلاَّ نفعني )) (٦) .

(٢) جامع بيان العلم وفضله: ٣٣٣/١ ، رقم ٤٤٢ ، وصحّح المحقق إسناده.

٠

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص٦٦٦.

<sup>(</sup>٣) العلم ، لأبي خيثمة : ص٣٤ ، وقال الألباني : السند إلى الشعبي صحيح .

<sup>(</sup>٤) جامع بيان العلم وفضله: ٣٢١/١، رقم٤١٧.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ٣١٤/١، رقم ٤٠٧.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ٣٢٦/١، رقم ٢٤٤.

## وقال الناظم:

العلم صيد والكتابة قيده العلم صيودك بالحبال الواثقة

فمن الحماقة أن تصيد غزالة ﴿ وَتَتَرَكُهَا مِنَ الْحَلَائِقُ طَالَقَةَ ۗ

وقال الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ : (( مع المحبرة إلى المقبرة )) ، وقالوا : (( الحِبْرُ عطرُ الحَبْرِ )) .

وينبغي لطالب العلم أن يراجع ما يكتب ، ويحفظ أحسن ما يكتب ، ليُحدِّث بأحسن ما يحفظ ، وإلا فالكتابة دون حفظ لا تكفي .

وينبغي لطالب العلم تقييد اللطائف ، والفوائد ، والشوارد ، والإضافات ، والتحقيقات ، والشروحات ، ويكون لها تبويبًا معلومًا عنده ، ليتمكن من الاستفادة منها دون عناء .

(**a**)(**a**)(**a**)

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۳۳٥/۱، رقم ٤٤٧.

المبحث الرابع: (تطبيق عملي)، (دليل طالب العلم).

# المطلب الأُوَّل: أوصاف علماء السنَّة الَّذين يؤخذ عنهم العلم.

ينبغي لطالب العلم أن يجتهد في البحث عمن يأخذ عنه دينه ، ذلك أنَّ الكتب لا تغني عن العالم الربّاني شيئًا ، وأن علماء البدعة والأهواء يُفسِدون ولا يُصلحون ، فينبغي للمتعلّم أن لا يألو جهدًا في البحث عمن تنطبق عليه هذه الأوصاف أو أغلبها ، فإن لم يجد فليبحث عن الذي أدنى منه منزلة وهكذا يتدرّج تنزلاً ، في البحث والتحرّي عن أفضل الموجود:

## ١ ـ أقرب النَّاس سمتًا وهديًا ودلاً بالنبي ﷺ :

روى البخاريُّ عَنْ عَبْدِالرَّحْمَن بْن يَزِيدَ قَالَ : (( سَأَلْنَا حُدَيْفَة عَنْ رَجُلٍ قَرِيبِ السَّمْتِ وَالْهَدْي مِنَ النَّبِيِّ عَنْ حَتَّى خَدَيْفَة عَنْ رَجُلٍ قَرِيبِ السَّمْتِ وَالْهَدْي مِنَ النَّبِيِّ عَنْ حَتَّى نَاخُذَ عَنْهُ ، فَقَالَ : مَا أَعْرِفُ أَحَدًا أَقْرَبَ سَمْتًا وَهَدْيًا وَدَلاً بِالنَّبِيِّ عَنْ مِن ابْن أُمِّ عَبْدٍ » (() . وفي رواية قَالَ حُدَيْفَة : (( إِنَّ بِالنَّبِيِ عَنْ مِن ابْن أُمِّ عَبْدٍ » () . وفي رواية قَالَ حُدَيْفَة : (( إِنَّ اللهِ عَنْ مِن ابْنُ أُمِّ عَبْدٍ مِنْ أَمِّ عَبْدٍ مِنْ أَمِّ عَبْدٍ مِنْ أَمِّ عَبْدٍ مِنْ يَحْرُجُ مِنْ بَيْتِهِ إِلَى أَنْ يَرْجِعَ إِلَيْهِ ، لا نَدْرِي مَا يَصِنْعُ فِي أَهْلِهِ إِذَا خَلا » (٢) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : كتاب فضائل الصَّحابة : باب مناقب عبدالله بن مسعود : 0/۱۳۷۳، رقم ۳۵۰۱ .

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : كتاب الأدب : باب في الهدي الصالح : ٢٢٦٢/٥ ،
 رقم ٢٤٦٥ .

فقد روى الخطيب عن إبراهيم قال : (( كانوا إذا أتوا الرَّجل ليأخذوا عنه ، نظروا إلى سمته وإلى صلاته ، وإلى حاله ، ثُمَّ يأخذوا عنه )) (()

\_

والسمت: القصد والسكينة والوقار وحُسنُ الهيئةِ والمنظر في الدين ، وهيئةِ أهل الخير ، وتأتي بمعنى الطريق ، أي طريقة أهل الإسلام ، وبمعنى اتباع الحق والهدى .

والهدي : السيرة ، والطريقة ، والهيئة ، انظر : النهاية في غريب الحديث : ٢٥٣/٦ ، قال : واهدوا هدي عمّار ، أي سيروا بسيرته ، وتهيأوا بهيئته ، وفي مختار الصحاح : ص ٢٨٩ : ما أحسن هِدْيَتُه أي سيرته ، ويُقال : هدى هدى فلان أي سيرته ، وقال ابن فارس : التقدّم للإرشاد : ٢/٦٤ .

والدُّل : حُسْن الحديث ، والمزح عند الأهل . انظر : اللسان : ٢/٢٤

والكلمات الثلاث تكاد تحمل معنىً واحدًا ، قال صاحب النهاية في غريب الحديث : (( وقد تكرّر ذكر الدّل في الحديث ، وهو والهدى والسمت عبارة عن الحالة الّتي يكون عليها الإنسان من السكينة والوقار ، وحُسْن السيرة والطريقة واستقامة المنظر والهيئة )) : 1٣١/٢ .

الذلك بدأت كل كلمة بأبرز معنى تتميّز به عن رفيقاتها ، وذلك من مجموع ما اطلعت عليه من كتب اللغة والغريب .

(١) الجامع لأخلاق الرَّاوي: ١٩٣/١، رقم١٣٦١.

فحريٌّ بالمتعلِّم أن يسلك مسلكهم .

#### ٢ ـ سلامة العقيمة واستقامة الطريقة :

أن يكون سُنيًا ، سلفيًا : معتقدًا ومنهجًا وطريقة ، سالمًا من البدعة . وفي هذا يقول الخطيب ـ رحمه الله ـ : (( هذا كُلُه بعد استقامة الطريقة ، وثبوت العدالة ، والسلامة من البدعة ، فأمّا من لم يكن على هذه الصفة ، فيجب العدول عنه ، واجتناب السماع منه )) (۱) .

وقال ـ رحمه الله ـ : (( وما شيءٌ أضعف من عالم ترك النّاسُ عِلْمَه لفساد طريقته ، وجاهلِ أخذ النّاسُ بجهله لنظرهم إلى عبادته )) (٢) .

#### ٣. ثبوت العدالة والضبط:

قال طاووس: ((إنْ كَانَ صَاحِبُكَ مَلِيًّا فَخُدْ عَدْهُ)) ("). قال النووي: ((يعني: ثقة، ضابطًا، متقنًا، يوثق بدينه ومعرفته، ويُعتمد عليه، كما يُعتمد على معاملة الملي بالمال ثقة بذمّته)) (أ).

#### **2.**ربّانيًا :

عن أبي رزين في قوله تعالى : { كُونُوا رَبَّانِيِّينَ } [ آل

<sup>(</sup>١) الجامع لأخلاق الرَّاوي وآداب السَّامع: ١٩٢/١، رقم١٣٣٨.

<sup>(</sup>٢) اقتضاء العلم العمل: ص١٤٠.

<sup>(</sup>٣) صحيح مسلم: المقدّمة: ص ١٥. قال في الشرح: انفرد به مسلم، تحفة الأشراف: رقم ١٨٨٢، انظر: النووي على مسلم: ٤٤/١.

<sup>(</sup>٤) شرح النووي على صحيح مسلم: ١/٤٤.

عمران/٧٩] ، قال : فقهاء ، عُلماء . وسئل ابن الأعرابي عن ( رباني ) فقال : إذا كان الرَّجل عالمًا عاملاً معلّمًا ، قيل هذا ربّاني ، فإن خرم عن خصلةٍ منها لم يُقلْ له ربّاني )) (١)

وروى البخاريّ عن ابن عبّاس : { كُونُوا رَبَّانِيّينَ } : (حلماء فقهاء ، ويقال : الرباني الّذي يُربي النّاس بصغار العلم قبل كباره )) (٢) .

ومن أهم صفات الرباني: أن يكون عاملاً بعلمه ، قال على الله و « لا تَزُولُ قَدَمَا عَبْدٍ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُسْأَلُ عَنْ أربع: وذكر منها: وَعَنْ عِلْمِهِ مَاذَا عَمِلَ فِيهِ » (٣) .

وقال ﷺ: ﴿ يُوْتَى بِالرَّجُلِ يَوْمَ القِيَامَةِ فَيُلْقَى فِي النَّارِ ، فَتَنْدَلِقُ أَقْتَابُ بَطْنِهِ . فَيَدُورُ بِهَا كَمَا يَدُورُ الْحِمَارُ بِالرَّحَى ، فَيَجْتَمِعُ إلَيْهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ : يَا فُلانُ مَا لَكَ ؟ أَلَمْ تَكُنْ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ ؟ فَيَقُولُ : بَلَى ، قَدْ كُنْتُ آمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا آتِيهِ ، وَأَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَآتِيهِ )) ( أَن بِالْمَعْرُوفِ وَلا آتِيهِ ، وَأَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَآتِيهِ )) ( أَن بَلَى .

وفي البخاري : « يُجَاءُ برَجُلِ فَيُطْرَحُ فِي النَّارِ ، فَيَطْحَنُ فِيهَا كَطْحْن الْحِمَارِ برَحَاهُ ، فَيُطِيفُ بِهِ أَهْلُ النَّارِ فَيَقُولُونَ : أَيْ قُلانُ ، أَلَسْتَ كُنْتَ تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلَا يَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا تَأْمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا يَقُولُ : إِنِّي كُنْتُ آمَرُ بِالْمَعْرُوفِ وَلا

<sup>(</sup>۱) الفقيه و المتفقه : ۱۸٥/۱.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ تعليقًا: كتاب العلم: باب العلم قبل القول والعمل: ٣٧/١.

<sup>(</sup>٣) صحيح سنن التّرمذيّ : ٢٩٠/٢ ، رقم ٢٥٤٥/١٩٧٠ .

<sup>(</sup>٤) مسلم: الزهد والرقائق: باب عقوبة من يأمر بالمعروف ولا يفعله: ٢٢٩٠/٤ ، رقم ٢٩٨٩ .

أَفْعَلُهُ ، وَأَنْهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَأَفْعَلُهُ )) (١).

ومن صفات العالم الربّاني : خشية الله ، قال تعالى : { إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ } (٢) .

قال الشعبي: (( إِنَّما العالم من خاف الله عَلِل )) (").

وقال مسروق: بحسب المرء من العلم أن يخشى الله، وبحسبه جهلاً أن يُعجب بعلمه » (٤).

ومن صفاته: إحسان العمل ، عن أبي العالية قال: ((كنّا إذا أتينا الرَّجل لنأخذ عنه نظرنا إلى صلاته ، فإذا أحسن الصلاة أخذنا عنه ، وإن أساء الصلاة لم نأخذ عنه )) (°).

مشتهرًا بديانته . قال الخطيب : (( ينبغي للمتعلّم أن يقصد من الفقهاء من اشتهر بالديانة ، وعُرف بالستر

(۱) البخاريّ : الفتن : باب الفتنة الّتي تموج كموج البحر : ٢٦٠٠/٦ ، رقم٥٦٦٠ .

اندلقت أقتاب بطنه: إذا خرجت أمعاؤه. وناقة دُلُق: شديدة الدُّفعة: معجم مقاييس اللغة: مادة دلق: ٢٩٧/٢.

<sup>(</sup>٢) فاطر: الآية (٢٨).

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم وفضله: ص٥٣٨ .

<sup>(</sup>٤) العلم لأبي خيثمة: قال الألباني: إسناده صحيح عن مسروق، وهو ابن الأجدع تابعي فقيه عابد، مات سنة (٦٢)، ص١٤، رقم٤٦.

<sup>(</sup>a) المحدّث الفاصل : ص٤٠٩ ، رقم٤٣٠ ، والخطيب في الكفاية : ص١٥٧ .

والصيانة )) (١).

وقال محمَّد بن المنكدر : (( إنَّ العالِم بين الله وبين خلقه ، فلينظر كيف يدخل عليهم )) (١) .

## أن يكون ممن ربّاه العلماء وأخذ عنهم مع طول سُعبْةٍ وملازمةٍ لهم:

عن سليمان بن موسى القرشي الأموي قال: (( لا تقرؤوا القرآن على المصحفيين، ولا تأخذوا العلم من الصُّحفيين))

وقال الخطيب: (( ويكون قد أخذ فقهه من أفواه العلماء لا من الصنّحف )) (٤).

وقال ابن جماعة: ((وله من يوثق به من مشايخ عصره كثرة بحث وطول اجتماع لا ممّن أخذ عن بطون الأوراق ولم يُعرف بصحبة المشايخ الحُدّاق )) (°).

وقال الشاطبي: (( وقد قالوا: إنَّ العلم كان في صدور الرجال ، ثُمَّ انتقل إلى الكتب ، وصارت مفاتحه بأيدي الرجال ، وهذا الكلام يقضي بأن لا بد في تحصيله من الرجال ؛ فإذا تقرر هذا ؛ فلا يؤخذ إلاَّ ممّن تحقق به ،

<sup>(</sup>١) الفقيه والمتفقه: ١٩١/٢.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٠٨٨/٢ ، وصحّح إسناده المحقق.

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ١٩٣/٢ ، رقم ٨٤٨ ، وصحّ المحقق إسناده .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١٩٣/٢.

<sup>(</sup>٥) تذكرة السامع: ص١٣٥.

وللعالم المتحقق بالعلم أمارات وعلامات ثلاث : إحداها العمل بما علم ، فإن كان مخالفًا له ؛ فليس بأهل أن يؤخذ عنه ، ولا أن يُقتدى به في علم .

والثانية: أن يكون ممن ربّاه الشيوخ في ذلك العلم لأخذه عنهم وملازمته لهم، فهو الجدير بأن يتّصف بما اتصفوا به من ذلك، و هكذا كان شأن السلف الصالح.

والثالثة: الإقتداء بمن أخذ عنه ، والتأدب بأدبه ، كما علمت من إقتداء الصّحابة بالنبي في وإقتداء التّابعين بالصحابة وهكذا في كل قرن . فلما ثرك هذا الوصف ؛ رفعت البدغ رؤوسها لأن ترك الإقتداء دليلٌ على أمر حدث عند التارك ؛ أصله اتباع الهوى » (۱) .

## ٦ ـ اتباع الكتاب والسُّنَّة وإجماع الأمَّة :

قال أبو محمد ؛ الحسن بن عليّ البربهاري (ت ٣٢٩ هـ): ((واعلم رحمك الله أنَّ العلم ليس بكثرة الرواية والكتب، وإنّما العالم من اتبع العلم والسنن، وإن كان قليل العلم والكتب، ومن خالف الكتاب والسنّة فهو صاحب بدعة وإن كان كثيرُ العلم والكتب) (٢).

وروى اللالكائي عن أبي بكر بن عيّاش : قال له رجل :

<sup>(</sup>۱) الموافقات: ۱٤٠/۱ ـ ١٤٥ باختصار؛ فليُراجِع من أراد التوسُّع، و كذلك في باب الاجتهاد: الموافقات: ٢٦٢/٥.

<sup>(</sup>۲) شرح السنة للبربهاري: ص١٠٤، رقم١٠٣.

من السُّنِي ؟ قال : الَّذي إذا دُكِرَتْ الأهواء لم يتعصنب لشيء منها » (۱) . وقال : (( علامة أهل البدع ؛ الوقيعة في أهل الأثر » (۲) .

وقال البربهاري: (( وإذا رأيت الرّجل يدعو على السلطان فاعلم أنّه صاحب هوى ، وإذا رأيت الرّجل يدعو للسلطان بالصلاح ؛ فاعلم أنّه صاحب سُنّة إن شاء الله )) (")

وقال الطحاوي : (( ولا ندعو عليهم ، وندعو لهم بالصلاح والمعافاة )) (٤) .

وعن عَمْرو بن سفيان البكالي قال : قال رسول الله هذا الله الله الله عليكم أمراء يأمرونكم بالصلاة والزكاة ، حلت لكم الصلاة خلفهم ، وحررُم عليكم سبّهم » (°).

وقال عمر الله : (( إيّاكم وأصحاب الرّائي ، فإنّهم أعداء السُّنَن ، أعيتهم الأحاديث أن يحفظوها فقالوا بالرأي فضلوا

(١) شرح أصول إعتقاد أهل السنة للالكائي: ٥٣/١.

(۲) المصدر السابق: ۱۷۹/۱.

(٣) شرح السنة للبربهاري: ص١٣٦.

•

<sup>(</sup>٤) الطحاوية ، بتعليق الألباني : ص٤٧ ، ٤٨ ، وقال : ذلك خاص بالمسلمين منهم .

<sup>(</sup>٥) معرفة الصَّحابة ، لأبي نُعيم : ٢٠٢٧/٤ ، رقم٥٠٩٣ .

وأضلوا » <sup>(۱)</sup> .

وقال أبو بكر بن أبي داود: (( أهل الرأي هم أهل البدع )) (۲) ، وقال سفيان بن عيينة: (( العالِم: الذي يُعطي كُلّ حديثٍ حقه)) (۳) ، أي في شرحه متنًا وسندًا ، وبيان جودته وحُسنه من ضعفه مع بيان علله ، فقد كان غسّان الرازي الطيالسي ـ ( لقبهُ زُنيج ) ـ (( إذا مرّ بالحديث في إسناده شيء ، قال هذا فيه عهدة )) (٤) .

وقال أبو القاسم الجنيد بن محمَّد البغدادي : (( عِلْمُنا مضبوطٌ بالكتاب والسَّنَة ، ومن لم يحفظ الكتاب والسَّنَة ويكتب الحديث ولم يتفقه ؛ لا يُقتدى به )) (°).

وممّا يميّز علماء السنة عن غيرهم كون الغالب على حديثهم الكتاب والسنة وأقوال الصّحابة وأعمالهم ، وأن يكون كلامه بقدر ما يوضيِّح للناس معاني النصوص ويفهمهم إيّاها ويستنبط منها ويستدل بها .

<sup>(</sup>١) جامع بيان العلم وفضله: ١٠٤٢/٢ ، رقم٤٠٠٠ ، وصححه المحقق

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ١٠٤٢/٢ ، ملحق برقم٥٠٠٠ .

<sup>(</sup>٣) صحيح جامع بيان العلم: ص٥٠٠ ، رقم١٠٤٧ .

<sup>(</sup>٤) الجامع لأخلاق الرواي: ١٩٢/١، رقم١٣٤.

<sup>(</sup>٥) تاريخ بغداد : ۲٤١/٧ ـ ٢٤٩ .

## ٧ ـ التواضع والرفق بالمتعلِّم:

قال الخطيب: (( ويكون قد وسم نفسه بآداب العلم من استعمال الصبر والحِلْم والتواضع للطالبين ، والرفق بالمتعلمين ، ولين الجانب ومداراة الصاحب ، وقول الحق والنصيحة للخلق وغير ذلك من الأوصاف الحميدة والنعوت الجميلة )) (()

وقال ابن جماعة: (( إذا كان للشيخ من التقوى نصيب وافر وعلى شفقته ونصحه للطلبة دليل ظاهر ، وكذلك المصنفات ، وجدت الانتفاع بتصنيف الأتقى الأزهد أوفر ، والفلاح بالاشتغال به أكثر )) (٢).

والعالم أحق بالتواضع من غيره .

وعن الزهري قال: ((كان عروة يتألف النّاس على حديثه)) (٦)

وعن الأعمش عن إبراهيم قال: ((كانوا يكرهون أن يُظهر الرَّجلُ ما عنده )) (٤).

روى أبو خيثمة قال : (( كان النّبي ﷺ يكره أن يوطأ

<sup>(</sup>١) الفقيه والمتفقه: ١٩٢/٢.

<sup>(</sup>٢) تذكرة السامع والمتكلم: ص١٣٥.

<sup>(</sup>٣) العلم لأبي خيثمة: ص١٣٠.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص١٣٠.

عقبه ، ولكن عن يمين وشمال )) (١)

وعند ابن ماجه: (( مَا رُئِيَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الْكُلُ مُتَّكِنًا قَطُ ، وَلا يَطَأُ عَقِبَيْهِ رَجُلانِ )) (٢) . وعنده أيضًا: (( كَانَ النَّبِيُّ إِذَا مَشْنَى مَشْنَى أَصْحَابُهُ أَمَامَهُ وَتَرَكُوا ظَهْرَهُ لِلْمَلائِكَةِ )) (٢)

وعن الهيثم ، عن عاصم بن ضمرة : (( أنّه رأى أناسًا يتبعون سعيد بن جبير فنهاهم وقال : (( إنّ صنيعكم هذا مذلة للتابع ، وفتنة للمتبوع )) (٤) .

#### ٨ . أن يكون من الأكابر:

قال ﷺ: ((البركة مع أكابركم)) (°).

<sup>(</sup>۱) العلم لأبي خيثمة : ص٢٥ ، رقم ١٠١ ، وقال الألباني : حديث صحيح ، وإسناده مرسل ، لكن وصله الحاكم من طريق أميّة بن خالد : ٢٨٠ ، ٢٧٩/٤ .

<sup>(</sup>۲) سنن ابن ماجه: انظر: صحیح سنن ابن ماجه للألباني: باب من کره أن يوطأ عقباه: ٤٧/١، رقم ١٩٩٩.

<sup>(</sup>٣) سنن ابن ماجه: انظر: صحیح سنن ابن ماجه للألباني: باب من كره أن يوطأ عقباه: ٤٧/١، رقم ١٩٩٩.

<sup>(</sup>٤) العلم لأبي خيثمة : ص٣٠ ، رقم١٢٣ ، قال الألباني : هو الهيثم بن حبيب : أبي الهيثم الصيرفي ، وهو ثقة ، وكذلك سائر الرواة .

<sup>(</sup>٥) جامع بيان العلم وفضله: ٦١٣/١ ، رقم١٠٥٣ ، وصححه المحقق ، وقال: أخرَجه ابن حِبَّان ( ٩٥٥) ، والحاكم: على شرط البخاريّ ، ولم يخرجاه ، ووافقه الدَّهبيّ ، ثُمَّ قال: وهو كما قالا

وعن ابن مسعود قال : (( لا يزال النّاسُ صالحين ، متماسكين ما أتاهم العلم من أصحاب محمَّد هي ومن أكابر هم ، فإذا أتاهم من أصاغر هم هلكوا )) (()

وعن أبي أميّة الجمحي ، أنَّ رسول الله الله الله الله الله الله الساعة ثلاثا: إحداهن أن يلتمس العلم عند الأصاغر . قال نعيم : قيل لابن المبارك : مَن الأصاغر ؟ قال : الدين يقولون برأيهم ، فأما صغير يروي عن كبير فليس بصغير )) (١) . وذكر أبو عبيد في تأويل هذا الخبر (( عن ابن المبارك أنَّه كان يذهب بالأصاغر إلى أهل البدع ، ولا يذهب إلى السنن ، قال أبو عبيد : وهذا وجْه ، وقال : والذي أراه أنا في الأصاغر : أن يؤخذ العلم عمن كان بعد أصحاب رسول الله ، فذاك أخذ العلم عن الأصاغر )) (١) .

وقال عبدالله: (( إنكم لن تزالوا بخير ما دام العلم في كباركم ، فإذا كان العلم في صغاركم سفّه الصغيرُ الكبير ))

قال ابن عبدالبر": (( واستشهد بعضهم بأن عبدالله بن عبدالله عبدالله عبدالله عنهما ـ كان يُستفتى وهو صغير ، وأن

<sup>(</sup>۱) الطّبرانيّ في الكبير والأوسط ، ورجاله موثوقون ، انظر : مجمع الزوائد : ١٣٥/١ .

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم: ٦١٢/١ ، رقم١٠٥٢ ، حسنه المحقق ، وقد علق عليه هناك ، وأورد له شواهد.

<sup>(</sup>٣) جامع بيان العلم: ٦١٢/١ ، تابع لرقم١٠٥٢ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ص٦١٦، رقم١٠٥٩.

وعن الزهري قال: ((كان مجلس عمر مغتصًا من القرّاء شبابًا وكهولاً، فربما استشارهم، ويقول: لا يمنع أحدكم حداثة سنّه أن يشير برأيه، فإنَّ العلم ليس على حداثة السنّ وقدمه، ولكن الله يضعه حيث يشاء) (٢).

وقال عمر بن الخطاب في : ((قد علمتُ متى صلاح النّاس ومتى فسادهم : إذا جاء الفقه من قِبَل الصغير استعصى عليه الكبير ، وإذا جاء الفقه من قِبَل الكبير تابعه الصغير فاهتديا )) (\*\*).

أي أنَّ الكبير يأنف من الأخذ عن الصغير .

وروى الخطيب بسنده إلى عبدالله بن مسلم بن قتيبة الدينوري ، قال : ((سألتُ عن قوله : لا يزال النّاسُ بخير ما أخذوا العلم عن أكابرهم : يريد : لا يزال النّاسُ بخير ما كان علماؤهم المشايخ ، ولم يكن علماؤهم الأحداث ، لأن الشّيخ قد زالت عنه ميعة الشباب ، وحدّثه ، وعجلته ، وسفهة ، واستصحب التجربة والخبرة فلا يدخلُ عليه في

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ص٦١٨، رقم١٠٦٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٦١٩، رقم١٠٧٠. وصحّح إسناده المحقق.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ص٦١٥، رقم١٠٥٥.

علمه الشبه ، ولا يغلب عليه الهوى ، ولا يميل به الطمع ، ولا يستزله الشيطان استزلال الحدث . ومع السن الوقار ، والجلالة والهيبة ، والحدث قد يدخل عليه هذه الأمور التي أمنت على الشيخ ، فإذا دخلت عليه وأفتى هلك وأهلك » (۱)

والعلم في الكبار غالبًا . ذلك أنَّ الكبير قد حفظ العلم في العادة صغيرًا ، واستزاد منه وفهمه شبابًا ، وذاكره وذاكر به ، مع طول صنعبة وملازمة وثني للركب عند العلماء ، فقد قضى حياته في العلم والتعليم ، فأصبح ذا خبرة وممارسة وذوق علمي وملكة ورسوخ قدم في العلم ، وطول عهدٍ بالمسائل وتحرير ها ومعرفة منازعها ومآخذها .

واكتسب قوة في النظر والاستدلال وممارسة الفتوى .

قال الحافظ أبي الفداء ابن كثير عند تفسير قول الله تعالى : { حَتَّى إِذَا بَلغَ أَشُدَّهُ وَبَلغَ أَرْبَعِينَ سَنَهُ } (٢) . قال : (( قوي وشبّ وارتجل ، { وَبَلغَ أَرْبَعِينَ سَنَهُ } . أي تناهى عقله وكمُل فهمه وحلمه ، ويقال : إنَّه لا يتغيّر غالبًا عمّا يكون عليه ابن الأربعين )) (٦) ، حتَّى إذا كمُلت خبراته وتراكمت تجاربه ، جُلِس إليه ، ولهذه القاعدة استثناءات من النُّجَباء النَّوادر

<sup>(</sup>۱) الفقيه والمتفقه: ١٥٦/٢ ، رقم٧٧٧ .

<sup>(</sup>٢) الأحقاف: الآية (١٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم ، لأبي الفداء بن كثير : ١٦٩/٤ ـ ١٧٠ .

الذين رزقهم الله ذكاءً خارقًا ، وفهمًا ثاقبًا ، وتوجيهًا صحيحًا ، وتوفيقًا لتحصيل العلم النافع من قريب ، من أمثال عبدالله ابن عبّاس ، ومعاذ بن جبل ، وغيرهم كثير من علماء الأمّة الذين حفظ الله بهم الدين .

#### ٩ ـ الأعلم والأورع ، والأتقن والأحفظ، مع الشمرة وعلوّ الإسناد :

قال الزرنوجي: «فينبغي أن يختار الأعلم، والأورع، والأسنّ » (١).

وقال ابن جماعة : (( و لا ير غب الطالب في زيادة العلم مع نقصٍ في ورع أو دينٍ أو عدم خلقٍ جميل )) (١) .

وقال يحيى بن معين : (( آلة الحديث : الصدق ، والشهرة ، والطلب ، وترك البدع ، واجتناب الكبائر )) (() .

وقال الخطيب: « ممّن علا إسناده ، المشهور بطلب الحديث ، المشار إليه بالإتقان له ، والمعرفة به ، والأحفظ » (٤).

وعن ابن أبي الزناد عن أبيه : قال : (( أدركتُ بالمدينة مائة كلهم مأمون ، ما يؤخذ عنهم الحديث ، يقال : ليس من

<sup>(</sup>۱) تعليم المتعلّم: ص١٤.

<sup>(</sup>٢) تذكرة السامع والمتكلّم: ص١٣٣٠.

<sup>(</sup>٣) المحدِّث الفاصل : ص٤٠٦ ، ٤٢٤ ، والخطيب في الكفاية ، ص١٠١ .

<sup>(</sup>٤) الجامع لأخلاق الرَّاوي وآداب السّامع: ١٨٩/١.

أهله )) (۱)

#### ١٠ ـ متدرِّجًا في تعليمه :

والأصل في التدرّج وتقديم الأهم هو حديث معاذ إلى اليمن ، وكذلك التدرّج في التشريع ، قال الشاطبي ـ رحمه الله ـ في وجوب التدرّج بالمتعلّم: (( فلا يصحُ للعالم في التربية العلمية ، إلا المحافظة على هذه المعاني ، وإلا لم يكن مربّيًا ، واحتاج هو إلى عالم في التربية )) (٢).

وقال ـ رحمه الله ـ : (( أو ذكر كبار المسائل لمن لا يحتمل عقله إلا صغارها على ضد التربية المشروعة فمثل هذا يوقع في مصائب )) ( $^{(7)}$  .

# ١١ ـ العالم الّذي ينتقي العديث انتقاءً ، ولا يحدّث بكل ما سمع ، ولا يحدّث بالشّاذ ، ولا يتتبّع الغرائب :

قَالَ ﷺ: ((كَفَى بِالْمَرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ )) (٤).

وعن عبدالله بن عبّاس قال : (( إِنَّمَا كُنَّا نَحْفَظُ الْحَدِيثَ ، وَالْحَدِيثُ يُحْفَظُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ عِنْ . فَأَمَّا إِذْ رَكِبْتُمْ كُلَّ

<sup>(</sup>١) تذكرة السامع والمتكلم ، لابن جماعة : ص١٣٣٠ .

<sup>(</sup>٢) الموافقات: ١/٤/١.

<sup>(</sup>٣) الموافقات : ١٢٣/١ .

<sup>(</sup>٤) مقدّمة مسلم: ١٠/١ ، باب النهي عن الحديث بكلّ ما سمع: رقم٥/٥

صَعْبٍ وَذَلُولٍ فَهَيْهَاتَ )) (١) . أي بعُد أن نثق بحديثكم .

وقال مالك : (( اعْلَمْ أَنَّهُ لَيْسَ يَسْلَمُ رَجُلٌ حَدَّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ ) (٢) مَا سَمِعَ ، وَلا يَكُونُ إِمَامًا أَبَدًا ، وَهُو َ يُحَدِّثُ بِكُلِّ مَا سَمِعَ )) (٢) .

وقال عبدالرَّحمن بن مهدي : (( لا يَكُونُ الرَّجُلُ إِمَامًا يُقْتَدَى بِهِ حَتَّى يُمْسِكَ عَنْ بَعْضِ مَا سَمِعَ )) (٦) . بل كان بعض السَّلف ينبِّه النّاس ويحدّر هم من الأخذ عمّن به خارم ، ويُعْلن ذلك إعلانًا على رؤوس الأشهاد .

فقد روى الإمام مسلم في المقدِّمة أنَّ عَبْدَ اللَّهِ بْنَ الْمُبَارَكِ قال عَلْى رُوُوسِ النَّاسِ: دَعُوا حَدِيثَ عَمْرو بْنِ تَابِتٍ ، فَإِنَّهُ كَانَ يَسُبُّ السَّلْفَ )) (٤) .

وقال عبدالرَّحمن بن مهدي : (( لا يكون إمامًا في العلم من أخذ بالشاذ من العلم ، ولا يكون إمامًا في العلم من روى عن كلِّ أحد ، ولا يكون إمامًا في العلم من روى كلّ ما سمع )) (°)

وقال ابن عبدالبر»: (( وكان يقال : العالم النبيل الذي يكتب أحسن ما يسمع ، ويحفظ أحسن ما يكتب ، ويحدِّث

<sup>(</sup>۱) مقدّمة مسلم: ۱۳/۱، رقم ۱۹/۷/٥.

<sup>(</sup>۲) مقدّمة مسلم: ۱۱/۱، رقم ٥/٥/٥.

<sup>(</sup>٣) مقدّمة مسلم: ١١/١، رقم٥/٥/٦.

<sup>(</sup>٤) مقدّمة مسلم: ١٦/١.

<sup>(</sup>٠) جامع بيان العلم: ٨٢٠/٢ ، رقم١٥٣٩ ، وصحّح إسناده المحقق ، وانظر كذلك: ١٥٣٠ ـ ١٥٣٢ .

بأحسن ما يحفظ » (١) .

## ١٢ ـ إفشاؤه للعلم في المساجد وغيرها علانية إلاَّ لعارش:

فقد روى الإمام البخاري تعليقا أنَّ عُمَرُ بْنُ عَبْدِالْعَزيز (( كَتَبَ إِلَى أَبِي بَكْرِ بْنِ حَزْمٍ: الْظُرْ مَا كَانَ مِنْ حَدِيثِ رَسُولِ اللّهِ فَي فَاكْتُبْهُ ، فَإِنِّي خِفْتُ دُرُوسَ الْعِلْمِ وَدَهَابَ الْعُلْمَاءِ ، وَلا تَقْبَلْ إِلا حَدِيثَ النَّبِيِّ فَي ، وَلَتُقْشُوا الْعِلْمَ ، وَلَتَجْلِسُوا حَتَى يَكُونَ سِرًّا )) (٢) . يُعَلَّمَ مَنْ لا يَعْلَمُ ، فَإِنَّ الْعِلْمَ لا يَهْلِكُ حَتَّى يَكُونَ سِرًّا )) (٢) .

وعن الحسن قال: ((جاء أعرابي إلى عمر فقال: يا أمير المؤمنين! علمني الدين، فقال: أن تشهد أن لا إله إلا الله وأن محمَّدًا رسول الله، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتحجّ البيت، وتصوم رمضان، وعليك بالعلانية، وإياك والسرّ وكلّ ما يستحيى منه ...)) (").

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم: ص١٢٢، وقم٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ تعليقًا: كتاب العلم: باب كيف يقبض العلم: ٤٩/١.

<sup>(</sup>٣) شرح أصول اعتقاد أهل السنّة: ٢٠٣/١ ، رقم ٣٣٤ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ: كتاب الاعتصام بالكتاب والسنة: باب قول النّبي ﷺ: «لا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمّتِي ظاهِرِينَ عَلى الدَقِّ »: ٢٦٦٧/٦ ، رقم ٦٨٨١ .

فذكر أنّهم أهل العلم ، وقال الحافظ في شرحه لهذه الكلمة : ((أي على من خالفهم ، أي غالبون ، أو المراد بالظهور أنّهم غير مستترين ، بل مشهورون ، والأول أولى )) (()

والمعنى عام في الظهور بمعنى: البروز والشهرة والغلبة على الأعداء ، وذلك حتّى تتمّ الشهادة على النّاس ، وتقوم الحجّة عليهم ، قال الله تعالى: { وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةُ وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاس وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا } (٢).

وقال السفاريني فيما ينبغي للعالم: (( وترك الحجاب ؟ بل يكون بابه للشريف والوضيع ، ولذا قيل: إذا مُنع العلمُ عن العامة لم تتقع به الخاصة )) (٢).

وكتب عمر بن عبدالعزيز فقال : (( أمّا بعد ، فأمر أهل العلم أن ينشروا العلم في مساجدهم ، فإنَّ السُّنَّة كانت قد أميتت )) (٤) .

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ، للحافظ ابن حجر: ٣٠٧/١٣ عند شرح قوله: ((وهم ظاهرون)).

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (١٤٣).

<sup>(</sup>٣) غذاء الألباب، شرح منظومة الآداب: ٤٨/١ في مطلب: يراد للعالم عشرة أشياء.

<sup>(</sup>٤) المحدِّث الفاصل : في عقد المجالس في المساجد : ص٦٠٣ ، رقم ٨٧٣ ، وقال : أخرج البخاريّ نحوه تعليقًا ، انظر : فتح الباري : ٢٠٤/١

#### أوصاف من تؤخذ عنه الفتوى:

للعالم المُفتي أوصاف زائدة على ما سبق من أوصاف علماء السُّنَة الذين يُعلِّمون العلم: قال الإمام الشَّافعيّ: (( لا يحلُّ لأحدٍ يُفتي في دين الله إلاَّ رجلاً عارفًا بكتاب الله: يحلُّ لأحدٍ يُفتي في دين الله إلاَّ رجلاً عارفًا بكتاب الله: بناسخه ومنسوخه، وبمحكمه ومتشابهه، وتأويله وتنزيله، ومكيِّه ومدنيِّه، وما أريد به، وفيما أنزل، ثمَّ يكونُ بعد ذلك بصيرًا بحديث رسول الله ، وبالناسخ والمنسوخ، ويعرفُ من الحديث مثل ما عَرفَ من القُرآن، ويكون بصيرًا باللغة، بصيرًا بالشعر، وما يحتاجُ إليه لِلعلم والقرآن، ويستعملُ مع هذا الإنصاف، وقلة الكلام، ويكون بعد هذا مُشْرفًا على اختلاف أهل الأمصار، ويكون له قريحة بعد هذا

فإذا كان هذا هكذا ، فلهُ أن يتكلَّم ويُفتي في الحلال والحرام ، وإذا لم يكن هكذا فله أن يتكلَّم في العلم ولا يُفتي ))

وقال الإمام أحمد: (( ينبغي للرّجُل إذا حمل نفسه على الفُثيا أن يكون عالمًا بالسنن ، عالمًا بوجوه القرآن ، عالمًا بالأسانيد الصحيحة ، وإنما جاء خلاف من خالف لقلة معرفتهم بما جاء عن النّبي في السُنّة ، وقلة معرفتهم

<sup>(</sup>۱) الفقيه و المتفقه ، للخطيب : ۳۳۱/۲ ـ ۳۳۲ ، رقم ۱۰٤۸

بصحيحها من سقيمها )) (١) .

وسئل ابن المبارك : متى يُقتي الرّجلُ ؟ قال : إذا كان عالمًا بالأثر ، بصيرًا بالرأي » (٢) .

وقال ابن الماجشون: ((كانوا يقولون: لا يكون فقيهًا في الحادث من لم يكن عالمًا بالماضي)) (٦).

وقال عبدالله بن المبارك ـ في وجوب اعتماد المفتي على الكتاب والسُّنَّة ، وآثار السّلف ـ : (( ليكن الَّذي تعتمد عليه الأثر وخُدْ من الرأي ما يُفسِّر لك الحديث )) (أ) .

قال الحسن: (( الفقية: الورغ الزاهد الذي لا يسخر بمن أسفلَ منه، ولا يهمز من فوقه، ولا يأخُدُ على علم علمه الله طعامًا)) (°).

وعن عليّ بن أبي طالب أنّه قال : (( ألا أنبئكم بالفقيه حقّ الفقيه ؟ من لم يقنّط النّاس من رحمة الله ، ولم يرخّص لهم في معاصي الله ، ولم يؤمّنهم مكر َ الله ، ولم يترك القرآن إلى غيره ، ولا خير في عبادةٍ ليس فيها تفقُه ، ولا خير في فقهٍ ليس فيه قراءةٍ ليس فيه قراءةٍ ليس

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۳۳۲/۲ ، رقم ۱۰٤۹ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۳۳۲/۲ ، رقم ۱۰۵۰ .

<sup>(</sup>٣) صحيح جامع بيان العلم وفضله: ص٠٥٠، رقم١٠٥٠.

<sup>(</sup>٤) الفقيه والمتفقه: ٣٤٦/٢ ، رقم١٠٧٣ .

<sup>(</sup>٥) الفقيه والمتفقه: ٣٤١/٢ ، رقم١٠٦٧.

فیها تدبُّر )) (۱)

وقد أورد الخطيب جملة من الأوصاف في باب ذكر شروط من يصلح للفتوى ، قال :

((أن يكون بالغًا عاقلاً عدلاً) إذ لم يختلف علماء المسلمين في رد فتوى الفاسق وإن كان بصيرًا بها، ثقة ضابطًا عالمًا بالأحكام الشرعية وأصولها الأربعة: الأوَّل: العلم بالكتاب، على الوجه الذي تصحّ به معرفة ما تضمنته من الأحكام، محكمًا ومتشابهًا، وعمومًا وخصوصًا، ومجملاً ومفسرًا، وناسخًا ومنسوخًا، والثّاني: العلم بالسنّة دراية ورواية، والثّالث: العلم بأقاويل السلف فيما أجمعوا عليه، واختلفوا فيه، ليتبع الإجماع في فتواه، ويجتهد برأيه فيما اختلفوا فيه، والرابع: العلم بالقياس الموجب لردّ الفروع المسكوت عنها إلى الأصول المنطوق بها والمُجمع عليها، حتّى يجد المفتي طريقًا إلى العلم بأحكام النوازل، وتمييز الحق من الباطل.

فهذا لا يجوز للمفتي الإخلال بشيءٍ منه .

ثُمَّ قال ـ ما ملخصه ـ : (( وينبغي أن يكون قويَّ الاستنباط والملاحظة والفهم ، رصين الفكر ، صحيح الاعتبار ، صاحب أناة وتؤدة وتثبّت ، بصيرًا بما فيه المصلحة ، مستوقِقًا بالمشاورة ، حافظًا لدينه ، مشفقًا على

<sup>(</sup>۱) الفقيه والمتفقه: ٣٣٩/٢، رقم ١٠٦١.

أهل مِلْته مواظبًا على مروءته ، مستطيبًا لمأكله ، متورّعًا عن الشبهات وفاسد التأويلات ، صليبًا في الحق ، دائم الاشتغال بمعادن الفتوى وطرئق الاجتهاد ، لم تغلب عليه الغفلة أو يعْتوره السَّهر ، أو يُعْرف بالاختلال ، يجيب بما لا يسنح له ، ويُفتي بما يخفى عليه .

واعلم أنَّ العلوم كُلُها أبازير الفقه ، وليس دون الفقه علمٌ الأَ وصاحبُه يحتاجُ إلى دون ما يحتاج إليه الفقيه ، لأن الفقيه يحتاج لمعرفة طرف من كلّ شيء من أمور الدنيا والآخرة ، وإلى معرفة الجدّ والهزل ، والخلاف والضدّ ، والنفع والضرّ ، وأمور النّاس الجارية بينهم ، والعادات المعروفة منهم .

ولن يُدْرك ذلك إلا بملاقاة الرجال ، والاجتماع مع أهل النّحَل والمقالات المختلفة ومساءلتهم ، وكثرة المذاكرة لهم ، وجمع الكتب ودرسها ، ودوام مطالعتها .

والدليل على ذلك أنّ الله لمّا أراد إعلام النّاس أن ما أتى به النّبي في من قصص وأخبار وسير هو معجز لهم أخبرهم أنّه لا يُعرف في بلقاء الرجال ، ودراسة الكتب ، وخطّه بيمينه ، ليُصدّق قوله إنّه إخبار له من الله . وأن وجوده خلاف ذلك خرق للعادة )) (۱) . ا.هـ ملخّصنا .

ثُمَّ أورد ـ رحمه الله ـ بسنده إلى سفيان بن عُيينة قوله: ((

<sup>(</sup>۱) الفقيه و المتفقه: جـ٢ ، ملخّص من ص ٣٣٠ ـ ٣٣٤

ليس أحدٌ أحوجَ إلى طلب العلم من العالم لأنَّه ليس الجهلُ بأحدٍ أقبَحُ به من العالم )) (١) .

وينبغي للمفتي أن يكون على قدر كبير من الورع والتقوى ، والزهد والتقلل من الدنيا ، والخوف من الله على وأن تكون فتواه مطردة ومتزنة ، لا اضطراب فيها ولا تردد ، فلا يكون له اليوم فتوى في أمر ما ، وغدًا له فتوى ، وبعد غد أخرى .

ولا يمنعه ذلك من الرجوع إلى الحق إذا استبان له . ويقع الاضطراب في الغالب من وجهين :

الأوّل: ترك استقصاء الأدلة وجمعها في المسألة الواحدة ، والتأكّد من صحّتها ، ومن ثمّ موازنتها ومعرفة إن كان قد دخل النسخ على أحدها ، أو وجد المانع ، أو إن كان في المسألة إجماع ، ثمّ النّظر والتأمّل ، وترك الاستعجال والتسرّع.

الثّاني: فهم الحال ، وتحقيق المناط ، وتنزيل الأحكام الشرعية على الوقائع والنوازل ، والتأكُّد من مدى مطابقة الحكم على النازلة.

وليس عليه حرج أن يقول لما لا يعلم: لا أعلم.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۳۳٦/۲، رقم ١٠٥٥.

قال الشعبي: (( لا أدري ، نصف العلم )) (١) .

وقال ابن عجلان: (( إذا أخطأ العالمُ لا أدري أصيبت مقاتله)) (١).

وأخبر عقبة بن مسلم ، أنَّ ابن عمر سئل عن شيءٍ فقال : لا أدري ، ثُمَّ أتبعها فقال : أتريدون أن تجعلوا ظهورنا لكم جسورًا في جهنّم ؛ أن تقولوا أفتانا ابن عمر بهذا )) (٣) .

وقد يجْملُ بالمفتي تأخير الجواب ، للتأمل والنظر ومراجعة الكتب ، وعليه أن يشاور غيره فيما استشكل عليه ، فهذا الأمر مما تدخل فيه الشورى ، وهي سُنّة المصطفى في : قال الله تعالى : { وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ } (ئ) .

وقال الخطيب: (( ثُمَّ يذكر المسألة لمن بحضرته ممن يصلح لذلك من أهل العلم، ويشاور هم في الجواب، ويسأل كلَّ واحدٍ منهم عمّا عنده، فإنَّ في ذلك بركة، واقتداء بالسلف الصالح، وقد قال الله تعالى: { وَشَاوِرْهُمْ فِي الأَمْرِ }

<sup>(</sup>۱) الفقيه والمتفقه: ٣٦٩/٢، رقم ١١١٩.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۳۲۲/۲ ، رقم۱۱۱۳ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣٦٥/٢، رقم ١١٠٩.

<sup>(</sup>٤) الشورى: الآية (٣٨).

<sup>(</sup>٥) الفقيه والمتفقه: ٣٩١/٢ ، رقم١١٥٣ .

[ آل عمران/١٥٩ ] ، وشاور النّبي في مواضع وأشياء ، وأمر بالمشاورة ، وكانت الصّحابة تشاور في الفتوى والأحكام » (١).

بل من الورع أن يحيل الفتوى ويدفعها إلى من هو أفضل منه فإن عُدِم فإلى مثله .

قال عبدالرَّحمن بن أبي ليلى: (( أدركتُ عشرين ومائة من أصحاب رسول الله الله الله الرَّاوي: أراه قال في المسجد ـ فما كان منهم مُحدِّث إلا ودَّ أنَّ أخاه كفاه الحديث، ولا مفتي إلاَّ ودّ أنَّ أخاه كفاه الفتيا )) (٢).

وقال البراء: (( لقد رأيت ثلاثمائة من أهل بدر ؛ ما منهم من أحدٍ إلا وهو يُحبُ أن يكفيه صاحبُه الفتوى )) (٣) .

- و لا يُحبّ أن يُسأل ، قال بشر بن الحارث : (( من أحبّ أن يُسأل )) (٤) .

- ولا يكون نهمًا وشرهًا في الفتوى ، ولا يجيب على كلّ سؤال ، بل ينبغي أن يكون لديه حكمة وبصيرة وفراسة في السائل ، فإنّ بعض الأسئلة ثرادُ لغيرها : كالفتنة ، أو الوقيعة ، أو إظهار ما عند السائل من علم ، أو المراء ، أو

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۳۹۰/۲، رقم ۱۱۵۲.

<sup>(</sup>٢) جامع بيان العلم: ١١٢٠/٢ ، رقم ٢١٩٩ .

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ٣٤٩/٢ ، رقم١٠٧٦ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٣٥٣/٢، رقم١٠٨٤.

المجادلة ، فلا يليق بالعالم أن يكون مطيّة أو أداة لغيره .

قال عبدالله بن مسعود الله : (( من أفتى النّاس في كلّ ما يسألونه فهو مجنون )) (۱) .

- وأن يُكثِر الصمت ويُقلّ الكلام ، فقد قال ﷺ : «من صمت نجا » (٢) .

وقال أحدُ الحكماء الأوائل: (( من اتخذ العلم لجامًا ، اتخذه النّاسُ إمامًا ، ومن عُرف بالحكمة لاحظته العيون بالوقار )) (٣) ، غير أنَّ تأخير البيان عن وقت الحاجة لا يجوز.

ويلزم السائل أن يتحرى في سؤاله الصدق والإحاطة بجميع جوانب المسألة ، وأن لا يُخفي منها ما يؤثر على الفتوى ، وأن يسأل من اشتهر من العلماء بالعلم والدين ، والتقوى والورع ، فقد كثر في هذا الزمان الخطباء ، والوعاظ ، والمشايخ ، وقل العلماء .

وكثير من النّاس يخلط بين هذا وذاك ، وعليه أن يتنبّه أنّه ليس كلُّ من خطب أو ألقى موعظة أو درسًا أو محاضرة أو تكلم في أمور الدين وكان فصيح اللسان بليغًا ، يقوى على الفتوى .

<sup>(</sup>۱) جامع بيان العلم: ١١٢٤/٢ ، رقم٢٠٨٨ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٩٠٨٥، رقم٩٠٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٤٦/١ ، رقم ٢٨١ .

قال عبدالله بن مسعود في : (( إِنَّكُم في زمانِ كثيرٌ علماؤه ، قليلٌ خطباؤه ، وإنّ بعدكم زمانًا كثيرٌ خطباؤه ، والعلماء فيه قليل )) (() . ولا أراه إلا زماننا هذا .

وعن أبي عبدالرَّحمن : أنَّ علبًا ﴿ مرّ بقاصٍ ، فقال : أتعرف الناسخ من المنسوخ ؟ فقال : لا ، قال : هلكت وأهلكت » (٢) .

وقد حثّ السلف على أخذ الفتوى من مشاهير العلماء ، فقد قال سفيان الثوري : (( خُذ الحلال والحرام من المشهورين في العلم ، وما سوى ذلك فمن المشيخة )) (٦) .

على أنَّه ما من عالم إلاَّ وفيه نقص ، ويصيب ويخطئ ، فالعصمة للأنبياء.

روى مالك بن أنس عن سعيد بن المسيِّب: (( ليس من عالم ولا شريف ، ولا ذي فضل إلاَّ وفيه عيب ، ولكن من كان فضله أكثر من نقصه ، ذهب نقصه لفضله ، كما أنَّ من

<sup>(1)</sup> كتاب العلم ، لأبي خيثمة : ص٢٧ ، رقم ١٠٩ ، قال الألباني : (( هذا موقوف صحيح الإسناد ، ورجاله رجال الصحيحين ، غير عبدالله بن يزيد الصهباني ، وهو ثقة ، وله ترجمة في الجرح والتعديل )) .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ص٣١، رقم١٣٠، قال الألباني: «إسناده صحيح على شرط الشيخين، وأبو عبدالرَّحمن: هو عبدالله بن حبيب السُّلمي: تابعي، مقرئ، ثقة ثبت ».

<sup>(</sup>٣) المحدِّث الفاصل : ص٤٠٦ ، رقم٤٢٣ ، والخطيب في الكفاية ، ص١٣٣ ـ ١٣٣ .

غلب علیه نقصانه ذهب فضله )) (۱)

وقال غيرُه: (( لا يسلم العالم من الخطأ ، فمن أخطأ قليلاً وأصاب كثيرًا فهو عالمٌ ، ومن أصاب قليلاً وأخطأ كثيرًا فهو جاهل )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) صحيح جامع بيان العلم: ص٢٠٢، رقم١٠٦٠.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ص۳۰۲، رقم۱۰٦۱.

## تفقّد أحوال المفتين وغيرهم من أهل العلم:

إنَّ وجود طائفة من العلماء المشهود لهم بالعلم والتقوى والورع والنصح للأمّة تقوم بتفقُّد أحوال المفتين والعلماء الذين يُعلمون النّاس ويربّونهم ، والوعاظ وأهل الحسبة وغيرهم ، أمرٌ في غاية الأهميّة ، لأنّه قد دخل في هذا الشأن من ليس من أهله.

تقوم هذه الطائفة بوضع الضوابط المناسبة لكل فئة من هذه الفئات ، وفي ضوء ذلك تتم إجازة كلّ من يستحق الإجازة لممارسة العمل ، ولها دور الرقابة والمتابعة في هذا الشأن ، وكذلك متابعة المصنفات الجديدة في العلم الشرعي ، والمجلات والجرائد والدوريات ، وجميع ما يُكتب أو يُسمع أو يُشاهد مما له علاقة بالدين .

قال الخطيب: ((ينبغي لإمام المسلمين أن يتصفّح أحوال المُقْتِين ، فمن كان يصلح للفتوى أقرّه عليها ، ومن لم يكن من أهلها منعه منها ، وتقدّم إليه بأن لا يتعرّض لها ، وأو عده بالعقوبة إن لم ينته عنها . وقد كان الخلفاء من بني أميّة ينصبون للفتوى بمكّة في أيام الموسم قومًا يُعيّئونهم ، ويأمرون بأن لا يُستفتى غيرهم .

والطريق للإمام إلى معرفة حال من يُريدُ نصبه للفتوى أن يسأل عنه أهل العلم في وقته ، والمشهورين من فقهاء

عصره ، ويعوِّل على ما يخبرونه من أمره » (١) .

وروى بسنده إلى عبدالله بن إبراهيم بن عمر بن أبي يزيد الصنعاني عن أبيه قال : ((كان يصيح الصائحُ في الحاجِّ ، لا يُفتي النّاس إلاَّ عطاء بن أبي رباح ، فإن لم يكن فعبدُالله بن أبي نجيح )) (٢).

ذلك لِعِظم شأن الفتوى ، فإنها دين ، لذا كان السلف ـ رضوان الله عليهم ـ يتورّعون فيها أشدّ الورع ، ولا يقدمون عليها حتّى يشهد لهم الثقات .

قال الإمام مالك: (( ما أفتيتُ حتَّى شهدَ لي سبعون أنّي أهلٌ لذلك )) (٣).

وقال أيضًا: (( ما أجبتُ في الفتوى حتَّى سألتُ من هو أعلم منِّي: هل يُراني موضعًا لذلك ؟ سألت ربيعة ، وسألت يحيى بن سعيد ، فأمراني بذلك ، فقلت له: يا أبا عبدالله! لو نهوك ، قال: كنتُ أنتهي ، لا ينبغي لرجلٍ أنَّ يرى لنفسه أهلاً لشيء حتَّى بسأل من هو أعلم منه )) (أ).

**(2)** 

<sup>(</sup>۱) الفقيه والمتفقه: ٣٢٤/٢ ـ ٣٢٥ ، تابع لرقم ١٠٣٩ ، ورقم ١٠٤٠ من قول الخطيب نفسه .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۳۲٥/۲، رقم ١٠٤٠.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٣٢٥/٢، رقم ١٠٤١.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ٣٢٥/٢، رقم١٠٤٢.

# المطلب الثَّاني: (خوارم المنهج ومعوقاته).

ومن الأمور الّتي تتسبّب في عدم ثبات المتعلّم على المنهج، وانقطاعه، بل تُعدُّ من عوائقه أو خوارمه:

العدي الشُّهرة والتصدُّر للتعليم قبل أوانه ، وظنّه أنَّ هذا الطريق طويلٌ جدًّا ، ومملّ ، في حين أنَّه لو أنعم النظر فيه لوجده أقصر الطُرق ، فقد كان المصطفى على يلقن أصحابه آيات ذوات عدد ، يبيّنها لهم حتَّى يفهمونها ، ويفهمون ما فيها من أحكام شرعية فيعملون بها ، فيكسبون العلم والعمل معًا .

٢ - ومن أسباب عدم الثبات على المنهج عدم معرفة المتعلّم به ، وعدم تذكير المعلّم به ، وبطبيعته المتدرجة . والتذكير دائمًا بذلك مهمّ في استمرار المتعلم وثباته وعدم فتور عزيمته أو انقطاعه .

فقد يعتبر المنهج طويلاً ومثبّطًا له ، وأنّه يستطيع الوصول إلى العلم في زمن أقصر وبجهدٍ أقلّ ، إذ يسمع بعض قرنائه يتباهون بقراءة المطوّلات والوصول إلى تفصيلات وجزئيات دقيقة . ولو دقق النظر لعلم أنّ بضاعتهم مزجاة ، وأنهم قد عرفوا بضع مسائل ولكنهم خلوً من باقي العلوم .

٣ ـ المراء والجدال بالباطل والخصومات في الدين ، والشحناء ، والمشاجرات ، والمهاترات ، وقالة السوء ، والغيبة والنميمة ، والحسد والكبرياء والعجب ، والتعالي

على النّاس وازدرائهم ، والغرور ، والردود الّتي تُعدُّ انتصارًا للنّفس ، وليست الردود العلمية الموضوعيّة الّتي تُقرُّ حقًا أو تدفع باطلاً .

وكذا الطمع في الدنيا ، والتكثر من الأموال وتكديسها دون إنفاقها في وجوه الخير ، كلّ ذلك من غوائل العلم .

القول على الله بغير علم ، فقد قرنه الله بالشرك ، فقال تعالى : { قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْفُواحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطْنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ بغَيْرِ الْحَقِّ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزِّلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ } (۱) .

لذا يتعيّن على طالب العلم القول والعمل بما علم ، وما لا يعلمه يكله إلى أهله .

• - إفناء العُمْر في علوم الآلة ، وهي وسيلة لفهم الكتاب والسنّة ، أو إفناء العمر في العلم دون العمل به ، وهذا مخالف لمقاصد العلم والشريعة ، فالعلم هو آلة العمل .

أو التسويف وإضاعة العمر في التردد بين الأمور في طلب العلم ، كالتردد في اختيار متن من المتون أو حفظه أو اختيار أحد الشروح وهكذا ، أو الاستخارة والاستشارة في ذلك التي قد تمتد عدّة سنين ، وبالمقابل فإنَّ ترك الاستخارة والاستشارة هو ترك لسنة المصطفى ، فلا ينبغى ذلك .

<sup>(</sup>١) الأعراف: الآية ( ٣٣ ).

الشتغال بعلوم كثيرة من بداية طلب العلم ، فقد يُصاب باليأس ، أو الفوضى ، والانسياق وراء فروع المسائل فإنها لا تتتهي ، وقد ألف في بعض فروع المسائل مجلدات ... وإنما يكون الاشتغال بعلمٍ واحدٍ أو علمين أو ثلاثة ، ولا يزيد ، فمن طلب العلم جملة فاته جملة .

والأصل علم واحد كما فعل النّبي في بأصحابه ، فقد كان يقرئهم القرآن ، ويفسّره لهم . قال أبو حيّان : (( أمّا صاحب تناتيف ، وينظر أفي علوم كثيرة فهذا لا يمكن أن يبلغ الإمامة في شيء منها ، وقد قال العقلاء : ازدحام العلوم مضلّة للفهوم )) .

وأما التوسع قليلاً في علم أو علمين فإنَّ هذا من باب التنويع للتخفيف على النفس ، قال الماوردي : (( إنَّ النفوس لترتاح إلى الفنون المختلفة )) .

والذي بلغ الإمامة في الدين من الأئمة السابقين لا يكاد يُنسب إلا إلى علم واحد ، ولا يُنسب إلى غيره ؛ فيُقال : فلان النّحْوي ، فلان المحدّث ، فلان الفقيه ، ومن النادر أن يُنسب إلى عدّة فنون .

٧ - وكذلك تتبع الغرائب وشواذ المسائل والآثار ، أو التخصص من بداية الطلب في علم واحد ، وخاصة علوم الآلة ، أو اختيار المتون المعقدة والروايات ، قال عليّ بن الحسن : (( العلم ما تواطئت عليه الألسن )) أي ما اشتهر بين العلماء . والدافع لذلك غالبًا طلب الشهرة ، وكما قيل : تحصرم قبل أن يتزبّب .

٨ - ومن خوارم المنهج: الخوض في كتب الفلسفة والكلام والمنطق في بداية الطلب، إذ لا يكون هذا إلا بعد التمكن، وبقصد معرفة طرقهم وأساليبهم للرد عليها، ويُلحق بها الكتب الفكرية ائتي لا تعتمد الدليل الشرعي.

9 ـ الضجر والملل والتنقُّل بين الفنون والمتون ، فلا يكاد يبدأ في حفظ متن أو فهم شرح إلاَّ وينتقل إلى غيره دون مبّرر ، أو من شيخ إلى غيره ، فهذا نهايته الشتات والضياع والانقطاع عن العلم .

كما قال القائل:

يوم بجزوى ويوم بالعذيب ويوم بالخليصاء

ومن أسباب الانقطاع كذلك: الشعور بالكمال والاكتفاء والتوقف عن الطلب، فهذا فيه غرور وعُجْب وجهل ؛ فينبغي له التواضع واعتقاد أنَّ هناك من هو أفضل منه وأكثر علمًا.

فالعلم ليس له وقت محدود ، والتوقف فيه بداية الجهل ، وكما قال الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ : (( مع المحبرة إلى المقبرة )).

• ١ - تسويغ ترك الحفظ بكبر السنّ أو الاشتغال بالأهل والأولاد، فإنّه يمكن الجمع بين ذلك، قال الإمام البخاريّ ـ رحمه الله ـ: (( وَقَدْ تَعَلَّمَ أَصْحَابُ النّبِيِّ عَلَيْ فِي كِبَر سِنِّهِمْ ))

(1)

أو الاشتغال بالكتابة عن الحفظ والفهم والتكرار والمراجعة والمدارسة وفقه النصوص .

أو الاشتغال بالحفظ دون الفهم ، أو بالفهم دون الحفظ .

أو أخذ الأحكام الشرعية من كتب النصوص المجردة دون شرح من شيخ أو كتاب ، وذلك من بداية الطلب ، إذ قد يكون النصل مقيدًا ، أو مخصوصًا ، أو مفسرًا ، أو منسوخًا ، فهذا يسبب الشذوذ في كثير من المسائل .

أو أخذ العلم عن متعالم أو مبتدع أو شيخ ليس له منهج صحيح ، فقد يتعمّق في شرح جزئية بطريقة موسعة جدًا ، ويغوص في مسائلها وشعبها ، والتعمّق فيها في مرحلة مبتدئة من الطلب هذا بخلاف المنهج الصحيح.

ومن العوائق والمثبِّطات أن يتوقف الطالب عند جزئية من الجزئيات تستغلق عليه فلا يتجاوزها فتكون سببًا في انقطاعه في فينبغي إذا استغلق عليه شيء في حفظه أو فهمه أن يؤجِّله إلى وقت يكون فيه أكثر استعدادًا وتهيؤًا فإنَّ الإصرار على شيء مع استغلاقه مضيعة للعمر ، وهو أيضًا يورث الملل ، ويؤدي إلى التوقف والانقطاع .

<sup>(1)</sup> البخاريّ : كتاب العلم : باب الاغتباط في العلم والحكمة ، انظر : فتح الباري في الكتاب والباب نفسه .

ويُحكى عن الأصمعي أنّه اجتمع بالخليل بن أحمد وحرص على فهم علم العروض من الخليل ، فأعياه ذلك ، فقال له الخليل يومًا : قطّع لي هذا البيت :

إذا لم تستطع شيئًا فدعه ﴿ وجاوزه إلى ما تستطيع

وكان مقصود الخليل المعنى الذي انطوى عليه البيت .

♠

# المطلب الثَّالث: ( مراحل سُلَّم التَّعلُّم ).

سلك العلماء في تعليمهم طلابهم العلم طريقتين:

#### الطريقة الأولى: (طريقة المغاربة).

وفيها تُدْرس العلوم فنًا فنًا ، ولا يزيد المتعلّم على حفظ آيات ذوات عدد ، أو تفسيرها . أو حديثٍ واحد ، أو بيتٍ واحد ، لا يتجاوز ذلك أبدًا .

ويمثّلون من يريد أن يُنْهي فنّين معًا بمن يُريد إخراج التوائم في آنِ واحد . ولا بُدّ أن يخرج أحدهما قبل الآخر .

# الطريقة الثَّانية : ( طريقة المشارقة ) .

يُجمع فيها أكثر من علم في آنِ واحد . ويُذكر عن النووي ـ رحمه الله ـ أنّه كان يقرأ تسعة علوم معًا ، أو اثنتي عشر درسًا في علوم عدّة في اليوم الواحد .

والأولى أثبت وآكد مع الزمن ، وهي موافقة للمنهج النبوي ، فقد كان الصّحابة ، يستقرئون عشر آيات لا يتجاوزونها حتّى يعرفوا معانيها وأحكامها وحدودها ، وآمرها وزاجرها فيفهمونها ويطبّقونها ، وهذه هي السُّنَة والطربقة .

 والتمكُّن من إنهاء عِدَّة فنون مجتمعة تختلف باختلاف الهمّة ، والقدرات ، والمواهب ، والأحوال لكن التدرُّج والترقُق هو الصحيح الذي سار عليه الصَّحابة والسلف ـ رحمهم الله ـ .

وقد اجتهدوا - رحمهم الله - في تقرير الطريقة الصحيحة لتعلم العلوم الشرعية بعدما كثرت ، ودخلت العُجْمة على اللغة ، والكذب على النّبي ، وغير ذلك مما اكتنف علوم الوسائل خاصة ، فتقرّر أنّ أخذ العلم يتمُّ غالبًا على ثلاث مراحل ، لكلّ مرحلة مناهجُها ، ومقاصدها ، ووسائلها ، وخصائصها ، وضوابطها .

ولو تجاوز المتعلم مرحلة إلى التي تليها حصل له الخلل ، وقد سمّاها العلماء: « سُلم التعلم » .

### أُوِّلًا: مرحلة التأسيس:

وتسمّى مرحلة المختصرات ، أو البدايات ، أو المقدّمات . قال العلماء : من المختصرات ، إلى المتوسطات ، تُمَّ المطولات . وقد صئنّف لها كتب تُسمّى المختصرات ، أو المتون ، أو الكتب المبتدئة ، صئنّفت عن علم وتجربة وممارسة ، لتكون أساسات العلوم ، وقالوا : « المختصرات مفاتيح العلوم » ولكلّ مرحلة مقاصد ، ووسائل ، وخصائص ، وضوابط .

#### مقاصد هذه المرحلة:

الإحاطة بأصول الفن ومسائله الأصلية ، واجتماع معالمه ، وترابط أولها بآخرها وذلك بحفظ أصل راجح في كلّ مسألة .

#### الوسائل:

حفظ متن مختصر بدليله ، بعد ضبطه على شيخ . ويكون سهلاً خاليًا من التعقيد ، مستوعبًا لأصول ذلك الفن . ويختار له شرح مجمل ، يقرأه على شيخ . ويحوي المسألة بدليلها الرّاجح ، أو أنَّ الشَّيخ يبيّن الراجح دون تفصيل . ويحتفظ بالمتن مع شرحه ، بالإضافة إلى تعليقات شيخه .

### الخصائص والضوابط:

الحفظ المتقن للمختصرات ، وتكرارها حتَّى يثبت الحفظ ، والمراجعة الدائمة ، وضابط هذه المرحلة ترك الالتفات إلى غير المتن المختار ، أو الانتقال عنه دون موجب ، أو الدخول في التفصيلات .

#### ثانيًا : مرحلة التوسُّط:

وتُسمَّى مرحلة المتوسطات: وتُسمَّى كتبها (( الكتب المتوسطة )) ، أو كتب المتوسطين ولا ينتقل من المختصرات إلى المتوسطات إلاَّ بعد استكمال تلك المرحلة ، ولو في الجملة ليصبح لديه قاعدة وأساس في كلّ فن ، ( المسألة بدليلها ) ، وقد تكوّن لديه فكرة إجمالية وإلمامة سريعة بالفنون المختلفة ، فأصبح مهيئًا لمرحلة التوسط (

مرحلة فهم العلم وتحصيل مسائله ) ، فهنا يستوفي الشرح والبيان بشيءٍ من التفصيل ، وتُذكر له أوجه الخلاف ذكرًا إلى أن يتمّه مرّة أخرى بنوع من التفصيل.

#### مقاصدها ٠

تكوين إلمامة مفصلة نوعًا بالفن ، مع معرفة أوجه الخلاف ، والخروج عن الإجمال باستيفاء الشرح والبيان دون التفصيلات الدقيقة والتفريعات الكثيرة.

#### الوسائل:

بحفظ متن متوسط مع شرحه ، فيحفظ إن كان في الحديث عمدة الأحكام بعد النووية وإتمام الخمسين لابن رجب وإن كان في الفقه فبعرض شرح متوسط على المتن الذي حفظه .

### الخصائص والضوابط:

حفظ الأصول المتوسطة ، ومعرفة أوجه الخلاف ، وضابطها أن لا يجعل المسائل التفصيلية ، والفوائد والشوارد هدفًا ومطلبًا أساسيًا ، وإنّما تأتى تبعًا لا أصالة .

### ثالثًا : مرحلة التّوسُّع والمطوّلات :

أصبح المتعلم ملمًّا إلمامًا إجماليًا بالعلوم ، متوازنٌ فيها ، لم يطغ فنٌ على فن ً ، ذو قدرة نحوية ولغوية وأصولية وفهم عام بالشريعة . إذ هو طالب مؤسسٌ مؤصل .

فيعود إلى الفنّ مرّة ثالثة وقد اشتدّ عوده ؛ فلا يترك

عويصًا ولا مغلقًا إلا فتح مغلقه ، ولا شاردة ولا واردة ولا فائدة إلا حفظها وكتبها ، فيخلص من الفن وقد استولى على ملكته وأحاط به .

#### مقاصد هذه المرحلة:

حفظ أصوله ، وفهم مسائله التفصيلية ، وتكوين ملكة تمكّنه من معرفة المسائل الخلافية ، وعزو الأقوال إلى أصحابها وأدلتهم ، وما اعترض به عليهم ، والردود ، مع مقارنة الأدلة والقدرة على الترجيح.

#### الوسائل:

حفظ أصل موسم في الفن ، كبلوغ المرام ، أو المنتقى في الحديث ، مع عرض شرحه على شيخ .

أو قراءة شرح موسع للمختصر الذي سبق حفظه في المرحلة الأولى ، وثوسع فيه في المرحلة المتوسطة .

#### خصائص هذه المرحلة:

- كثرة قراءة الموسعات ، مع استدامة استذكار محفوظاته في الفن .
- تحقيق بعض المسائل المشكلة ، جمعًا ، وموازنة ، وترجيحًا .
  - معرفة الأقوال المخالفة وأدلة أصحابها .

- إفادة الأمّة بالأحكام الشرعية في الحوادث والنوازل.
  - تنقية العلم من الدخيل .

هذه مراحل الطلب الثلاث المعتادة في سُلَّم التعلُّم عند أهل العلم، ولا يوجد بينها فواصل دقيقة، وإنّما هي أمور صناعية تقديرية، تُدرك في الجملة. وصفها أهل العلم للتيسير على المتعلِّمين. ومن العلماء من يضيف لها مرحلة رابعة، ويسميها: ((مرحلة التخصص)).

## رابعًا : مرحلة التخصّر :

هي مرحلة طبعية تلقائية ؛ إذ يميل الطالب فيها إلى أحد العلوم ، فيُحبُّه أكثر من العلوم الأخرى ، ويبرز فيه ، كما وقع لكثير من الأئمة الذين برزوا في بعض الفنون ، مع إلمام بثاقبها .

قال ابن حزم الأندئسي: (( من مال بطبعه إلى علم ما و وإن كان أدنى من غيره و فلا يشغلها بسواه ، فيكون كغارس النارجيل بالأندئس ، وكغارس الزيتون بالهند ، وكل ذلك لا بنجب )) (۱)

وهذه المرحلة لا تنتهي إلا بالموت ، وإذا ظنّ العالم أنَّه

<sup>(</sup>۱) رسالة مداواة النفوس: ص٥٦ ـ ٦٦.

قد انتهى من طلب العلم فإنَّ هذا أوّل النقص يدخل عليه ، فلا بُدّ له أن يطلب العلم حتَّى يلقى ربّه ، بل إنَّ بعض العلماء يتعلم بعض المسائل و هو في مرض موته .

أما القراءة في المطولات وجردها ، كجامع الأصول ، والبداية والنهاية ، ودرء التعارض ، وزاد المعاد ، وغذاء الألباب ، والآداب الشرعية ، وسير أعلام النبلاء ، فلا يصح في بداية الطلب لأنّه يُشْغل عن التأسيس والتأصيل .

وقراءة مثل هذه الكتب على شيخ ليست من الطريقة المنهجية، إذ لا يتسنى له الشرح والتعليق والتحقيق.

ولم يكن العلماء يضعونها في الأوقات الأساسية ، وإنّما في الأوقات الفرعية .

# المطلب الرابع: ( مفردات منهج طلب العلم في ضوء سُلَّم التعلُّم ).

### أُولاً : حفظ القرآن الكريم :

من أراد منزلة عليّة في الدنيا والآخرة ، فعليه بحفظ كتاب الله الكريم وتعلّمه واتباعه ، ومن لم يتمكّن من حفظه كاملاً فعليه ببذل الوسع فيه ، وقد سبق الحديث عن فضل حفظه ، فمقلٌ ومستكثر ، مع المداومة على الورد اليومي ، والمختار التسبيع ، وختمه كلّ جمعة ، فإنّه عمل عامّة الصّحابة .

#### طريقة الحفظ:

العرض على شيخ ماهر بالقرآن متلق عن مثله ، له سند متصل يعرض عليه خمس (١) أو عشر آيات (٢) يوميًّا ،

<sup>(</sup>۱) قال أبو العالية ( التابعي الثقة رحمه الله ) : (( تعلموا القرآن خمس آيات ، فإنَّ النَّبي كان يأخذه من جبريل خمسًا خمسًا . رواه ابن أبي شيبة : ١١/١٠ ، وغيره ، وقال صاحب الجامع في الحثّ على حفظ العلم : (( سنده صحيح مرسل )) . انظر : ص١٨٤ . وقال عليّ بن بكّار الزاهد : قال بعض أهل العلم : من تعلم خمسًا خمسًا لم ينسه . انظر : الجامع في الحثّ على حفظ العلم ، ص١٨٤ .

<sup>(</sup>٢) قال أبو عبدالرَّحمن السلمي: التابعي الإمام: حدِّثنا من كان يقرئنا من أصحاب رسول الله ، أنهم كانوا يقترئون من رسول الله ، من عشر آيات ـ فلا يأخذون في العشر الأخرى حدَّى يعلموا ما في هذه من العلم والعمل ، قالوا: فعلمنا العلم والعمل . رواه أحمد: ٥/٠١٠ ، وغيره . انظر: المصدر السابق: ص١٨٤ ، وقال: ((سنده صحيح))

لا يتجاوزها حتّى يعرف معانيها من خلال تفسير مختصر، والمختار: الجلالين، ويعمل بها.

ويمكن حفظ وجه واحد، أو الحفظ على المقاطع والمعاني، ويُسمّى الحفظ التصويري.

٢ - تخصيص وقت ثابت يوميًا للحفظ ، ومراجعة المحفوظ ، والمختار الإبكار .

٣ - تعاهد القرآن يوميًا ، والمشهور عن الصَّحابة كما دُكر تحزيبه على سبع ليالٍ .

الإكثار من القراءة في المصحف ، فإنها تُصوِّر الآيات وترسمها في الذهن ، وكذلك كثرة السماع تسهل الحفظ ، وتُثبِّت المحفوظ .

وينبغى مراجعة المتشابهات اللفظية

#### تجويد القرآن:

يُلحق بتلاوة القرآن وحفظه ، لأنّه لا يُقصد لذاته ، ولكن ليُعرف به النطق الصحيح بالقرآن وتقويم الألفاظ كما كان يتلوه النّبي في وأصحابه في ، والأصل في هذا قول الله تعالى : { وَرَبِّلُ الْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً } (۱) ، وقد ورد عن عليّ في قوله : (( هو تجويد الحروف ومعرفة الوقوف )) (۱) ، وقول

<sup>(</sup>١) المزمّل: الآية (٤).

<sup>(</sup>٢) التمهيد في علم التجويد ، لابن الجزري ، ص٤٨ .

الله تعالى: { يَثْلُونَهُ حَقَّ تِلاوَتِهِ } (١).

وقعد له العلماء قواعد ، استنبطوها من أداء القرآن وتلاوته ، وتطبيقه العملي ، فالأصل فيه التلقي ، قال الله تعالى : { وَإِنَّكَ لَتُلقَّى الْقُرْءَانَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ } (١) . فهو لا يكون إلا بالتلقي والتطبيق العملي عن المشايخ المتقنين المهرة ، مشافهة كما تلقوه عن مثلهم كابر عن كابر بالسند المتصل إلى النَّبي الله .

هذه القواعد والضوابط سُمِّيت (( علم التجويد )) ، وقد ألفت فيه التآليف المنثورة والمنظومة .

ويُفضِّل للمبتدئ حفظ متن يحوي أصول هذا الفن ، والمختار «تحفة الأطفال والغلمان في تجويد القرآن » للشيخ سليمان الجمزوري ، تُحفظ على شيخ متخصِّص .

# ولها شروح:

- فتح الأقفال بشرح متن تحفة الأطفال ، للناظم نفسه .
  - فتح الملك المتعال ، لمحمد الميهى .
  - وقد شرحها الشَّيخ محمَّد الضبّاع ـ رحمه الله ـ .
- ثمَّ المقدّمة الجزريّة ؛ ولها شروح ، منها: شرح الشَّيخ عبدالعزيز القاري.

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية (١٢١).

<sup>(</sup>٢) النمل: الآية (٦).

ومن قصرُرت همّته عنها فليجمع بين التحفة ، وأبيات الصفات والمخارج من الجزرية .

# ثانيًا : تفسير القرآن الكريم .

### المرحلة الأولى:

تفسير الجلالين: جلال الدين المحلّي الّذي هو الأصل فيه، ومكمّله: جلال الدين السيوطي.

والأفضل أن يُبدأ بالمفصل ، ويسير مع الحفظ ، يحفظ الطالب خمس آيات أو عشر ، حسب الطاقة ، ويقرأ التفسير على شيخه ، فيشرحه له ، وييسره ، وينبّه على ما فيه من تأويل .

يعيده الطالب ويكرّره حتَّى تثبت المعلومات ، ويذاكر به زملاءه أو يذاكر مع نفسه إن لم يجد له صاحب فيُغلق الكتاب ويفسر عن ظهر قلب .

### المرحلة الثانية:

تفسير البيضاوي . ويُعني باللغة والإعراب ، وأسباب النزول . مع متانة الأسلوب ، ودقة العبارة .

### المرحلة الثالثة:

تفسير القرآن العظيم ، لأبي الفداء ؛ إسماعيل بن كثير ـ رحمه الله ـ . ويمتاز بسلامة الفكرة ، وصحة المعنى ، والاعتماد على الأثر . وقد لاقى قبولاً كبيرًا لدى علماء الأمّة وطلابها وعامّتها . فلا تكاد تجد بيئًا من بيوت المسلمين إلاً وهو فيه .

وفيه إسرائيليات وروايات حديثية تحتاج إلى تحقيق.

ثُمَّ يتوستع الطالب بعد ذلك ما شاء في المطولات ، ففي التفسير المأثور ؛ لجلال التفسير المأثور ؛ لجلال الدين السيوطي .

ومن أهم التفاسير المشتركة: تفسير الطبري.

ومن تفاسير آيات الأحكام: تفسير آيات الأحكام لابن العربي.

ومن تفاسير القرآن بالقرآن : أضواء البيان ، للشنقيطي . ومن التفاسير الجيدة أيضًا تفسير السعدي ـ رحمه الله ـ .

وينبغي الاهتمام بالآثار المنقولة عن الصّحابة ، ومعرفة أسباب النزول والناسخ والمنسوخ ، وغير ذلك من علوم القرآن .

# ثالثًا: حفظ السُّنَّة .

#### المرحلة الأولى:

حفظ الأربعين النووية . تُضبط على شيخ ، وتُحفظ تدريجيًّا ، حديثٌ وحديثان . مع الإعادة والتكرار . فإذا حُفِظت خُتمت كلّ جمعة .

فإذا استقرّت في القلب . قرئ أحدُ شروحاتها على الشّيخ ، وليُبدأ بأسهلها لمؤلفها النووي . ثمَّ شرح ابن دقيق العيد .

ثُمَّ ينتقل إلى أوسع شروحاتها مع إضافة عشرة أحاديث.

خمسون حديثًا لابن رجب ، المسمّى ((جامع العلوم والحكم )) . فيقرأه على شيخه حتّى يتقنه ويفهمه ، ويكررّه حتّى يكون أشبه بالحافظ له ، ويذاكر به أقرانه ، فإن لم يجد فمع نفسه . يُغلق الكتاب ويشرح الحديث شرحًا قريبًا من الحفظ

وهذه الخمسون حديثًا ينفع الله بها الطالب خاصبة إذا أضيف لها تفسير قصار السور ، فتعطي الطالب قدرة على الوعظ والإرشاد ، وخطبة الجمعة ، وغيرها .

#### المرحلة الثانية:

عمدة الأحكام: للحافظ عبدالغني بن عبدالواحد الجُمَّاعيلي المقدِسِيّ توفي ـ رحمه الله ـ ( ٦٠٠ ) على الطالب حفظها وإتقانها على التدرُّج.

مع قراءة : إحكام الأحكام شرح عمدة الأحكام لابن دقيق العيد على شيخه .

### المرحلة الثالثة:

بلوغ المرام من أدلة الأحكام: للحافظ أحمد بن علي بن حجر العسقلاني (ت ٨٥٢هـ). يأتي الطالب على ما زاد من أحاديث على عمدة الأحكام فيؤشر عليها، ويحفظها، ويتقن حفظها.

ويقرأ شرحها: ((سُبُل السلام شرح بلوغ المرام)) على شيخ. وهو شرح خالٍ عن التعقيد كما قال مؤلفه الصنعاني ، قال: ((فهذا شرحٌ لطيف على بلوغ المرام ؛ اختصرته

عن شرح القاضي شرف الدين المغربي ، مقتصرًا على حلّ ألفاظه ، وبيان معانيه ، مُعرضًا عن ذكر الخلافات والأقاويل ، إلا أن يدعو إليه ما يرتبط به الدليل ، مجتنبًا للإيجاز المُخِلّ ، والإطناب المملّ ، وقد ضممت إليه زيادات جمّة على ما في الأصل من الفوائد » إ.ه.

#### المرحلة الرابعة:

منتقى الأخبار: للمجد ابن تَيْمِيَّة أبي البركات: مجد الدِّين عبدالسَّلام ابن عبدالله بن أبي القاسم الحَرَّاني، المعروف بابن تَيْمِيَّة (ت ٦٢١هـ).

ويصنع به مع بلوغ المرام ما صنع بهذا الأخير مع عمدة الأحكام. ثمَّ يحفظه.

ويقرأ شر ْحه (( نيل الأوطار شرح منتقى الأخبار )) للإمام محمّد بن عليّ الشوكاني على شيخ مبرز خبير بفقه الموازنات ، ذلك أنّه قال في مقدّمته: (( وقد قمت وشه الحمد في هذه المقامات مقامًا لا يعرفه إلاّ المتأهّلون . ولا يقف على مقدار كنهه من حملة العلم إلاّ المبرزون .. شرحًا يشرح الصدور ، ويمشي على سنن الدليل وإن خالف الجمهور .. ))

فإذا أتمّ الطالب هذه المرحلة أصبح متمكّنًا في أحاديث الأحكام حفظًا وفقهًا .. وفي هذا الكفاية .

<sup>(</sup>۱) ج ۱، ص۳.

أما من أراد التوسُّع في حفظ السُّنَّة فعليه خوض غِمار مرحلة التوسُّع.

## المرحلة الخامسة: التوسُّع في حفظ السُّنَّة:

إذا استكمل صاحب الهمة العالية والعزيمة السامية المراحل السابقة ورام التوسع في حفظ سنة المصطفى ، من الموت المقررة ، مرتبة حسب فإن هناك ثلاث طرق لاختيار الكتب المقررة ، مرتبة حسب الأفضلية :

## الطريقة الأولى:

يبدأ بحفظ أصول الصحيحين : البخاريّ ومسلم ، ولتيسير ذلك يحفظ مختصريهما : مختصر البخاريّ للزبيدي ، ومختصر مسلم للمنذري .

فلو بُدئ بمختصر مسلم للمنذري الذي قال مؤلفه: ضمّنته جُلّ الأصل، وهو قرابة ( ١٨٠٠) حديث من صحيح مسلم، ثمَّ عُرض على أصل صحيح مسلم عليه، وأثبتت الزيادات، ثمَّ يُعرض أصل البخاريّ على هذا المختصر وما استُدرك عليه من أصل مسلم فإنَّه يجتمع الجمع بين الصحيحين.

فإذا حُفِظ الصحيحان بدون المكرر فإنَّه بعَرض سنن أبي داود على الصحيحين ثُمَّ زيادات الثِّرمذيِّ على الثلاثة ، ثُمَّ زيادات النَّسائِي على الأربعة ، ثُمَّ زيادات ابن ماجه على الخمسة فيجتمع أكثر من خمسة آلاف حديث تقريبًا .

ثُمَّ مجمع الزوائد للهيثمي (1) ، ثُمَّ المطالب العالية لابن حجر (1) .

### الطريقة الثانية:

وهي حفظ كتاب جامع لعدة أصول ، مثل جامع الأصول لابن الأثير ، فقد جمع الكتب السّنّة سوى ابن ماجه ، استبدله بالموطأ .

وقد ربّبه على جزئيات الأبواب ، مثل المعجم المفهرس ، وشرح الأحاديث ، وجاء على شيءٍ من فقهها .

ثُمَّ يضيف إليه مجمع الزوائد للهيثمي ، فيصبح جامع الأصول ومجمع الزوائد اثنا عشر كتابًا .

فلو أضيف إليهما المطالب العالية ، فكأنه أتى على عشرين أصلاً من كتب السُّنَّة

<sup>(</sup>۱) ذلك أنَّ الهيثمي - رحمه الله - أخذ زيادات مسند أبي يعلى ، ومسند البزّار ، ومسند الإمام أحمد ، والمعاجم الثلاثة للطبراني ، وذلك على الكتب السِّنَّة ، وجعلها في كتابه هذا .

<sup>(</sup>۲) لأن الحافظ جمع زيادات المسانيد الثمانية على الكتب السِّنَّة ، وهي مسند الطيالسي ، وأبي عمر العدني ، والحميدي ، ومسدد ، وابن منيع ، ومسند أبي بكر ابن أبي شيبة ، ومسند عبد بن حميد ، ومسند الحارث بن أبي أسامة . وذكر ما فات الهيثمي من مسند أبي يعلى ، ووقع له شطر من مسند إسحاق بن راهويه .

### الطريقة الثالثة:

فمن لم يستطع الطريقتين الأوليين فعليه بجمع الفوائد من جامع الأصول ، ومجمع الزوائد ، لمحمد بن سليمان الروذاني الفاسي المغربي (ت ١٠٩٤).

فقد جمع بين جامع الأصول ومجمع الزوائد ، وحذف الزيادات ، وجعلها في كتاب واحد أسماه ((جمع الفوائد )) . فمن حفظه فكأنه حفظ الكتب السنّة سوى ابن ماجه ، وكذلك المسانيد السنّة التي في مجمع الزوائد . فإن اكتفى به فنعِمّا هو ، وإن أراد الاستزادة أضاف المطالب العالية .

فمن حفظ جمع الفوائد والمطالب العالية فقد أتى على معظم السنة.

### طريقة حفظ الحديث:

ا عيدفظ الطالب يوميًّا دون انقطاع حديثين أو ثلاثة من متن مضبوط، أو يضبطه على شيخ، ولا يزد عليها، فإنَّ القصد مطلوب، قال في : « القصد، القصد، تبلغوا »، وقال : « أحَبُّ الأَعْمَالُ إلى اللهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قُلَّ ». فإذا عود نفسه على الحفظ يسهُل عليه يومًا بعد يوم.

وطريقة الحفظ: أن يقرأ الحديث بتدبّر ، ويكرّره حتَّى يحفظه ، يسرده بصوتٍ عالٍ إن كان قصيرًا ، أي أقلّ من خمسة سطور ، ويجزئه إن كان طويلاً إلى سطرين سطرين ، فيحفظهما ، ثمَّ يضيف إليهما ما بعدهما و هكذا

وبعد إتقان الحفظ يكرره مراتٍ كثيرة ، ويعود إليه من وقت إلى آخر في اليوم نفسه ، ومن الغد ، وهكذا ، حتى يرسخ الحفظ ، وسيجد نفسه بعد فترة أنّه قد تريّض وسهل عليه الحفظ .

ومن المهم أن يعرف ترتيب الأحاديث ، فيقول مثلاً : حديث أبي جمرة ، بعده حديث أبي هُرَيْرة ، ثُمَّ حديث سعيد بن المسيِّب عن أبيه و هكذا .

٢ - يكون العرض على شيخ حافظ متقن ، فإن عُدِم فعلى شيخ له معرفة باللغة والحديث وعلومه ، ولا يُشترط أن يكون حافظًا .

" - اتخاذ صحبة جادة للمذاكرة بالمحفوظ ، فإنَّ الحديث يهيّج بعضه بعضًا . فقد أثر : (( تذاكروا هذا الحديث ، فإنَّكم إن لم تفعلوا يدرس )) .

### كيفية المذاكرة بالحديث:

أن يقول الشّيخ أو الصاحب مثلاً : حديث ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًّا ؟ فيقول : حديث العبّاس ، رواه مسلم . ويقول : حديث أربعٌ من كنّ فيه كان منافقًا خالصًا ، فيقول : حديث عبدالله ابن عمر ، ويقول : من خرّجه ، فتقول : البخاريّ ومسلم . ويقول : حديث ويلكم لا ترجعوا بعدي كفّارًا ، فتقول : حديث عبدالله بن عَمْرو ، وحديث بعدي كفّارًا ، فتقول : حديث عبدالله بن عَمْرو ، وحديث

جرير ، والحديث متفق عليه ... وهكذا ... ) (١) .

أو يقول : ماذا تذكر في الباب الفلاني ؟! أو المسألة الفلانية ؟

#### نصائح في حفظ الحديث:

ا حفظ متون الأحاديث يكون بعد ضبطها ، وحذف المكرّر منها ، مع حفظ السند ، فإن قصرُرت همّته حفظ أصل السند ، و هو الصحابي .

هذا إذا كان الحديث في الصحيحين ، أمّا غيرهما فلا بُدّ من معرفة السند ، وتمييز الصحيح من السقيم ، والثقة من الضعيف ، فإنَّ ذلك في غاية الأهميّة ، وخاصة عندما يكون الأمر متعلقًا بالأحكام والحلال والحرام . إذ لا يجوز بناء حكم شرعي إلاَّ على حديثٍ يُحتجُّ به .

٢ - جمع شرح الحديث وفقهه إلى الحفظ، ولكن بعد إتمام حفظ جزء لا بأس به من الأحاديث، كالأربعين النووية مثلاً، يُستكمل حفظها حتّى إذا أتقنت شرع في فهم معانيها وفقه أحكامها.

٣ ـ قال أبو شامة المقدسيّ : علوم الحديث ثلاثة :

<sup>(</sup>۱) منهج حفظ الحديث ، مستفاد من مجموعة من المحاضرات ، على رأسها محاضرة في حفظ السنّة للشيخ اليحيى ، والتأصيل العلمي للشيخ أحمد القرني .

أشرفها: حفظ متونه ، ومعرفة غريبها وفقهها.

والتَّاني: حفظ أسانيده ، ومعرفة رجاله ، وتمييز صحيحه من ضعيفه.

والتَّالث: كتابته ، وجمعه ، وسماعه .

٤ ـ وقال الخطيب (١): حفظ الحديث على ضربين:

أحدهما: حفظ ألفاظه ، وعد حروفه .

والآخر: حفظ معانيه دون اعتبار لفظه.

والمستحب للراوي: أن يورد الأحاديث بألفاظها التي سمعها، فإن ذلك أسلم له، مع الاتفاق على جوازه وصحته وكان الحسن يذهب إلى جواز الرواية على المعنى، ويستحب الأداء كما سمع، فأمّا من شدّد في الحروف ورأى أنّ تغيير اللفظ غير جائز فجماعة من أعيان السلف وكبار المتقدّمين، منهم: القاسم بن محمّد، ورجاء بن حيوة، ومحمّد بن سيرين، وخالد بن الحارث، وعبدالرحمن بن مهدي، ووكيع) ا.ه.

# رابعًا : فقه الإيمان :

ويُسمّى: علم الاعتقاد، أو التوحيد، أو العقيدة، وينقسم إلى قسمين:

<sup>(</sup>١) الجامع في الحثّ على حفظ العلم: ص٥٦ .

- ١ توحيد العبادة .
- ٢ العقيدة العامة لأهل السنة والجماعة ، وكلاهما يُدرس على المشايخ.

### المرحلة الأولى:

- ( توحيد العبادة ) ، وجميع المتون للإمام المجدّد شيخ الإسلام محمّد ابن عبدالوهاب .
- ا ـ حفظ الأصول الثلاثة . وقراءة شرحها : حاشية الأصول الثلاثة ، وفهمه فهمًا جيّدًا .
  - ٢ ـ قراءة : كشف الشبهات ، وفهمه فهمًا جيّدًا .
  - ٣ ـ قراءة: مسائل الجاهلية ، وفهمه فهمًا جيّدًا .
- ع حفظ كتاب التوحيد حفظًا متقبًا ، وفهمه بقراءة أحد شروحاته وفهمها فهمًا جيّدًا . وشروحه كثيرة جدًّا : منها فتح المجيد ، تيسير العزيز الحميد ، قرّة عيون الموحدين ، القول المفيد .
- وفي حال الأطفال: يُقدّم (تعليم الصبيان التوحيد قبل تعليمهم القرآن).

#### المرحلة الثانية:

ا ـ حفظ أمعة الاعتقاد الهادي إلى سبيل الرشاد ، لأبي محمَّد موقق الدين عبدالله بن قدامة المقدسي : ( ٥٤١ ـ ٦٢٠ ـ هـ ) ، وقراءة شرحها وفهمه فهمًا جيّدًا .

- ٢ حفظ العقيدة الواسطية ، لشيخ الإسلام ، وقد حوت مجمل اعتقاد أهل السنة والجماعة ، وفهم شرحها للهراس ، يُحفظ المتن ويذاكر به ، ويُفهم الشرح ويذاكر به .
- ٣ ـ قراءة الفتوى الحموية لشيخ الإسلام ، وفهمها فهمًا جيدًا .
- غ ـ قراءة الرسالة التدمرية له ، وتحوي مجمل اعتقاد السلف في التوحيد والصفات ، والشرع والقدر ، مع شرحها المسمّى بتقريب التدمرية ، وفهمه جيّدًا .

#### المرحلة الثالثة:

حفظ متن العقيدة الطحاوية حفظًا متقبًا لأبي جعفر أحمد بن سلامة الأزدي المعرّي الحنفي الطحاوي . وقراءة شرح ابن أبي العِز لها وفهمه على شيخ فهمًا جيّدًا .

### المرحلة الرابعة:

قراءة كتاب الأسماء والصفات للإمام الحافظ أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي (ت ٤٥٨ هـ) قراءته على شيخ ، وفهمه فهمًا جيّدًا.

## مرحلة التوسُّع:

ثُمَّ من أراد التوسُّع: فليقرأ: أبواب الإيمان، والتوحيد، والاعتصام بالكتاب والسنة من الكتب التسعة، ثمَّ كتب السُّنَّة، مثل السنّة للإمام أحمد، والسنة لعبدالله بن أحمد، والسنة لابن أبي عاصم، والسنة للالكائي، والسنة للخلال،

وكتاب التوحيد وإثبات صفات الرّب لابن خزيمة ، وكتاب التوحيد لابن منده ، والإبانة لابن بطه العكبري ، والحجة في بيان المحجّة لإسماعيل الأصبهاني ، ومدارج السالكين لابن القيّم ، وإغاثة اللهفان ، وشفاء العليل ، وكتاب الإيمان لشيخ الإسلام .. (( ولم يكن المتقدمون يحبّذون المنظومات في علوم المقاصد ، بخلاف الوسائل )) ()

ولكن من أراد حفظ منظومة في الاعتقاد: فالنونية وشروحاتها وهي لابن القيّم، والدرر المضيّة للسفاريني، وسلم الوصول للحكمي (١).

ثمَّ كتب الملل والنحل: مثل الملل والنحل للشهرستاني ، والبدع لابن وضيّاح ، واجتماع الجيوش الإسلامية على غزو المعطّلة والجهمية ، والصواعق المرسلة على الجهمية والمعطّلة .

#### ملحظ ٠

الكتب في المراحل الأربع وضعت جميعها للأخذ بها ، وليست للاختيار ، ولكن من عجز عن جميعها فليأخذ :

١ - كتاب التوحيد وشرحه.

٢ - العقيدة الواسطية وشرحها .

<sup>(</sup>١) التأصيل العلمي: الشَّيخ أحمد القرني.

<sup>(</sup>٢) التأصيل العلمي للقرني .

- ٣ ـ العقيدة الطحاوية وشرحها .
- ٤ فهم كتاب الأسماء والصفات للبيهقى .

#### خامسًا : اللغة <sup>(١)</sup> :

( النحو ) واللغة ليست من علوم المقاصد ( العلوم الأصلية ) وإنما هي من العلوم المساعدة ، وتُسمّى : علوم الآلة : أو علوم صناعية ..

فيلزم طالب العلم ؛ مقدِّمة في النحو يقوم بها لسانه ، ويعرف بها النطق الصحيح بالكتاب والسنة وعلوم الشريعة ، وإلا فإنَّه لا يؤتمن على فهم الكتاب والسنة .

قال ابن الوردي : جمِّل المنطق بالنحو ، فمن يُحْرم الإعراب بالنطق اختبل .

وقد اعتاد المتفقهون البداية في النحو بالآجُرُّمية ب

المرحلة الأولى: المقدّمة الآجرُّمية.

يعرضها على شيخ ، يضبطها ، ويشرحها له حتى يفهمها . ويحفظها . وقد نظمها الشرف العمريطي في منظومة سمّاها (( الدُّرَّة البهيّة )) في مائتين وخمسين بيتًا . عشرون منها مقدّمة .

فإذا أتم فهم الآجر مية فهمًا جيّدًا ، انتقل إلى المرحلة الّتي تليها .

<sup>(</sup>١) مستفاد من التأصيل العلمي ، ومنهج عملي للقاريء .

المرحلة الثانية: مُلْحة الإعراب، للحريري.

حفظًا وفهمًا ، حتَّى إذا أتمّها انتقل إلى ما بعدها .

المرحلة الثالثة: ألفيّة ابن مالك ، وتُسمّى الخلاصة.

يعرضها على شيخ ، ويضبطها ، ويشرحُها ، ويتقن حفظها ، وهذا يحتاج إلى جهد ، لأنّ أبياتها يكاد كل واحدٍ يستقلّ بمعنى ، وكثيرٌ منها لا يرتبط بما يليه .

ولها شروح: أفضلها وأشهرها: شرح ابن عقيل (ت ٧٦٩)، وشرح ابن هشام (ت ٧٦١)، المسمّى ((أوضح المسالك)).

### مرحلة التوسُّع:

فمن أراد التوسع، فليحفظ: (( الكافية الشافية )) لابن مالك ويفهمها.

وفي العروض: ميزان الذهب.

والبلاغة: الجُوان والجواهر المكنون.

والمنطق: السُّلَم المنمرق. قال فيه ابن القيّم: شرُّ لا بُدّ منه. وهو علم آلة، وليس تنقد المنطق الذي نقد فيه القياس وغيره.

#### سادساً : الفقه :

وهو فقه الأحكام الشرعية ، أو فقه الشريعة ، ويقابل فقه الإيمان ، وهو خلاصة علوم الشريعة ممّا سوى العقيدة ، وهو النتيجة والمحصلة ، وهو أنفع العلوم بعد التوحيد

وأكثر ما يحتاجه النّاس ، وقد قيل في فضله الشيء الكثير ، من ذلك :

عن أبي هُرَيْرة ﴿ قَالَ : قَالَ النَّبِي ﴾ : « مَنْ يُردِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقَّهُهُ فِي الدِّينِ » (١) .

وعن مجاهد قال: ((الربّانيون: الفقهاء، وهم فوق الأحبار) (۲)، وقال الزهري: ((ما عُبدِ اللهُ بمثل الفقه) (۲). وقال أبو الدرداء في الفقهاء: ((وما نحن لولا كلمات الفقهاء)) (٤). وعن عطاء في قوله تعالى: { أطبِعُوا اللّهَ وَرُسُولَ } [النساء/٥٥]، قال: طاعة الله ورسوله، اتباع الكتاب والسنة، { وأولِي الأمر مِنْكُمْ }. قال: ((أولو العلم والفقه)) (٥).

وعن مجاهد ، قال : (( لا بأس بالسّمر في الفقه )) (٦) ، وذلك يدلّ على أهميّة الفقه ، وقال علقمة لأصحابه : ((

<sup>(</sup>۱) متَّفق عليه ، واللفظ للبخاري ، كتاب العلم : باب من يرد الله به خيرًا يفقه في الدين : ۳۹/۱ ، رقم ۷۱ .

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه: ١٨٤/١ ، رقم١٧٧ ، وقال المحقق: إسناده صحيح

<sup>(</sup>٣) الفقيه والمتفقه: ١١٩/١ ، رقم ٨١ .

<sup>(</sup>٤) الفقيه والمتفقه: ١٥٢/١.

<sup>(</sup>٥) جامع بيان العلم وفضله: ٧٦٧/١، رقم١٤١٧.

<sup>(</sup>٦) العلم لأبي خيثمة: ص٢٧، رقم١١٠.

امشوا بنا نزداد إيمانًا \_ يعنى تفقهًا \_ )) (')

وعن الحسن بن أبي الحسن أنَّه قال : (( إِنَّ من الصدقةِ ، أن تسمع بالفقه فتُحدِّث به )) (٢)

وكان الأعمش يسأل أبا حنيفة ، ثُمَّ يقول : (( يا معشر الفقهاء ، أنتم الأطباء ، ونحن الصيادلة )) (٢)

وقال عمر ﴿ وَقَالَ عُمرُ : تَفَقَّهُوا قَبْلَ أَنْ تُسَوَّدُوا ﴾ وقال عمر الله الله البخاري : وَبَعْدَ أَنْ تُسَوَّدُوا .

وعن يحيى بن كثير أنَّه قال : (( تعليم الفقه صلاة ، ودر اسة القرآن صلاة )) (°) .

وقال رجلٌ لأبي مجلز ، وهم يتذاكرون الفقه والسُّنَّة : (( ما أنا بالذي لو قرأت علينا سورة من القرآن )) فقال : (( ما أنا بالذي أز عمُ أنَّ قراءة القرآن أفضل مما نحن فيه )) (1) .

وقال سهل بن عبدالله التستري: ((من أراد أن ينظر إلى مجالس الأنبياء ، فلينظر إلى مجالس العلماء ، يجيء الرَّجل ، فيقول : يا فلان أيش تقول في رجلٍ حلف على امرأته بكذا

<sup>(</sup>١) الفقيه والمتفقه: ١٥٢/١.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۱۵۳/۱.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٦٣/٢، ١٦٤، رقم ٧٩٣.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: ١٥٤/٢.

<sup>(</sup>٥) المصدر السابق: ١٠٣/١، رقم٥٧٥.

<sup>(</sup>٦) المصدر السابق: ١٠٣/١، رقم٥٥.

وكذا ؟ فيقول : طُلِّقت امرأته ، ويجيء آخر فيقول : ما تقول في رجل حلف على امرأته بكذا وكذا ؟ فيقول : ليس يحنث بهذا القول ، وليس هذا إلاَّ لنبيِّ أو لعالم ، فاعرفوا لهم ذلك )) (۱)

وعن محمَّد بن الحسن: قال: ((ولكن من وُقِّق لهذا العلم، الذي فيه الحلال والحرام، والفرائض، والحدود، والأحكام، ومعالم الدين كلها، فطلبه في شبيبته، قبل تراكب الأشغال عليه، فأدرك منه حظًا، فإن أراد به الآخرة وُقِّق فيه للخير والصدق، أدرك به الدنيا والآخرة) ().

ومنزلة الفقه بين العلوم بمنزلة الحاكم ، فهو النتيجة والثمرة ، وذلك لنفعه النّاس ، وتعليمهم أحكام دينهم .

#### كتب الفقه:

كتب الفقه هي حصيلة جهود عظيمة ، وعلم واسع ، وأعمار طويلة ، وأزمان مديدة بذلها الأئمة الأعلام ورثة الأنبياء ، حفظا ، وفهمًا ، ودراسة ، ومذاكرة ، وذكاء ، وتوفيقًا ، وفهمًا عميقًا بنصوص الكتاب والسنة ، والإجماع والقياس ، فهمًا بأدلة الأحكام ، وأصول الفقه ، والقواعد الفقهية ، ومقاصد الشريعة ، والناسخ والمنسوخ ، والمقدّم والمؤخّر ، والشاذ ، والمنكر ، والمطلق والمقيّد ، والعام

<sup>(</sup>١) الفقيه والمتفقه: ١٤٩/١.

<sup>(</sup>٢) الفقيه والمتفقه: ١٥٦/١.

والخاص ، ومعرفة بالقرآن وعلومه ، ومحكمه ومتشابهه ، وأسباب نزوله ، ومعرفة بلغة العرب وشواهدها ، وفهم الصَّحابة في ولغة الخطاب بينهم ، ومعرفة تامة بسئة المصطفى في ، صحيحها وسقيمها ، ومعرفة بحَمَلتها جرحًا وتعديلاً ، ومعرفة بلغة الفقه والفقهاء ، وكلماتهم المعدودة المحدودة ، وطرق الاستنباط والاستدلال والتعليل ، وتأصيل المسائل ، ورد الفروع إلى الأصول ، وطرق الموازنة والمقارنة بين الأدلة وترجيح بعضها على بعض .

وهي نتيجة معايشة طويلة للناس ، وخلاصة جهود كبيرة ، وعلم غزير ، ونظر ثاقب .

فإذا ضرب المتعلّم المبتدئ صفحًا عن كلّ تلك الجهود ، واستغنى برأيه من أوّل الطريق ، فقد نصبّب نفسه في مقام أولئك الأفذاذ ، وهو لا يملك من العلم قطميرًا ، فيخسرها كلها ، ولا يستفيد منها لجهله واستكباره وإعراضه ، واستغنائه برأيه وفهمه القاصر ، ويأنف من الاستفادة من هذه الثروة العظيمة الّتي تلقتها الأمّة بالقبول ؛ والله عَلَي يقول : { فَاسْأَلُوا أَهْلَ الدّّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ} (١) ، والرجوع إلى كتب أهل العلم هو في معنى سؤال أهل الدّي رأ

كلّ ذلك بحجّة عدم التمذهُب، فيقول: هم رجال ونحن رجال ، ونأخذ ممّا أخذوا. فهذا لا يحصل من العلم على طائل ، ويغلب عليه التنقُل بين كتب الحديث يأخذ منها

<sup>(</sup>١) النحل: الآية (٤٢).

أحكامًا ، وبعضها معارض بأحاديث أخر أقوى منها صحّة أو دلالة ، بل قد يكون بعضها منسوخًا أو ضعيفًا لا يُحتجّ به وهو لا يعلم ، وكثب الحديث تغلب عليها الصناعة الحديثية

فتمر عليه السنون الطويلة لا يخرج بشيء ، ويغلب عليه الضياع والشتات .

وفريقٌ آخر يدرس الفقه من غير نصوص ، متون فقهيّة مجرّدة عن الدليل في الغالب ، يحفظها وكأنها نصوص نبوية ، فأورثته قبول أقوال الأئمة دون بحثٍ عن مآخذهم وأدلتهم .

وقد حُجبوا عن الدليل وعُزلوا عن الأصول ، قد نصبوا أقوال العلماء وآرائهم بديلاً عن الوحي ، فيستشهدون بها وينسون أنَّ أصول الشريعة عند أهل السنّة هي الكتاب والسنة والإجماع ، فهم على طرف نقيض مع الفريق السابق .

إمّا فقه بدون استدلال ، أو حديث بدون فقه وكلا طرفي الخلاف ذميمٌ ، والصحيح التوسُّط والجمع بينهما كما سيأتي .

التربية على اتباع الدليل والانتفاع بجهود العلماء دون تمدهب :

ترك أئمة العلم ثروة ضخمة في شتى صنوف العلم والمعرفة ، ومن أبرزها وأهمها كتب الفقه ، وموسعاته

العظيمة

فإن ذهب المتعلم لدراسة الفقه استقلالاً دون الاستفادة منها لعدم التمذهب فاته خير كثير وإن خاض غمارها دون توجيه صحيح ، أشرب في قلبه المذهب ، وسرى في دمه ، وصعب عليه التخلص منه .

فكيف يمكنه الاستفادة من هذه الجهود ، دون الانخراط في المذهب ؟!

ينبغي للطالب أن يبحث عن فقيه ربّاني متحرّر من قيود المذهب ، خارج من ربقتها ، متبع للدليل ، تارك للتقليد ، خبير بفقه الموازنات ، بصير بالخلاف .

ويُعرَف بأنه إذا دُكرت المذاهب عنده لم يتعصب لها ، يستفيدُ منها دون أن تُقيده ، يتبع الدليل الصحيح فيها أو في غيرها أنّى وجده .

فإذا شرع هذا الرباني في التعليم. فلا بُدّ من مقدَّمة بين يدي درس كُتُب المذاهب تُمهِّد للطالب ، وتبيّن جهود العلماء الجهابذة ، وتشرح أسباب الخلاف ، فإنَّه أجدر أن لا يزدري جهودهم أو يقلِّل من شأنهم.

وتربيته على تقدير هم واحترامهم ، وإن خالفت اجتهاداتهم الدليل ، ذلك أنهم لم يخالفوه قصدًا وعُنوة ، فهم في إحدى منزلتي المجتهد من الأجر .

فيدرس الطالب متنًا فقهيًا ، يُيسِّره له ، ويُسهله عليه

ويفك إشكالاته وإبهاماته ويشرح مسائله ويضرب لها الأمثال ، ويصورها له حتّى يفهمها ، وتكون صورتها ماثلة في ذهنه ، بتقسيماتها وتفريعاتها ، لا تشتبه مع رفيقاتها ومثيلاتها . فيعرف صورة كل قسم منها بحُكمِه ودليله وتعليله .

يربط الطالب بالدليل ، فإن كانت المسألة في الكتاب راجحة اكتفى ، وإن كانت مرجوحة ، نبّه عليها ، وذكر الراجح بدليله ، وبيّن خطأ المصنّف في الاستدلال أو ضعف دليله أو غير ذلك .

وبتربيته على اتباع الدليل وعدم التقليد ، يستفيد علمًا من هذه الثروة ويعرف لغة الفقه والفقهاء ، وطرق الاستنباط ، والاستدلال ، والإيراد ، والردود ، ومقارنة الأدلة ، والترجيح وطرئقه .. وكذلك يستفيد استقلالاً في الشخصية وقوة في التمستُك بالنصوص ، دون أن يتمذهب .

فإن لم يُربط بنصوص الشريعة مباشرة وإجماع الأمّة ، فإنّه سيضع أقوال الفقهاء وآرائهم في مقام الدليل ، ويستشهد بها عند الحاجة لفصله عن الدليل وحجبه عنه ؛ واعتماده على أقوال العلماء وآرائهم مجرّدة عن النصوص في الغالب

وهذا هو التقليد المذموم ، والتعصيُّب الأعمى . ومن دخل المذهب بهذه الروح لم يكد يخرج منه .

فهذا فرقٌ دقيق في كيفية دراسة الكتب الفقهية يجب التنبُّه له

ومن حُرم المعلّم الّذي يحقّق هذا المنهج ؛ فعليه الجمع بين متن فقهي ، ومتن حديثي . أي الجمع بين الحكم والدليل ، وتحرّي الكتب الّتي تعتمد الدليل بقدر الإمكان وتحرّي الصبّحة في الدليل . أما اختيار المتون الفقهية فله ضوابط كلما تحققت فيها كانت أولى بالدراسة :

- ١ أن يكون المتن سهل العبارة خالى من التعقيد .
  - ٢ ـ أن تكون أكثر مسائله راجحة
    - ٣ ـ الأكثر ذكرًا للدليل والتعليل .
      - الأكثر استيعابًا .

## أولاً : مدرسة الإمام أبي عنيفة النعمان ـ رحمه الله .:

المرحلة الأولى: أحد المختصرات التالية:

- ١ ـ البداية: (بداية المبتدئ).
- ٢ ـ نور الإيضاح . للشرنبلاني .
- ٣ ـ كنز الدقائق . لأبي بركات عبدالله بن أحمد النسفي (ت ٧١٠).
  - ٤ ـ المختار للفتوى ، للموصلى .
  - مختصر الطحاوي ، للطحاوي .
  - ٦ مختصر القدوري ، المسمّى (الكتاب).

٧ ـ تنوير الأبصار ، للتمرتاشي .

المرحلة الثانية: أحد كتب المتوسطات.

- ١ الوقاية: وهو مختصر الهداية، محمود المحبوبي.
- ٢ ـ الهداية: وهي شرح البداية، لأبي الحسن عليّ بن أبي
   بكر المرغيناني الرشداني، (ت ٩٣٥هـ).
- ٣ ـ مراقي الفلاح: للشرنبلاني. وهو شرح ( نور الإيضاح) له.
  - ٤ ـ شرح الكنز ، للعيني .
  - - الاختيار لتعليل المختار ، للموصلي .
    - ٦ ـ تحفة الفقهاء ، للسمر قندي .
    - ٧ ـ اللباب، شرح الكتاب، للميداني.
- ۸ ـ الدر المختار . (شرح تنوير الأبصار ) ، مختصر للحصكفي .

#### المرحلة الثالثة:

- البناية: في شرح الهداية. بدر الدين محمود بن أحمد العيني (ت ٨٥٥).
- ٢ ( فتح القدير للعاجز الفقير ) ، الكمال بن الهُمام : ( محمَّد بن عبدالواحد بن عبدالحميد السيواسي ، ثُمَّ السكندري .
- ٣ ـ بدائع الصنائع في ترتيب الشرائع ، علاء الدين الكاساني .

- المبسوط في الفروع ، محمَّد بن محمَّد بن الحسين بن عبدالكريم البزدوي . أبو اليسر الحنفي (ت ٤٩٣ هـ) .
  - ـ تبين الحقائق: شرح كنز الدقائق للزيلعي.
- ٦ حاشية ابن عابدين : وهي ردّ المحتار على الدُر
   المختار .

يُختار كتاب من كل مرحلة حسب المتوفر ، وحسب اختيار شيخه أيضًا ، ويُفضيّل أن تكون كتب المراحل المتقدّمة شروح لنفس المتن المُختار .

#### ثانيًا : مدرسة الإمام مالكبن أنس ـ رحمه الله ـ:

#### المرحلة الأولى:

- ١ مختصر خليل ، هو خليل بن إسحاق الجندي المالكي
   ـ رحمه الله ـ (ت ٧٦٧ هـ) .
- الرسالة ، لعبدالله بن عبدالرَّحمن بن أبي زيد القيرواني ـ رحمه الله ـ (ت ٣٨٦هـ).
- " ـ أقرب المسالك إلى مذهب الإمام مالك ( مختصر من مختصر خليل ) . لأحمد بن أحمد العدوي المالكي .

#### المرحلة الثانية:

- ا ـ شرح مختصر خليل ، عبدالباقي بن يوسف الزرقاني . (ت ١٠٩٩ هـ).
- ٢ ـ شرح الرسالة ، عليّ بن محمَّد أبو الحسن المالكي (ت

## . ( - 949

۳ ـ الشرح الصغير على أقرب المسالك ، أبو البركات ، أحمد بن محمَّد الدردير (ت ١٢٠١ هـ).

#### المرحلة الثالثة:

١ ـ الشرح الكبير على مختصر خليل ، أحمد الدرديري .

٢ ـ البيان والتحصيل لما في المدونة من المعاني والتوجيه والتعليل ، لابن رشد الجدّ.

#### ثالثًا : مدرسة الإمام الشافعي ـ رحمه الله ـ:

#### المرحلة الأولى:

المهدّب: لأبي إسحاق إبراهيم بن عليّ بن يوسف الشيرازي (ت ٤٧٦هـ)، وهو المتن الذي شرح النووي في المجموع.

۲ ـ منهاج الطالبين: لأبي زكريا يحيى بن شرف النووي (ت ٦٧٦).

٣ ـ منهج الطلاب ، زكريا الأنصاري ، (وهو مختصر لمنهاج الطالبين).

٤ ـ الوجيز للغزالي .

#### المرحلة الثانية:

المسمّى (كنز الراغبين في شرح المنهاج : المسمّى (كنز الراغبين في شرح منهاج الطالبين ) محمَّد بن أحمد بن محمَّد بن إبراهيم بن

أحمد المحلي ، جلال الدين المصري الفقيه الشَّافعيّ (ت ٨٦٤).

٢ ـ الوسيط للغزالي .

#### المرحلة الثالثة:

- ١ ـ المجموع شرح المهدّب ، للنووي .
- ٢ ـ فتح العزيز شرح الوجيز ، للرافعي الكبير .
  - ٣ ـ البسيط، للغزالي.

#### رابعًا : مدرسة الإمام أحمد ـ رحمه الله ـ:

المرحلة الأولى: يُختار أحد الكتب التالية:

- ا عمدة الفقه ، لابن قدامة الجماعيلي (ت ٦٢٠) ، والمتن الحديثي عمدة الأحكام ، في غياب الشَّيخ .
- ۲ ـ منار السبيل لابن ضويان (ت ١٣٥٣)، وهو شرح متن الدليل لمرعي بن يوسف (ت ١٠٣٣).
- " زاد المستقنع ، وهو اختصار المقنع ، والزاد للحجاوي (ت ٩٦٠) ، والمتن الحديثي المناسب له بلوغ المرام . والمختار الزاد لاستيعابه ، ورجاحته ، وكثرة شروحاته ، وعلى الأخص الممتع ، فهو في الغالب على الرأي الراجح بدليله .

المرحلة الثانية: أحد الكتب التالية:

١ ـ المقنع : لابن قدامة ، وهو المختار لكون الزاد

مختصرًا منه.

٢ ـ الكافى: له أيضًا .

٣ ـ الشرح الممتع على زاد المستقنع .

وفي هذه المرحلة يكفي بلوغ المرام كمتن حديثي .

#### المرحلة الثالثة:

ا ـ المغني ، لابن قدامة ـ رحمه الله ـ ، وهو شرح مختصر الخرقي ـ رحمه الله ـ ، المتوفى سنة ٣٣٤ هـ .

هذه المرحلة تعطي المتفقه ملكة في جميع الأقوال في المسألة وأدلة كل قول وما اعترض عليه والردود، وتحرير محل النزاع، والموازنة والترجيح بالدليل. أما المتن الحديثي: فالمنتقى للمجد ابن تَيْمِيَّة ـ رحمه الله ـ .

وقد ربّب الإمام ابن قدامة ـ رحمه الله ـ كتبه الفقهية على النحو التالي:

- ا ـ عمدة الفقه ، قول واحد بدليله ولو نادرًا ، ويصلح للمبتدئين .
  - ٢ ثُمَّ المقنع ، قو لان ، ويصلح للمتوسطين .
- ٣ ـ ثُمَّ الكافي ، وهو أكثر تفصيلاً ، ويصلح كذلك للمتوسطين .
- المغني ، موسعة فقهية ، وهو فقه موازنات ، أو ما يسمّى بالفقه المقارن .

المرحلة الرابعة: مرحلة التوسُّع في الفقه.

ويتوسع في هذه المرحلة ما شاء في فقه الموازنات ، فيقرأ في المغني ، والمجموع ، وبدائع الصنائع ، ومواهب الجليل ، والإنصاف للمرداوي ، والمحلى لابن حزم ، والحاوي للماوردي ، وفتاوى شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، وأعلام الموقعين ، لابن القيّم ، وفتاوى العلماء عمومًا .

مع الاهتمام بكتب أدلة الأحكام وشروحها فيهتم بعمدة الأحكام وشرحه إحكام الأحكام لابن دقيق العيد ، وبلوغ المرام للحافظ ابن حجر ، وشرحه سبل السلام للأمير الصنعاني ، ومنتقى الأخبار للمجد ابن تَيْمِيَّة وشرحه نيل الأوطار .

والسيل الجرار للشوكاني ، وتمام المنة للألباني وإرواء الغليل ، مع الاهتمام بكتب شروح الحديث عمومًا مثل فتح الباري للحافظ ابن حجر ، وفتح الباري لابن رجب (شرح قطعة من صحيح البخاري ) وكذلك النووي على مسلم ، والمفهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم ..

والاهتمام بتفسير آيات الأحكام مثل أحكام القرآن للقرطبي .

#### سابعًا : همطلم المديث :

المرحلة الأولى:

- النّخبة .

نخبة الفِكر في مصطلح علم الأثر للحافظ ابن حجر ، تُقهم جيّدًا ، وتُحفظ .

- قصب السُّكر نظم نخبة الفكر للصنعاني .

#### المرحلة الثانية:

- ١ علوم الحديث للحافظ ابن كثير رحمه الله .
  - ٢ ـ مقدّمة ابن الصلاح .

#### المرحلة الثالثة:

القية العراقي، تُحفظ جيّدًا، ((ومن حفظها فكأنه حفظ مقدّمة ابن الصلاح وزاد عليها، وهي أشهر من ألفيّة السيوطي، وبها مباحث فاقت السيوطي جمعًا وكثرة، ودار حولها أغلب الشروح، والعراقي يذكر الخلاف تُمَّ الراجح)

٢ - فتح المغيث ، للسخاوي . وهو شرح موستع الألفية العراقي ، وفي غاية الأهمية .

#### المرحلة الرابعة:

ولمن أراد التوسُّع أكثر والتخصص ، فعليه بما يلي:

ا عالفيّة السيوطي عفظ ، وهي أشمل من ألفيّة العراقي العراقي وقد شرحها السيوطي نفسُه عراحمه الله عنو شرحها السيوطي نفسُه عالم الله عنو ألم الله عنو الماء ال

<sup>(</sup>١) التأصيل العلمي.

<sup>(</sup>٢) التأصيل العلمي للشيخ أحمد القرني ، قال : (( وفي در اسة وُجد أنَّ

- (( البحر الذي زخر )) ، وشرحها أيضًا الترمسي .
- ٢ ـ تدريب الرَّاوي ، للسيوطي ـ رحمه الله ـ .
- ٣ ـ توضيح الأفكار ، للصنعاني ـ رحمه الله ـ .
- النكت على كتاب ابن الصلاح ، للحافظ ابن حجر الحمه الله ـ .
- منظومة عبدالحفيظ في ألفين بيت ، وهو من سلاطين المغرب .
  - ٦ منظومة حافظ الحكمي.

#### ثامناً : أصول الفقه :

#### المرحلة الأولى:

المعتمد لدى المتقدّمين، (وقد نظمه الشرف العمريطي في المعتمد لدى المتقدّمين، (وقد نظمه الشرف العمريطي في منظومة ((نظم الورقات))) (()، ينبغي على الطالب حفظه وفهمه، وعليه شرح الورقات في أصول الفقه لعبدالله الفوزان.

الإضافات العلمية لألفية السيوطي على العراقي تبلغ ( ٢٧٠) إضافة ، وإضافات الأشعار والكلمات بلغت ( ٤٨٠) . ولكن تبقى ألفيّة العراقي الأشهر ، وهي ائتي دارت حولها أغلب الشروح!

<sup>(</sup>١) التأصيل العلمي.

#### المرحلة الثانية:

ا ـروضة الناظر ، لابن قدامة مع شرحها نزهة الخاطر العاطر .

#### المرحلة الثالثة:

ا - جمع الجوامع ، تاج الدين السبكي ، عبدالوهاب بن علي ، « وهو الأصل المعتمد عند المتأخرين ، وقد لخصه من مائة مصنف ، الكوكب الساطع « منظومة لجمع الجوامع » تقع في ( ١٤٥٠ ) بيتًا . تحفظ .

٢ ـ شرح جمع الجوامع ، لجلال الدين المحلي .

سوم البناني ، لشمس الدين محمَّد بن أحمد ، وهي على شرح المحلي (1) .

- ٤ ـ الموافقات ، للشاطبي .
- ـ القواعد الفقهيّة ، لابن رجب .

#### تاسمًا : سيرة النَّبِي ﷺ ، وفقمما :

#### المرحلة الأولى:

ا ـ مختصر سيرة الرسول الله المجدد : محمّد بن عبدالوهاب .

<sup>(</sup>۱) التأصيل العلمي

#### المرحلة الثانية:

١ ـ الرحيق المختوم ، للمبار كفوري .

#### المرحلة الثالثة:

- ١ السيرة النبوية ، لابن هشام .
- ٢ ـ وشرحها: الروض الأنف، للسهيلي.
- ٣ ـ وفقه السيرة: زاد المعاد في هدي خير العباد لابن القيّم.

#### عاشرًا: الفرائض:

#### المرحلة الأولى:

- ١ ـ متن الرحبية ، للرّحبي .
- ٢ ـ شرح الشنشوري على الرحبية .
- ٣ ـ حاشية الباجوري على الشرح.

وأخيرًا: فإنَّ هناك علومًا تلزم الفقيه كما تلزم المحدِّث، من ذلك: علم التخريج، وعلم الإسناد والرواية، وعلم الرجال، والجرح والتعديل، وعلم علل الحديث.

((وينبغي الاهتمام كذلك بكتب شروح الحديث ، وبكتب التاريخ ، وكتب دراسة مراحل تطوّر العلم ، وذلك للجمع بين تأصيل العلم وتاريخ الفنّ ، وهي الكتب الوصفية الّتي تصف العلوم ؛ نشأتها وتطوّرها ومسائلها ، وهي من أصعب المصنفات لأنها تحتاج إلى استقراء طويل ، ومن أمثلتها : تاريخ بحوث السنة المشرّفة لأكرم ضياء العُمري ، وكذلك يُرجع لكتب الموارد والمناهج لمعرفة أصول المؤلفات في

علم ما ، ومدى أهميّتها ، وأي الكتب هي الأصل ؟ ومن ذلك في التفسير مثلاً ، منهج الشوكاني ، منهج القرطبي ، وفي التاريخ منهج الدّهبيّ في تاريخ الإسلام لبشّار معروف ، وفي الحديث منهج وموارد الخطيب للشيخ أكرم ضياء العمري.

ولمعرفة القضايا الكبرى في علم ما يُرجع إلى الدراسات التي تناولت أبرز الشخصيات في ذلك العلم ، ولمعرفة مدى التأثر والتأثير في علم ما يُرجع إلى دراسات الموازنة ، أو المقارنة التي أجريت حول هذا العلم . وعلى سبيل المثال : ما استفاده الباحثون في المصطلح من قواعد النحو واللغة والتاريخ . فمثلاً اللغة والنحو لغازي حمادي تكلم عن الحديث وأثره في اللغة ، وأسد رستم في مصطلح التاريخ تكلم عن الحديث وأثره في التاريخ ، وهكذا لا تكون الفوائد جامدة على العلم نفسه دون غيره ، وينبغي الاهتمام كذلك بالكتب التي تؤصل العلم وتوثق موارده ، وتدفع عنه الشكوك والشبهات ، وهي مما يُرسِّخ الجانب التاريخي بمسائل العلم )) (۱) .

ونظرًا لكثرة المعارف ، ولسهولة طباعتها ونشرها وتعدد وسائل الحصول عليها فإنّه يوجد كمًّا هائلاً من الكتب والثقافات والمعارف.

لذا فإنّه ينبغي إعمال العقل في الانتقاء ، وعدم إضاعة العُمْر إلا فيما يفيد مع التركيز على الأصول في كلّ علم

<sup>(</sup>١) التأصيل العلمي: للشيخ أحمد القرني، بتصرُّف واختصار.

وحفظه ، ويسهُل حفظ المنظوم منه أكثر من المنثور .

#### ومن فوائد حفظ المنظومات:

- ا حبيط القواعد العلمية بطريقة متسبقة يسهل حفظها ،
   ومن ثم استحضارها عند الحاجة إليها .
- ٢ تجمع الأصول المتناثرة في مكانٍ واحدٍ ، وإن كانت
   لا تجمع كلّ المسائل .
- ٣ ـ حفظ المنظوم أسهل من حفظ المنثور ، وكذا مراجعته

#### ضوابط في اختيار المنظومات:

- ا ـ يُختار الأسهل والمتأخر والأرجح لأنّه أشمل ويزيد على المتقدّم في الغالب .
- ٢ ـ استشارة الشَّيخ المتخصص والاستخارة ، عند وجود متنين في فنِّ واحد أيهما يحفظ .
- " تُحفظ المنظومات في الغالب في العلوم المساعدة وهي ما يُسمّى بعلوم الآلة أو علوم الأدوات ، ولا يُحبّذ المنظومات في علوم المقاصد.

طريقة حفظ المنظومات (١):

- ١ ضبط المتن على شيخ وقراءته عليه وفهمه .
- ٢ حفظ المتن الطويل ، يمكن إدخال عِدَّة متون قصيرة معه .
- ٣ في حال صعوبة المتن ، يُحفظ كل بيتٍ منفردًا ، إذ قد يستقل كلّ بيت بمعنى خاص ، ثمّ يضاف إلى الّذي بعده ، مع تقليل المحفوظ كلما كان المتن صعبًا .
- لاحق في الباب الواحد ، إمّا بترابط المعنى ، أو بما يُسمى التضمين ، وهو تعلُق قافية البيت السابق باللاحق ، مما يجعل كلّ بيتٍ يستدعي الذي يليه

• ـ لمراعاة النواحي النفسية ، فإنّه يُكتب بيتين أو ثلاثة في كرت مستقل يحمله الحافظ معه ويكرره طوال اليوم ، فإنّ ذلك يخفف نفسيًا من طول المنظومة . بحيث يحفظ في الأسبوع حوالى عشرين بيتًا لا يزد عليها .

٦ - التكرار الكثير بعد الحفظ، لرسوخ المحفوظ.

٧ - المراجعة المنظمة المستمرة .

<sup>(</sup>۱) هذه الفوائد والضوابط والطريقة في حفظ المعلومات مستفادة من : التأصيل العلمي ، للشيخ أحمد القرني ، وقد ذكرها بدون التَّصنيف إلى هذه الفئات الثلاث والعناوين . وقد أعيدت بعض الصياغات مع الاختصار وبعض الإضافات .

محاذير في حفظ المتون (١):

ا عدم حفظ متنين في علم واحد ، في وقت واحد ، خشية التداخل .

٢ عدم الجمع بين حفظ المتن وشرحه في آنِ واحد ، إذا
 كان الحفظ متتاليًا .

لأن الطالب قد ينسى كلمة من المتن فيتذكر معناها في الشرح فيختلط به . فيكون حفظًا معنويًا ؟ أي بالمعنى لا باللفظ . بالإضافة إلى عدم ترابط المتن ، وخاصة في علوم الألة .

**(2)** 

(١) التأصيل العلمي .

# القسم الثاني

# دعوة غير المسلمين ( الكفّار )

# الباب الأُوَّل : ( دعوة المشركين عامّة ) .

الفصل الأوَّل: (دعوتهم إلى التوحيد)

الفصل الثاني: (الأساليب النبوية في دعوة المشركين)

المبحث الأوَّل: ( دعوتهم بالحكمة ).

المبحث الثَّاني : ( دعوتهم بالموعظة المسنة ) .

المبحث الثَّالث: ( مجادلتهم ومعاورتهم ) .

الفصل الثالث: ( وسائله ﷺ في الدعوة )

### الباب الثَّاني : ( منهجه ﷺ في دعوة أهل الكتاب ) .

الفصل الأوَّل: دعوتهم إلى التوحيد والتدرج في إخبار هم بالفرائض.

الفصل الثاني: بشارتهم بالسلامة والأجر مرتين إن هم استجابوا

الفصل التَّالث: إجابته ﷺ على أسئلتهم التعجيزية .

الفصل الرابع: مجادلتهم وإقامة الحجّة عليهم.

الفصل الخامس: دعوتهم إلى المباهلة حال الرفض.

الفصل السادس : هديه ﷺ في التعامل معهم .

الفصل السابع: جهادهم.

# الباب الثَّالث: (منهجه ﷺ وهديه في المنافقين ).

تمهيد: في معنى النفاق، وأقسامه، وأحكامه، ونجومه.

الفصل الأوَّل: قبول علانيتهم، وإيكال سرائر هم إلى الله.

الفصل الثَّاني : الإعراض عنهم ، ووعظهم ، والصبر على أذاهم .

الفصل الثَّالَث : عدم توقيرهم أو الاستغفار لهم أو الصلاة عليهم والقيام على قبورهم.

الفصل الرابع: جهادهم والإغلاظ عليهم.

الفصل الخامس : محاصرتهم والتضييق عليهم وتهديدهم .

الفصل السادس: كشف خططهم ومؤامر اتهم وإبطالها.

الفصل السابع: منهجه على معالجة المواقف الناجمة عن فتن المنافقين.

الفصل الثامن: إشهار علاماتهم وأعمالهم دون أسمائهم

# الباب الأول ( دعوة المشركين عامة )

```
الفصل الأوَّل: (دعوتهم إلى التوحيد).
```

الفصل الثاني: ( الأساليب النبوية في دعوة المشركين).

الفصل الثالث: (وسائله ﷺ في الدعوة).

# الفصل الأول

#### دعوتهم إلى التوحيد

قال الإمام ابن القيّم ـ رحمه الله ـ في ترتيب سياق هدي الله على مع الكفّار من حين بُعث إلى حين لقي الله على : (( أوّل ما أوحى إليه ربّه تبارك وتعالى : أن يقرأ باسم ربّه الذي خلق ، وذلك أوّل نبوّته ، فأمره أن يقرأ في نفسه ، ولم يأمره إذ ذاك بتبليغ .

ثُمَّ أنزل عليه { يَاأَيُّهَا الْمُدَّثِرُ } . فنبأه بقوله : { اقْرَأَ } ، وأرسله به { يَاأَيُّهَا الْمُدَّثِرُ } . ثُمَّ أمره أن يُلْذِر عشيرته الْأقربين . ثُمَّ أنذر قومه ، ثُمَّ أنذر من حوله من العرب . ثُمَّ أنذر العرب قاطبة . ثُمَّ أنذر العالمين .

فأقام بضع عشرة سنة بعد نبوته ينذر بالدعوة بغير قتال ولا جزية ، ويؤمر بالكف والصبر والصفح ، ثم أذن له في الهجرة ، وأذن له في القتال .

ثُمَّ أمره أن يقاتل من قاتله ، ويكف عمّن اعتزله ولم يقاتله .

ثُمَّ أمره بقتال المشركين حتَّى يكون الدين كُله شه.

ثُمَّ كان الكفّار معه بعد الأمر بالجهاد ثلاثة أقسام ؛ أهلُ صلُح وهُدنة ، وأهل حرب ، وأهل ذمّة .

فأمر بأن يتم لأهل العهد والصلح عهدهم ؛ فإن خاف منهم خيانة نبد اليهم عهدهم ولم يقاتلهم حتى يعلمهم بنقض العهد . وأمر أن يقاتل من نقض عهده .

ولما نزلت (سورة براءة) (۱) نزلت ببيان حكم هذه الأقسام كلها ، فأمره فيها أن يقاتل عدوَّه من أهل الكتاب والمنافقين والغِلظة عليهم فجهاد الكفّار بالسيف والسنان ، والمنافقين بالحجّة واللسان .

وأمره فيها بالبراءة من عهود الكقار ، ونبذ عهودهم اليهم ، وجعل أهل العهد في ذلك ثلاثة أقسام : قسمًا أمره بقتالهم ، وهم الذين نقضوا عهده ، ولم يستقيموا له ، فحاربهم وظهر عليهم . وقسمًا لهم عهد مؤقت لم ينقضوه ، ولم يظاهروا عليه ، فأمره أن يتم لهم عهدهم إلى مدّتهم .

وقسمًا لم يكن لهم عهد ولم يحاربوه ، أو كان لهم عهد مطلق فأمر أن يؤجّلهم أربعة أشهر ، فإذا انسلخت قاتلهم .

فاستقر أمر الكقار معه بعد نزول براءة على ثلاثة أقسام و محاربين له ، وأهل عهد ، وأهل ذمة ، ثم الت حال أهل العهد والصلح إلى الإسلام ، فصاروا معه قسمين : محاربين ، وأهل ذمة ، والمحاربون له خائفون منه . فصار أهل الأرض معه ثلاثة أقسام : مسلم مؤمن به ، ومسالم له

<sup>(</sup>١) فيه سقط، والمعنى يصح بما أثبته .

آمن ، وخائف محارب » (۱) .

فأول ما بُدئ بالنبي هم من الوحي أن أمِر أن يقرأ في نفسه ، ولم يؤمر بتبليغ ، ولكنه أخبر خديجة ـ رضي الله عنها ـ بما حصل له من الملك ، وبما قال له .

قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( فَرَجَعَ بِهَا رَسُولُ اللّهِ عَنها ـ ضي الله عنها ـ فَدَخَلَ عَلَى خَدِيجَة ـ رضي الله عنها ـ فَقَالَ : زَمِّلُونِي زَمِّلُونِي ، فَزَمَّلُوهُ حَتَّى دَهَبَ عَنْهُ الرَّوْعُ ، فَقَالَ لِخَدِيجَة وَأَخْبَرَهَا الْخَبَرَ : لقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَسْيِ ، فَقَالَتْ : كَلا لِخَدِيجَة وَأَخْبَرَهَا الْخَبَرَ : لقَدْ خَشِيتُ عَلَى نَسْيِ ، فَقَالَت ن كَلا وَاللّهِ مَا يُخْزِيكَ اللّهُ أَبَدًا ، إِنَّكَ لَتَصِلُ الرَّحِمَ ، وتَحْمِلُ الْكُلَّ ، وتَكْسِبُ الْمَعْدُومَ ، وتَقْرِي الضَيْفَ ، وتُعينُ عَلَى نَوَائِبِ وتَكْسِبُ الْمَعْدُومَ ، وتَقْرِي الضَيْفَ ، وتُعينُ عَلَى نَوَائِبِ الْحَقِّ .

فَانْطَلَقَتْ بِهِ حَتَّى أَتَتْ بِهِ وَرَقَة ... فَقَالَ لَهُ وَرَقَهُ : هَذَا النَّامُوسُ الَّذِي نَزَّلَ اللَّهُ عَلَى مُوسَى ... لَيْتَنِي أَكُونُ حَيًّا إِدْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : أُوَمُخْرِجِيَّ هُمْ ؟ قَالَ نَعَمْ يُخْرِجُكَ قَوْمُكَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : أُوَمُخْرِجِيَّ هُمْ ؟ قَالَ نَعَمْ ... )) (')

ثُمَّ فتر الوحي فترة من الزمن وعاد بنبؤة النَّبي ، عَنْ جَابِر عَلَى قَالَ : ( سَمِعْتُ النَّبِيَ النَّبِيَ فَهُوَ يُحَدِّثُ عَنْ فَثْرَةِ الْنَبِيَ فَهُوَ يُحَدِّثُ عَنْ فَثْرَةِ الْوَحْي ، فَقَالَ فِي حَدِيثِهِ : فَبَيْنَا أَنَا أَمْشِي ، إِذْ سَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاءِ

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد: ۱۵۸/۳ ، مختصرًا ،

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: ١ ـ بدء الوحي ١ ـ باب كيف بدء الوحي إلى رسول الله ﷺ: ٤/١ ـ ٥ ، رقم٣ ، مختصرًا .

، فَرَفَعْتُ رَأْسِي فَإِذَا الْمَلَكُ الَّذِي جَاءَنِي بِحِرَاءٍ ، جَالِسٌ عَلَى كُرْسِيٍّ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْض ، فَجَئِنْتُ مِنْهُ رُعْبًا ، فَرَجَعْتُ فَقُلْتُ : زَمِّلُونِي زَمِّلُونِي ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ تَعَالَى : { يَا أَيُّهَا الْمُدَّثِّرُ } إلى { وَالرِّجْزَ فَاهْجُرْ وَلَيْ أَنْ تُقْرَضَ الصَّلاةُ وَهِي الأَوْتَانُ )) (۱) .

قال ابن إسحاق: (( ثُمَّ نتام الوحي إلى رسول الله هو هو مؤمن بالله مُصدِق بما جاءه منه قد قبله بقبوله. وآمنت به خديجة ، وصدّقت بما جاءه من الله ، ووازرته على أمره ، وكانت أوّل من آمن بالله وبرسوله ، وصدّق بما جاء منه . فخفّف الله بذلك عن نبيّه هي ، لا يسمع شيئًا ممّا يكرهه إلا فرّج الله عنه بها إذا رجع إليها تثبّته وتخفف عليه ، وتصدّقه ، وتهوّن عليه أمر النّاس )) ().

وقد أسلم عليّ بن أبي طالب في بعد خديجة إذ كان في حجر النّبي في قبل الإسلام معونة من رسول الله في لأبي طالب وردًّا لجميله ، فقد كان قليل المال كثير العيال . قال ابن عبّاس : وكان عليّ أوّل من أسلم من النّاس بعد خديجة ـ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير : ٤٠٤ ـ باب : وثيابك فطهّر : ١٨٧٥/٤ ، رقم٤٦٤١ .

<sup>(</sup>۲) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح الخشني : ۳۰٤/۱ ـ ۳۰۰ ، مختصرًا . ذكره ابن هشام بدون إسناد .

قال العُمَريّ في السيرة النبوية الصحيحة: (( ومصنّف ابن أبي شيبة: ٤ ٧٤/١ من مرسل الزهري ، ومستدرك الحاكم ١٨٤/٣ بسندٍ ضعيف من حديث حُذيفة بن اليمان.

رضى الله عنها ـ )) (١) .

وكان أوّل من أسلم من الرجال أبو بكر الصديق ، قال النّبي الله يَعْتَنِي إليْكُمْ ، فَقَلْتُمْ : كَذَبْتَ ، وَقَالَ أَبُو بَكْرِ : صَدَقَ ، وَوَاسَانِي بِنَقْسِهِ وَمَالِهِ ، فَهَلْ أَنْتُمْ تَارِكُوا لِي صَاحِبِي ؟ مَرّتَيْن ، فَمَا أُوذِي بَعْدَهَا » (٢) .

قال ابن كثير عن هذا الحديث: ((وهذا كالنّص على أنّه أوّل من أسلم في )) (أ) ، ((وقد أسلم أهل بيت أبي بكر بإسلامه )) (أ) قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ : ((لم أعْقِلْ أَبُورَيَّ إلا وَهُمَا يَدِينَانِ الدِّينَ )) (أ) .

وقال ابن إسحاق: ((فلمّا أسلم أبو بكر أظهر إسلامه ودعا إلى الله وإلى رسوله. وكان رجلاً مألفًا لقومه ، محبّبًا سهلاً. وكان رجال قومه يأتونه ويألفونه لعلمه وتجارته وحُسن مجالسته.

<sup>(</sup>۱) من حديثٍ طويلٍ أخرَجه الحاكم ، ٣١ - كتاب معرفة الصَّحابة : ٣١ ، رقم ٢٥٠ / ٤٦٥ ، قال الحاكم : هذا حديث صحيح الإسناد ولم يخرجاه بهذه السياقة ، قال في التلخيص : صحيح .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : فتح الباري ٦٢ ـ كتاب فضائل الصَّحابة ٤ ـ باب فضل أبي بكر : ٢٢/٧ ، رقم ٣٦٦١ .

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية لابن كثير: ٤٣٤/٤.

<sup>(</sup>٤) السيرة النبوية الصحيحة ، للعُمري: ١٣٥/١.

<sup>(</sup>٥) صحيح البخاريّ: فتح الباري: ٤٧٥/٤.

فجعل يدعو إلى الله وإلى الإسلام من وثِق به من قومه ، ممّن يغشاه ويجلس إليه فأسلم بدعائه فيما بلغني عثمان بن عقان ، والزبير بن العوام ، وعبدالرحمن بن عوف ، وسعد بن أبى وقاص ، وطلحة بن عبيدالله .

فكان هؤلاء النفر الثمانية الذين سبقوا النّاس بالإسلام، فصلُوا وصدّقوا رسول الله ﷺ بما جاءه من الله )) (١).

وقال ابن كثير: ((والجمع بين الأقوال كلها: أن خديجة أوّل من أسلم من النساء - وظاهر السياقات - وقبل الرجال أيضنًا.

وأول من أسلم من الموالي زيد بن حارثة ، وأول من أسلم من الغلمان عليّ بن أبي طالب ، وهؤلاء الأربعة كانوا إذ ذاك أهل البيت . وأول من أسلم من الرجال الأحرار أبو بكر الصديق ، وإسلامه كان أنفع من إسلام من تقدّم ذكرهم ، إذ كان صدرًا معظمًا ، ورئيسًا في قريش مكرَّمًا ، وصاحب مال ، وداعية إلى الإسلام ، وكان محببًا متألقًا ببذل المال في طاعة الله ورسوله )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، مع شرح أبي ذرّ الخشني : ٣١٧/١ ، ٣١٨ . وقد أوردها عن ابن إسحاق دون إسناد .

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ، لابن كثير : ٤٣٢/١ .

وقال ـ رحمه الله ـ : (( وروى الإمام أحمد وابن ماجه من حديث عاصم ابن أبي النجود عن زر عن ابن مسعود قال : (( أوّل من أظهر الإسلام سبعة : رسول الله ، وأبو بكر ، وعمّار ، وأمّه سميّة ، وصهيب ، وبلال ، والمقداد )) (().

وهكذا يتضح من النقولات السابقة أن النّبي الله بأهل بينه وأقرب النّاس إليه ، وأحب أصدقائه إليه .

وقال ابن إسحاق: (( ثُمَّ دخل النّاسُ في الإسلام أرسالاً من الرجال والنساء ، حتَّى فشا ذكرُ الإسلام بمكّة وتُحُدِّث به .

ثُمَّ إن الله عَلَى أمر رسوله هَ أن يصدع بما جاءه منه ، وأن يبادي النّاس بأمره ، وأن يدعو إليه .

وكان بين ما أخفى رسولُ الله المراه واستتر به إلى أن أمره الله بإظهار دينه ثلاثُ سنين ـ فيما بلغني ـ من مبعثه ؛ ثمَّ قال تعالى له : { فَاصْدَعْ بِمَا ثُوْمَرُ وَأَعْرِضْ عَن الْمُشْرِكِينَ } . وقال تعالى : { وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ = ٢١٤ وَاخْفِضْ جَنَاحَكَ لِمَن النَّذِيرُ الْمُبِينَ } . { وَقُلْ إِنِّي أَنَا النَّذِيرُ الْمُبِينُ }

وقال صاحب تهذيب سيرة ابن كثير في تخريجه لها: رواه أحمد في فضائل الصَّحابة ( ١٩١) بسندٍ حسن ، ( ٢٨٢) عن مجاهد بسندٍ صحيح . انظر: تهذيب سيرة ابن كثير ، ص١١١ .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ٤٣٦/١.

فلمّا بادى رسولُ الله في قومه بالإسلام وصدع به كما أمره الله ، لم يبعد منه قومه ولم يردّوا عليه ـ فيما بلغني ـ حتّى ذكر آلهتهم وعابها ، فلمّا فعل ذلك أعظموه وناكروه وأجمعوا خلافه وعداوته ، إلا من عصمَ الله تعالى منهم بالإسلام )) (۱) .

قال ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ : قال ((لمّا نَزَلْت { وَأَلْذِر ْ عَشِير تَكَ الْأَقْرَبِينَ } صَعِدَ النّبِي عَلَى الصّقَا فَجَعَلَ بَيْنَادِي : يَا بَنِي فِهْ ، يَا بَنِي عَدِي ً ، لِبُطُون قُرَيْش ، حَتَّى اجْتَمَعُوا بُنْادِي : يَا بَنِي فِهْ ، يَا بَنِي عَدِي ً ، لِبُطُون قُرَيْش ، حَتَّى اجْتَمَعُوا ، فَجَعَلَ الرّجُلُ إِذَا لَمْ يَسْتَطِعْ أَنْ يَخْرُجَ أَرْسَلَ رَسُولاً لِيَنْظُرَ مَا هُوَ ، فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشٌ ، فَقَالَ : أَرَأَيْتُكُمْ لَوْ أَخْبَر ثُكُمْ أَنَّ مَا هُوَ ، فَجَاءَ أَبُو لَهَبٍ وَقُرَيْشٌ ، فَقَالَ : أَرَأَيْتُكُمْ لَوْ أَخْبَر ثُكُمْ أَنَّ خَيْلا بِالْوَادِي ، ثريدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ ، أَكْنَتُمْ مُصَدِّقِيَّ ؟ قَالُوا : نَعَمْ ، مَا خَيْلا بِالْوَادِي ، ثريدُ أَنْ تُغِيرَ عَلَيْكُمْ ، أَكْنَتُمْ مُصَدِّقِيَّ ؟ قَالُوا : نَعَمْ ، مَا جَرَّ بْنَا عَلَيْكَ إِلاَّ صِدْقًا ، قَالَ : فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَدَابٍ شَدِيدٍ . جَرَّ بْنَا عَلَيْكَ إِلاَّ صِدْقًا ، قَالَ : فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَدَابٍ شَدِيدٍ . قَالُ أَبُو لَهُبٍ : ثَبًّ اللّٰكَ سَائِرَ الْيَوْمِ ، أَلِهَذًا جَمَعْتَنَا ؟ فَنَزَلْت : { فَقَالَ أَبُو لَهُبٍ : ثَبًّ اللّٰكَ سَائِرَ الْيَوْمِ ، أَلِهَذًا جَمَعْتَنَا ؟ فَنَزَلْت : { تَبَّ لَكَ سَائِرَ الْيُومْ ، أَلِهَذًا جَمَعْتَنَا ؟ فَنَزَلْت : { تَبَّ لَكَ سَائِرَ الْيُومْ ، أَلِهَذًا جَمَعْتَنَا ؟ فَنَزَلْت : { يَتَبَعْ يُنَا لُكَ سَائِرَ الْيُومْ ، أَلِهَذًا جَمَعْتَنَا ؟ فَنَزَلْت : }

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح الخشني : ۳۲۰۱ ـ ۳۲۳ ، باختصار .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير / الشعراء : ٢٦٠ ـ باب وأنذر عشيرتك الأقربين : ١٧٨٧/٤ ، رقم٤٤٩٢ .

وفي حديث أبي هُرَيْرة قال : ((قَامَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ حَينَ الْمُورَيِينَ } قَالَ : يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ، أَوْ الْمُزلَ اللّهُ { وَالْفِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ } قَالَ : يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ، أَوْ كَلِمَةً نَحْوَهَا ، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ ، لا أُعْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْبًا ، يَا بَنِي عَبْدِمنَافٍ لا أُعْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْبًا ، يَا عَبّاسُ بْنَ عَبْدِالْمُطَلِبِ لا أُعْنِي عَنْكَ عَبْدِمنَافٍ لا أُعْنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْبًا ، ويَا مَنويَة عَمَّة رَسُولِ اللّهِ لا أُعْنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْبًا ، ويَا فَاطِمَة بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَلِينِي مَا شَيْبًا مِنْ مَالِي ، لا أُعْنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْبًا )) (۱)

وفي إحدى روايات ابن عبّاس قال: (( خَرَجَ رَسُولُ اللّهِ عَبّاسِ قال: (( خَرَجَ رَسُولُ اللّهِ عَبّا حَنَّى صَعِدَ الصَّفَا فَهَتَفَ: يَا صَبَاحَاهُ )) (٢) الحديث ...

وفي حديث أبي هُريْرة عند مسلم ؛ قال : (( لَمَّا أَنْزِلْتُ هَذِهِ الْآيَةُ { وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ } دَعَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى فَرَيْشًا فَاجْتَمَعُوا فَعَمَّ وَخَصَّ فَقَالَ : يَا بَنِي كَعْبِ بْن لُؤَيِّ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِبِ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِبِ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِبِ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِبِ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِبِ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، يَا بَنِي عَبْدِ الْمُطَلِبِ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ ، قَائِي لا أَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا ، غَيْرَ أَنَ النَّارِ ، يَا فَالِمُ مُنَ اللَّهِ شَيْئًا ، غَيْرَ أَنَ لَكُمْ رَحِمًا سَأَبُلُهَا بِبَلَالِهَا )) (٣) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٤٤٩٣ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، الموضع نفسه : ٤٦٦ ـ باب تفسير سورة تبّت يدا أبي لهب : ١٩٠٢/٤ ، رقم ٤٦٨٧ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: ١ ـ كتاب الإيمان ٨٩ ـ باب في قوله تعالى: { وَالْذِرْ عَشْيِرِيَّكَ

ومن شدّة حرصه على تنفيذ أمر ربّه وضع أصبعيه في أذنيه وصعد الجبل وهتف ، فعَنْ قَسَامَة بْنْ زُهَيْرِ قال حَدَّتْني الأَشْعَرِيُّ (۱) قَالَ : (( لَمَّا نَزَلَ { وَالْذِرْ عَشِيرَتُكَ الْأَقْرَبِينَ } وَضَعَ رَسُولُ اللَّهِ فَي أُصْبُعَيْهِ فِي أُدُنَيْهِ فَرَفَعَ مِنْ صَوْتِهِ فَقَالَ : يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ يَا صَبَاحَاهُ )) (۱) .

قال ابن إسحاق: (( ومضى رسولُ الله على ما هو عليه ، يُظهر دين الله ويدعو إليه ، تُمَّ شرى الأمر بينه وبينهم حتَّى تباعد الرجال وتضاغنوا ، وأكثرت قريش ذِكْرَ رسول الله على بينها فتذامروا فيه وحضّ بعضئهم بعضًا عليه (").

ولقد كانت دعوة النّبي ﷺ إلى الخلق كاقة .

فعن أبي هُرَيْرة ؛ أن رسول الله على قال : « فُضِلْتُ عَلى الْأَنْبِيَاءِ بِسِتٍ : أُعْطِيتُ جَوَامِعَ الْكَلِمِ ، وَنُصِرْتُ بِالرُّعْبِ ، وَأُحِلَتْ لِيَ الْغَنَائِمُ ، وَجُعِلَتْ لِيَ الْأَرْضُ طَهُورًا وَمَسْجِدًا ، وَأُرْسِلْتُ إِلَى الْخَلْق كَافَةً ، وَخُتِمَ بِيَ

=

الأقْرَبِينَ } : ١٩٢/١ ، رقم ٢٠٤ .

<sup>(</sup>۱) الأشعري: هو أبو موسى الأشعري، عبدالله بن قيس بن سليم بن حضار، الصحابي المشهور. معرفة الصّحابة لأبي نعيم: ١٧٤٩/٤.

 <sup>(</sup>۲) سنن التّرمذيّ : أبواب تفسير القرآن : ۲۷ ـ سورة الشعراء ،
 رقم ٣٤١٥ .

وصحّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ٨٦/٣ ، ومحّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ٨٦/٣ ،

<sup>(</sup>٣) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح الخشني : ٣٢٨/١ ـ ٣٢٩ .

الْنَّبِيُّونَ » (١)

وفي حديث جابر : (( كَانَ كُلُّ نَبِيٍّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً ، وَبُعِثْتُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً ، وَبُعِثْتُ اللَّي كُلِّ أَحْمَرَ وَأُسُودَ )) (٢) .

وكانت دعوته على تشمل الثقلين الجن والإنس ، فعن ابن مسعود أن النّبي قال في ليلة الجن : « أتاني دَاعِي الْجِنّ ، قَدْهَبْتُ مَعَهُ فَقَرَ أَتُ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنَ . قَالَ : فَانْطَلْقَ بِنَا قَأْرَ انَا آثَارَ هُمْ ، وَسَأَلُوهُ الزَّادَ ، فَقَالَ : لَكُمْ كُلُّ عَظْمٍ دُكِرَ اسْمُ اللّهِ عَلَيْهِ يَقَعُ فِي أَيْدِيكُمْ أُوفُرَ مَا يَكُونُ لَحْمًا ، وَكُلُّ بَعْرَةٍ عَلْفٌ لِدَوَابِكُمْ . فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى : قَلا تَسْتَنْجُوا بِهِمَا ، فَإِنَّهُمَا طَعَامُ إِخْوَانِكُمْ » (٢) .

وفي رواية أنّه أخبرته بهم شجرة ، فعَنْ مَعْنِ قَالَ : (( سَمَعْتُ أَبِي قَالَ : سَأَلْتُ مَسْرُوقًا : مَنْ آذَنَ النّبِيَّ اللّهِ بِالْجِنِّ لِيْلَةُ اسْتَمَعُوا الْقُرْآنَ ؟ فَقَالَ : حَدّتَنِي أَبُوكَ ـ يَعْنِي ابْنَ مَسْعُودٍ ـ لَيْلَةُ اسْتَمَعُوا الْقُرْآنَ ؟ فَقَالَ : حَدّتَنِي أَبُوكَ ـ يَعْنِي ابْنَ مَسْعُودٍ ـ أَنّهُ آذَنَتُهُ بِهِمْ شَجَرَةٌ )) ( أ ) .

وكان النّبي الله الله التوحيد مجرّدًا ، ويدعو أحيانًا إلى التوحيد ومعه بعض شرائع الدين .

فعَنْ مُعَاذِ بْنِ جَبَلِ قَالَ: قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: «يَا مُعَادُ أَتَدْرِي مَا

<sup>(</sup>١) مسلم: ٥ ـ كتاب المساجد ومواضع الصلاة: ٣٧١/١، رقم ٥٢٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٢١٥ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: ٤ ـ كتاب الصلاة ٣٣ ـ باب الجهر بالقراءة في الصبح: ٣٣٢/١ ، رقم ٤٥٠ ، مختصرًا .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، الموضع السابق ، رواية للحديث ٤٥٠ .

حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ؟ قَالَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ ، قَالَ: أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا. أَتَدْرِي مَا حَقَّهُمْ عَلَيْهِ؟ قَالَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا. أَتَدْرِي مَا حَقَّهُمْ عَلَيْهِ؟ قَالَ: اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: أَنْ لا يُعَدِّبَهُمْ » (١).

وعن ابن عَبّاس قال : (( لَمَّا بَعَثَ النّبِيُّ هُمَّادَ بْنَ جَبَلِ إِلَى نَحْوِ أَهْلِ الْيَمَنِ قَالَ لَهُ : إِنّكَ تَقْدَمُ عَلَى قَوْمٍ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ ، فَلِدَا عَرَفُوا دَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ فَلْيَكُنْ أُوّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إلى أَنْ يُوحِدُوا اللّهَ تَعَالَى ، فَإِذَا عَرَفُوا دَلِكَ فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللّهَ قَدْ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُواتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ ، فَإِذَا صَلُوا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّ اللّهَ اقْتَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً فِي أَمْوَالِهِمْ ، ثُوْخَدُ مِنْ غَنِيّهِمْ قَتْرَدُ عَلَى فَقِيرِ هِمْ ، فَإِذَا أَقرُوا بِذَلِكَ فَخُدُ مِنْهُمْ ، وَتَوَقَ كَرَائِمَ أَمْوَالِ النّاسِ )) (٢) .

وأحيانًا يأمر مع التوحيد بأمور ، وينهى عن أمور ، كما في حديث وفد عبدالقيس حينما قالوا له: (( فَمُرْنَا بِأَمْرِ نَأْمُرُ لَهِ مَنْ وَرَاءَنَا ، وَنَدْخُلُ بِهِ الْجَنَّةُ إِذَا نَحْنُ أَخَدْنَا بِهِ . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : آمُرُكُمْ بأرْبَع ، وَأَنْهَاكُمْ عَنْ أرْبَع . اعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ، وَأَقِيمُوا الصَّلاة ، وَآثُوا الزَّكَاة ، وَصُومُوا رَمَضَان ، وَأَعْطُوا الْخُمُس مِنَ الْغَنَائِم . وَأَنْهَاكُمْ عَنْ أرْبَع : عَن الدُّبَاء ، وَالْحَنْتَم ، وَالمُنْ قَتِ ، وَالتَقِير ... )) (٣) .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۱۰۰ - كتاب التوحيد ۱ - باب ما جاء في دُعاء النّبي الله تعلى توحيد الله تبارك وتعالى : ۲۹۸۸ ، رقم ۲۹۳۸ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٦٩٣٧ .

<sup>(</sup>٣) مسلم: ١ ـ كتاب الإيمان . (٦) باب الأمر بالإيمان بالله ورسوله وشرائع الدين ، والدعاء إليه: ٤٨/١ ، ٤٩ ، رقم١٨٨ .

وكان بيايع على ترك الإشراك بالله ، وعلى بعض الأحكام الشرعية ، فعن عُبَادَة بن الصّامِت فَقَالَ : (( اللّه عَلَى أَنْ لا بَايَعْتُ رَسُولَ اللّهِ فَي رَهْطٍ ، فَقَالَ : أَبَايعُكُمْ عَلَى أَنْ لا بَايَعْتُ رَسُولَ اللّهِ فَي وَلا تَرْنُوا ، وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ ، وَلا تَاتُوا بَشْرِكُوا بِاللّهِ شَيْبًا ، وَلا تَسْرِقُوا ، وَلا تَرْنُوا ، وَلا تَقْتُلُوا أَوْلادَكُمْ ، وَلا تَاتُوا بِبُهْتَانِ تَقْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ ، وَلا تَعْصُونِي فِي مَعْرُوفٍ . فَمَنْ وَفَى بِبُهْتَانِ تَقْتَرُونَهُ بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ ، وَلا تَعْصُونِي فِي مَعْرُوفٍ . فَمَنْ وَقَى مِنْكُمْ فَأَجْرُهُ عَلَى اللّهِ ، وَمَنْ أَصَابَ مِنْ ذَلِكَ شَيْبًا فَأُخِذَ بِهِ فِي الدُّنْيَا فَهُو كَقَارَةُ لهُ وَطَهُورٌ ، وَمَنْ سَتَرَهُ اللّهُ فَذَلِكَ إِلَى اللّهِ : إِنْ شَاءَ عَدَّبَهُ ، وَإِنْ شَاءَ عَقَرَ لَهُ ) (۱) (١)

وكان عَمل بي يحدِّر من شرك العمل ، ويقول : ((قَالَ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى : أَنَا أَعْنَى الشُّرَكَاءِ عَنِ الشِّرْكِ ، مَنْ عَملَ عَملاً أَشْرَكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي ، تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ » (٢) .

ويبيِّن الله أن الإنسان يولد على المِلة الحنيفية ، وهي التوحيد ، فعن أبي هُريْرَة قال : قال رَسُولُ الله الله الله عن أبي هُريْرَة قال : قال رَسُولُ الله عن ( كُلُ مَوْلُودِ يُولَدُ عَلَى الْمِلَةِ ، فَأَبُواهُ يُهَوِّدَانِهِ ، أوْ يُنَصِّرَانِهِ ، أوْ يُشَرِّكَانِهِ . قِيلَ : يَا رَسُولَ الله ! فَمَنْ هَلَكَ قَبْلَ ذَلِكَ ؟ قال : الله أعْلَمُ بِمَا كَانُوا عَلَمْ بِهِ ) ( ") .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۸۹ ـ الحدود ۱۶ ـ باب توبة السارق : ۲٤٩٤/٦ ، رقم ۲٤١٦ .

<sup>(</sup>٢) مسلم: ٥٣ ـ كتاب الزُّهد والرقائق (٥) باب من أشرك في عمله غير الله: ٢٩٨٥ ، رقم ٢٩٨٥ .

<sup>(</sup>٣) سنن الثّرمذيّ : أبواب القدر : ٥ ت باب ما جاء في كلّ مولود يُولد على الفطرة ، حديث رقم٢٢٣٧ ، وصحّحه الألباني : انظر سنن

وقد كان النّبي على يبيّن الدين لأصحابه ، ويقول أحيانًا : سلوني ، فيهابونه ، وربّما نزل جبريل العَيْنُ يسأله ليبيّن للنّاس دينهم .

كما جاء في حديث أبي هُرَيْرة ؛ قَالَ : (( قَالَ رَسُولُ اللّهِ فَي : سَلُونِي ، فَهَابُوهُ أَنْ يَسْأَلُوهُ ، فَجَاءَ رَجُلُ فَجَلَسَ عِنْدَ رُكْبَتَيْهِ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ! مَا الإسْلامُ ؟ ... فذكر حديث جبريل مع النّبي في ، وقال في آخره : ثُمَّ قَامَ الرّجُلُ . فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ فَي : رُدُوهُ عَلَيَ . فَالْتُمِسَ فَلَمْ يَجِدُوهُ . فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ فَي : مُدَّا جِبْرِيلُ أَرَادَ أَنْ تَعَلَّمُوا إِذْ لَمْ تَسْأَلُوا )) (۱) .

والحديث رواه عبدالله بن عمر عن أبيه قال : ((حَدَّتْنِي عُمرُ ابْنُ الْخَطَّابِ قَالَ : بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ عُمرُ ابْنُ الْخَطَّابِ قَالَ : بَيْنَمَا نَحْنُ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ عَلَيْنَا رَجُلُ شَدِيدُ بَيَاضِ النِّيَابِ ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعَر ، لا يُرَى عَلَيْهِ أثر السَّفَر ، وَلا يَعْرِفُهُ مِنَّا أَحَدُ ، حَتَّى جَلَسَ إلى النَّبِيِّ فَي ، فأسندَ ركْبَتَيْهِ إلى ركْبَتَيْهِ ، وَوَضَعَ كَقَيْهِ عَلَى فَخِدَيْهِ (٢) وَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ ! أَخْبِرْنِي عَن وَوَضَعَ كَقَيْهِ عَلَى فَخِدَيْهِ (٢) وَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ ! أَخْبِرْنِي عَن الْإسْلام ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَي : الإسْلام : أَنْ تَسْهَدَ أَنْ لا إِلٰهَ إلا اللَّهُ الْإِللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ الللللَّهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللَّهُ اللللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ الللللْهُ اللللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللّهُ اللللْهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللْهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّه

التَّرمذيِّ : ٢٢٥/٢ ، رقم ١٧٣٧ . وهو في الصحيحين من المتَّفق عليه بصيغ متقاربة .

<sup>(1)</sup> مسلم: ١ - كتاب الإيمان (١) باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان : ١٠/١ ، رقم٧ - (١٠).

<sup>(</sup>٢) أي الرَّجُل الداخل هو الذي وضع كفيه على فخِذي نفسه ، وجلس على هيئة المتعلم. هامش صحيح مسلم: ٣٦/١.

وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَتُقِيمَ الصَّلاةَ ، وَتُوْتِيَ الزَّكَاةَ ، وتَصُومَ رَمَضَانَ ، وتَحُجَّ الْبَيْتَ إِن اسْتَطَعْتَ الِيْهِ سَبِيلاً . قَالَ : صَدَقْتَ . قَالَ : فَعَجِبْنَا لَهُ ، وَتَحُجَّ الْبَيْتَ إِن اسْتَطَعْتَ الِيْهِ سَبِيلاً . قَالَ : صَدَقْتَ . قَالَ : أَنْ تُوْمِنَ بِاللّهِ بِسِنْاللّهُ وَيُصِدَقُهُ . قَالَ : فَأَخْبِرْنِي عَن الإِيمَانَ ؟ قَالَ : أَنْ تُوْمِنَ بِاللّهِ ، وَمُلائِكَتِهِ ، وَكُثْبِهِ ، وَرُسُلِهِ ، وَالْيَوْمِ الآخِر ، وَتُوْمِنَ بِالْقَدَر خَيْرِهِ وَشَرّةِ . قَالَ : فَأَخْبِرْنِي عَن الإِحْسَانِ ؟ قَالَ : أَنْ تَعْبُدَ قَالَ : مَا أَمُ مَنْ قَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ . قَالَ : قَالَ : فَأَخْبِرْنِي عَن اللّهَ كَأَنْكَ تَرَاهُ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ . قَالَ : قَالَ : فَأَخْبِرْنِي عَن اللّهَ كَأَنْكَ تَرَاهُ ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَإِنَّهُ يَرَاكَ . قَالَ : قَالَ : فَأَخْبِرْنِي عَن السَّائِل . قالَ : قَالَ : فَأَخْبِرْنِي عَن السَّاعَةِ ؟ قَالَ : مَا الْمَسْتُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِل . قالَ : قَالَ : فَأَخْبِرْنِي عَن الْعَمْ مَن السَّائِل . قالَ : قَالَ : فَأَخْبِرْنِي عَن السَّاعَةِ ؟ قَالَ : أَنْ تَلِدَ الأُمَةُ رَبَّتَهَا اللّهَ مَنْ السَّائِل . قالَ : قَالَ : أَنْ تَلِدَ الأُمَةُ رَبَّتَهَا اللّهُ مَارَتِهَا ؟ قَالَ : أَنْ تَلِدَ الأُمَةُ رَبَّتَهَا ('' ، وَأَنْ تَرَى الْحُفَاةَ الْعُرَاةَ الْعُرَاةَ الْعُرَاةَ الْعَالَةُ رِعَاءَ الشَّاءِ يَتَطُاولُونَ فِي الْبُنْيَانِ .

قَالَ : ثُمَّ انْطَلُقَ . فَلْبِئْتُ مَلِيًّا ، ثُمَّ قَالَ لِي : يَا عُمَرُ ! أَتَدْرِي مَن السَّائِلُ ؟ قُلْتُ : فَإِنَّهُ حِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ السَّائِلُ ؟ قُلْتُ : فَإِنَّهُ حِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ السَّائِلُ ؟ قُلْتُ : فَإِنَّهُ حِبْرِيلُ أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ )) (٢) .

وفي رواية النَّسائِي: قال عُمر: ((فَلبِثْتُ تَلاثًا)) (").

<sup>(</sup>۱) ربَّتها: في الرواية الأخرى: ربّها، على التذكير، وفي الأخرى: بعلها. ومعنى ربّها وربّتها ؛ سيّدها ومالكها، وسيدتها ومالكتها. هامش صحيح مسلم: ٣٦/١.

<sup>(</sup>۲) مسلم : (۱) كتاب الإيمان : (۱) باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان : (7) ، رقم (7) ،

<sup>(</sup>٣) سنن النَّسائِي: ٤٧ ـ كتاب الإيمان وشرائعه (٥) باب نعت الإسلام .

وصحّحه الألباني : انظر صحيح سنن النَّسائِي : ١٠٢٥/٣ ، رقم٤٦١٧ .

وكان يبين لهم هم مع التوحيد أركان الإسلام ودعائمه العظام ؛ ويبين لهم الإيمان وشعبه . قال عبدالله : قال رسول الله في : « بُنِيَ الإسلامُ عَلَى خَمْسِ : شَهَادَةِ أَنْ لا إِلهَ إلاّ الله ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ . وَإِقَامِ الصَّلاةِ ، وَإِيتًاءِ الزَّكَاةِ ، وَحَجِّ الْبَيْتِ ، وَصَوْمٍ رَمَضَانَ » (١) .

وعن أبي هُرَيْرة ؛ قال : قال رسول الله على : « الإيمَانُ بضْعٌ وَسَبْعُونَ أَوْ بضْعٌ وَسَبُّونَ شُعْبَةً . فَأَفْضَلُهَا : قَوْلُ لا إِلَهَ إِلاَّ اللَّهُ ، وَأَدْنَاهَا : إِمَاطَهُ الأَذَى عَن الطَّريق . وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإِيمَان » (٢) .

وفي حُرْمة هذه الكلمة العظيمة وحقها روى جُنْدُب بن عبداللهِ البجلي قال : (( إنَّ رَسُولَ اللَّهِ هَيْ بَعَثَ بَعْتًا مِنَ الْمُسْلِمِينَ إلى قَوْمٍ مِنَ الْمُشْرِكِينَ . وَإِنَّهُمُ الْتَقَوْا ، فَكَانَ رَجُلٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ إلى قَوْمٍ مِنَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ الْمُسْلِمِينَ قصدَ عَقْلتَهُ . قالَ : قصدَ لَهُ فَقَتَلَهُ . وَإِنَّ رَجُلاً مِنَ الْمُسْلِمِينَ قصدَ عَقْلتَهُ . قالَ : وَكُنَّا نُحَدَّثُ أَنَّهُ أَسَامَهُ بْنُ زَيْدٍ . فَلَمَّا رَفَعَ عَلَيْهِ السَيْفَ قالَ : لا إللهَ إلا اللهُ ، فَقَتَلهُ . فَقَتَلهُ .

فَجَاءَ الْبَشِيرُ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ فَسَأَلَهُ فَأَخْبَرَهُ . حَتَّى أَخْبَرَهُ خَبَرَهُ خَبَرَ الرَّجُل كَيْفَ صَنَعَ . فَدَعَاهُ ، فَسَأَلَهُ ، فَقَالَ : لِمَ قَتَلَتَهُ ؟ قَالَ خَبَرَ الرَّجُل كَيْفَ صَنَعَ . فَدَعَاهُ ، فَسَأَلَهُ ، فَقَالَ : لِمَ قَتَلَتَهُ ؟ قَالَ

<sup>(1)</sup> مسلم: 1 - كتاب الإيمان. ( ° ) باب بيان أركان الإسلام ودعائمه العظام: ١/٥٤، رقم ١٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الكتاب نفسه : ( ١٢ ) باب بيان عدد شعب الإيمان وأفضلها وأدناها ، ص٦٣ ، رقم٣٠ .

: يَا رَسُولَ اللَّهِ أُوْجَعَ فِي الْمُسْلِمِينَ ، وَقَتَلَ فُلانًا وَفُلانًا . وَسَمَّى لَهُ نَفَرًا .

وَإِنِّي حَمَلْتُ عَلَيْهِ ، فَلَمَّا رَأَى السَّيْفَ قَالَ : لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ . قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَىٰ : فَعَيْفَ تَصِنْعُ بِلا . قَالَ رَسُولُ اللَّهِ اللَّهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟ قَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ السَّعْفُورْ لِي . الله إلاَ اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟ قَالَ : فَجَعَلَ قَالَ : وَكَيْفَ تَصِنْعُ بِلا إِلهَ إِلاَ اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟ قَالَ : فَجَعَلَ لا يَرْيِدُهُ عَلَى أَنْ يَقُولَ : كَيْفَ تَصِنْعُ بِلا إِلهَ إِلاَّ اللهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟ )) (۱) .

ومضى في تبليغ أمر الله في ، لا يشغله عن ذلك شاغل ولا يصرفه صارف ، ولا يصدّه صاد ، رغم ما كان يلقاه .

قال ابن إسحاق: ((ثُمَّ إنّ قريشًا اشتدّ أمر هم للشقاء الذي أصابهم في عداوة رسول الله في ومن أسلم معه منهم، فأغروا برسول الله في سفهاءَ هم، فكدّبوه وآذوه، ورموه بالشعر والسّحر والكهانة والجنون، ورسول الله في مُظهر لأمر الله لا يستخفي به، مُبادٍ لهم بما يكر هون من عيب دينهم، واعتزال أوثانهم، وفراقه إيّاهم على كفر هم (()).

ومن أشد ما لاقى ﷺ من صور العنت من قريش ما

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الكتاب نفسه : (٤١) تحريم قتل الكافر بعد أن قال : لا إله إلاَّ الله : ٩٧/١ ـ ٩٨ ، رقم٩٧ .

<sup>(</sup>٢) السيرة النبويّة ، بشرح الخشني : ٣٥٧/١ ـ ٣٥٨ .

أخرَجه ابن إسحاق قال : (( فحدّثني يحيى بن عروة بن الزبير ، عن عبدالله بن عَمْرو بن الزبير ، عن عبدالله بن عَمْرو بن العاص قال :

قُلْتُ لَهُ: مَا أَكْثَرَ مَا رَأَيْتَ قُرَيْشًا أَصَابَتْ مِنْ رَسُولِ اللّهِ فِيمَا كَانوا يُظْهرون مِنْ عَدَاوَتِهِ ؟ قَالَ : حَضَرَ ثُهُمْ وَقَدِ اجْتَمَعَ أَشْرَاهُهُمْ يَوْمًا فِي الْحِجْر ، فَذَكَرُوا رَسُولَ اللّهِ فَقَالُوا : مَا رَأَيْنَا مِثُلَ مَا صَبَرْ نَا عَلَيْهِ مِنْ أَمر هَذَا الرّجُلِ قَطُ فَقَالُوا : مَا رَأَيْنَا مِثُلَ مَا صَبَرْ نَا عَلَيْهِ مِنْ أَمر هَذَا الرّجُلِ قَطُ ، سَقَّهَ أَحْلامَنَا ، وَشَتَمَ آبَاءَنَا ، وَعَابَ دِينَنَا ، وَقَرَّقَ جَمَاعَتَنَا ، وَسَبَّ آلِهِتَنَا ، لقَدْ صَبَرْ نَا مِنْهُ عَلَى أَمْرٍ عَظِيمٍ ، أَوْ كَمَا فَالُوا . قَبَيْنَمَا هُمْ في ذلك ؛ إِذْ طَلْعَ عَلَيْهِمْ رَسُولُ اللّهِ فَي فَلَقًا فَأَقْبَلَ يَمْشِي حَتَّى اسْتَلْمَ الرُّكْنَ ، ثُمَّ مَرَّ بِهِمْ طَائِقًا بِالْبَيْتِ ، قَلْمًا فَالًا يَمْشِي حَتَّى اسْتَلْمَ الرُّكْنَ ، ثُمَّ مَرَّ بِهِمْ طَائِقًا بِالْبَيْتِ ، قَلْمًا فَالًا يَهُمْ غَمَرُوهُ بَبَعْض مَا القول . قَالَ : فَعَرَفْتُ ذَلِكَ فِي وَجْهِ رَسُولُ الله فِي . مَنْ الله فَالَ : فَعَرَفْتُ ذَلِكَ فِي وَجْهِ رَسُولُ الله فِي .

قال : ثُمَّ مَضَى ، فَلَمَّا مَرَّ بِهِمُ الثَّانِيَةَ غَمَزُوهُ بِمِثْلِهَا ، فَعَرَفْتُ ذَلِكَ فِي وَجْهِ رسول الله الله الله الله عَمَّ مَرَّ بِهِمُ الثَّالِثَةَ فَغَمَزُوهُ بِمِثْلِهَا . فوقف ثُمَّ قَالَ :

أنسْمَعُونَ يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ؟ أَمَا وَالَّذِي نَفْسي بِيَدِهِ ، لَقَدْ جِئْتُكُمْ بِالدَّبْح . فَأَخَذَتِ الْقَوْمَ كَلِمَتُهُ ، حَتَّى مَا مِنْهُمْ رَجُلُّ إِلاَّ كَأَنَّمَا عَلَى رَأْسِهِ فَأَخَذَتِ الْقَوْمَ كَلِمَتُهُ ، حَتَّى إِنَّ أَشْدَهُمْ فِيهِ وَصِنَاةً قَبْلَ ذَلِكَ لَيَرْفَوُهُ طَائِرٌ وَاقِعٌ . حَتَّى إِنَّ أَشْدَهُمْ فِيهِ وَصِنَاةً قَبْلَ ذَلِكَ لَيَرْفَوُهُ بِأَحْسَنَ مَا يَجِدُ مِنَ الْقَوْلُ ، حَتَّى إِنَّهُ لَيَقُولُ : الْصِمَرِفْ يَا أَبَا الْقَاسِمِ ، فَوَاللّهِ مَا كُنْتَ جَهُولاً . قَالَ : فَانْصِمَرَفَ رَسُولُ اللّهِ الْقَاسِمِ ، فَوَاللّهِ مَا كُنْتَ جَهُولاً . قَالَ : فَانْصِمَرَفَ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ . حَتَّى إِذَا كَانَ الْغَدُ اجْتَمَعُوا فِي الْحِجْرِ وَأَنَا مَعَهُمْ ؛ فَقَالَ فَيَ الْحَجْرِ وَأَنَا مَعَهُمْ ؛ فَقَالَ

بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ : دَكَرْتُمْ مَا بَلْغَ مِنْكُمْ ، وَمَا بَلْغَكُمْ عَنْهُ ، حَتَى إِذَا بَادَأَكُمْ بِمَا تَكْرَهُونَ تَرَكْتُمُوهُ ! فَبَيْنَمَا هُمْ فِي دَلِكَ طَلْعَ عليهم رَسُولُ اللَّهِ فَيَ تَبُوا إليهِ وَتُبَةَ رَجُلٍ وَاحِدٍ . وَأَحَاطُوا عليهم رَسُولُ اللَّهِ فَي تَبُوا إليه وَتُبَة رَجُلٍ وَاحِدٍ . وَأَحَاطُوا بِهِ يَقُولُ اللَّهِ يَقُولُ كَذَا وَكَذَا ؟ لِمَا كَانَ يقول مِنْ عَيْبِ بِهِ يَقُولُ مَن اللهِ عَنْ اللهِ اللهِ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْهُ اللهِ عَنْ اللهُ عَنْهُ اللهِ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْهُ اللهُ الله

فَلْقَدْ رَأَيْتُ رَجُلاً مِنْهُمْ أَخَدَ بِمَجْمَعِ رِدَائِهِ . قَالَ : فَقَامَ أَبُو بَكْرِ فَ دُونَهُ ، وَهُوَ يَبْكِي ويَقُولُ : أَتَقْتُلُونَ رَجُلا أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ ! ثُمَّ انْصَرَقُوا عَنْهُ ، فَإِنَّ ذَلِكَ لأَشَدُّ مَا رَأَيْتُ قُرَيْشًا نالوا مِنْهُ قَطُ .

قال ابن إسحاق : وحدّثني بعضُ آل أمِّ كلثوم بنت أبي بكر أنَّهَا قالت : لقد رجع أبو بكر يومئذٍ وقد صدَعوا فرْق رأسه ممّا جبذوه بلحيته ، وكان رجلاً كثير الشَّعْر )) (۱).

<sup>(</sup>۱) السيرة النبويّة ، لابن هشام ، بشرح أبي ذرِّ الخشني : ۳٥٨/١ ـ ٣٥٩ ـ ٣٥٩ .

والحديث رواه البخاري في كتاب فضائل الصَّحابة: باب ما لقي النَّبي في وأصحابه من المشركين بمكّة: ٣٦٤٠٨، رقم٣٦٤٣ مختصرًا، وأخرجه في كتاب التفسير، باب تفسير سورة المؤمن. وقال مخرِّجا السيِّرة: ورواه أحمد في مسنده. انظر: الفتح الرباني: ١٢٩/٢٠. قال الهيثمي: وقد صرّح ابن إسحاق بالسماع، وبقيّة رجاله رجال الصحيح. انظر: مجمع الزوائد: ٢٥/١ - ١٦، ورواه ابن أبي شيبة في المصنف: ٢٩٧/١٤.

ولقد كان النّبي الله يطيف بمنازل القبائل من العرب وبأسواقهم ومواسمهم يدعوهم إلى الله ، ويبيّن لهم ما جاء به ، ويعرض نفسه عليهم.

فعن طارق المحاربيّ قال : (( رأيت رسول الله الله مرّتين بسوق ذي المجاز (۱) وعليه جُبّة حمراء وهو ينادي بأعلى صوته:

يا أيها النّاس قولُوا: لا إِلهَ إِلاَ اللّهُ تُعْلِحُوا. ورجلٌ يتبعه بالحجارة قد أدمى كعبيه وهو يقول: يا أيها النّاس لا تطيعوه فإنّه كدّاب.

قلت : من هذا ؟ قالوا : غلام من بني عبدالمطلب . قلت : من هذا الّذي معه ؟ يتبعه يرميه ؟

قالوا: هذا عمّه عبدالعُزّى ـ وهو أبو لهب ـ )) (٢)

وعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ (( أَنَّ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ لبث ـ في حديث خلف ؛ مكث ـ عشر سنين يتبع الحاج في منازلهم في

<sup>(1)</sup> ذو المجاز : سوق خلف عرفة كانت تقوم فيه الجاهلية ثمانية أيام من كلّ عام ، معجم البلدان : ٥٥/٥ . وقال في اللسان : كانوا يقيمون شهرًا : ٤٤/٧ .

<sup>(</sup>۲) شرح أصول اعتقاد أهل السنّة والجماعة للالكائي : ۷٦/۷ ، رقم ١٤١٣ ، وقال محققه : سنده حسن . ورواه الحاكم بسند آخر عن يزيد به ، وصحّحه ، ووافقه الدَّهبيّ : ٦١١/٢ ـ ٦١٢ .

### الموسم بمجنّة (١) و عكاظ (٢) ومنازلهم بمنى:

من يؤويني وينصرني حتَّى أبلغ رسالات ربّي فله الجنّة )) (<sup>٣)</sup> .

وعنه على قَالَ: ((كَانَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى يَعْرَضُ نَفْسَهُ عَلَى النّاسِ فِي الْمَوْقِفِ. فَقَالَ: ألا رَجُلٌ يَحْمِلْنِي إلى قَوْمِهِ ؟ فَإِنَّ قُرَيْشًا قَدْ مَنْعُونِي أَنْ أُبَلّغَ كَلامَ رَبّي )) (3).

وكان الله على يأمر نبيه على بتبليغ رسالته ، ويخبره أن أمر الهداية إليه ، وأن على نبيه البلاغ ليس إلا .

قال الله تعالى : { يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ

<sup>(</sup>۱) مجنّة : من أسواق الجاهلية ، أسفل مكّة ؛ ممرّ الظهر ؛ معجم البلدان : ٥٨/٥

<sup>(</sup>۲) عكاظ: سوق للعرب ، وموسم من مواسم الجاهلية . كان العرب يجتمعون بها كلّ سنة فيقيمون بها شهرًا ؛ يتبايعون ويتفاخرون ، ويتناشدون ، فلمّا جاء الإسلام هدم ذلك . اللسان : ۲۶۸۷ ، ومعجم البلدان : ۲۶۲/۶ .

<sup>(</sup>٣) شرح السنّة للالكائي: ٧٦٤/٤ ، رقم ١٤٢١ من حديث طويل لجابر في . وقال المحقق: سنده حسن من كلا الطريقين ما عدا أحمد بن عبيد شيخ المؤلف لم أجده ، وقال: رواه الحاكم بطريق آخر عن ابن خثيم ، ثمَّ قال: هذا حديث صحيح الإسناد، ووافقه الدَّهبيّ: ٦٢٤/٢ ـ ٦٢٥.

<sup>(</sup>٤) سنن أبي داود : كتاب السنّة ( ٢٢ ) باب في القرآن . رقم الحديث ٤٧٣٤

وصحّحه الألباني في صحيح سنن أبي داود : ٨٩٧/٣ ، رقم٣٩٦٠ .

وَإِنْ لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالْتَهُ وَاللَّهُ يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ إِنَّ اللَّهَ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ } (١).

عَنْ مَسْرُوقٍ ، عَنْ عَائِشَة ـ رضي الله عنها ـ قَالَتْ : (( مَنْ حَدَّتُكَ أَنَّ مُحَمَّدًا ﴿ كَتَمَ شَيْئًا مِمَّا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْهِ فَقَدْ كَذَبَ ، وَاللَّهُ يَقُولُ : { يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ اللَّكَ مِنْ رَبِّكَ كَذَبَ ، وَاللَّهُ يَقُولُ : { يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ اللَّكَ مِنْ رَبِّكَ } الآية )) (٢) .

وأنّه مع هذا البلاغ فإنّ الهداية والحكم بيد الله وحده ، وهداية الأنبياء إنّما هي هداية بيان ودلالة .

قال ابن إسحاق: ثُمَّ قال لمحمّد رسول الله في : { لَيْسَ لكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ أُو ْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أُو ْ يُعَدِّبَهُمْ فَاتّهُمْ ظَالِمُونَ } (٦) . أي ليس لك من الحكم شيءٌ في عبادي إلا ما أمر ثك به فيهم ، أو أتوب عليهم برحمتي ، فإن شئتُ فعلتُ ، أو أعدّبهم بذوبهم فبحقّى )) (٤) .

وعَنْ أَنَسٍ ﴿ أَنَ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ كُسِرَتْ رَبَاعِينُهُ يَوْمَ أُحُدٍ . وَشُجَّ فِي رَأْسِهِ . فَجَعَلَ يَسْلُتُ الدَّمَ عَنْهُ وَيَقُولُ : كَيْفَ أُحُدٍ . وَشُجُّوا نَبِيَّهُمْ ، وَكَسَرُوا رَبَاعِينَهُ ، وَهُوَ يَدْعُوهُمْ إلى

<sup>(</sup>١) المائدة: الآية (٦٧).

<sup>(</sup>٢) البخاريّ ٦٨ ـ كتاب التفسير ١١٤ ـ باب { يَا أَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أُنْزِلَ البِّكَ مِنْ رَبِّكَ } : ١٦٨٦/٤ ، رقم٤٣٣٦ .

<sup>(</sup>٣) أل عمران: الآية (١٢٨).

<sup>(</sup>٤) السيرة النبوية ، لابن هشام : ١٥٨/٣ .

اللَّهِ ؟ فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى : { لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ } )) (١) .

وقال الله تعالى: { لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ } (٢) ، وقال: { فَإِنْ أَسْلَمُوا فَقَدِ اهْتَدَوْا وَإِنْ تَوَلُوْا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ } (٣) ، وقال: { فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِالْعِبَادِ } (٣) ، وقال: { إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ } (٤) ، وقال: { إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ } (٥) .

وقال تعالى: { أَثْرِيدُونَ أَنْ تَهْدُوا مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ } (¹) ، وقال تعالى : { أَفَلَمْ يَيْئُسِ الَّذِينَ ءَامَنُوا أَنْ لَوْ يَشْاءُ اللَّهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيعًا } ('') .

وقال تعالى: { وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُوا وَمَا جَعَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا } (^^). يقول جلّ ثناؤه: (( ولو شئتُ لجمعتهم على الهدى )) (^). وهي بمعنى قوله تعالى: { وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ

<sup>(</sup>۱) مسلم ۳۲ ـ الجهاد والسير ، ۳۷ غزوة أحد : ۱٤١٧/۳ ، رقم ۱۷۹۱

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآية (٢٧٢).

<sup>(</sup>٣) آل عمران: الآية (٢٠).

<sup>(</sup>٤) الرعد: الآية (٤٠).

<sup>(</sup>٥) القصص: الآية (٥٦).

<sup>(</sup>٦) النساء: الآية ( ٨٨ ).

<sup>(</sup>٧) الرعد: الآية (٣١).

<sup>(</sup>٨) الأنعام: الآية (١٠٧).

<sup>(</sup>٩) شرح أصول أهل السنّة : ٥٥٠/٣ ، للالكائي ، ورواه الطبري في

عَلَى الْهُدَى } (١).

وقال تعالى : { وَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ فِثْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا } (٢) .

والهداية نور من الله ألقاه على عباده يوم خلقهم ، من لم يُصبه منهم من نوره فلا يمكن هدايته .

فعن عَبْدِاللَّهِ بْنَ عَمْرِو قال : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِمْ مَنْ أُورِهِ ، فَمَنْ أَصَابَهُ (إِنَّ اللَّهَ عَرِّ وجل خَلقَ خَلْقَهُ فِي ظُلْمَةٍ ، فَأَلقَى عَلَيْهِمْ مِنْ نُورِهِ ، فَمَنْ أَصَابَهُ مِنْ ذَلِكَ النُّورِ اهْتَدَى ، وَمَنْ أَخْطأَهُ ضَلَّ ، فَلِذَلِكَ أَقُولُ : جَفَّ الْقَلْمُ عَلَى عِلْمِ (الله )) (١)

=

التفسير: ٧٨/٨.

(١) الأنعام: الآية (٣٥).

(٢) المائدة: الآية (٢١).

(٣) سنن الثّرمذيّ : أبواب الإيمان ١٨ ـ باب افتراق الأمّة . رقم الحديث ٢٧٩٣ .

وصحّحه الألباني : انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ٣٣٤/٢ ، رقم٢١٣٠.

وأخرجه الحاكم: ٨٤/١ ، رقم٨٣/٨٣ من حديثٍ طويل ، وقال : هذا حديث صحيح قد تداوله الأئمة ، وقد احتجّا بجميع رواته ثمَّ لم يخرجاه ، ولا أعلم له عِلْة . قال في التلخيص : على شرطهما ولا عِلْة له . وأخرجه الآجُرِّى في الشريعة ، ص١٧٥ .

 ومع أن الهداية بيد الله إلا أنّ المصطفى على كان يأمر أصحابه بإبلاغ هذا الدين .

فعَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو: أَنَّ النَّبِيَّ فَالَ: ((بَلِّغُوا عَنِي وَلَوْ آيَة ، وَحَدِّتُوا عَنْ بَنِي إِسْرَ ائِيلَ وَلا حَرَجَ ، وَمَنْ كَذَبَ عَلَيَّ مُتَعَمِّدًا فَلْيَتَبُوَّا مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ )) .

وقد بلغ صلوات الله وسلامه عليه رسالة ربّه وأدّى ونصح أمّته أفضل أداء وأجمله وقد سأل أصحابه عن ذلك واستشهدهم ، وسأل الله أن يشهد على قولهم .

ففي حديث حجّة النَّبي إلى الطويل الذي يرويه جابر بن عبدالله ، قال في آخر خطبته يوم عرفة مخاطبًا أصحابه ، قال : « ... وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِّي فَمَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ ؟ قَالُوا : نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ قَالُ : « ... وَأَنْتُمْ تُسْأَلُونَ عَنِّي فَمَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ ؟ قَالُوا : نَشْهَدُ أَنَّكَ قَدْ بَلَغْتَ وَأَدَيْتَ وَنَصَحْتَ ، فَقَالَ بِإصْبَعِهِ السَّبَّابَةِ يَرْفَعُهَا إلى السَّمَاءِ وَيَنْكُدُهَا إلى النَّاسُ : اللَّهُمَّ الشَّهَدْ ، اللَّهُمَّ الشَّهَدْ . تَلاثَ مَرَّاتٍ السَّمَاءِ وَيَنْكُدُهَا إلى النَّاسُ : اللَّهُمَّ الشَّهَدْ ، اللَّهُمَّ الشَّهَدْ . تَلاثَ مَرَّاتٍ » (٢)

وأخرجه عبدالله بن الإمام أحمد في السنّة: ٤٢٤/٢ ، رقم٩٣٢ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٤ ـ الأنبياء ٥١ ـ باب : ما دُكر عن بني إسرائيل : ٣٢٧٥/٣ .



# الفصل الثاني

### الأساليب النبوية في دعوة المشركين

المبحث الأوَّل: دعوتهم بالحكمة.

#### ١. تبليغ ما جاء به وبيانه ، وجهادهم به :

ودعوة النّبي الله كلها حكمة ، وأساليبه حكمة ، والقرآن كله حكمة ، والسنّة والهدي كله حكمة وقد مرّ في المبحث السابق كثير من تبليغ النّبي النّبي الله ربّه وبيانها وجهاده في ذلك .

قال الله تعالى : { قُلْ إِنَّمَا أُنْذِرُكُمْ بِالْوَحْيِ وَلا يَسْمَعُ الصَّمُّ الصَّمُّ الدُّعَاءَ إِذَا مَا يُنْذَرُونَ } (١) .

وقال تعالى: { قُلْ إِنَّمَا أَتَّبِعُ مَا يُوحَى إِلِيَّ مِنْ رَبِّي } (٢) ، وقال تعالى: { فَذَكِّرْ وَقَالَ تعالى: { فَذَكِّرْ الْقُرْءَانِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ } (٤) .

وقال تعالى: { وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكْرَ لِثَبِّينَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ }

<sup>(</sup>١) الأنبياء: الآية (٥٥).

<sup>(</sup>٢) الأعراف: الآية (٢٠٣).

<sup>(</sup>٣) الفرقان: الآية (٢٥).

<sup>(</sup>٤) ق: الآية (٥٤).

(') . وقال تعالى : { وَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَعَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ } (٢) . لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ } (٢) .

قال ابن كثير: (( ثُمَّ امتنّ عليه بتأييده إياه في جميع الأحوال ، وعصمته له ، وما أنزل عليه من الكتاب ، وهو القرآن. والحكمة وهي السنّة )) (٦).

### ومن الأمثلة التطبيقية:

ما رواه ابن إسحاق عَنْ مَحْمُودِ بْن لبيدٍ قَالَ: ((لَمَّا قَدِمَ أَبُو الْحَيْسَرِ مَكَّةُ وَمَعَهُ فِلْيَةٌ مِنْ بَنِي عَبْدِ الأَسْهَل ، فِيهِمْ إِيَاسُ بُنُ مُعَاذٍ ، يَلْتَمِسُونَ الْحِلْفَ مِنْ قُرَيْشٍ عَلَى قَوْمِهِمْ مِنَ الْخَزْرَجِ. سَمِعَ بهمْ رَسُولُ اللَّهِ فَلَّ قَالَاهُمْ فَجَلَسَ الدِّهِمْ ، فَقَالَ للهُمْ : هَلْ لَكُمْ فِي خَيْرِ مِمَّا جِنْتُمْ لَهُ ؟ قَالُوا : وَمَا ذَلِكَ ؟ قَالَ : أَنَا لَهُمْ : هَلْ لَكُمْ فِي خَيْرِ مِمَّا جِنْتُمْ لَهُ ؟ قَالُوا : وَمَا ذَلِكَ ؟ قَالَ : أَنَا لَهُمْ : هَلْ لللهِ مَعْ اللهِ الْعِبَادِ أَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يَعْبُدُوا اللَّهَ وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَسُولُ اللّهِ ، بَعَتَنِي إِلَى الْعِبَادِ أَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يَعْبُدُوا اللَّهَ وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا ، وَأَنْزِلَ عَلَيَ الْكِتَابُ ، قَالَ : ثُمَّ ذَكَرَ الإِسْلامَ ، وَتَلا عَلَيْهِمُ الْقُرْآنَ ، وَأَنْزِلَ عَلَيَ الْكِتَابُ ، قَالَ : قَنَا خُدُر الإِسْلامَ ، وَتَلا عَلَيْهِمُ الْقُرْآنَ وَاللّهِ وَلَا يَاسُ بْنُ مُعَاذٍ \_ وَكَانَ غُلامًا حَدَثًا \_ : أَيْ قُومْ ، هَذَا وَاللّهُ خَيْرٌ مِمَّا حِنْتُمْ لَهُ . قَالَ : فَيَأْخُدُ أَبُو الْحَيْسَرِ حَقْنَهُ مِنَ وَاللّهُ فَيْ عَنْمُ مَن اللّهِ عَنْ مَعَاذٍ \_ وَكَانَ غُلامًا وَجُهُ إِيَاسٍ بْنِ مُعَاذٍ ، وقال : دعنا والسّه الله عَلَى الْمَدِينَةِ ، وقال : دعنا منك ، فلعمري لقد جئنا لغير هذا . وقامَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ عَمْ ، والْصَرَقُوا إللي الْمَرْبَةِ فَي الْمَدِينَةِ .

<sup>(</sup>١) النحل: الآية (٤٤).

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (١١٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم ، لابن كثير: ١٠١٦/٣.

قَالَ : ثُمَّ لَمْ يَلْبَثْ إِيَاسُ بْنُ مُعَاذٍ أَنْ هَلَكَ . فَمَا كَانُوا يَشْكُونَ أَنْ قَدْ مَاتَ مُسْلِمًا ، لقَدْ كَانَ اسْتَشْعَرَ الإِسْلامَ فِي ذَلِكَ يَشْكُونَ أَنْ قَدْ مَاتَ مُسْلِمًا ، لقَدْ كَانَ اسْتَشْعَرَ الإِسْلامَ فِي ذَلِكَ الْمُجْلِس ، حِينَ سَمِعَ مِنْ رَسُولِ اللّهِ عَلَى مَا سَمِعَ » (١) .

وكان يبين هم التوحيد بعض مكارم الأخلاق وآداب الإسلام كصلة الأرحام ؛ وهي أمر ينطبق تمامًا مع الفطرة ، ويؤيده العقل السليم ، فيذكره ترغيبًا وتحبيبًا لمن يدعوه في الإسلام :

فعن عَمْرو بن عبسة قال : (( أتيتُ رسول الله في أوّل ما بُعث وهو بمكّة ؛ وهو حينئذٍ مستضعف ، فقلت : ما أنت ؟ قال : أنا نبيّ ، قلت : وما نبي ؟ قال : رسولُ الله ، قلت : بما أرسلك ؟ قال : بأن يعبد الله وتُكسر الأوثان ، وتوصل الأرحام ؛ بالبرّ

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح الخشني : ۸۰/۲ ـ ۸۱ ، مختصراً

قال المحققان: قصنة إسلام إياس من معاذ صرّح ابن إسحاق بالسماع ، وسنده صحيح ، ورواها أحمد والطبراني من طريق ابن إسحاق ، ورجاله ثقات .

انظر: مجمع الزوائد: ٣٦/٦، وانظر الفتح الرباني: ٢٦٦/٦، ورواها البيهقي في دلائل النبوّة: ٢٠٠/١ ـ ٤٢١. قال ابن حجر في الإصابة: رواه جماعة عن ابن إسحاق هكذا، وهو صحيح من حديثه انظر: الإصابة: ١٠٢/١، قالا: فيكون الخبر صحيحًا انظر: الحاشية، مختصرًا

والصلة )) (۱).

وعَنِ ابْنِ عَبَّاسِ : (( أَنَّ ضِمَادًا قَدِمَ مَكَّةُ ، وَكَانَ مِنْ أَزْدِ شَنُوءَةَ ، وَكَانَ يَرْقِي مِنْ هَذِهِ الرِّيحِ ، فَسَمِعَ سُفَهَاءَ مِنْ أَهْلِ مَكَّة يَقُولُونَ : إِنَّ مُحَمَّدًا مَجْنُونٌ ، فَقَالَ : لَوْ أُنِّي رَأَيْتُ هَذَا الرَّجُلَ لَعَلَّ اللَّهَ يَشْفِيهِ عَلَى يَدَىَّ ، قَالَ : فَلْقِيهُ ، فَقَالَ : يَا مُحَمَّدُ ، إِنِّي أَرْقِي مِنْ هَذِهِ الرِّيحِ ، وَإِنَّ اللَّهَ يَشْفِي عَلَى يَدِي مَنْ شَاءَ ، فَهَلْ لَكَ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ و نَسْتَعِينْهُ ، مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ ، وَمَنْ يُضْلِلْ فَلا هَادِيَ لَهُ ، وَأَشْهَدُ أَنْ لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ ، وَأَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ ، أَمَّا بَعْدُ ، قالَ : فَقَالَ : أُعِدْ عَلَىَّ كَلِمَاتِكَ هَؤُلاءِ ، فَأَعَادَهُنَّ عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ عِيْ تُلاثُ مَرَّاتِ ، قَالَ : فَقَالَ : لَقَدْ سَمِعْتُ قَوْلَ الْكَهَنَةِ ، وَقُولَ السَّحَرَةِ ، وَقُولَ الشُّعَرَاءِ ، فَمَا سَمِعْتُ مِثْلَ كَلِمَاتِكَ هَوُّلاءِ ، وَلَقَدْ بَلَغْنَ نَاعُوسَ الْبَحْرِ ، قَالَ : فَقَالَ : هَاتِ يَدَكَ أَبَايِعْكَ عَلَى الإسْلامِ ، قَالَ : فَبَايَعَهُ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمِاسْدِ مِنْ اللَّهِ عَلَى وَعَلَى قُوْمِكَ ، قَالَ: وَعَلَى قُوْمِي ، قَالَ: فَبَعَثَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى وَعَلَى قَوْمِي ، سَرِيَّةً ، فَمَرُّوا بِقُومِهِ ، فَقَالَ صَاحِبُ السَّرِيَّةِ لِلْجَيْشِ : هَلْ أَصَبْتُمْ مِنْ هَؤُلاءِ شَيْبًا ؟ فَقَالَ رَجُلٌ مِنَ الْقَوْمِ: أَصَبْتُ مِنْهُمْ مِطْهَرَةً ، فَقَالَ : رُدُّوهَا ، فَإِنَّ هَؤُلاءِ قَوْمُ ضِمَادٍ )) (١).

<sup>(</sup>۱) المستدرك : كتاب البر والصلة : ١٦٥/٤ ، رقم ٧٢٤ ، قال الحاكم : حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه . قال في التلخيص : على شرط البخاري ومسلم .

<sup>(</sup>٢) مسلم: كتاب الجمعة ـ باب تخفيف الصلاة والخطبة: ٢/٩٥٠ /٩٥٥،

#### ٢. الصبر على أذاهم ، والكفُّ والحلم ، والعفو عنهم :

الصبر والعفو هو الأصل والقاعدة العريضة في منهجه وقد أمر الله بالصبر بعد الأمر بالدعوة إليه .

فقال تعالى: { وَلَئِنْ صَبَرْتُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ = ١٢٦ وَاصْبُرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلا بِاللَّهِ } (١) .

وأمر الله الصبر والكف بمكة قبل الإذن بالقتال في المدينة :

فعَن ابْن عَبَّاسٍ: (( أَنَّ عَبْدَ الرَّحْمَنِ بْنَ عَوْفٍ وَأَصِدْابًا لَهُ ، أَتُوا اللَّهِ! إِنَّا كُنَّا فِي لَهُ ، أَتُوا اللَّهِ! إِنَّا كُنَّا فِي عِزِّ وَنَحْنُ مُشْرِكُونَ ، فَلَمَّا آمَنَّا صِرْنَا أَذِلَهُ ؟ فَقَالَ : إِنِّي أَمِرْتُ بِالْعَقْو ، فَلا تُقَاتِلُوا .

فَلْمَّا حَوَّلْنَا اللَّهُ إِلَى الْمَدِينَةِ أَمَرَنَا بِالْقِتَالِ ، فَكَفُّوا ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ وَلَيْ إِلَى الْمُدِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ } )) اللَّهُ وَلَيْ { الله تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُّوا أَيْدِيكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ } )) (٢)

وقد لاقى ﷺ العنت من قومه والأذى ، ولكنه صبر ﷺ . وقد لاقى على الله عنها ـ لِلنّبِيّ ﷺ : ( هَلْ أَتَى عَلَيْكَ

=

ر قم۸٦٨ ـ

<sup>(</sup>١) النحل: جزء من الآية (١٢٦ - ١٢٧).

<sup>(</sup>٢) سنن النَّسائِي: ٢٥ ت كتابُ الجهاد ١ ـ باب وجوب الجهاد . وصحّح إسناده الألباني . انظر : صحيح سنن النَّسائِي : ٦٤٦/٢ ، رقم ٢٨٩١ .

يَوْمٌ كَانَ أَشَدَ مَا لَقِيتُ مِنْ يَوْمِ أُحُدٍ ؟ قَالَ : لقدْ لقِيتُ مِنْ قَوْمِكِ مَا لقِيتُ ، وَكَانَ أَشَدَ مَا لقِيتُ مِنْهُمْ يَوْمَ الْعَقَبَةِ ، إذْ عَرَضْتُ نَقْسِي عَلَى ابْن عَبْدِيَالِيلَ بْن عَبْدِيُللِيلَ بْن عَبْدِيُللِيلَ بْن عَبْدِيُللِيلَ بْن عَبْدِيُللِيلَ بْن عَبْدِكُلالٍ ، فَلَمْ يُجِبْنِي إلى مَا أَرَدْتُ ، فَانْطَلْقْتُ وَأَنَا مَهْمُومٌ عَلَى وَجْهِي ، فَلَمْ أَسْتَفِقْ إلا وَأَنَا بِقَرْنِ التَّعَالِبِ ، فَرَفَعْتُ رَأْسِي ، فَإِذَا أَنَا بِسَحَابَةٍ قَدْ أَظُلَّانِي ، فَنَظَرْتُ فَإِذَا فِيهَا جِبْرِيلُ ، فَنَادَانِي فَقَالَ : إِنَّ اللّهَ قَدْ سَمِعَ قُولُ قُومُكَ لَكَ ، وَمَا وَنَظُرْتُ فَإِذَا فِيهَا جِبْرِيلُ ، فَنَادَانِي فَقَالَ : إِنَّ اللّهَ قَدْ سَمِعَ قُولُ قُومُكَ لَكَ ، وَمَا رَدُّوا عَلَيْكَ ، وقَدْ بَعَثَ إليْكَ مَلكَ الْجِبَالِ لِتَأْمُرَهُ بِمَا شِبْتَ فِيهِمْ ، فَنَادَانِي مَلكُ رَدُوا عَلَيْكَ ، وقَدْ بَعَثَ إليْكَ مَلكَ الْجِبَالِ لِتَأْمُرَهُ بِمَا شِبْتَ فِيهِمْ ، فَنَادَانِي مَلكُ الْجِبَالِ فَسَلَمَ عَلَيَّ ، ثُمَّ قَالَ : يَا مُحَمَّدُ ، فَقَالَ : ذَلِكَ فِيمَا شَبْتَ ، إِنْ شِبْتَ أَنْ اللّهُ مِنْ يَعْبُدُ اللّهُ وَحْدَهُ ، لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْبًا )) (١) . أَصْلابِهمْ مَنْ يَعْبُدُ اللّهَ وَحْدَهُ ، لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْبًا )) (١) .

وعَنْ أَنَسَ ﴿ أَنَ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ كُسِرَتْ رَبَاعِينَهُ يَوْمَ أَحُدٍ . وَشُجَّ فِي رَأْسِهِ . فَجَعَلَ يَسْلُتُ الدَّمَ عَنْهُ وَيَقُولُ : كَيْفَ يُعْلِحُ قَوْمٌ شَجُّوا نَبِيَّهُمْ ، وَكَسَرُوا رَبَاعِينَهُ ، وَهُوَ يَدْعُوهُمْ إلى اللَّهِ ؟ فَأَنْزَلَ اللَّهُ ﴾ (٢) .

وعَنْ عَبْدِ اللَّهِ قَالَ: (( كَأَنِّي أَنْظُرُ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ اللَّهِ عَنْ يَحْكِي نَبِيًّا مِنَ الْأَنْبِيَاءِ ضَرَبَهُ قَوْمُهُ ، وَهُوَ يَمْسَحُ الدَّمَ عَنْ وَجْهِهِ وَيَقُولُ: رَبِّ اغْفِرْ لِقَوْمِي فَإِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ )) (").

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٣ ـ بدء الخلق ، ٧ ـ باب إذا قال أحدُكم : آمين ، والملائكة في السماء ، فوافقت إحداهُما الأُخرى غُفِر له ما تقدّم من ذنبه : ٣٠٥/٣ ، رقم ٣٠٥٩ .

 <sup>(</sup>۲) مسلم ۳۲ ـ الجهاد والسير ، ( ۳۷ ) باب غزوة أحد : ۱٤١٧/۳ ،
 رقم ۱۷۹۱ .

<sup>(</sup>٣) مسلم ٣٢ ـ الجهاد والسير ، ( ٣٧ ) باب غزوة أحد : ١٤١٧/٣ ،

وعن أسامة بن زيد: (( أن النّبي هَ مَرَّ بِمَجْلِسِ فِيهِ أَخْلاطٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ وَالْمُشْرِكِينَ عَبَدَةِ الْأُوتَانِ وَالْيَهُودِ . فيهِمْ عَبْدُ اللّهِ بْنُ أَبِيٍّ .. فَلَمَّا غَشِيَتِ الْمَجْلِسَ عَجَاجَةُ الدَّابَةِ فيهِمْ عَبْدُ اللّهِ بْنُ أَبِيٍّ .. فَلَمَّا غَشِيَتِ الْمَجْلِسَ عَجَاجَةُ الدَّابَةِ خَمَّرَ عَبْدُ اللّهِ أَنْفَهُ بِرِدَائِهِ . ثُمَّ قَالَ : لا تُغَبِّرُوا عَلَيْنَا . فَسَلّمَ عَلَيْهِمُ النّبِيُ هُمُ النّبِيُ اللهِ ثُمَّ وَقَفَ فَنَرَلَ ، فَدَعَاهُمْ إِلَى اللّهِ ، وقرأ عَلَيْهِمُ النّبِي اللهِ مَوْقَفَ فَنَرَلَ ، فَدَعَاهُمْ إِلَى اللّهِ ، وقرأ عَلَيْهِمُ الثُورْآنَ ، فَقَالَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ أَبِيّ : أَيُّهَا الْمَرْهُ لا أَحْسَنَ مِنْ عَلَيْهِمُ الْقُرْآنَ ، فَقَالَ عَبْدُ اللّهِ بْنُ أَبِيّ : أَيُّهَا الْمَرْهُ لا أَحْسَنَ مِنْ هَذَا ، إِنْ كَانَ مَا تَقُولُ حَقًا فَلا تُؤْذِنَا فِي مَجَالِسِنَا ، وَارْجِعْ إِلَى مَا تَقُولُ حَقًا فَلا تُؤْذِنَا فِي مَجَالِسِنَا ، وَارْجِعْ إلَى مَا تَقُولُ حَقًا فَلا تُؤْذِنَا فِي مَجَالِسِنَا ، وَارْجِعْ إلَى رَحْلِكَ ، فَمَنْ جَاءَكَ مِنّا فَاقْصُصُ عَلَيْهِ ... فَاسْتَبَ الْمُسْلِمُونَ وَالْمُشْرِكُونَ وَالْيَهُودُ ، حَتَى هَمُوا أَنْ يَتُواتَبُوا ، فَلَمْ يَزِلُ النّبِيُّ وَاللّهُ يُخَفِّضُهُمْ .. فَلَا يَعْوَلُ مَتَى هَمُوا أَنْ يَتُواتَبُوا ، فَلَمْ يَزِلُ النّبِيُّ يُخَفِّضُهُمْ ..

ثُمَّ رَكِبَ دَابَّتُهُ حَتَّى دَخَلَ عَلَى سَعْدِ بْن عُبَادَةَ فَقَالَ: أَيْ سَعْدُ! لَلْهُ بْنَ أَبْعِ - قَالَ: سَعْدُ! لَلْهُ بْنَ أَبْعِ - قَالَ: سَعْدُ! لَلْهُ بَنْ أَبْعِ - قَالَ : عَدْ اللّهِ بَنَ أَبْعِ - قَالَ: كَذَا وَكَذَا . قَالَ: اعْفُ عَنْهُ يَا رَسُولَ اللّهِ وَاصْفَحْ ، فَوَاللّهِ! كَذَا وَكَذَا . قَالَ: اعْفُ عَنْهُ يَا رَسُولَ اللّهِ وَاصْفَحْ ، فَوَاللّهِ! لَقَدْ أَعْطَاكَ اللّهُ الّذِي أَعْطَاكَ ، وَلَقَدِ اصْطَلَحَ أَهْلُ هَذِهِ البُحَيْرَةِ أَنْ يُتَوِّجُوهُ . فَلَمَّا رَدَّ اللّهُ ذَلِكَ بِالْحَقِّ الّذِي أَعْطَاكَهُ النّبِي عَلَى اللّهُ ذَلِكَ بِالْحَقِّ الّذِي أَعْطَاكَهُ شَرِقَ بِذَلِكَ . فَعَفَا عَنْهُ النّبِي عَلَى ) (۱) .

=

رقم۱۷۹۲.

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، والكتاب نفسه ( ٤٠ ) باب في دعاء النّبي الله وصبره على أذى المنافقين : ١٤٢٢ - ١٤٢٣ ، رقم١٧٩٨ ، مختصرًا

وابن أبيّ لم يكن أظهر الإسلام وأخفى الكفر بعد ، وإنّما هو كافر مجاهر بكفره .

و عَنْ أَنَسَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ فَهُ : «لقَدْ أُوذِيتُ فِي اللّهِ وَمَا يُؤَدْى أَحَدٌ ، وَلَقَدْ أَتَتْ عَلَيَّ تَالِتَهٌ وَمَا لِي يُؤَدْى أَحَدٌ ، وَلَقَدْ أَتَتْ عَلَيَّ تَالِتَهٌ وَمَا لِي وَلِيلالٍ طَعَامٌ يَأْكُلُهُ دُو كَبِدٍ ، إلا مَا وَارَى إبطُ بِلالٍ » (١).

وفي صلح الحديبية صبر عليهم النّبي في شروطهم المُجْحِفة ، وفي كتابة الصلح أيضًا ، فعن أنس : (( أنّ قُرَيْشًا صَالْحُوا النّبيّ في ، فيهمْ سُهَيْلُ بْنُ عَمْرُ و . فَقَالَ النّبيّ في لِعَلِيّ : اكْتُبْ : بسْم اللهِ الرّحْمَن الرّحيم . قَالَ سُهَيْلٌ : أمَّا باسْم اللهِ ، فَمَا نَدْرِي مَا بسْم اللهِ الرّحْمَن الرّحيم ، وَلَكِن اكْتُبْ مَا نَعْرِفُ : باسْمِكَ اللّهُ الرّحْمَن الرّحيم ، وَلَكِن اكْتُبْ مَا نَعْرِفُ : باسْمِكَ اللّهُ اللّهُ مَا يَعْرِفُ : باسْمِكَ اللّهُ مَا اللّهُ الرّحْمَن الرّحيم ، ولكن اكْتُبْ مَا نَعْرِفُ : باسْمِكَ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الل

فَقَالَ : اكْتُبْ ، مِنْ مُحَمَّدٍ رَسُولِ اللهِ ، قَالُوا : لَوْ عَلِمْنَا أَنَّكَ رَسُولُ اللهِ ، قَالُوا : لَوْ عَلِمْنَا أَنَّكَ رَسُولُ اللّهِ لاَتَبَعْنَاكَ . وَلَكِنِ اكْتُبِ اسْمَكَ وَاسْمَ أَبِيكَ . فَقَالَ النَّبِيُّ النَّبِيُّ : اكْتُبْ : مِنْ مُحَمَّدِ بْن عَبْدِ اللهِ ، فَاشْتَرَطُوا عَلَى النَّبِيِّ النَّبِيُّ : اكْتُبْ : مِنْ مُحَمَّدِ بْن عَبْدِ اللهِ ، فَاشْتَرَطُوا عَلَى النَّبِيِّ النَّبِيُّ : أَنْ مَنْ جَاءَكُمْ لَمْ نَرُدَّهُ عَلَيْكُمْ ، وَمَنْ جَاءَكُمْ مِنَّا رَدُدْتُمُوهُ عَلَيْنَا . فَقَالُوا :

يَا رَسُولَ اللّهِ! أَنكْتُبُ هَذًا ؟ قَالَ: نَعَمْ ، إِنَّهُ مَنْ دَهَبَ مِنَّا إِلَيْهِمْ ، فَأَبْعَدَهُ اللّهُ ، وَمَنْ جَاءَنَا مِنْهُمْ ، سَيَجْعَلُ اللّهُ لَهُ فَرَجًا وَمَخْرَجًا )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) سنن ابن ماجه: (۱۱) باب في فضائل أصحاب رسول الله ه ، رقم۱۰۱.

وصحّحه الألباني . انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ٣٠/١ ـ ٣١ ، رقم ١٢٣ ـ

<sup>(</sup>٢) مسلم: ٣٢ ـ كتاب الجهاد والسير ( ٣٤ ) باب صلح الحديبية في

وقد يدعو النّبي على المشركين إذا بالغوا في أذاهم واستهزائهم.

فعَنْ عَبْدِاللّهِ قَالَ: ((بَيْنَمَا رَسُولُ اللّهِ اللّهِ قَائِمٌ يُصلّي عِنْدَ الْكَعْبَةِ، وَجَمْعُ قُرَيْشٍ فِي مَجَالِسِهِمْ، إِدْ قَالَ قَائِلٌ مِنْهُمْ: أَلَا تَنْظُرُونَ إِلَى هَذَا الْمُرَائِي؟ أَيُّكُمْ يَقُومُ إِلَى جَزُورِ آلِ قُلانٍ، تَنْظُرُونَ إِلَى هَذَا الْمُرَائِي؟ أَيُّكُمْ يَقُومُ إِلَى جَزُورِ آلِ قُلانٍ، فَيَعْمِدُ إِلَى قَرْثِهَا وَدَمِهَا وَسَلاهَا، فَيَجِيءُ بِهِ، ثُمَّ يُمْهِلُهُ، حَتَى إِذَا سَجَدَ، وَضَعَهُ بَيْنَ كَتِقَيْهِ؟ فَانْبَعَثَ أَشْقَاهُمْ، فَلَمَّا سَجَدَ رَسُولُ اللّهِ فَي وَضَعَهُ بَيْنَ كَتِقَيْهِ، وَتَبَتَ النّبِيُّ فَي سَاجِدًا، فَضَحِكُوا حَتَى مَالَ بَعْضَهُمْ إِلَى بَعْضِ مِنَ الضَحِكِ، سَاجِدًا، فَضَحِكُوا حَتَى مَالَ بَعْضَهُمْ إِلَى بَعْضَ مِنَ الضَّحِكِ، فَالْطَلْقَ مُنْطِلِقٌ إِلَى فَاطِمَةً عَلَيْهَا السَّلام ـ وَهِي جُويْرِيةُ ـ فَانْطَلْقَ مُنْطِلِقٌ إِلَى فَاطِمَةً عَلَيْهَا السَّلام ـ وَهِي جُويْرِيةً وَالْمَةُ عَلْهُ ، وَثَبَتَ النّبِيُّ فِي سَاجِدًا، حَتَى أَلْقَتْهُ عَنْهُ، وَقَبْلَتْ عَلَيْهِمْ تَسْبُعُمْ . وَتَبَتَ النّبِيُّ فِي سَاجِدًا ، حَتَى أَلْقَتْهُ عَنْهُ، وَقَبْلَتْ عَلَيْهِمْ تَسْبُهُمْ .

فَلْمَّا قَضَى رَسُولُ اللَّهِ الصَّلاةَ قَالَ: اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ، اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِعُمْرِو بْنِ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ، اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشٍ. ثُمَّ سَمَّى: اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِعَمْرِو بْنِ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِعُمْرِو بْنِ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِعَمْرِو بْنِ اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِعَمْرِو بْنِ اللَّهُ بْنِ مِثْبَة بْنِ رَبِيعَة ، وَالْوَلِيدِ بْنِ عُثْبَة ، وَأُميَّة بْنِ خَلْفٍ ، وَعُمَارَة بْنِ الْولِيدِ . قَالَ عَبْدُ اللَّهِ : فَوَ اللَّهِ خَلْفٍ ، وَعُمَارَة بْنِ الْولِيدِ . قَالَ عَبْدُ اللَّهِ : فَوَ اللَّهِ لَقَدْ رَأَيْتُهُمْ صَرَّعَى يَوْمَ بَدْرٍ ، ثُمَّ سُحِبُوا إلى الْقَلِيبِ ، قَلِيبِ لَقَدْ رَأَيْتُهُمْ صَرَرْعَى يَوْمَ بَدْرٍ ، ثُمَّ سُحِبُوا إلى الْقَلِيبِ ، قَلِيبِ بَدْرٍ ، ثُمَّ سُحِبُوا إلى الْقَلِيبِ ، قَلِيبِ بَدْرٍ ، ثُمَّ سُحِبُوا إلى الْقَلِيبِ لِعْنَة )) (١) .

<sup>=</sup> 

الحديبية: ١٧٨٤، رقم١٧٨٤.

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ۱۲ ـ سترة المصلّي ۱۹ ـ باب : المرأة تطرح عن المصلّي شيئًا من الأذى : ۱۹٤/۱ ، رقم ٤٩٨ .

## ٣-الدعوة بالتألُّف بالدعاء بالهُدى لهم :

قال أبو هُرَيْرَةَ ﴿ : (( قَدِمَ طُفَيْلُ بْنُ عَمْرُو الدَّوْسِيُّ وَأَصْحَابُهُ ، عَلَى النَّبِيِّ ﴿ فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنَّ دَوْسًا عَصَتْ وَأَبَتْ ، فَادْعُ اللَّهَ عَلَيْهَا . فَقِيلَ : هَلَكَتْ دَوْسٌ . قَالَ : (( عَصَتْ وَأَبَتْ ، فَادْعُ اللَّهَ عَلَيْهَا . فَقِيلَ : هَلَكَتْ دَوْسٌ . قَالَ : (( اللَّهُمَّ اهْدِ دَوْسًا وَأَتِ بِهِمْ )) (() .

وعن عائشة ـ رضي الله عنها ـ أن النّبي الله قال : «اللهم أعز الإسلام بعمر بن الخطاب خاصة » (٢) .

وعن أبي هُرَيْرَةَ قَالَ: (( كُنْتُ أَدْعُو أُمِّي إِلَى الْإِسْلامِ ـ وَهِيَ مُشْرِكَةٌ ـ فَدَعَوْتُهَا يَوْمًا ، فَأَسْمَعَتْنِي فِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَى مُشْرِكَةٌ ـ فَدَعَوْتُهَا يَوْمًا ، فَأَسْمَعَتْنِي فِي رَسُولِ اللَّهِ مَا أَكْرَهُ ، فَأَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى وَأَنَا أَبْكِي . قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ اللَّهِ الْإِسْلامِ فَتَأْبَى عَلَي . فَدَعَوْتُهَا اللَّهِ ! إِنِّي كُنْتُ أَدْعُو أُمِّي إِلَى الْإِسْلامِ فَتَأْبَى عَلَي . فَدَعَوْتُهَا اللَّهِ الْيَوْمَ فَأَسْمَعَتْنِي فِيكَ مَا أَكْرَهُ ، فَادْعُ اللَّهَ أَنْ يَهْدِي أُمَّ أَبِي الْمَوْرَةُ .

فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : اللَّهُمَّ اهْدِ أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةَ ، فَخَرَجْتُ مُسْتَبْشِرًا بِدَعْوَةِ نَهِيِّ اللَّهِ ﷺ .

فَلْمَّا جِئْتُ فَصِرْتُ إِلَى الْبَابِ ، فَإِذَا هُوَ مُجَافٌ ، فَسَمِعَتْ أُمِّي خَشْفَ قَدَمَيَّ . فَقَالْتْ : مَكَانَكَ !يَا أَبَا هُرَيْرَةَ ! وَسَمِعْتُ أُمِّي خَشْف

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ٩٩ ـ باب الدعاء للمشركين بالهُدى ليتألفهم : ٢٧٧٨ ، رقم ٢٧٧٩ .

<sup>(</sup>۲) المستدرك : كتاب معرفة الصّحابة . مناقب أمير المؤمنين عمر بن الخطاب الخطاب

خَصْخُصَةُ الْمَاءِ قَالَ : فَاغْتَسَلْتْ ، وَلْبِسَتْ دِرْعَهَا ، وَعَجِلْتْ عَنْ خِمَارِهَا . فَقَتَحَتِ الْبَابَ ، ثُمَّ قَالْتْ : يَا أَبَا هُرَيْرَةَ وَعَجِلْتْ عَنْ خِمَارِهَا . فَقَتَحَتِ الْبَابَ ، ثُمَّ قَالْتْ : يَا أَبَا هُرَيْرَةَ ! أَشْهَدُ أَنْ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ . ! أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّدًا عَبْدُهُ وَرَسُولُهُ . قَالَ : فَرَجَعْتُ إِلَى رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهُ وَأَنَا أَبْكِي مِنَ الْقَرَحِ قَالَ : فَرَجَعْتُ إِلَى رَسُولُ اللَّهِ ! أَبْشِرْ قَدِ اسْتَجَابَ اللَّهُ دَعُوتَكَ . قَالَ قُلْتُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ! أَبْشِرْ قَدِ اسْتَجَابَ اللَّهُ دَعُوتَكَ وَهَدَى أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةً . فَحَمِدَ اللَّهُ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ، وقَالَ خَيْرًا ) (١)

#### ٤. تألّفهم بالعطايا والهدايا:

عن أنسٍ على أنسٍ عن أنسٍ عن أنسٍ عن أنسٍ عن أنسٍ عن أنسٍ عن أنسُا أتألَّفُهُمْ ، لأنّهُمْ حَدِيثُ عَهْدٍ بِجَاهِلِيَّةٍ » (٢) .

وعن عَمْرُو بْن تَعْلِب ﴿ قَالَ : (( أَعْطَى رَسُولُ اللَّهِ ﴾ قَوْمًا وَمَنَعَ آخَرِينَ ، فَكَأَنَّهُمْ عَتَبُوا عَلَيْهِ ، فَقَالَ : إِنِّي أَعْطِي قَوْمًا أَخَافُ ظَلْعَهُمْ وَجَزَعَهُمْ ، وَأَكِلُ أَقْوَامًا إِلَى مَا جَعَلَ اللَّهُ فِي قُلُوبِهِمْ مِنَ الْخَيْرِ وَالْغِنَى ، مِنْهُمْ عَمْرُو بْنُ تَعْلِبَ .

فَقَالَ عَمْرُو بْنُ تَعْلِبَ : مَا أُحِبُّ أَنَّ لِي بِكَلِمَةِ رَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ عَمْرُ النَّعَمِ )) (٢) .

<sup>(</sup>۱) مسلم: ٤٤ ـ كتاب فضائل الصَّحابة ( ٣٥ ) باب من فضائل أبي هُرَيْرة الدوسي ال

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦١ ـ الخُمس ١٩ ـ باب : ما كان النّبي الله يُعطي المؤلفة قلوبهم وغيرهم من الخمس ونحوه : ٣٩٧٧ ، رقم ٢٩٧٧ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه : رقم ٢٩٧٦ .

وَاللَّهِ إِنَّ هَذِهِ الْقِسْمَةُ مَا عُدِلَ فِيهَا ، وَمَا أُرِيدَ بِهَا وَجْهُ اللَّهِ ، فَقُلْتُ : وَاللَّهِ لِأُخْبِرَنَّ النَّبِيَّ فَيْ ، فَأَتَيْتُهُ فَأَخْبَرِثُهُ ، فَقَالَ : فَقُلْتُ : وَاللَّهِ لِأُخْبِرَنَّ النَّبِيَ فَيْ ، فَأَتَيْتُهُ فَأَخْبَرِثُهُ ، فَقَالَ : فَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ يَعْدِلُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ؟ رَحِمَ اللَّهُ مُوسَى قَدْ أُوذِيَ بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ يَعْدِلُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ ؟ رَحِمَ اللَّهُ مُوسَى قَدْ أُوذِيَ بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ )) (۱) .

وعَنْ أَنَسَ قَالَ: (( مَا سُئِلَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى الْإِسْلامِ شَيْئًا إِلاّ أَعْطَاهُ ، قَالَ: فَجَاءَهُ رَجُلٌ فَأَعْطَاهُ غَنَمًا بَيْنَ جَبَلَيْن . فَرَجَعَ إِلَى قَوْمِهِ فَقَالَ: يَا قَوْمِ! أَسْلِمُوا ، فَإِنَّ مُحَمَّدًا يُعْطِي عَطَاءً لا يَخْشَى الْفَاقَة )) (٢) .

وَقَالَ أَنَسٌ: (( إِنْ كَانَ الرَّجُلُ لَيُسْلِمُ مَا يُرِيدُ إِلاَّ الدُّنْيَا . فَمَا يُسْلِمُ حَتَّى يَكُونَ الإِسْلامُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا )) فَمَا يُسْلِمُ حَتَّى يَكُونَ الإِسْلامُ أَحَبَّ إِلَيْهِ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا عَلَيْهَا )) (٣)

وعَن ابْنِ شِهَابٍ قَالَ : (( غَزَا رَسُولُ اللَّهِ عَنْ وَةَ الْقَتْحِ

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الموضع نفسه : رقم ۲۹۸۱ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، بعد رواية أخرى للحديث ،  $0\Lambda/\Upsilon$ 

، فَتْحِ مَكَّة ، ثُمَّ خَرَجَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ بِمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ . فَاقْتَتُلُوا بِحُنَيْنِ . فَنَصَرَ اللَّهُ دِينَهُ وَالْمُسْلِمِينَ .

وَأَعْطَى رَسُولُ اللَّهِ ﴿ يَوْمَئِذٍ صَفُوانَ بْنَ أُمَيَّةً مِائَةً مِنَ النَّعَمِ ، ثُمَّ مِائَةً ، ثُمَّ مِائَةً .

قَالَ ابْنُ شِهَابٍ: حَدَّتَنِي سَعِيدُ بْنُ الْمُسَيِّبِ ؛ أَنَّ صَفُوانَ قَالَ : وَاللَّهِ لَقَدْ أَعْطَانِي وَإِنَّهُ قَالَ : وَاللَّهِ لَقَدْ أَعْطَانِي وَإِنَّهُ لَأَبْغَضُ النَّاسِ إِلَيَّ . فَمَا بَرِحَ يُعْطِينِي حَتَّى إِنَّهُ لأَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ . فَمَا بَرِحَ يُعْطِينِي حَتَّى إِنَّهُ لأَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ . فَمَا بَرِحَ يُعْطِينِي حَتَّى إِنَّهُ لأَحَبُّ النَّاسِ إِلَيَّ . فَمَا بَرِحَ يُعْطِينِي حَتَّى إِنَّهُ لأَحَبُ النَّاسِ إِلَيَّ .

وهذا الحديث يبيِّن ما يفعله المال في النفس البشريّة، وأنّه يقلبُها رأسًا على عقب.

وعن محمَّد بن إسحاق ، قال : (( لمّا قدِم وفد هوازن ، قال لهم رسول الله في : ما فعل مالك بن عوف ؟ قالوا : هو بالطائف مع ثقيف . فقال رسول الله في : أخبروا مالكًا إنّه إن أتانى مسلمًا رددتُ إليه أهله وماله ، وأعطيتُه مائة من الإبل .

فأنبئ مالك بذلك . فلحق برسول الله في فأدركه بالجعرانة أو بمكة ؛ فرد عليه أهله وماله ، وأعطاه مائة من الإبل ، فأسلم فحسن إسلامه . واستعمله رسول الله على من أسلم من قومه )) (٢) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، الموضع نفسه : رقم الحديث ٢٣١٣.

<sup>(</sup>٢) معرفة الصَّحابة ، لأبي نُعيم الأصبهاني : ٢٤٧٣/٥ ، ترجمة

# ه.التألُّف بما يُحِبّ المدعوّ:

عَن ابْن عَبَّاسٍ من حدیثه الطویل حین خرج رَسُولُ اللَهِ اللی مکّة ، وقد خرج تلك اللیلة أبو سُفْیَانَ بن حرب ، وحکیم بن حزام ، وَبُدَیْل بْن ورْقَاءَ الخُزاعي یتحسسون الأخبار .

وبعد أن شهد أبو سفيان شهادة أن لا إله إلا الله ، وأن محمَّدًا رسول الله على العبَّاس : فقلت : يَا رَسُولَ اللَّهِ إِنَّ أَبَا سُفْيَانَ يُحِبُّ الْفَخْرَ فَاجْعَلْ لَهُ شَيْئًا . قَالَ : نَعَمْ ، مَنْ دَخَلَ دَارَ أَبِي سُفْيَانَ فَهُوَ آمِنٌ ، وَمَنْ أَعْلَقَ بابه فَهُوَ آمِنٌ ... )) (() الحديث .

#### ٦ . الإعراض عن أخطائهم ، والعفو عنهم :

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِاللَّهِ - رَضِي اللَّه عَنْهِمَا - أَنَّهُ غَزَا مَعَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ قَفَلَ مَعَهُ ، رَسُولُ اللَّهِ فَيْ قَفَلَ مَعَهُ ، فَأَدْرَكَتُهُمُ الْقَائِلَةُ فِي وَادٍ كَثِيرِ الْعِضَاهِ ، فَنَزَلَ رَسُولُ اللَّهِ فَي فَأَدْرَكَ ثُهُمُ الْقَائِلَةُ فِي وَادٍ كَثِيرِ الْعِضَاهِ ، فَنَزَلَ رَسُولُ اللَّهِ فَي الْعِضَاهِ يَسْتَظِلُونَ بِالشَّجَرِ ، وَنَزَلَ رَسُولُ اللَّهِ فَي الْعِضَاهِ يَسْتَظِلُونَ بِالشَّجَرِ ، وَنَزَلَ رَسُولُ اللَّهِ فَي الْعِضَاهِ بَهَا سَيْفَهُ . قالَ جَابِرٌ : فَنِمْنَا نَوْمَةُ ، لَلَّهِ عَنْ تَحْتَ سَمُرَةٍ ، فَعَلَّقَ بِهَا سَيْفَهُ . قالَ جَابِرٌ : فَنِمْنَا نَوْمَةُ ، ثُمَّ إِذَا رَسُولُ اللَّهِ فَي يَدْهُ عُونَا فَحِنْنَاهُ ، فَإِذَا عِنْدَهُ أَعْرَابِي مُنَا اللَّهِ مَا يَقُولُ لَي يَمْ عَلَى مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِي ؟ قُلْتُ : اللَّهُ ، فَهَا فَقَالَ لِي : مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي ؟ قُلْتُ : اللَّهُ ، فَهَا فَقَالَ لِي : مَنْ يَمْنَعُكَ مِنِّي ؟ قُلْتُ : اللَّهُ ، فَهَا

رقم ٢٦١٧ ، حديث رقم ٦٠٢٣ ، مختصرًا ، قال الهيثمي : رواه الطّبرانيّ ، ورجاله ثقات . انظر : مجمع الزوائد : ١٨٩/٦ .

<sup>(</sup>۱) المطالب العالية ، لابن حجر : كتاب السيرة والمغازي ـ باب غزوة الفتح : ۲٤٤/٤ ـ ۲٤٨ ، رقم الحديث ٤٣٦٢ ، مختصرًا . قال الحافظ ابن حجر : هذا حديث صحيح .

هُوَ ذَا جَالِسٌ. ثُمَّ لَمْ يُعَاقِبْهُ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ ) (١) . والأساليب النبويّة في دعوة المشركين كثيرة .

**\*** 

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٧ ـ المغازي ٢٩ ـ باب غزوة ذات الرّقاع : ١٥١٥/٤ ، رقم٥٠٥٣ .

المبحث الثّاني: دعوتهم بالموعظة الحسنة.

وهي كلّ ما يثير الوجدان ، ويلهب العاطفة ، ويحمل الإنسان على تقوى الله وخشيته وخوفه ورجائه بالترغيب والترهيب ، والتبشير والإنذار ، والتذكير بأيّام الله ونعمه ، ومصارع الأمم الغابرة ، والتذكير بعظمة الله على والتخويف منه ، وما أعدّه لمن عصاه ، وما أعدّه لمن أطاعه .

والكتاب والسنّة مليئان بالمواعظ الحسنة ، الّتي تحمل على تقوى الله وخشيته ، ومن ذلك :

قول الله تعالى: { وَلَوْ تَرَى إِذْ يَتُوَقَّى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلائِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَدُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ = ٥٠ دَلِكَ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَارَهُمْ وَدُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ = ٥٠ دَلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلاَمٍ لِلْعَبِيدِ } (١).

وقوله تعالى: { وَكَذَلِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَدُ الْقُرَى وَهِيَ ظَالِمَهُ الْنَّ أَخْدُهُ أَلِيمٌ شَدِيدٌ = ١٠٢ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِمَنْ خَافَ عَدَابَ الْآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ = ١٠٣ وَمَا للْآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ = ١٠٣ وَمَا للْآخِرَةِ ذَلِكَ يَوْمٌ مَشْهُودٌ = ١٠٣ وَمَا نُؤَخِّرُهُ إِلاَ لِأَجَلِ مَعْدُودٍ = ١٠٤ يَوْمَ يَأْتِ لاَ تَكَلِّمُ نَفْسٌ إِلا بِإِدْنِهِ فَوَخَرُهُ إِلاَ لأَجَلِ مَعْدُودٍ = ١٠٤ قَأَمًا الَّذِينَ شَقُوا قَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ = ١٠٥ فَأَمَّا الَّذِينَ شَقُوا قَفِي النَّارِ لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ = ١٠٦ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ إلا مَا شَاءَ رَبُّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ = ١٠٠ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا قَفِي الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ إلا مَا شَاءَ رَبُّكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ = ١٠٠ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا قَفِي الْجَنَّةِ خَالِدِينَ فِيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ إلا مَا شَاءَ رَبُّكَ قَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ وَالأَرْضُ إلا مَا شَاءَ رَبُكَ فَعَالٌ لِمَا يُرِيدُ وَالأَرْضُ إلا مَا شَاءَ رَبُكَ وَيهَا مَا دَامَتِ السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ إلا مَا شَاءَ رَبُكَ

<sup>(</sup>١) الأنفال: الآيتان (٥٠،١٥).

عَطَاءً غَيْرَ مَجْدُودٍ } (١).

وقال تعالى: { وقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُحْرِجَنَكُمْ مِنْ الْرُصْنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلْتِنَا فَأُوْحَى إلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ الظَّالِمِينَ = ارْضِنَا أَوْ لَتَعُودُنَّ فِي مِلْتِنَا فَأُوْحَى إلَيْهِمْ رَبُّهُمْ لَنُهْلِكَنَّ الظَّالِمِينَ = ١٣ وَلَنْسُكِنَتَكُمُ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِهِمْ ذَلِكَ لِمَنْ خَافَ مَقَامِي وَخَافَ وَعِيدِ = ١٤ وَاسْتَقْتَحُوا وَخَابَ كُلُّ جَبَّارٍ عَنِيدٍ = ١٥ مِنْ وَرَائِهِ جَهَنَّمُ وَيُسْقَى مِنْ مَاءٍ صَدِيدٍ = ١٦ يَتَجَرَّعُهُ وَلا يَكَادُ وَرَائِهِ عَدَابٌ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُوَ بِمَيِّتٍ وَمِنْ وَرَائِهِ عَدَابٌ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُو بِمَيِّتٍ وَمِنْ وَرَائِهِ عَدَابٌ يُسِيغُهُ وَيَأْتِيهِ الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكَانِ وَمَا هُو بَمِيِّتٍ وَمِنْ وَرَائِهِ عَدَابٌ عَلِيظٌ = ١٧ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بربِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ الشَّتَدَّتُ بِهِ عَلِيظٌ = ١٧ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بربِّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ الشَّتَدَّتُ بِهِ الرَّيِحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لا يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُو الضَالِلُ الْبَعِيدُ } (١).

وقال عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُوحِلُ وَلا تَحْسَبَنَ اللَّهَ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤخِّرُهُمْ لِيَوْمٍ تَشْخَصُ فِيهِ الأَبْصَارُ = ٤٤ مُهُطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لا يَرْتَدُ إلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَقْئِدَتُهُمْ هَوَاءٌ = ٤٣ وَأَلْذِرِ النَّاسَ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَدَّابُ قَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخِرْنَا إِلَى أَجَلِ قريبٍ يَوْمَ يَأْتِيهِمُ الْعَدَّابُ قَيَقُولُ الَّذِينَ ظَلَمُوا رَبَّنَا أَخِرْنَا إِلَى أَجَلٍ قريبٍ نُحِبْ دَعُوتَكَ وَنَتَبِعِ الرُّسُلَ أُولَمْ تَكُونُوا أَقْسَمْتُمْ مِنْ قَبْلُ مَا لَكُمْ مِنْ نُحِبْ رُورَالُ عَلْمُوا أَنْفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ مِنْ وَرَالٍ = ٤٤ وَسَكَنْتُمْ فِي مَسَاكِنَ الَّذِينَ ظَلْمُوا أَنْفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَكُمْ وَوَالٍ = ٤٤ وَقَدْ مَكَرُوا مَكْرَهُمْ وَعِنْدَ اللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَرُولَ مِنْهُ الْحِبَالُ = ٤٤ قَلا وَعِنْدَ اللَّهِ مَكْرُهُمْ وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَرُولَ مِنْهُ الْحِبَالُ = ٢٤ قَلا تَحْسَبَنَ اللَّهَ مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلُهُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ دُو انْتِقَامٍ = ٤٤ يَوْمَ كَوْمُ اللَّهُ عَزِيزٌ دُو انْتِقَامٍ = ٤٤ يَوْمَ كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَرُولَ مِنْهُ الْجِبَالُ = ٢٤ قَلا يَحْسَبَنَ اللَّهُ مُخْلِفَ وَعْدِهِ رُسُلُهُ إِنَّ اللَّهُ عَزِيزٌ دُو انْتِقَامٍ = ٤٤ يَوْمَ وَعْدِهِ رُسُلُهُ إِنَ اللَّهُ عَزِيزٌ دُو انْتِقَامٍ = ٤٤ يَوْمُ

<sup>(</sup>١) هود: الآيات (١٠٢ ـ ١٠٨ ).

<sup>(</sup>٢) إبراهيم: الآيات (١٣ - ١٨).

ثُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضُ وَالسَّمَوَاتُ وَبَرَزُوا لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ = ٤٨ وَتَرَى الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ مُقَرَّنِينَ فِي الأَصْفَادِ = ٤٩ سَرَابِيلُهُمْ مِنْ قَطِرَانٍ وتَعْشَى وُجُوهَهُمُ النَّارُ = ٥٠ لِيَجْزِيَ اللَّهُ كُلَّ نَفْسِ مَنْ قَطِرَانٍ وتَعْشَى وُجُوهَهُمُ النَّارُ = ٥٠ لِيَجْزِيَ اللَّهُ كُلَّ نَفْسِ مَا كَسَبَتْ إِنَّ اللَّهُ سَرِيعُ الْحِسَابِ = ١٥ هَذَا بَلاغٌ لِلنَّاسِ وَلِيُنْذَرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوا أَنَّمَا هُوَ إِلَهُ وَاحِدٌ وَلِيَدَّكُرَ أُولُوا الأَلْبَابِ } (١).

وقال تعالى: { يَوْمَ يُنْفَخُ فِي الصُّورِ ونَحْشُرُ الْمُجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرُقًا = ١٠٢ يَتَخَافَتُونَ بَيْنَهُمْ إِنْ لَبِنْتُمْ إِلَا عَشْرًا = ١٠٣ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَقُولُونَ إِذْ يَقُولُ أَمْنَلُهُمْ طَرِيقَةً إِنْ لَبِنْتُمْ إِلَا يَوْمًا = ١٠٤ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ قَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبِّي نَسْقًا = ١٠٥ فَيَدَرُهَا قَاعًا صَفْصَقًا = ١٠٠ لا تَرَى فِيهَا عِوَجًا وَلا أَمْتًا = ١٠٠ يَوْمَئِذٍ يَتَبِعُونَ الدَّاعِيَ لا عِوَجَ لَهُ وَخَشَعَتِ الأصواتُ لِلرَّحْمَنِ قَلا تَسْمَعُ إلا يَعْمُنَ أَلا تَسْمَعُ إلا هَمْسًا } (۲).

وقال: { هَذَان خَصْمَان اخْتَصَمُوا فِي رَبِّهِمْ فَالَّذِينَ كَفَرُوا فَي رَبِّهِمْ فَالَّذِينَ كَفَرُوا فَطِّعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِنْ نَارٍ يُصنبُ مِنْ فَوْق رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ = ١٩ يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ = ٢٠ وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ يُصْهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ = ٢٠ وَلَهُمْ مَقَامِعُ مِنْ حَدِيدٍ عَلَمَا أَرَادُوا أَنْ يَخْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمِّ أُعِيدُوا فِيهَا وَدُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ } ٢١ عَذَابَ الْحَرِيق } (١٣).

وقال تعالى : { وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لا يُقْضَى عَلَيْهِمْ

<sup>(</sup>١) إبراهيم: الآيات (٢٤ - ٥٢).

<sup>(</sup>٢) طه: الآيات (١٠٢ ـ ١٠٨).

<sup>(</sup>٣) الحج: الآيات (١٩ ـ ٢٢).

قَيمُونُوا وَلا يُخَقَّفُ عَنْهُمْ مِنْ عَذَابِهَا كَذَلِكَ نَجْزِي كُلَّ كَفُورِ = 77 وَهُمْ يَصْطُرِخُونَ فِيهَا رَبَّنَا أُخْرِجْنَا نَعْمَلْ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ أُولُمْ نُعَمِّرْكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَدُوقُوا فَمَا لِنَعْمَلُ أُولُمْ نُعَمِّرْكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَدُوقُوا فَمَا لِللَّهَ اللَّهُ عَلِيمٌ مِنْ نَصِيرٍ = 77 إنَّ اللَّهَ عَالِمُ غَيْبِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ إِلْقَالِمِينَ مِنْ نَصِيرٍ = 77 إنَّ اللَّهَ عَالِمُ غَيْبِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ إِنَّا اللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ } (١).

وقال تعالى: { فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْدَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةً مِثْلَ مَا عَلَا مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْفِهِمْ أَلا تَعْبُدُوا إِلاَ اللَّهَ قَالُوا لُوْ شَاءَ رَبُّنَا لأَنْزَلَ مَلائِكَةً فَإِنَّا بِمَا خَلْفِهِمْ أَلا تَعْبُدُوا إِلاَ اللَّهَ قَالُوا لُوْ شَاءَ رَبُنَا لأَنْزَلَ مَلائِكَةً فَإِنَّا بِمَا أَرْسِلْتُمْ بِهِ كَافِرُونَ = 1 فَأَمَّا عَادُ فَاسْتَكْبَرُوا فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَقَالُوا مَنْ أَشَدُّ مِنَّا قُوَّةً أُولَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُوَّةً وَكَانُوا بآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ = 1 فَأَرْسَلَنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا مَرْصُرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِرْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَرْصَرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِرْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَرُصَرًا فِي أَيَّامٍ نَحِسَاتٍ لِنُذِيقَهُمْ عَذَابَ الْخِرْيِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا مَوْدُ وَلَعْذَابُ الْأَخِرَةِ أَخْزَى وَهُمْ لا يُنْصَرُونَ = 17 وَأَمَّا تَمُودُ وَلَعْذَابُ الْهُونَ عَلَى الْفَوْنَ عَلَى الْفُونَ عَلَى الْفُونَ عَلَى الْفُونَ عَلَى الْفُونَ عَلَى الْفُونَ عَلَيْنَا هُونَ عَوْنَ عَوْنَ عَلَى اللَّهُ الْفِي الْقَلُوا يَتَقُونَ = 14 وَنَجَيْنَا الْذِينَ ءَامِنُوا وَكَانُوا يَتَقُونَ = 14 وَيَوْنَ عَلَى النَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ = 19 حَتَى إِذَا مَا وَيَوْمَ يُحْمَلُونَ عَلَى اللَّهُ الْذِي أَنْطَقَ اللَّهُ الذِي أَنْطَقَ عَلَى اللَّهُ الْذِي أَنْطَقَ اللَّهُ الَّذِي أَنْطَقَ وَلَوْلُوا يَعْمَلُونَ عَلَيْكُمْ سَمَعُكُمْ وَلِا بُوصَارُكُمْ وَلَا جُلُودُكُمْ وَلَكِنْ اللَّهُ الْذِي أَنْطُقَ وَلَكِنْ اللَّهُ الْذِي أَنْطُقَ وَلَكِنْ اللَّهُ اللَّذِي أَنْطُقَ وَلَكِنْ اللَّهُ الْمُؤْونَ وَلَكِنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكِنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكِنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكِنْ اللَّهُ الْمُولُ الْمُؤْمُ وَلَكِنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُولُ وَلَكُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَّهُ الْمُؤْمُ وَلَكُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُو

<sup>(</sup>١) فاطر: الآيات (٣٦ - ٣٨).

ظَنَنْتُمْ أَنَّ اللَّهَ لا يَعْلَمُ كَثِيرًا مِمَّا تَعْمَلُونَ =  $\Upsilon\Upsilon$  وَذَلِكُمْ ظَنُّكُمُ الَّذِي ظَنَنْتُمْ بِرَبِّكُمْ أَرْدَاكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ =  $\Upsilon\Upsilon$  فَإِنْ يَصْبِرُوا فَالنَّارُ مَثُوًى لَهُمْ وَإِنْ يَسْتَعْتِبُوا فَمَا هُمْ مِنَ الْمُعْتَبِينَ } (١).

والأحاديث النبوية في ذلك كثيرة ، منها : ما رواه ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( لمّا نَزلَت : { وَأَنْذِرْ عَبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( لمّا نَزلَت : { وَأَنْذِرْ عَشِيرَتُكَ الأَقْرَبِينَ } وَرَهْطكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِينَ ، خَرَجَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى صَعِدَ الصّفا ، فَهَتَف : يَا صَبَاحَاهُ . فَقَالُوا : مَنْ هَذَا ؟ فَاجْتَمَعُوا إلَيْهِ ، فَقَالَ : أَرَأَيْتُمْ إِنْ أَخْبَرُ ثُكُمْ أَنَّ خَيْلاً تَحْرُجُ مِنْ سَفْح هَذَا الْجَبَل ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ ؟ قَالُوا : مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ كَذِبًا ، قَالَ . سَفْح هَذَا الْجَبَل ، أَكُنْتُمْ مُصَدِّقِيَّ ؟ قَالُوا : مَا جَرَّبْنَا عَلَيْكَ كَذِبًا ، قَالَ .

فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ . قَالَ أَبُو لَهَبٍ : تَبَّا لَكَ ، مَا جَمَعْتَنَا إِلاَّ لِهَذَا ؟ ثُمَّ قَامَ . فَنَزَلْتُ : { تَبَّتُ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ } وَقَدْ تَبَّ ، هَكَذَا قَرَأُهَا الأَعْمَشُ يَوْمَئِذٍ )) (٢) .

ففي هذا الحديث بعد أن جمعهم النّبي الله تقرّرهم على تصديقه ، فأصبحت قلوبهم وعقولهم مهيأة لسماع حديثه . أخبرهم أنّه نذير لهم ، فهذه من المواعظ المختصرة الّتي تثير الخوف في القلوب ، وتحمل من سمعها على الاستجابة

<sup>(</sup>۱) فُصِّلت: الأيات (۱۳ - ۲۶).

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : ۱۸ ـ التفسير ۲۹۱ ـ باب تفسير سورة ( تبت يدا أبي لهب
 ) : ۱۹۰۲/٤ ، رقم ۲۸۷۶ .

وفي حديث أبي هُرَيْرة قال : ((قَامَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْ حَينَ الْمُورَيِينَ } قَالَ : يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ، أَوْ الْمُزلَ اللّهُ { وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ } قَالَ : يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ، أَوْ كَلِمَةً نَحْوَهَا ، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ ، لا أُعْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْبًا ، يَا بَنِي عَبْدِمنَافٍ لا أُعْنِي عَنْكُمْ مِنَ اللّهِ شَيْبًا ، يَا عَبّاسُ بْنَ عَبْدِالْمُطَلِبِ لا أُعْنِي عَنْكَ عَبْدِمنَافٍ لا أُعْنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْبًا ، ويَا مَنويَة عَمَّة رَسُولِ اللّهِ لا أُعْنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْبًا ، ويَا فَاطِمَة بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَلِينِي مَا شَيْبًا مِنْ مَالِي ، لا أُعْنِي عَنْكِ مِنَ اللّهِ شَيْبًا )) (١)

فهذا التخصيص بعد التعميم تحذير من النّبي الأقرب النّاس إليه ؛ ابنته فاطمة ، وعمّته صفيّة ، وعمّه العبّاس . أنّه لن ينفع عند الله إلاّ من أتاه بقلب سليم ، فلا وسائط ولا قريب ولا بعيد ، إنّما هو التوحيد والعمل الصالح الذي يكون سببًا في رحمة الله على .

ومن ذلك أيضًا ما رواه سعيد بنُ المسيّب ، عن أبيه ، قال ·

(( لَمَّا حَضَرَتْ أَبَا طَالِبِ الْوَفَاةُ جَاءَهُ رَسُولُ اللَّهِ فَوَجَدَ عِنْدَهُ أَبَا جَهْلٍ ، وَعَبْدَاللَّهِ بْنَ أَبِي أُمَيَّة بْنِ الْمُغِيرَةِ ، فَقَالَ : أَيْ عِنْدَهُ أَبَا جَهْلٍ ، وَعَبْدَاللَّهِ بْنَ أَبِي أُمَيَّة بْنِ الْمُغِيرَةِ ، فَقَالَ أَبُو جَهْلٍ عَمِّ ، قُلْ : لا إِلهَ إلا اللهُ ، كَلِمَةُ أَحَاجُ لكَ بِهَا عِنْدَ اللهِ . فَقَالَ أَبُو جَهْلٍ وَعَبْدُاللَّهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّة : أَتَرْ غَبُ عَنْ مِلَّةٍ عَبْدِالْمُطَّلِبِ ؟ فَلَمْ وَعَبْدُاللَّهِ بْنُ أَبِي أُمَيَّة : أَتَرْ غَبُ عَنْ مِلَّةٍ عَبْدِالهُ مِتِلْكَ الْمُقَالَةِ ، يَرْلُ رَسُولُ اللَّهِ فِي يَعْرِضُهَا عَلَيْهِ ، ويُعِيدَانِهِ بِتِلْكَ الْمَقَالَةِ ، يَرْلُ رَسُولُ اللَّهِ فِي يَعْرِضُهَا عَلَيْهِ ، ويُعِيدَانِهِ بِتِلْكَ الْمَقَالَةِ ،

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الكتاب نفسه ، ۲٦٠ ـ باب : { وَٱلْذِرْ عَشْيِرِتُكَ الْأَقْرَبِينَ } : ١٧٨٧/٢ ، رقم٤٤٩٣ .

حَتَّى قَالَ أَبُو طَالِبٍ آخِرَ مَا كَلَّمَهُمْ: عَلَى مِلَّةِ عَبْدِالْمُطَّلِبِ، وَأَبَى أَنْ يَقُولَ: لا إِلَهَ إِلا اللَّهُ. قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَي : وَاللَّهِ لأَسْتَغْفِرَنَ لكَ مَا لَمْ أَنْهَ عَنْكَ. فَأَنْزَلَ اللَّهُ: { مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَاللَّهِ لأَسْتَغْفِرَنَ لكَ مَا لَمْ أَنْهُ عَنْكَ. فَأَنْزَلَ اللَّهُ: { مَا كَانَ لِلنَّبِيِّ وَاللَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ } ، وَأَنْزَلَ اللَّهُ فِي أَبِي طَالِبٍ ، فَقَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ فَي : { إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَ طَالِبٍ ، فَقَالَ لِرَسُولِ اللَّهِ فَي : { إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ } )) (۱).

قال الحافظ: (( ووقع في رواية معمر عن الزهري بهذا الإسناد في الجنائز (( أشهد) ، بدل (( أحاج)) . وفي رواية مجاهد عند الطبري (( أجادل عنك بها)) . زاد الطبري من طريق سفيان بن حسين عن الزهري قال : (( أي عم ، إنك أعظم النّاس عليّ حقًا ، وأحسنهم عندي يدًا ، فقل كلمة تجب لي بها الشفاعة فيك يوم القيامة )) (() .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير ٢٦٣ ـ باب : { إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشْنَاءُ } : ١٧٨٨/٤ ، رقم ٤٤٩٤ .

 <sup>(</sup>۲) الفتح: ٦٥ ـ كتاب التفسير ٢٨ ـ سورة القصص ١ ـ باب : { إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ } : ٣٦٦/٨ ، رقم الحديث ٤٧٧٢ .



المبحث التَّالث: مجادلتهم ، ومحاورتهم.

وما أكثر ما ورد في القرآن الكريم من إقناعات ومحاورات ، وضرب للأمثلة والأقيسة ، ودعوة للتفكّر والتأمّل والنظر في الكون والحياة ومخلوقات الله ، ولفت الانتباه إلى النفس البشرية والتبصر فيها كل ذلك لدعوتهم إلى الإيمان بالله وتوحيده .

ومن ذلك ما يلي:

## أوّلاً : الاستشهاد بما يقرّونه على ما ينكرونه .

ورد في مواضع كثيرة من القرآن الكريم الاستشهاد عليهم بتوحيدهم للربوبية على وجوب توحيد الألوهية ، وإلزامهم بتوحيد العبادة له سبحانه ، وإفراده بها .

قال الله تعالى : { وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَالثَّمْسُ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ } .

وقال سبحانه: { وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لا يَعْقِلُونَ } (١).

وقال تعالى : { و لَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلْقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ } (٢) .

<sup>(</sup>١) العنكبوت: الأيتان ( ٦٦ ، ٦٣ ) .

<sup>(</sup>٢) الزخرف: الآية ( ٨٧ ).

وقال تعالى: { قُلْ لِمَن الأرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = ٨٤ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ أَفَلا تَذَكَّرُونَ = ٨٥ قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشُ الْعَظِيمِ = ٨٦ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ أَفَلا تَتَقُونَ = ١٨٥ فَلْ مَنْ بِيدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلا يُجَارُ عَلَيْهِ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = ٨٨ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ = ٨٩ بَلْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = ٨٨ سَيَقُولُونَ لِلّهِ قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُونَ = ٩٨ بَلْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = ٨٩ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا لَتَنْنَاهُمْ بِالْحَقِّ وَإِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ = ٩٠ مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذَا لَدَهَبَ كُلُّ إِلَهٍ بِمَا خَلْقَ وَلَعَلا بَعْضَهُمْ عَلَى بَعْضِ كَانَ مَعَهُ مِنْ اللّهِ عَمَّا يَصِفُونَ = ٩١ عَالِمِ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَتَعَالَى عَمَّا يُصِفُونَ } (١).

وقال تعالى: { إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْش يُدَبِّرُ الأَمْرَ مَا مِنْ شَفِيعٍ إِلا مِنْ بَعْدِ إِدْنِهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ } (١) ، وقال تعالى: بعْدِ إِدْنِهِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَاعْبُدُوهُ أَفَلا تَذَكَّرُونَ } (١) ، وقال تعالى: { هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بريحٍ طَيِّبَةٍ وَفَرحُوا بِهَا جَاءَتُهَا ريحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظَنُوا أَنَّهُمْ أُحِيط بِهِمْ دَعَوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَظُنُوا أَنَّهُمْ أُحِيط بِهِمْ دَعَوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَئِنْ أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ = ٢٢ فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ أَنْجَيْتُنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ = ٢٢ فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ أَنْجَيْتُنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ = ٢٢ فَلَمَا أَنْجَاهُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ مَنَاعَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُكُمْ فَنْنَبِّكُمْ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ } (١).

<sup>(</sup>١) المؤمنون: الآيات ( ٨٤ - ٩٢ ).

<sup>(</sup>٢) يونس: الآية (٣).

<sup>(</sup>٣) يونس: الآيتان ( ٢٢ ، ٢٣ ) .

فعندما يُحاط بهذا الإنسان ويظن أنّه هالك لا محالة يزول الرّان عن الفطرة وتتجلّى في أحسن صورها ، حينئذ يتمّ تحقيق التوحيد باللجأ إلى الله بالدُّعاء ـ وهو مخّ العبادة ـ فيستجيب الله عَلى فينجّيه ، ولكنه لا يلبث أن يعود الرّان فيطمس على الفِطرة ، فيعود إلى الشّرك .

## ثَانيًا : . الصبر على سماع عروضهم ، والرّدّ عليهم في حلم ورفق .

قال ابن إسحاق : (( فقام عُتبة حتَّى جلس إلى رسول الله ، فقال : يا ابن أخي إنك منّا حيثُ قد علمت ، فاسمع منِّي أعرض عليك أمورًا تنظر فيها ، لعللك تقبل منها بعضها . قال : يا ابن أخي إن كُنتَ إنّما تُريدُ بما جئت به من هذا الأمر مالاً جمعنا لك من أموالنا حتَّى تكون أكثرنا مالاً ، وإن كنت تريد به شرقًا ملكناك علينا ، وإن كان هذا الذي يأتيك رئيًا تراه لا تستطيع ردّه عن نفسك ، طلبنا لك الطبّ .

حتّى إذا فرغ عُتبة ، ورسولُ الله الله الله الله قال : أقد فرغتَ يا أبا الوليد ؟ قال : نعم ؛ قال فاسمع منّي ، قال : أفعل ؛

فقال: بسم الله الرَّحْمَن الرَّحِيم { حم = 1 تَنْزيلٌ مِنَ الرَّحْمَن الرَّحِيم اللَّهِ الرَّحْمَن الرَّحِيم = ٢ كِتَابٌ فُصِلِّت عَايَاتُهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ الرَّحْمَن الرَّحِيم = ٢ كِتَابٌ فُصِلِّت عَايَاتُهُ قُرْءَانًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ = ٤ بشيرًا وَنَذِيرًا فَأَعْرَضَ أَكْثَرُهُمْ فَهُمْ لا يَسْمَعُونَ = ٤ وقالُوا قُلُوبُنَا فِي أَكِنَّةٍ مِمَّا تَدْعُونَا اللهِ اللهِ عَلَيْهِ مَلَى اللهِ عَلَيْهِ مَلَى اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ ، فلمّا سمعها منه عتبة أنصت رسول الله عَلَيْه عليه ، فلمّا سمعها منه عتبة أنصت

لها ، ثُمَّ انتهى رسول الله ﷺ إلى السجدة منها ، فسجد ، ثُمَّ قال : قد سمعت يا أبا الوليد ما سمعت ، فأنت وذاك )) (١) .

### ثَالثًا:. مجادلتهم وإفحامهم.

ثُمَّ تلا عليه و عليهم: { إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهَا وَاردُونَ = ٩٨ لَوْ كَانَ هَوُلاءِ ءَالِهَةً مَا وَرَدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا ذَنْهِمُ فِيهَا لاَ يَسْمَعُونَ}.

ثُمَّ قام رسول الله ، وأقبل عبدالله بن الزِّبعري السَّهمي حتَّى جلس ، فقال الوليد بن المغيرة لعبدالله بن الزِّبعري ؛ والله ما قام النَضرُ ابن الحارث لابن عبدالمطلب

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح أبي ذرِّ الخشني : ٣٦٣، ٣٦٢، ، ، مختصرًا .

قال الألباني في تعليقه على أحاديث فقه السيرة ، ص١١٣ :

هذه القصة أخرجها ابن إسحاق في المغازي بسند حسن عن محمّد بن كعب القرطي مرسلاً ، ووصله عبد بن حميد ، وأبو يعلى البغوي من طريق أخرى من حديث جابر رضي الله تعالى عنه كما في تفسير ابن كثير : ٩٠/٤ \_ وسنده حسن إن شاء الله .

آنقًا وما قعد ، وقد زعم محمَّد أنا وما نعبدُ من آلهتنا هذه حصنبُ جهنّم ، فقال عبدالله بن الزّبعري : أو والله لو وجدته لخصمته

فسلوا محمَّدًا: أكلُّ ما يُعبد من دون الله في جهنّم مع من عبده ؟ فنحن نعبدُ الملائكة ، واليهودُ تعبدُ عزيرًا ، والنصارى تعبد عيسى ابن مريم (عليهما السلام).

فعجب الوليد ومن كان معه في المجلس من قول عبدالله بن الزّبعري ورأوا أنّه قد احتج وخاصم ، فدُكر ذلك لرسول .

فقال : إن كلّ من أحبّ أن يُعبد من دون الله فهو مع من عبده ، إنّهم إنّما يعبدون الشياطين ، ومن أمر تهم بعبادته .

فأنزل الله تعالى عليه في ذلك: { إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ = ١٠١ لا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ الْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ = ١٠١ لا يَسْمَعُونَ حَسِيسَهَا وَهُمْ فَي مَا اللَّهَ اللَّهُمُ خَالِدُونَ } ، أي عيسى ابن مريم ، وعُزيرًا ، ومن عبدوا من الأحبار والرهبان الذي مضوا على طاعة الله ، فاتخذهم من يعبدهم من أهل الضلالة أربابًا من دون الله )) (۱)

<sup>(</sup>١) السيرة النبوية ، بشرح أبي ذرّ الخشني : ١/٠٤٠ ـ ٤٤٢ ، مختصرًا

قال العُمريّ: ((والرواية في مسند أحمد: ٣١٧/١ ـ ٣١٨ ، والمعجم الكبير للطبراني: ١٥٣/١٢ ـ ١٥٤ ، كلاهما من حديث ابن عبّاس، وإسنادهما حسن )). انظر: السيرة النبوية الصحيحة: ١٦٣/١.

والرواية في مسند أحمد ، قال : (( فأنزل الله عَلَى : { وَلَمَّا ضُرْبَ ابْنُ مَرْيَمَ مَثَلاً إِذَا قَوْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ } )) (() .

وسمّى الله احتجاج قريش بالجدل ، فقال : { ضَرَبُوهُ لَكَ إلا جَدَلاً } ، وهو المراء الباطل ، فقد كانوا عربًا فصحاء بلغاء يفهمون لغة الخطاب .

# رابعًا : . استجابة النَّبي ﷺ لسؤال المشركين أن يريهم آية .

عَنْ أَنَسَ بْنِ مَالِكٍ ﴿ أَنَّ أَهُلَ مَكَّةُ سَأَلُوا رَسُولَ اللَّهِ ﴿ أَنَّ أَهُلَ مَكَّةُ سَأَلُوا رَسُولَ اللَّهِ ﴾ أَنْ يُريَهُمْ آيَةً ، فَأَرَاهُمُ انْشَقَاقَ الْقَمَرِ )) (٢) .

وعَن ابْن مَسْعُودٍ قَالَ: (( الْشَوَّ الْقَمَرُ عَلَى عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ فَوْقَدُ فُونَهُ فَوْقَ الْجَبَلِ ، وَفِرْقَهُ دُونَهُ . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فِي قَدَيْنُ : فِرْقَهُ فَوْقَ الْجَبَلِ ، وَفِرْقَهُ دُونَهُ . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فِي : الشَّهَدُوا )) (٣) .

وفي الصحيح أيضًا: (( فَأَرَاهُمُ الْقَمَرَ شَقِّنَيْنِ، حَتَّى رَأُواْ حِرَاءً بَيْنَهُمَا )) (٤).

وسأله أعرابي آية تدلُّ على نبوته:

فعَن ابْن عَبَّاسِ قَالَ: ((جَاءَ أَعْرَابِيٌّ إِلَى رَسُولِ اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَّى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ

<sup>(</sup>۱) عن السيرة النبوية الصحيحة للعُمرى: ١٦٣/١.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦٥ ـ المناقب ٢٤ ـ باب سؤال المشركين أن يُريهم النَّبي اللَّبي اللَّهِ فأراهم انشقاق القمر : ١٣٣١/٣ ، رقم٣٤٣٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٦٨ ـ التفسير ٣٤٥ ـ باب : { وَانْشَقَّ الْقَمَرُ = ١ وَإِنْ يَرَوْا ءَايَةً يُعْرِضُوا } : ١٨٤٣/٤ ، رقم ٤٥٨٣ .

<sup>(</sup>٤) السيرة النبوية الصحيحة ، للعُمري : ١٦١/١ ، وقال : صحيح البخاريّ : فتح الباري : ١٨٢/٧ ، ١٨٢/٧ .

فَقَالَ : بِمَ أَعْرِفُ أَنَّكَ نَبِيُّ ؟ قَالَ : إِنْ دَعَوْتُ هَذَا الْعِدْقَ مِنْ هَذِهِ النَّخْلَةِ ، أَتَسْهَدُ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ ؟ فَدَعَاهُ رَسُولُ اللَّهِ ، فَجَعَلَ يَبْزِلُ مِنَ النَّخْلَةِ حَتَّى سَقَطَ إلى النَّبِيِّ ، ثُمَّ قَالَ : ارْجعْ . فَعَادَ ، فَأَسْلَمَ الأَعْرَابِيُّ » (1) .

وعن عبدالله بن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال : ((كنّا مع رسول الله في في سفر ، فأقبل أعرابي ، فلمّا دنا منه ، قال له رسول الله في : أبن تريد ؟ قال : إلى أهلي ، قال : هل لك إلى خير ؟ قال : ما هو ؟ قال : تشهد أن لا إله إلاّ الله وحده لا شريك له ، وأنّ محمّدًا عبده ورسوله ، قال : هل من شاهد على ما تقول ؟ قال : هذه الشجرة ، فدعاها رسول الله في وهي على شاطئ قال : هذه الشجرة ، فدعاها رسول الله في وهي على شاطئ الوادي . فأقبلت تخدُّ الأرض خدًّا ، فقامت بين يديه ، فاستشهدها ثلاثًا ؛ فشهدت أنّه كما قال ، ثمَّ إنّها رجعت إلى منبتها ، ورجع الأعرابي إلى قومه فقال : إن يتبعون آتيك مبهم ، وإلا رجعت إليك وكنتُ معك )) (٢).

<sup>(</sup>۱) سنن التَّرمذيّ : أبواب المناقب عن رسول الله ، باب ۹/۲۸ ، رقم الحديث ۳۸۸۹ ، وصحّحه الألباني . انظر : سنن التَّرمذيّ : ۱۹۳/۳ ، رقم ۲۸٦۸ .

<sup>(</sup>٢) حياة الصَّحابة ـ باب الدعوة إلى الله ورسوله ، عرضه الدعوة في السفر : ٨٤/١ ، وقال : وهذا إسناد جيّد ولم يخرجوه ، ولا رواه الإمام أحمد كذا في البداية : ٥٠٥/٥ ، وقال الهيثمي : رواه الطّبرانيّ ، ورجاله رجال الصحيح ، رواه أبو يعلى والبزار . انظر : مجمع الزوائد ، كتاب علامات النبوّة ـ باب شهادة الشجر بنبوّته الله المحمد النبورة الشجر المحمد المحمد

## خامسًا. دعوتهم إلى التَّفكُّر .

قال الله تعالى: { قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا لِلَّهِ مَثْنَى وَقُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ وَقُرَادَى ثُمَّ تَتَفَكَّرُوا مَا بِصَاحِبِكُمْ مِنْ جِنَّةٍ إِنْ هُوَ إِلا نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ } (١).

قال السعدي: ((أي قل لهؤلاء المكدّبين المعاندين { إنَّمَا أَعِظُكُمْ بُوَاحِدَةٍ } أي بخصلة واحدة أشير عليكم بها وأنصح لكم في سلوكها، وهي طريقٌ نصف، لست أدعوكم بها، إلى اتباع قولي، ولا إلى ترك قولكم من دون موجب لذلك.

وهي: أن تنهضوا بهمة ونشاط، وقصد لاتباع الصواب وإخلاص لله، مجتمعين، ومتباحثين في ذلك، ومتناظرين، وفرادى كلُّ واحد يخاطب نفسه بذلك.

فإذا قمتم لله ، مثنى وفرادى ، استعملتم فكركم وأجلتموه ، وتدبّرتم أحوال رسولكم : هل هو مجنون ، فيه صفات المجانين من كلامه و هيئته وصفته ؟

أم هو نبيٌّ صادق ، منذر لكم ما يضر كم ، ممّا أمامكم من العذاب الشديد ؟ فلو قبلوا هذه الموعظة ، لتبيّن لهم أن رسول الله الله اليس بمجنون ، لأن هيئته ليست كهيئة المجانين في خنقهم واختلاجهم ونظرهم.

**۲۹۲/** 

<sup>(</sup>١) سبأ: الآية (٢٦).

بل هيئته أحسن الهيئات ، وهو أكمل الخلق أدبًا ، وسكينة وتواضعًا ووقارًا ، ثُمَّ تأمّلوا كلامه الفصيح ، ولفظه المليح ، وكلماته التي تملأ القلوب ، أمنًا ، وإيمانًا ، وتزكي النّفوس ، وتطهّر القلوب ، وتبعث على مكارم الأخلاق ، وتحثُ على محاسن الشّيم ، وتزجر عن مساوئ الأخلاق ورذائلها . إذا تكلم رمقته العيون ، هيبة وإجلالا ، وتعظيمًا »

## سادسًا.التحدي والإعجاز حال الرفض.

قال الله تعالى : { أَمْ يَقُولُونَ تَقَوَّلُهُ بَلْ لا يُؤْمِنُونَ = ٣٣ فَلْيَأْتُوا بِحَدِيثٍ مِثْلِهِ إِنْ كَانُوا صَادِقِينَ } (١) .

وقال تعالى: { قُلْ لَئِن اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا } بمِثْلِ هَذَا الْقُرْءَانِ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ ظَهِيرًا } (٣)

وتنزل معهم في تحديهم وإعجازهم إلى عشر آيات ، فقال تعالى : { أَمْ يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْر سُورٍ مِثْلِهِ مُقْتَرَيَاتٍ وَادْعُوا مَن اسْتَطْعْتُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ } (٤).

<sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرَّحمن في تفسير كلام المنّان ، للسعدي : ١٩٨/٤ ـ ١٩٨/٤ . ١٩٩٨

<sup>(</sup>٢) الطور: الآيتان ( ٣٣، ٣٢ ).

<sup>(</sup>٣) الإسراء: الآية ( ٨٨ ).

<sup>(</sup>٤) هود: الآية (١٣).

#### وتنزل إلى سورة واحدة:

فقال تعالى : { وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ } بسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ } (١)

وقال تعالى : { أَمْ يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ قُلْ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ وَادْعُوا مَن اسْتَطَعْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ } (٢) .

## سابعًا. تخييرهم في الإسلام أو دفع الجزية أو جهادهم .

عن عبدالله بن عمر ؛ قال : قال رسول الله في : «أمر ثُ أمر ثُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلهَ إِلاّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ، وَيُؤثُوا الزَّكَاةَ . فَإِذَا فَعَلُوا عَصنَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إلا بحقيها ، و حِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ » (٣) .

قال المغيرة ـ مخاطبًا ترجمان عامل كسرى ـ : (( فَأَمَرَنَا نَبِيُّنَا رَسُولُ رَبِّنَا عَلَى أَنْ نُقَاتِلُكُمْ حَتَّى تَعْبُدُوا اللَّهَ وَحْدَهُ أَوْ ثُورًةُ وَلَا اللَّهَ وَحْدَهُ أَوْ ثُورًا الْجَزْيَة ، وَأَخْبَرَنَا نَبِيُّنَا عَى عَنْ رِسَالَةِ رَبِّنَا : أَنَّهُ مَنْ قُتِلَ مِثَا صَارَ إلى الْجَنَّةِ فِي نَعِيمٍ لَمْ يَرَ مِثْلَهَا قَطُّ . وَمَنْ بَقِي مِثَا مَلْكَ رِقَابَكُمْ )) ( ) .

<sup>(</sup>١) البقرة: الآية ( ٢٣ ).

<sup>(</sup>٢) يونس: الآية (٣٨).

 <sup>(</sup>٣) مسلم: ١ - كتاب الإيمان ( ٨ ) باب الأمر بقتال النّاس حتّى يقولوا لا إله إلا الله ... الله : ١/٣٥ ، رقم ٢٢ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : ٦٣ ـ الجزية والموادعة : ١ ـ باب الجزية والموادعة مع



أهل الذمّة والحرب: ١١٥٢/٣ ، رقم٢٩٨٩ ، جزء من الحديث .

# الفصل الثالث

#### وسائله ﷺ في الدعوة

قال شيخ الإسلام في الفتاوى : (( وسائله ه في دعوته : العلم والجهاد )) ، أو كما قال ـ رحمه الله ـ .

وقد أفررد العلم في بابٍ مستقل ، وقد مضى ..

#### الجهاد:

كانوا يؤمرون في مكّة حال الضعف والقلة وقلة المنعة بالصبر والكف ، والعفو والصفح ، فلمّا خرج النّبي في وأصحابه إلى المدينة وقويت شوكتهم وأصبح لهم منعة أذن لهم في القتال .

أخرج الحاكم عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( لمَّ أَبُو بَكْرِ الصديق في : إنّا للّهِ وَإِنّا إليْهِ رَاجِعُونَ ، أخْرَجُوا نَبيّهُمْ ، لَيَهْلِكُنّ . قال : فَنَزَلْتْ : { أُذِنَ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللّهَ عَلَى نَصْرهِمْ فَنَزَلْتْ : { أُذِنَ لِلّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللّهَ عَلَى نَصْرهِمْ لَقَدِيرٌ } ، وكان ابن عبّاس يقرؤها أذن ، قال أبو بكر الصديق : فعلمتُ أنّها قِتَالٌ . قالَ ابْنُ عَبّاسٍ : وَهِيَ أُوّلُ آيةٍ الصديق : فعلمتُ أنّها قِتَالٌ . قالَ ابْنُ عَبّاسٍ : وَهِيَ أُوّلُ آيةٍ نَرَلْتْ فِي الْقِتَالِ )) (۱) .

<sup>(</sup>۱) المستدرك: ۲۰ ـ كتاب الجهاد: ۷٦/۲ ، رقم ١/٢٣٧٦ . وقال الحاكم: هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه .

((فهذا إذن لهم حينئذٍ في القتال ، ولم يفرضه عليهم ، ثمَّ فرضَ عليهم القتال بعد ذلك لمن قاتلهم دون من لم يقاتلهم ، قمَّ فرض فقال : {وَقَاتِلُوا فِي سَبيلِ اللّهِ الّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ } ، ثمَّ فرض عليهم قتال المشركين كافّة ، وكان محرّمًا ، ثمَّ مأدونًا به ، ثمَّ مأمورًا به لمن بدأهم القتال ، ثمَّ مأمورًا به لجميع المشركين إمّا فرض عينِ على أحد القولين ، أو فرض كفاية على المشهور .

والتحقيق أن جنس الجهاد فرض عين إمّا بالقلب ، وإمّا باللسان ، وإمّا بالبد ، فعل كلّ مسلم أن يجاهد بنوع من هذه الأنواع.

أمّا الجهاد بالنّفس ، ففرض كفاية ، وأمّا الجهاد بالمال ، ففي وجوبه قولان ، والصحيح وجوبه ، لأنّ الأمر بالجهاد به وبالنفس في القرآن سواء )) (۱).

وقد أمر الله بالجهاد فقال: { يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاغْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ } (١).

وقال : { وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فِثْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ فَإِن

قال في التلخيص: على شرط البخاري ومسلم.

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد: ۲۰/۳ ـ ۲۲ ، مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية ( ٧٣ ).

الْتَّهَوْ ا فَإِنَّ اللَّهَ بِمَا يَعْمَلُونَ بَصِيرٌ } (١)

وقال: { إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمُواللَّهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجُنَّةُ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي الْجَنَّةُ يُقَاتِلُونَ فِي اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا اللَّقُرْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْقُرْءَانِ وَمَنْ أُوفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْقَوْزُ الْعَظِيمُ } (٢).

# ومن منهج النّبي على في الجهاد:

ما كتبه عبدالله بن أبي أوفى إلى عُمر بن عبيدالله حين سَارَ إلى الْحَرُورِيَّةِ يُخْبِرُهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى كَانَ فِي بَعْض أَيَّامِهِ اللَّهِ الْعَدُوَّ يَنْتَظِرُ حَتَّى إِذَا مَالْتِ الشَّمْسُ قَامَ فِيهِمْ فَقَالَ:

يَا أَيُّهَا النَّاسُ لا تَتَمَنَّوْا لِقَاءَ الْعَدُوِّ ، وَاسْأَلُوا اللَّهَ الْعَافِيَة . فَإِذَا لَقِيتُمُوهُمْ فَاصْبُرُوا ، وَاعْلَمُوا أَنَّ الْجَنَّة تَحْتَ ظِلالِ السُّيُوفِ .

ثُمَّ قَامَ النَّهِيُّ فِي وَقَالَ: اللَّهُمَّ! مُنْزِلَ الْكِتَابِ، وَمُجْرِيَ السَّحَابِ، وَهُجْرِيَ السَّحَابِ، وَهَازِمَ الأَحْزَابِ، اهْزِمْهُمْ وَانْصُرْنَا عَلَيْهِمْ )) (٣) .

ومن منهجه على عدم قتل النساء والصبيان:

فعَنْ نَافِعٍ ، عَنِ ابْنِ عُمَرَ ، قَالَ : (( وُحِدَتِ امْرَأَةُ مَقْتُولَةً

\_

<sup>(</sup>١) الأنفال: الآية (٣٩).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (١١١).

 <sup>(</sup>٣) مسلم: ٣٦ ـ كتاب الجهاد والسير . (٦) باب كراهة تمني لقاء العدوّ: ١٣٦٢/٣ ، رقم١٧٤٢ .

فِي بَعْضِ تِلْكَ الْمَغَازِي . فَنَهَى رَسُولُ اللَّهِ عَنْ قَتْلِ النِّسَاءِ وَالصِّبْيَانِ )) (١) .

وجوازه من غير تعمُّد . فعن الصَّعْبِ بْن جَتَّامَة قَالَ : (( سُئِلَ النَّبِيُّ عَن الدَّرَارِيِّ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ؟ يُبَيَّتُونَ فَيُصِيبُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ وَذَرَارِيِّهِمْ . فَقَالَ : هُمْ مِنْهُمْ )) (٢) .

ومن منهجه الله الجهاد ؛ وصية أمير الجيش قبل خروجه:

فعَنْ سُلَيْمَانَ بْنِ بُرَيْدَةَ عَنْ أبيهِ قَالَ : (( كَانَ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ إِذَا أُمَّرَ أمِيرًا عَلَى جَيْشٍ أوْ سَرِيَّةٍ أوْصَاهُ فِي خَاصَّتِهِ بِتَقْوَى اللّهِ وَمَنْ مَعَهُ مِنَ الْمُسْلِمِينَ خَيْرًا ثُمَّ قَالَ :

اغْزُوا باسْمِ اللَّهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ، قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ، اغْزُوا وَلا تَغْلُوا، وَلا تَغْلُوا، وَلا تَعْدُرُوا، وَلا تَعْدُرُوا، وَلا تَقْلُوا وَلِيدًا. وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ وَلا تَعْدُرُوا، وَلا تَقْلُوا وَلِيدًا. وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إلى تَلاثِ خِصالٍ ( أو خِلالٍ ) فَأَيْتُهُنَّ مَا أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ الْمُهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ الْمُهُمْ إلى الإسلام، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى الإسلام، فَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، ثُمَّ ادْعُهُمْ إلى الإسلام، قَإِنْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ، نُتُمَ الْكُهُمْ إلى التَّحَوِّلُ مِنْ دَارِهِمْ إلى دَارِ الْمُهَاجِرِينَ ، وَأَخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ إِنْ فَعَلُوا دَلِكَ فَلْهُمْ مَا لِلْمُهَاجِرِينَ وَعَلَيْهِمْ مَا عَلَى الْمُهَاجِرِينَ ، فَإِنْ أَبُولُ أَنْ بَتَحَوَّلُوا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الكتاب نفسه : ( ۸ ) باب تحريم قتل النساء والصبيان في الحرب : ١٣٦٤/٣ ، رقم الحديث ١٧٤٤ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق : الكتاب نفسه : ( ٩ ) باب جواز قتل النساء والصبيان في البيات من غير تعمُّد : ١٣٦٤/٣ ، رقم١٧٤٥ .

مِنْهَا فَأَخْبِرْهُمْ أَنَّهُمْ يَكُونُونَ كَأَعْرَابِ الْمُسْلِمِينَ يَجْرِي عَلَيْهِمْ حُكْمُ اللَّهِ الَّذِي يَجْرِي عَلَى الْمُوْمِنِينَ ، وَلا يَكُونُ لَهُمْ فِي الْغَنِيمَةِ وَالْفَيْءِ شَيْءٌ إِلاَ أَنْ يُجْاهِدُوا مَعَ الْمُسْلِمِينَ ، فَإِنْ هُمْ أَبَوْا فَسَلَّهُمُ الْجِزْيَة ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ يُجَاهِدُوا مَعَ الْمُسْلِمِينَ ، فَإِنْ هُمْ أَبُوا فَسَلَّهُمُ الْجِزْيَة ، فَإِنْ هُمْ أَجَابُوكَ فَاقْبَلْ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ ، وَإِذَا حَاصَرَتَ أَهْلَ مِنْهُمْ وَكُفَّ عَنْهُمْ ، فَإِنْ هُمْ نُبَوّا فَاسْتَعِنْ بِاللّهِ وَقَاتِلْهُمْ ، وَإِذَا حَاصَرَتَ أَهْلَ حِصْنِ فَأَرَادُوكَ أَنْ تَجْعَلَ لَهُمْ ذِمَّة اللّهِ وَذِمَّة نَبِيِّهِ فَلا تَجْعَلْ لَهُمْ ذِمَّة اللّهِ وَلا يَمْمُ لُمْ أَنْ تُخْوِرُوا ذِمَّة اللّهِ وَذِمَة أَنْ تُخْورُوا ذِمَة اللّهِ وَذِمَة رَسُولِهِ ، وَإِذَا حَاصَرَتُ وَذِمَمَ أَصْحَابِكُمْ ، أَهُونَ مِنْ أَنْ تُخْوِرُوا ذِمَّة اللّهِ وَذِمَة رَسُولِهِ ، وَإِذَا حَاصَرَتُ وَذِمَمَ أَصْحَابِكُمْ ، أَهُونَ مِنْ أَنْ تُخْورُوا ذِمَّة اللّهِ وَذِمَة رَسُولِهِ ، وَإِذَا حَاصَرَتُ أَهُلُ حَصْنِ فَأَرَادُوكَ أَنْ تُنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمِ اللّهِ فَلا تُنْزِلُهُمْ عَلَى حُكُم اللّهِ فِيهِمْ أَمْ لا )) (١) . أَوْلِكِنْ أَنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمَ اللّهِ فِيهِمْ أَمْ لا )) (١) . وَلَكِنْ أَنْزِلُهُمْ عَلَى حُكْمَ اللّهِ فِيهِمْ أَمْ لا )) (١) .

ومن منهجه ﴿ : ما رواه النُّعْمَانُ قال : (( وَلَكِنِّي شَهِدْتُ الْقِتَالَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ ، كَانَ إِذَا لَمْ يُقَاتِلْ فِي أُوَّلِ النَّهَارِ ؛ الْتَظَرَ حَتَّى تَهُبَّ الأَرْوَاحُ وَتَحْضُرَ الصَّلْوَاتُ )) (٢) .

وعن أنس على قال: (( وكَانَ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ عَزَا قَوْمًا لَمْ يُغِرِ مَتَّى يُصْبِحَ ، فَإِنْ سَمِعَ أَذَانًا أَمْسَكَ ، وَإِنْ لَمْ يَسْمَعْ أَذَانًا أَعْارَ بَعْدَ مَا يُصْبِحُ ، فَنَزَلْنَا خَيْبَرَ لَيْلاً )) (").

<sup>(</sup>۱) مسلم: ۳۲ ـ كتاب الجهاد والسير (۲) باب تأمير الإمام الأمراء على البعوث ووصيّته إياهم بآداب الغزو وغيرها: ۱۳۵۸ ـ ۱۳۵۸ ، رقم۱۷۳۱ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦٢ ـ الجزية ١ ـ باب الجزية والموادعة مع أهل الذمّة والحرب : ٣١٥٢/٣ ، رقم ٢٩٨٩ . جزء من آخر حديث طويل .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ( ١٠١ ) ، دعاء النّبي الله الإسلام : ٢٧٨٣ ، رقم ٢٧٨٢ .

ومن منهجه الدعاء قبل الغزو ، قال اللهم ال

وفي منزلة المجاهد في سبيل الله ، روى أبو هُرَيْرة وَ أَنَّ رَسُولَ الله عَنْزلة ؟ قالوا : بَلَّى رَسُولَ الله عَنْزلة ؟ قالوا : بَلَّى يَا رَسُولَ الله عَنْل الله يُقتَل أوْ يَا رَجُلُ آخِدُ بعنان فَرَسِهِ فِي سَبيلِ الله يُقتَل أوْ يَمُوتَ . ألا أُخْبرُكُمْ بالذِي يَلِيهِ ؛ رَجُلُ مُعْتَزلٌ فِي شِعْبٍ ؛ يُقِيمُ الصَّلاة ، ويشهد أن لا إله إلا الله إلا الله )) (٢) .

وعن أبي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ فَي ، عن النَّبِي فَي : (( أَنَّه سُئل أَي المؤمنين أكمل أيمانًا ؟ قال : الذي يجاهد في سبيل الله بنفسه وماله . ورجلٌ يعبدُ الله فِي شِعْبٍ مِنَ الشَّعَبِ فقد كَفَى النَّاسَ شَرَّهُ )) (٢) .

وفي البخاريّ قال أبو سَعِيدٍ الْخُدْرِيّ ﴿ وَقِيلَ : يَا رَسُولَ اللّهِ اللّهِ الْمُوْمِنُ وَسُولَ اللّهِ اللّهِ النّاسِ أَفْضَلُ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

<sup>(</sup>۱) سنن التَّرمذيّ : أحاديث شتى من أبواب الدَّعوات ٨ ـ باب فضل لا حول ولا قوّة إلاَّ بالله : رقم٣٨٣ .

<sup>(</sup>٢) المستدرك ، للحاكم : ٢٠ ـ كتاب الجهاد : ٧٧/٢ ، رقم ٤/٢٣٧٩ . قال الحاكم : هذا حديثٌ صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه . قال في التلخيص : على شرط البخاريّ ومسلم .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، الموضع نفسه . رقم ١٥/٢٣٩ ، وقال : هذا حديث صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه . قال في التلخيص : على شرط البخاريّ ومسلم .

شِعْبٍ مِنَ الشِّعَابِ ، يَتَّقِي اللَّهَ ، وَيَدَعُ النَّاسَ مِنْ شَرِّهِ )) (١)

وللمجاهدين في سبيل الله درجاتٌ في الجنّة .

فعن أبي هُريْرة في قال : قال رسُولُ اللّهِ في : «مَنْ آمَنَ اللّهِ وَيرسُولِهِ ، وَأَقَامَ الصَّلاة ، وَصَامَ رَمَضَانَ ، كَانَ حَقًا عَلَى اللّهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّة ، جَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَوْ جَلَسَ فِي أَرْضِهِ الْتِي وُلِدَ فِيهَا . فَقَالُوا : يَا رَسُولَ اللّهِ ! أَفَلا نُبَشِّرُ النَّاسَ ؟ قَالَ : إِنَّ فِي الْجَنَّةِ مِائَة دَرَجَةٍ ، رَسُولَ اللّهِ ! أَفَلا نُبَشِّرُ النَّاسَ ؟ قَالَ : إِنَّ فِي الْجَنَّةِ مِائَة دَرَجَةٍ ، أَعَدَّهَا اللّهُ لِلْمُجَاهِدِينَ فِي سَبِيلِ اللّهِ ، مَا بَيْنَ الدَّرَجَتَيْنِ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْض ، فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللّهَ فَاسْأَلُوهُ الْفِرْدُوسُ ، فَإِنَّهُ أَوْسَطُ الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ وَاعْلَى الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ وَأَعْلَى الْجَنَّةِ وَاعْلَى الْجَنَّةِ ) (٢) .

وعَنْ أبي سَعِيدٍ الْخُدْرِيِّ ، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ الْجَنَّةُ . (يَا أَبَا سَعِيدٍ ، مَنْ رَضِيَ بِاللَّهِ رَبًّا ، وَبِالإِسْلامِ دِينًا ، وَبِمُحَمَّدٍ نَبِيًّا ، وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ . قَالَ فَعَجِبَ لَهَا أَبُو سَعِيدٍ قَالَ : أعِدْهَا عَلْيَّ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، قَالَ فَعَجِبَ لَهَا أَبُو سَعِيدٍ قَالَ : أعِدْهَا عَلْيَّ يَا رَسُولَ اللَّهِ ، فَقَعَلَ ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : وَأَخْرَى يُرْفَعُ بِهَا الْعَبْدُ مِائَة دَرَجَةٍ فَقَعَلَ ، ثُمَّ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : وَأَخْرَى يُرْفَعُ بِهَا الْعَبْدُ مِائَة دَرَجَةٍ فِي الْجَنَّةِ ، مَا بَيْنَ كُلِّ دَرَجَتَيْنَ كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْض . قَالَ : وَمَا هِيَ يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ قَالَ : الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ » (") .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد (٢) باب أفضل النّاس مؤمن يجاهد بنفسه وماله في سبيل الله : ١٠٢٦/٣ ، رقم٢٦٣٤ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ٤ ـ باب : درجات المجاهدين في سبيل الله : ٢٦٣/ ، رقم٢٦٣٧ .

سنن النّسائِي ٢٥ ـ كتاب الجهاد ١٨ ـ باب درجة المجاهد في سبيل الله عَلَى .

وصحّحه الألباني : انظر صحيح سنن النّسائِي : ٢٥٦/٢ ،

وعن فَضَالَة بْن عُبَيْدٍ قال : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى يَقُولُ : « أَنَا زَعِيمٌ - وَالزَّعِيمُ : الْحَمِيلُ - لِمَنْ آمَنَ بِي وَأُسْلَمَ وَهَاجَرَ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ ، وَبَبَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ . وَأَنَا زَعِيمٌ لِمَنْ آمَنَ بِي ، وَأُسْلَمَ وَجَاهَدَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ ، وَبِبَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ ، وَبِبَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ ، وَبِبَيْتٍ فِي وَسَطِ الْجَنَّةِ ، وَبِبَيْتٍ فِي الْحَيْرِ مَطْلَبًا وَلا مِنَ الشَّرِّ مَهْرَبًا ، أَعْلَى عُرَفِ الْجَنَّةِ ، مَنْ فَعَلَ ذَلِكَ قَلْمْ يَدَعْ لِلْخَيْرِ مَطْلَبًا وَلا مِنَ الشَّرِّ مَهْرَبًا ، يَمُوتَ » (١) .

## ومن فضائل الشهداء:

ما رواه المِقدَامِ بْن مَعْدِي كَرِبَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ اللّهِ عَنْدَ اللّهِ سِتُ خِصَالٍ : يُعْفَرُ لَهُ فِي أُوّل دَفْعَةٍ ، وَيَرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنّةِ ، وَيُجَارُ مِنْ عَذَابِ الْقَبْر ، ويَأْمَنُ مِنَ الْقَزَعِ الأَكْبَر ، ويُوضَعُ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الْوَقَار ؛ الْيَاقُوتَةُ مِنْهَا خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا ، ويُزوَّجُ اثْنَتَيْن وَسَبْعِينَ رَوْجَةً مِنَ الْحُورِ الْعِين ، ويُشْقَعُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَقَارِبِهِ » (٢) .

وقال عثمان بن عقان وَهُوَ عَلَى الْمِنْبَرِ: (( إِنِّي كَتَمْتُكُمْ حَدِيبًا سَمِعْتُهُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى كَرَاهِية تَقَرُّ قِكُمْ عَنِّي ، ثُمَّ بَدَا لِي أَنْ أُحَدِّتُكُمُوهُ لِيَخْتَارَ امْرُوُّ لِنَفْسِهِ مَا بَدَا لَهُ ، سَمِعْتُ لِي أَنْ أُحَدِّتُكُمُوهُ لِيَخْتَارَ امْرُوُّ لِنَفْسِهِ مَا بَدَا لَهُ ، سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنْ الفِ يَوْمٍ فِيمَا رَسُولَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنْ الفِ يَوْمٍ فِيمَا سِوَاهُ مِنَ الْمَنَازِل )) (٣) .

رقم۲۹۳۶.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، وصحّحه الألباني برقم٢٩٣٦ .

<sup>(</sup>٢) سنن الثّرمذيّ : أبواب فضائل الجهاد : ٢٤ ـ باب ما جاء أيُّ النّاس أفضل ، رقم ١٧٢٨ . وصحّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن الثّرمذيّ : ١٣٢/٢ ، رقم ١٣٥٨ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: الموضع نفسه ، وحسّنه الألباني ، برقم ١٣٦١.

وعَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ : ((مَا يَجِدُ الشَّهيدُ مِنْ مَسِّ الْقَرْصَةِ )) (١) .

وعنه على قال : (( مَرَّ رَجُلٌ مِنْ أَصِدَابِ رَسُولِ اللَّهِ عَلَى بَشِعْبٍ فِيهِ عُيَيْنَهُ مِنْ مَاءٍ عَدْبَهُ فَأَعْجَبَتْهُ لِطِيبِهَا ، فَقَالَ : لو اعْتَزَلْتُ النَّاسَ فَأَقَمْتُ فِي هَذَا الشَّعْبِ ، وَلَنْ أَفْعَلَ حَتَى اعْتَزَلْتُ النَّاسَ فَأَقَمْتُ فِي هَذَا الشَّعْبِ ، وَلَنْ أَفْعَلَ حَتَى أَسْتَأْذِنَ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ مَقَالَ : لا تَقْعَلْ ، فَإِنَّ مُقَامَ أَحَدِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاتِهِ فِي بَيْتِهِ سَبْعِينَ لا تَقْعَلْ ، فَإِنَّ مُقَامَ أَحَدِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَفْضَلُ مِنْ صَلاتِهِ فِي بَيْتِهِ سَبْعِينَ عَامًا ، ألا تُحبُونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ وَيُدْخِلُكُمُ الْجَنَّة ؟ اغْزُو فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، مَنْ قَاتَلُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ مَوْرَقَ نَاقَةٍ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ ) (٢) .

وعَنْ أَبِي أَمَامَةُ عَنِ النَّبِيِّ فَالَ : «مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ جَعَلَ اللَّهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ خَنْدَقًا كَمَا بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ » (٣) .

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: الموضع نفسه ، وصحّحه الألباني ، برقم١٣٦٢ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: أبواب فضائل الجهاد: ١٧ ـ باب الغدو والرواح في سبيل الله على ، رقم١٧١٨ . وحسنه الألباني . انظر: صحبح سنن الثرمذيّ: ١٢٩/٢، وقم١٣٤٨.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق والكتاب نفسه ٣ ـ باب ما جاء في فضل الصوم في سبيل الله . رقم ١٦٩٠ .

وصحّحه الألباني . انظر : صحيح سنن التّرمذيّ : 172/7 ، رقم 177/3 .

(')

وعن أبي هُرَيْرة عن النّبي في قال : «مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ ، وَلَمْ يُحَدِّثْ نَفْسَهُ بِالْغَزْو ، مَاتَ عَلَى شُعْبَةٍ مِنْ نِفَاقِ » (٢) .

وعَنْ فَضَالَة بْنْ عُبَيْدٍ: أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ عَمَلَهُ الْمَيِّتِ الْمُرَابِطْ، فَإِنَّهُ يَنْمُو لَهُ عَمَلُهُ اللَّهِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ، ويَوْمَّنُ مِنْ يُخْتَمُ عَلَى عَمَلِهِ إلا الْمُرَابِطْ، فَإِنَّهُ يَنْمُو لَهُ عَمَلُهُ إلى يَوْمِ الْقِيَامَةِ، ويَوْمَّنُ مِنْ فَتَانِ الْقَبْرِ » (٣).

وعَنْ أَنَسِ أَنَّ النَّبِيَّ فَالَ : ( جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمُوالِكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ ) (٤) .

وعَنْ أَبِي أَمَامَةُ: أَنَّ رَجُلاً قَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ الْذَنْ لِي فِي السِّيَاحَةِ ، قَالَ النَّبِيُّ ﷺ: « إِنَّ سِيَاحَة أُمَّتِي: الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ

(۱) سنن ابن ماجه : ۲۲ ـ كتاب الجهاد ( ° ) باب التغليظ في ترك الجهاد : رقم ۲۷٦۲ .

وحسّنه الألباني . انظر : صحيح سنن ابن ماجه : ١٢٣/٢ ، رقم ٢٢٣١ .

(۲) سنن أبي داود : كتاب الجهاد ( ۱۸ ) باب كراهية ترك الغزو : رقم۲ ، ۲۵۰۲ .

وصحّحه الألباني برقم ٢١٨٤، وهو في مسلم.

- (٣) سنن أبي داود: كتاب الجهاد ١٣ ـ باب فضل الرِّباط: رقم ٢٥٠٠. وصحّحه الألباني . انظر : صحيح سنن أبي داود: ٢٧٤/٢ ، رقم ٢١٨٢.
- (٤) المصدر السابق: الموضع نفسه ، برقم ٢٥٠٤ ، وصحّحه الألباني في الموضع نفسه رقم ٢١٨٦ .

تَعَالَى » (۱)

وقد غزا النَّبي ﷺ تسع عشرة غزوة .

فعَنْ أَبِي إِسْحَاقَ قَالَ : (( سَأَلْتُ زَيْدَ بْنَ أَرْقَمَ ﴿ : كُمْ غَزَوْتَ مَعَ رَسُولِ اللَّهِ ﴿ قَالَ : سَبْعَ عَشْرَةَ ، قُلْتُ : كُمْ غَزَا النَّبِيُ ﴾ ؟ قَالَ : تِسْعَ عَشْرَةَ ») (٢) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: الموضع نفسه ، برقم ٢٤٨٦ ، وحسنه الألباني في الموضع نفسه رقم ٢١٧٢ .

<sup>(</sup>٢) البخاريّ: ٦٧ ـ المغازي ٨٢ ـ باب: كم غزا النّبي ﷺ ؟: ١٦٢١/٤ ، رقم ٤٢٠١٤ .

# الباب الثّاني ( منهجه ﷺ في دعوة أهل الكتاب )

الفصل الأوَّل: (دعوتهم إلى التوحيد والتدرج في إخبارهم بالفرائض)

الفصل الثاني: (بشارتهم بالسلامة والأجر مرتين إن هم استجابوا).

الفصل الثالث: ( إجابته ﷺ على أسئلتهم التعجيزية ) .

الفصل الرابع: ( مجادلتهم وإقامة الحجّة عليهم ) .

الفصل الخامس: ( دعوتهم إلى المباهلة حال الرفض).

الفصل السادس : ( هديه ﷺ في التعامل معهم ) .

الفصل السابع: (جهادهم).

# الفصل الأُوَّل

# دعوتهم إلى التوحيد والتدرج في إخبارهم بالفرائض ، وإخبار رسوله أنَّه يأتي قومًا أهل كتاب

عن ابن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ قال : لمّا بَعَثَ النّبِيُّ مُعَادِ ابْنَ جَبَلِ إِلَى نَحْوِ أَهْلِ الْيَمَنِ ، قَالَ لَهُ : ((إِنَّكَ تَقْدَمُ عَلَى قَوْمِ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ ، قَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يُوحِدُوا اللّهَ تَعَالَى ، قَإِذَا عَرَفُوا ذَلِكَ ، قَأْخُبِر هُمْ أَنَّ اللّهَ قَدْ قَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلُواتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ ، قَإِذَا صَلُوا فَأَخْبِر هُمْ أَنَّ اللّهَ افْتَرَضَ عَلَيْهِمْ زَكَاةً فِي أَمْوالِهِمْ تُوْخَدُ وَلَيْلَتِهِمْ ، وَتَوَقَ كَرَائِمَ أَمُوال مِنْ غَنِيِّهِمْ قَدُر دُ عَلَى قَقِيرِ هِمْ ، فَإِذَا أَقَرُوا بِذَلِكَ فَخُدْ مِنْهُمْ ، وتَوَقَ كَرَائِمَ أَمُوال النّاس )) (۱) .

وفي هذا الحديث يُعْلِم النّبي هذا الحديث يُعْلِم النّبي هذا التهيأ الله يقدم على قوم أهل كتاب قال القرطبي : (( وإنّما نبّه على هذا ليتهيأ لمناظرتهم ، ويعدُّ الأدلة لإفحامهم ؛ لأنهم أهلُ علم سابق ، بخلاف المشركين و عبدة الأو ثان )) (۱)

## وهذا ممّا اختص النّبي على به رسوله إلى أهل الكتاب .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۱۰۰ - كتاب التوحيد : ۱ - باب ما جاء في دعاء النّبي الله منه الله تبارك وتعالى : ۲۹۸۷ ، رقم ۲۹۳۷ .

<sup>(</sup>٢) المُقْهم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: (١) كتاب الإيمان: ٦ - أوّل ما يجب على المكلفين: ١٨١/١، شرح الحديث نفسه، وهو برقم ١٦ في المفهم.

وفي الحديث دليلٌ على التدرج في التعليم ، فإنّه فصل بين إخبار هم بأن الله افترض عليهم زكاةً في أموالهم ، وبين إخبار هم بفريضة الصلاة بفعل الصلاة نفسها ، فقال : «فَإِذَا صَلُوا » . وقد أمره هي هو وصاحبه أبا موسى بالتيسير وعدم التعسير ، والتبشير وعدم التنفير ، والتطاوع وعدم الاختلاف . فعَنْ سَعِيدِ بْن أبي بُرْدَة عَنْ أبيهِ عَنْ جَدّهِ أنَّ النّبي يَعْتُ مُعَادًا وَأَبَا مُوسَى إلى الْيَمَن ، قالَ : «يَسِّرا وَلا تُعَسِّرا ، وَبَشِّرا وَلا تُخْتَلِفا » (۱) .

وفي رواية ، قَالَ أَبُو مُوسَى : يَا رَسُولَ اللَّهِ ، إِنَّا بِأَرْضِ يُصنَعُ فِيهَا شَرَابٌ مِنَ الْعَسَل ، يُقَالُ لَهُ الْبِثْعُ ، وَشَرَابٌ مِنَ الْشَعِير : يُقَالُ لَهُ الْبِثْعُ ، وَشَرَابٌ مِنَ الْشَعِير : يُقَالُ لَهُ الْمِزْرُ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : « كُلُّ مُسْكِر حَرَامٌ » (٢) .

ومن أساليبه في الدعوة إلى التوحيد والإسلام: ما كان يحدث في المناسبات. فقد عاد غلامًا يهوديًا مريضًا كان يخدمه

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ٦٠ ـ الجهاد: ١٦١ ـ باب ما يُكره من التنازع والاختلاف في الحرب: ١٦٠٤، رقم ٢٨٧٣.

 <sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۸۱ ـ الأدب ۸۰ ـ قول النّبي ﷺ: «يسروا ولا تعسروا
 »: ٥/٧٦٥ ، رقم ٥٧٧٣٥ .

## ، فدعاه إلى الإسلام.

فعن أنس في قال: ((كَانَ عُلامٌ يَهُودِيُّ يَخْدُمُ النَّبِيُّ فَيَ ، فَقَالَ لَهُ: فَمَرضَ ، فَأَتَاهُ النَّبِيُّ فَي يَعُودُهُ ؛ فَقَعَدَ عِنْدَ رَأْسِهِ ، فَقَالَ لَهُ: أَسِلِمْ ، فَنَظَرَ إِلَى أَبِيهِ وَهُوَ عِنْدَهُ ، فَقَالَ لَهُ: أَطِعْ أَبَا الْقَاسِمِ فَي أَسْلِمْ ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ فَي وَهُوَ يَقُولُ : الْحَمْدُ لِلَهِ الَّذِي أَنْقَدَهُ مِنَ النَّالِ )) (() .

وفي هذا الحديث: دليل على حرص النّبي على إنقاذ النّاس من النار إلى آخر لحظات أعمارهم، وفيه أيضًا: عدم اليأس حتّى مع هذا الصبي وإن كان في حضرة أبيه، وفيه: حرص الوالد على ولده وحبّ الخير له.

ومن أساليبه هي معرفة معتقدات من يدعوهم ، وفهمه العميق لنفسياتهم ومشاعرهم وميولهم ، ومن ثمّ نقض ما هم عليه من ضلال ، وبناء القناعات والاتجاهات الصحيحة في قلوبهم . ومن ذلك ما كان من أمر عديّ بن حاتم :

فعن أبي عبيدة بن حُدَيْفَة قَالَ : كُنْتُ أَسَأَلَ عن حديث عَدِيِّ بْن حَاتِمٍ وهو إلى جنبي لا آتيه فأسأله . فأتَيْتُهُ فسألته ، فقال : بُعِث رسول الله على حيث بُعِث فكر هته أشد ما كر هت شيئًا قط ، فانطلقت حَتَّى كُنْتُ فِي أقصىَى الأرْض مِمَّا يَلِي

<sup>(</sup>۱) البخاريّ: ۲۹ ـ الجنائز ۷۸ ـ باب : إذا أسلم الصبيُّ فمات ، هل يُصلّى عليه ، وهل يُعْرَضُ على الصبي الإسلام : ١/٥٥١ ، رقم١٢٩٠ .

ومن دعوة الصّحابة ﴿ الّذين علمهم النّبي ﴿ وربّاهم ما جاء في حديث أمّ سلمة ابنة أبي أميّة بن المغيرة زوج النّبي ﴾ وهو حديث طويل:

<sup>(</sup>۱) صحيح ابن حِبَّان بترتيب ابن بلبان ـ كتاب التاريخ ـ باب ذكر الأخبار عن فتح الله جلّ وعلا على المسلمين كثرة الأموال : ٥١/١٥ ، ٧٧ ، ٧٣ ، رقم الحديث ٦٦٧٩ . قال المحقق : شُعيب الأرنؤوط : إسناده قوي .

أن جعفر بن أبي طالب قال : أيُّهَا الْمَلِكُ كُنَّا قُوْمًا أَهْلَ جَاهِلِيَّةٍ نَعْبُدُ الأصْنَامَ ، وَنَأْكُلُ الْمَيْتَة ، وَنَأْتِي الْفَوَاحِشَ ، وَنَقْطَعُ الأرْحَامَ ، وَنُسِيءُ الْحِوَارَ ، ويَأْكُلُ الْقَوِيُّ مِنَّا الْصَيَّعِيفَ ، فَكُنَّا عَلَى ذَلِكَ حَتَّى بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْنَا رَسُولاً مِنَّا ؛ الصَيَّعِيفَ ، فَكُنَّا عَلَى ذَلِكَ حَتَّى بَعَثَ اللَّهُ إِلَيْنَا رَسُولاً مِنَّا ؛ نَعْرفُ نَسَبَهُ ، وصِدْقَهُ ، وَأَمَانَتَهُ ، وعَفَافَهُ ، فَدَعَانَا إلى اللَّهِ عَلَى لِنُوحِدَهُ وَنَعْبُدَهُ ، وَنَخْلَعَ مَا كُنَّا نَعْبُدُ نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِنْ دُونِهِ عَلَى لِنُوحِدَهُ وَنَعْبُدَهُ ، وَنَخْلَعَ مَا كُنَّا نَعْبُدُ نَحْنُ وَآبَاؤُنَا مِنْ دُونِهِ ، مِنَ الْحِجَارَةِ وَالأوْتَانِ ، وَأَمَرَنَا بصِدْقِ الْحَدِيثِ ، وَأَدَاءِ الْأَمَانَةِ ، وَصِلِةِ الرَّحِمِ ، وَحُسْنِ الْجِوَارِ ، وَالْكَفِّ عَن الْمُحَارِمِ وَالدِّمَاء ، وَنَهَانَا عَنِ الْفَوَاحِشِ ، وشهادة الزُّور ، اللَّهَ لا الْمَحَارِمِ وَالدِّمَاء ، وَقَدْفِ الْمُحْصَنَةِ ، وَأَمَرَنَا أَنْ نَعْبُدَ اللَّهَ لا وَأَكُلُ مَالَ الْيَتِيمِ ، وقَدْفِ الْمُحْصَنَةِ ، وَأَمَرَنَا أَنْ نَعْبُدَ اللَّهَ لا فَشَركُ بِهِ شَيْئًا ، وإقام الصَّلاةِ ، وإيتاء الزَّكَاةِ ...

وقد قَالَ لَهُ النَّجَاشِيُّ: هَلْ مَعَكَ مِمَّا جَاءَ بِهِ عَنِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ ؟ فَقَالَ لَهُ النَّجَاشِيُّ: فَاقْرَأُهُ ، فَقَرَأُ مَنَّ عُمْ ، قَالَ لَهُ النَّجَاشِيُّ: فَاقْرَأُهُ ، فَقَرَأُ عَلَيْهِ صَدْرًا مِنْ { كهيعص } )) (١) .

فهذا جعفر بن أبي طالب في ؛ ثمرة تربية النّبي في وتعليمه ، آتاه الله الحكمة في الحديث وحُسن التصر ف مع هذا الملك . واستغلال المناسبة مع الملك النصراني ، فقد أطلعه على ما كانوا عليه من عبادة الأوثان والأصنام ،

<sup>(1)</sup> قال الهيثمي : رواه أحمد ، ورجاله رجال الصحيح عن ابن إسحاق ، وقد صرّح بالسماع . انظر : مجمع الزوائد : كتابا لمغازي والسير ـ باب الهجرة إلى الحبشة : ٢٤/٦ . ٢٧ .

وسيئ الأخلاق من قطع الأرحام ، وإساءة الجوار ، وهو ما تمقته الفِطر السليمة والأديان السماوية . ثمَّ أخبره بما يدعو إليه من توحيد الله ومكارم الأخلاق ، وصلة الأرحام ، وهو ما تشترك فيه جميع الأديان ، وقرأ عليه صدرًا من سورة مريم ، وفيه نشأة عيسى المين وخلقه ، والقول الفصل فيه ، وما حصل لأمّه مع قومها وما كانت عليه من طهر وعفاف

وكذا ما تكلّم به عيسى وهو في المهد صبيًا ، وأنّه عبدالله آتاه الكتاب وجعله نبيًا ، وهذا ما جعل النجاشي يتأثر أشدّ التأثر ويبكي ، ويقول : إنّه من مشكاة واحدة . فقد أحسن اللختيار .

# الفصل الثَّاني

# بشارتهم بالسلامة والأجر مرّتين إن هم استجابوا ، وعدم اتخاذ بعضهم بعضًا أربابًا من دون الله

عن عبدالله بن عبّاس ـ رضي الله عنهما ـ أنّه أخبره: أنَّهُ أَخْبَرَهُ أَنَّ رَسُولَ اللّهِ عِلَى كَتَبَ إلى قَيْصَرَ يَدْعُوهُ إلى الْإِسْلامِ، وَبَعَثَ بِكِتَابِهِ إلَيْهِ مَعَ دِحْيَةُ الْكَلْبِيِّ ...

قَالَ ('): قَالَ أَبُو سَفْيَانَ: ثُمَّ دَعَا ـ أَي هرقل ـ (') بِكِتَابِ
رَسُولِ اللّهِ فَقُرئ ، فَإِذَا فِيهِ: بِسْمِ اللّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ،
مِنْ مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللّهِ وَرَسُولِهِ ، إلى هِرَقْلَ عَظِيمِ الرُّومِ ، سَلامٌ
عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى ، أَمَّا بَعْدُ: فَإِنِّي أَدْعُوكَ بِدِعَايَةِ الإسلام
عَلَى مَنِ اتَّبَعَ الْهُدَى ، أَمَّا بَعْدُ: فَإِنِّي أَدْعُوكَ بِدِعَايَةِ الإسلام
: أَسْلِمْ تَسْلَمْ ، وَأَسْلِمْ يُونْتِكَ اللّهُ أَجْرَكَ مَرَّتَيْنِ ، فَإِنْ تَوَلَّيْتَ فَعَلَيْكَ
إِثُمُ الأَرْيِسِيِّينَ وَ { يَا أَهْلَ الْكَتَّابِ تَعَالُواْ إلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وبَيْنَكُمْ
اللّهُ وَلا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا وَلا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِنْ
دُونِ اللّهِ فَإِنْ تَولُواْ قَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ } )) (").

<sup>(</sup>١) إضافة يقتضيها السِّياق .

<sup>(</sup>٢) إضافة يقتضيها السبّياق.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ١٠١ ـ باب دُعاء النَّبي الله الإسلام والنبوّة ، وأن لا يتّخذ بعضئهم بعضًا أربابًا من دون الله ، وقوله تعالى : { مَا كَانَ لِبَشَرِ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللّهُ } إلى آخر الآية ، وتتمتها : { الْكِتَابَ وَالْحُكْمَ وَالنّبُوّةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِنْ دُونِ اللّهِ وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ

وبشارتهم بالأجر مرتين حال استجابتهم ، هو ممّا اختصّهم به النّبي عند دعوته لهم ، وقد فسر ها النّبي عند بقوله : «تلائه لهم أجْرَان : رَجُلٌ مِنْ أهْلِ الْكِتَابِ آمَنَ بِنَبِيّهِ وَآمَنَ بِمُحَمّدٍ بقوله : «تلائه لهم أجْرَان : رَجُلٌ مِنْ أهْلِ الْكِتَابِ آمَن بِنَبِيّهِ وَآمَنَ بِمُحَمّدٍ على ... » (۱) الحديث . وكذا تذكير هم بعدم اتخاذ الأرباب من دون الله ، وكذلك اتخاذ ختم لختم الكتب المرسلة إليهم . قال أنس في : «لمّا أراد النّبي في أنْ يكثب إلى الرُّوم قِيلَ له : إنّهُمْ لا يَقْرَوُونَ كِتَابًا إلا أنْ يَكُونَ مَخْتُومًا ، فَاتّخَذ خَاتَمًا مِنْ فِيهِ : مُحَمّدٌ وَسُولُ اللّهِ » (رَسُولُ اللّهِ ») (۲) .

**(2)** 

=

تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنْتُمْ تَدْرُسُونَ } : ١٠٧٤/٣ ، رقم ٢٧٨٢ .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: الكتاب: ۱۰۰ ـ باب: دعوة اليهود والنصارى ...: ۲۷۸۰ ، رقم ۲۷۸۰ .

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : ۳ ـ العلم ۳۱ ـ باب تعليم الرَّجل أمته وأهله : ۱/۸۱ ،
 رقم۹۷ .

# الفصل الثَّالث

## إجابته ﷺ على أسئلتهم التعجيزية

عَنْ عَبْدِاللّهِ قَالَ : ((بَيْنَا أَنَا أَمْشِي مَعَ النّبِيِّ فِي خَرِبِ الْمَدِينَةِ وَهُو يَتُوكَّأُ عَلَى عَسِيبٍ مَعَهُ ، فَمَرَّ بِنَفَرٍ مِنَ الْيَهُودِ ، فَقَالَ بَعْضَهُمْ لِبَعْضِ : سَلُوهُ عَنِ الرُّوحِ ، وَقَالَ بَعْضَهُمْ : لا قَقَالَ بَعْضُهُمْ : لا يَحِيءُ فِيهِ بِشَيْءٍ تَكْرَهُونَهُ ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ : لَنَسْأَلُوهُ ، لا يَحِيءُ فِيهِ بِشَيْءٍ تَكْرَهُونَهُ ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ : لَنَسْأَلُوهُ ، لا يَحِيءُ فِيهِ بِشَيْءٍ تَكْرَهُونَهُ ، فَقَالَ بَعْضُهُمْ : لَنَسْأَلُوهُ ، فَقَامَ رَجُلُ مِنْهُمْ فَقَالَ : يَا أَبَا الْقَاسِمِ ! مَا الرُّوحُ ؟ فَسَكَتَ ، فَقُالَ : إِنَّهُ يُوحَى إليهِ ، فَقُمْتُ ، فَلَمَّا الْجَلّى عَنْهُ ، فَلَا الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي } وَمَا قَالَ : { ويَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي } وَمَا أُوتُوا مِنَ الْعِلْمِ إِلاّ قَلِيلاً . قَالَ الأَعْمَشُ : هَكَذَا فِي قِرَاءَتِنَا )) أُوتُوا مِنَ الْعِلْمِ إِلاّ قَلِيلاً . قَالَ الأَعْمَشُ : هَكَذَا فِي قِرَاءَتِنَا ))

وعن تَوْبَانَ مَوْلَى رَسُولِ اللّهِ اللّهِ عَدَّتُهُ قَالَ: ( كُنْتُ قَالِمَا عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ هَ دَبُرٌ مِنْ أَحْبَارِ الْيَهُودِ فَقَالَ: السَّالَامُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ! فَدَفَعْتُهُ دَفْعَةً كَادَ يُصِرْعُ مِنْهَا. فَقَالَ السَّلامُ عَلَيْكَ يَا مُحَمَّدُ! فَدَفَعْتُهُ دَفْعَةً كَادَ يُصِرْعُ مِنْهَا. فَقَالَ

<sup>(</sup>۱) البخاري : ٣ - العلم ٤٧ - باب قول الله تعالى : { وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلاَ قَلِيلاً } : ٥٨/١ ، رقم ١٢٥ .

: لِمَ تَدْفَعُنِي ؟ فَقُلْتُ : أَلَا تَقُولُ : يَا رَسُولَ اللَّهِ ؟ فَقَالَ الْيَهُودِيُّ : إِنَّمَا نَدْعُوهُ بِاسْمِهِ الَّذِي سَمَّاهُ بِهِ أَهْلُهُ . فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى : إِنَّ اسْمِي مُحَمَّدُ الَّذِي سَمَّانِي بِهِ أَهْلِي . فَقَالَ الْبَهُودِيُّ : حِنْتُ أَسْأَلُكَ . فَقَالَ لَهُ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : أَيَنْفَعُكَ شَيْءٌ إِنْ حَدَّتْنُكَ ؟ قَالَ : أَسْمَعُ بِأَدُنَى . فَنَكَتَ رَسُولُ اللَّهِ عِنْ يعُودٍ مَعَهُ . فَقَالَ : سَلْ . فَقَالَ الْيَهُودِيُّ: أَيْنَ يَكُونُ النَّاسُ يَوْمَ تُبَدَّلُ الأرْضُ غَيْرَ الأرْض وَ السَّمَوَ اتُ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ : هُمْ فِي الظُّلْمَةِ دُونَ الْجِسْرِ . قَالَ : فَمَنْ أُوَّلُ النَّاسِ إِجَازَةً ؟ قَالَ : فَقَرَاءُ الْمُهَاحِرِينَ . قَالَ الْيَهُودِيُّ : فَمَا تُحْفَتُهُمْ حِينَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّة ؟ قَالَ : زِيَادَهُ كَبدِ النُّون . قَالَ : فَمَا غِذَاؤُهُمْ عَلَى إِثْرِهَا ؟ قَالَ : يُنْحَرُ لَهُمْ تُورُ الْجَنَّةِ الَّذِي كَانَ يَأْكُلُ مِنْ أَطْرَافِهَا . قَالَ : فَمَا شَرَالبُهُمْ عَلَيْهِ ؟ قَالَ : مِنْ عَيْنِ فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً قَالَ : صَدَقْتَ . قَالَ : وَجِئْتُ أَسْأَلُكَ عَنْ شَيْءٍ لا يَعْلَمُهُ أَحَدٌ مِنْ أَهْلِ الأَرْضِ إِلاَّ نَبِيٌّ أَوْ رَجُلٌ أَوْ رَجُلانِ ، قَالَ : يَنْفَعُكَ إِنْ حَدَّثُتُكَ ؟ قَالَ : أَسْمَعُ بِأَدُنَى . قَالَ : حِنْتُ أَسْأَلُكَ عَنِ الْوَلْدِ ؟ قَالَ : مَاءُ الرَّجُلِ أَبْيَضُ ، وَمَاءُ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ ، فَإِذَا اجْتَمَعَا ، فَعَلا مَنِيُّ الرَّجُل مَنِيَّ الْمَرْأَةِ أَدْكَرَا بِإِذْنِ اللَّهِ ، وَإِذَا عَلا مَنِيُّ الْمَرْأَةِ مَنِيَّ الرَّجُلِ آنَتًا بِإِدْنِ اللَّهِ . قَالَ الْبَهُودِيُّ : لَقَدْ صَدَقْتَ ، وَإِنَّكَ لْنَبِيٌّ ، ثُمَّ انْصَرَفَ فَذَهَبَ .

فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ: لقدْ سَأَلْنِي هَذَا عَنِ الَّذِي سَأَلْنِي عَنْهُ وَمَا لِي عِلْمٌ بِشَيْءٍ مِنْهُ حَتّى أَتَانِيَ اللّهُ بِهِ )) (١).

مسلم :  $\pi$  - كتاب الحيض (  $\Lambda$  ) باب بيان صفة مني الرَّجل والمرأة .

وهذا الحديث فيه دلالة على أن هذا الحبر اليهودي لم يسأل للانتفاع ، وإنما كان للتحدي والإعجاز والعَنَت ، بدلالة قوله في آخر الحديث : ( ثُمَّ انصرف فذهب ) أي ولم تنفعه أسئلته لأنَها لم ثلقى للاستفادة .

ومن أمثلة من يريد الانتفاع: ما رواه أنس في قال: ((سمع عَبْدُاللَهِ بْنُ سَلامٍ بِقُدُومٍ رَسُولِ اللّهِ في - وَهُوَ فِي أَرْضِ يَخْتَرِفُ - فَأْتَى النّبِيَ فَقَالَ: إِنِّي سَائِلُكَ عَنْ تَلاثِ لاَ يَخْتَرِفُ - فَأَتَى النّبِيَ فَقَالَ: إِنِّي سَائِلُكَ عَنْ تَلاثِ لاَ يَخْلَمُهُنَ إِلا نَبِي : فَمَا أُوَّلُ أَشْرَاطِ السّاعَةِ ؟ وَمَا أُوَّلُ طَعَامِ يَعْلَمُهُنَ إلا نَبِي أَو لِل أَسْرَاطِ السّاعَةِ ؟ وَمَا يَنْزِعُ الْوَلَدُ إِلَى أبيهِ أَوْ إلى أمه ؟ قالَ: وَاكَ أَهْلِ الْجَنّةِ ؟ وَمَا يَنْزِعُ الْوَلَدُ إِلَى أبيهِ أَوْ إلى أمه ؟ قالَ: دَاكَ أَخْبَرَنِي بِهِنَ جِبْرِيلُ آنِفًا . قَالَ: جِبْرِيلُ ؟ قالَ: نَعَمْ ، قَالَ: دَاكَ عَدُوًّ الْمَيْهُودِ مِنَ الْمَلائِكَةِ . فَقَرَأُ هَذِهِ الآية : { مَنْ كَانَ عَدُوًّ لَخِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِدْنِ اللّهِ } ، أمّا أوَّلُ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ: فَنَارُ يَحْشُرُ النَّاسَ مِنَ الْمَشْرِقِ إلى الْمَعْرِبِ ، وَأَمَّا أُوّلُ طَعَامٍ يَأْكُلُهُ أَهْلُ الْجَنَّةِ : قَدَارُ عَرْيَادَةُ كَبِدِ حُوتٍ ، وَإِذَا سَبَقَ مَاءُ الرَّجُلُ مَاءَ الْمَرْأَةِ نَزَعَ الْولَدَ وَإِذَا سَبَقَ مَاءُ الرَّجُلُ مَاءَ الْمَرْأَةِ نَزَعَ الْولَدَ وَإِذَا سَبَقَ مَاءُ الْمَرْأَةِ نَزَعَ الْولَدَ وَاذَا سَبَقَ مَاءُ الْمَرْأَةِ نَزَعَ الْولَدَ وَاذَا سَبَقَ مَاءُ الْولَدَ وَالْوَلَا وَلَا سَالِسَالِهُ الْمَالِولَةُ الْمَالِولَةُ الْمَالُولُ الْولَلَهُ الْمَرْاتِ وَالْمَا الْولَالَ وَلَا اللّهُ الْمُ الْمُلْولِةُ الْمَالِولَةُ الْمَالُولُهُ الْمُؤْوِقُ الْمَا الْمَالِولَةُ الْرَاقِ الْمَا الْمَالِولَةُ الْمَالِولَةُ الْمَالِهُ الْمَالِولَةُ

قَالَ: أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلّهَ إِلاّ اللّهُ وَأَشْهَدُ أَنَّكَ رَسُولُ اللّهِ، يَا رَسُولَ اللّهِ اللّهِ وَإِنَّهُمْ إِنْ يَعْلَمُوا بِإِسْلامِي رَسُولَ اللّهِ ! إِنَّ الْيَهُودَ قَوْمٌ بُهُتُ ، وَإِنَّهُمْ إِنْ يَعْلَمُوا بِإِسْلامِي قَبْلُ أَنْ تَسْأَلَهُمْ يَبْهَثُونِي ، فَجَاءَتِ الْيَهُودُ . فَقَالَ النَّبِيُ عَنْ : أَيُ رَجُلٍ عَبْدُاللّهِ فِيكُمْ ؟ قَالُوا : خَيْرُنَا وَابْنُ خَيْرِنَا ، وَسَيِّدُنَا وَابْنُ مَا رَجُلٍ عَبْدُاللّهِ فِيكُمْ ؟ قَالُوا : خَيْرُنَا وَابْنُ مَيْدِنَا ، قَالُوا : أَعَادُهُ اللّهُ سَيّدِنَا ، قَالُوا : أَعَادَهُ اللّهُ اللّهِ بْنُ سَلامٍ ؟ فَقَالُوا : أَعَادَهُ اللّهُ

وأن الولد مخلوق من مائهما: ٢٥٢/١ ، رقم٥٣٦ .

مِنْ ذَلِكَ . فَخَرَجَ عَبْدُ اللَّهِ فَقَالَ : أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ . فَقَالُوا : شَرَّنَا وَابْنُ شَرِّنَا وَانْتَقَصُوهُ ، قَالَ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللّهِ . فَقَالُوا : شَرَّنَا وَابْنُ شَرِّنَا وَانْتَقَصُوهُ ، قَالَ : فَهَذَا الّذِي كُنْتُ أَخَافُ يَا رَسُولَ اللّهِ )) (۱) .

فكان عبدًالله بن سلام ـ رضي الله عنه ـ مثالاً صادقًا لمن أراد الانتفاع بالسؤال .

وأخْرَجَ الإمام أحمد في مسنده عن ابن عبّاس قال : ( حَضَرَتُ عِصَابَةٌ مِنَ الْيَهُودِ نَبِيَّ اللَّهِ اللَّهِ يَوْمًا فَقَالُوا : يَا أَبَا الْقَاسِمِ حَدِّثْنَا عَنْ خِلالٍ نَسْأَلُكَ عَنْهُنَّ لا يَعْلَمُهُنَّ إلا نَبِيُّ ، قَالَ : سَلُونِي عَمَّا شِئْمُ ، وَلَكِن اجْعَلُوا لِي ذِمَّة اللّهِ ، وَمَا أَخَذَ يَعْقُوبُ اللَّهِ عَلَى الْمِسْلَام ، قَالُوا : فَذَلِكَ بَنِيهِ : لَئِنْ حَدَّثْتُكُمْ شَيْئًا فَعَرَقْتُمُوهُ لِثَنَابِعُنِّي عَلَى الْإسْلام ، قَالُوا : فَذَلِكَ بَنِيهِ : لَئِنْ حَدَّثْتُكُمْ شَيْئًا فَعَرَقْتُمُوهُ لِثَنَابِعُنِّي عَلَى الْإسْلام ، قَالُوا : فَذَلِكَ اللّهَ ، قَالَ : فَسَلُونِي عَمًا شِئْتُمْ ، قَالُوا : أَخْبِرْنَا عَنْ أَرْبَعِ خِلالٍ نَسْأَلُكَ عَنْهُنَ : أَخْبِرْنَا أَيُّ الطَّعَامِ حَرَّمَ إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِهِ مِنْ قَبْلُ أَنْ تُنَزَّلَ التَّوْرَاةُ ؟ وَأَخْبِرْنَا كَيْفَ مَاءُ الْمَرْأَةِ وَمَاءُ الرَّجُلُ ؟ كَيْفَ يَكُونُ الدَّكُرُ مِنْهُ ؟ وَأَخْبِرْنَا كَيْفَ مَاءُ الْمَرْأَةِ وَمَاءُ الرَّجُلُ ؟ كَيْفَ يَكُونُ الدَّكَرُ مِنْهُ ؟ وَأَخْبِرْنَا كَيْفَ مَاءُ الْمَرْأَةِ وَمَاءُ الرَّجُلُ ؟ كَيْفَ يَكُونُ الدَّكَرُ مِنْهُ ؟ وَأَخْبِرْنَا كَيْفَ هَذَا النَّبِيُّ الْمُعَلِيَّةُ وَمَاءُ اللّهِ وَمِينَاقُهُ لَئِنْ أَنَا أَخْبَرُتُكُمْ لِثَنَابِعُنِي ؟ قَالَ : فَعَلَيْحُمْ عَهُدُ اللّهِ وَمِينَاقُهُ لَئِنْ أَنَا أَخْبَرُتُكُمْ لِثَنَابِعُنِي ؟ قَالَ : فَأَعْطُوهُ هُ مَا شَاءَ مِنْ عَهْدٍ وَمِينَاقٍ .

قَالَ : فَانْشُدُكُمْ بِالَّذِي أَنْزَلَ التَّوْرَاةَ عَلَى مُوسَى ﴿ هَلْ تَعْلَمُونَ أَنَّ السَّوْرَ اللَّهِ نَدْرًا لَئِنْ السَّمُهُ ، فَنَذَرَ اللَّهِ نَدْرًا لَئِنْ السَّمَهُ ، فَنَذَرَ اللَّهِ نَدْرًا لَئِنْ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير / البقرة . ٨ ـ باب : قوله : { مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ } : ١٦٢٨/٤ ، رقم ٤٢١٠ .

شَفَاهُ اللّهُ تَعَالَى مِنْ سَقَمِهِ لَيُحَرِّمَنَ أَحَبَّ الشَّرَابِ إِلَيْهِ وَأَحَبَّ الطَّعَامِ إِلَيْهِ أَلْهِ أَلُوا: وَكَانَ أَحَبَّ الطَّعَامِ اللّهِ لَحْمَانُ الإبل ، وَأَحَبَّ الشَّرَابِ اللهِ أَلْبَائُهَا ؟ قَالُوا: اللّهُمَّ نَعَمْ. قَالَ : اللّهُمَّ اللّهُ مَّ اللّهُ مَ اللّهِ الذِي لا إِلهَ إلاّ هُو اللّهُمَّ نَعَمْ. قَالَ : اللّهُمَّ اللهُمَّ اللهُمْ مَا اللّهِ الذِي اللّهِ الذِي لا إِلهَ إلاّ هُو اللّهِ الذِي اللّهِ اللّهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ مَا اللهِ اللهِ اللهِ مَا اللهِ الله على مَاءِ المَرْأَةِ كَانَ دَكَرًا بِإِدْنِ اللّهِ ، وَإِنْ عَلا مَاءُ الْمَرْأَةِ عَلَى مَاءِ المَرْأَةِ كَانَ دَكَرًا بِإِدْنِ اللّهِ ، وَإِنْ عَلا مَاءُ الْمَرْأَةِ عَلَى مَاءِ اللّهُ اللهِ ؟ قَالُوا : اللّهُمَّ نَعَمْ . قَالَ : اللّهُمَّ عَلَى مَاءِ اللّهُ عَلَى اللّهِ ؟ قَالُوا : اللّهُمَّ نَعَمْ . قَالَ : اللّهُمَّ عَلَيْهُمْ .

فَأَنْشُدُكُمْ بِالَّذِي أَنْزَلَ التَّوْرَاةَ عَلَى مُوسَى ، هَلْ تَعْلَمُونَ أَنَّ هَذَا النَّبِيَّ اللَّهُمَّ تَنَامُ عَيْنَاهُ وَلا يَنَامُ قَلْبُهُ ؟ قَالُوا: اللَّهُمَّ نَعَمْ . قَالَ : اللَّهُمَّ الشَّهَدْ .

قَالُوا: وَأَنْتَ الآنَ فَحَدِّنَا مَنْ وَلِيُّكَ مِنَ الْمَلائِكَةِ ؟ فَعِنْدَهَا نُجَامِعُكَ أَوْ نُفَارِقُكَ ، قَالَ: فَإِنَّ وَلِيِّيَ جِبْرِيلُ السِّيِّ وَلَمْ يَبْعَثِ اللّهُ نَبِيًّا قَطُ الْإَ وَهُوَ وَلِيُّهُ. قَالُوا: فَعِنْدَهَا نُفَارِقُكَ ، لَوْ كَانَ وَلِيُّكَ سِوَاهُ مِنَ الْا وَهُوَ وَلِيُّكَ سِوَاهُ مِنَ الْا وَهُوَ وَلِيُّكَ سِوَاهُ مِنَ الْمَلائِكَةِ لِتَابَعْنَاكَ وصَدَّقْنَاكَ !! قَالَ: فَمَا يَمْنَعُكُمْ مِنْ أَنْ تُصدَّقُوهُ ؟ الْمَلائِكَةِ لِتَابَعْنَاكَ وصَدَّقْنَاكَ !! قَالَ: فَمَا يَمْنَعُكُمْ مِنْ أَنْ تُصدَقُوهُ ؟ قَالُوا: إِنَّهُ عَدُونُنَا ! قَالَ: فَعِنْدَ ذَلِكَ قَالَ اللّهُ عَلَى قَالَ اللّهُ عَلَى قَالَ اللّهُ عَلَى قَالُ اللّهُ عَلَى عَدُونًا ! قَالَ: { وَعَلَى عَلَى قَالِكَ بِإِذِنِ اللّهِ } إلى قولِهِ عَلَى اللّهِ وَرَاءَ طُهُورِهِمْ كَأَنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ } فَعِنْدَ ذَلِكَ { بَاعُوا بغَضَيَبٍ } الآية ) (١) .

<sup>(</sup>۱) المسند للإمام أحمد : ـ مسند ابن عبّاس : ۱۷٦/٤ ، رقم الحديث ٢٥١٤ . قال أحمد شاكر : إسناده صحيح و هو مطوّل ٢٤٧١ ، ونقله ابن كثير : ١٨٦/٢ ـ ١٨٧ ، وعند تعليقه على الحديث رقم ٢٤٧١ ، وهو مختصر هذا ، قال : إسناده صحيح ، وقد وثق عبدالحميد بن

وفي رواية أخرى لهذا الحديث عن ابن عبّاس قال: (الْقَبَلَتْ يَهُودُ إِلَى رَسُولِ اللّهِ اللّهِ قَقَالُوا: يَا أَبَا الْقَاسِمِ إِنّا نَسْأَلُكَ عَنْ خَمْسَةِ أَسْيًاء ، فَإِنْ أَنْبَأْتَنَا بِهِنَّ عَرَفْنَا أَنّك نَبِي وَاتَبَعْنَاك ، عَنْ خَمْسَةِ أَسْيًة أَسْيًاء ، فَإِنْ أَنْبَأْتَنَا بِهِنَّ عَرَفْنَا أَنّك نَبِي وَاتَبَعْنَاك ، فَأَخَذَ عَلَيْهِمْ مَا أَخَذَ إِسْرَائِيلُ عَلَى بَنِيهِ إِذْ قَالُوا: { اللّهُ عَلَى مَا فَخُذُ عَلَيْهِمْ مَا أَخَذُ إِسْرَائِيلُ عَلَى بَنِيهِ إِذْ قَالُوا: أَخْبِرْنَا عَنْ عَلاَمَةِ النّبِي ؟ فَقُولُ وَكِيلٌ } قَالَ : هَاتُوا ، قَالُوا : أَخْبِرْنَا كَيْفَ تُونِّنَ الْمَرْأَة فَالُوا : أَخْبِرْنَا كَيْفَ تُونِّنَ الْمَرْأَة وَكَيْفَ لُورًا عَلَى الْمَاء المَرْأَة وَكَيْفَ الْمَرْأَة وَلَا يَلْكُولُ ؟ قَالَ : يَلْتَقِي الْمَاء أَن ، فَإِذَا عَلا مَاء الرَّجُلُ مَاء الْمَرْأَة وَكُنْ مُ الْمَرْأَة وَلَا يَكُولُ ؟ قَالَ : يَلْتَقِي الْمَاء أَن يَسْتَكِي عِرْقَ النّسَا ، قَلْم يَحِدْ شَيْئًا إِسْرَائِيلُ عَلَى نَفْسِهِ ؟ قَالَ : كَانَ يَسْتَكِي عِرْقَ النّسَا ، قَلْم يَحِدْ شَيْئًا يُلْكُمُهُ إِلاَ الْبَانَ كَذَا وَكَذَا ، [ قَالَ : كَانَ يَشْتَكِي عِرْقَ النّسَا ، قَلْم يَحِدْ شَيْئًا يُلْكُمُهُ إِلاَ الْبَانَ كَذَا وَكَذَا ، [ قَالَ عَبْد اللّه بْن أَحْمَد ] : قَالَ أَبِي : قَالُ اللهِ بُن أَحْمَد ] : قَالَ أَبِي : قَالَ بَعْضُهُمْ : يَعْنِي الإِبِلَ ، قَالَ : قَحَرَّمَ لُخُومَهَا . قَالُوا : قَدَرَّمَ لُكُومَهُالْ الْبُولُ . قَالُوا : قَدَرَّمَ لُخُومَهَا . قَالُوا : قَدَرَّمَ لُخُومَهَا . قَالُوا : فَدَرَّمَ لُكُومُهُمْ الْكُولُ . قَدَلُ أَنْ الْمُولُولُ . قَدَرَّمَ لُخُومَهَا . قَالُولُ . .

قَالُوا: أَخْبِرْنَا مَا هَذَا الرَّعْدُ؟ قَالَ: مَلَكُ مِنْ مَلائِكَةِ اللَّهِ عَلَىٰ مُوكَلِّلُ بِالسَّحَابِ، بِيَدِهِ أَوْ فِي يَدِهِ مِخْرَاقٌ مِنْ نَارٍ ، يَزْجُرُ بِهِ السَّحَابَ يَسُوقُهُ مُوكَلُّ بِالسَّحَابِ، بِيَدِهِ أَوْ فِي يَدِهِ مِخْرَاقٌ مِنْ نَارٍ ، يَزْجُرُ بِهِ السَّحَابَ يَسُوقُهُ حَيْثُ أَمَرَ اللَّهُ ، قَالُوا: قَمَا هَذَا الصَّوْتُ الَّذِي يُسْمَعُ ؟ قَالَ: صَوْتُهُ ، قَالُوا: صَدَقْتَ ، إِنَّمَا بَقِيَتْ وَاحِدَةٌ ، وَهِيَ الَّتِي صَوْتُهُ ، قَالُوا: صَدَقْتَ ، إِنَّمَا بَقِيتَ وَاحِدَةٌ ، وَهِيَ الَّتِي لَنِيابِ فَالْكُ يَأْتِيهِ لَلْهُ مَلْكُ يَأْتِيهِ بِالْخَبَرِ ، فَأَخْبِرِ ثَنَا بِهَا ، فَإِنَّهُ لَيْسَ مِنْ نَبِيٍّ إِلاّ لَهُ مَلْكُ يَأْتِيهِ بِالْخَبَرِ ، فَأَخْبِرِ نَا مَنْ صَاحِبِكَ ؟

قَالَ : حِبْرِيلُ اللهِ ، قَالُوا : حِبْرِيلُ ، ذَاكَ الَّذِي يَنْزِلُ

بهرام الذي تكلم فيه بعضهم من أجل روايته عن شهر بن حوشب . انظر : المسند المحقق : ١٥٦/٤ ، رقم ٢٤٧١ .

بِالْحَرْبِ وَالْقِتَالِ وَالْعَذَابِ عَدُوتُنَا !! لَوْ قُلْتَ : مِيكَائِيلَ الَّذِي يَلْزِلُ بِالرَّحْمَةِ وَالنَّبَاتِ وَالْقَطْرِ لَكَانَ ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ عَلَّ : { مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ } إلى آخِرِ الآية » (۱) .

لقد كان اليهود يسألونه هي ويصدِّقونه ، فهم يعلمون الحق ، وإنّما كان اعتذار هم بجبريل الكلي من باب التخلُص من الموقف ؛ وإلا فهم مُصرُّون على ما هم عليه .

**(2)** 

<sup>(</sup>۱) مسند الإمام أحمد ـ مسند ابن عبّاس ـ : ١٦١/٤ ـ ١٦٢ ، رقم ٢٤٨٣ . قال أحمد شاكر : إسناده صحيح .

# الفصل الرابع

## مجادلتهم وإقامة الحبّة عليهم

قال الله تعالى: { وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ إِلا الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَقُولُوا ءَامَنًا بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَاحِدٌ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ } (() . قال ابن كثير : (( قال قتادة و غير واحدٍ : هذه الآية منسوخة ، وقال آخرون : قال قتادة و غير واحدٍ : هذه الآية منسوخة ، وقال آخرون : بل هي باقية محكمة لمن أراد الاستبصار منهم في الدين ، فيجادل بالتي هي أحسن ليكون أنجع فيه ، كما قال تعالى : فيجادل بالتي هي أحسن ليكون أنجع فيه ، كما قال تعالى : إ ادْعُ إلى سَبِيل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلُهُمْ بِالَّتِي هِي أَحْسَنُ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللهُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُوَ أَعْلَمُ بِاللهُ مِنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللهُ وَلَمُ أَعْلَمُ بِاللهِ وَهُو أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللهِ وَهُو أَعْلَمُ بِمَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيلِهِ وَهُو أَعْلَمُ بِاللهُ وَلَيْ وَلَا اللهِ الْذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ } ، أي حادوا عن بالله وجه الحق ، وعموا عن واضح المحجّة ، وعاندوا وكابروا وكابروا وجه الحق ، وعموا عن واضح المحجّة ، وعاندوا وكابروا ، فحينئذٍ يُنتقلُ من الجدال إلى الجلاد )) (").

وقال السعدي: ((ينهى تعالى عن مجادلة أهل الكتاب إذا كانت عن غير بصيرة من المجادل ، أو بغير قاعدة مرضية ،

<sup>(</sup>١) العنكبوت: الآية (٢٦).

<sup>(</sup>٢) النحل: الآية (١٢٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرآن العظيم: ٢٧٠٠/٦.

وأن لا يجادلوا إلى بالتي هي أحسن ، بحُسن خلق ، ولطف ، ولين كلام ، ودعوة إلى الحق وتحسينه ، ورد الباطل وتهجينه ، بأقرب طريق ، وأن لا يكون القصد منها مجرد المجادلة والمغالبة وحب العلو ، بل يكون القصد بيان الحق وهداية الخلق .

{ إلا الّذِينَ ظلمُوا } من أهل الكتاب ، بأن ظهر من قصد المجادل أنّه لا إرادة له في الحق ، وإنّما يجادل على وجه المشاغبة والمغالبة ، فهذا لا فائدة في جداله ، لأنّ المقصود منها ضائع .

{ وقولوا ءَامَنًا بِالَّذِي أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَأُنْزِلَ إِلَيْكُمْ وَإِلَهُنَا وَإِلَهُكُمْ وَاحِدٌ } أي : ولتكن مجادلتكم لأهل الكتاب مبنيّة على الإيمان بمولهم أنزل إليهم وأنزل إليهم ، وعلى الإيمان برسولكم ورسولهم ، وعلى أن الإله واحد ، ولا تكن مناظرتكم إياهم على وجه يحصل به القدح في شيء من الكتب الإلهية ، أو بأحد من الرسل ، كما يفعله الجاهل عند مناظرة الخصوم ، يقدح بجميع ما معهم ، من حقّ وباطل ، فهذا ظلم ، وخروج عن الواجب ، وآداب النظر . فإنّ الواجب : أن يُردّ ما مع الخصم من الباطل ، ويُقبل ما معه من الحقّ . ولا يرد الحق لأجل قوله ، ولو كان كافرًا .

وأيضًا فإنَّ بناء مناظرة أهل الكتاب على هذا الطريق فيه إلزام لهم بالإقرار بالقرآن ، وبالرسول الذي جاء به . فإنَّه إذا تكلم في الأصول الدينية ، والتي اتفقت عليها الأنبياء والكتب وتقررت عند المتناظرين ، وثبتت حقائقها عندهما ،

وكانت الكتب السابقة ، والمرسلون ، مع القرآن ومحمَّد الله ، قد بينتها ، ودلت وأخبرت بها ، فإنَّه يلزم التصديق بالكتب والرسل كلهم ، وهذا من خصائص الإسلام .

فأمّا أن يقال: نؤمن بما دلّ عليه الكتاب الفلاني، دون الكتاب الفلاني، وهو الحقّ الذي صدّق ما قبله، فهذا ظلم وهوى، وهو يرجع إلى قومه بالتكذيب، لأنّه إذا كدّب القرآن الدال عليهما، المصدّق لما بين يديه، فإنّه مكدّب لما زعم أنّه به مؤمن )) (۱)

فالمجادلة بالتي هي أحسن هي التي يتبع أصحابُها الأصول الشرعية في مجادلتهم ؛ من القول الليِّن ، والحجج الواضحة البيّنة الّتي تقع من القلوب موقعها ، ويكون هدف المجادلة الوصول إلى الحقّ . أمّا تلك الّتي تؤدي بأصحابها إلى الجدل العقيم المذموم فهذا المنهيِّ عنه .

ومن مجادلات النّبي الله الكتاب وحواراته معهم وإقامة الحجّة عليهم: ما أخرَجه الإمام البخاريّ عن أبي هُريْرة في قال: ((بَيْنَا نَحْنُ فِي الْمَسْجِدِ، خَرَجَ رَسُولُ اللّهِ هُرَيْرة في قال: الطلِقُوا إلى يَهُودَ، فَخَرَجْنَا مَعَهُ حَتَّى جِئْنَا بَيْتَ الْمِدْرَاس، فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ يَهُودَ! أَسْلِمُوا اللّهِ فَقَالَ: يَا مَعْشَرَ يَهُودَ! أَسْلِمُوا تَسْلَمُوا. فَقَالُ : فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ : قَدْ بَلَغْتَ يَا أَبَا الْقَاسِم، قَالَ: قَدْ بَلَغْتَ يَا أَبَا الْقَاسِم اللّهِ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ لَهُمْ اللّهُ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللّهِ فَقَالَ لَهُمْ اللّهُ الللّ

<sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرَّحمن: ٦٤/٤ ـ ٦٥ ، باختصار طفيف.

، فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللّهِ ﴿ وَاللّهِ اللّهِ اللّهِ النَّالِيّة ، فَقَالَ : اعْلَمُوا أَنَّمَا الأَرْضُ لِلّهِ وَرَسُولِهِ ، وَأَنِّي أُرِيدُ أَنْ أَجْلِيكُمْ مِنْ هَذِهِ الأَرْضِ ، فَمَنْ وَجَدَ مِنْكُمْ بِمَالِهِ شَيْئًا قَلْيَبِعْهُ ، وَإِلاّ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا الأَرْضُ لِلّهِ وَرَسُولِهِ )) فَمَنْ وَجَدَ مِنْكُمْ بِمَالِهِ شَيْئًا قَلْيَبِعْهُ ، وَإِلاّ فَاعْلَمُوا أَنَّمَا الأَرْضُ لِلّهِ وَرَسُولِهِ ))

فهذه مجادلة النّبي إلى يهود ، فيها الجزالة ، والنداء اللطيف ، والخطاب الليّن ، والأدب الجمّ ، «يَا مَعْشَرَ يَهُودَ !!! » ، وفيها التبشير بالسلامة حال إسلامهم ، فإنّ في الإسلام السّلامة في الدنيا والآخرة .

فلمّا شهدوا له بالبلاغ المشعر بعدم الاستجابة ؛ أعاده عليهم ثلاث ، ليقيم الحجّة عليهم .

ومن مجادلاته على ما كان في قصة إسلام عبدالله بن سلام في ، يقول أنس بن مالك في : (( فَلَمَّا جَاءَ نَبِيُّ اللَّهِ اللَّهِ عَبْدُاللَّهِ بْنُ سَلامٍ فَقَالَ : أَشْهَدُ أَتَكَ رَسُولُ اللَّهِ ، وَأَتَكَ حِبْتَ بِحَقِّ . وَقَدْ عَلِمَتْ يَهُودُ أَنِّي سَيِّدُهُمْ وَابْنُ سَيِّدِهِمْ ، وَأَعْلَمُهُمْ وَابْنُ سَيِّدِهِمْ ، وَأَعْلَمُهُمْ وَابْنُ سَيِّدِهِمْ ، فَادْعُهُمْ فَاسْأَلُهُمْ عَنِّي قَبْلَ أَنْ يَعْلَمُوا وَأَعْلَمُهُمْ وَابْنُ أَعْلَمُهُمْ إِنْ يَعْلَمُوا أَنِّي قَدْ أَسْلَمْتُ قَالُوا فِيَّ مَا أَنِّي قَدْ أَسْلَمْتُ قَالُوا فِيَّ مَا لَيْسَ فِي .

فَأَرْسَلَ نَبِيُّ اللَّهِ عَلَيْهِ ؟ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ فَأَدْبُلُوا فَدَخُلُوا عَلَيْهِ ؟ فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ

<sup>(1)</sup> البخاري : ٩٩ ـ الاعتصام بالكتاب والسنّة ١٨ ـ باب قوله تعالى : { وَكَانَ الإِنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلاً } ، وقوله تعالى : { وَلا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إِلا بِالْتِي هِيَ أَحْسَنُ } : ٢٦٧٤/٦ ، رقم ٢٩١٦ .

اللّهِ ﴿ يَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ وَيُلْكُم اتّقُوا اللّهَ ، فَوَاللّهِ الّذِي لا إِلهَ إِلا هُوَ إِنّكُمْ لَتَعْلَمُونَ أَنّي رَسُولُ اللّهِ حَقًا ، وأنّي حِنْتُكُمْ بِحَقّ ، فَأُسْلِمُوا . قَالُوا : مَا نَعْلَمُهُ \_ قَالُوا لِلنّبِيّ ﷺ قَالُهَا تَلاثَ مِرَارٍ \_ قَالَ : فَأَيُّ رَجُلِ فِيكُمْ عَبْدُاللّهِ بْنُ سَلّمٍ ؟ قَالُوا : ذَاكَ سَيّدُنَا وَابْنُ سَيّدِنَا ، وَأَعْلَمُنَا وَابْنُ عَيْدُاللّهِ بْنُ سَلّامٍ ؟ قَالُوا : ذَاكَ سَيّدُنَا وَابْنُ سَيّدِنَا ، وَأَعْلَمُنَا وَابْنُ أَعْلَمُنَا وَابْنُ اللّهِ بْنُ سَلّامٍ ؟ قَالُوا : ذَاكَ سَيّدُنَا وَابْنُ سَيّدِنَا ، وَأَعْلَمُنَا وَابْنُ اللّهِ عُلْمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ اللّهِ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ اللّهُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُنَا وَابْنُ عَلَمُ وَالْمَالَا وَابْنُ عَلَيْنَا وَابْنُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَا عَلَا اللّهَ عَلَيْهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلْمُ لَهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْنَا وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ ا

قَالَ: أَفَرَ أَيْنُمْ إِنْ أَسْلَمَ ؟ قَالُوا: حَاشَى لِلَّهِ مَا كَانَ لِيُسْلِمَ.

قَالَ: أَفَرَ أَيْتُمْ إِنْ أَسْلَمَ ؟ قَالُوا: حَاشَى لِلَّهِ مَا كَانَ لِيُسْلِمَ.

قَالَ: أَفَرَ أَيْتُمْ إِنْ أَسْلَمَ؟ قَالُوا: حَاشَى لِلَّهِ مَا كَانَ لِيُسْلِمَ.

قَالَ : يَا ابْنَ سَلامِ اخْرُجْ عَلَيْهِمْ . فَخَرَجَ ، فَقَالَ : يَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ ، اتَّقُوا اللَّهَ ، فَوَاللَّهِ الَّذِي لا إِلَهَ إِلاَّ هُوَ إِنَّكُمْ لَتَعْلَمُونَ الْيَهُودِ ، اتَّقُوا اللَّه ، وَأَنَّهُ جَاءَ بِحَقِّ . فَقَالُوا : كَذَبْتَ . فَأَخْرَجَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ، وَأَنَّهُ جَاءَ بِحَقِّ . فَقَالُوا : كَذَبْتَ . فَأَخْرَجَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ، (۱) .

وفي رواية عَنْ عَوْفِ بْنِ مَالِكِ الأشجعي قَالَ: (( انْطَلَقَ النَّبِيُّ اللَّهِ وَأَنَا مَعَهُ حَتَّى دَخَلْنَا كَنِيسَةَ الْيَهُودِ بِالْمَدِينَةِ يَوْمَ عِيدهم ، وَكَرِهُوا دُخُولُنَا عَلَيْهِمْ.

فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: يَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ! أَرُونِي اثْنَيْ عَشَرَ رَجُلاً يَشْهَدُونَ أَنَّهُ لا إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ وَأَنَّي رَسُولُ اللَّهِ ، يُحْبِطِ اللَّهُ عَنْ كُلِّ يَهُودِيٍّ رَجُلاً يَشْهَدُونَ أَنَّهُ لا إِلهَ إِلاَ اللَّهُ وَأَنَّي رَسُولُ اللَّهِ ، يُحْبِطِ اللَّهُ عَنْ كُلِّ يَهُودِيٍّ تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ الْغَضَبَ الَّذِي غَضِبَ عَلَيْهِ ، قَالَ : فَأَسْكَتُوا ومَا تَحْتَ أَدِيمِ السَّمَاءِ الْغَضَبَ الَّذِي غَضِبَ عَلَيْهِ ، قَالَ : فَأَسْكَتُوا ومَا

<sup>(</sup>۱) فتح الباري: ٦٣ ـ كتاب مناقب الأنصار ٤٥ ـ باب هجرة النّبي الله وأصحابه إلى المدينة: ٢٩٣/٠ ، رقم الحديث ٣٩١١ .

أَجَابَهُ مِنْهُمْ أَحَدٌ ، ثُمَّ رَدَّ عَلَيْهِمْ فَلَمْ يُحِبْهُ أَحَدٌ ، ثُمَّ تَلَثَ فَلَمْ يُحِبْهُ أَحَدُ ، ثُمَّ تَلَثَ فَلَمْ يُحِبْهُ أَحَدٌ . يُحِبْهُ أَحَدٌ .

فَقَالَ : أبيتُمْ ، فَوَاللَّهِ إِنِّي لأَنَا الْحَاشِرُ ، وَأَنَا الْعَاقِبُ ، وَأَنَا الْمَقِيِّ ، آمَنْتُمْ أَوْ كَدَّبُمْ ، ثُمَّ الْصَرَفَ وَأَنَا مَعَهُ حَتَّى دَنَا أَنْ يَخْرُجَ ، فَإِذَا رَجُلٌ مِنْ خَلْفِنَا يقول : كَمَا أَنْتَ يَا مُحَمَّدُ ، قَالَ : فَقَالَ ذَلِكَ الرَّجُلُ مِنْ خَلْفِنَا يقول : كَمَا أَنْتَ يَا مُحَمَّدُ ، قَالَ : فَقَالَ ذَلِكَ الرَّجُلُ : أَيَّ رَجُلٍ تَعْلَمُونِي فِيكُمْ يَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ ؟ قَالُوا : مَا نَعْلَمُ أَنَّهُ كَانَ فِينَا رَجُلُ أَعْلَمُ بِكِتَابِ اللَّهِ ، وَلا أَفْقَهُ مِنْكَ وَلا مِنْ أَبِيكَ مِن قبلك وَلا مِنْ جَدِّكَ قَبْلَ أَبِيكَ .

قَالَ : فَإِنِّي أَشْهَدُ لَهُ بِاللَّهِ أَنَّهُ نَبِيُّ اللَّهِ الَّذِي تَجِدُونَهُ فِي التَّوْرَاةِ ، قَالُوا : كَذَبْتَ ، ثُمَّ رَدُّوا عَلَيْهِ وَقَالُوا لَه شَرَّا .

فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﴿ كَذَبْتُمْ ، لَنْ يُقْبَلَ قَوْلُكُمْ ، أَمَّا آنِقًا فَتُتْنُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْخَيْرِ مَا أَتْنَيْتُمْ ، وأَمَّا إذا آمَنَ كَدَّبْتُمُوهُ ، وقُلْتُمْ مَا قُلْتُمْ ، فَلَنْ يُقْبَلَ قَوْلُكُمْ .

قَالَ : فَخَرَجْنَا وَنَحْنُ تَلاَتُهُ : رَسُولُ اللَّهِ ﴿ وَأَنَا ، وَعَبْدُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ بْنُ سَلامٍ ، فَأَنْزَلَ اللَّهُ فِيهِ : { قُلْ أُرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَكَفَرْتُمْ بِهِ } )) (١) .

<sup>(</sup>۱) صحیح ابن حِبًان بترتیب ابن بلبان : ۲۱ ـ کتاب إخباره عن مناقب الصّحابة ، ذکر عبدالله بن سلام : ۱۱۸/۱۲ ، رقم ۷۱۲۲ .

وقال شعيب الأرنؤوط في تخريجه للكتاب : (( إسناده صحيح ، وأخرجه أحمد : ٢٥/٦ ، والطبري في جامع البيان : ١١/٢٦ ، والطبراني : ٨٣/١٨ )) اه.

وقد أخرَجه الحاكم عن عوف أيضًا ، دو ذكر ( يوم عيدهم وكرهوا

ومن أساليبه ﷺ في مجادلة أهل الكتاب : أمره لهم باختيار حكم بينه وبينهم .

قال الحافظ في الفتح: ((وروى أبو سعيد في (شرف المصطفى) من طريق سعيد بن جبير: جاء ميمون بن يامين ـ وكان رأس اليهود ـ إلى رسول الله فقال: يا رسول الله! البعث إليهم فأجعلني حكمًا ، فإنّهم يرجعون إلي ، فأدخله داخلاً ، ثمّ أرسل إليهم فأتوه ، فخاطبوه ، فقال: اختاروا رجلاً يكون حكمًا بيني وبينكم ، قالوا قد رضينا ميمون بن يامن . فقال: اخرج إليهم ، فقال: أشهد أنّه رسول الله ، فأبوا أن يصدّقوه )) (۱).

ولقد حاورهم النّبي على بالقرآن.

وللقرآن معهم أساليب كثيرة ، نذكر بعضها للدلالة عليها وعلى غيرها .

=

دخولنا عليهم ) ، ويحطُ بدل يحبط.

وقال الحاكم: صحيح على شرط الشيخين ولم يخرجاه. وقال في التلخيص: على شرط البخاري ومسلم، وإنما اتفقا على حديث حميد عن أنس.

<sup>(</sup>۱) فتح الباري : ٦٣ ـ كتاب مناقب الأنصار ٥٢ ـ باب اتيان اليهود النّبي ، ذكره الحافظ في شرحه لترجمة الباب : ٣٢٢/٧ ، ولم أقف على درجته .

#### ١. النداءات القرآنية الَّتي تخاطب العقل من خلال الوجدان:

قال الله تعالى: { قُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدَ إِلَا اللّهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ شَيْنًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضَنَا بَعْضًا وَبَيْنَكُمْ أَلَا نَعْبُدَ إِلَا اللّهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا الشَّهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ = 3 لَوْبَابًا مِنْ دُونِ اللّهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا الشَّهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ = 3 يَاأَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنْزِلْتِ النَّوْرَاةُ وَالإِنْجِيلُ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ فِي إِبْرَاهِيمَ وَمَا أَنْزِلْتِ النَّوْرَاةُ وَالإِنْجِيلُ إِلاَ مِنْ بَعْدِهِ أَفَلا تَعْقِلُونَ = ٥٠ هَا أَنْتُمْ هَوَلًاءِ حَاجَجْتُمْ فِيمَا لَكُمْ بِهِ عِلْمُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ = عِلْمٌ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ = عَلَمٌ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ = عَلَمٌ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ = عَلَمٌ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ = 17 مَا كَانَ إِبْرَاهِيمُ يَهُودِيّنًا وَلا نصر انِيّنًا وَلَكِنْ كَانَ حَنِيفًا مُسْلِمًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ } (١).

{ قُلْ يَاأَهُلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكَفُّرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ شَهِيدٌ عَلَى مَا تَعْمَلُونَ = ٩٨ قُلْ يَاأَهُلَ الْكِتَابِ لِمَ تَصدُدُّونَ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ مَنْ ءَمْمُلُونَ = ٩٨ عَمَّا وَأَنْتُمْ شُهُهَدَاءُ وَمَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا تَعْمَلُونَ } (٣) .

{ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ءَامِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصِدِّقًا لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَا مِنْ قَبْلِ أَنْ نَطْمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدَّهَا عَلَى أَدْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَا

<sup>(</sup>١) آل عمران: الآيات (٦٤ - ٦٧).

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآيتان (٧٠،٧١).

<sup>(</sup>٣) آل عمران: الآيتان (٩٩،٩٩).

أصْحَابَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللَّهِ مَفْعُولًا } (١).

{ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ لَا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ وَلَا تَقُولُوا عَلَى اللّهِ إِلَا الْحَقَّ إِنَّمَا الْمَسِيحُ عِيسَى ابْنُ مَرْيَمَ رَسُولُ اللّهِ وَكَلِمَتُهُ أَلْقَاهَا إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ فَآمِنُوا بِاللّهِ وَرُسُلِهِ وَلَا تَقُولُوا تَلاّتَهُ انْتَهُوا خَيْرًا لَكُمْ إِنَّمَا اللّهُ إِلَهُ وَاحِدٌ سُبْحَانَهُ أَنْ يَكُونَ لَهُ وَلَدٌ لَهُ مَا فِي السّمَوَاتِ وَمَا فِي اللّهُ وَكَدُ لَهُ مَا فِي السّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْض وَكَفَى بِاللّهِ وَكِيلاً } (١).

{ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولْنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنْتُمْ تُخْفُونَ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ تُخْفُونَ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ تُخْفُونَ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ = ١٥ يَهْدِي بِهِ اللَّهُ مَن النَّبَعَ رضْوانَهُ سُبُلَ السَّلامِ وَيُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ بِإِدْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إلى صراطٍ مُسْتَقِيمٍ } ويَخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إلى النُّورِ بِإِدْنِهِ وَيَهْدِيهِمْ إلى صراطٍ مُسْتَقِيمٍ } (٣)

{ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى قَثْرَةٍ مِنَ الرُّسُلِ أَنْ تَقُولُوا مَا جَاءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلا نَذِيرٍ قَقَدْ جَاءَكُمْ بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ } (ئا) .

{ قُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكُمْ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ طُعْيَانًا وَكُفْرًا فَلا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ } (°).

<sup>(</sup>١) النساء: الآية (٤٧).

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (١٧١).

<sup>(</sup>٣) المائدة: الآيتان (١٦،١٥).

<sup>(</sup>٤) المائدة : الآية (١٩).

<sup>(</sup>٥) المائدة: الآية (٦٨).

### ٢. الوعظ والتذكير بالنِّعم والنِّقم:

#### و هذا كثيرٌ جدًّا في القرآن الكريم ؛ ومنه :

قوله تعالى: { يَابَنِي إِسْرَائِيلَ ادْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَنِّي فَصَّ الْتَعْرَي نَقْسُ وَأَنِّي فَضَّ الْكُمُ عَلَى الْعَالَمِينَ = ٤٧ وَاتَّقُوا يَوْمًا لا تَجْزِي نَقْسُ عَنْ نَقْسِ شَيْئًا وَلا يُقْبَلُ مِنْهَا شَفَاعَةٌ وَلا يُؤْخَذُ مِنْهَا عَدْلٌ وَلا هُمْ يُنْصَرُونَ = ٤٨ وَإِدْ نَجَّيْنَاكُمْ مِنْ ءَال فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ يُنْصَرُونَ = ٤٨ وَإِدْ نَجَيْنَاكُمْ مِنْ ءَال فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَدَابِ يُدَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَاءَكُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلاءً مِنْ رَبِّكُمْ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَعْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَالْتُمْ تَنْظُرُونَ } وَإِدْ فَرَقْنَا بِكُمُ الْبَحْرَ فَأَنْجَيْنَاكُمْ وَأَعْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَأَنْجُيْنَاكُمْ وَأَعْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ وَالْتُمْ تَنْظُرُونَ } (١) .

{ وَإِذْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللّهَ جَهْرَةً فَأَخَذَتْكُمُ الصَّاعِقَةُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ = ٥٥ ثُمَّ بَعَثْنَاكُمْ مِنْ بَعْدِ مَوْتِكُمْ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ = ٥٦ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوَى تَشْكُرُونَ = ٥٦ وَظَلَلْنَا عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ وَأَنْزَلْنَا عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوَى كَلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ عَلُوا مِنْ طَيِّبَاتِ مَا رَزَقْنَاكُمْ وَمَا ظَلَمُونَا وَلَكِنْ كَانُوا أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ = ٧٥ وَإِذْ قُلْنَا انْخُلُوا هَذِهِ الْقَرْيَةُ فَكُلُوا مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ رَغَدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ نَعْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزيدُ وَانْخُلُوا الْبَابَ سُجَدًا وَقُولُوا حِطَّةٌ نَعْفِرْ لَكُمْ خَطَايَاكُمْ وَسَنَزيدُ عَلَى الْمُوا قَوْلا غَيْرَ الّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا الْمُحْسِنِينَ = ٨٥ فَبَدَّلَ النَّذِينَ ظَلَمُوا قَوْلا غَيْرَ الَّذِي قِيلَ لَهُمْ فَأَنْزَلْنَا عَلَى الْفُولِ يَقْسُقُونَ } (١) .

{ وَإِدْ أَخَدْنَا مِيتَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ خُدُوا مَا ءَاتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ وَادْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ = ٦٣ تُمَّ تَوَلَّيْتُمْ مِنْ بَعْدِ ذَلِكَ فَلُولًا وَادْكُرُوا مَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ = ٦٣ تُمَّ تَوَلَّيْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ = ٦٤ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ فَضِلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ لَكُنْتُمْ مِنَ الْخَاسِرِينَ = ٦٤ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ

<sup>(</sup>١) البقرة: الآيات ( ٤٧ ـ ٥٠ ) .

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآيات (٥٥ - ٥٩).

الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنْكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ = ٦٥ فَجَعَلْنَاهَا نَكَالاً لِمَا بَيْنَ يَدَيْهَا وَمَا خَلْفَهَا وَمَوْعِظَهُ لِلْمُتَّقِينَ } (١).

### ٣. تحدِّيهم في إثبات دعاواهم:

قال الله تعالى: { قُلْ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةٌ مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُ اللَّمُوتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ = ٩٤ وَلَنْ يَتَمَنَّوْهُ أَبَدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ } (٢).

وقال تعالى: { وقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأُحِبَّاؤُهُ قُلْ قَلْمَ يُعَدِّبُكُمْ بِدُنُوبِكُمْ بَلْ أَنْتُمْ بَشَرٌ مِمَّنْ خَلْقَ يَعْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَدِّبُ مَنْ يَشَاءُ وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَمَا بَيْنَهُمَا وَالنَّهِ الْمُصِيرُ } (٣).

وقال الله تعالى: { وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلاَ أَيَّامًا مَعْدُودَةً قُلْ أَتَّخَدُتُمْ عِنْدَ اللَّهِ عَهْدًا قَلَنْ يُخْلِفَ اللَّهُ عَهْدَهُ أَمْ تَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُونَ = ٨٠ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةٌ وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ قَالُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُونَ } (1).

<sup>(</sup>١) البقرة: الأيات (٦٣ - ٦٦).

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآيتان (٩٤، ٩٥).

<sup>(</sup>٣) المائدة: الآية (١٨).

<sup>(</sup>٤) البقرة: الآيتان (٨١،٨٠).

# ٤. توضيح بطلان عقيدتهم في أنبيائهم وأحبارهم ورهبائهم ، وتعليمهم الاعتقاد الصحيح :

قال الله تعالى: { وقالتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللّهِ وَقَالَتِ الْنَصَارَى الْمَسِيحُ ابْنُ اللّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَقْوَاهِهِمْ يُضَاهِئُونَ قَوْلَ الّذِينَ كَقَرُوا مِنْ قَبْلُ قَاتَلَهُمُ اللّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ = ٣٠ اتَّخَدُوا أَحْبَارَهُمْ وَرَهُ اللّهُ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللّهِ وَالْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إلا لِيَعْبُدُوا إلهًا وَاحِدًا لا إله إلا هُو سُبْحَانَهُ عَمَّا يُشْرِكُونَ = ٣١ يُريدُونَ أَنْ يُطْفِئُوا نُورَ اللّهِ بِأَقْوَاهِهِمْ وَيَأْبَى اللّهُ إلا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كُرهَ الْكَافِرُونَ } (١).

وقال تعالى: { لقدْ كَفَرَ الّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ وَقَالَ الْمَسِيحُ يَابَنِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّة وَمَأُواهُ النَّالُ وَمَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ أَنْ بِيْسُرُكُ بِاللّهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللّهُ عَلَيْهِ الْجَنَّة وَمَأُواهُ النَّالُ وَمَا لِلطَّالِمِينَ مِنْ اللهِ أَنْصَارٍ = ٢٧ لقَدْ كَفَرَ الذينَ قَالُوا إِنَّ اللّهَ تَالِثُ تَلاَتَةٍ وَمَا مِنْ إللهِ اللهِ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمَّا يَقُولُونَ لَيَمسَنَّ الّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ = ٣٧ أَفَلا يَتُوبُونَ إلَى اللّهِ ويَسْتَغْفِرُونَهُ وَاللّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ = ٤٧ مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ رَحِيمٌ = ٤٧ مَا الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ إلا رَسُولٌ قَدْ خَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرَّسُلُ وَأُمُّهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلانِ الطَّعَامَ الْظُرْ كَيْفَ نُبَيِّنُ لَهُمُ الأَيَاتِ اللّهُ مَا لاَ يَمْلِكُ الشَّمِيعُ الْعَلِيمُ } لللهُ مَا لا يَمْلِكُ لَكُمْ ضَرَّا وَلا نَفْعًا وَاللّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ } (١).

<sup>(</sup>١) التوبة: الآيات ( ٣٠ - ٣٢ ).

<sup>(</sup>٢) المائدة: الآيات ( ٧٢ - ٧٦ ) .

وقال تعالى: { لقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ أَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ وَمَنْ فِي الأَرْض جَمِيعًا وَلِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْض وَمَا بَيْنَهُمَا يخْلُقُ مَا يَشَاءُ وَاللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ } (١).

وقال تعالى: { وقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا قُلْ بَلْ مِلْ الْمُشْرِكِينَ = ١٣٥ قُولُوا ءَامَنًا مِلَة إِبْرَاهِيمَ حَنِيقًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ = ١٣٥ قُولُوا ءَامَنًا بِاللّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَي إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأُسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النّبيُّونَ مِنْ رَبّهِمْ لا نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ } (٢).

 $\{ \ ellipsize \$ 

<sup>(</sup>١) المائدة: الآية (١٧).

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآيتان (١٣٥، ١٣٦).

<sup>(</sup>٣) المائدة: الآيتان (١١٦، ١١٧).

# الفصل الخامس

#### دعوتهم إلى المباهلة حال الرفض

قال ابن إسحاق: ((وقدم على رسول الله في وفدُ نصارى نجران ؛ ستُون راكبًا ، فيهم أربعة عشر رجلاً من أشرافهم ، في الأربعة عشر منهم ثلاثة نفر إليهم يؤول أمرُهم: العاقب ؛ أمير القوم ، والسّيّد ؛ ثِمالهم (۱) ، وأبو حارثة بن علقمة أحدُ بني بكر بن وائل ؛ أسقفهم (۲) وحبر هم وإمامهم ، وصاحب مدر اسبهم .

لما قدموا على رسول الله الله المدينة فدخلوا عليه مسجده حين صلى العصر ، عليهم ثياب الحبرات ، وقد حانت صلاتهم ، فقاموا في مسجد رسول الله المشرق . رسول الله المشرق .

فلمّا كلمه الحبران ، قال لهما رسول الله في : أسلما ، قالا : قد أسلمنا ؛ قال : إنكما لم تسلما فاسلما ؛ قالا : بلى قد أسلمنا قبلك ؛ قال : كذبتما ، يمنعكما من الإسلام دعاؤكما لله ولدًا ، وعبادتكما الصليب ، وأكلكما الخنزير ؛ قالا : فمن أبوه يا محمّد ؟ فصمت عنهما

<sup>(</sup>١) السيد ثمالهم: اللجأ والغياث. النّهاية: ٢٢٢/١.

<sup>(</sup>٢) أسقفهم: الأسقف هو عظيم النصارى . السيرة النبوية لابن هشام بشرح الخشنى: ٢٢٢/٢.

رسول الله في فلم يجبهما فأنزل الله تعالى في ذلك من قولهم ، واختلاف أمرهم كله ، صدر سورة آل عمران إلى بضع وثمانين آية منها )) (۱) .

وبعد أن ذكر ابن إسحاق الآيات من أوّل السورة وتفسيرها قال: ((حتَّى انتهى إلى قوله: { ذَلِكَ نَثُلُوهُ عَلَيْكَ } يا محمَّد { مِنَ الآياتِ وَالدِّكْرِ الْحَكِيمِ } القاطع الفاصل الحق ، فلا تقبلن غيره . { إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ } فاستمع { كَمَثَلُ عَيْرَهُ مَنْ ثُرَابٍ ثُمَّ قَالَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ } { الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ } أي ما جاءك من الخبر عن عيسى { فَلا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ} أي فلا تمرين فيه .

{ فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ } أي من بعد ما قصصت عليك من خبره ، وكيف كان أمره . { فَقُلْ تَعَالُوْا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ وَأَنْفُسَنَا وَأَنْفُسَكُمْ ثُمَّ نَبْتَهِلْ فَنَجْعَلْ لَعْنَةَ اللّهِ عَلَى الْكَاذِبِينَ } .

فلمّا أتى رسول الله الخبر من الله عنه ، والفصل من القضاء بينه وبينهم ، وأمر بما أمر من ملاعنتهم إن ردُّوا ذلك عليه ، دعاهم إلى ذلك فقالوا له : يا أبا القاسم ، دعنا نظر في أمرنا . ثمَّ خلوا بالعاقب فقالوا : ماذا ترى ؟ فقال : والله يا معشر النصارى لقد عرفتم أن محمَّدًا لنبيّ مُرسل ،

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح الخشني : ۲۰٤/۲ ـ ۲۰۸ ، مختصرًا .

ولقد جاءكم بالفصل من خبر صاحبكم ، ولقد علمتم ما لاعن قومٌ نبيًا قط فبقي كبيرُهم ، ولا نبت صغيرُهم ، وإنّه للاستئصالُ منكم إن فعلتم ، فإن كنتم قد أبيتم إلا إلف دينكم ، والإقامة على ما أنتم عليه من القول في صاحبكم ، فوادعوا الرّجل ، ثمّ انصر فوا إلى بلادكم .

فأتوا رسول الله ، فقالوا: يا أبا القاسم، قد رأينا ألا فلا عنى ، وأن نتركك على دينك ، ونرجع على ديننا ، ولكن ابعث معنا رجلاً من أصحابك ترضاه لنا ، يحكم بيننا في أشياء اختلفنا فيها من أموالنا ، فإنّكم عندنا رضا .

قال محمّد بن جعفر: فقال رسول الله ، ائتوني العشيّة أبعث معكم القويَّ الأمين، قال: فكان عمر بن الخطاب يقول: ما أحببت الإمارة قطُّ حُبيِّ إياها يومئذ رجاء أن أكون صاحبها ، فرحْتُ إلى الظهر مهجِّرًا ، فلمّا صلّى بنا رسولُ الله الظهر سلّم ، ثمَّ نظر عن يمينه وعن يساره ، فجعلت أنطاول له ليراني ، فلم يزلْ يلتمس ببصره حتّى رأى أبا عبيدة بن الجرّاح ، فدعاه فقال: اخرُج معهم ، فاقض بينهم بالحق فيما اختلفوا فيه. قال عمر: فذهب بها أبو عبيدة )) (۱).

وأخرجه البخاريّ بعدّة روايات ، منها: عَنْ حُدَيْفَة قَالَ: ( جَاءَ الْعَاقِبُ وَالسّيّدُ ، صَاحِبَا نَجْرَانَ إِلَى رَسُولِ اللّهِ عَنْ

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح الخسني : ۲۰۸/۲ ـ ۲٦٦ ، مختصرًا .

يُريدَان أَنْ يُلاعِنَاهُ ، قَالَ : فَقَالَ أَحَدُهُمَا لِصَاحِبِهِ : لا تَقْعَلْ ، فَوَاللّهِ لَئِنْ كَانَ نَبِيًّا فَلاعَنَّا لا نُقْلِحُ نَحْنُ وَلا عَقِبُنَا مِنْ بَعْدِنَا . فَوَاللّهِ لَئِنْ كَانَ نَبِيًّا فَلاعَنَّا ، وَابْعَثْ مَعَنَا رَجُلاً أُمِينًا ، وَلا قَالا : إِنَّا نُعْطِيكَ مَا سَأَلْتَنَا ، وَابْعَثْ مَعَنَا رَجُلاً أُمِينًا ، وَلا تَبْعَثْ مَعَنَا إِلا أُمِينًا . فَقَالَ : لابْعَثَنَّ مَعَكُمْ رَجُلاً أُمِينًا حَقَّ أُمِينٍ . ثَبُعَثْ مَعَكُمْ رَجُلاً أُمِينًا حَقَّ أُمِينٍ . فَاسْتُشْرَفَ لَهُ أُصْحَابُ رَسُولَ اللّهِ عَنْ ، فَقَالَ : قُمْ يَا أَبَا عُبَيْدَةَ بْنَ الْجَرَّاحِ . فَلَمَّا قَامَ ، قَالَ رَسُولُ اللّهِ عَنْ : هَذَا أُمِينُ هَذِهِ الأُمَّةِ )) (١)

وعن جابر: أن وفد نجران أتوا النّبي فقالوا: ما تقول في عيسى ابن مريم ؟ فقال: هو روح الله ، وكلمته ، وعبدالله ، ورسوله ، قالوا له: هل لك أن نلاعنك أنّه ليس كذلك ؟ قال: وذلك أحب إليكم ؟ قالوا: نعم. قال: فإذا شئتم. فجاء النّبي في وجمع ولده والحسن والحسين ، فقال رئيسهم: لا تلاعنوا هذا الرّجل ، فوالله لئن لاعنتموه ليخسفن أحد الفريقين. فجاءوا. فقالوا: يا أبا القاسم إنّما أراد أن يلاعنك سفهاؤنا ، وإنا نحب أن تعفينا ، قال: قد أعفيتكم ، ثمّ قال: إن العذاب قد أظل نجران )) (۱).

<sup>(</sup>۱) وقد أخرج خبر السيد والعاقب وبعث أبي عبيدة : البخاري في ٦٧ - المغازي ٦٨ - باب قصة أهل نجران : ١٥٩٢/٤ ، رقم ٤١١٩ ، ورقم ٤١٢٠ ، وكذا في فضائل الصَّحابة برقم ٣٥٣٥ . مختصراً ، وبألفاظ مقاربة ، وفيه بعض الزيادات . ورواه مسلم في فضائل الصَّحابة ، ص١٨٨٢ ، رقم ٢٤٢٠ .

<sup>(</sup>٢) المستدرك ، للحاكم : ٢٨ ـ كتاب تواريخ المتقدّمين من الأنبياء

وعَنْ عَامِرِ بْنِ سَعْدِ عَنْ أَبِيهِ قَالَ : (( لَمَّا أَنْزَلَ اللهُ هَذِهِ الْآيَةَ { تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ } الآية دَعَا رَسُولُ اللهِ عَلِيًّا وَفَاطِمَة وَحَسَنًا وَحُسَيْنًا فَقَالَ : اللَّهُمَّ هَوُلاءِ أَهْلِي)) (١) .

نعم، فقد كان النّبي على عازمًا على المباهلة عند رفضهم الإسلام وعنادهم، وقد امتثل أمر الله على ، ودعا أهله ، ولكن القوم تراجعوا ومنعهم عقلاؤهم من المباهلة ، وأوضحوا لهم ما في مباهلة النّبي على من الخطر عليهم وعلى ذرياتهم ، وقبلوا بدفع الجزية ، وأرسل معهم النّبي هي أمين هذه الأمّة .

قال ابن القيم ـ رحمه الله ـ في فقه هذه القصية ، وما فيها من فوائد:

(( ومنها : جواز مجادلة أهل الكتاب ومناظرتهم ، بل استحباب ذلك ، بل وجوبه إذا ظهرت مصلحتُه من إسلام

<sup>=</sup> 

والمرسلين . باب ذكر نبي الله وروحه عيسى ابن مريم صلوات الله وسلامه عليهما : ٦٤٩/٢ ، رقم١٦٧/٤١ ، طبعة دار الكتب العلمية ، بيروت ، تحقيق : مصطفى عطا . قال الحاكم : هذا حديث صحيح على شرط مسلم ولم يخرجاه ، قال الحافظ في التلخيص : على شرط مسلم .

من يُرجى إسلامه منهم وإقامة الحجّة عليهم ، ولا يهرب من مجادلتهم إلا عاجز عن إقامة الحجّة ، فليوَلِّ ذلك إلى أهله .

والمقصود: أن رسول الله الله الله الله الكفار على اختلاف مللِهم ونِحلِهم إلى أن توفي ، وكذلك أصحابه من بعده ، وقد أمره الله سبحانه بجدالهم بالتي هي أحسن في السورة المكيّة والمدنية ، وأمره أن يدعوهم بعد ظهور الحجّة إلى المباهلة ، وبهذا قام الدين ، وإنّما جُعِل السيفُ ناصرًا للحجّة .

ومنها: أن السُّنَة في مجادلة أهل الباطل إذا قامت عليهم حجة الله ولم يرجعوا ، بل أصرُّوا على العناد أن يدعوهم إلى المباهلة ، وقد أمر الله سبحانه بذلك رسوله ، ولم يقل : إن ذلك ليس لأمّتك من بعدك ، ودعا إليه ابنُ عمّه عبدالله بن عبّاس لمن أنكر عليه بعض مسائل الفروع ، ولم ينكر عليه الصَّحابة ، ودعا إليه الأوزاعي سفيان الثوري في مسألة رفع اليدين ، ولم ينكر عليه ذلك . وهذا من تمام الحجّة )) (۱).

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد: ٦٣٩/٣ ـ ٦٤٣ ، مختصرًا

### الفصل السادس

#### هديه ﷺ في التعامل معهم

#### من هديه ﷺ في ذلك :

هديه ﷺ في ردِّ السلام على اليهود ، وعلى أهل الكتاب عامّة :

عن أنس بن مالك في قال: (( مَرَّ يَهُودِيُّ برَسُولِ اللَّهِ فَقَالَ : السَّامُ عَلَيْكَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : وَعَلَيْكَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : وَعَلَيْكَ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : وَعَلَيْكَ ، قَالُوا : يَا رَسُولُ اللَّهِ فَيْ : أَتَدْرُونَ مَا يَقُولُ ؟ قَالَ : السَّامُ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ قَقُولُوا : رَسُولَ اللَّهِ أَلَا نَقْتُلُهُ ؟ قَالَ : لا ، إذَا سَلَمَ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ قَقُولُوا : وَعَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ قَقُولُوا : وَعَلَيْكُمْ ) (١) .

ومن هديه الله المسلمين عن سؤالهم عن شيء ، وعدم تصديقهم أو تكذيبهم فقد بوّب الإمام البخاريّ في ذلك بقوله : باب : قول النّبي الله : ( لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء ) .

وأَخْرَجَ عن أبي هُرَيْرة قال : (( كَانَ أَهْلُ الْكِتَابِ يَقْرَؤُونَ التَّوْرَاةَ بِالْعِبْرَانِيَّةِ ، وَيُفَسِّرُونَهَا بِالْعَرَبِيَّةِ لأَهْلِ الإسْلام ، فَقَالَ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۹۲ ـ استتابة المرتدين والمعاندين ٤ ـ باب إذا عرّض الدِّمي وغيرُه بسبِّ النَّبي ﴿ ولم يُصرِّح ، نحو قوله : السَّام عليكم : ٢٥٣٨/٦ ، رقم٢٥٢٧ ، رقم٢٥٢٠ .

رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: لا تُصدِّقُوا أَهْلَ الْكِتَابِ وَلا تُكدِّبُوهُمْ ، وَقُولُوا: { آمَنَّا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ } الآية )) (١) .

ومن هديه في دعوتهم ، الاهتمام بأحبار هم وعليتهم . كما روى مسلم عن أبي هُريَرْة قَالَ : قَالَ النَّبِيُّ فَي : «لوْ تَابَعَنِي عَشَرَةٌ مِنَ الْيَهُودِ لَمْ يَبْقَ عَلَى ظَهْرِهَا يَهُودِيُّ إِلاَ أُسْلَمَ » (٢) ، وفي رواية : «لوْ آمَنَ بي عَشَرَةٌ مِنَ الْيَهُودِ لآمَنَ بي الْيَهُودُ » (٣) .

ومن هديه هي إقامة الحدود على الذميين وتذكير هم بالله بصيغة معيّنة عند الحلف .

فعَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ ، قَالَ : ( جَاءَتِ الْيَهُودُ بِرَجُلِ وَامْرَأَةٍ مِنْهُمْ زَنَيَا ، فَقَالَ : النُّونِي بِأَعْلَم رَجُلَيْن مِنْكُمْ ، فَأْتُوْهُ بِابْنَيْ صُورِيَا . فَنَشَدَهُمَا كَيْفَ تَجِدَانِ أَمْرَ هَذَيْن فِي التَّوْرَاةِ ؟ قَالا : صُورِيَا . فَنَشَدَهُمَا كَيْفَ تَجِدَانِ أَمْرَ هَذَيْن فِي التَّوْرَاةِ ؟ قَالا : نَجِدُ فِي التَّوْرَاةِ إِذَا شَهَدَ أَرْبَعَةٌ : أَنَّهُمْ رَأُوْا ذَكَرَهُ فِي فَرْجِهَا مَثِلُ الْمَيلِ فِي الْمُكْمُلَةِ رُجِمَا ، قَالَ : فَمَا يَمْنَعُكُمَا أَنْ تَرْجُمُوهُمَا ؟ مِثْلَ الْمَيلِ فِي الْمُكْمُلَةِ رُجِمَا ، قَالَ : فَمَا يَمْنَعُكُمَا أَنْ تَرْجُمُوهُمَا ؟ قَالا : دَهَبَ سُلُطَانُنَا ، فَكَرِهْنَا الْقَثْلَ ، فَدَعَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى فَلَا الْقَثْلُ ، فَدَعَا رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الشَّهُودِ ، فَجَاءُوا بِأَرْبَعَةِ فَشَهِدُوا أَنَّهُمْ رَأُواْ ذَكَرَهُ فِي فَرْجِهَا بِالشَّهُودِ ، فَجَاءُوا بِأَرْبَعَةِ فَشَهِدُوا أَنَّهُمْ رَأُواْ ذَكَرَهُ فِي فَرْجِهَا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ٩٩ ـ الاعتصام بالكتاب والسنّة ٢٥ ـ باب قول النّبي ﷺ: « لا تسألوا أهل الكتاب عن شيء »: ٢٦٧٩/٦ ، رقم ٢٩٢٨ .

<sup>(</sup>۲) مسلم: ٥٠ ـ كتاب صفات المنافقين وأحكامهم: (٣) باب نُزُل أهل الجنّة: ٢١٥١/٤، رقم٢٧٩٣.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٦ فضائل الصّحابة ٨٠ ـ باب إتيان اليهود النّبي الله عين قدم المدينة : ١٤٣٤/٣ ، رقم ٣٧٢٥ .

# مِثْلَ الْمِيلِ فِي الْمُكْحُلَّةِ ، فَأَمَرَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ برَجْمِهِمَا )) (١)

وفي كيفية الحلف ، ما رواه عكرمة أن النّبي في قال له يعني لابْن صُورِيا -: أَذَكَّرُكُمْ بِاللهِ الّذِي نَجَّاكُمْ مِنْ آل فِرْعَوْنَ ، وَأَقْطَعَكُمُ الْبَحْرَ ، وَظَلَلَ عَلَيْكُمُ الْغَمَامَ ، وَأَنْزَلَ عَلَيْكُمُ الْمَنَّ وَالسَّلُوَى ، وَأَنْزَلَ عَلَيْكُمُ اللَّوْرَاةَ عَلَى مُوسَى ، أَتَجِدُونَ فِي كِتَابِكُمُ الرَّجْمَ ؟ قَالَ : ذَكَّرْ تَنِي عَلَيْكُمُ التَّوْرَاةَ عَلَى مُوسَى ، أَتَجِدُونَ فِي كِتَابِكُمُ الرَّجْمَ ؟ قَالَ : ذَكَّرْ تَنِي بِعَظِيمٍ ، وَلا يَسَعُنِي أَنْ أَكْذِبَكَ . - وَسَاقَ الْحَدِيثَ - )) (٢) .

ومن هدیه هی موادعة الیهود حال قلة المسلمین وضعفهم:

قال البلاذريُّ: ((قالوا: وكان رسول الله عند قدومه المدينة وادع يهودها، وكتب بينه وبينهم كتابًا، واشترط عليهم أن لا يمالئوا عدوّه، وأن ينصروه على من دهمه، وأن لا يُقاتل عن أهل الدِّمّة، فلم يحارب أحدًا، ولم يهجه، ولم يبعث سريّة حتَّى أنزل الله عليه: { أَذِنَ لِلَذِينَ يُقَاتَلُونَ ولم يبعث سريّة حتَّى أنزل الله عليه: { أَذِنَ لِلَذِينَ يُقَاتَلُونَ

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود : كتاب الحدود ( ۲٦ ) باب في رجم اليهوديين ، رقم ٤٤٥٢ ، وصحّحه الألباني في صحيح سنن أبي داود : ٨٤٣/٣ ، رقم ٣٧٤٠ .

وقد روى مسلم قريبًا منه عن ابن عمر وعن البراء بن عازب، برقم ١٧٠٠.

<sup>(</sup>٢) سنن أبي داود : كتاب الأقضية : ( ٢٧ ) باب كيف يحلف الدّميّ ؟ ، حديث رقم٢٦٢٦ . وصحّحه الألباني في صحيح سنن أبي داود : 791/٢ ، رقم٣٠٨٥ .

بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرُهِمْ لَقَدِيرٌ } فكان أوّل لواء عقده لواء حمزة بن عبدالمطلب » (١) .

ومن هديه في إخراجهم من جزيرة العرب فعن أبي هُرَيْرة قال : (( بَيْنَمَا نَحْنُ فِي الْمَسْجِدِ ، خَرَجَ النَّبِيُ فَقَالَ : الْطَلِقُوا إلى يَهُودَ . فَخَرَجْنَا حَتَّى جِئْنَا بَيْتَ الْمِدْرَاس ، فَقَالَ : الْطَلِقُوا إلى يَهُودَ . فَخَرَجْنَا حَتَّى جِئْنَا بَيْتَ الْمِدْرَاس ، فَقَالَ : الْطَلِقُوا الى يَهُودَ ، فَخَرَجْنَا حَتَّى جِئْنَا بَيْتَ الْمِدْرَاس ، فَقَالَ : السلِمُوا تَسْلَمُوا ، وَاعْلَمُوا أَنَّ الأَرْضَ لِلَهِ وَرَسُولِهِ ، وَإلا فَاعْلَمُوا أَنَّ الأَرْضَ لِلَهِ هَذِهِ الأَرْض ، فَمَنْ يَجِدْ مِنْكُمْ بِمَالِهِ شَيْئًا قَلْيَبِعْهُ ، وَإلا فَاعْلَمُوا أَنَّ الأَرْضَ لِلَهِ وَرَسُولِهِ )) (٢) .

(a) (a) (b)

<sup>(</sup>۱) أنساب الأشراف: ۲۸٦/۱ ، للبلاذري عن السبيرة النبوية الصحيحة ، للعُمري: ۲۷۷/۱.

<sup>(</sup>٢) البخاريّ : ٦٦ الجزية ٦ ـ باب إخراج اليهود من جزيرة العرب : ٣/٥٥/١ ، رقم٢٩٩٦ .

# الفصل السابع

#### جمادهم

أمر الله بجهاد الكفّار والمنافقين من أهل الكتاب وغيرهم ، وحثّ عليه ، فقال :

{ قَاتِلُوا الَّذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَوْمِ الْآخِرِ وَلَا يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى حَرَّمَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَلَا يَدِينُونَ دِينَ الْحَقِّ مِنَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ حَتَّى يُعْطُوا الْجَزْيَة عَنْ يَدٍ وَهُمْ صَاغِرُونَ } (١).

وقال تعالى : { يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُقَارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاعْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ } (٢) .

وقال تعالى: { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْمُقَوِينَ يَلُونَكُمْ مِنَ الْمُقَوِينَ } (٢) .

وقال تعالى: { إِنَّ اللَّهَ اشْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ وَقَالَ تَعَالَى : { إِنَّ اللَّهَ اسْتَرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ لِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّة يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَيَقْتُلُونَ وَيُقْتَلُونَ وَعُدًا عَلَيْهِ حَقًا فِي التَّوْرَاةِ وَالإِنْجِيلِ وَالْقُرْءَانِ وَمَنْ أُوفَى بِعَهْدِهِ مِنَ اللَّهِ فَاسْتَبْشِرُوا بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ وَذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ } (1) .

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٢٩).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية ( ٧٣ ).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية ( ١٢٣ ).

<sup>(</sup>٤) التوبة: الآية (١١١).

جهادهم

وقال تعالى : { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ = ١٠ تُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فَيْ سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَ الْكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَ الْكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ = 11 يَعْفِرْ لَكُمْ دُنُوبَكُمْ وَيُدْخِلْكُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ وَمَسَاكِنَ طَيِّبَةً فِي جَنَّاتٍ عَدْنِ ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ } (١).

وعن أنس، عن النّبي فال : «جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمُوالِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ وَأَلْسِنَتِكُمْ » (٢) .

وقد رغّب النّبي في الجهاد ، فعن الْمِقْدَام بْن مَعْدِي كَربَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ فِي : « لِلشّهيدِ عِنْدَ اللهِ سِتُ خِصَالٍ : كَربَ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللّهِ فِي أُولَ دَفْعَةٍ ، وَيَرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنّةِ ، ويُجَارُ مِنْ عَدَابِ القَبْر ، يُغْفَرُ لَهُ فِي أُولَ دَفْعَةٍ ، ويَرَى مَقْعَدَهُ مِنَ الْجَنّةِ ، ويُجَارُ مِنْ عَدَابِ القَبْر ، ويَوضَعَ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الْوَقَار ، الْيَاقُوتَةُ مِنْهَا خَيْرٌ مِنَ النّفَزَعِ الأَكْبَر ، ويُوضَعَ عَلَى رَأْسِهِ تَاجُ الْوَقَار ، الْيَاقُوتَةُ مِنْهَا خَيْرٌ مِنَ الدُّنْيَا وَمَا فِيهَا ، ويُزوَّجُ الثَنتَيْن وسَبْعِينَ زَوْجَةً مِنَ الْحُورِ الْعِين ، ويُشْقَعُ فِي سَبْعِينَ مِنْ أَقَارِيهِ » (٢) .

<sup>(</sup>١) الصف: الآيات (١٠ - ١٢).

<sup>(</sup>٢) سنن النَّسائِي ٢٥ ـ كتاب الجهاد ١ ـ باب وجوب الجهاد ، رقم ٢٩٠٠

وصحّحه الألباني : انظر صحيح سنن النَّسائِي : ٦٤٩/٢ ، رقم ٢٩٠٠ ، وهو في صحيح سنن أبي داود ، برقم٢١٨٦ .

<sup>(</sup>٣) سنن التَّرمذيّ : أبواب فضائل الجهاد ٢٥ ـ باب ... رقم ١٧٢٨ . وصحّحه الألباني ، انظر : صحيح سنن التَّرمذيّ : ١٣٢/٢ ، رقم ١٣٥٨ .

جمادهم

وكان ينهى ﷺ أصحابه عن قتل النساء والصبيان في جهادهم.

فعن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال : ( وُجِدَتِ امْرَأَةُ مَقْتُولَةً فِي بَعْض مَغَازِي رَسُولِ اللّهِ عَنْ قَتْلِ النّسَاءِ وَالصّبْيَانِ )) (١) .

وكان المحاربين بالهزيمة وكان المحاربين بالهزيمة والزلزلة ، كما دعا يوم الأحزاب .

فعن عَبْدَاللَّهِ بْنَ أبي أوْقَى - رَضِي اللَّه عَنْهما - يَقُولُ: (( دَعَا رَسُولُ اللَّهِ عَنْهُ يَوْمَ الأَحْزَابِ عَلَى الْمُشْرِكِينَ فَقَالَ: اللَّهُمَّ مُنْزِلَ الْكِتَابِ ، سَرِيعَ الْحِسَابِ ، اللَّهُمَّ اهْزِمِ الأَحْزَابَ ، اللَّهُمَّ اهْزِمْهُمْ وَزَلْزِلْهُمْ )) (٢) .

وقد جاهد النّبي ﷺ أهل الكتاب والمشركين ، ومن ذلك ما كان من غزوة خيبر وما بها من يهود :

فعَنْ أنَسِ - رَضِي اللّه عَنْه - قَالَ : (( صَلَّى النّبِيُّ اللّهُ اللّهِ عَنْه ، اللّهُ أَكْبَرُ خَرِبَتْ خَيْبَرُ ، وَسَبَى اللّهُ أَكْبَرُ مَنْ فَقَرَجُوا إِنّا اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ١٤٦ ـ باب قتل النساء في الحرب : ١٠٩٨/٣ ، رقم ٢٨٥٢ ـ

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق : الكتاب نفسه ۹۷ ـ باب الدعاء على المشركين بالهزيمة والزّلزلة : ۱۰۷۲/۳ ، رقم ۲۷۷۰ .

جهادهم

وَكَانَ فِي السَّبْيِ صَفِيَّةُ ، فَصَارَتْ إِلَى دَحْيَة الْكَلْبِيِّ ، ثُمَّ صَارَتْ إِلَى النَّبِيِّ ، فَجَعَلَ عِثْقَهَا صَدَاقَهَا )) (١) .

وعنه ﴿ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﴿ أَتَى خَيْبَرَ لَيْلاً ، وَكَانَ إِذَا أَتَى قَوْمًا بِلَيْلٍ لَمْ يُغِرْ بِهِمْ حَتَّى يُصْبِحَ ، فَلَمَّا أَصْبَحَ خَرَجَتِ الْيَهُودُ بِمَسَاحِيهِمْ وَمَكَاتِلِهِمْ ، فَلَمَّا رَأُوهُ قَالُوا : مُحَمَّدُ وَاللَّهِ ، الْيَهُودُ بِمَسَاحِيهِمْ وَمَكَاتِلِهِمْ ، فَلَمَّا رَأُوهُ قَالُوا : مُحَمَّدُ وَاللَّهِ ، مُحَمَّدُ وَاللَّهِ ، مُحَمَّدُ وَاللَّهِ ، مُحَمَّدُ وَاللَّهِ ، مُحَمَّدُ وَالْخَمِيسُ ، فَقَالَ النَّبِيُ ﴿ : خَرِبَتْ خَيْبَرُ ، إِنَّا إِذَا نَزَلْنَا بِسَاحَةِ قَوْمٍ { فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ } ) (٢) .

وعن ابْن سَعْدِ ، قَالَ : (( قَالَ النّبِيُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيُحِبُّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ . الرَّايَة غَدًا رَجُلاً يُفتَحُ عَلَى يَدَيْهِ ، يُحِبُّ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيُحِبُّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَيُحِبُّهُ اللّهُ وَرَسُولُهُ . فَبَاتَ النّاسُ لَيْلْتَهُمْ : أَيُّهُمْ يُعْطَى ، فَغَدَوْا كُلُّهُمْ يَرْجُوهُ ، فَقَالَ : فَبَاتَ النّاسُ لَيْلَتَهُمْ : يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ ، فَبَصَقَ فِي عَيْنَيْهِ وَدَعَا لَهُ ، أَيْنَ عَلِيٌّ ؟ فَقِيلَ : يَشْتَكِي عَيْنَيْهِ ، فَبَصَقَ فِي عَيْنَيْهِ وَدَعَا لَهُ ، فَبَرَأ كَأَنْ لَمْ يَكُنْ بِهِ وَجَعٌ ، فَأَعْطَاهُ ، فَقَالَ : أَقَاتِلُهُمْ حَتَى يَثُولَ بِسَاحَتِهِمْ ، ثُمَّ ادْعُهُمْ يَكُونُوا مِثْلَنَا ؟ فَقَالَ : الْقُدْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ ، ثُمَّ ادْعُهُمْ يَكُونُوا مِثْلُنَا ؟ فَقَالَ : الْقُدْ عَلَى رِسْلِكَ حَتَى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ ، ثُمَّ ادْعُهُمْ الله لِسُلامِ وَأَخْبِرْهُمْ بِمَا يَجِبُ عَلَيْهِمْ ، فَوَاللّهِ لأَنْ يَهْدِيَ اللّهُ بِكَ رَجُلاً خَيْرُ لَكَ مِنْ أَنْ يَهْدِيَ اللّهُ بِكَ رَجُلاً خَيْرُ لَكَ مِنْ أَنْ يَهْدِيَ اللّهُ بِكَ رَجُلاً خَيْرُ اللّهُ مِنْ أَنْ يَكُونَ لِكَ حُمْرُ النّعَمِ )) (٣) .

<sup>(</sup>١) البخاريّ : ٦٧ ـ المغازي ٣٦ ـ غزوة خيبر : ١٥٣٩/٤ ، رقم٣٩٦٤

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، ص١٥٣٨ ، رقم٢٩٦١ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ، باب ١٤١ ـ باب فضل من أسلم على يديه رجل : ١٠٩٦/٣ .

مِهادِهِمِ



# الباب التّالث ( منهجه ﷺ و هديه في المنافقين )

```
تمهيد: (في معنى النفاق ، وأقسامه ، وأحكامه ، ونجومه). الفصل الأوَّل: (قبول علانيتهم ، وإيكال سرائر هم إلى الله). الفصل الثاني: (الإعراض عنهم ، ووعظهم ، والصبر على أذاهم). الفصل الثّالث: (عدم توقير هم أو الاستغفار لهم أو الصلاة عليهم والقيام على قبور هم الفصل الثّالث: (جهادهم والإغلاظ عليهم). الفصل الرابع: (جهادهم والإغلاظ عليهم). الفصل الخامس: (محاصرتهم والتضييق عليهم وتهديدهم). الفصل السادس: (كشف خططهم ومؤامراتهم وإبطالها). الفصل السابع: (منهجه هي في معالجة المواقف الناجمة عن فتن المنافقين). الفصل الثامن: (إشهار علاماتهم وأعمالهم دون أسمائهم).
```

# تمهيد

#### في معنى النفاق ، وأقسامه ، وأحكامه ، ونجومه

قال ابن فارس: (( النون والفاء والقاف أصلان صحيحان يدل أحدهما على انقطاع شيء وذهابه ، والآخر على إخفاء شيء وإغماضه.

فالأوَّل: نفقت الدابّة نفوقًا: ماتت ، والأصل الآخر: النَّفق: سَرَبُ في الأرض له مخلص إلى مكان. والنَّفق: المسلك النافذ الذي يُمكن الخروج منه » (۱).

وقال الإمام محمّد بن يوسف الصالحي: النفاق: اسم إسلامي لم تعرقه العرب بالمعنى المخصوص به ، وهو فعل المنافق الذي يستُر كُفْرَه ويُظهر إيمانه. كما يتستر الرّجل بالنّفق الذي هو السرّب ، فقيل هو اشتقاقه من هذا. وقيل: من قولهم: نافق اليربوع إذا دخل في قاصعائه وخرج من نافقائه ، وبالعكس. وذلك أن اليربوع له حِجَرة أربعة: النافقاء ، والقاصعاء ، والراهطاء ، والدّاقاء ، فهو يُرقق أقصى النافقاء ويكتمها ويُظهر غيرها. فإذا قصد من غيرها من الحُجْر ضرب النافقاء برأسه فانتفق منها أي غيرها من الحُجْر ضرب النافقاء برأسه فانتفق منها أي خرج. وقيل: إنّها نافذة بعضها إلى بعض ، فمن أيّها قصد خرج.

<sup>(</sup>١) معجم مقاييس اللغة ، لابن فارس : ٥/٥٤ ، ٤٥٥ .

خرج من الأخرى . فكذلك المنافق يدخل في الإيمان من جهة ويخرج من جهة أخرى ، فاشتقاقه من فعل اليربوع . وقيل : اشتقاقه من صورة النافقاء لا من فعل اليربوع ، وذلك أن النافقاء ظاهِرُه مدخل وباطنه مخرج ومهْرَب ، فكذا المنافق ظاهِره إيمان ، وباطنه كمْقر ، ومحل النفاق القلب )) (۱)

وقال ابن منظور: والنُّفقة مثال الهُمَزة: النَّافقاء، تقول منه: نَقق اليربوع تنفيقًا، ونافق أي دخل في نافقائه، ومنه اشتقاق المنافق في الدين، والنِّفاق: الدخول في الإسلام من وجه، والخروج عنه من آخر، مشتقٌ من نافقاء اليربوع، وهو اسم إسلامي لم تعرفه العرب بالمعنى المخصوص به. وهو مأخوذ من النافقاء لا من النفق.

والنافقاء: إحدى حِجَرةِ اليربوع يكتمها ويظهر غيرها ، وهو موضع يرقّقه ، فإذا أتي من قبل القاصعاء ضرب النافقاء برأسه فانتفق أي خرج ، والجمع النّوافق )) (٢).

وقال الحافظ ابن حجر: (( والنفاق لغة : مخالفة الباطن للظاهر ، فإن كان في اعتقاد الإيمان فهو نفاق الكفر ، وإلا فهو نفاق العمل ، ويدخل في الفعل والترك ، وتتفاوت

<sup>(</sup>۱) سُبل الهدى والرشاد في سيرة خير العباد ، تحقيق : عادل عبدالموجود ، وعلي معوّض . ط. دار الكتب العلمية : ٢١٦/٣ .

<sup>(</sup>۲) لسان العرب، لابن منظور: ۳۵۹/۱۰.

مراتبه » (۱) .

#### وقال الحافظ ابن رجب:

( والذي فسره به أهلُ العلم المعتبرون أن النفاق في اللغة هو من جنس الخداع والمكر وإظهار الخير ، وإبطان خلافه

#### و هو في الشرع ينقسم إلى قسمين:

أحدُهما: النفاق الأكبر: وهو أن يُظهر الإنسانُ الإيمان بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الآخر، ويُبطن ما يُناقض ذلك كُلّه أو بعضه، وهذا هو النفاق الذي كان على عهد النّبي ، ونزل القرآن بذمِّ أهله وتكفير هم، وأخبر أن أهله في الدَّر ْكِ الأسفل من النار.

والثاني: النفاق الأصغر، وهو نفاق العمل، وهو أن يُظهر الإنسانُ علانية صالحة، ويُبطن ما يخالف ذلك » (٢)

.

فأمّا حكم الأوّل أي النفاق العقدي فهو كُفْرُ مغلّظ ؛ قال الله تعالى : { ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لا

<sup>(</sup>۱) فتح الباري : ( ۲ ) كتاب الإيمان : ۲۶ ـ باب علامة النفاق : ۱۱۱/۱ .

<sup>(</sup>٢) جامع العلوم والحكم: ط. مؤسسة الرسالة ، تحقيق: شعيب الأرناؤوط، وإبراهيم باجس: ٤٨١/٢.

يَفْقَهُونَ } (١) ، وقال: { يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةُ الْكُفْرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ لِسْلامِهِمْ } (٢) .

وأمّا أنّه مغلّظ فلأنهم أشدُّ خطرًا وضررًا على المسلمين ، لأنهم بينهم ويعرفون أسرارهم ومداخلهم ومخارجهم ويتربصون بهم الدوائر . لذلك كانت دركاتهم في النار في أسفل سافلين ، قال الله تعالى : { إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَل مِنَ النَّارِ وَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا = ١٤٥ إلا الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلُحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ أَجْرًا عَظِيمًا } (٣) ، وقال تعالى : { إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا } (١٤٥ .

أمّا النوع الثّاني من النفاق ، وهو النفاق في العمل ، فحكمه حكم الرّياء ، والرّياء من الكبائر ، وقد أورد الأدلة على ذلك الإمام الدَّهبيّ (°) ، وهو شرك أصغر يحبط العمل الذي خالطه .

#### نجوم النفاق:

كان النَّاس في مكَّة على عهد رسول الله على مؤمنٌ أو

<sup>(</sup>١) المنافقون: الآية (٣).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية ( ٧٣ ).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآيتان ( ١٤٥ ـ ١٤٦ ) .

<sup>(</sup>٤) النساء: الآية (١٤٠).

<sup>(</sup>٥) الكبائر ، للإمام الدَّهبيّ ، تحقيق : عبدالرَّحمن فاخوري . ط. دار السلام ، ص١٧٨ ـ ١٨١ ، عند ذكره للكبيرة السابعة والثلاثين .

كافر ، فلمّا هاجر النّبي الله الله المدينة وظهر على النّاس وقويت شوكة الإسلام ، بدأ النفاق .

يقول ابن إسحاق: (( وتلاحق المهاجرون إلى محبوس )) (۱) . (( فأقام رسول الله ﷺ بالمدينة إذ قدمها شهر ربيع الأوَّل إلا صفر من السنة الداخلة ، حتَّى بُنى له فيها مسجدُه مساكنه ، واستجمع له إسلام هذا الحيّ من الأنصار ، فلم يبق دار من دور الأنصار إلا أسلم أهلها ، إلا ما كان من حظمة و واقف و وائل وأميّة ، وتلك أوس الله ، وهم حيّ من الأوس ، فإنَّهم أقاموا على شركهم » (٢) ، (( وكتب رسول الله على كتابًا بين المهاجرين والأنصار وادع فيه يهود وعاهدهم ، وأقرّهم على دينهم وأموالهم ، وشرط لهم ، وأظهر الله بها دينه ، وسرّه بما جمع إليه من المهاجرين والأنصار من أهل ولايته ، قال أبو قيس صرر مة بن أبى أنس ، أخو بنى عدي بن النجار وكان رجلاً قد ترهب في الجاهلية ، وهمّ بالنصرانية ثُمَّ أمسك عنها ، ودخل بيتًا له فاتخذه مسجدًا وقال: أعبدُ ربّ إبراهيم ، حتّى قدم رسول الله على المدينة ، فأسلم وحسن إسلامه ، يقول أشعارًا

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، مع شرح أبي ذرّ الخشني : ١٦٤/٢ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۱۲۰/۲ ـ ۱۶۲ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ١٦٧/٢.

# حِسَانًا ـ وهو الذي يقول:

فلمّا أتانا أظهر الله دينه ۞ فأصبح مسرورًا بطيبة راضيًا

فأصبح لا يخش من الناس واحدًا ﴿ قَرِيبًا وَلَا يَخْشَى مَنِ النَّاسُ نَائيًا ﴿

نَعادي الذي عادى من الناس كلُّهم 🛞 جميعًا وإن كان الحبيب المصافيا )) (١)

ونصبت عند ذلك أحبار بهود لرسول العداوة ، بغيًا وحسدًا وضغنًا ، لِما خص الله تعالى به العرب من أخذه رسوله منهم ، وانضاف إليهم رجال من الأوس والخزرج ، ممن كان عسكى (١) على جاهليته ، فكانوا أهل نفاق على دين آبائهم من الشرك والتكذيب بالبعث ، إلا أن الإسلام قهرهم بظهوره واجتماع قومهم عليه ، فظهروا بالإسلام واتخذوه جُنّة من القتل ، ونافقوا في السرّ ، وكان هواهم مع يهود ، لتكذيبهم النّبي هي وجحودهم الإسلام » (١) .

ثم قال ابن إسحاق: (( وكانت أحبار يهود هم الذين يسألون رسول الله هي ويتعنتونه ، ويأتون باللبس ، ليلبسوا الحق بالباطل ، فكان القرآن ينزل فيهم فيما يسألون عنه ، إلا قليلاً من المسائل في الحلال والحرام كان المسلمون يسألون عنها .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق: ۱۷۹/۲ ـ ۱۸۲ ، مختصرًا .

<sup>(</sup>۲) قوله ( ممن كان عسكى على جاهليته ) أي بقي واشتد عوده على الجاهلية شبّ وشاب عليها .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص١٨٣ ـ ١٨٨ .

فهؤلاء أحبار اليهود ، وأهل الشرور والعداوة لرسول الله وأصحابه وأصحاب المسألة ، والنَّصْب لأمر الإسلام الشرور ليطفئوه ومُخيْريق ما كان من عبدالله بن سلام ومُخيْريق () ()

وكان ممن انضاف إلى يهود ، ممّن سمّى لنا من المنافقين من الأوس والخزرج والله أعلم » (٢) ، وسمّى عددًا منهم ثمّ ذكر من أسلم من أحبار يهود نفاقًا ، فقال : (( وكان ممّن تعوّد بالإسلام ، ودخل فيه مع المسلمين وأظهره وهو منافق ، من أحبار يهود » (٣) ، فذكر عددًا منهم وقال : (( وكان هؤلاء المنافقون يحضرون المسجد فيستمعون أحاديث المسلمين ، ويسخرون ويستهزئون بدينهم » (٤).

ولشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ـ رحمه الله ـ كلامٌ جيّدٌ في ذلك ، إذ يقول : (( وذلك أن الله تعالى منذ بعث محمَّدًا على وأعزّه بالهجرة والنُّصرة صار النّاس ثلاثة أقسام :

قسمًا مؤمنين : وهم الّذي آمنوا به ظاهرًا وباطنًا .

وقسمًا كقارًا: وهم الذين أظهروا الكفر به

وقسمًا منافقين : وهم الذين آمنوا ظاهرًا ، لا باطنًا .

ولهذا افتتح ( سورة البقرة ) بأربع آيات في صفة

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، ص۱۸۶ ـ ۱۸۶ ، مختصرًا .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق ، ۱۸۹.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص١٨٣ ـ ١٨٨.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق ، ١٩٩ ـ ٢٠٠٠

المؤمنين ، وآيتين في صفة الكافرين ، وثلاث عشرة آية في صفة المنافقين )) (١)

((وأمّا قبل الهجرة فلم يكن النّاس إلاً مؤمن أو كافر ، لم يكن هنا منافق ، فإنّ المسلمين كانوا مستضعفين ، فكان من آمن آمن باطنًا وظاهرًا ، ومن لم يؤمن فهو كافر ، فلمّا هاجر النّبي إلى المدينة ، وصار للمؤمنين بها عزّ وأنصار ، ودخل جمهور أهلها في الإسلام طوعًا واختيارًا ، كان بينهم من أقاربهم ومن غير أقاربهم من أظهر الإسلام موافقة ، رهبة أو رغبة وهو في الباطن كافر . وكان رأس هؤلاء عبدالله بن أبيّ بن سلول ، وقد نزل فيه وفي أمثاله من المنافقين آيات ، والقرآن يذكر المؤمنين والمنافقين في غير موضع ، كما ذكرهم في سورة البقرة ، وآل عمران ، والنساء ، والمائدة ، وسورة العنكبوت ، والأحزاب ، وكان هؤلاء في أهل المدينة والبادية ، وكان في المنافقين من هو في الأصل من المشركين ، وفيهم من هو في الأصل من أهل الكتاب .

وسورة الفتح ، والقتال ، والحديد ، والمجادلة ، والحشر ، والمنافقين ، بل عامّة السور المدنية ، يذكر فيها المنافقين )) (٢)

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى: ۲۸/۲۸ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٤٦٣/٧.

ثم ذكر ـ رحمه الله ـ آيات في المنافقين من سورة آل عمران ، والنساء ، والمائدة ، والعنكبوت ، والأحزاب ، والفتح ، والمجادلة ، وقال : ((وأمّا سورة (براءة)) فأكثرها في وصف المنافقين وذمّهم ، ولهذا سُمّيت الفاضحة ، والمبعثرة ، وهي نزلت عام تبوك ، وكانت تبوك سنة تسع من الهجرة ، وكانت غزوة تبوك آخر مغازي النّبي التي غزاها بنفسه ، وتميّز فيها من المنافقين من تميّز ، فذكر الله من صفاتهم ما ذكره في هذه السورة )) (() . ثمّ قال :

((وقال تعالى في سورة القتال: { أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللّهُ أَضْغَانَهُمْ = ٢٩ وَلَوْ نَشَاءُ لأرَيْنَاكَهُمْ فَي لَحْنِ الْقَوْلِ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُمْ } فَلْعَرَقْتَهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُمْ } والمقصود بيان كثرة ما في القرآن من ذكر المنافقين وأوصافهم ، والمنافقون هم في الظاهر مسلمون ، وقد كان المنافقون على عهد النّبي في يلتزمون أحكام الإسلام الطاهرة لاسيما في آخر الأمر ما لم يلتزمه كثيرٌ من المنافقين الذين من بعدهم ؛ لعز الإسلام وظهوره إذ ذاك المنافقين الذين من بعدهم ؛ لعز الإسلام وظهوره إذ ذاك بالحجّة والسيف تحقيقًا لقوله تعالى : { هُوَ الّذِي أَرْسَلَ رَسُولُهُ بِاللّهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدّين كُلّهِ } .

ولهذا قال حذيفة بن اليمان وكان من أعلم الصَّحابة بصفات المنافقين وأعيانهم ، وكان النّبي على قد أسر اليه عام

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: ٤٦٦/٧.

تبوك أسماء جماعة من المنافقين بأعيانهم ، فلهذا كان يقال : هو صاحب السِّر الَّذي لا يعلمه غيره ، ويُروى أن عمر بن الخطاب لم يكن يصلي على أحد حتَّى يصلي عليه حذيفة ؛ لئلا يكون من المنافقين الَّذين نُهي عن الصلاة عليهم . قال حذيفة ﷺ : النفاق اليوم أكثر منه على عهد رسول الله ﷺ .

وفي رواية : كانوا على عهد النّبي على يسرونه ، واليوم يظهرونه .

وذكر البخاري في صحيحه عن ابن أبي مليكة قال : أَدْرَكْتُ تَلاثِينَ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ النَّهُمْ يَخَافُ النِّفَاقَ عَلَى لَدُرَكْتُ تَلاثِينَ مِنْ أَصْحَابِ النَّبِيِّ الله عن المنافقين أنَّهم يصلون ويزكون ويزكون وأنَّه لا يقبل منهم .

وقد كانوا يشهدون مع النّبي هي مغازيه ، كما شهد عبدالله بن أبيّ بن سلول وغيره من المنافقين ( الغزوة ) التي قال فيها عبدالله بن أبيّ : ( لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعز منها الأذل )) (۱) .

وقال: (( وكما أنّه في كان يعلم بعض المنافقين ، ولا يعلم بعض من الأعْرابِ يعلم بعضهم ، كما بيّنه قوله: { وَمَمَّنْ حَوْلَكُمْ مِنَ الأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النّفَاق لا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ } كذلك خلفاؤه بعده ، وور ثثه ؛ قد يعلمون بعض المنافقين ، ولا يعلمون بعضهم ، وفي المنتسبين إلى الإسلام من عامّة ولا يعلمون بعضهم ، وفي المنتسبين إلى الإسلام من عامّة

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى: ۷/٥٢٠ ـ ٥٧١ ، مختصرًا .

الطوائف منافقون كثيرون ، في الخاصة والعامّة ، ويُسمّون الزنادقة (۱) ، وقد اختلف العلماء في قبول توبتهم في الظاهر ، لكون ذلك لا يُعلم ، إذ هم دائمًا يظهرون الإسلام )) (۲) .

وقال: ((فمن النفاق ما هو أكبر، يكون صاحبه في الدرك الأسفل من النار؛ كنفاق عبدالله بن أبيّ وغيره؛ بأن يظهر تكذيب الرسول أو جحود بعض ما جاء به، أو بعضه أو عدم اعتقاد وجوب اتباعه، أو المسرّة بانخفاض دينه، أو المساءة بظهور دينه، ونحو ذلك؛ ممّا لا يكون صاحبه إلاً عدوًا لله ورسوله، وهذا القدر كان موجودًا في زمن رسول الله أو ما زال بعده؛ بل هو بعده أكثر منه على عهده؛ لكون موجبات الإيمان على عهده أقوى فإذا كانت مع قوّتها وكان النفاق معها موجودًا؛ فوجوده فيما دون ذلك أولى.

فهذا حزب النفاق الأكبر

وأمّا النفاق الأصغر ؛ فهو النفاق في الأعمال ونحوها ، مثل أن يكذب إذا حدّث ، ويخلف إذا وعد ، ويخون إذا

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٤٣٤/٢٨ ـ ٤٣٥ .

ائتمن ، أو يفجر إذا خاصم . ومن هذا الباب : الإعراض عن الجهاد . فإنّه من خصال المنافقين . قال النّبي في : «مَنْ مَاتَ عَلَى شُعْبَةٍ مِنْ نِفَاقٍ » . رواه ماتَ وَلَمْ يَعْرُ ، وَلَمْ يُحَدِّ نُفْسَهُ بِالْغَرْ و ، مَاتَ عَلَى شُعْبَةٍ مِنْ نِفَاقٍ » . رواه مسلم ، وقد أنزل الله سورة براءة التي تُسمّى الفاضحة ؛ لأنّها فضحت المنافقين . أخرجاه في الصحيحين عن ابن عبّاس ، قال : هي الفاضحة ، ما زالت تنزل { ومنهم } ، { ومنهم } حتّى ظنّوا أن لا يبقى أحد إلا ذكر فيها . وعن المقداد بن الأسود قال : هي ( سورة البحوث ) لأنّها بحثت عن سرائر المنافقين . وعن قتادة قال : هي المثيرة ؛ لأنّها أثارت مخازي المنافقين . وعن قتادة قال : هي المثيرة ؛ لأنّها المبعثرة . والبعثرة والإثارة متقاربان . وعن ابن عبّاس قال : هي المعشقشة . لأنّها تبريء من مرض النفاق . يُقال : تقشقش المريض إذا برأ . وقال الأصمعي : وكان يقال لسورتي المريض إذا برأ . وقال الأصمعي : وكان يقال لسورتي الإخلاص : المقشقشتان ؛ لأنهما يبرئان من النفاق ) () .

ثم قال ـ رحمه الله ـ في التفريق بين المنافق والمؤمن المخطئ الجاهل الضال: (( والمقصود: أن الزنديق في عرف هؤلاء الفقهاء؛ هو المنافق الذي كان على عهد النّبي ، وهو أن يظهر الإسلام ويبطن غيره . سواء أبطن ديئًا من الأديان: كدين اليهود والنصارى أو غيرهم أو كان معطلاً جاحدًا للصانع والمعاد والأعمال الصالحة . ومن النّاس من يقول: ( الزنديق ) هو الجاحد المعطل ،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى: ٤٣٤/٢٨ ـ ٤٣٦ ، مختصرًا .

وهذا يُسمى الزنديق في اصطلاح كثير من أهل الكلام والعامة ، ونقلة كلام النّاس ، ولكن الزنديق الذي تكلّم الفقهاء في حكمه : هو الأوَّل : لأنّ مقصودهم هو التمييز بين الكافر وغير الكافر ، والمرتد وغير المرتد ، ومن أظهر ذلك أو أسرّه . وهذا الحكم يشترك فيه جميع أنواع الكفّار والمرتدين ، وإن تفاوتت درجاتهم في الكفر والرّدة . فإنَّ الله أخبر بزيادة الكفر كما أخبر بزيادة الإيمان بقوله : { إنَّمَا النّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْر } .

( فهذا ( أصل ) ينبغي معرفته فإنّه مهم في هذا الباب . فإنّ كثيرًا ممّن تكلّم في ( مسائل الإيمان والكفر ) ـ لتكفير أهل الأهواء ـ لم يلحظوا هذا الباب . ولم يميّزوا بين الحكم الظاهر والباطن . مع أن الفرق بين هذا وهذا ثابت بالنصوص المتواترة ، والإجماع المعلوم ؛ بل هو معلوم بالاضطرار من دين الإسلام .

#### ومن تدبّر هذا:

علم أن كثيرًا من أهل الأهواء والبدع: قد يكون مؤمنًا مخطئًا جاهلاً ضالاً عن بعض ما جاء به الرسول ، وقد يكون منافقًا زنديقًا يظهر خلاف ما يبطن » (۱).

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى: ۷۱/۷ ـ ۲۷۲ .

## الفصل الأُوَّل

#### قبول علانيتهم ، وإيكال سرائرهم إلى الله

قال العلامة ابن القيّم: ((وأمّا سيرته في المنافقين ، فإنّه أمِرَ أن يقبل منهم علانيتهم ، ويكل سرائر هم إلى الله ، وأن يجاهدهم بالعلم والحجّة ، وأمِرَ أن يُعرض عنهم ، ويُغلِظ عليهم ، وأن يبلغ بالقول البليغ إلى نفوسهم .

ونهاه أن يصلي عليهم ، وأن يقوم على قبورهم ، وأخبر أنَّه إن استغفر لهم ، فلن يغفر الله لهم )) (١) .

فأمّا قبول علانيتهم وإيكال سرائرهم إلى الله وترك ما في القلوب لخالقها فقد ثبت كلُّ ذلك عنه في ، فمن ذلك ما أخرَجه الإمام البخاريّ في المغازي عن كعب بن مالك في حديث المخلفين قال :

(( ... فَكُنْتُ إِذَا خَرَجْتُ فِي النَّاسَ بَعْدَ خُرُوجِ رَسُولِ اللَّهِ فَطُفْتُ فِيهِمْ أَحْزَنَنِي أَنِّي لا أَرَى إلا رَجُلاً مَعْمُوصًا عَلَيْهِ النِّفَاقُ ، أَوْ رَجُلاً مِمَّنْ عَذَرَ اللَّهُ مِنَ الضُّعَفَاءِ ...

وَأَصْبَحَ رَسُولُ اللَّهِ ﴿ قَادِمًا ، وَكَانَ إِذَا قَدِمَ مِنْ سَفَرٍ بَدَأَ بِالْمَسْجِدِ ، فَيَرْكَعُ فِيهِ رَكْعَتَيْنِ ، ثُمَّ جَلسَ لِلنَّاسِ ، فَلمَّا فَعَلَ

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد: ۱۲۱/۳ ط. مؤسسة الرسالة .

ذَلِكَ جَاءَهُ الْمُخَلِّفُونَ ، فَطَفِقُوا يَعْتَذِرُونَ النَّهِ وَيَحْلِفُونَ لَهُ ، وَكَانُوا بِضْعَةً وَتَمَانِينَ رَجُلاً . فَقَبِلَ مِنْهُمْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَانِيَتَهُمْ ، وَبَايَعَهُمْ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمْ ، وَوَكَلَ سَرَائِرَهُمْ إلى اللَّهِ عَلانِيَتَهُمْ ، وَبَايَعَهُمْ وَاسْتَغْفَرَ لَهُمْ ، وَوَكَلَ سَرَائِرَهُمْ إلى اللهِ ... )) (۱) ...

وعَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ (( أَنَّ رِجَالاً مِنَ الْمُنَافِقِينَ فِي عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ الْخُرْو الْمُقَافِقِينَ فِي الْغَرْو عَهْدِ رَسُولِ اللَّهِ الْغَرْو الْخَرْو اللَّهِ اللَّهِ الْغَرْو اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُولِلْمُ اللللّ

وقال الله تعالى: { عَفَا اللّهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ اللّهِ اللّهِ عَنْكَ الْذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَاذِبِينَ = ٤٣ لا يَسْتَأْذِنْكَ الّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ = وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ = ٤٤ اِنَّمَا يَسْتَأْذِنْكَ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ } (1) .

وفي هذه الآيات دلالة على أن النّبي على أعذار هم فإذِن لهم .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ( ۲۷ ) ـ المغازي ۷۰ ـ باب حديث كعب : ١٦٠٣/٤ ، قطعة من حديث كعب الطويل ، رقم٥٦٦١ .

<sup>(</sup>۲) مسلم : ۰۰ ـ كتاب صفات المنافقين وأحكامهم : ۲۱٤۲/٤ ، رقم ۲۷۷۷

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآيات ( ٤٣ - ٤٥ ) .

قال ابن كثير: (( وقال مجاهد: نزلت هذه الآية في أناس قالوا: استأذِئوا رسول الله ، فإن أذن لكم فاقعدوا ، وإن لم يأذن لكم فاقعدوا.

ولهذا قال تعالى: { حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ الّذِينَ صَدَفُوا } أي في إبداء الأعذار ، { وتَعْلَمَ الْكَاذِبِينَ } يقول : هلا تركتهم لمّا استأذنوك ، فلم تأذن لأحدٍ منهم في القعود ، لتعلم الصادقين منهم في إظهار طاعتك من الكاذب . فإنّهم قد كانوا مصريّن على القعود عن الغزو وإن لم تأذن لهم فيه . ولهذا أخبر تعالى أنّه لا يستأذنه في القعود عن الغزو أحد يؤمن بالله ورسوله )) (۱) .

وعن أبي الطفيل قال: (( كَانَ بَيْنَ رَجُلٍ مِنْ أَهْلِ الْعَقَبَةِ وَبَيْنَ حُدِيْفَة بَعْضُ مَا يَكُونُ بَيْنَ التَّاسِ. فَقَالَ: أَنْشُدُكَ بِاللَّهِ! وَمَ كَانَ أَصْحَابُ الْعَقَبَةِ ؟ قَالَ: فَقَالَ لَهُ الْقُومُ : أَخْبِرْهُ إِدْ سَأَلْكَ. قَالَ: كُنَّا نُخْبَرُ أَنَّهُمْ أَرْبَعَة عَشَرَ. قَإِنْ كُنْتَ مِنْهُمْ فَقَدْ كَانَ الْقُومُ خَمْسَة عَشَرَ. وَأَشْهَدُ بِاللَّهِ أَنَّ النَّنِيْ عَشَرَ مِنْهُمْ فَقَدْ حَرْبُ لِلَّهِ وَلِرَسُولِهِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيَوْمَ يَقُومُ الأَشْهَادُ ، وَعَدْرَ تَلاتَة . قَالُوا : مَا سَمِعْنَا مُنَادِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَى وَلا عَدْرَ تَلاتَة . قَالُوا : مَا سَمِعْنَا مُنَادِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَى وَلا عَدْرَ تَلاتَهُ . قَالُوا : مَا سَمِعْنَا مُنَادِي رَسُولِ اللَّهِ عَلَى وَلا عَدْرَ تَلاتَهُ . قَالُوا : مَا سَمِعْنَا مُنَادِي رَسُولِ اللَّهِ عَقَلْ : إِنَّ الْمَاءَ عَلَمْنَا بِمَا أَرَادَ الْقُومُ ، وقَدْ كَانَ فِي حَرَّةٍ فَمَشَى فَقَالَ : إِنَّ الْمَاءَ عَلِمْنَا بِمَا أَرَادَ الْقُومُ ، وقَدْ كَانَ فِي حَرَّةٍ فَمَشَى فَقَالَ : إِنَّ الْمَاءَ قَلِيلٌ ، فَلا يَسْبَقْنِي إلَيْهِ أَحَدٌ . فَوَجَدَ قُومًا قَدْ سَبَقُوهُ فَلْعَنَهُمْ يَوْمَئِذٍ ))

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ١٦٦٤/٤.

<sup>(</sup>۲) مسلم : ٥٠ ـ كتاب صفات المنافقين وأحكامهم : ٢١٤٤/٢ ،

ومن الدلائل على هدي النّبي في تعامله بالظاهر وترك ما في القلوب لخالقها ، ما رواه أبو سَعِيدٍ الْخُدْرِيَّ قال : (( ... فَقَامَ رَجُلُ .. فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ اتَّقَ اللّهَ ، قَالَ : وَيُلكَ أُولَسْتُ أَحَقَ أَهْلِ الأَرْضِ أَنْ يَتَقِيَ اللّهَ ؟ ... فقالَ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ وَيُلكَ أُولَسْتُ أَحَقَ أَهْلِ الأَرْضِ أَنْ يَتَقِيَ اللّهَ ؟ ... فقالَ خَالِدُ بْنُ الْوَلِيدِ : يَا رَسُولَ اللّهِ أَلا أَضْرِبُ عُنْقَهُ ؟ قَالَ : لا ، لَعَلَهُ أَنْ يَكُونَ يُصلّي : يَا رَسُولَ اللّهِ أَلْ أَضْرِبُ عُنْقَهُ ؟ قَالَ : لا ، لَعَلَهُ أَنْ يَكُونَ يُصلّي . فقالَ خَالِدُ : وكَمْ مِنْ مُصلّلً يَقُولُ بِلِسَانِهِ مَا لَيْسَ فِي قَلْبِهِ . . فقالَ رَسُولُ اللّهِ في قَلْبِهِ . قَالْ رَسُولُ اللّهِ في : إِنِّي لَمْ أُومَرْ أَنْ أَنْقُبَ عَنْ قُلُوبِ النَّاسِ ، وَلا أَشُقَ عُلْونَ اللّهُ اللّهِ اللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُل

-

رقم۱۱/۲۷۷۹.

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ۲۷ ـ المغازي ۵۸ ـ باب بعث عليّ وخالد إلى اليمن : ۱۰۸۱/٤ ـ ۱۰۸۲ ، رقم٤ ٤٠٩٤ ، مختصرًا .

# الفصل الثَّاني

### الإعراض عنهم، ووعظهم، والصبر على أذاهم

أمر الله نبيّه في مقابلة أذى المنافقين وما يثيرونه من فتن بالإعراض عنهم وترك مقابلة أذاهم بالعقوبة ، وأمره بوعظهم وأن يقول لهم في أنفسهم قولاً بليغًا ..

قال الله تعالى: { أُولِئِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعَظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قَوْلًا بَلِيغًا } (١).

قال الطبري: { أُولئِكَ } هؤلاء المنافقون الذين وصفت لك يا محمَّد صفتهم. { يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبهم } في احتكامهم الك يا محمَّد صفتهم. وتركهم الاحتكام إليك ، وصدودهم عنك من النفاق والزيغ وإن حلفوا بالله : ما أردنا إلاَّ إحسانًا وتوفيقًا . { فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ وَعِظْهُمْ } . يقول : فدعهم فلا تعاقبهم في أبدانهم وأجسامهم ، ولكن عظهم بتخويفك إياهم بأس الله أن يحلّ بهم ، وعقوبته أن تنزل بدارهم ، وحدِّرهم من مكروهِ ما هم عليه من الشكّ في أمر الله وأمر رسوله ، { وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قُولًا بَلِيغًا } يقول : مرهم باتقاء الله والتصديق به وبرسوله ووعده ووعيده » (\*)

<sup>(</sup>١) النساء: الآية (٦٣).

<sup>(</sup>۲) تفسير الطبري: تحقيق: شاكر: ١٥/٨.

قال ابن عطية { فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ } يعني عن معاقبتهم وعن شغل البال بهم وعن قبول أيْمانهم الكاذبة في قوله يحلفون ، وليس بالإعراض الذي هو القطيعة والهجر ، فإنَّ قوله : { وَعِظْهُمْ } يمنع من ذلك ، وعظهم معناه بالتخويف من عذاب الله وغيره من المواعظ.

والقول البليغ اختلف فيه ، فقيل : هو الزجر والردع والكفّ بالبلاغة من القول ، وقيل : هو التوعُّد بالقتل إن استداموا حالة النفاق ؛ قاله الحسن ، وهذا أبلغ ما يكون في نفوسهم ؛ والبلاغة : مأخوذة من بلوغ المراد بالقول » (۱).

قال القرطبي في قول الله { أُولَئِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ } قال الزجاج: قد علم الله أنَّهم منافقون. والفائدة لنا اعلموا أنَّهم منافقون { فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ } قيل: عن عقابهم ، وقيل: عن اعتذارهم { وَعِظْهُمْ } أي خوّفهم ، قيل: في الملأ . { وَقُلْ لَهُمْ فِي الْفُسِهِمْ قَوْلا بَلِيعًا } أي ازجرهم بأبلغ الزجر في السرّ والخلاء ، الحسن: قل لهم إن أظهرتم ما في قلوبكم قتلتُكم )) (٢).

<sup>(</sup>۱) المحرّر الوجير في تفسير الكتاب العزيز : للقاضي أبي محمَّد عبدالحق بن غالب بن عطيّة الأندلسي (ت ٥٤٦) ، طبعة مديرية الشئون الإسلامية المغربية ، وتحقيق المجلس العلمي بفاس : ١٦٤/٤

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن: ٥/٥٠٠.

أمّا الزمخشري فيقول في قوله: { فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ } لا تعاقبهم لمصلحة في استبقائهم ، ولا تزد على كفّهم بالموعظة والنصيحة عمّا هم عليه. { وَقُلْ لَهُمْ فِي الْفُسِهِمْ قُولًا بالموعظة والنصيحة عمّا هم عليه. { وَقُلْ لَهُمْ فِي الْفُسِهِمْ قُولًا بَلِيغًا } بالغ في وعظهم بالتخويف والإنذار. ( فإن قلت ) : بم تعلق قوله : { فِي الْفُسِهِمْ } . ( قلت ) : بقوله : { بَلِيغًا } بم تعلق قوله : { فِي الْفُسِهِمْ } . ( قلت ) : بقوله : { بَلِيغًا } أي قل لهم قولاً بليغًا في أنفسهم مؤثرًا في قلوبهم يغتمون به اغتمامًا ، ويستشعرون منه الخوف استشعارًا ؛ وهو التوعُد بالقتل والاستئصال إن نجم منهم النفاق واطلع قرنه ، وأخبرهم أنّ ما في نفوسهم من الدغل والنفاق معلومٌ عند الله وأنّه لا فرق بينكم وبين المشركين . وما هذه المكافّة إلاً وأظهاركم الإيمان وإسراركم الكفر وإضماره ؛ فإن فعلتم ما تكشفون به غطاءكم لم يبق إلاً السيف .

أو يتعلق بقوله: { وَقُلْ لَهُمْ } في معنى أنفسهم الخبيثة وقلوبهم المطويّة على النفاق قولاً بليغًا وأن الله يعلم ما في قلوبكم لا يخفى عليه فلا يغني عنكم إبطانه، فأصلحوا أنفسكم وطهّروا قلوبكم وداووها من مرض النفاق وإلا أنزل الله بكم ما أنزل بالمجاهرين بالشرك من انتقامه وشرًا من ذلك وأغلظ.

أو قل لهم في أنفسهم خاليًا بهم ليس معهم غيرهم مسارًا لهم بالنصيحة لأنّها في السّرِ أنجع وفي الإمحاض أدخل .

قولاً بليغًا يبلغ منهم ويؤثّر فيهم )) (١) .

قال العلامة المرزوقي في حاشيته على الكشاف:

((قال أحمد: ولكلّ من هذه التأويلات شاهد على الصحّة

•

أمّا الأوّل: فلأنّ حاصله الأمر بتهديدهم على وجه مبلغ صميم قلوبهم، وسياق التهديد في قوله: { فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ } يشهد له فإنّه أخبر بما سيقع لهم على سبيل التهديد.

وأمّا الثّاني فيلائمه من السياق قوله: { أُولئِكَ الّذِينَ يَعْلَمُ اللّهُ مَا فِي قُلُوبهم ْ } يعني ما انطوت عليه من الخبث والمكر والحيل ، ثمّ أمره بوعظهم والإعراض عن جرائمهم حتّى لا تكون مؤاخذتهم بها مانعة من نصحهم ووعظهم ؛ ثمّ جاء قوله { وَقُلْ لَهُمْ فِي الْفُسِهم قُولًا بَلِيعًا } كالشرح للوعظ ولذكر أهم ما يعظهم فيه ، وتلك نفوسهم الّتي علم الله ما انطوت عليه من المذام ؛ وعلى هذا يكون المراد : الوعظ وما يتعلق به .

وأمّا التّالث: فيشهد له سيرته عليه الصلاة والسلام في كتم عناد المنافقين، والتجافي عن إفصاحهم، والستر عليهم حتّى عُدّ حذيفة عليه الصلاة والسلام

<sup>(</sup>۱) الكشاف ، للزمخشري : ۲۷٦/۱ ـ ۲۷۷ .

لتخصيصه إياه بالاطلاع على أعيانهم وتسميتهم له بأسمائهم . وأخباره في هذا المعنى كثيرة » (١) .

أمّا القاضي أبو السعود فله بعض الإضافات واللفتات ، يقول: ((فأعرض عن قبول معذرتهم، وقيل: عن عقابهم، ولا تظهر لهم علمك بما في بواطنهم، ولا تهتك سترهم حتّى يبقوا على وجل وحذر { وَعِظْهُمْ } أي ازجرهم عن النفاق والكيد.

ولئن أظهروا الشقاق وبرزوا بأشخاصهم من نفق النّفاق ليمسنّهم العذاب إن الله شديد العقاب { وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولِ لِيمسنّهم العذاب إن الله كلام مبتدأ جيء به تمهيدًا لبيان خطئهم في الاشتغال بستر جنايتهم بالاعتذار بالأباطيل و عدم تلافيها بالتوبة )) (۱).

والعلامة السعدي يقول في قوله تعالى { و عطه م الي : بين لهم حكم الله تعالى مع الترغيب في الانقياد لله ، والترهيب من تركه { و قُلْ لَهُمْ فِي الْفُسِهمْ قَوْلا بَلِيعًا } أي انصحهم سرًّا بينك وبينهم ، فإنّه أنجح لحصول المقصود ، وبالغ في زجرهم وقمعهم عما كانوا عليه ، وفي هذا دليل على أن مقترف المعاصى وإن أعرض عنه ، فإنّه يُنصح على أن مقترف المعاصى وإن أعرض عنه ، فإنّه يُنصح

<sup>(</sup>١) المرجع السابق: الحاشية في الصفحات نفسها.

<sup>(</sup>۲) تفسير أبي السعود : ط. دار إحياء التراث ، بيروت : ١٩٦/٢-١ ، مختصرًا .

سرًا ، ويبالغ في وعظه ، بما يظن حصول المقصود به » (١)

وقد أمر الله بالإعراض عنهم وترك تأنيبهم احتقارًا لهم

فقال تعالى : { سَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ فَأَعْرِضُوا عَنْهُمْ إِنَّهُمْ رِجْسٌ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ } (٢) .

قال أبو جعفر: سيحلف ، أيها المؤمنون بالله ، لكم هؤلاء المنافقون الذين فرحوا بمقعدهم خلاف رسول الله إذا انصرفتم إليهم من غزوكم { لِلْعُرْضُوا عَنْهُمْ } فلا تؤلِّبوهم { فَأَعْرُضُوا عَنْهُمْ } فدعوا تأنيبهم وخلوهم وما اختاروا لأنفسهم من الكفر والنفاق ، إنهم نجس ومصيرهم إلى جهنم » (۳).

وقال ابن كثير في قوله { فَأَعْرِضُوا عَنْهُمْ } احتقارًا لهم { إِنَّهُمْ رَجْسٌ } أي خُبِثَاء ، نجس بواطنهم واعتقاداتهم )) (٤) .

وقال تعالى : { يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقَ اللَّهَ وَلا تُطِع الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعْ وَالْمُنَافِقِينَ } (°) . وقال : { وَلا تُطِع الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَدَعْ وَالْمُنَافِقِينَ } (ثا أَمُنَافِقِينَ } أَذَاهُمْ وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً } (۱) . قال ابن كثير : ((

<sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرَّحمن في تفسير كلام المنّان: ٣٦٣/١ ـ ٣٦٤ .

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (٩٥).

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى: تحقيق: شاكر: ؟؟/٥٤٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم ، تحقيق : د. محمَّد البنا : ١٦٩٨/٤ .

<sup>(</sup>٥) الأحزاب: الآية (١).

<sup>(</sup>٦) الأحزاب: الآية (٤٨).

أي تسمع منهم و لا تستشر هم { وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ } أي تسمع منهم ويسمع منهم أي من قرآن وسنة )) (١) وقال : (( لا تطعهم وتسمع منهم في الذي يقولونه { وَدَعْ أَذَاهُمْ } أي اصفح وتجاوز عنهم وكِلْ أمر هم إلى الله فإنَّ فيه كفاية لهم ، ولهذا قال : { وتَوكَلْ عَلَى اللهِ وَكِيلاً } )) (١) .

وقال الطبري في قوله { وَدَعْ أَذَاهُمْ } يقول: وأعرض عن أذاهم لك ، واصبر عليه ، ولا يمنعك ذلك عن القيام بأمر الله في عباده والنفوذ كما كلفك )) (")

وقال القرطبي: ((أي دع أن تؤذيهم مجازاةً على إذايتهم إيّاك ، فأمره تبارك وتعالى بترك معاقبتهم والصفح عن زللهم ، وفيه معنى ثان: أي أعرض عن أقوالهم وما يؤذونك ولا تشتغل به )) (أ).

وقال السعدي: (( ولمّا كان ثمّ طائفة من النّاس مستعدّة للقيام بصدّ الداعين إلى الله من الرُّسُّل وأتباعهم، وهم المنافقون، نهى الله رسوله عن طاعتهم، وحدّره ذلك، ولكن لا يقتضي هذا أذاهم، بل لا تطعهم { ودَعْ أَدَاهُمْ } فإنَّ ذلك جالب لهم، وداع إلى قبول الإسلام وإلى كفّ كثير من أذيّتهم له ولأهله)) (°).

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ٢٧٧٩/٦ ـ ٢٧٨٠ .

<sup>(</sup>٢) تفسير القرآن العظيم: ٢٨٢٨/٦.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبرى ، ط. البابي الحلبي: ١٨/٢٢.

<sup>(</sup>٤) الجامع لأحكام القرآن ، للقرطبي: ٢٠٢/١٤.

<sup>(</sup>٥) تيسير الكريم الرَّحمن: ١٦٠/٤.

ولقد صبر على أذاهم وخداعهم وكيدهم ومراوغاتهم وسيرته تشهد بهذا

فمن ذلك ما كان من رأس النفاق والمنافقين عبدالله بن أبيّ ابن سلول حينما توعد الرسول الله وأصحابه بالإخراج من المدينة:

فقد روى جابر بن عبدالله - رضي الله عنهما - قال : (( كُتُّا فِي جَيْشٍ - فَكَسَعَ رَجُكُ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الأَنْصَارِ ، فَقَالَ الأَنْصَارِيُ : يَا لَلْمُهَاجِرِينَ ، فَسَمِعَ ذَلِكَ لَلْأَنْصَارِ ، وَقَالَ الْمُهَاجِرِينَ ، فَسَمِعَ ذَلِكَ لَلْأَنْصَارِ ، وَقَالَ الْمُهَاجِرِينُ : يَا لَلْمُهَاجِرِينَ ، فَسَمِعَ ذَلِكَ لَلْأَنْصَارِ ، وَقَالَ الْمُهَاجِرِينُ : يَا لَلْمُهَاجِرِينَ ، فَسَمِعَ ذَلِكَ رَسُولَ لَلْأَنْصَارِ ، وَقَالَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْأَنْصَارِ ، فَقَالَ : مَا بَالُ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ ؟ قَالُوا : يَا رَسُولَ اللّهِ كَسَعَ رَجُلُ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْأَنْصَارِ ، فَقَالَ : فَعَلُو هَا ؟ اللّهِ كَسَعَ رَجُلُ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ رَجُلاً مِنَ الْأَنْصَارِ ، فَقَالَ : فَعَلُو هَا ؟ مَعْدُ هَا أَلْكُ لِنُونَ رَجَعْنَا إِلَى الْمُدِينَةِ لِيُحْرِجَنَ الأَعْنُ مِنْ الْمُهَا الأَذَلُ ، فَعَلُو هَا ؟ أَمَا وَاللّهِ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمُدِينَةِ لِيُحْرِجَنَ الأَعْنُ مِنْ الْمُهَا الأَذَلُ ، فَقَالَ النّبِي عَلَى اللّهِ دَعْنِي أَضَرِبُ فَقَالَ النّبِي عَلَى اللّهِ وَعْنِي أَضْرَبُ مُنَافِقَ ، فَقَالَ النّبِي عَلَى اللّهِ اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَعْنَى النّاسُ أَنَ عَنْ اللّهُ مَا اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللهُ اللللهُ اللللهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللهُ اللهُ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُه

وفي حديث زيد بن أرقم قال : ( خَرَجْنَا مَعَ النَّبِيِّ فِي سَفَرِ أَصَابَ النَّاسَ فِيهِ شِدَّةُ ، فَقَالَ عَبْدُاللَّهِ بْنُ أَبِيٍّ لأَصْحَابِهِ

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ - التفسير - ٣٨٠ - باب قوله { سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَسْتَغْفَرْتَ لَهُمْ } ... الآية : ١٨٦١/٤ ، رقم ٤٦٢٢ ..

: لا تُنفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللّهِ حَتّى يَنْفَضُوا مِنْ حَوْلِهِ ، وَقَالَ : لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْأَعَنُّ مِنْهَا الْأَذَلَّ . فَأَرْسَلَ إِلَى عَبْدِاللّهِ بْنِ أَبَيٍّ فَسَأَلَهُ ، فَأَرْسَلَ إِلَى عَبْدِاللّهِ بْنِ أَبَيٍ فَسَأَلَهُ ، فَأَرْسَلَ إِلَى عَبْدِاللّهِ بِنَ أَبَي فَسَأَلَهُ فَوَقَعَ فِي نَفْسِي مِمَّا قَالُوا شِدَّةٌ ، حَتّى أَنْزَلَ اللّهُ وَعَلِّ تَصِيْدِيقِي فَوَقَعَ فِي نَفْسِي مِمَّا قَالُوا شِدَّةٌ ، حَتّى أَنْزَلَ اللّهُ وَعِلْ تَصِيْدِيقِي فَي نَفْسِي مِمَّا قَالُوا شِدَّةٌ ، حَتّى أَنْزَلَ اللّهُ وَعِلْ تَصِيْدِيقِي فَي نَفْسِي مِمَّا قَالُوا شِدَّةٌ ، حَتّى أَنْزَلَ اللّهُ وَعِلْ تَصِيْدِيقِي فَي : { إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ } فَدَعَاهُمُ النّبِيُ فِي لِيَسْتَغْفِرَ لَهُمْ فَي ذَوْلَ رُجَالاً فَي إِلَيْسَتَغْفِرَ لَهُمْ فَلُوّوْ رُجُوسَهُمْ . وقولُهُ : { خُشُبُ مُسَلّدَةٌ } قالَ : كَانُوا رِجَالاً أَجْمَلَ شَيْءٍ » (١) .

ثبت بهذه النصوص وغيرها أن النّبي كان يتثبّت من الأخبار ، ويتأكّد من القائل نفسه ، يتقرّره ؛ حتّى وإن كان المُخْبِرُ من أصحابه ؛ والمُخْبَرُ عنه منافقًا معلوم النفاق .

وثبت أيضًا أنَّه كان يقبل منهم أعذارهم وأيمانهم ، ويُعرض عنهم ويدع أذاهم ، بل ويدعوهم ليستغفر لهم .

فكان من أهم أسباب الصبر عليهم تألف قلوب من يُرْجى إيمانه منهم أو ممّن هو على شاكلتهم ، وتطييب خواطر قراباتهم من المؤمنين .

ومن أهم أسباب الصبر عليهم وتحمُّل أذاهم فسح المجال لقراباتهم وأقوامهم للتعرُّف على نفاقهم واكتشافه بأنفسهم ، لكي تتكوّن القناعات في قلوبهم بنفاق هؤلاء واستحقاقهم

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الكتاب نفسه ، ۳۷۸ ـ باب { وَإِذَا رَأَيْتُهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ } ...: ۱۸٦٠/٤ ، رقم ٤٦٢٠ .

العقاب ، وتطمئن برؤية صبر النّبي عليهم وعفوه وسماحته وكرمه ، حتّى يكونوا هم أوّل من يقوم في وجوههم ويأخذ على أيديهم . ويشهد لهذا ما نقله ابن كثير عن ابن أبي حاتم ((أن رسول الله الله الما قدم المدينة أرسل إلى عُمر فدعاه ، فقال له رسول الله الي عُمر ، أكنت قاتله لو أمرتك بقتله ؟ قال عمر : نعم ، فقال رسول الله الله ي والله لو قتلته يومئذ لأرغَمْت أنوف رجال لو أمرتهم اليوم بقتله لقتلوه ، فيتحدّث الناس أني قد وقعت على أصحابي فأقتلهم صبراً )) (() .

ویشهد له أیضًا طلب عبدالله بن عبدالله بن أبيّ فقد روي أبّه ( جاء إلى رسول الله فقال : یا رسول الله ا إنّه بلغني أنّك ترید أن تقتل أبي ، فوالذي بعثك بالحق ما تأمّلت وجهه قط هیبه له ، ولئن شئت أن آتیك برأسه لآتینك به ، فإني أكره أن أرى قاتل أبي ) ( للحمیدي ) ()

فهذا الهدي النبوي والسياسة الحكيمة منه الله النبوي والسياسة الحكيمة منه المثر أعظم الأثر في تبصير الصّحابة بنفاق بعض قراباتهم ومشاهدته بأنفسهم ، لكيلا يقع في أنفسهم شيئًا فيما لو

<sup>(1)</sup> تفسير القرآن العظيم: ٣٥٣٥/٨. قال ابن كثير: (( وهذا سياقٌ غريب، وفيه أشياء لا توجد إلاً فيه )) ا.ه. ولم أقف على تصحيح له ولا تضعيف.

<sup>(</sup>۲) المطالب العالية بزوائد المسانيد الثمانية ، للحافظ ابن حجر : ٣٨٨/٣ - ٢٨٩ ، وقال المحقق : سكت عليه البوصيري - ٣٨٩ ، وقال المحقق : سكت عليه البوصيري

عاقبهم النّبي على الله على السّب

وكان المنافقون يشهدون الخير بين ظهراني المسلمين ؛ عند رسول الله في ، ولكنهم محرومون منه بسبب ما انطوت عليه قلوبهم من الخُبث والمكر والخداع والغيظ والحسد ، فلقد كانوا يستمعون القرآن ؛ تتنزلُ فيه الأوامر والزواجر والمواعظ ، والترغيب والترهيب ، والتبشير والإنذار ، والتحذير والتذكير ، ما لو نُزلِّل على جبل لرأيته خاشعًا متصدّعًا من خشية الله .

ولو أنّهم طهروا قلوبهم من أرجاسها وأحقادها وأضغانها ، وأحسنوا نياتهم ومقاصدهم في ابتغاء الحق لهدوا إلى صراطٍ مستقيم ، ولكنهم أبوا إلا العناد والاستكبار واتباع الهوى . وقد أخبر الله نبيّه بأحوالهم ، فقال تعالى : { وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إليْكَ حَتَّى إذا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قالُوا لِلّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مَاذَا قَالَ ءَانِقًا أُولئِكَ الذِينَ طَبَعَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَاتَّبَعُوا أَهْوَاءَهُمْ }

وقال تعالى: { وَإِذَا مَا أُنْزِلْتُ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَانًا فَأَمَّا الَّذِينَ ءَامَنُوا فَزَادَتُهُمْ إِيمَانًا وَهُمْ يَسْتَبْشِرُونَ = ١٢٤ وَأُمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ فَزَادَتُهُمْ رِجْسًا إِلَى رِجْسِهِمْ وَمَاثُوا وَهُمْ كَافِرُونَ } (٢) . { وَإِذَا مَا أُنْزِلْتُ سُورَةٌ نَظَرَ بَعْضَهُمْ

<sup>(</sup>١) سورة محمد: الآية (١٦).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآيتان (١٢٤، ١٢٥).

إِلَى بَعْضِ هَلْ يَرَاكُمْ مِنْ أَحَدٍ ثُمَّ انْصَرَفُوا صَرَفَ اللَّهُ قُلُوبَهُمْ بِأَنَّهُمْ قُومٌ لا يَقْقَهُونَ } (١).

وقد تنزل القرآن في المنافقين في نحو ست وستين آية من سورة النوبة ، وسبع وعشرين آية من سورة النساء ، وأربع عشرة آية من الأحزاب ، وثلاث عشرة من البقرة ، وعشر من المجادلة ، وست من الفتح ، وبضع آيات من آل عمران ، والمائدة ، والحديد ، وعامة سورة القتال ، والحشر ، والمنافقون ، وجاء ذكر المنافقين في عامة السور المدنية .

وممّا جاء من المواعظ فيهم ؛ قول الله تعالى : { الَّذِينَ قَالُوا لَإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرَءُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمُونْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ } (١) .

{ وَالْذِينَ يُنْفِقُونَ أَمُّوَالْهُمْ رِنَّاءَ النَّاسِ وَلَا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا بِالْيَهِ وَلَا يُوْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلَا يَوْمِنُ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءَ قَرِينًا حَمَّنُ وَمَنْ يَكُنِ الشَّيْطَانُ لَهُ قَرِينًا فَسَاءَ قَرِينًا حَمَّنُ اللَّهُ وَمَاذَا عَلَيْهِمْ لُوْ ءَامَنُوا بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَأَنْفَقُوا مِمَّا رَزَقَهُمُ اللَّهُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَيْهُمْ لُوْ عَلِيمًا } (").

{ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَإِلَى الرَّسُولِ رَأَيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصنُدُونَ عَنْكَ صندودًا = ٦١ فَكَيْفَ إِذَا أَصنَابَتْهُمْ مُصيِبَةٌ

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (١٢٧).

<sup>(</sup>٢) أل عمران: الآية (١٦٨).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآيتان ( ٣٩ ، ٣٩ ) .

بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ثُمَّ جَاءُوكَ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنْ أَرَدْنَا إِلاَ إِحْسَانًا وَتَوْفِيقًا } (١) .

وقوله تعالى: { وَلُوْ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَنِ اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ أُو اخْرُجُوا مِنْ دِيَارِكُمْ مَا فَعَلُوهُ إِلا قَلِيلٌ مِنْهُمْ وَلَوْ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا = ٦٦ وَإِدًا لآتَيْنَاهُمْ مِنْ لُدُنَّا أُجْرًا عَظِيمًا = ٦٧ وَلَهَدَيْنَاهُمْ صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا } (٢).

<sup>(</sup>۱) النساء: الآيتان ( ۲۱، ۲۲ ) .

<sup>(</sup>٢) النساء: الآيات (٢٦ - ٦٨).

يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلُوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لُوَجَدُوا فِيهِ اخْتِلاَقًا كَثِيرًا } (١).

وقوله تعالى: { بَشِّرِ الْمُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَذَابًا أَلِيمًا = ١٣٨ الْذِينَ يَتَّخِدُونَ الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْذِينَ يَتَّخِدُونَ الْمُؤْمِنِينَ أَيَبْتَغُونَ عِنْدَهُمُ الْعِزَّةَ فَإِنَّ الْعِزَّةَ لِلَهِ جَمِيعًا } (١).

وقوله تعالى: { إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرْكِ الأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ وَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ نَصِيرًا = ١٤٥ إِلاَ الْذِينَ تَابُوا وَأَصْلُحُوا وَاعْتَصَمُوا بِاللَّهِ وَأَخْلَصُوا دِينَهُمْ لِلَّهِ فَأُولَئِكَ مَعَ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَسَوْفَ يُؤْتِ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ المُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَاللَّهُ اللَّهُ عَذَائِكُمْ إِنْ شَكَرْتُمْ وَءَامَنْتُمْ وَكَانَ اللَّهُ شَاكِرًا عَلِيمًا } (٢).

وقوله تعالى: { وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ انْذَنْ لِي وَلا تَقْتِنِّي أَلا فِي الْفَوْنَةِ سَقَطُوا وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ } (١).

وقوله تعالى: { قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْ لَانَا وَعَلَى اللَّهِ لَنَا هُوَ مَوْ لَانَا وَعَلَى اللَّهِ قَلْيَتُوكَكُلِ الْمُؤْمِنُونَ } (°).

وقوله تعالى : { وَلُو النَّهُمْ رَضُوا مَا ءَاتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ وَوَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُؤْتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضَلِّهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ

<sup>(</sup>١) النساء: الآيات ( ٧٧ - ٨٢ ) .

<sup>(</sup>٢) النساء: الآيتان (١٣٨، ١٣٩).

<sup>(</sup>٣) النساء: الآيات (١٤٥ - ١٤٧).

<sup>(</sup>٤) التوبة: الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٥) التوبة: الآية (٥١).

رَاغِبُونَ } (١).

وقوله تعالى : { يَحْذَرُ الْمُنَافِقُونَ أَنْ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ تُنَبِّئُهُمْ مِن فِي قُلُوبِهِمْ قُلُ اسْتَهْزِئُوا إِنَّ اللَّهَ مُخْرِجٌ مَا تَحْذَرُونَ } (١) .

وقوله تعالى: { وَعَدَ اللّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفّارَ نَارَ جَهَنّمَ خَالِدِينَ فِيهَا هِيَ حَسْبُهُمْ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ } (٣). جَهَنّمَ خَالِدِينَ فِيهَا هِيَ حَسْبُهُمْ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ } (١٥). وأمر الله نبيّه في أن يعلمهم التوحيد والإيمان ، والقضاء والقدر ، فقال : { قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِنْ قَرَرْتُمْ مِنَ الْمَوْتِ أُو الْقَدْلِ وَإِدًا لا تُمَتّعُونَ إلا قليلاً = ١٦ قُلْ مَنْ ذَا الّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةُ وَلا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ وَلِيّا وَلا نَصِيرًا } (١٤). وقوله تعالى : { قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللّهِ مَنْ اللّهِ مَنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا بَلْ كَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ اللّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ ضَرًّا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ نَفْعًا بَلْ كَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا } (١٠).

وقوله تعالى: { لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمَرْمِفُونَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنْغُرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنْغُرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا عَلِيلاً = ٦٠ مَلْعُونِينَ أَبْنَمَا ثُقِفُوا أُخِدُوا وَقُتُلُوا تَقْتِيلاً = ٦٠

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٥٩).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية ( ٦٤ ).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (٦٨).

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: الآيتان (١٦،١٦).

<sup>(</sup>٥) الفتح: الآية (١١).

سُنَّةَ اللَّهِ فِي الَّذِينَ خَلُواْ مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً } (١).

وقوله تعالى : { أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا } (٢)

وقوله ﴿ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهَ وَكَرِهُوا رَضْوَانَهُ فَأَحْبَطَ أَعْمَالُهُمْ = ٢٨ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ رضن أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْغَانَهُمْ = ٢٩ وَلُو نَشَاءُ لأَرَيْنَاكَهُمْ فَلْعَرَفْتَهُمْ بسيمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَتَهُمْ فِي لَحْنِ الْقُولُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُمْ } (٣).

وقوله تعالى - واعطًا لهم بمصير هم الذي ينتظر هم يوم القيامة - : { يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الْظُرُونَا الْقَيامة - : { يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا الْظُرُونَا نَقْبَسْ مِنْ نُورِكُمْ قِيلَ الرَّجِعُوا وَرَاءَكُمْ فَالتَّمِسُوا نُورًا فَضُربَ بَيْنَهُمْ بِسُورِ لَهُ بَابٌ بَاطِئْهُ فِيهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ = ١٣ يُنَادُونَهُمْ أَلَمْ نَكُنْ مَعَكُمْ قَالُوا بَلَى وَلَكِنَّكُمْ فَتَنْتُمْ أَنْفُسَكُمْ وَتَربَّصِتْمُ وَارتَبَّتُمْ وَعَرَبَّكُمْ اللَّهِ الْعَدُورِ = يُنافَعُ مَوْلا عُمْ اللَّهِ الْعَرور و اللَّهِ وَعَرَبَّكُمْ اللَّهِ الْعَرُور و اللَّهِ وَعَرَبُكُمْ اللَّهِ الْعَرُور و اللَّهُ وَلَا مِنَ اللَّذِينَ كَفَرُوا مَأُواكُمُ اللَّهُ الْنَالُ هِيَ مَوْلا عُن اللَّذِينَ كَفَرُوا مَأُواكُمُ اللَّهُ الْمَالِي هِيَ مَوْلا عُن اللَّذِينَ كَفَرُوا مَأُواكُمُ اللَّالُ هِيَ مَوْلا عُن اللَّذِينَ كَفَرُوا مَأُواكُمُ اللَّالُ هِي مَوْلا عُن اللَّذِينَ كَفَرُوا مَأُواكُمُ اللَّالُهُ هِي مَوْلاكُمْ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ } (١٤).

أمّا في السُّنَّة النبويّة:

فمن ذلك ما جاء عن أبي هُرَيْرة على : (( قَالُوا يَا

<sup>(</sup>١) الأحزاب: الآيات (٦٠ - ٦٢).

<sup>(</sup>٢) محمَّد: الآية ( ٢٤ ).

<sup>(</sup>٣) محمَّد: الآيات (٢٧ - ٣٠).

<sup>(</sup>٤) الحديد: الآيات (١٣ - ١٥).

رَسُولَ اللّهِ! هَلْ نَرَى رَبَّنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟ قَالَ: هَلْ تُضَارُونَ فِي رُوْيَةِ الشَّمْسِ فِي الظَّهِيرَةِ ، لَيْسَتْ فِي سَحَابَةٍ ؟ قَالُوا: لا . قَالَ : فَهَلْ تُضَارُونَ فِي رُوْيَةِ الْقَمَرِ لَيْلَةَ الْبَدْرِ لَيْسَ فِي سَحَابَةٍ ؟ قَالُوا: لا . قَالَ : فَوَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لا تُضَارُونَ فِي رُوْيَةِ رَبِّكُمْ إِلاَّ كَمَا تُضَارُونَ فِي رُوْيَةِ رَبِّكُمْ إِلاَّ كَمَا تُضَارُونَ فِي رُوْيَةِ الْحَدِهِمَا .

قَالَ فَيَلْقَى الْعَبْدَ فَيَقُولُ : أَيْ فُلْ ! أَلَمْ أَكْرِمْكَ ، وَأُسَوِّدْكَ ، وَأُزَوِّجْكَ ، وَأُسَخِّرْ لَكَ الْخَيْلَ وَالإِبِلَ ، وَأَدْرِ ْكَ تَرْأُسُ وَتَرْبَعُ ؟ فَيَقُولُ : بَلَى . قَالَ فَيَقُولُ : وَأُسَخِّرْ لَكَ الْخَيْلَ وَالإِبِلَ ، وَأَدْرِ ْكَ تَرْأُسُ وَتَرْبَعُ ؟ فَيَقُولُ : بَلَى . قَالَ فَيَقُولُ : فَإِنِّي أَنْسَاكَ كَمَا نَسِيتَتِي ...

ثُمَّ يَلْقَى التَّالِثَ فَيَقُولُ لَهُ مِثْلَ دَلِكَ . فَيَقُولُ : يَا رَبِّ ! آمَنْتُ بِكَ وَبِكِتَابِكَ وَبِرُسُلِكَ ، وَصَلَّيْتُ وَصَمُتُ وَتَصَدَّقْتُ ، ويَثْنِي بِخَيْرٍ مَا اسْتَطَاعَ . فَيَقُولُ : هَاهُنَا إِدًا . قَالَ : ثُمَّ يُقَالُ لَهُ : الآنَ نَبْعَثُ شَاهِدَنَا عَلَيْكَ . وَيَتَفَكَّرُ فِي نَفْسِهِ : مَنْ ذَا الّذِي يَشْهَدُ عَلَيَ ؟ فَيُخْتَمُ عَلَى فِيهِ . ويُقَالُ لِفَخِذِهِ ولَحْمِهِ وَعِظَامِهِ : الْطَقِي ، فَتُطْقُ فَخِدُهُ ولَحْمُهُ وَعِظَامِهُ : وذَلِكَ لِيُعْذِر (١) مِنْ نَفْسِهِ . وَذَلِكَ لَيُعْذِر (١) مِنْ نَفْسِهِ . وَذَلِكَ المُنَافِقُ وَذَلِكَ الدِي يَسْخَطُ اللَّهُ عَلَيْهِ )) (١)

#### قال القرطبي: (( وقوله للثالث: ( هاهنا إدًا ؟ ) يعنى:

<sup>(1) (</sup>ليعذر) من الإعذار ، والمعنى ليُزيل الله عذره من قِبَل نفسه بشهادة أعضائه عليه فلا يبقى له عذر أو حجّة يتمسّك بها وأمّا الّذي ليس بمُحقّ فهو المعدِّر على جهة المفعِّل ، لأنّه الممرّض والمقصر يعتذر بغير عذر وقال الرّازيّ : إن ابن عبّاس كأن عنده أن المعدِّر بالتشديد هو المُظهر للعذر اعتلالاً من غير حقيقة ، والمُعْذِر بالتّخفيف الذي له عذر مختار الصّحاح ، ص١٧٧٠ .

<sup>(</sup>۲) مسلم: ۵۳ ـ كتاب الزهد والرقائق: ۲۲۷۹/۲ ـ ۲۲۸۰ ، رقم۲۹٦۸ ، مختصرًا .

أهاهنا تكذب ، وتقول غير الحق ؟!

وذلك أنّ هذا المنافق أنجاه كذبُه ونفاقه في الدنيا من سفك دمه ، واستباحة ماله ، فاستصحب الكذب إلى الآخرة ، حتّى كذب بين يدي الله تعالى )) (۱)

وفي هذا الحديث وعظ منه الله المصير الذي سيصير البه المنافق إذا مات على نفاقه ولم يتب

وعن ابن عُمر ، عن النّبي في قال : « مَثَلُ المُنَافِق كَمَثَل الشَّاةِ الْعَائِرَةِ ( ) بَيْنَ الْغَنَمَيْن ؛ تَعِيرُ إلى هَذِهِ مَرَّةً وَإلى هَذِهِ مَرَّةً » ( ) .

وفي رواية: ((تَكِرُ فِي هَذِهِ مَرَّةً وَفِي هَذِهِ مَرَّةً ) (٤).

وفي هذا المثل الذي ضربه النّبي الله تصوير دقيق لحال المنافق في الحيرة والتردد بين المؤمنين والكافرين إلى أيهما ينحاز ، وفيه وعظ وتنبيه لهم أن يربأوا بأنفسهم عن ذلك ، ويخرجوا ممّا هم فيه .

وعن عبدالله بن كعب عن أبيه ، عن النّبي على قال : «مَثَلُ الْمُؤْمِنِ كَالْخَامَةِ مِنَ الزّرْعِ ، ثُقَيِّئُهَا الرّيحُ مَرَّةً ، وتَعْدِلُهَا مَرَّةً . وَمَثَلُ الْمُنَافِق

<sup>(</sup>۱) المُقْهِم لما أشكل من تلخيص كتاب مسلم: ط. دار ابن كثير. والكلم الطيّب (٤٠) كتاب ذكر الموت وما بعده ـ (١٩) باب: شهادة أركان الكافر عليه يوم القيامة: ١٩٨/٧.

<sup>(</sup>٢) العائرة: المترددة الحائرة: لا تدري أيهما تتبع.

<sup>(</sup>٣) مسلم : ٥٠ كتاب صفات المنافقين وأحكامهم : ٢١٤٦/٤ ، رقم٤ ٢٧٨ .

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق: رواية بعد الحديث السابق مباشرة.

كَالأَرْزَةِ ، لا تَزَالُ حَتَّى يَكُونَ انْجِعَافُهَا مَرَّةً وَاحِدَةً » (١).

قال المباركفوري: ((فكذلك المنافق يقلُّ بلاؤه في الدنيا لئلا يخف عذابه في العقبي )) (١) .

وقال الحافظ: ((قال المهلّب: حتَّى إذا أراد الله هلاكه قصمه، فيكون موته أشدّ عذابًا عليه، وأكثر ألمًا في خروج نفسه) (٣).

وفي هذا المثل منه الله تحذير المنافق أن لا يغتر بصحته وقوته ، وإنذارًا له لكيلا يبقى على نفاقه ، فإن الله سيأخذه دفعة واحدة كانجعاف الأرزة .

(۱) البخاريّ: ۷۸ ـ كتاب المرضى ١ ـ باب ما جاء في كفّارة المرض: ٥٣١٩م ، رقم ٥٣١٩م .

والخامة: الغض الرطب من النبات. مختار الصّحاح، ص٨١، والأرْزة: بسكون الرّاء: شجر الصنوبر. مختار الصّحاح، ص٦٠. انجعافها: انقلاعها. النّهاية: ٢٧٦/١.

<sup>(</sup>٢) تحفة الأحوذي بشرح جامع التّرمذيّ : ١٦٦/٨ ، شرح حديث رقم٣٠٢٦ .

<sup>(</sup>٣) الفتح: ١١١/١٠، شرح الحديث رقم٥٦٤٣م.

## الفصل الثَّالث

### عدم توقيرهم أو الاستغفار لهم أو الصلاة عليهم والقيام على قبورهم

كان النّبي في يُعرض عن المنافقين ، ويعظهم ، ويدع أذاهم ، ويصبر عليهم ، إلا أنّه كان ينهى عن توقيرهم وتعظيمهم وتسويدهم ، والرّفع من مكانتهم وشأنهم ؛ فعن بُريدة بن الحصيب قال : قال رسول الله في : ((لا تَقُولُوا لِلْمُنَافِق : سَيّدٌ . فَإِنّهُ إِنْ يَكُ سَيّدًا فَقَدْ أُسْخَطْتُمْ رَبّكُمْ فِي ) (() .

وكان على يستغفر لهم ويُصلّي عليهم حتّى نهاه ربّه على افعن ابن عمر ـ رضي الله عنهما ـ قال : (( لمّا ثُوفِّيَ عَبْدُاللَّهِ بْنُ أَبِيٍّ ، جَاءَ ابْنُهُ عَبْدُاللَّهِ بْنُ عَبْدِاللَّهِ إلى رَسُولِ اللَّهِ عَبْدُاللَّهُ أَنْ أَبِيٍّ ، فَاعْطَاهُ ، ثُمَّ سَأَلَهُ أَنْ فَسَأَلَهُ أَنْ يُعْطَيَهُ قَمِيصَهُ يُكَفِّنُ فِيهِ أَبَاهُ ، فَأَعْطَاهُ ، ثُمَّ سَأَلَهُ أَنْ يُصلّي عَلَيْهِ ، فَقَامَ عَمْرُ يُصلّي عَلَيْهِ ، فَقَامَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ تُصلّي عَلَيْهِ ، وَقَدْ نَهَاكَ رَبُّكَ أَنْ تُصلّي عَلَيْهِ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ ، وَقَدْ نَهَاكَ رَبُّكَ أَنْ تُصلّي عَلَيْهِ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ ؛ وَقَدْ نَهَاكَ رَبُّكَ أَنْ تُصلّي عَلَيْهِ ؟ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَيْهِ ؛ فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ عَلَى السَّعْفِرْ لَهُمْ أَوْ لا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ إِنْ تَسْتَغْفِرْ . قَالَ : إِنَّمَا خَيَرَنِي اللّهُ فَقَالَ : { اسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْ لا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ إِنْ تَسْتَغْفِرْ . قَالَ : إِنَّهُ مُنَافِقٌ . قَالَ : إِنَّهُ مُنَافِقٌ . قَالَ : قَالَ : إِنَّهُ مُنَافِقٌ . قَالَ : قَالَ : إِنَّهُ مُنَافِقٌ . قَالَ : قَالَ اللّهُ فَقَالَ اللّهُ فَقَالَ اللّهُ فَقَالَ اللّهُ فَقَالَ اللّهُ عَلَى السَبْعِينَ ، قَالَ : قَالَ : قَالَ اللّهُ فَقَالَ اللّهُ فَقَالَ اللّهُ عَلَى السَبْعِينَ ، قَالَ : إِنْ اللّهُ فَقَالَ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

<sup>(</sup>۱) سنن أبي داود: كتاب الأدب: ( ۸۳ ) ـ باب لا يقول المملوك ( ربي ) و ( ربّتي ) ، رقم الحديث ٤٩٧٧ ، وصحّحه الألباني ، انظر: سلسلة الأحاديث الصحيحة رقم ٣٧٠ .

فَصلًى عَلَيْهِ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى أَنْزَلَ اللَّهُ: { وَلا تُصلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَدًا وَلا تُقمْ عَلَى قَبْرِهِ } )) (١) . زاد مسلم في رواية له : (( قَالَ فَتَرَكَ الصَّلاةَ عَلَيْهِمْ )) (٢) .

وفي حديث ابن عمر عند البخاري ، قال : ( ... فَأَخَدَ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ بِتُوْبِهِ فَقَالَ : تُصلِّي عَلَيْهِ وَهُوَ مُنَافِقٌ ، وَقَدْ عُمَرُ بْنُ الْخَطَّابِ بِتُوْبِهِ فَقَالَ : تُصلِّي عَلَيْهِ وَهُوَ مُنَافِقٌ ، وَقَدْ نَهَاكَ اللّهُ أَنْ تَسْتَغْفِرَ لَهُمْ ؟ ... قَالَ : فَصلَّى عَلَيْهِ رَسُولُ اللّهِ وَصلَّيْنَا مَعَهُ ، ثُمَّ أَنْزَلَ اللّهُ عَلَيْهِ : { وَلا تُصلُّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَدًا وَلا تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُوا وَهُمْ فَاسِقُونَ } )) (") .

وفي حديث عمر ، قال : ( ... قَلْمًا قَامَ رَسُولُ اللّهِ فَقُدْتُ اللّهِ فَقُدْتُ : يَا رَسُولَ اللّهِ ! أَنْصَلّي عَلَى ابْن أَبَيِّ وَقَدْ قَالَ يَوْمَ كَذَا : كَذَا وَكَذَا ؟ قَالَ : أَعَدّدُ عَلَيْهِ قَوْلَهُ ، فَتَبَسَّمَ وَسُولُ اللّهِ فَي وَقَالَ : أَخَرْ عَنِي يَا عُمَرُ . فَلْمَّا أَكْثَرْتُ عَلَيْهِ قَالَ : إِنِّي خُيرْتُ عَلَيْهِ قَالَ : إِنِّي خُيرْتُ عَلَيْهِ قَالَ : إِنِّي خُيرْتُ عَلَيْهِ وَقَالَ : أَخِرْ عَنِي يَا عُمَرُ . فَلْمَّا أَكْثَرْتُ عَلَيْهِ قَالَ : إِنِّي خُيرْتُ عَلَيْهِ رَسُولُ اللّهِ فَي تُمَّ الْصَرَفَ ، فَلَمْ عَلَيْهِ رَسُولُ اللّهِ فَي تُمَّ الْصَرَفَ ، فَلَمْ عَلَيْهِ رَسُولُ اللّهِ فَي تُمَّ الْصَرَفَ ، فَلَمْ يَمْحُدَ ْ إِلاَّ يَسِيرًا ( ُ ) ، حَتَى نَرَلْتِ الْآيَتَانِ مِنْ بَرَاءَةَ : { وَلا يَمْحُدَ ْ إِلاَّ يَسِيرًا ( ) ، حَتَى نَرَلْتِ الْآيَتَانِ مِنْ بَرَاءَةَ : { وَلا

 <sup>(</sup>۲) مسلم : ٥٠ ـ كتاب صفات المنافقين وأحكامهم : ٢١٤١/٤ ،
 رقم ٢٧٧٢ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ: الموضع السابق عند البخاريّ ، برقم ٤٣٩٥ .

<sup>(</sup>٤) عُلِم بذلك أنَّه لم ينزل النهي عن الصلاة على من عُلم نفاقه إلاَّ بعد أن

تُصلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَدًا } إلى قُولِهِ: { وَهُمْ فَاسِقُونَ } . قَالَ : فَعَجِبْتُ بَعْدُ مِنْ جُرْأَتِي عَلَى رَسُولِ اللَّهِ عِلَى ، وَاللَّهُ ورَسُولُهُ أَعْلَمُ )) (١)

قال الحافظ: (( وكان النَّبي على أوَّل الأمر يصبر على أذى المشركين ويعفو ويصفح ، ثمَّ أمر بقتال المشركين ، فاستمر صفحه وعفوه عمن يظهر الإسلام ولو كان باطنه على خلاف ذلك لمصلحة الاستئلاف وعدم التنفير عنه ، ولذلك قال: ((لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أَصِيْحَابَهُ )) فلمّا حصل الفتح ودخل المشركون في الإسلام ، وقل أهلُ الكفر وذلُوا ؟ أمر بمجاهرة المنافقين ، وحملهم على حكم مُرِّ الحقّ ، ولا سيّما وقد كان ذلك قبل نزول النهى الصريح عن الصلاة على المنافقين ، وغير ذلك ممّا أمر فيه بمجاهرتهم قال الخطابي : ( إنَّما فعل النَّبي على مع عبدالله بن أبيّ ما فعل لكمال شفقته على من تعلق بطرف من الدين ، ولتطييب قلب ولده عبدالله الرَّجلُ الصالح ، ولتألُّف قومه من الخزرج لرياسته فيهم ، فلو لم يجب سؤال ابنه وترك الصلاة عليه قبل ورود النهى الصريح لكان سبّة على ابنه وعارًا على قومه ، فاستعمل أحسن الأمرين في السياسة إلى أن تُهي ؟ فانتهى ) . وقد أخرج الطبرى من طريق سعيد ، عن قتادة

صلَّى النَّبِي على ابن أبيّ .

<sup>(</sup>١) البخاريّ: الموضع السابق: برقم٤ ٤٣٩٤.

في هذه القصة قال: فذكر لنا أن نبي الله هذه القصة قال: ((وما يغني عنه قميصي من الله ، وإني لأرجو أن يسلم بذلك ألف من قومه)) (١) )) (١)

.

<sup>(</sup>۱) أخرَجه الطبري في التفسير: ٤٠٩/١٤، رقم١٧٠٥، وقد حسّنه د. الحميدي في رسالته (( المنافقون في القرآن الكريم ))، ص٢٣٦، وسكت عنه شاكر.

<sup>(</sup>۲) فتح الباري : ٦٥ ـ كتاب التفسير ١٢ ـ باب استغفر لهم أو لا تستغفر لهم : ١٨٥/٨ ، شرح حديث رقم ٤٦٧٠ في الفتح .

### الفصل الرابع

#### جمادهم والإغلاظ عليمم

قال الله تعالى مخاطبًا نبيه في : { يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاعْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأُواَهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ } (١) ، وقال مهدّدًا ومتوعدًا المنافقين : { لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي مُهدّدًا ومتوعدًا المنافقين : { لَئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْحِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُعْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فَلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْحِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُعْرِينَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فَيُهَا إلا قَلِيلاً = ٠٠ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثَقِفُوا أُخِدُوا وَقُثِّلُوا تَقْتِيلاً = فِيهَا إلا قَلِيلاً = ٠٠ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا ثَقِفُوا أُخِدُوا وَقُثِّلُوا تَقْتِيلاً = ٢٠ مَلْعُونِينَ خُلُوا مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً }

قال ابن منظور : (( والجهاد : المبالغة واستفراغ الوسع في الحرب أو اللسان أو ما أطاق من شيء )) (7) .

وقال ابن القيّم: ((فالجهاد أربع مراتب: جهادُ النّفس، وجهادُ الشيطان، وجهادُ الكقّار، وجهاد المنافقين.

وأمّا جهاد الكفّار والمنافقين فأربع مراتب: بالقلب، واللسان، والمال، والنفس، وجهاد الكفّار أخص باليد، وجهاد

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية ( ٧٣ ) ، وكذلك هي في سورة التحريم: الآية ( ٩ ) .

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: الآيات (٦٠- ٦٢).

<sup>(</sup>٣) لسان العرب: مادة جهد: ١٣٥/٣.

المنافقين أخص ُّ باللسان .

وقد اختلفت عبارات السلف في حقّ الجهاد ، فقال ابن عبّاس : هو استفراغ الطاقة فيه ، وألا يخاف في الله لومة لائم ، وقال عبدالله بن المبارك : هو مجاهدة النّفس والهوى

وكان رسول الله في الدِّروة العُليا منه ، واستولى على أنواعه كُلِّها ، فجاهد في الله حقّ جهاده ؛ بالقلب والجنان ، والدعوة والبيان ، والسيف والسنان ، وكانت ساعاته موقوفة على الجهاد ، بقلبه ولسانه ويده ، ولهذا كان أرفع العالمين ذِكرًا وأعظمهم عند الله قدرًا .

وأمره الله تعالى بالجهاد من حين بعثه ؛ وقال : { وَلَوْ شِئْنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيرًا = ١٥ فَلا تُطِع الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُمْ بِهِ حِهَادًا كَبِيرًا } (١).

فهذه سورة مكيّة أمر فيها بجهاد الكقّار بالحجّة والبيان ، وتبليغ القرآن ، وكذلك جهاد المنافقين : إنّما هو بتبليغ الحُجَّة ، وإلا فهم تحت قهر أهل الإسلام ، قال تعالى : { يَاأَيُّهَا النّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاعْلُطْ عَلَيْهِمْ } .

فجهادُ المنافقين : أصعب من جهاد الكفّار ، وهو جهادُ خواصً الأمّة ، وورثة الرُّسُل ، القائمون به أفرادٌ في العالم ،

<sup>(</sup>١) الفرقان: الآية ( ٥٢ ).

والمشاركون فيه ، والمعاونون عليه ، وإن كانوا هُم الأقلين عددًا ، فهم الأعظمون عند الله قدرًا )) (١).

وأمّا الغِلظ فقال القرطبي: نقيض الرأفة ، وهي شدّة القلب على إحلال الأمر بصاحبه ، وليس ذلك في اللسان ، فإنّ النّبي في قال : إذا زَنَتْ أمّة أحَدِكُمْ فَلْيَجْلِدْهَا الْحَدّ وَلا يُترّب (١) عليها ، ومنه قوله تعالى : { وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ } ، ومنه قول النسوة لعمر : أنت أفظ وأغلظ من رسول الله في .

ومعنى الغِلظ: خشونة الجانب. وهذه الآية نسخت كلّ شيء من العفو والصلح والصفح » (٣).

فالفظ هو الجافي ، والغليظ القلب : القاسي القلب غير ذي رحمة ولا رأفة )) (٤) .

أمّا قوله تعالى: { لئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ } فقال القرطبي أيضًا: (( أهل التفسير على أنّ الأوصاف الثلاثة لشيء واحد )) (°).

أمّا الإرجاف فهو إشاعة الكذب والباطل للاغتمام به ،

<sup>(</sup>۱) زاد المعاد: ۹/۳، ۱۱، ۸، معلى التوالي، مع الاختصار.

<sup>(</sup>٢) أي لا يوبّخها ، ولا يقرّعْها بالزني بعد الضرب النّهاية : ٢٠٩/١ .

<sup>(</sup>٣) الجامع لأحكام القرآن ، للقرطبي: ٢٠٥/٨.

<sup>(</sup>٤) تفسير الطبرى: ٣٤١/٧، تحقيق: شاكر.

<sup>(</sup>٥) الجامع لأحكام القرآن: ٢٠٥/٨.

وقيل: تحريك القلوب، والرّجفان: الاضطراب الشديد))

وقوله تعالى : { لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ } (( أي لنسلطنّك عليهم فتستأصلهم بالقتل )) (۲) .

أمّا في صفة جهاد الكفّار والإغلاظ عليهم فلا إشكال ، لكن الاختلاف في كيفية جهاد المنافقين ، فقد نقل الطبري قول بعضهم: ((أمره بجهادهم باليد واللسان وبكلِّ ما أطاق جهادهم به . (عن ابن مسعود: {جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ } ، قال: بيده ، فإن لم يستطع فبلسانه ، فإن لم يستطع فبقلبه ، فإن لم يستطع فليكفهر في وجهه )) (٣) .

وقال آخرون: بل أمره بجهادهم باللسان: عن ابن عبّاس: (فأمره الله بجهاد الكفّار بالسيف، والمنافقين باللسان وأذهب الرّفق عنهم).

وقوله: { وَاعْلُظْ عَلَيْهِمْ } واشدد عليهم بالجهاد والقتال والإرهاب) (٤).

وممّن ذهب إلى استمرار الترقُق بهم والصبر على أذاهم

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق: ۲٤٦/١٤.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق: ٢٤٦/١٤.

<sup>(</sup>٣) تفسير الطبري: تحقيق: شاكر: ٢٥٨/١٤، وقد استعرض شاكر سند الأثر موثقًا رجاله.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق : ٢٥٨/١٤ ـ ٢٦٠ .

واحتمال جفاءهم الإمام الحافظ أبى العبَّاس أحمد بن عمر القرطبي صاحب (( المُقْهم لِما أشكل من تلخيص كتاب مسلم )) حيث يقول في هذه المسألة: (( قوله ﷺ لعمر َ حين قال: دعنى أضرب عنق هذا المنافق: « لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أصْحَابَهُ » دليلٌ على أن المنافقين الذين عُلِم نفاقهم في عهد رسول الله على كانوا مستحقين للقتل ، لكن امتنع النَّبي على من ذلك لئلا يكون قتلهم منفِّرًا لغير هم عن الدخول في الإسلام ؟ لأنّ العرب كانوا أهل أنفة وكِبْر بحيث لو قتل النّبي على هؤلاء المنافقين لنفر من بعد عنهم ، فيمتنع من الدخول في الدِّين ، وقالوا: هو يقتلُ أصحابه ، ولغضب من قرأب من هؤلاء المنافقين ، فتهيج الحروب ، وتكثر الفتن ، ويُمتنع من الدخول في الدين ، و هو نقيض المقصود ، فعفا النَّبي على عنهم ، ورفق بهم ، وصبر على جفائهم وأذاهم ، وأحسن إليهم حتَّى انشرح صدر من أراد الله هدايته ، فرسَخ في قلبه الإيمان ، وتبيّن له الحقّ اليقين ، وهلك عن بيّنة من أراد الله هلاكه ، وكان من الخاسرين ، ثُمَّ أقام النَّبي على مستصحبًا لذلك إلى أن توفاه الله تعالى ، فذهب النفاق وحكمه لأنَّه ارتفع مسمّاه واسمه

وقد ذهب غيرُ واحدٍ من أئمتنا إلى أنّ المنافقين يُعفى عنهم ما لم يُظهروا نفاقهم ، فإن أظهروه قُتلوا ، وهذا أيضًا يُخالف ما جرى على عهد النّبي ، فإنّ منهم من أظهر نفاقه ، واشتهر عنه حتّى عُرف به ، والله أعلم بنفاقه ، ومع

ذلك لم يُقتلوا لما ذكرناه .

وقد وضح من هذا الحديث إبطال قول من قال إن النّبي هي لم يقتل المنافقين لأنّه لم تقم بيّنة معتبرة بنفاقهم ؛ إذ قد نصّ فيه على المانع من ذلك ، و هو غير ما قالوه .

وفيه ما يدلُّ على أنّ أهون الشَّرّين يجوز العملُ على مقتضاه إذا اندفع به الشرّ الأعظم.

وفيه القول بصحة الذرائع ، وعلى تعليل نفي الأحكام في بعض الصور بمناسب لذلك النفي )) (١).

<sup>(</sup>۱) المفهم: (۳٤) كتاب البر والصلة (۱۰) باب النهي عن دعوى الجاهلية: ٥٦١٦ ـ ٥٦٣٠ ، مختصرًا من شرح حديث رقم ٢٤٩٢ .

# مسألة جليلة: (تعلُّق الأحكام في الدنيا بالإيمان الظاهر دون الباطن وإجرائها على المنافقين ما لم يظهروا كفرًا بواحًا ويقيموا عليه).

وهذه المسألة ذات صلة وطيدة وارتباط وثيق بالنفاق وأحكامه ، وفهمها من المهمّات ، إذ يُبنى عليه التعامل مع المنافقين ، والالتباس في فهمها يؤدي إلى الاضطراب في التعامل معهم .

فالأحكام في الدنيا تتربّب على الإسلام أي الإيمان الظاهر ولا تتعلق بالإيمان الباطن لأنّه لا يعلمه إلا الله ، ولم نؤمر بالتنقيب عن قلوب النّاس.

قال شيخ الإسلام: ((فيجب أن يُفرَّق بين أحكام المؤمنين الظاهرة الَّتي يحكم فيها النّاس في الدنيا وبين حكمهم في الآخرة بالثواب والعقاب، فالمؤمن المستحقّ للجنّة لا بُدّ أن يكون مؤمنًا في الباطن باتفاق جميع أهل القبلة )) (۱).

ولا ينبغي الربط بين الإيمان الظاهر والإيمان الباطن عند إجراء الأحكام.

قال ـ رحمه الله ـ : (( لأنّ الإيمان الظاهر الذي تجري عليه الأحكام في الدنيا لا يستلزم الإيمان في الباطن الذي يكون صاحبه من أهل السعادة في الآخرة ، فإنَّ المنافقين الذين قالوا : { ءَامَنَا بِاللهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ } هم

<sup>(</sup>۱) الإيمان ، لشيخ الإسلام ، ص٢٠٣ .

في الظاهر مؤمنون ، يصلُون مع النّاس ، ويصومون ، ويحجّون ، ويغزون ، والمسلمون يناحكونهم ويوارثونهم كما كان المنافقون على عهد رسول الله .

ولم يحكم النّبي في المنافقين بحكم الكفّار المظهرين للكفر ، لا في مناكحتهم ولا موارثتهم ولا نحو ذلك ، بل لمّا مات عبدالله بن أبيّ بن سلول ـ و هو من أشهر النّاس بالنفاق ـ ورثه ابنه عبدالله و هو من خيار المؤمنين ، وكذلك سائر من كان يموت منهم يرثه ورثتُه المؤمنون ، وإذا مات لأحدهم وارث ورثوه مع المسلمين ، وقد تنازع الفقهاء في المنافق الزنديق الذي يكتم زندقته ، هل يرث ويورث ؟

على قولين ، والصحيح أنّه يرث ويورث وإن عُلِم في الباطن أنّه منافق ، كما كان الصتّحابة على عهد النّبي المراث الميراث معناه على الموالاة الظاهرة ، لا على المحبّة التي في القلوب ، فإنّه لو عُلِق بذلك لم تمكن معرفته ، والحكمة إذا كانت خفيّة أو منتشرة عُلِق الحكم بمظنّتها وهو ما أظهره من موالاة المسلمين ، فقول النّبي الله : «لا يرث المسلم الكافر ، ولا الكافر المسلم » لم يدخل فيه المنافقون وإن كانوا في الآخرة في الدرك الأسفل من النار ، بل كانوا يورثون ويرثون ، وكذلك كانوا في الحقوق والحدود كسائر المسلمين ، وقد أخبر الله عنهم أنّهم يصلون ويزكّون ، ومع هذا لم يقبل ذلك منهم ، فقال : { وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ ثُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقاتُهُمْ إلا أنّهُمْ كَفَرُوا باللّهِ وَبرَسُولِهِ وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إلا وَهُمْ كُسَالَى وَلا

## يُنْفِقُونَ إلا وَهُمْ كَارِهُونَ } (١).

وقال: ((وكذلك المنافقون الذين لم يظهروا نفاقهم يصلى عليهم إذا ماتوا، ويدفنون في مقابر المسلمين من عهد النّبي في ، والمقبرة الّتي كانت للمسلمين في حياته وحياة خلفائه وأصحابه يدفن فيها كلّ من أظهر الإيمان وإن كان منافقًا في الباطن، ولم يكن للمنافقين مقبرة يتميّزون بها عن المسلمين في شيء من ديار الإسلام، كما تكون لليهود والنصارى مقبرة يتميّزون بها، ومن دُفن في مقابر المسلمين صلى عليه المسلمون، والصلاة لا تجوز على من عليم نفاقه بنص القرآن، فعُلِم أن ذلك بناءً على الإيمان الظاهر، والله يتولى السرائر، وقد كان النّبي في يصلي عليهم ويستغفر لهم حتّى نُهي عن ذلك، وعلى ذلك بالكفر، فكان ذلك دليلاً على أن كل من لم يعلم أنّه كافر بالباطن غارت الصلاة عليه والاستغفار له وإن كانت فيه بدعة وإن حان له ذنوب) (۱).

# تعامل النَّبي ﷺ وأصحابه مع المنافقين بعد تنزُّل الفاضحة وآيات التهديد من سورة الأحزاب:

أمر الله نبيّه في هذه السورة بجهاد المنافقين والإغلاظ عليهم وهدّدهم في الأحزاب بالتقتيل والتشريد،

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ، ص١٩٨ .

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ، ص ٢٠٤ ـ ٢٠٥ .

فحينما سمعوها كبتوا، وكتموا نفاقهم بعد أن كانوا يظهرونه قبل .

قال شيخ الإسلام: ((ولهذا تنازع الفقهاء في استتابه الزنديق - (والزنديق هو المنافق) - فقيل: يستتاب، واستدل من قال ذلك بالمنافقين الذين كان النّبي في يقبل علانيتهم ويكل أمرهم إلى الله، فيقال له: هذا كان في أوّل الأمر، وبعد هذا فأنزل الله: { مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا أُخِدُوا وَقُتُلُوا تَقْتِيلاً } فعلموا أنّهم إن أظهروه كما كانوا يظهرونه قتلوا، فكتموه.

والزنديق هو المنافق ، وإنّما يقتله من يقتله إذا ظهر منه أنّه يكتم النفاق ، قالوا : ولا تُعلم توبته ، لأنّ غاية ما عنده أنّه يظهر ما كان يظهر ، وقد كان يظهر الإيمان وهو منافق ، ولو قبلت توبة الزنادقة لم يكن سبيلٌ إلى تقتيلهم ، والقرآن قد توعّدهم بالتقتيل )) (۱).

وقال: ((لمّا كشفهم الله بسورة براءة بقوله: (ومنهم ، ومنهم ) صار يعرف نفاق ناس منهم لم يكن يعرف نفاقهم قبل ذلك ، فإنَّ الله وصفهم بصفات علمها النّاس منهم ، وما كان النّاس يجزمون بأنها مستلزمة لنفاقهم ، وإن كان بعضهم يظنُّ ذلك ، وبعضهم يعلمه ، فلم يكن نفاقهم معلومًا عند الجماعة ، بخلاف حالهم لمّا نزل القرآن ، ولهذا لمّا

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص۲۰۳.

نزلت سورة براءة كتموا النفاق ، وما بقي يمكنهم من إظهاره أحيانًا ما كان يمكنهم قبل ذلك .

وأنزل الله تعالى: { لئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنْغُرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لَا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا عَلِيلاً = ٦٠ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا أُخِدُوا وَقُتُلُوا تَقْتِيلاً = ٦٠ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا أُخِدُوا وَقَتُلُوا تَقْتِيلاً = ٦٠ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا أُخِدُوا وَقَتُلُوا تَقْتِيلاً = ٦٠ مَلْعُونِينَ خَلُوا مِنْ قَبْلُ وَلَنْ تَجِدَ لِسُنَّةِ اللَّهِ تَبْدِيلاً } فلما تُوعَدوا بالقتل إذا أظهروا النفاق ، كتموه )) (١).

وقال في معاملة النَّبي على وأصحابه لهم أيضًا:

(( وكان النَّبي ﷺ أوّلاً يصلّي عليهم ويستغفر لهم حتَّى نهاه الله عن ذلك ، فلم يكن يصلّي عليهم ولا يستغفر لهم .

ولكن دماؤهم وأموالهم معصومة لا يستحل منهم ما يستحله من الكفار الذين لا يظهرون أنّهم مؤمنون ، بل يظهرون الكفر دون الإيمان ، فإنّه في قال : «أمر ث أن أقاتِلَ النّاسَ حَتّى يَشْهَدُوا أَنْ لا إِلهَ إلاّ اللّهُ ، وَأني رَسُولُ اللّهِ ، فَإِذَا قالوها عَصمَوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَاللّهُمْ إلاّ بحقها ، وحِسابُهُمْ على الله » . وقال : «إنّي لمْ أومَر أنْ أنقب عَنْ قلوب النّاس ، وَلا أشت بُطونَهُمْ » . فكان حكمه في دماء غيرهم لا يستحل منها شيئًا إلا بأمر ظاهر ، مع أنّه كان يعلم نفاق كثير منهم ، وفيهم من لم يكن يعلم نفاق ، وكان من مات منهم صلى عليه المسلمون الذين لا يعلمون أنّه منافق ، ومن علم أنّه منافق لم

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ، ص۲۰۲ ـ ۲۰۳ .

#### يصل عليه.

وكان عمر إذا مات ميّت لم يصل عليه حتّى يصلي عليه حذيفة ، لأن حذيفة كان قد علم أعيانهم ، والله تعالى لمّا أمره في الكفّارة بعتق رقبة مؤمنة ، لم يكن على النّاس أن لا يعتقوا إلا من يعلموا أن الإيمان في قلبه ، فإن هذا كما لو قيل لهم : اقتلوا إلا من علمتم أن الإيمان في قلبه ، وهم لم يؤمروا أن ينقبوا عن قلوب النّاس ولا يشقوّا بطونهم ، فإذا رأوا رجلاً يظهر الإيمان جاز لهم عتقه .

وصاحب الجارية لمّا سأل النّبي الله الله المواد على المعلم والكافر النّما أراد الإيمان الظاهر الذي يفرّق به بين المسلم والكافر المراد الإيمان الظاهر الذي يفرّق به بين المسلم والكافر المراد الإيمان الظاهر الذي يفرّق به بين المسلم والكافر المراد الإيمان الظاهر المراد الإيمان الظاهر المراد الإيمان الظاهر المراد الإيمان المراد الإيمان المراد المراد

وكذلك من عليه نذر لم يلزمه أن يعتق إلا من علم أن الإيمان في قلبه ، فإنّه لا يعلم ذلك مطلقًا ، بل ولا أحد من الخلق يعلم ذلك مطلقًا .

وهذا رسول الله الله الله الله الله الله المَدينَةِ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقِ لا حَوْلَكُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدينَةِ مَرَدُوا عَلَى النَّفَاقِ لا تَعْلَمُهُمْ نَحْنُ نَعْلَمُهُمْ سَنُعَدِّبُهُمْ مَرَّتَيْنِ }.

فأولئك إنّما كان النّبي الله يحكم فيهم كحكمه في سائر المؤمنين ، ولو حضرت جنازة أحدهم صلّى عليها ، ولم يكن منهيًّا عن الصلاة إلاّ على من علم نفاقه ، وإلا لزم أن ينقّب عن قلوب النّاس ويعلم سرائر هم وهذا لا يقدر عليه بشر.

وبهذا يظهر الجواب عن شبهات كثيرة تورد في هذا المقام ، فإِنَّ كثيرًا من المتأخرين ما بقي في المظهرين للإسلام عندهم إلاَّ عدل أو فاسق ، وأعرضوا عن حكم المنافقين .

والمنافقون ما زالوا ولا يزالون إلى يوم القيامة  $^{(1)}$  .

- وممّن ذهب إلى تغير الحكم في المنافقين بعد قوة المسلمين: الحافظ ابن حجر - رحمه الله - إذ يقول: ((وكان النّبي في أوّل الأمر يصبر على أذى المشركين ويعفو ويصفح، ثمّ أمر بقتال المشركين، فاستمر صفحه وعفوه عمّن يظهر الإسلام ولو كان باطنه على خلاف ذلك لمصلحة الاستئلاف وعدم التنفير، ولذلك قال: ((لا يَتَحَدّث النّاسُ أنَّ مُحَمّدًا يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ) ، فلمّا حصل الفتح ودخل المشركون في الإسلام، وقل أهل الكفر، وذلوا، أمر بمجاهرة المنافقين وحملهم على حكم مُرِّ الحق، ولا سيّما وقد كان ذلك قبل نزول النهي الصريح عن الصلاة على المنافقين، وغير ذلك ممّا أمر فيه بمجاهرتهم)) (۱).

- ومنهم أيضًا الإمام أبو جعفر الطبري ، فقد اعتبره أولى الأقوال عنده بالصواب . قال : (( وأولى الأقوال في

<sup>(</sup>۱) الإيمان ، لشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة : ص ٢٠٠ ، ٢٠١ ، ٢٠٠ ، ٢٠٠ على الترتيب ، وباختصار في بعض المواضع .

<sup>(</sup>۲) فتح الباري: ٦٥ ـ كتاب التفسير ١٢ ـ باب استغفر لهم أو لا تستغفر لهم : ١٨٥/٨ ، شرح حديث رقم ٤٦٧٠ .

تأويل ذلك عندي بالصواب ما قال ابن مسعود: أنَّ الله أمر نبيّه هي من جهاد المنافقين بنحو الذي أمره به من جهاد المشركين.

فإن قال قائل : فكيف تركهم الله مقيمين بين أظهُر أصحابه مع علمه بهم ؟

قيل: إن الله تعالى ذكر وانها أمر بقتال من أظهر منهم كلمة الكفر، ثم أقام على إظهاره ما أظهر من ذلك .

وأمّا من إذا اطلع عليه منهم أنّه تكلم بكلمة الكفر وأخِذ بها ؛ أنكرها ورجع عنها وقال : ( إنّي مسلم ) فإنّ حُكْمَ الله في كلّ من أظهر الإسلام بلسانه ، أن يحقن بذلك له دمه وماله ؛ وإن كان معتقدًا غير ذلك .

وتوكّل هو جلّ ثناؤه بسرائرهم ، ولم يجعل للخلق البحث عن السرائر . فلذلك كان النّبي هم علمه بهم وإطّلاع الله إياه على ضمائرهم واعتقاد صدورهم ، كان يُقِرّهم بين أظهر الصّحابة ، ولا يسلك بجهادهم مسلك جهاد من قد ناصبته الحرب على الشرك بالله ؛ لأنّ أحدهم كان إذا اطلع عليه أنّه قد قال قولاً كفر فيه بالله ، ثمّ أخذ به أنكر ، وأظهر الإسلام بلسانه .

فلم يكن المنظم يأخذه إلا بما أظهر له من قوله عند حضوره وعزمه على إمضاء الحكم فيه دون ما سلف من قول كان نطق به قبل ذلك ؛ ودون اعتقاد ضميره الذي لم يُبح الله لأحد الأخذ به هو دون خلقه »

(1)

#### الخلاصة:

كان النّبي على أدى المنافقين ، ولا يقابل أذاهم بالعقاب ، إنّما يعفو ويصفح ويتألفهم ، ويقبل ظواهرهم ، ويكل سرائرهم إلى الله ، ويستغفر لهم ، ويصلي على أمواتهم ، ويقوم على قبورهم ، ويجري عليهم أحكام الإسلام كاملة كالإرث ، والعتق ، والكفّارات ، وغيرها . وهم يصلون ويزكّون ويحجّون ويجاهدون مع النّبي على سوى من نكص في بعض الغزوات ، وكانوا إذا تخلفوا عن غزوة جاءوه فاعتذروا إليه ، فقبل أعذارهم وعفا عنهم .

وإذا أظهروا نفاقًا وأخذوا به حلفوا للرسول هما قالوه ، فيقبل أيمانهم ويعفو عنهم ، فلمّا نزلت سورة الفاضحة ( براءة ) وأمر فيها بجهادهم والإغلاظ عليهم ، كُبتوا ، وكتموا نفاقهم ، ولم يعودوا يجرؤا على إظهاره .

وكف عن الاستغفار لهم والصلاة عليهم والقيام على قبورهم ، ومع ذلك فإن إظهارهم للإسلام لم يزل يعصم دماءهم وأموالهم وأعراضهم.

فلم يكن يأخذهم عند إمضاء الحكم فيهم إلا بما ظهر له من أقوالهم ، وأقرُّوا به عنده ، وأقاموا عليه . دون ما سلف منهم ، ودون ما يبطنونه .

<sup>(</sup>۱) تفسير الطبري: ٣٦٠/١٤ ، تحقيق: شاكر.

فإن قيل: لِمَ لم يقتل الذين اشتهروا بالنفاق وعُرف عنهم ؟ قيل: قد أخذ الشرين ، واندفع بمقتضاه أعظم الشرين ، وتحقق بموجبه مصلحة عظمى ، وهي انشراح صدور كثير من المنافقين للإيمان فرسخ في قلوبهم وتبين لهم الحق المبين.

وإن قيل لِمَ لَمْ يقتل الّذين أطلعه الله على نفاقهم وتأكّد لديه أنَّهم كفّار في الباطن ، قيل : قد نُهي عن قتلهم .

كما جاء في حديث العقبة الّتي بين المدينة وتبوك ، وهو حديث طويل ، وقد جاء النّبي في من العقبة ، وأراد المنافقون الفتك برسول الله في ، فحينما سأل أسيد بن حُضير عن سبب سلوكه العقبة ، وترك الوادي ، وأخبره بما هم به المنافقون ، كان ممّا قال : وإن أحببت ـ والّذي بعثك بالحق ـ فنبئني بأسمائهم فلا أبرح حتّى آتيك برؤوسهم . قال : «يا أسيد إني أكره أن يقول النّاس : إنّ محمّدًا قاتل بقوم حتّى إذا أظهره الله تعالى بهم أقبل عليهم يقتلهم » .

وفي رواية: «إنّي أكْره أن يقول النّاس: إنّ محمّدًا لما أنقضت الحربُ بينه وبين المشركين وضع يده في قتل أصحابه». فقال: يا رسول الله ، فهؤلاء ليسوا بأصحاب ، فقال رسول الله على : « أليس يظهرون شهادة أن لا إله إلا الله ؟ » قال: بلى [ ولا شهادة

لهم ] قال : «أليس يُظهرون أنّي رسول الله ؟». قال : بلى و لا شهادة لهم ، قال : (فقد نُهيت عن قتل أولئك » (١).

وقال شيخ الإسلام في معرض حديثه عن تعليق الأحكام بالإيمان الظاهر: (( ... كان النّبي في يمتنع من عقوبة المنافقين، فإنّ فيهم من لم يكن يعرفهم كما أخبر الله بذلك والذين كان يعرفهم لو عاقب بعضهم لغضب له قومه ولقال النّاس: إن محمّدًا يقتلُ أصحابه و فكان يحصل بسبب ذلك نفور عن الإسلام و إذ لم يكن الذنبُ ظاهرًا، يشترك النّاسُ في معرفته.

ولمّا همّ بعقوبة من يتخلف عن الصلاة ، منعه من في

<sup>(</sup>۱) سُبُل الهُدى والرّشاد في سيرة خير العباد : ٤٦٦/٥ ـ ٤٦٧ ، وقال محققوه : ((أخرَجه البيهقي في الدلائل : ٢٥٧/٥ ، وانظر المغازي للواقدي : ٢٠٤٣ ، ٤٤٠ ، والدُّر المنثور : ٢٥٩/٣ ، وابن كثير في البداية والنهاية : ١٩٤٥ ) ا.ه.

قال في مجمع الزوائد: رواه أحمد ، ورجاله رجال الصحيح: ١٩٥/٦

وقال العُمَريّ: (( مسند أحمد : ٣٩٠/٥ ـ ٣٩١ ، بإسناد حسن )) . انظر : السيرة النبوية الصحيحة : ٥٣٦/٢ في الهامش .

وقال صاحب السيرة في ضوء المصادر الأصلية ، ص ٦٣٠ : بإسناد حسن ، ويشهد للقصّة بالصحّة ما رواه مسلم : ٢٧٧٩ / ٢١٤٤/٤

البيوت من النساء والدُّريّة )) (١)

فعُلم من حديث النّبي الله قد نُهي عن كل من أظهر الشهادتين ( إلا بحقها ). هذا والنبي الله قد أطلعه الله على ما تكنُّه قلوب هؤلاء ، فكيف بغيره ؟

وعُلم أيضًا أن كلّ من ظهر منه نفاقًا وأخِذ به ، وجيء به إلى النّبي فأنكر ولاذ بالشهادتين ـ سواءً من المنافقين أو من المشركين ((كما قال خالد: إنّما قالها تعوّدًا ، قال: أشققت عن بطنه؟ )) ـ لم يؤاخذ به ، وقبل ظاهره .

أمّا من أظهر نفاقًا وأخذ به ، ثمّ أقام عليه ولم يُنكر بل أصر على ما أبطنه فإنّه يأخذ حكمًا آخر ، ويخرج من الإسلام ويدخلُ في الرِّدَة وبهذا يصبح الجُرْم واضحًا يشترك النّاسُ في معرفته ، ويكون أمرًا بيّنًا لا لبس فيه ولا غموض ، وبهذا يُطبَّق عليه قوله عليه قوله في : «مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ » (٢) .

ولم أقف فيما اطلعت عليه أن النّبي على قتل منافقًا .

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوى: ۲۲/۷ ـ ۲۲۳ .

 <sup>(</sup>۲) البخاريّ : ٦٠ ـ الجهاد ١٤٧ ـ باب لا يُعدَّب بعذاب الله : ١٠٩٨/٣ ،
 رقم ٢٨٥٤ .

# الفصل الخامس

### محاصرتهم والتضييل عليهم وتهديدهم

لقد كان من أهم آثار السياسة الحكيمة التي انتهجها النّبي على مع المنافقين ، والتي كان أهمها الصبر عليهم وترك معاقبتهم أن فسح المجال للنّاس ليطلعوا على نفاقهم عن كثب ، حتّى إذا فاضت قلوبهم بكراهية النفاق وأهله كانوا هم الدين يأخذون على أيدي مظهري النفاق عتابًا ، وتعنيقًا ، وطردًا ، وإبعادًا . وفي مقدّمتهم قومهم وأهلهم وقراباتهم .

ومن ذلك ما رواه ابن إسحاق في السيرة قال:

( فلمّا قدِم رسولُ الله الله المدينة ، وكان عبدُالله بن أبيّ بن سلول ، كما حدّثني ابن شهاب الزُّهْري ، له مقامٌ يقومه كلّ جمعة لا يُنْكَرْ ، شرقًا له في نفسه وفي قومه ، وكان فيهم شريقًا ،

إذا جلس رسولُ الله على يوم الجمعة وهو يخطب النّاس ، قام فقال : أيُّها النّاس ، هذا رسولُ الله على بين أظهركم ، أكرمكم الله وأعزّكم به ، فانصروه وعزّروه (١) واسمعوا له وأطبعوا ، ثمّ يجلس ، حتّى إذا صنع يوم أحد ما صنع .

<sup>(</sup>۱) عزر وه: التّعزير: الإعانة والتّوقير والنّصر مرّة بعد مرّة. النّهاية: ۲۲۸/۳.

ورجع بالنّاس ، قام يفعل ذلك كما كان يفعله ، فأخذ المسلمون بثيابه من نواحيه وقالوا: اجلس ، أي عدو الله ، لست لذلك بأهل ، وقد صنعت ما صنعت ، فخرج يتخطّى رقاب النّاس وهو يقول: والله لكأنّما قُلْتُ بُجْرًا (۱) أن قمتُ أشدد أمرَه.

فلقيه رجلٌ من الأنصار بباب المسجد فقال : مالك ؟ ويلك ! قال : قمتُ أشدد أمره ، فوثب عليّ رجالٌ من أصحابه يجذبونني ويُعنِّفونني ، لكأنما قلت بجرًا أن قمت أشدد أمره . قال : ويلك ! ارجع يستغفر لك رسولُ الله على ؛ قال : والله ما أبتغي أن يستغفر لي .

قال ابن إسحاق: كان يوم أحد يوم بلاء ومصيبة وتمحيص، اختبر الله به المؤمنين، ومحق به المنافقين ممّن كان يُظهر الإيمان بلسانه، وهو مستخف بالكفر في قلبه، ويومًا أكرم الله فيه من أراد كرامته بالشهادة من أهل ولايته)) (٢).

فهذا من الردع والكبت لرأس النفاق ، وقد جاء من

<sup>(</sup>۱) بُجْرًا: أي عظيمًا ، والبُجر هو الأمر العظيم الداهي . ومن رواه هُجْرًا بالهاء المضمومة فهو الكلام القبيح . السِّيرة النبويّة لابن هشام مع شرح الخشني: ١٥٣/٣ .

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية لابن هشام مع شرح أبي ذرِّ الخشني: ١٥٣/٣، وهذا مستفيض في السيرة ، فقد نقله الدَّهبيّ عن البكائي عن ابن إسحاق ، سير أعلام النبلاء ، السيرة النبوية : ١٠/١ ، وكذا صاحب سُبُل الهُدى والرشاد : ٢٣١/٤ ، كلهم عن ابن إسحاق ، ولم أقف على من درسه حديثيًّا .

الصَّحابة ﴿ ، وفيه من الدُّلِّ والإهانة ما فيه لعدوِّ الله ، وهذا ممّا يُقلّل من شأنه ويردعه عن التمادي والإيغال في النّفاق .

ومن محاصرتهم وتضييق الخناق عليهم ما أمر الله به نبيّه هي بشأن مسجد الضرار ، وما دُكر من هدمه وتحريقه

وفي هذا يقول الله تعالى: { وَالَّذِينَ اتَّخَدُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا وَكُوْرًا وَتَوْرِيقًا بَيْنَ الْمُؤْمِنِينَ وَإِرْصَادًا لِمَنْ حَارَبَ اللَّهَ وَرَسُولُهُ مِنْ قَبْلُ وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أُرَدْنَا إِلَا الْحُسْنَى وَاللَّهُ يَشْهَدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ = ١٠٧ لَا تَقُمْ فِيهِ أَبَدًا ...} (١) ... الآية .

روى الإمام الطبري في سبب نزولها عن ابن عبّاس قوله: { وَالّذِينَ اتَّخَدُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا } وهم أناس من الأنصار ابتنوا مسجدًا ، فقال لهم أبو عامر : ابنوا مسجدكم واستعدوا بما استطعتم من قوة ومن سلاح ، فإني ذاهب إلى قيصر ملك الروم ، فآتي بجند من الروم ، فأخرج محمّدًا وأصحابه! فلمّا فرغوا من مسجدهم ، أتوا النبي عليه الصلاة والسلام فقالوا: قد فرغنا من بناء مسجدنا ، فنحبُ أن تصلّي فيه ، وتدعو لنا بالبركة! فأنزل الله فيه : { فَلَحْرُمُ الطّالِمِينَ } لا تَقُمْ فِيهِ أَبِدًا } ... إلى قوله: { وَاللّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الطّالِمِينَ }

<sup>(</sup>١) التوبة: الآيتان (١٠٨،١٠٨).

<sup>(</sup>٢) تفسير الطبري: ٤٧٠/١٤ ، تحقيق شاكر ، رقم١٧١٨٧ ، لم يعلق

قال الشيّخ أكرم ضياء العمري في السيرة النبوية الصحيحة : (( وامتنع الرسول عن الصلاة في مسجد الضرار الذي بنوه وأحرقه)) (۱).

(( ووصلت بهم الجرأة على الله ورسوله أن يبنوا مسجدًا قبيل غزوة تبوك ليجتمعوا فيه ويديروا حلقات تآمرهم على المسلمين ، ويأملوا في مجيء أبي عامر الفاسق من عند الروم بجيش يغزو المدينة

لكن الله فضح حقيقة نواياهم ، فامتنع الرسول عن الصلاة فيه ثمَّ أحرقه عندما عاد من تبوك )) (٢)

قال السعدي ـ رحمه الله ـ : (( فبعث إليه النّبي الله من يهدمه ويحرقه ، فهُدم وحُرِّق وصار بعد ذلك مزبلة )) (٢) .

=

عليه - رحمه الله - ، لكن صاحب السيرة في ضوء المصادر الأصلية يقول في تخريجه له : ((بإسناد صحّحه الدكتور السندي : الذهب المسبوك ، ص ٣١٦ ، وقال : وقد احتجّ به أهل التفسير ورجاله ثقات ما عدا المثنى وعبدالله بن صالح ، وانظر الروايات في هذا عند السندي : الذهب المسبوك ، ص ٣١٤ - ٣١٩ .

انظر هذا في السيرة في ضوء المصادر الأصلية ، ص ٦٢٠.

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية الصحيحة: ۲۷/۲ .

<sup>(</sup>٢) السيرة في ضوء المصادر الأصلية ، ص٦١٩ ـ ٦٢٠ ، مختصرًا .

<sup>(</sup>٣) تيسير الكريم الرَّحمن: ٢٨٦/٢.

تبوك ، فبعث إليهم النَّبي على الله النَّبي الله في نفر من أصحابه ، وأمره أن يحرِّق عليهم بيت سويلم ، ففعل طلحة ، فاقتحم الضحاك بن خليفة من ظهر البيت ، فانكسرت رجله ، واقتحم أصحابه ، فأفلتوا )) (۱).

وفي السيرة أيضًا ، قال ابن إسحاق:

(( وكان ممّن تعوّذ بالإسلام ودخل فيه مع المسلمين وأظهره وهو منافق من أحبار يهود : وذكر َهم ، ثمّ قال : وكان هؤلاء المنافقون يحضرون المسجد فيستمعون أحاديث المسلمين ويسخرون ويستهزئون بدينهم ، فاجتمع يومًا في المسجد منهم ناسٌ ، فرآهم رسولُ الله على يتحدّثون بينهم خافضي أصواتهم قد لصق بعضهم ببعض ، فأمر بهم رسولُ الله على فأخرجوا من المسجد إخراجًا عنيقًا ... )) (۱) الحديث .

وقد ذكرهم وذكر من أخرجهم.

وأمّا تهديدهم فقد أنزل الله عَلِيّ جملة من ذلك .

منها: قول الله تعالى: { لَئِنْ لَمْ يَئْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِينَ فِي

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام بشرح أبي ذرِّ الخشني : ٢١٧/٤ ، ٢١٨ ، ٢١٨ ، باختصار ، وفي سند ابن هشام انقطاع ، لأن فيه تعديل على الإبهام ، فالحديث ضعيف .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، ص ٢٠٠ ، وهو مستفيض في السيرة ، ولم أقف على من حكم عليه حديثيًّا .

قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فِي الْمَدِينَةِ لَنُغْرِيَنَكَ بِهِمْ ثُمَّ لا يُجَاوِرُونَكَ فِيهَا إلا قَلِيلاً = ٦٠ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِقُوا أُخِدُوا وَقُتُلُوا تَقْتِيلاً } فِيهَا إلا قَلِيلاً = ٦٠ مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِقُوا أُخِدُوا وَقُتُلُوا تَقْتِيلاً } (١)

وقول الله تعالى : { يَحْذَرُ الْمُنَافِقُونَ أَنْ تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةُ تُنَبِّئُهُمْ بِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِئُوا إِنَّ اللَّهَ مُخْرِجٌ مَا تَحْذَرُونَ } (٢).

وقوله تعالى: { ... فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْرًا لَهُمْ وَإِنْ يَتُولُوا يَكُ خَيْرًا لَهُمْ وَإِنْ يَتَولُوا يُعَدِّبُهُمُ اللَّهُ عَذَابًا أَلِيمًا فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَمَا لَهُمْ فِي الأَرْض مِنْ وَلِيٍّ وَلا نَصِيرٍ } (٣).

ومنها قوله تعالى : { فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلا وَلْيَبْكُوا كَثِيرًا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ} (٤) .

وقال تعالى : { يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ وَاعْلُظْ عَلَيْهِمْ وَمَأْوَاهُمْ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ } (٥) .

<sup>(</sup>١) الأحزاب: الآيتان (٦٠، ٦١).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (٦٤).

<sup>(</sup>٣) التوبة: جزء من الآية (٧٤).

<sup>(</sup>٤) التوبة: الآية ( ٨٢ ).

<sup>(</sup>٥) التوبة: الآية ( ٧٣ ).

# الفصل السادس

### كشف خططهم ومؤامراتهم وإبطالها

وفي هذه المرّة كان مخططهم تحزين المسلمين على قتلاهم وتشكيكهم في دينهم ، وتفريقهم عن النّبي على .

ومن أسوأ أساليبهم إظهار الفرح والشماتة بالمسلمين ، لِما أصابهم . قال ابن كثير في البداية والنهاية : ذكر ابن لهيعة ، عن أبي الأسود ، عن عروة بن الزبير سواء . قال موسى بن عُقبة : وأخذ المنافقون عند بكاء المسلمين ؛ في المكر والتفريق عن رسول الله ، وتحزين المسلمين ، وظهر غش اليهود ، وفارت المدينة بالنفاق فور المر بل ، وقالت اليهود : لو كان نبيًا ما ظهروا عليه ولا أصيب منه ما أصيب ، ولكنه طالب مُلك ؛ تكون له الدُّولة وعليه .

وقال المنافقون مثل قولهم ، وقالوا للمسلمين : لو كنتم

أطعتمونا ما أصابكم الذين أصابوا منكم ، فأنزل الله في طاعة من أطاع ، ونفاق

من نافق ، وتعزية للمسلمين يعني فيمن قُتِل منهم ، فقال : { وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ ثُبُوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ } (١) )) (١) .

(( وهكذا حاول اليهود والمنافقون أن يفقدوا المؤمنين ثقتهم بدينهم ونبيّهم وأن يشوّهوا عقيدتهم الصافية نحو قضاء الله وقدره وحكمته.

ولمّا كان هذا المخطط الخبيث الّذي قاموا به ربّما يؤثّر على بعض المؤمنين أنزل الله تعالى الآيات القرآنية تجلّي الحقائق ، وتكشف الشبهات ، وتزيل عن نفوس المؤمنين ما قد يعلق بها من الوساوس )) (<sup>7)</sup>.

وهي أيضًا تعزيهم وتواسيهم وتُطمئن قلوبهم وتُدهب الحزن عنهم وتمنحهم الاستعلاء بالإيمان.

وممّا نزل في ذلك ، قول الله تعالى : { وَلا تَهِنُوا وَلا تَهُوا وَلا تَهُوا وَلا تَهُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلَوْنَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ = ١٣٩ إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ

<sup>(</sup>١) أل عمران: الآية (١٢١).

<sup>(</sup>۲) البداية والنهاية : ٤٢٥/٤ ، طبعة دار المعرفة ، بيروت ، قال د. عبدالعزيز الحميدي : وموسى بن عقبة هو ابن أبي عيّاش الأسدي مولى آل الزبير ، وهو ثقة فقيه ، إمام في المغازي ، من الطبقة الخامسة ، ولم يصح أن ابن معين ليّنه . مات سنة إحدى وأربعين ومائة ، وقيل بعد ذلك . انظر : ((المنافقون )) له ، ص١٣٠ بالهامش .

<sup>(</sup>٣) المنافقون في القرآن الكريم ، للدكتور عبدالعزيز الحميدي ، ص ١٣٠ .

ققدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ لُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الْذِينَ ءَامَنُوا وَيَتَخِذَ مِنْكُمْ شُهُهَاءَ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ = ١٤٠ وَلِيُمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ} (١) . قال ابن ولِيُمَحِّصَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ} (١) . قال ابن إسحاق في قول الله تعالى : { وَتِلْكَ الأَيَّامُ لُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ } أي نُصرِّفها بين النّاسِ للبلاء والتمحيص ، { وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا ...} أي المُعلِّر بين المؤمنين والمنافقين ، { وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ } أي المنافقين الذين يظهرون بألسنتهم الطاعة ، وقاوبهم مصرِرّة على المعصية )) (١) .

وقال تعالى : { يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُّوكُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا خَاسِرِينَ } (٣) .

وقوله تعالى: { ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَمِّ أَمَنَهُ نُعَاسًا يَغْشَى طَائِفَةً مِنْكُمْ وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمَّتُهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَظُنُّونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقِّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلُ لَنَا مِنَ الأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الأَمْرِ كُلَّهُ لِلَّهِ لِجُعُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لا يُبْدُونَ لكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لا يُبْدُونَ لكَ يَقُولُونَ لَوْ كَانَ لنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلُ إلى مَا قُتِلْنَا هَاهُنَا قُلْ لُو كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ لبَرَزَ الّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إلى مَضَاجِعِهمْ وَلِيَبْتَلِي اللَّهُ مَا فِي صَدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ مَا لِللَّهُ مَا فِي صَدُورِكُمْ وَلِيُمَحِّصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ } (1).

<sup>(</sup>١) آل عمران: الآيات ( ١٣٩ - ١٤١ ).

<sup>(</sup>Y) السيرة النبوية ، لابن هشام : ١٦٠/٣ .

<sup>(</sup>٣) آل عمران: الآية (١٤٩).

<sup>(</sup>٤) أل عمران: الآية (١٥٤).

{ يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لإِخْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرْضِ أَوْ إِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُرَّى لُوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ يُحْيِي وَيُمِيتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ } (١).

{ وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانَ فَبِإِدْنِ اللَّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ = 177 وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُوْا قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أو ادْفَعُوا قَالُوا لُو نَعْلَمُ قِتَالاً لاَتَبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ الْدُقْعُوا قَالُوا لُو نَعْلَمُ قِتَالاً لاَتَبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ = لِلإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَقُواهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ = لِلإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَقُواهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ = 17٧ الذينَ قالُوا لإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرَءُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ } (٢) .

{ وَلا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ إِنَّهُمْ لَنْ يَضُرُّوا اللَّهَ شَيْئًا يُرِيدُ اللَّهُ ألا يَجْعَلَ لَهُمْ حَظًا فِي الآخِرَةِ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ } (٣)

{ مَا كَانَ اللَّهُ لِيَدْرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ حَتَّى يَمِيزَ الْخَبِيثَ مِنَ الطَّيِّبِ وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُطْلِعَكُمْ عَلَى الْغَيْبِ ... } (1) ...

قال ابن إسحاق: (( فأنزل الله النُّعاس أمنة منه على أهل اليقين به فهم نيامٌ لا يخافون ، وأهل النفاق قد أهمّتهم أنفسهم

<sup>(</sup>١) آل عمران: الآية (١٥٦).

<sup>(</sup>٢) آل عمران: الآيات (١٦٦ ـ ١٦٨).

<sup>(</sup>٣) آل عمران: الآية (١٧٦).

<sup>(</sup>٤) آل عمران: الآية (١٧٩).

يظنُّون بالله غير الحق ظنّ الجاهلية تخوف القتل ، وذلك أنَّهم لا يرجون عاقبة ، فذكر الله على تلاومهم وحسرتهم على ما أصابهم . ثمَّ قال الله لنبيّه : { قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ } لم تحضروا هذا الموطن الذي أظهر الله فيه منكم ما أظهر من سرائركم لأخرج الذين كتب عليهم القتل إلى مضاجعهم ، إلى موطنِ غيره يُصرعون فيه حتَّى يبتلي به ما في صدورهم .

ثُمَّ قال : { لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا ...} أي لا تكونوا كالمنافقين الَّذين ينهون إخوانهم عن الجهاد في سبيل الله .

ويقولون إذا ماتوا أو قتلوا: لو أطاعونا ما ماتوا وما قتلوا »(۱).

وفي قوله تعالى: { وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَان فَبادْن اللّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُؤْمِنِينَ } قال: ليميز بين المؤمنين والمنافقين ، وليعلم الذين نافقوا منكم ، أي ليُظهر ما فيهم.

{ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أو ادْفَعُوا } يعني عبدالله بن أبي وأصحابه الذين رجعوا عن رسول الله على حين سار إلى عدُوه من المشركين بأحد ، وقولهم : لو نعلم أنكم تقاتلون لسِرْنا معكم ، ولدفعنا عنكم ، ولكنّا لا نظن أنّه يكون قتال ، فأظهر منهم ما كانوا يُخفون في أنفسهم . وهم للكفر يومئذٍ أقرب منهم للإيمان ، { يَقُولُونَ بِأَقُواهِهِمْ مَا لَيْسَ

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح أبي ذرّ الخشني: ١٦٦/٣.

فِي قُلُوبِهِمْ } أي يُظهرون لك الإيمان ، وليس في قلوبهم { الذين قالوا لإخْوانِهِمْ } الذين أصيبوا معكم من عشائرهم وقومهم: { لو أطاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرَءُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ } أي أنّه لا بُدّ من الموت ، فإن استطعتم أن تدفعوه عن أنفسكم فافعلوا ، وذلك أنّهم إنّما نافقوا وتركوا الجهاد في سبيل الله حرصاً على البقاء في الدنيا ، وفراراً من الموت )) (۱).

(( { وَلا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ } أي المنافقون . ( { وَلا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ } أي المنافقين )) (٢) .

أمّا في هذه المرّة فكان مخطط المنافقين ؛ اغتيال النّبيّ هي والفتك به غِيلة بليلٍ لا يعلمهم أحد ، قال صاحب سُبُل الهُدى والرّشاد :

روى الإمام أحمد عن أبي الطفيل ، والبيهقي عن حذيفة ، وابن سعد عن جبير بن مطعم ، وابن أبي حاتم وأبو الشيخ عن الضحاك ، والبيهقي عن عروة ، والبيهقي عن ابن إسحاق ، ومحمّد بن عمر عن شيوخه ابن إسحاق ، ومحمّد بن عمر عن شيوخه -رحمهم الله تعالى - أن رسول الله الله الما كان ببعض الطريق مكر به ناس من المنافقين وائتمروا بينهم أن يطرحوه من عَقبة في الطريق . وفي رواية كانوا قد أجمعوا

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، ص١٦٩ .

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق: ۱۷۳/۳ ـ ۱۷۶ ، مختصرًا .

أن يقتلوا رسول الله على ، فجعلوا يلتمسون غِرّته ، فلمّا أراد رسول الله على أن يسلك العقبة أرادوا أن يسلكوها معه ، وقالوا: إذا أخذ في العقبة دفعناه عن راحلته في الوادي، فأخبر الله تعالى رسوله بمكرهم ، فلمّا بلغ رسول الله على تلك العقبة نادى مناديه للنّاس: إنّ رسول الله على أخذ العقبة فلا يأخذها أحد ، واسلكوا بطن الوادي ، فإنَّه أسهل لكم وأوسع ، فسلك النّاس بطن الوادي إلاَّ النّفر الّذين مكروا برسول الله على لمّا سمعوا ذلك استعدّوا وتلثموا ، وسلك رسول الله على العقبة ، وأمر عَمَّار بنَ ياسر أن يأخذ بزمام الناقة ويقودها ، وأمر حذيفة بن اليمان أن يسوق من خلفه ، فبينا رسول الله على يسير من العقبة إذ سمع حس القوم قد غَشوْه ، فنقروا ناقة رسول الله على حتَّى سقط بعض متاعه ، وكان حمزة بن عَمْر و الأسلمي لحق برسول الله على بالعقبة ، وكانت ليلة مظلمة ، قال حمزة : فَنُورِ لي في أصابعي الخمس ، فأضاءَت حتَّى جمعت ما سقط من السوط والحبل وأشباههما ، فغضب رسولُ الله على وأمر حذيفة أن يردهم ، فرجع حذيفة إليهم ، وقد رأى غضب رسول الله على ومعه محجن ، فجعل يضرب وجوه رواحلهم ، وقال : إليكم إليكم يا أعداء الله تعالى ، فعلم القوم أن رسول الله على قد اطلع على مكرهم ، فانحطوا من العقبة مسرعين حتّى خالطوا النّاس ، وأقبل حذيفة حتَّى أتى رسول الله على ، فقال : اضرب الراحلة يا حذيفة ، وامش أنت يا عمّار ، فأسر عوا حتّى استوى بأعلاها ، وخرج رسول الله على من العقبة ينتظر النّاس ، وقال لحذيفة: هل عرفت أحدًا مِنَ الركب الذين رددتهم؟ قال: يا رسول الله قد عرفت رواحلهم، وكان القوم متلثمين فلم أبصرهم من أجل ظلمة الليل. قال: هل علمتم ما كان من شأنهم وما أرادوا؟ قالوا: لا والله يا رسول الله. قال: فإنّهم مكروا ليسيروا معي فإذا طلعت العقبة زَحَمُوني فَطرَحُوني منها - إن شاء الله تعالى - قد أخبرني بأسمائهم وأسماء آبائهم، وسأخبركم بهم إن شاء الله تعالى، قالوا: أفلا تأمر بهم يا رسول الله إذا جاء النّاس أن تُضرَب أعناقهم؟ قال: أكره أن يتحدّث النّاس ويقولوا: إنّ محمّدًا قد وضع يده في أصحابه، فسماهم لهما، ثمّ قال: اكتماهم، فانطلق إذا أصبحت فاجمعهم لي.

فلمّا أصبح رسول الله قال له أسيد ابن الحُضير: يا رسول الله ما منعك البارحة من سلوك الوادي ؟ فقد كان أسهل من العقبة ؟ فقال: أتدري يا أبا يحيى أتدري ما أراد بي المنافقون وما همّوا به ؟ قالوا: نتبعه من العقبة ، فإذا أظلم عليه الليلُ قطعوا أنساع راحلتي ونخسُوها حتّى يطرحوني عن راحلتي ، فقال أسيد: يا أنساع راحلتي ، فقال أسيد: يا الرّجُلَ الله ، قد اجتمع النّاس ونزلوا ، فمر مُكلّ بطن أن يقتل الرّجُلَ الذي همّ بهذا ، فيكون الرّجل من عشيرته هو الذي يقتله ، وإن أحببت ـ والذي بعثك بالحق ـ فنبئني بأسمائهم فلا أبرح حتّى آنيك برؤوسهم. قال: «يا أسيّد إني أكره أن يقول النّاس؛ إنّ محمّدًا قاتل بقوم حتّى إذا أظهره الله تعالى بهم أقبل عليهم يقتلهم»

وفى رواية : « إنِّي أكْره أن يقول النّاس : إنّ محمَّدًا لما أنقضت

الحربُ بينه وبين المشركين وضع يده في قتل أصحابه ». فقال: يا رسول الله ، فهؤ لاء ليسوا بأصحاب ، فقال رسول الله ، « أليس يظهرون شهادة أن لا إله إلا الله ؟ » قال: بلى [ ولا شهادة لهم ] قال: « أليس يُظهرون أنّي رسول الله ؟ ». قال: بلى ولا شهادة لهم ، قال: «فقد نُهيت عن قتل أولئك » (١).

وهكذا كان مخطط هؤلاء المنافقين القضاء على رسول الله ه ، ولم يعلموا أن الله على كلّ شيء شهيد ، وأنّه غالب على أمره ، ولكنّ أكثر النّاس لا يعلمون .

فقد أحبط الله مخططهم على يدي نبيّه محمّد ﷺ وردّهم على أعقابهم خاسرين .

وقد ذكرت الروايات عن حذيفة أن النّبي قد دعا عليهم ، قال : « اللهم ارمهم بالدّبيئة ، قلنا : يا رسول الله ! وما الدّبيلة ؟ قال : شهابٌ من ناريقع على نياط قلب أحدهم فيهلك » (٣) .

<sup>(</sup>١) سبق تخريجه في خلاصة المبحث الرابع .

<sup>(</sup>٢) دلائل النبوّة ، للبيهقي : ٥/٠٦٠ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق: ٢٦٠/٥.

وقد أمره ﷺ بجمعهم فقال: «فانطلق إذا أصبحت فاجمعهم » (١) .

( فجمعهم رسول الله في وهم اثنا عشر رجلاً الذين حاربوا الله ورسوله وأرادوا قتله ، فأخبرهم رسول الله في بقولهم ومنطقهم وسر هم وعلانيتهم ، وأطلع الله في نبيّه على ذلك بعلمه ، ومات الاثنا عشر منافقين محاربين لله تعالى ورسوله . وذلك قول الله في : { وَهَمُوا بِمَا لَمْ يَنَالُوا } ))

وفي صحيح مسلم عن حذيفة قال: قال النّبي في : «فِي أَصْحَابِي اثْنَا عَشَرَ مُنَافِقًا ، فِيهِمْ تَمَانِيَةٌ لا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةُ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ. تَمَانِيَةٌ مِنْهُمْ تَكْفِيكَهُمُ الدُّبَيْلَةُ ، وَأَرْبَعَةٌ ... لَمْ أَحْفَظُ مَا قَالَ شُعْبَةٌ فِيهِمْ » (٣).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق: ٥/٨٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق: ٢٥٩/٥.

<sup>(</sup>٣) صحیح مسلم: ٥٠ کتاب صفات المنافقین و أحکامهم: ٢١٤٣/٤، رقم۲۷۷۹.

# الفصل السابع

## منهجه ﷺ في معالجة المواقف الناجهة عن فتن المنافقين

للنبي ﷺ في التعامل مع فتن المنافقين وما ينجم عنها من مواقف أحوال عِدَّة:

أوّلاً: إذا كان النفاق الصادر عنهم ترك طاعة .

مثل الجهاد ، فمنهجه ﷺ : الإعراض عنهم وتركهم والمُضيّ فيما هو بصدده .

ثُمَّ التنبيه فيما بعد وتصحيح المفاهيم الخاطئة ، وإزالة ما قد يعلق بالقلوب من آثار الفتنة .

ومن ذلك ما رواه ابن إسحاق قال : ((حتّى إذا كانوا بالشوط بين المدينة وأحُد انخزل عنه عبدُالله بن أبيّ ابن سلول بتُلث النّاس ، وقال : أطاعهم وعصاني ، ما ندري علامَ نقتُل أنفسنا هاهنا أيّها النّاس ! فرجع بمن اتّبعه من قومه من أهل النفاق والرّيْب ، واتبعهم عبدُالله بن عَمْرو بن حرام ، أخو بني سلمة يقول : يا قوم ، أذكّركم الله ألا تخدُلوا قومكم ونبيكم عندما حضر من عدوّهم ؛ فقالوا : لو نعلم أنّكم تفاتلون لما أسلمناكم ، ولكنا لا نرى أنّه يكون قتال . قال : فلمّا استعصوا عليه وأبوا إلا الانصراف عنهم قال : أبعدكم فلمّا استعصوا عليه وأبوا إلا الانصراف عنهم قال : أبعدكم

الله أعداء الله ، فسيُغْني الله عنكم نبيّه . قال محمَّد بن إسحاق : ومضى رسول الله الله عنى سلك في حرّة بني حارثة )) (۱)

قال الحافظ: (( نزل فخرج بهم وهم ألف رجل ، وكان المشركون ثلاثة آلاف ، حتّى نزل بأحُد ، ورجع عنه عبدالله بن أبيّ بن سلول في ثلاثمائة ، فبقي في سبعمائة ، فلمّا رجع عبدالله سُقِط في أيدي طائفتين من المؤمنين وهما بنو حارثة وبنو سلمة ، وصفّ المسلمون بأصل أحُد ، وصفّ المشركون بالسبخة وتعبُّوا للقتال )) (٢).

وقد أرادوا بهذا المخطط الخبيث الغادر إحداث فتنة للمسلمين في دينهم واختلاف بينهم في وقت حرج لا يحتمل الاختلاف ؛ فقد ساروا معهم إلى قُرْب وصولهم ميدان المعركة ليتأكّدوا أنّ القتال كائن لا محالة ، ثمّ يشقُون عصا الطاعة ويخرجون عن جماعة المسلمين وينكصون بثلث الجيش على مرأى ومسمع من الصّحابة ليفتوا في عضد النّبي في وأصحابه ويثيروا الفتنة بينهم ، ويُحْدِثوا الاضطراب والبلبلة والدُّعْر ، والحُزْن والانكسار في قلوب المؤمنين إذا رأوا العدو وكثرته وقوته في حين ينهزم ثلث المؤمنين إذا رأوا العدو وكثرته وقوته في حين ينهزم ثلث

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، مع شرح أبي ذرّ الخشني : ٩٣/٤ . وقد أخرَجه ـ رحمه الله ـ بغير إسناد .

<sup>(</sup>٢) فتح الباري: ٦٤ ـ كتاب المغازي ١٧ ـ باب غزوة أحد: ٢٠١/٧ .

الجيش وينكصون على أعقابهم.

فقد كان لنكوصهم من مشارف أرض المعركة وبحضرة العدو ، أعمق الأثر في إحداث ما يُخطِّطون له . وهو أبلغ ممّا لو تخلفوا كعادتهم واعتذروا وحلفوا .

إذ هو مدعاة لنكوص طوائف أخْرى ، وفتح الطريق أمامها ، وتجرئتها على النَّبي في وأصحابه ، وقد أحدثوا بصنيعهم هذا موقفًا إعلاميًا قويًّا شاهده الصَّحابة بأعينهم ، ولا يخفى على المشركين ، ولا يبعد أن تقوى به معنوياتهم .

وقد كاد يحصلُ لهم بعض ما أرادوا لولا أن ثبّت الله المؤمنين ؛ مصداق ذلك في قول الله تعالى : { إِذْ هَمَّتُ طَائِفَتَانَ مِنْكُمْ أَنْ تَقْشَلا وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ } طائِفَتَانَ مِنْكُمْ أَنْ تَقْشَلا وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوَكَّلُ الْمُؤْمِنُونَ } (١) . وهما بنو حارثة وبنو سلمة كما مر آنفًا .

وقد كانت معالجة النّبي الهذا الموقف بالإعراض عنه وعدم الالتفات إليه ، إذ ورد في رواية ابن إسحاق قوله : ومضى رسول الله من حتى سلك في حرّة بني حارثة . أي أنّه أعرض عنهم واشتغل بإيصال جيشه إلى أرض المعركة والإعداد والتخطيط له .

أمّا ما كان من عبدالله بن عَمْرو بن حرام ، فإذا ثبتت هذه الرواية وهي رواية مرسلة لابن إسحاق عن شيوخه (۲) ، فهو اجتهاد منه الله الله الله على رواية تنص على أنّ

<sup>(</sup>١) أل عمران: الآية (١٢٢).

<sup>(</sup>٢) انظر السيرة النبوية الصحيحة ، للعُمَري : ٣٨٢/٢ .

النّبي على إقراره على أمره بذلك ، ولم أقف أيضًا على إقراره على لها .

لكن القرآن أثبت دعوتهم واعتذارهم بعُدْر واه في سليل الله تعالى: { وَلِيَعْلُمَ الَّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَو ادْفَعُوا قَالُوا لُو نَعْلَمُ قِتَالاً لا تَبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْر يَوْمَئِذٍ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلإَيْمَانِ يَقُولُونَ بِأَقُواهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ } لِإِيمَانِ يَقُولُونَ بِأَقُواهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ }

وإعراض النّبي عنهم في هذه المواقف هو منهجه ، وقد تأكّد فيما بعد في غزوة تبوك كما قال ابن إسحاق: ثمَّ مضى رسول الله على سائرًا ، فجعل يتخلف عنه الرّجُل فيقولون: يا رسول الله! تخلف فلان ، فيقول: دعوه ، فإن يكن فيه خير فسيلحقه الله بكم ، وإن يك غير ذلك فقد أراحكم الله منه » (۱).

ثُمَّ بعد هذا الحدث وانقضاء المعركة عقب الله بأكثر من ستين آية من سورة آل عمران ، منها جملة آيات في المنافقين.

من ذلك ؛ قول الله تعالى : { الَّذِينَ قَالُوا لِإِخْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لُو ْ أَطْاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرَءُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ لَوْ أَطْاعُونَا مَا قُتِلُوا قُلْ فَادْرَءُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ } {(٣) .

<sup>(</sup>١) آل عمران: الآية (١٦٧).

<sup>(</sup>٢) السيرة النبوية ، لابن هشام: ٢٢٧/٤ ، ولم أقف على من صحّحها .

<sup>(</sup>٣) أل عمران: الآية (١٦٨).

قال ابن كثير : (( قال مجاهد ، عن جابر بن عبدالله : نزلت هذه الآية في عبدالله بن أبيّ بن سلول )) (() .

وفي هذه الآية تصحيح لاعتقادهم الباطل في القضاء والقدر ، وأنَّه لا تلازم بين الخروج والقتل ، ولا بين القعود في البيوت والسلامة من الموت ، بل إن قدر الله آتٍ لا محالة في ميدان المعركة أو في البيوت أو في أي مكان .

أمّا في غزوة الأحزاب ( الخندق ) فقد أخذ المخطط شكلاً آخر ، يتمثّل في الإرجاف والتخذيل عن الجهاد وعدم الوقوف مع النّبي في حفر الخندق وفي وجوه الأعداء بعد حفر الخندق .

وكان منهجه هي هو نفسه: الإعراض عنهم ؛ والإذن لمن كان يستأذن في الذهاب إلى البيت ، وترك النّبي هي والصحابة يعملون في الخندق.

وقد نزلت الآيات تقص ما كان يقوله المنافقون ، وأسباب استئذانهم النّبي في وتُصحِّح اعتقادهم في أسباب الموت ، وتصف حالة الهلع الّتي كانوا يعيشونها ، وهي تُشْعِر بأنها نزلت بعد انقضاء أحداث الغزوة .

ونختار منها ثلاث آيات:

قال الله تعالى : { قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الْفِرَارُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنَ الْمَوْتِ

<sup>(</sup>۱) تفسير القرآن العظيم: ۸۰۰/۲.

## أو الْقَتْلِ وَإِذَا لا تُمَتَّعُونَ إلا قَلِيلاً } (١).

قال شيخ الإسلام: ((فأخبر الله أن الفرار لا ينفع من الموت ولا من القتل والفرار من القتل كالفرار من الجهاد . وحرف (لن) ينفي الفعل في الزمن المستقبل والفعل نكرة والنكرة في سياق النفي تعمُّ جميع أفرادها فاقتضى ذلك : أن الفرار من الموت أو القتل ليس فيه منفعة أبدًا . وهذا خبر الله الصادق فمن اعتقد أن ذلك ينفعه فقد كدّب الله في خبره )) (٢) .

وقوله تعالى: { قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللَّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ سُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلا يَجِدُونَ لَهُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ وَلِيًّا وَلا نَصِيرًا } (").

قال شيخ الإسلام: (( ونظيره: قوله في سياق آيات الجهاد: { أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوجٍ مُشْيَدَةٍ } .

فمضمون الأمر: أن المنايا محتومة. فكم ممّن حضر الصفوف فسلم، وكم ممّن فرّ من المنيّة فصادفته، كما قال خالد بن الوليد ـ لما احتضر ـ لقد حضرت كذا وكذا صفًا. وإنّ ببدني بضعًا وثمانين، ما بين ضربة بسيف وطعنة

<sup>(</sup>١) الأحزاب: الآية (١٦).

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ۲۸/۲۵٤.

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: الآية (١٧).

برمح ، ورمية بسهم . وهأنذا أموت على فراشي كما يموت العير ، فلا نامت أعين الجبناء » (١) .

وقال تعالى: { قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَالْقَائِلِينَ لإِخْوَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَلا يَأْتُونَ الْبَأْسَ إلا قليلاً } (١).

قال شيخ الإسلام: ((قال العلماء: كان من المنافقين من يرجع من الخندق فيدخل المدينة ، فإذا جاءهم أحد قالوا له: ويحك! اجلس. فلا تخرج ، ويكتبون بذلك إلى إخوانهم الذين بالعسكر: أن ائتونا بالمدينة ، فإنا ننتظركم. يتبطونهم عن القتال. وكانوا لا يأتون العسكر إلا أن لا يجدوا بُدًا. فيأتون العسكر ليرى النّاس وجوههم. فإذا غُفل عنهم عادوا إلى المدينة. فانصرف بعضهم من عند النّبي ، فوجد أخاه لأبيه وأمّه وعنده شواء ونبيذ. فقال: أنت هاهنا ، ورسول الله على بين الرماح والسيوف ؟ قال: هلمّ إليّ ، فقد أحيط بك و بصاحبك )) (1).

فهذا طرف من الآيات الّتي فضحتهم ووصفت حالتهم النفسية المضطربة ، وحالة الهلع والخوف الّتي يعيشونها بسبب نفاق قلوبهم ، فإنَّ النفاق ومرض القلوب يوجب

<sup>(</sup>۱) الفتاوي: ۲۸/۲۸، ۵۵۵.

<sup>(</sup>٢) الأحزاب: الآية (١٨).

<sup>(</sup>٣) الفتاوى: ٢٨/٥٥٤.

الرَّيب في الأنباء الصادقة الّتي توجب أمن الإنسان )) (١).

وهكذا في غزوة تبوكٍ أيضًا ، فإنَّ أكثر ما ينجم النفاق في حال القتال وخوف المنافقين من الموت .

ثانيًا : إذا نجم النفاق في هيئة فعل يفعلونه وأطلعه الله عليه قبل وقوعه :

عُلم ما خطط له المنافقون لاغتيال النّبي في العقبة بين تبوك والمدينة ، وكان أوّل ما فعله النّبي في أن أمر النّاس أن يسلكوا الوادي ؛ وسلك هو العقبة ، وعندما اقترب منه المنافقون صاح بهم وأمر حُذيفة أن يردّهم ، وأخذ حذيفة يضرب وجوه رواحلهم .

ثُمَّ أمره بضرب راحلته ، وأمر عمّارًا أن يمشي ـ أي يجدّ في السّير ـ حتَّى استووا بأعلاها .

ومن هديه هي أمر هما بكتمانِهم حيثُ قال : «اكتماهم». وقد طُلب إليه الأمر بقتلهم وأبى ، وقال : «إنّي أكّره أن يتحدّث النّاس ويقولون : إنّ محمّدًا قد وضع يده في أصحابه » (٢).

و من حكمته ﷺ عدم التشهير بهم .

ومن هديه هي معهم أن أمر بجمعهم بعد الحادثة ، فأخبرهم هي بقولهم ومنطقهم وسرِّهم وعلانيتهم . وفي بعض الروايات أخذ يؤنبهم على صنيعهم ، ويقول بعضهم

<sup>(</sup>١) كما قال شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة : انظر الفتاوى : ٢٥٠/٢٨ .

<sup>(</sup>۲) سىق تخرېجە

لبعض : (ويحك ما حملك على أن تقول الذي قلت ؟).

ومن هديه الدعاء عليهم ، كما قال حُذيفة : كما رواه البيهقي : ودعا عليهم رسول الله الله فقال : « اللهم ارمهم بالدُبَيْلة » (۱)

وبهذا أبطل النّبي الله مخططهم وأخْمدَ فتنتهم بعده ، وصبر الله على أذاهم ، ومضى الأمر وكأنّ شيئًا لم يكن بين الجيش

ثَالِثًا : إذا أظهروا نفاقًا في غيبته ولم يطلِّعُه الله عليه .

ومن الأمثلة التطبيقية عليه ما حدث من المنافقين في غزوة المريسيع.

قال صاحب السيرة النبوية الصحيحة:

(( وعند ماء المريسيع كشف المنافقون عن الحقد الذي يضمرونه للإسلام والمسلمين ، فكلما كسب الإسلام نصراً جديدًا ازدادوا غيظًا على غيظهم ، فلمّا انتصر المسلمون في المريسيع سعى المنافقون إلى إثارة العصبية بين المهاجرين والأنصار .

فلمّا أخفقت المحاولة سعوا إلى إيذاء الرسول في في نفسه وأهل بيته ، فشنُّوا حربًا نفسية مريرة من خلال حادثة الإفك

<sup>(</sup>۱) سبق تخریجه.

الَّتي اختلقوها » (١) .

عن جابر في قال: ((غَزَوْنَا مَعَ النَّبِيِّ فَيَ وَقَدْ تَابَ مَعَهُ نَاسٌ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ حَتَّى كَثُرُوا . وَكَانَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ حَتَّى كَثُرُوا . وَكَانَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ خَصَبًا رَجُلٌ لَعَّابٌ ، فَكَسَعَ أَنْصَارِيًّا ، فَغَضِبَ الأَنْصَارِيُّ غَضَبًا شَدِيدًا حَتَّى تَدَاعَوْا ، وَقَالَ الأَنْصَارِيُّ : يَا للأَنْصَارِ ، وَقَالَ الْمُهَاجِرِينَ ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ فَقَالَ : مَا بَالُ الْمُهَاجِرِينَ ، فَخَرَجَ النَّبِيُّ فَقَالَ : مَا بَالُ دَعُوى أَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ ؟ ثُمَّ قَالَ : مَا شَأَنْهُمْ ؟ فَأَخْبِرَ بِكَسْعَةِ الْمُهَاجِرِيِّ دَعُومَا فَإِنَّهَا خَبِيتُهُ الْمُهَاجِرِيِّ قَالَ النَّبِيُّ فَيْ : دَعُوهَا فَإِنَّهَا خَبِيتُهُ .

وَقَالَ عَبْدُاللَّهِ بْنُ أَبَيِّ ابْنُ سَلُولَ أَقَدْ: تَدَاعَوْا عَلَيْنَا ؟ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الأَعَزُّ مِنْهَا الأَذَلَّ.

فَقَالَ عُمَرُ : أَلَا نَقْتُلُ يَا رَسُولَ اللَّهِ هَذَا الْخَبِيثَ ؟ لِعَبْدِاللَّهِ • فَقَالَ النَّبِيُّ ﷺ : لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّهُ كَانَ يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ )) (٢) .

وفي لفظ: (( فَسَمَّعَهَا اللَّهُ رَسُولُهُ ﴿ وَفِيهِ أَيضًا: أُوقَدْ فَعَلُوا )) (٣).

فسمّعها الله رسوله: أي مقولة الجاهلية.

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية الصحيحة للعُمري: ٤٠٨/٢. (اختلقوها). الأولى استعمال اصطنعوها، لأنّ الخلق شه وحده.

<sup>(</sup>۲) البخاريّ: ٦٥ - المناقب ٩ - باب ما يُنهى من دعوى الجاهلية : ١٢٩٦/٣، رقم٣٣٣٠ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ٦٨ ـ التفسير ٣٨٢ ـ باب قوله : { يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا الْمُدِينَةِ } الآية : ١٨٦٣/٤ ، رقم٤٦٢٤ .

وفي مُرْسلِ لابن أبي حاتم ذكر القصنة وقال: فتداعوا إلى أن حُجِز بينهم. فانكفأ كلُّ منافق إلى عبدالله بن أبيّ فقالوا: كنتَ تُرجى وتدفع، فصرت لا تضر ولا تنفع، فقال: لئن رجعنا إلى المدينة ليخرجن الأعزُّ منها الأذل... () ().

وهذه القصة تدلُّ على أن هذه المشكلة بين الأنصاري والمهاجري قد انتهت ، لقوله : ((إلى أن حُجِز بينهم)) ، لكن المنافقين انتهزوا هذه المناسبة ليشعلوا نار الفتنة بين المسلمين من باب إثارة العصبية ، وأن هذه الأرض هي أرض الأنصار ، وأن المهاجرين قد ضايقوهم في أرضهم كما تذكر الروايات . فبدأ هذه الفتنة بقوله : أو قد فعلوا ؟

قال ابن إسحاق: فسمع ذلك زيد بن أرقم، فمشى به إلى رسول الله في فأخبره الخبر، وعنده عمر بن الخطاب، فقال: مُر به عبّاد بن بشر فليقتله، فقال له رسول الله في فكيف يا عمر إذا تحدّث النّاس أن محمّدًا يقتل أصحابه! لا ولكن أدّن بالرحيل، وذلك في ساعة لم يكن رسول الله في يرتحل فيها، فارتحل الناس . ثمّ مشى رسول الله في بالنّاس يومهم ذلك حتّى أمسى، وليلتهم حتّى أصبح، وصدر يومهم ذلك حتّى أمسى، وليلتهم حتّى أصبح، وصدر يومهم ذلك حتّى أدتهُم الشّمس، ثمّ نزل بالنّاس، فلم يلبثوا أن وجَدُوا مس آذتهُم الشّمس، ثمّ نزل بالنّاس، فلم يلبثوا أن وجَدُوا مس

<sup>(</sup>۱) فتح الباري ٦٥ كتاب التفسير ٥ ـ باب قوله : { سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ اَسْتَعْفَرْتَ لَهُمْ } : ١٦/٨٥ ، وقال : وهو مرسل جيّد .

الأرض فوقعوا نيامًا .

وإنّما فعل ذلك رسول الله الله النّس عن الحديث الذي كان بالأمس ، من حديث عبدالله بن أبيّ )) (١) .

فكان علاج النَّبي على الهذه الفتنة على ثلاث مراحل:

الأولى: علاجه للموقف الأولى : هذا بَالُ دَعْوَى الأولى : هذا بَالُ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ؟ » ، وقوله: «دَعُوهَا فَإِنَّهَا مُنْتِنَةً » ، «دَعُوهَا فَإِنَّهَا خبيثة ». في إحدى الروايات .

الثانية: تثبته من زيد بن أرقم نفسه عن مقولة عبدالله بن أبي ، رغم أن عمّه أو عمر هو الذي أخبر النّبي في فلم يكتف حتّى دعاه هو بنفسه ليتأكّد من الخبر ممّن سمعه بأدنه . بل لم يكتف بذلك حتّى دعا المنافق وأصحابه فحلفوا ما قالوا . وهذا فيه عبرة عظيمة للدعاة والعلماء ومن ولي أمرًا من أمور المسلمين بوجوب التثبّت في مثل هذه الأمور . فقد قال زيد : ( فَذَكَرْتُ دَلِكَ لِعَمِّي ، فَذَكَرَ عَمِّي لِلنَّبِيِّ فَي فَحَدَّتُهُ ، فَأَرْسَلَ إلى عَبْدِاللَّهِ بْنِ أُبِيٍّ وَأَصِيْحَابِهِ ،

<sup>(</sup>۱) السيرة النبوية ، لابن هشام ، بشرح الخشني : ٤٠٣/٣ ـ ٤٠٤ ، مختصرًا

ونقل بعضه العُمري ، وقال سيرة ابن هشام من طريق ابن إسحاق عن ثلاثة من شيوخه الثقات مرسلاً ويؤيده مرسل جيّد من مراسيل عروة بن الزبير ، فتح الباري : ٢٤٩/٨ . وأصله في الصحيحين . انظر السيرة النبوية الصحيحة : ٢٠/٢ الهامش .

فَحَلْفُوا مَا قَالُوا ، وَكَدَّبَنِي النَّبِيُّ ﴿ ، وَصَدَّقَهُمْ ﴾ (١) ، ثُمَّ ما لبث أن صدّقه الله وأنزل سورة المنافقين .

الثالثة: سياسته الحكيمة على حينما أمر النّاس بالرحيل ، وسار بهم يومهم ذلك حتّى أمسى ، وليلتهم حتّى أصبح ، وصدر يومهم ذلك حتّى آذتهم الشمس كلُّ ذلك ليشغلهم عن فتنة المنافقين ، وقد نجح على في إخماد الفتنة .

الرابعة : إزالة آثار الفتنة وما قد يعلق بالقلوب منها ، وذكر بعض أوصاف المنافقين والتحذير منهم . كلّ ذلك بتنزلُ سورة المنافقين .

وما إن خرج النّبي في وأصحابه من هذه الفتنة حتّى دخلوا في فتنة أشدّ من هذه وأعظم ، فسبحان الله ما أكثر الفتن في هذه الغزوة !! وكلها من صئنع المنافقين ؛ فإنّ حقدهم على النّبي في وأصحابه ، والإسلام والمسلمين لا ينضب ، وهذه الفتنة الأخيرة ؛ هي كذلك انتهاز مناسبة أيضًا كتلك ائتى مضت .

ولندع أمّ المؤمنين عائشة ـ رضي الله عنها ـ تروي الحادثة من حين رجوع الجيش منتصرًا من هذه الغزوة وقربه من المدينة ، قالت : (( فَقُمْتُ حِينَ آذَنُوا بِالرَّحِيلِ فَمَشَيْتُ حَينَ آذَنُوا بِالرَّحِيلِ فَمَشَيْتُ حَتَى جَاوَزْتُ الْجَيْشَ ، فَلَمَّا قَضَيْتُ شَأْنِي أَقْبَلْتُ إلى

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير ٣٧٩ ـ باب قوله : { وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا يَسْتَغْفِرْ لَكُمْ رَسُولُ اللّهِ } : ١٨٦١/٤ ، رقم ٤٦٢١ .

رَحْلِي ، فَإِذَا عِقْدٌ لِي مِنْ جَزْعِ ظَفَارِ قَدِ انْقَطْعَ ، فَالْتَمَسْتُ عِقْدِي وَحَبَسَنِي ابْتِغَاؤُهُ ، وَأَقْبَلَ الرَّهْطُ الَّذِينَ كَانُوا يَرْحَلُونَ لِي فَاحْتَمَلُوا هَوْدَجِي ، فَرَحَلُوهُ عَلَى بَعِيرِي الَّذِي كُنْتُ رَكِبْتُ وَهُمْ يَحْسِبُونَ أَنِّي فِيهِ ، وَكَانَ النِّسَاءُ إِذْ ذَاكَ خِفَافًا ... فَلَمْ يَسْتَنْكِرِ الْقُومُ خِفَّة الْهَوْدَج ... فَبَعَثُوا الْجَمَلَ وَسَارُوا . فَوَجَدْتُ عِقْدِي بَعْدَمَا اسْتَمَرَّ الْجَيْشُ ، فَجِئْتُ مَنَازِلْهُمْ وَلَيْسَ بِهَا دَاعٍ وَلا مُحِيبٌ ، فَأَمَمْتُ مَنْزِلِي الَّذِي كُنْتُ بِهِ ، وَظَنَنْتُ أَنَّهُمْ سَيَفْقِدُونِي فَيَرْجِعُونَ إِلْيَّ ، فَبَيْنَا أَنَا جَالِسَهُ غَلْبَثْنِي عَيْنِي فَنِمْتُ . وَكَانَ صَفُوانُ بْنُ الْمُعَطِّلِ مِنْ وَرَاءِ الْجَيْشِ فَرَأَى سَوَادَ إِنْسَانِ نَائِمٍ ، فَعَرَفَنِي حِينَ رَآنِي ، وَكَانَ رَآنِي قَبْلَ الْحِجَابِ ، فَاسْتَنْقَطْتُ بِاسْتَرْجَاعِهِ حِينَ عَرَفَنِي ، فَخَمَّرْتُ وَجْهِي بِجِلْبَابِي ، وَوَاللَّهِ مَا كَلَّمَنِي كَلْمَةً وَلا سَمِعْتُ مِنْهُ كَلِمَةً غَيْرَ اسْتِرْ جَاعِهِ . حَتَّى أَنَاخَ رَاحِلْتَهُ فَوَطِئَ عَلَى يَدَيْهَا فَرَكِبْتُهَا ، فَانْطُلْقَ يَقُودُ بِي الرَّاحِلَة ، حَتَّى أَتَيْنَا الْجَيْشَ بَعْدَمَا نَزَلُوا مُوغِرِينَ فِي نَحْرِ الطَّهِيرَةِ ، فَهَلْكَ مَنْ هَلْكَ ، وَكَانَ الَّذِي تَولَّى الإِفْكَ : عَبْدَاللَّهِ بْنَ أَبِيِّ ابْنَ سَلُولَ ، فَقَدِمْنَا الْمَدِينَةَ فَاشْتَكَيْتُ شَهْرًا ، وَالنَّاسُ يُفِيضُونَ فِي قَوْلِ أَصْحَابِ الإِفْكِ لا أَشْعُرُ بِشَىءِ مِنْ دَلِكَ )) (١)

وفي رواية لها: (( وَهُوَ الَّذِي كَانَ يَسْتَوْشِيهِ وَيَجْمَعُهُ، وَهُوَ الَّذِي كَانَ يَسْتَوْشِيهِ وَيَجْمَعُهُ، وَهُوَ الَّذِي تَوَلِّى كِبْرَهُ مِنْهُمْ ... )) (٢) أي عبدالله بن أبيّ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير / النور ٢٤٤ ـ باب قوله : { لوْلا إِدْ سَمِعْتُمُوهُ ...} : ١٧٧٤ ـ ١٧٧٥ ، رقم٤٧٣ ، مختصرًا .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق والكتاب نفسه ٢٥٠ ـ باب قوله: { إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ

وقد استغلّ المنافقون هذه المناسبة ، ونسجوا فيها هالة من الكذب والافتراء على أمّ المؤمنين ـ رضي الله عنها ـ ، وقد سمّاه الله إفكًا .

والذي يهمُّنا هنا ما فعله النّبي الله المعالجة هذه الفتنة وما نجم عنها من مواقف في فتنِ أخرى نشأت بسببها

وكان علاجه على خمس مراحل:

الأولى: وهي ما عبرت عنه عائشة ـ رضي الله عنها ـ بقولها: ((وَهُو يَرِيبُنِي فِي وَجَعِي ـ أي قول أصحاب الإفك ـ بقولها: (( وَهُو يَرِيبُنِي فِي وَجَعِي ـ أي قول أصحاب الإفك ـ أنِّي لا أعْرِفُ مِنْ رَسُول اللّهِ اللَّطْفَ الَّذِي كُنْتُ أرَى مِنْهُ حِينَ أشْتَكِي ، إنَّمَا يَدْخُلُ عَلَيَّ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ فَيُسلّمُ ثُمَّ يَقُولُ: كَيْفَ تِيكُمْ؟ ، ثُمَّ يَنْصَرَفُ )) (()

فقد ترك النّبي التلطُف بها جرّاء قول أصحاب الإفك ، فهو بشر يصيبه ما يصيب البشر ، ويعتريه ما يعتريهم ، وقد انقطع الوحي عنه الله شهرًا ، فلم يُطلعه الله على حقيقة الأمر بعد .

الثانية : استشارته على بعض أصحابه في فِراق زوجه :

قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ : ( فَدَعَا رَسُولُ اللّهِ ﷺ عَلِيَّ بْنَ أَبِي طَالِبٍ وَأُسَامَة بْنَ زَيْدٍ ـ رَضِي اللّه عَنْهمَا ـ

تَشْيِعَ الْفَاحِشَةُ ...} ، رقم ٤٤٧٩ .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ ـ التفسير / النور ٢٤٤ ـ باب قوله : { لوْلا إِدْ سَمِعْتُمُوهُ ...} : ١٧٧٥/٤ ، رقم ٤٤٧٣ ...

حِينَ اسْتَلْبَثَ الْوَحْيُ يَسْتَأْمِرُهُمَا فِي فِرَاقَ أَهْلِهِ ، قَالْتُ : فَأَمَّا أَسَامَةُ بْنُ زَيْدٍ فَأَشَارَ عَلَى رَسُولِ اللّهِ عَلَى بِالّذِي يَعْلَمُ مِنْ الْوُدِ ، فَقَالَ : يَا بَرَاءَةِ أَهْلِهِ وَبِالّذِي يَعْلَمُ لَهُمْ فِي نَفْسِهِ مِنَ الْوُدِ ، فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ أَهْلَكَ ، وما نَعْلَمُ إلا خَيْرًا . وَأَمَّا عَلِيُّ بْنُ أَبِي طَالِبٍ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللّهِ لَمْ يُضَيِّقُ اللّهُ عَلَيْكَ ، وَالنِّسَاءُ سَوَاهَا كَثِيرٌ ، وَإِنْ تَسْأَلُ الْجَارِيةُ تَصْدُقُكَ ، قَالْتُ : فَدَعَا رَسُولُ اللّهِ فَي بَرِيرَةُ هَلُ رَأَيْتِ مِنْ شَيْءٍ يَرِيبُكِ ؟ سَولُ اللّهِ فَي بَرِيرَةُ هَلُ رَأَيْتِ مِنْ شَيْءٍ يَرِيبُكِ ؟ قَالَتُ بَرِيرَةُ فَقَالَ : أَيْ بَرِيرَةُ هَلُ رَأَيْتِ مِنْ شَيْءٍ يَرِيبُكِ ؟ قَالَتُ بَرِيرَةُ عَلَيْهَا أَمْرًا وَالَّذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِ إِنْ رَأَيْتُ عَلَيْهَا أَمْرًا وَالْذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِ إِنْ رَأَيْتُ عَلَيْهَا أَمْرًا وَالَّذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِ إِنْ رَأَيْتُ عَلَيْهَا أَمْرًا وَالْذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِ إِنْ رَأَيْتُ عَلَيْهَا أَمْرًا وَالْذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِ إِنْ رَأَيْتُ عَلَيْهَا أَمْرًا وَالْذِي بَعَتَكَ بِالْحَقِ إِنْ رَأَيْتُ عَلَيْهَا أَكْرَا مِنْ أَنَّهَا جَارِيَةٌ حَدِيثَةُ السِّنِ تَنَامُ عَنْ عَجِينَ أَهْلِهَا فَتَأْتِي الدَّاجِنُ تَأْكُلُهُ » (١) .

وفي رواية لها: ((وَلقَدْ جَاءَ رَسُولُ اللّهِ اللّهِ بَيْتِي فَسَأَلَ عَلَيْهَا عَيْبًا ، عَلَيْهَا عَدْبَا ، وَالنّهَرَهَا بَعْضُ أَصْحَابِهِ فَقَالَ: اصْدُقِي رَسُولَ اللّهِ اللّهِ مَا وَالنّهَرَهَا بَعْضُ أَصْحَابِهِ فَقَالَ: اصْدُقِي رَسُولَ اللّهِ ، وَاللّهِ مَا حَتَّى أَسْقَطُوا لَهَا بِهِ (٢) ، فَقَالَتْ : سُبْحَانَ اللّهِ ، وَاللّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَيْهَا إِلاّ مَا يَعْلَمُ الصَّائِغُ عَلَى تِبْرِ الدَّهَبِ الأَحْمَرِ ، وَاللّهِ مَا كَشَفُ إِلاّ مَا يَعْلَمُ الصَّائِغُ عَلَى تِبْرِ الدَّهَبِ الأَحْمَرِ ، وَاللّهِ مَا كَشَفْتُ كَنَفَ الرّجُلُ الّذِي قِيلَ لَهُ ، فَقَالَ: سُبْحَانَ اللّهِ ، وَاللّهِ مَا كَشَفْتُ كَنَفَ الْنَّي قَطُ ، قالت عَائِشَهُ: فَقُتِلَ شَهِيدًا فِي سَبِيلِ اللّهِ ») (٣) .

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الحديث نفسه ، ص١٧٧٦ .

<sup>(</sup>٢) صرّحوا لها بالأمر.

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٨ التفسير / النور ٢٥٠ ـ باب قوله : { إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشْيِعَ الْفَاحِشَةُ ...} : ١٧٨١/٤ ، رقم ٤٤٧٩ ..

الثالثة: استعذار النّبي هي من المنافق عبدالله بن أبيّ من على منبر المسجد، وطلبه إلى أصحابه أن يشيروا عليه فيمن اتهموا أمّ المؤمنين.

قالت عائشة ـ رضي الله عنها ـ : (( فَقَامَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ فَقَالَ فَاسْتَعْدَرَ يَوْمَئِذٍ مِنْ عَبْدِاللّهِ بْنِ أَبَيِّ بْنِ سَلُولَ ، قَالَتْ : فَقَالَ رَسُولُ اللّهِ ﷺ وَهُو عَلَى الْمِنْبَرِ : يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ ، مَنْ يَعْذِرُنِي رَسُولُ اللّهِ ﷺ وَهُو عَلَى الْمِنْبَرِ : يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ ، مَنْ يَعْذِرُنِي (سَولُ اللّهِ ﷺ وَهُو عَلَى الْمِنْبَرِ : يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ ، مَنْ يَعْذِرُنِي (أَنَّ مِنْ رَجُلُ قَدْ بَلْغَنِي أَذَاهُ فِي أَهْلَ بَيْتِي ، فَوَاللّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي إلاّ خَيْرًا ، وَمَا كَانَ يَدْخُلُ عَلَى أَهْلِي إلاّ مَعِي .

فَقَامَ سَعْدُ بْنُ مُعَادِ الأَنْصَارِيُّ فَقَالَ : يَا رَسُولَ اللَّهِ أَنَا أَعْدِرُكَ مِنْهُ ، إِنْ كَانَ مِنَ الأَوْسِ ضَرَبْتُ عُنْقَهُ ، وَإِنْ كَانَ مِنْ الأَوْسِ ضَرَبْتُ عُنْقَهُ ، وَإِنْ كَانَ مِنْ إِخْوَانِنَا مِنَ الْخَزْرَجِ أَمَرْتَنَا فَفَعَلْنَا أَمْرَكَ ، قَالَتْ : فَقَامَ سَعْدُ بْنُ عُبَادَةَ ، وَهُوَ سَيِّدُ الْخَزْرَجِ ، وَكَانَ قَبْلَ ذَلِكَ رَجُلاً صَالِحًا ، وَلَكِنِ احْتَمَلْتُهُ الْحَمِيَّةُ .

فَقَالَ لِسَعْدٍ: كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللّهِ ، لا تَقْتُلُهُ وَلا تَقْدِرُ عَلَى قَثْلِهِ . فَقَالَ لِسَعْدِ بْنُ مُعَادٍ ، فَقَالَ . فَقَالَ أُسَيْدُ بْنُ حُضَيْرٍ ، وَهُوَ ابْنُ عَمِّ سَعْدِ بْنِ مُعَادٍ ، فَقَالَ لِسَعْدِ بْنِ عُبَادَة : كَذَبْتَ لَعَمْرُ اللّهِ لَنَقْتُلَنّهُ ، فَإِنّكَ مُنَافِقٌ تُجَادِلُ

<sup>(1)</sup> يعذِرُني: قال ابن منظور: العذير: النصير، وقال: يقال أعذرني من هذا أي أنصفني منه، وقال في معنى الحديث: أي من يقوم بعُدْري إن كافأته على سوء صنيعه فلا يلومني؟ انظر: مادة عذرني السان العرب: ٤٨/٤٠.

عَن الْمُنَافِقِينَ .

فَتَتَاوَرَ الْحَيَّانِ الأُوْسُ وَالْخَزْرَجُ حَتَّى هَمُّوا أَنْ يَقْتَتِلُوا ، وَرَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمِنْبَرِ ، فَلَمْ يَزَلْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى الْمِنْبَرِ ، فَلَمْ يَزَلْ رَسُولُ اللَّهِ عَلَى يُخَفِّضُهُمْ حَتَّى سَكَتُوا وَسَكَتَ » (١).

وفي رواية أخرى لها: ثُمَّ قَالَ «أمَّا بَعْدُ أَشِيرُوا عَلَيَّ فِي أَنَاسِ أَبْنُوا ( ) أَهْلِي ، وَايْمُ اللَّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي مِنْ سُوءٍ ، وَأَبَنُوهُمْ بِمَنْ وَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَى أَهْلِي مِنْ سُوءٍ ، وَأَبَنُوهُمْ بِمَنْ وَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ عَلَيْهِ مِنْ سُوءٍ قَطُّ ، وَلَا يَدْخُلُ بَيْتِي قَطُّ إلا وَأَنَا حَاضِرٌ ، وَلا غِبْتُ فِي سَفَرٍ إلا غَابَ مَعِي » ( ) .

ففي هذه المرحلة من علاج النّبي الهذه الفتنة استعذر من المنافق وأشهد أصحابه على صنيعه الآثم، وأعلن الثقة في أهله بعد استقصائه من أقرب النّاس التصاقا بها، خادمتها بريرة، واستشارة ابن حبّه أسامة وصهره وابن عمّه؛ عليّ. وأعلن الثقة أيضًا في الرّجل.

وعندما تثاور الحيّان ، فبحكمته الله وحِنْكته خفّضهم وهدّأهم حتّى سكنوا وهدءوا ، وسكت هو الله ولم يستمرّ في الخطية

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الكتاب نفسه : ۲٤٤ ـ باب قوله : { لوْلا إِدْ سَمِعْتُمُوهُ ...} : ۱۷۷٦/۶ ، رقم ٤٤٧٣ ...

<sup>(</sup>٢) أبنوا : اتهموا بفعلة السوء . البخاريّ ، تفسير سورة النّور : ١٧٨٠/٤

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، والكتاب نفسه ، رقم الحديث ٤٤٧٩ .

إذ لو استمر "لاستمر" الفتنة ولاقتضى إنفاذ استعذاره ومعاقبة المنافق لكن سكوته ، وإنهاء الخطبة من حكمته الله المنافق الكن سكوته المنافق الكن سكوته المنافق الكن سكوته المنافق الكن سكوته المنافق المنافق الكن سكوته المنافق المن

الرابعة: وعظ النّبي على الأهله.

قالت عائشة: ((وَأَصْبَحَ أَبُوايَ عِنْدِي ، قَلْمْ يَزَالا حَتَّى دَخَلَ عَلْيَّ رَسُولُ اللَّهِ فَقَدْ صَلَّى الْعَصْرَ ، ثُمَّ دَخَلَ وَقَدِ لَاَتَفَنِي أَبُوايَ عَنْ يَمِينِي وَعَنْ شَمِالِي ، فَحَمِدَ اللَّهَ وَأَثْنَى عَلَيْهِ ، ثُمَّ قَالَ : أَمَّا بَعْدُ يَا عَائِشَهُ إِنْ كُنْتِ قَارَفْتِ سُوءًا ، أَوْ ظَلَمْتِ ، قَلْيهِ ، ثُمَّ قَالَ : أَمَّا بَعْدُ يَا عَائِشَهُ إِنْ كُنْتِ قَارَفْتِ سُوءًا ، أَوْ ظَلَمْتِ ، قَلْمِي إِلَى اللّهِ ، قَإِنَّ اللّهَ يَقْبَلُ التَوْبَة مِنْ عِبَادِهِ . قَالْتُ : وَقَدْ جَاءَتِ قَرُوبِي إِلَى اللّهِ ، قَإِنَّ اللّهَ يَقْبَلُ التَوْبَة مِنْ عِبَادِهِ . قَالْتُ : وَقَدْ جَاءَتِ الْمُرَأَةُ مِنَ الْأَنْصَارِ ، فَهِي جَالِسَةٌ بِالْبَابِ ، فَقُلْتُ : أَلا تَسْتَحْي مَنْ هَذِهِ الْمَرْأَةِ أَنْ تَدْكُرَ شَيْئًا . فَوَعَظَ رَسُولُ اللّهِ فَيْ ، مَنْ هَذِهِ الْمَرْأَةِ أَنْ تَدْكُرَ شَيْئًا . فَوَعَظَ رَسُولُ اللّهِ فَيْ ، فَالْتَقُتُ اللّهُ أَلْ يَهُ مَاذًا أَقُولُ ؟ فَالْتَقَتُ اللّهِ أَلْ يَهُ اللّهُ اللّهِ اللّهِ أَلْ يَسْتَحْي فَقَالْتُ : أَقُولُ مَاذًا ؟ فَلَمَ لَمْ يُجِيبَاهُ إِلَى أُمِّي ، فَقُلْتُ : أُحِيبِيهِ ، فَقَالْتُ : أَقُولُ مَاذًا ؟ فَلَمَّا لَمْ يُجِيبَاهُ إِلَى أُمِّي ، فَقُلْتُ : أُحِيبِيهِ ، فَقَالْتُ : أَقُولُ مَاذًا ؟ فَلْمَا لَمْ يُجِيبَاهُ إِلَى أَمِّي ، فَقُلْتُ : أُحِيبِيهِ ، فَقَالْتُ : أَقُولُ مَاذًا ؟ فَلْمَا لَمْ يُجِيبَاهُ إِلَى أُمِّي ، فَقُلْتُ : أُحِيبِيهِ ، فَقَالْتُ : أَقُولُ مَاذًا ؟ فَلْمَا لَمْ يُجِيبَاهُ ،

تَشْهَدْتُ فَحَمِدْتُ اللّهَ وَأَثْنَيْتُ عَلَيْهِ بِمَا هُوَ أَهْلُهُ ، ثُمَّ قُلْتُ : أُمَّ قُلْتُ نَعْدُ ، فَوَاللّهِ لَئِنْ قُلْتُ لَكُمْ إِنِّي لَمْ أَفْعَلْ ، وَاللّهُ عَلَىٰ يَشْهَدُ إِنِّي لَصَادِقَهُ ، مَا ذَاكَ بِنَافِعِي عِنْدَكُمْ ، لَقَدْ تَكَلّمْتُمْ بِهِ وَأَشْرِبَتُهُ قُلُوبُكُمْ ، وَإِنْ قُلْتُ : إِنِّي قَدْ فَعَلْتُ ، وَاللّهُ يَعْلَمُ أَنِّي لَمْ أَفْعَلْ ، فَلُوبُكُمْ ، وَإِنْ قُلْتُ : إِنِّي قَدْ فَعَلْتُ ، وَاللّهُ يَعْلَمُ أَنِّي لَمْ أَفْعَلْ ، لَتَقُولُنَّ قَدْ بَاءَتْ بِهِ عَلَى نَفْسِهَا ، وَإِنِّي وَاللّهُ مَا أُجِدُ لِي وَلَكُمْ لَتَقُولُنَ قَدْ بَاءَتْ بِهِ عَلَى نَفْسِهَا ، وَإِنِّي وَاللّهُ مَا أُجِدُ لِي وَلَكُمْ مَتَلاً ، وَالنّهُ مَا أَجِدُ لِي وَلَكُمْ مَتَلْ ، وَالنّهُ مَسْتُ اسْمَ يَعْقُوبَ قَلْمْ أَقْدِرْ عَلَيْهِ ، إلاّ أَبَا يُوسُفَ مَتَلاً ، وَاللّهُ المُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِغُونَ } وَأَنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللّهِ عَلَى مِنْ سَاعَتِهِ ، فَسَكَثْنَا ، فَرُفِعَ عَنْهُ وَأُنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللّهِ عَنْ مَنْ سَاعَتِهِ ، فَسَكَثْنَا ، فَرُفِعَ عَنْهُ وَأُنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللّه عَلَى مَنْ سَاعَتِهِ ، فَسَكَثْنَا ، فَرُفِعَ عَنْهُ وَأُنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللّه عَلَى مَا عَنِهِ ، فَسَكَثْنَا ، فَرُفِعَ عَنْهُ وَأُنْزِلَ عَلَى رَسُولِ اللّه عَلَى مَا عَلَى مَا عَدِيهِ ، فَسَكَثْنَا ، فَرُفِعَ عَنْهُ وَاللّهُ مَنْ سَاعَتِهِ ، فَسَكَثْنَا ، فَرُفِعَ عَنْهُ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلْ اللّهُ عَلَى مَا عَلَى مَا عَلَى اللّه اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّه اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ ا

، وَإِنِّي لأَتَبَيَّنُ السُّرُورَ فِي وَجْهِهِ ، وَهُوَ يَمْسَحُ جَبِينَهُ وَيَقُولُ : أَبْشِرِي يَا عَائِشَهُ فَقَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ بَرَاءَتَكِ )) (١) .

فهذه فتن المنافقين في هذه الغزوة قد نجّا الله رسوله وأصحابه منها وبرّاً أهله في قرآنٍ يُتلى إلى يوم القيامة .

المرحلة الخامسة: إزالة آثار الفتنة وما قد يعلق بالقلوب منها، وبيان المنهج الصحيح في تلقي الشائعات وبعض آداب المجتمع الإسلامي.

فقد أنزل الله تعالى على نبيّه بيانًا شافيًا لهذه الفتنة وإنها خير ً للمسلمين وبلاء عظيم على المنافقين ، وتحذير ً للمؤمنين أن يشاركوا المنافقين في فتنتهم أو يُجرُّوا إليها أو يتكلموا في أعراض المؤمنين ، فإنَّ الكلام فيهم هو كلامٌ في أغراض الله تعالى : { إنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالإِقْكِ عُصْبَةٌ مِنْكُمْ لا تحسبُوه شَرَّا لَكُمْ بَلْ هُوَ خَيْرٌ لَكُمْ لِكُلِّ امْرئ مِنْهُمْ مَا اكتسبَ مِنَ الإِثْم وَالذِي تَولَى كِبْرَهُ مِنْهُمْ لَهُ عَذَابٌ عَظِيمٌ } (١) الآيات بعدها .

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : ٦٨ التفسير / النور ٢٥٠ ـ باب قوله : { إِنَّ النَّيْنَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشْيِعَ الْفَاحِشَةُ ...} : ١٧٨٢/٤ ، رقم ٤٤٧٩ .

<sup>(</sup>٢) النور: الآية (١١).

#### الفصل الثامن

#### إشمار علاماتهم وأعمالهم دون أسمائهم

تولى الله في كتابه الكريم كشف صفات المنافقين وعلاماتهم وأعمالهم وأقوالهم ، وضرب لهم الأمثلة حتى يكون المؤمنون ، منهم على بيّنة ، ويأخذون منهم الحيطة والحذر ، فهم العدو الداخلي ، كالسرطان ينخر في جسم الأمّة . وهم أشدُّ خطرًا على المسلمين من عدوهم الخارجي من اليهود والنصارى والمشركين وغيرهم من ملل الكفر ؛ لأنهم يرون من أمّة الإسلام ما لا يرى غيرهم من خارجهم فهم يرون الثغرات وينفذون منها ، ويتتبّعون العورات ويتربّصون الدوائر بالمسلمين .

ولهذا فقد جلاهم الله لنبيّه وللمؤمنين ، وكأنهم يرونهم رأي العين ، قال الله تعالى : { وَلَوْ نَشَاءُ لأرَيْنَاكَهُمْ فَلْعَرَفْتَهُمْ لِمُ الله تعالى : { وَلَوْ نَشَاءُ لأرَيْنَاكَهُمْ فَلْعَرَفْتَهُمْ بِسِيمَاهُمْ وَلَتَعْرِفَتَهُمْ فِي لَحْن الْقُولُ } (١) . وقد أطلع الله نبيّه على على بعضهم ، ومنهم من لا يعرفهم ، قال الله تعالى : { وَمِمَّنْ حَوْلُكُمْ مِنَ الأعْرَابِ مُنَافِقُونَ وَمِنْ أَهْلِ الْمَدِينَةِ مَرَدُوا عَلَى النّقَاقِ لا تَعْلَمُهُمْ وَحُن نَعْلَمُهُمْ } (١) .

<sup>(</sup>١) محمَّد: الآية (٣٠).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (١٠١).

وكان النّبي إلى يبيّن علاماتهم ، ويضرب لهم الأمثال ، دون ذكر أسمائهم ، وربما أمر بعض أصحابه ممن عرف بعضهم بكتمانهم ، وممّا يدل لذلك أنّه لما أخبر حذيفة وعمّار بما أراده المنافقون به ليلة العقبة ، مرجعه من تبوك ، ثمّ أخبر هم بأسمائهم أمر هما بكتمانهم . فقد جاء في حديث طويل (( ... فسماهم لهما ، ثمّ قال : اكتماهم )) (۱) ، وحينما قام كطيبًا في مسجده ؛ يستعذر من عبدالله بن أبيّ لم يصر حباسمه رغم أنّه قد اشتهر بالنفاق .

قَالَ ﷺ: (( يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ ، مَنْ يَعْذِرُنِي مِنْ رَجُلٍ قَدْ بَلَغَنِي أَذَاهُ فِي أَهْل بَيْتِي ؟ )) (٢) .

وقد أخبر النّبي على حذيفة ببعضهم ، وقد كان يُدعى صاحب السّر الّذي لا يعلمه إلا هو ، قال علقمة لأبي الدرداء: (( أوَلَيْسَ فِيكُمْ صَاحِبُ سِرِ النّبِيِّ على الّذِي لا يَعْلَمُهُ أَحَدٌ غَيْرُهُ ؟ )) (٦) ، وفي رواية قال البخاريّ: (( يعني حُذيفة )) (٤) . وعند مسلم: (( قال عمار: وَلكِنْ حُدَيْفَةُ أَخْبَرَنِي عَن النّبِيِّ النّبِيِّ عَن النّبِيِّ النّبَيْ النّبَيْ النّبِيْ النّبَيْ النّبِيْ النّبَيْ النّبَاعِلْ النّبَيْ النّبَيْ النّبَيْ النّبَاعِلْ النّبَيْ النّبَيْ النّبَاعِلْ النّبَاعِيْلَ النّبَيْ النّبَيْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَيْلُ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلَ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلَ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلْ النّبَاعِلَ النّبَاعِلْ النّبْلِيْلِ النّبَاعِلْ النّبْلِيْلِ ا

<sup>(</sup>۱) سبق تخريجه في المبحث الرابع ص١١٢٤.

<sup>(</sup>٢) سبق تخريجه في المبحث السابق ص١١٥٠ .

<sup>(</sup>٣) البخاريّ : ٦٦ ـ فضائل الصّحابة ـ ٢٠ باب مناقب عمّار وحذيفة : ٣٥٣٣ ، ٣٥٣٣ ، رقم ١٣٦٨/٣ .

<sup>(</sup>٤) البخاريّ : ٦٦ ـ فضائل الصّحابة ـ ٢٠ باب مناقب عمّار وحذيفة : ٣٥٣٣ ، رقم٣٥٣٣ ، رقم٣٥٣٣ .

تُمَانِيَةٌ لا يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى يَلِجَ الْجَمَلُ فِي سَمِّ الْخِيَاطِ. تَمَانِيَةٌ مِنْهُمْ تَكْفِيكَهُمُ الدُّبَيْلة ، وَأَرْبَعَة لَمْ أَحْفَظُ مَا قَالَ شُعْبَةٌ فِيهِمْ » (١) .

وفي مصنف عبدالرزاق عن الزهري قال : فبينا النّبي في سائر إلى تبوك ، نزل عن راحلته ليوحى إليه ، وأناخها النّبي في ، فنهضت الناقة تجر ُ زمامها مطلقة ، فتلقّاها حذيفة فأخذ بزمامها يقودها حتّى أناخها وقعد عندها . ثمّ إن النّبي في قام فأقبل يريد ناقته ، فقال : من هذا ؟ فقال : حذيفة بن اليمان ، فقال النّبي في : فإني أسر ُ إليك سراً الا تُحدّث به أحدًا أبدًا . إني نُهيتُ أن أصلي على فلان وفلان ، هط ذوي عدد من المنافقين .

قال: فلمّا توفي رسول الله في واستخلف عمر، فكان إذا مات الرَّجل من أصحاب النّبي في ممن يظن عمر أنّه من أولئك الرَّهط أخذ بيد حذيفة فقاده، فإن مشى معه صلى عليه، وإن انتزع منه لم يصل عليه، وأمر من يصلي عليه (٢).

كلُّ ذلك يدل على أنَّه لم يكن من منهج النَّبي الله إشاعة أسمائهم ، بل الواجب كتم من عُرف منهم .

<sup>(</sup>۱) مسلم: ٥٠ كتاب صفات المنافقين: ٢١٤٣/٤ ، رقم ٢٧٧٩ .

<sup>(</sup>٢) المنافقون في القرآن الكريم للحميدي ، ص٩٥٩ ، وقال : ورجاله ثقات ، إلا أن الزهري لم يُسنده إلى أحد من الصّحابة . عن مصنف عبدالرزاق : ٢٣٨/١١ .

وعلى النقيض من ذلك ، أعمالهم وأقوالهم وصفاتهم وعلى النقيض من ذلك ، أعمالهم وأقوالهم وصفاتهم وعلاماتهم ، ينبغي تعليمها للأمّة لأخذ الحيطة والحذر من الدَّسِّ لهم .

ومن ذلك ما قاله النّبي في آية المنافق: عن عبدالله بن عَمْرو أن النّبي في قال: «أرْبَعُ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا، وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنْ النّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا وَمَنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا وَمُنْ كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النّفَاق حَتَّى يَدَعَهَا: إِذَا وَمُن كَانَتْ فِيهِ خَصْلَةٌ مِنَ النّفَاق حَتَى يَدَعَهَا: إِذَا وَنُمُن خَانَ، وَإِذَا حَدَّثَ كَذَب، وَإِذَا عَاهَدَ غَدَرَ، وَإِذَا خَاصَمَ فَجَرَ » (١) وعن أبى هُريرة في عن النّبي في قال: «آية المُنَافِق تلاتٌ:

إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ ، وَإِذَا وَعَدَ أَخْلُفَ ، وَإِذَا اوْثُمِنَ خَانَ » (١).

قال الحافظ: ((قال النووي: والذي قاله المحققون: إن معناه أن هذه خصال النفاق، وصاحبها شبيه بالمنافقين في هذه الخصال، ومتخلّق بأخلاقهم؛ قلت: ومحصل هذا الجواب؛ الحمل في التسمية على المجاز، أي صاحب هذه الخصال كالمنافق. وهو بناء على أن المراد بالنفاق نفاق الكفر، وقد قيل: إن المراد بالنفاق نفاق العمل) (()).

وعلى أي حال فإن هذه العلامات الخمس ؛ وهي خيانة الأمانة ، والكذب في الحديث ، والغدر في المعاهدة ،

<sup>(</sup>۱) البخاريّ : شرح فتح الباري : ۲ ـ كتاب الإيمان ۲۶ ـ باب علامة المنافق : ۱۱۱/۱ ، رقم ۳۶ .

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ، الموضع نفسه ، رقم ٣٣ .

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ، ص١١٢ ـ ١١٣ ، مختصرًا .

والفجور في الخصومة ، وخُلف الوعد تُعدُّ من علامات النفاق الأكبر من باب الأولى ؛ أي أن المنافق يتَّصف بها على التمام والكمال وله النصيب الأكبر منها . إلاَّ أن المؤمن قد يتَّصف بها أو ببعضها في العمل لا في الاعتقاد .

ومن علامات المنافقين أيضًا: التخلُّف عن الصلاة والتكاسلُ في القيام إليها، ومراءاة النّاس فيها.

قال الله تعالى : { وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إلا وَهُمْ كُسَالَى } (١) .

وقال سبحانه: { وَإِذَا قَامُوا إِلَى الْصَلَاةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ } (٢) .

وعن عبدالله قال: (( لقد رَأَيْتُنَا وَمَا يَتَخَلَّفُ عَنِ الصَّلاةِ اللهِ مُنَافِقٌ قَدْ عُلِمَ نِفَاقُهُ أَوْ مَرِيضٌ )) (أ) ، وفي الرواية الأخرى: (( وَلقدْ رَأَيْتُنَا وَمَا يَتَخَلَّفُ عَنْهَا إلا مُنَافِقٌ مَعْلُومُ النِّفَاقِ )) (أ) .

ولقد أخبر في أن أثقل الصلوات على المنافقين: صلاة العشاء والفجر ، فقال: «إنَّ أثقلَ صلاةٍ على المُنَافِقِينَ: صلاةُ العِشاء ،

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٥٤).

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (١٤٢).

<sup>(</sup>٣) مسلم : ٥ ـ كتاب المساجد ومواضع الصلاة : ٤٤ ـ باب صلاة الجماعة من سنن الهُدى : ٤٥٣/١ ، رقم ٢٥٦ / ٢٥٦ .

<sup>(</sup>٤) مسلم : ٥ ـ كتاب المساجد ومواضع الصلاة : ٤٤ ـ باب صلاة الجماعة من سنن الهُدى : ٢٥٧/ ١٥٥ ، رقم ٢٥٧/ ٢٥٧ .

وَصِلاةُ الْفَجْرِ » (١).

ومنها: قلّة ذكر الله ، قال تعالى: { وَلا يَدْكُرُونَ اللَّهَ إلا قَلِيلاً } ('').

ومنها: البخل والجبن ، والتهرُّب من الجهاد والاعتذار عنه . قال الله تعالى : { وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَئِنْ ءَاتَانَا مِنْ فَصْلِهِ عَنه . قال الله تعالى : { وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَئِنْ ءَاتَانَا مِنْ فَصْلِهِ لَنَصَّدَّقَنَّ وَلَنَكُونَنَّ مِنَ الصَّالِحِينَ = ٧٥ فَلَمَّا ءَاتَاهُمْ مِنْ فَصْلِهِ بَخِلُوا بِهِ وَتَوَلُوا وَهُمْ مُعْرضُونَ = ٧٦ فَاعْقَبَهُمْ نِفَاقًا فِي قُلُوبِهِمْ إلى يَوْم يَلْقُونَهُ بِمَا أَخْلَفُوا اللَّهَ مَا وَعَدُوهُ وَبِمَا كَانُوا يَكْذِبُونَ } (١٠).

وقال تعالى: { وَلا يَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلْلِهِ هُوَ خَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرُّ لَهُمْ سَيُطُوَّ قُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ } (ئ).

وقال ﷺ: «شَرُّ مَا فِي رَجُلٍ: شُحُّ هَالِعٌ ، وَجُبْنٌ خَالِعٌ » (°). قال شيخ الإسلام: وهذه السورة ـ براءة ـ نزلت في آخر

<sup>(</sup>۱) المصدر السابق ، الكتاب نفسه ٤٢ ـ باب صلاة الجماعة ، وبيان التشديد في التخلف عنها: ٢٥١/١ ، رقم٢٥٦/٢٥١ .

<sup>(</sup>٢) النساء: الآية (١٤٢).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الأيات ( ٧٥ - ٧٧ ).

<sup>(</sup>٤) أل عمران: الآية (١٨٠).

<sup>(°)</sup> سنن أبي داود: كتاب الجهاد: ٢٢ ـ باب في الجرأة والجبن، رقم ٢٥١١، وصحّحه الألباني. انظر صحيح سنن أبي داود: ٢٧٧/٢، رقم ٢١٩٢٨.

مغازي النّبي أن فكشف الله فيها أحوال المنافقين ، ووصفهم بالبخل عن النفقة في سبيل الله ، والشحّ على المال ، وهذان داءان عظيمان : الجبن والبخل )) (۱).

وأمّا في الجُبْن والخوف والفزع والفَرق والهلع ، فقد قال الله تعالى في الجُبْن والخوف والفزع والفَرق والهلع ، فقد قال الله تعالى في المنافقين : { وَيَحْلِفُونَ بِاللّهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ وَلَكِنَّهُمْ قُومٌ يَقْرَقُونَ = ٥٦ لُو يَجِدُونَ مَلْجَأً أُو مَغَارَاتٍ أَوْ مُدَّخَلاً لُولُوا إليه وَهُمْ يَجْمَحُونَ } (١) .

وقال فيهم: { وَإِدْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ يَاأَهْلَ يَثْرِبَ لَا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأَذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِيَ فَارْجِعُوا وَيَسْتَأْذِنُ فَرِيقٌ مِنْهُمُ النَّبِيَّ يَقُولُونَ إِنَّ بُيُوتَنَا عَوْرَةٌ وَمَا هِي بَعُورَةٍ إِنْ يُرِيدُونَ إِلا فِرَارًا } (٣).

وقال: { أَشِحَّةُ عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَاءَ الْخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيُنْهُمْ كَالَّذِي يُعْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا ذَهَبَ الْخَوْفُ سَلُقُوكُمْ بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ أَشِحَةً عَلَى الْخَيْرِ أُولَئِكَ لَمْ يُؤْمِنُوا فَأَحْبَطَ اللّهُ اللّهُ عَمَالَهُمْ وَكَانَ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا = ١٩ يَحْسَبُونَ الأَحْزَابَ لَمْ يَدْهَبُوا وَإِنْ يَأْتِ الأَحْزَابُ يَوَدُّوا لُوْ أَنَّهُمْ بَادُونَ فِي الأَعْرَابِ يَسْأَلُونَ عَنْ أَنْبَائِكُمْ وَلُوْ كَانُوا فِيكُمْ مَا قَاتَلُوا إلا قَلِيلاً } (أ)

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ٤٣٧/٢٨، مختصرًا.

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآيتان (٥٦،٧٥).

<sup>(</sup>٣) الأحزاب: الآية (١٣).

<sup>(</sup>٤) الأحزاب: الآيتان (١٩، ٢٠).

قال شيخ الإسلام: ((وأمّا وصفهم بالجبن والفزع ، فأخبر سبحانه أنّهم وإن حلفوا أنّهم من المؤمنين فما هم منهم ، ولكن يفزعون من العدوّ. في لو يُجِدُونَ مَلْجَأً } يلجأون إليه من المعاقل والحصون الّتي يفرُ إليها من يترك الجهاد ، أو مغارات سمّيت بذلك لأنّ الداخل يغور فيها ، أي يستتر ؛ كما يغور الماء . { أوْ مُدَّخَلاً } وهو الذي يتكلف الدخول إليه ، إمّا لضيق بابه أو لغير ذلك { لوَلُوا } عن الجهاد { إليه وَهُمْ يَجْمَحُونَ } أي يسرعون إسراعًا لا يردّهم شيء ، كالفرس الجموح الذي إذا حمل لا يردّه اللجام )) (۱).

وكان النّبي على يحدّر من تر ك الجهاد ويقول: ((مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْرُ ، وَلَمْ يُحَدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ ، مَاتَ عَلَى شُغْبَةٍ مِنْ نِفَاقٍ » (() قال العلماء: ((والمراد أن من فعل هذا فقد أشبه المنافقين المتخلفين عن الجهاد في هذا الوصف ؛ فإنَّ ترك الجهاد أحد شعب النفاق )) (7)

وقال الله تعالى: في المنافقين: { لا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ

<sup>(</sup>۱) الفتاوى: ۲۸ /۲۳۷ ـ ۲۳۸ .

<sup>(</sup>۲) مسلم: ۲۳ ـ كتاب الإمارة ، ٤٧ ـ باب من مات ولم يغز ولم يحدّث نفسه بالغزو: ١٩١٠ ، رقم١٩١٠ .

<sup>(</sup>٣) بهامش الحديث السابق.

إنَّمَا يَسْتَأْذِنْكَ الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَارْتَابَتْ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ = ٥٤ وَلوْ أَرَادُوا الْخُرُوجَ لأَعَدُّوا لَهُ عُدَّةً وَلَكِنْ كَرِهَ اللَّهُ الْبِعَاتَهُمْ فَتَبَّطَهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ = لهُ عُدَّةً وَلكِنْ كَرِهَ اللَّهُ الْبِعَاتَهُمْ فَتَبَّطَهُمْ وَقِيلَ اقْعُدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ = لهُ عُرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إلا خَبَالاً وَلأوْضَعُوا خِلالْكُمْ يَبْعُونَكُمُ الْفِثْنَةُ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ } (١).
 يَبْعُونَكُمُ الْفِثْنَةُ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ } (١)

قال شيخ الإسلام: ((فهذا إخبارٌ من الله بأنّ المؤمن لا يستأذن الرسول في ترك الجهاد، وإنّما يستأذنه الذي لا يؤمن، فكيف بالتارك من غير استئذان ؟! وقال في وصفهم بالشحّ: { وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقبّلَ مِنْهُمْ نَفَقاتُهُمْ إلا أَنّهُمْ كَفَرُوا بِاللّهِ وَبرَسُولِهِ وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إلا وَهُمْ كُسَالى وَلا يُنْفِقُونَ إلا وَهُمْ كُاللَى وَلا يُنْفِقُونَ إلا وَهُمْ كَارِهُونَ } )) (٢).

#### فائدة في قول الله تعالى : { وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ } :

قال شيخ الإسلام: (( وبعض النّاس يظنّ أنّ المعنى: سمّاعون لأجلهم ، بمنزلة الجاسوس ، أي يسمعون ما يقول وينقلونه إليهم ، حتّى قيل لبعضهم: أين في القرآن: الحيطان لها آذان ؟ قال: في قوله: { وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ } ، وكذلك قوله: { سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ } أي ليكذبوا: أن اللام لام التعدية ، لا لام التبعيّة ؛ وليس هذا معنى الآيتين ؛ وإنّما المعنى: فيكم من يسمع لهم أي يستجيب لهم ويتبعهم.

<sup>(</sup>١) التوبة: الآيات (٤٤ - ٤٧).

<sup>(</sup>۲) الفتاوى: ٤٣٨/٢٨ ـ ٤٣٩ ، مختصرًا

كما في قوله: (سمع الله لمن حمده): استجاب الله لمن حمده، أي قبل منه.

يقال: فلان يسمع لفلان ، أي يستجيب له ويطيعه! أي يطيعه في أمره أو يصدقه في خبره! وفلان لا يسمع ما يقال له: أي لا يصدِّق الخبر ولا يطيع الأمر! { وَلَاوْضَعُوا يقال له: أي لا يصدِّق الخبر ولا يطيع الأمر! { وَلَاوْضَعُوا خِلالكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفِثِنَة وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ } أي لأسرعوا بينكم يطلبون الفتنة بينكم ؛ ثمَّ قال: وفيكم مستجيبون لهم إذا أوضعوا خلالكم ؛ ولو كان المعنى: وفيكم من تجسس لهم: لم يكن مناسبًا ؛ وإنّما المقصود: أنّهم إذا أوضعوا بينكم يطلبون الفتنة ، وفيكم من يسمع منهم: حصل الشرّ. وأمّا الجسّ فلم يكونوا يحتاجون إليه ، فإنّهم بين المؤمنين ، وهم يوضعون خلالهم » (۱).

والمعنى أن قوله تعالى: { وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ } أي وفيكم مطيعون لهم مستجيبون لأمرهم ونهيهم ، مصدّقون لأخبارهم وليس المقصود وفيكم من يتجسّس لهم .

#### ومن أهمّ علاماتهم :

السعي في الأرض بالإفساد ، والأمر بالمنكر ، والنهي عن المعروف مع دعوى الإصلاح.

قال الله تعالى: { وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لا تُفْسِدُوا فِي الأرْضِ قَالُوا

<sup>(</sup>۱) الفتاوي: ۱۹۶/۲۸ ـ ۱۹۶ ، مختصرًا

وقال تعالى: { وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَامِ = ٢٠٤ وَإِذَا تَوَلَى وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُّ الْخِصَامِ = ٢٠٤ وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الْحَرْثُ وَالنَّسُلُ وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الْفَسَادَ = ٢٠٥ وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقَ اللَّهَ أَخَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَبِئْسَ الْمِهَادُ } (٢).

وقال تعالى: { الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ يَامُرُونَ بِالْمُنْكَرِ وَيَنْهَوْنَ عَنِ الْمَعْرُوفِ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ } (٣).

دلت الآيات على وجود منافقات أيضًا كالمنافقين ، وأنهم يسعون في الأرض بالفساد ، ويهلكون الحرث والنسل ، ويأمرون بالمنكر وينهون عن المعروف ، ومع هذا كله فإنهم يدّعون أنهم مصلحون .

يقول السّعدي في قوله تعالى: { الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضٍ }: ( لأنهم اشتركوا في النفاق ، فاشتركوا في النفاق ، فاشتركوا في تولي بعضهم بعضًا ، وفي هذا قطعٌ للمؤمنين من ولايتهم.

<sup>(</sup>١) البقرة: الآيتان (١١، ١٢).

<sup>(</sup>٢) البقرة: الآيات (٢٠٤ - ٢٠٦).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية ( ٦٧ ).

ثُمَّ ذكر وصف المنافقين العام: الذي لا يخرج منه صغير منهم ولا كبير فقال:

{ يَأْمُرُونَ بِالْمُنْكَرِ } : وهو الكفر والفسوق والعصيان .

{ وَيَنْهُونَ عَن الْمَعْرُوفِ } : وهو الإيمان والأخلاق الفاضلة والأعمال الصالحة والآداب الحسنة .

{ وَيَقْبِضُونَ أَيْدِيَهُمْ } : عن الصدقة ، وطرق الإحسان ، فوصنْقُهم : البُخل .

{ نَسُوا اللَّهَ } : فلا يذكرون الله إلا قليلا .

{ فَنَسِيَهُمْ } : من رحمته ، فلا يوققهم لخير ، ولا يُدخلهم الجنة ، بل يتركهم في الدرك الأسفل من النار ، خالدين فيها مخلدين .

{ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ} : حصر الفسق فيهم ، لأنّ فسقهم أعظم من فسق غيرهم ، بدليل أن عذابهم أشدّ من عذاب غيرهم ، وأن المؤمنين قد ابتلوا بهم ، إذ كانوا بين أظهرهم ، والاحتراز منهم شديد )) (۱).

ومن أهم علاماتهم أيضًا : كثرة الحلف والأعذار والاسئذانات الكاذبة .

قال الله تعالى : { وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لُو اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ

<sup>(</sup>۱) تيسير الكريم الرَّحمن : ۲٦٢/٢ ـ ٢٦٣ .

يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ } (') ، { وَيَحْلِفُونَ بِاللّهِ إِنَّهُمْ لَمُؤْمُ وَلَكِنَّهُمْ قُومٌ يَقْرَقُونَ } (') . { يَحْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ لِمُؤْمُ وَلَكِنَّهُمْ قُومٌ يَقْرَقُونَ } (') . { يَحْلِفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ لِيُرْضُومُ إِنْ كَانُوا مُؤْمِنِينَ } (') ، لأيرْضُوحُمْ وَاللّهُ وَرَسُولُهُ أَحَقُّ أَنْ يُرْضُوهُ إِنْ كَانُوا مُؤْمِنِينَ } (') ، { يَحْلِفُونَ بِاللّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ وَكَفَرُوا بَعْدَ إِسْلامِهِمْ } (نَّ عَلْفُونَ بِاللّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ النَّهُمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ فَأَعْرِضُوا عَنْهُمْ وَاللّهُ لَكُمْ إِذَا انْقَلْبُتُمْ النَّيْهِمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ فَإِنْ تَرْضَوْا عَنْهُمْ وَجُسٌ } (°) ، { يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضَوْا عَنْهُمْ فَإِنْ تَرْضَوْا عَنْهُمْ فَإِنَّ اللّهَ لا يَرْضَى عَنِ الْقُومِ الْفَاسِقِينَ } (') ، { وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ عَنْهُمْ فَإِنَّ اللّهَ لا يَرْضَى عَنِ الْقُومِ الْفَاسِقِينَ } (') ، { وَلَيَحْلُفُنَّ إِنْ أَنْ اللّهُ لا يَرْضَى وَاللّهُ يَشْهُدُ إِنَّهُمْ لَكَاذِبُونَ } (') .

وأمّا اعتذاراتهم الكاذبة فكثيرة أيضًا ، منها ما جاء في قوله تعالى : { وَجَاءَ الْمُعَدِّرُونَ مِنَ الأعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَهُمْ...} (^) .

{ يَعْتَذِرُونَ النَّكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ النَّهُمْ قُلْ لا تَعْتَذِرُوا لَنْ نُؤْمِنَ لَكُمْ قَدْ نَبَّأَنَا اللَّهُ مِنْ أَخْبَارِكُمْ } (٩) .

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٢٤).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (٥٦).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (٦٢).

<sup>(</sup>٤) التوبة: الآية (٧٤).

<sup>(</sup>٥) التوبة: الآية (٩٥).

<sup>(</sup>٦) التوبة: الآية (٩٦).

<sup>(</sup>٧) التوبة: الآية (١٠٧).

<sup>(</sup>٨) التوبة: الآية (٩٠).

<sup>(</sup>٩) التوبة: الآية (٩٥).

{ لا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْتُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ } (١).

ومن استئذاناتهم الكاذبة الّتي ذكرها الله في كتابه: {
وَسَيَحْلِفُونَ بِاللّهِ لَو اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ يُهْلِكُونَ أَنْفُسَهُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ
النّهُمْ لَكَاذِبُونَ = ٢٤ عَفَا اللّهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكَ
النّبِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَاذِبِينَ = ٣٤ لا يَسْتَأذِنْكَ الّذِينَ يُوْمِنُونَ بِاللّهِ
الّذِينَ صَدَقُوا وَتَعْلَمَ الْكَاذِبِينَ = ٣٤ لا يَسْتَأذِنْكَ الّذِينَ يُوْمِنُونَ بِاللّهِ
وَالْيَوْمِ الْآخِرِ أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ وَاللّهُ عَلِيمٌ بِالْمُتَّقِينَ =
٤٤ إِنّمَا يَسْتَأذِنْكَ الّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَارْتَابَتْ فُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدَّدُونَ } (١).

وقوله تعالى : { وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ انْذَنْ لِي وَلا تَقْتِنِّي أَلا فِي الْفَوْنَةِ سَقَطُوا وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ } (٢) .

وقوله: { فَإِنْ رَجَعَكَ اللَّهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِنْهُمْ فَاسْتَأْذَنُوكَ الْخُرُوجِ فَقُلْ لَنْ تَخْرُجُوا مَعِيَ أَبَدًا } (3).

ومن علاماتهم: الاستهزاء واللمز والسخرية من المؤمنين.

قال الله تعالى : { يَحْدَرُ الْمُنَافِقُونَ أَنْ ثُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةُ ثُنَبِّهُمْ مِمَا فِي قُلُوبِهِمْ قُلِ اسْتَهْزِئُوا إِنَّ اللَّهَ مُخْرِجٌ مَا تَحْدَرُونَ = ٦٤ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لِيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَءَايَاتِهِ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ لَيَقُولُنَّ إِنَّمَا كُنَّا نَخُوضُ وَنَلْعَبُ قُلْ أَبِاللَّهِ وَءَايَاتِهِ

<sup>(</sup>١) التوبة: الآية (٦٦).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآيات (٢١ ـ ٥٥).

<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (٤٩).

<sup>(</sup>٤) التوبة: الآية ( ٨٣ ).

وَرَسُولِهِ كُنْتُمْ تَسْتَهْزِئُونَ } (١).

وفي اللمز والسخرية يقول تعالى فيهم: { وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الْمَنْ والسخرية يقول تعالى فيهم: { وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الْصَدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطُوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ } (٢) ، وقوله تعالى : { الّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطَّوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الْصَدَقَاتِ وَالّذِينَ لا يَجِدُونَ إلا جُهْدَهُمْ فَيَسْخَرُونَ مِنْهُمْ سَخِرَ اللّهُ مِنْهُمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ } (٣) .

وقد جاء في سبب نزول هذه الآية الكريمة: عن أبي مسعود، قال: (( أمر ْنَا بِالصَّدَقَةِ. قَالَ: كُنَّا نُحَامِلُ. قَالَ: فَتَصَدَّقَ أَبُو عَقِيلٍ بِنِصْفُ صَاعٍ. قَالَ: وَجَاءَ إِنْسَانٌ بِشَيْءٍ فَتَصَدَّقَ أَبُو عَقِيلٍ بِنِصْفُ صَاعٍ. قَالَ: وَجَاءَ إِنْسَانٌ بِشَيْءٍ أَكْثَرَ مِنْهُ. فَقَالَ الْمُنَاقِقُونَ: إِنَّ اللَّهَ لَغَنِيٌّ عَنْ صَدَقَةِ هَذَا، وَمَا فَعَلَ هَذَا الْآخَرُ إلا رياءً. فَنَزَلَتْ: { النّذِينَ يَلْمِزُونَ وَمَا فَعَلَ هَذَا الْآخَرُ إلا رياءً. فَنَزَلَتْ: { النّذِينَ يَلْمِزُونَ الْمُطُوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالنّذِينَ لا يَجِدُونَ إلا جُهْدَهُمْ } )) المُطُوِّعِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ وَالّذِينَ لا يَجِدُونَ إلا جُهْدَهُمْ } ))

و هكذا المنافقون لا يعجبهم شيء يفعله المؤمنون أبدًا .

<sup>(</sup>١) التوبة: الآيتان (٦٤، ٦٥).

<sup>(</sup>٢) التوبة: الآية (٥٨).

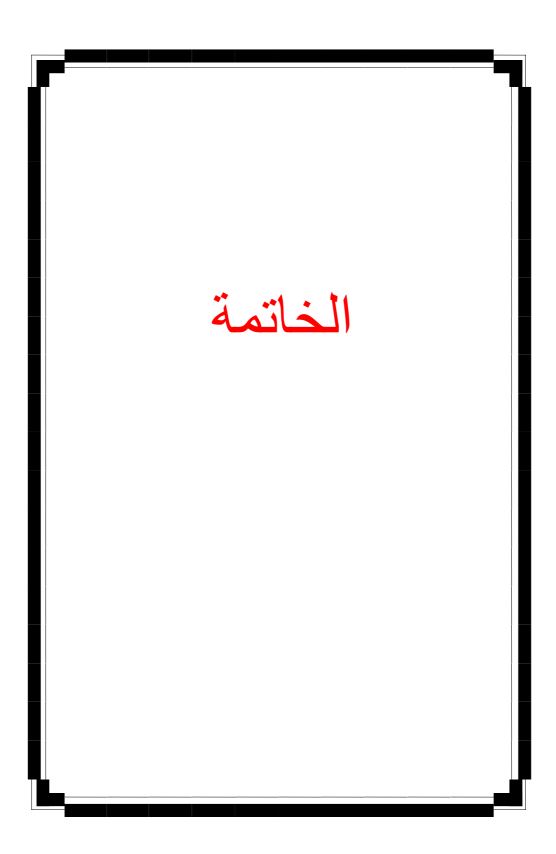
<sup>(</sup>٣) التوبة: الآية (٧٩).

<sup>(</sup>٤) مسلم: ١٢ - كتاب الزكاة . ٢١ - باب الحمل أجرة يتصدق بها ، والنهي الشديد عن تنقيص المتصدّق بقليل : ٧٠٦/٢ ، رقم١٠١٨ . ومعنى كنا نحامل : أي نحمل على ظهورنا بالأجرة ، ونتصدّق من تلك الأجرة .

#### لذا تجد ديدنهم الاستهزاء واللمز والسخرية من المؤمنين

وفي أوصافهم يقول الله تعالى : { وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَوْلِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ يَحْسَبُونَ كُلَّ صَيْحَةٍ عَلَيْهِمْ هُمُ الْعَدُو ُ فَاحْذَرْهُمْ قَاتَلَهُمُ اللّهُ أَنَّى يُؤْفَكُونَ } (١).

(١) المنافقون: الآية (٤).



#### الخاتمة

كثيرة جدًّا هي النتائج التي توصل لها هذا البحث ، وفيها على سبيل المثال لا الحصر:

ا ـ ترك التزام المنهج النبويّ في الدعوة خروجٌ عن سبيل المؤمنين .

٢ ـ العلم والحلم أهمّ ما يميّز دعوته ﷺ.

اتباع الدليل أهم خصائص العلم الشرعي ، والمصدر هو الكتاب والسنّة ، وإجماع المسلمين .

والعلم بمفهومه الواسع (تعلمه ، وتعليمه ، ونشره) هو من اختصاص طائفة من المؤمنين ، وليس مطلوبًا من جميعهم ، بخلاف التزكية ، فإنها واجبة على الجميع كما قرر ذلك شيخ الإسلام .

وينبغي أخذ العلم عن أهله المشتهرين به ، مع تقديم الأهم ، والتدرُّج فيه ، وعدم فصل العلم عن التربية ، بل يجب إعطاءهما معًا . وإشعار المتعلم أنَّه يتعلم ليطبّق .

غ ـ رضاء الله على مقصود التربية الأعظم ، وهدفها . ووسيلتها إلى ذلك : تحقيق التوحيد ، والاهتمام بأعمال القلوب ، وأنها محل نظر الرب تبارك وتعالى ، مع الاجتهاد في عمل الجوارح .

• و لقد حافظ النَّبي على طوال دعوته على مجموعة من

الفاتية الفاتية

المقاصد ، وهي الروابط الداخلية بين عناصر المنهج ، وتمثّل الروح الّتي تسري فيه .

منها: تعظيم الله على وأمره ونهيه ، والتحبيب فيه ، وتعظيم قدر التوحيد ، وحماية جنابه وحماه ، وتجريده من الشرك ، وتعظيم قدر الصلاة وجعلها عمود الدين ، وكذلك حافظ على الأخوة الإيمانية والترابط بين أفراد المجتمع ؛ المبني على الحب في الله ، وبناء المحبة بينهم والائتلاف ، ونبذ بوادر الشحناء والفرقة والاختلاف .

هذه المحبّة أصلها توحيد المحابّ كلّها لله على ، وينشأ عنها ي محبّة النّبي ، ومحبّة المؤمنين ، مع احترام الفرد وحقوقه ، وعدم ذوبانها في حقوق الجماعة ، مع تنشئته تنشئة اجتماعية ، وتهيئته للعيش في جماعة . ولقد كانت ثمرة هذه التربية نشوء المجتمع الإسلامي المترابط المتكافل ، وبذلك تمّ تحقيق هدف التربية الثّاني ؛ تكوين أمّة الوسط ، لتكون شاهدة على الأمم ، داعية لها إلى الحق ، والرسول ش شاهد عليها . .

النّبي في دعوته وتربيته وتعليمه معرضًا عن الجاهلين ، مبيّئًا للنّاس دينهم في رفق ولين وحلم ، مع ترك تنفير النّاس عن دين الله ، والإغلاظ عليهم .

٧ ـ وكان أهم ما يميّز دعوته المشركين وأهل الكتاب: الرفق والحلم، والصبر عليهم، ودعوتهم بالحجّة والبيان. ثمَّ إذا لم تحصل الاستجابة خيّر هم بين السيف والسنان أو دفع

الخاتمة ١٣٩٦

الجزية.

أمّا أهمّ ما يميّز منهجه في التعامل مع المنافقين: فكان في كشف مخططاتهم وأعمالهم، وإحباطها قبل وقوعها دون فضيح أسمائهم.



## الفهارس

### ويشنمل على:

- فهرس الآيات.
- فهرس الأحاديث.
- فهرس المصادر والمراجع.
  - \_فهرس الموضوعات.

# فهرس الآيات

## فهرس الآيات الكريمة

|                           | ءَامَنًا بِاللَّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُؤْمِنِينَ                 |
|---------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 1.4.                      | ءَامَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ             |
| ۷۱۵،۷۱۳                   |                                                                                   |
| فِيهِ ٣٢٥                 | ءَامِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَخْلَفِينَ ا  |
| YY1                       | ٱلآنَ وَقَدْ عَصَيْتَ قَبْلُ                                                      |
| <b>YY</b> •               | الآنَ حَصْحَصَ الْحَقُّ                                                           |
| ٤١٧                       | أَوُ اُقِيَ الدِّكْرُ عَلَيْهِ مِنْ بَيْنِنَا                                     |
| 004                       | أَتَأْمُرُ وِنَ النَّاسَ بِالْبِرِّ وَتَنْسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ                     |
| ۸٦٢                       | اتَّبعْ مَا أُوحِيَ اِلنِّكَ مِنْ رَبِّكَ                                         |
| ۸٦٢                       | اتَّبِعُوا مَا أَنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبِّكُمْ                                 |
| ۲۸٦                       | أَلْحَاجُّونِّي فِي اللَّهِ                                                       |
| 1-77, 377, 777.           | اتَّخَدُوا أَحْبَارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللَّهِ            |
| 1•••                      | أَثْرِيدُونَ أَنْ تَهْدُوا مَنْ أَضَلَّ اللَّهُ                                   |
| 997 .077                  | أتَقْتُلُونَ رَجُلا أَنْ يَقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ                                  |
| ٤٠٧                       | اتَّقُوا اللَّهَ حَقَّ ثُقَاتِهِ وَلا تَمُوثُنَّ إلاّ وَأَنْتُمْ مُسْلِمُونَ      |
| Y0Y                       | اجْعَلْ لْنَا إِلْهًا كَمَا لْهُمْ ءَالِهَةٌ قَالَ إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ . |
| ۳۵٦،۳۵۵،٦٥                | أَحَبَّ إِلَيْكُمْ مِنَ اللَّهِ وَرَسُولِهِ                                       |
| ٦٨٤                       | ادْخُلُوا الْجَنَّة بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ                                    |
| . ۸۵. ۵۲۶. ۳/۵. 3۲۸. 30•/ |                                                                                   |

| £7 ،££                                        | أَدْعُواْ إِلَى اللَّهِ عَلَى بَصِيرَةٍ                                                     |
|-----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1154.044                                      | إِدْ هَمَّتْ طَائِفَتَانَ مِنْكُمْ أَنْ تَقْشَلا                                            |
| 1-99                                          | إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ                                                               |
| لِيرٌ۱۰۳۰، ۱۰۷۲                               | أَذِنَ لِلَّذِينَ يُقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ طُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرُ هِمْ لَقَا |
| ۸۲۰                                           | اسْتَجِيبُوا لِلَّهِ وَلِلرَّسُولِ إِذَا دَعَاكُمْ لِمَا يُحْيِيكُمْ                        |
| 11-9 - 11-4                                   | اسْتَغْفِرْ لَهُمْ أَوْ لَا تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ                                             |
| رُ أَعْيُنُهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُمْ | أَشْحَةً عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَاءَ الْخَوْفُ رَأَيْنَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُور        |
| <b>**Y</b>                                    | أَشْدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ                                           |
| 909.70.18                                     | أطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ                                                     |
| 700 . 18Y                                     | اعْبُدُوا اللَّهَ مَا لَكُمْ مِنْ إِلَّهٍ غَيْرُهُ                                          |
| ۳۲۰، ۹۱۳، ۹۲۳                                 | اعْبُدُوا رَبَّكُمُ                                                                         |
| ٦٧٠                                           | اعْمَلُوا فَسَيَرَى اللَّهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولُهُ وَالْمُؤْمِنُونَ                         |
| 779                                           | أَفَرَ أَيْتَ مَن اتَّخَذَ إِلَّهَهُ هَوَاهُ                                                |
| 11-8 . ٣                                      | أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ أَمْ عَلَى قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا                          |
| بَدُوا فِيهِ اخْتِلاقًا كَثِيرًا              | أَفَلا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لُوَج            |
| 11-7                                          |                                                                                             |
| <b>*** ، ***</b>                              | أَفَلَمْ يَدَّبَّرُوا الْقَوْلَ                                                             |
| <b>787</b>                                    | أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَّاهَا          |
| عًا                                           | أَفَلَمْ يَيْئًس الَّذِينَ ءَامَنُوا أَنْ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِي       |
| 777                                           | أَفْمَنْ كَانَ عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ وَيَثْلُوهُ شَاهِدٌ مِنْهُ                      |
| <b>*•</b> *                                   | أف الله شكُّ فاطر السَّمَوَ ات وَ الأرْض                                                    |

| 74.1.1                | اڤراً باسْم ربِّكَ الَّذِي خَلْقَ فَلَقَ فَلَقَ فَاللَّهُ مِنِّكَ اللَّهِ عَلْقَ فَاللَّهُ عَلْقَ فَا |
|-----------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>7</b> 80           | أَكْفَارُكُمْ خَيْرٌ مِنْ أُولَئِكُمْ أَمْ لَكُمْ بَرَاءَةٌ فِي الزُّبُرِ                             |
| 1. 191. 131. 113. +73 | إلا الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ                                                      |
|                       | إلا الَّذِينَ صَبَرُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ                                                       |
| 1.00 (1.00)           | إلا الَّذِينَ ظُلَّمُوا                                                                               |
| £٧٩ ، ٣٦٠             | ألا إِنَّ أُولِيَاءَ اللَّهِ لا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلا هُمْ يَحْزَنُونَ                               |
| ٧٦                    | ألا بِذِكْرِ اللَّهِ تَطْمَئِنُّ الْقُلُوبُ                                                           |
| ٥١                    | ألا تُحِبُّونَ أَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ                                                           |
| 779.001               | ألا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا                                                                           |
| 181                   | إلا مَنْ تَابَ وَءَامَنَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا                                                    |
| ٥١٥                   | ألا يَعْلَمُ مَنْ خَلْقَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ                                                 |
| V\$                   | الركتَابُ أَحْكِمَتْ ءَايَاتُهُ ثُمَّ فُصِّلْتْ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِيرٍ                           |
| <b>757</b>            | اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا                                       |
| 770 , 771             | اللَّهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ                                                                          |
| 1+04                  | اللَّهُ عَلَى مَا نَقُولُ وَكِيلٌ                                                                     |
| YAY . \\              | اللَّهُ لا إِلَّهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ                                                   |
| ٧٥                    | اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ                                                                   |
| ٣٧٤                   | الم = ١ اللَّهُ لا إِلهَ إلا هُو َ الْحَيُّ الْقَيُّومُ                                               |
| <b>***</b>            | الم = ١ ذلك الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ                                                                |
| الْبُوَارِ ١١٩        | ألمْ تَرَ إلى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَة اللَّهِ كَفْرًا وَأَحَلُوا قُوْمَهُمْ دَارَ                 |
| 11.4 (1               | أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ قِيلَ لَهُمْ كُفُوا أَيْدِيَكُمْ وَأَقِيمُوا الصَّلاةَ                    |

| 174.170.177    | أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ يُزَكُّونَ أَنْفُسَهُمْ                                   |
|----------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳٤۸            | أَلَّمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً                             |
| ۳۲۵            | أَلَّمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ           |
| <b>YY1</b>     | ألمْ تَرَ كَيْفَ ضَرَبَ اللَّهُ مَثَلاً كَلِمَهُ طَيِّبَهُ كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ       |
| <b>*4*</b>     | أَلَّمْ تَرَوْا أَنَّ اللَّهَ سَخَّرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأرْض    |
| 3/14 47/       | ٱلمْ نْرَبِّكَ فِينَا وَلِيدًا                                                        |
|                | أَلْيْسَ دَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَى                              |
| <b>YY•</b>     | أَلَيْسَ الصُّبْحُ بِقَرِيبٍ                                                          |
| 144            | أمِ اتَّخَدُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ شُفَعَاءَ                                           |
| 11-8 .1-80     | أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ مَرَضٌ أَنْ لَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ أَضْغَانَهُمْ |
| 1+49           | أَمْ يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ قُلْ قَاتُوا بِسُورَةٍ مِثْلِهِ                            |
| 1+44           | أَمْ يَقُولُونَ اقْتَرَاهُ قُلْ قَاتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ                       |
| 1•44           | أَمْ يَقُولُونَ تَقُوَّلُهُ بَلُ لا يُؤْمِنُونَ                                       |
| <b>7</b> 89    | أُمَّنْ خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ                                                |
| <b>789.170</b> | أمَّنْ يُجِيبُ الْمُضْطْرَ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ                          |
| 77.77.77       | أَنْ أَقِيمُوا الدِّينَ وَلا تَتَفَرَّقُوا فِيهِ                                      |
| ٥              | إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَثْقَاكُمْ                                         |
| ٤٠١            | إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَالَّذِينَ هَاجَرُوا                                       |
| 181            | إِنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ              |
| 131, 081, 777  | إنَّ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُمْ بإيمَانِهِمْ  |
| YTA            | إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَوْ الإِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُ وِ ا   |

| ۷۵                | إِنَّ الَّذِينَ أُوثُوا الْعِلْمَ مِنْ قَبْلِهِ إِذَا يُثلَى عَلَيْهِمْ يَخِرُّونَ                    |
|-------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1104              | إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا بِالإِقْكِ عُصْبَةٌ مِنْكُمْ                                                  |
| 1.40              | إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتْ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَى أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ                       |
| ٧٧٦               | إِنَّ الَّذِينَ قَالُوا رَبُّنَا اللَّهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا                                           |
| ۳۸٤               | إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالدِّكْرِ لَمَّا جَاءَهُمْ وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ                     |
| ٥١                | إِنَّ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ أَمْوَالَ الْيَتَّامَى ظُلْمًا                                            |
| ۸٦                | إِنَّ الَّذِينَ يَثْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ                                       |
| ٦٧٠               | إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ الْكِتَّابِ                                     |
| ۸٧٣               | إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّنَاتِ وَالْهُدَى                             |
| 1.47.1.71         | إِنَّ اللَّهَ الثُّنَّرَى مِنَ الْمُؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وَأَمْوَ الْهُمْ بِأَنَّ لَهُمُ الْجَنَّة  |
| 1•4•              | إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ الْمُنَافِقِينَ وَالْكَافِرِينَ فِي جَهَنَّمَ جَمِيعًا                          |
| ٧١٤               | إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ                                        |
| <b>***</b> ***    | إِنَّ اللَّهَ لا يَغْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ                                                          |
| P17. • <b>*</b> * | إِنَّ اللَّهَ هُوَ الرَّزَّاقُ دُو الْقُوَّةِ الْمَتِينُ                                              |
| ٦٨٤،١٤١           | إِنَّ اللَّهَ يُدْخِلُ الَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جَنَّاتٍ                          |
| <b>747</b>        | إنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ السَّمَوَاتِ وَالأرْضَ أَنْ تَزُولًا                                            |
| ۱۳۹، ۱۶۰، ۱۳۹     | إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِ                                                                        |
| £٣7               | إِنْ تُعَدِّبْهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكَ وَإِنْ تَغْفِرْ لَهُمْ فَإِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيم |
| 1.44              | إِنَّ رَبَّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ                   |
| ۸31 ، ۸۲۲         | إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ                                               |
| ۸٦٧،٩٥            | إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَ قُرْ ءَانَهُ                                                              |

| 377, PTT, 770, A+F      | إنَّ فِي خَلْق السَّمَوَاتِ وَالأرْض                                               |
|-------------------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| ***                     | إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِكُلِّ صَبَّارٍ شَكُورٍ                                  |
| ***                     | إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ                                     |
| 1.10 . 474              | إِنَّ فِي دَٰلِكَ لَآيَهُ لِمَنْ خَافَ عَذَابَ الْآخِرَةِ                          |
| <b>۳۹۷ ، ۱۳۰</b>        | إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ               |
| 1-77                    | إِنَّ مَثَلَ عِيسَى عِنْدَ اللَّهِ                                                 |
| 11.7.1.4.               | إِنَّ الْمُنَافِقِينَ فِي الدَّرِ ْكِ الْأَسْفَلِ مِنَ النَّارِ                    |
| 1179.117.               | إِنَّ الْمُنَافِقِينَ هُمُ الْفَاسِقُونَ                                           |
| A77                     | إِنَّ نَاشِئَةُ اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطُنًّا وَأَقْوَمُ قِيلًا                  |
|                         | إِنَّ هَذَا الْقُرْءَانَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ                            |
| 1177.077                | إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ                    |
| 171                     | إِنْ يَنْصُرُ كُمُ اللَّهُ فَلا غَالِبَ لَكُمْ                                     |
| <b>7</b> 80             | إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ حَاصِبًا إِلَّا ءَالَ لُوطٍ نَجَّيْنَاهُمْ بِسَحَرٍ  |
| <b>780</b>              | إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيمِ الْمُحْتَظِرِ |
| 090                     | إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ شَاهِدًا وَمُبَشِّرًا وَنَذِيرًا                              |
| كَانُوا يَفْسُفُونَ ٣٥٠ | إِنَّا مُنْزِلُونَ عَلَى أَهْلِ هَذِهِ الْقَرْيَةِ رِجْزًا مِنَ السَّمَاءِ بِمَا . |
| F7.0FA                  | إِنَّا وَجَدْنَا ءَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ                                         |
|                         | إِنَّكَ لا تَهْدِي مَنْ أَحْبَبْتَ                                                 |
| 1•48                    | إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ                    |
| 1.44                    | إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ                                                    |
| ٧٣                      | إِنَّمَا أُمِر ْتُ أَنْ أَعْبُدَ رَبَّ هَذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذِي حَرَّمَهَا       |

| ٧٥١                     | إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكِّرٌ                                                            |
|-------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>377</b>              | إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَخْشَاهَا                                             |
| <b>ግ</b> ለዩ             | إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُلْتُمْ تَعْمَلُونَ                                         |
| ٧٢٨                     | إِنَّمَا تُنْذِرُ مَن اتَّبَعَ الدِّكْرَ وَخَشِيَ الرَّحْمَنَ بِالْغَيْبِ            |
| 1+0 .1+8                | إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ                                  |
| 109                     | إِنَّمَا قُولُنَا لِشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ        |
| ۳۵۹،۳                   | إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ                                                     |
| YYY                     | إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا دُكِرَ اللَّهُ وَجِلْتٌ قُلُوبُهُمْ          |
| 1.44                    | إِنَّمَا النَّسِيءُ زِيَادَةٌ فِي الْكُفْرِ                                          |
| ۳۵۹،۱۳۳، ۵۳۳            | إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ ءَامَنُوا                       |
| <b>{*0</b> , <b>{**</b> | إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ                                      |
| ۳۸۲، ۷۸۲، ۴۷۶، ۴۰۶      | إِنَّمَا يَخْشَى اللَّهَ مِنْ عِبَادِهِ الْعُلْمَاءُ                                 |
| ٤١٥                     | إِنَّمَا يُوَقَّى الصَّابِرُونَ أَجْرَهُمْ بِغَيْرِ حِسَابٍ                          |
| ۲۸۷،۳۲٦                 | إِنَّنِي أَنَا اللَّهُ لا إِلهَ إِلا أَنَا فَاعْبُدْنِي وَأَقِمِ الصَّلاةَ لِذِكْرِي |
| ٦١٨                     | إِنَّنِي بَرَاءٌ مِمَّا تَعْبُدُونَ . إِلا الَّذِي فَطْرَنِي                         |
| 1179 (1.97              | إِنَّهُمْ رِجْسٌ                                                                     |
| 778                     | إِنِّي جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا                                                  |
| فًا ٢٨٦                 | إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطْرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَنِيهِ            |
| ٣٤                      | اهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ                                                   |
| Y09                     | أُولَئِكَ الَّذِينَ لَمْ يُردِ اللَّهُ أَنْ يُطَهِّرَ قُلُوبَهُمْ                    |
| ۵۵۰                     | أُو لَئكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ فَيهُدَا هُمُ اقْتَدِه                             |

| <b> </b>                 | أُولَئِكَ الَّذِينَ يَدْعُونَ يَبْتَغُونَ إِلَى رَبِّهِمُ الْوَسِيلَةُ              |
|--------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.90 , 1.97 , 1.97       | أُولَئِكَ الَّذِينَ يَعْلَمُ اللَّهُ مَا فِي قُلُوبِهِمْ                            |
| ٦٧٩                      | أُولَٰئِكَ هُمْ خَيْرُ الْبَرِيَّةِ                                                 |
| <b>YY</b> •              | أُولَمْ نُؤْمِنْ قَالَ بَلَى وَلَكِنْ لِيَطْمَئِنَّ قَلْبِي                         |
| 737                      | أُوَلَمْ يَتَقَكَّرُوا فِي أَنْفُسِهِمْ                                             |
| ٣٤٨                      | أُولَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللَّهُ الْخَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ                   |
| ِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ ٣٤٨ | أُوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الَّذِ          |
| Y\\\"                    | أوَلَمَّا أَصَابَتُكُمْ مُصِيبَةً قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أُنَّى هَذَا |
| ٥١، ١٣٠، ٥٨١، ٣٨١، ٢١٦   | إِيَّاكَ نَعْبُدُ إِ                                                                |
| 14+                      | أَيُشْرِكُونَ مَا لا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ                            |
| 7-11, 5311               | أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكُكُمُ الْمَوْتُ                                          |
| 1.07                     | بَاءُوا بِغَضَبٍ عَلَى غَضَبٍ                                                       |
| ***, ***, ***            | الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ                                                             |
|                          | بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ                                               |
| 11•٣                     | بَشِّرِ الْمُنَافِقِينَ بِأَنَّ لَهُمْ عَدَابًا أَلِيمًا                            |
|                          | بَلْ أَتَيْنَاهُمْ بِالْحَقِّ                                                       |
| 177. 071. 471            | بَلِ اللَّهُ يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ                                                  |
| 037, 737, 710            | بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمْ وَالسَّاعَةُ أَدْهَى وَأَمَرُ أُ                       |
| ۸۳۰، ۲۲۲                 | بَلْ كَدَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ                                      |
| ٦٨٠                      | بَلْ هُوَ ءَايَاتٌ بَيِّنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ               |
| <b>6</b> ¥1              | يل إنْ تَصِيْدُ مِ ا مِ نَتَّهُمِ ا                                                 |

| <b>***</b>                       | بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ                                   |
|----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 179                              | تَاللَّهِ إِنْ كُنَّا لَفِي صَلالٍ مُبِينٍ                                 |
| 1+14.040.44.                     | تَبَّتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَتَبَّ                                         |
| 74                               | تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاحِعِ                                   |
| 010                              | تَتَّخِدُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا                              |
| <b>YY1</b>                       | تَحْسَنُهُمْ جَمِيعًا وَقُلُو بُهُمْ شَتَّى                                |
| <b>747</b>                       | تُسَبِّحُ لَهُ السَّمَوَ اتُ السَّبْعُ وَالأَرْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ          |
| 1-74 (1-77                       | تَعَالُوا نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ وَنِسَاءَنَا وَنِسَاءَكُمْ   |
| الأرْض الأرْض                    | تِلْكَ الدَّارُ الآخِرَةُ نَجْعَلُهَا لِلَّذِينَ لا يُريدُونَ عُلُوًّا فِي |
| ٣٤٥                              | تَنْزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَخْلِ مُنْقَعِرٍ                  |
| ٣١٥                              | تَانِيَ اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الْغَارِ                                  |
| 1178                             | لُّمَّ أَلْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الْغَمِّ أَمَنَهُ نُعَاسًا          |
| 198                              | ثُمَّ أوْرَثْنَا الْكِتَابَ الَّذِينَ اصْطُفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا         |
|                                  | تُمَّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ                                      |
| 1171 . 1111 . 1111 . 1111 . 1111 | جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ                                      |
| 917                              | حَتَّى إِذَا بَلْغَ أَشْدَّهُ وَبَلْغَ أَرْبَعِينَ سَنَةً                  |
| 1-77                             | الْحَقُّ مِنْ رَبِّكَ                                                      |
| 1.77.49                          | حم = ١ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ                               |
| 179                              | الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي خَلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ                   |
| ۳۲٦، ۹٦                          | الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ                                      |
| 177.17.                          | خُدْ مِنْ أَمْوَ الِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُ هُمْ وَتُزَكِّبِهِمْ بِهَا     |

| 147, 77-1        | خُدُوا مَا ءَاتَيْنَاكُمْ بِقُوَّةٍ                                                     |
|------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٤٠، ٩٩٨         | الْخَيْطُ الْأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الْأَسْوَدِ                                        |
| <b>YY</b>        | ذَرْنِي وَمَنْ خَلَقْتُ وَحِيدًا                                                        |
| ۲۲۷ ژ            | ذَلِكَ بِأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ هُوَ الْبَاطِلِ |
| 1•4•             | ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ ءَامَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا فَطْبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ                  |
| 11•\$            | ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اتَّبَعُوا مَا أَسْخَطَ اللَّهَ وَكُر هُوا رضْوَانَهُ                |
| <b>YY•</b>       | دْلِكَ بِمَا قَدَّمَتْ يَدَاكَ                                                          |
| 777.177          | ذَلِكَ فَضْلُ اللَّهِ يُؤْتِيهِ مَنْ يَشَاءُ                                            |
| 1.**             | ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَّقِينَ                                  |
| ٦٧٩              | ذَلِكَ لِمَنْ خَشِيَ رَبَّهُ                                                            |
| <b>£9</b>        | ذَلِكَ مِمَّا أُوْحَى إِلَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةِ                                 |
| 1-77             | ذَلِكَ نَثْلُوهُ عَلَيْكَ                                                               |
| 177              | دْلِكُمْ أَرْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ                                                      |
| ٣٢٥              | ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ                                         |
| 175              | الَّذِي خَلَقَنِي فَهُو َ يَهْدِين                                                      |
| 181              | الذين ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ طُوبَى لَهُمْ وَحُسْنُ مَآبٍ                   |
| Y7•              | الَّذِينَ تَتَّوَقًاهُمُ الْمَلائِكَةُ طَيِّبِينَ                                       |
| 198              | الَّذِينَ قَالَ لَهُمُ النَّاسُ إِنَّ النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ                     |
| 1.0711.7711.3311 | الَّذِينَ قَالُوا لإِخْوَانِهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ اللَّهِمْ                          |
| 1171             | الَّذِينَ يَلْمِزُ ونَ الْمُطَّوِّ عِينَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ فِي الصَّدَقَاتِ           |
| Y11              | رَبِّ أُرنِي كَيْفَ تُحْيِي الْمَوْتَي                                                  |

| £٣7             | رَبِّ إِنَّهُنَّ أَضْلُلْنَ كَثِيرًا مِنَ النَّاس                                                   |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 | رَبُّ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ                                                                       |
| 10              | رَبَّنَا اعْفِرْ لْنَا وَلإِخْوَانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالإِيمَانِ                            |
| 17              | رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَ الِّدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنِينَ يَوْمَ يَقُومُ الْحِسَابُ                   |
| 10              | رَبَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نُخْفِي وَمَا نُعْلِنُ                                                |
| ۰۰۰۰۰ ۲۸۹ ۰۰۰۰۰ | رَبَّنَا لا تُوَاخِدْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا                                             |
| 117             | رَبَّنَا وَابْعَتْ فِيهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يَثْلُو عَلَيْهِمْ ءَايَاتِكَ                          |
| 17              | رَبَّنَا وَسِعْتَ كُلَّ شَيْءٍ رَحْمَةً وَعِلْمًا                                                   |
| 1+1,313         | الرَّحْمَنُ = ١ عَلَمَ الْقُرْءَانَ                                                                 |
|                 | الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى                                                                |
| ٣٣٦             | سَأْرِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ                                                                     |
| 577.107         | سَأْصْرُفُ عَنْ ءَايَاتِيَ الَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ                  |
| 1+77 . 171      | سُبْحَانَ اللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ                                                                  |
| 1177            | سَمَّاعُونَ لِلْكَذِبِ                                                                              |
| 756, 107, 337   | سَنْرِيهِمْ ءَايَاتِنَا فِي الأَفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ                                            |
| 1179 ، 1-97     | سَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ إِذَا انْقَلَبْتُمْ إِلَيْهِمْ لِتُعْرِضُوا عَنْهُمْ                 |
| 779             | سَيُرِيكُمْ ءَايَاتِهِ فَتَعْرِ فُونَهَا                                                            |
| 767 . F37       | سَيُهْزَمُ الْجَمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُرَ                                                           |
| 777, 677        | شَهِدَ اللَّهُ أَنَّهُ لا إِلَّهَ إِلا هُوَ وَالْمَلائِكَةُ وَأُولُو الْعِلْمِ قَائِمًا بِالْقِسْطِ |
| <b>YY</b> 1     | ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالمَطْلُوبُ                                                                     |
| Y <b>7</b> •    | طِيْتُمْ فَادْخُلُو هَا خَالِدِينَ                                                                  |

| <b>٣٣</b> ٤                             | مَا أَنْزَلْنَا عَلَيْكَ الْقُرْءَانَ لِتَشْقَى                                  | ١                | طه =          |
|-----------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------|
| ٧٧١                                     | فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ                                                         | <u>'</u> فُسَادُ | ظهَرَ اا      |
| ٣٢٠                                     | فَلا يُظهر على غَيْبهِ أَحَدًا                                                   | غَيْبِ           | عَالِمُ الْـ  |
| 1174.1494                               | وَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ                                                          | ilic á           | عَفًا اللَّـ  |
| 1•٢                                     | لْقُورَى                                                                         | لْمَدِيدُ ا      | عَلْمَهُ الْ  |
| 9.0                                     | ِبِّي فِي كِتَابٍ                                                                | عِنْدَ ر         | عِلْمُهَا     |
| <b>498</b>                              | السَّوْءِ وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ                                            | دَائِر َةُ       | عَلَيْهِمْ    |
| ٧٩٣                                     | وبِ عَلَيْهِمْ وَلا الضَّالَينَ                                                  | مَغْضُ           | غَيْرِ الْـ   |
| ۸٦٣                                     | وَرَسُولِهِ النَّبِيِّ الأُمِّيِّ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَكَلِّمَاتِهِ      | بالله            | فَآمِنُوا     |
| . ۲۶، ۳۳، ۲۰۵                           | تَتَّبِعُوا السَّبُلُ                                                            | أ و َلا          | فَاتَّبِعُوهُ |
| Y1Y                                     | ا استَطَعْتُمْ                                                                   | الله مَ          | فَاتَّقُوا ا  |
| ٧٦٧                                     | السَّمَاءُ فَكَانَتْ وَرِدَةً كَالدِّهَان                                        | ؠؘؖڡٞؖٛٙۛۛۛۛۛۛػؚ | فَإِذَا انْث  |
| ۳۸۸                                     | مَنَاسِكَكُمْ فَادْكُرُوا اللَّهَ كَذِكْرِكُمْ ءَابَاءَكُمْ أَوْ أَشَدَّ ذِكْرًا | ىكىئەم،          | فَإِذَا قَض   |
| <b>٣٩</b> ٥                             | الله لِعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ اللهِ لَعَلَّكُمْ تُقْلِحُونَ                       | إ ءَالا          | فَادْكُرُو    |
| *** • * * * • • • • • • • • • • • • • • | قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِكُمْ                                          | ِ اللَّهُ        | فَادْكُرُو    |
| 1114                                    | نْݣُرْكُمْ وَالشّْكْرُوا لِي وَلا تَكْفُرُونِ                                    | نِي أد           | فَادْكُرُو    |
| 14                                      | لِلْهُمَا رَبُّهُمَا خَيْرًا مِنْهُ زَكَاةً وَأَقْرَبَ رُحْمًا                   | أنْ يُبْ         | فأركنا        |
| ۲۷۹ ، ۱۳۹                               | الدِّكْرِ إِنْ كُنْتُمْ لا تَعْلَمُونَ                                           | أهْلَ            | فَاسْأَلُوا   |
| ۸۲۱                                     | لْذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ إِنَّكَ عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ                         | بِكُ بِأ         | فَاسْتَمْسِ   |
| ۲، ۱۳۲، ۸۷٤                             | فْمَتِهِ إِخْوَالًا                                                              | ئُمْ بِنِ        | فأصبك         |
| ٤١٦                                     | َعْدَ اللَّهِ حَقٌّ فَإِمَّا ثُرِ يَئَّكَ                                        | ' اِنَّ و        | فَاصْبِر      |

| <b></b>             | فَاصْبِرْ إِنَّ وَعْدَ اللَّهِ حَقٌّ وَلا يَسْتَخِقَّنَّكَ الَّذِينَ لا يُوقِنُونَ    |
|---------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| F13, V13            | فَاصْبِر ْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ                            |
| ۷۵۰، ٤١٧            | فَاصْدِرْ كَمَا صَبَرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ                                |
| ٩٨٧                 | فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ                               |
| 719                 | فَاعْبُدْهُ وَاصْطُهِرْ لِعِبَادَتِهِ هَلْ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا                     |
|                     | فَاعْبُدْهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ                                                      |
| YY1.777             | فَاعْتَبِرُوا يَاأُولِي الأَبْصَارِ                                                   |
| ۲۹۰۱، ۳۹۰۱، ۳۰۱۱    | فَأَعْرِضْ عَنْهُمْ                                                                   |
| 1179 . 1-97         | فَأَعْرِ ضُوا عَنْهُمْ                                                                |
| ۸۵۱، ۳۸۲، ۲/۳، 3۲۸  | فَاعْلَمْ أَنَّهُ لا إِلَّهَ إِلا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِذَنْبِكَ                    |
| ٨٧                  | فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنْهُ                                                      |
| 087                 | فَاقْصُصُ الْقَصَصَ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ                                        |
| <b>YY1</b>          | فَأَمَّا الزَّبَدُ فَيَدْهَبُ جُفَاءً                                                 |
| 1                   | فَإِنْ أَسْلُمُوا فَقَدِ اهْتَدَوْا                                                   |
| رک                  | فَإِنْ أَعْرَ ضُوا فَقُلْ أَنْذَرْ ثُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةِ عَادٍ وَتُمُ     |
| نن                  | فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَءَاتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوَانْكُمْ فِي الدِّي |
| 777                 | فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاةَ وَءَاتَوُا الزَّكَاةَ فَخَلُوا سَبِيلَهُمْ       |
| ٣١، ٥٢، ٩٨٤، ٩٧٢    | فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ                 |
| Y09                 | فَإِنْ تَوَلُواْ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ الْمُبِينُ                             |
| Y09                 | فَإِنْ تَوَلَّيْتُمْ فَإِنَّمَا عَلَى رَسُولِنَا الْبَلاغُ الْمُبِينُ                 |
| لنْ تَخْرُجُوا ١١٧٠ | فَإِنْ رَجَعَكَ اللَّهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِنْهُمْ فَاسْتَأْذَنُوكَ لِلْخُرُوجِ فَقُلْ  |

| 1171          | فَإِنْ يَتُوبُوا يَكُ خَيْرًا لَهُمْ                                                       |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1•••          | فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاغُ وَعَلَيْنَا الْحِسَابُ                                       |
| ٠٨١، ١٩٠، ٢٢٣ | فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى                                                      |
| ٣٩٤           | فَيِأْيِّ ءَالاءِ رَبِّكُمَا تُكَدِّبَانِ                                                  |
| ٠٨٥،١٣٢       | فَهِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ                                                |
| ٣٢١           | فَتُوبُوا إِلَى بَارِئِكُمْ                                                                |
| ٥٥            | فَذَكِّرٌ إِنْ نَفَعَتِ الدِّكْرَى                                                         |
| ٧، ٧٨٨، ٣٠٠١  | فَذَكِّرٌ بِالْقُرْءَانِ مَنْ يَخَافُ وَعِيدِ                                              |
| ٥٣٤           | فَرحَ الْمُخَلِّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلافَ رَسُولِ اللَّهِ                                |
| 1.40          | فَسَاءَ صَبَاحُ الْمُنْذَرِينَ                                                             |
| 1107          | فَصَبْرٌ جَمِيلٌ وَاللَّهُ الْمُسْتَعَانُ عَلَى مَا تَصِفُونَ                              |
| £17.£V        | فَعَاقِبُوا بِمِثْلِ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ                                                  |
| 1•77          | فَقُلْ تَعَالُواْ نَدْعُ أَبْنَاءَنَا وَأَبْنَاءَكُمْ                                      |
| ١٣٤           | فَقُلْ هَلْ لَكَ إِلَى أَنْ تَزَكَّى                                                       |
| 377, 677      | فَقِنَا عَدًابَ النَّار                                                                    |
| ۳٥٠           | فَكَدَّبُوهُ فَأَخَذَتْهُمُ الرَّجْفَةُ فَأَصْبَحُوا فِي دَارِ هِمْ جَاثِمِينَ             |
| ۳۵۰           | فَكُلاً أَخَدْنَا بِذَنْبِهِ                                                               |
| ٣٩٤           | فَكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلالاً طَيِّبًا                                        |
| 11.4 . 1.98   | فَكَيْفَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِيبَةٌ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ                         |
| ۷۸۸ ،۱۰۰      | فَكَيْفَ إِذَا حِنْنَا مِنْ كُلِّ أُمَّةٍ بِشَهِيدٍ وَحِنْنَا بِكَ عَلَى هَؤُلاءِ شَهِيدًا |
| 174 . 174     | فَلا تَحْعَلُو ا لِلَّه أَنْدَادًا                                                         |

| <b>\$+0</b>                           | فَلا تَخْشَوُا النَّاسَ وَاخْشَوْن                                                   |
|---------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| YYA                                   | فَلا تَخْضَعْنَ بِالْقُولِ فَيَطْمَعَ الَّذِي فِي قَلْبِهِ مَرَضٌ                    |
| 140                                   | فَلا تُزَكُّوا أَنْفُسَكُمْ                                                          |
| 70, 7111                              | فَلا تُطِعِ الْكَافِرِينَ وَجَاهِدْهُمْ بِهِ                                         |
| P+3, 3/V                              | فَلا تَعْلَمُ نَفْسٌ مَا أَخْفِيَ لَهُمْ مِنْ قُرَّةِ أَعْيُنِ                       |
| 1+77                                  | فَلا تَكُنْ مِنَ الْمُمْتَرِينَ                                                      |
| ٥٨                                    | فَلِدَلِكَ فَادْعُ وَ اسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ                                       |
| <b>747</b>                            | فَلَمَّا رَأُوهُ عَارِضًا مُسْتَقْبِلَ أُودِيَتِهِمْ                                 |
| ٧١٥                                   | فَلنَسْأَلْنَّ الَّذِينَ أَرْسِلَ إِلَيْهِمْ وَلنَسْأَلْنَّ الْمُرْسَلِينَ           |
| 377. 777                              | فَلُوْ لَا نَفَرَ مِنْ كُلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طَائِفَةٌ لِيَنَفَقَهُوا فِي الدِّينِ |
| YAY                                   | فَلْيَتَنَافَسِ الْمُتَنَافِسُونَ                                                    |
| نَ                                    | فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلا وَلْيَبْكُوا كَثِيرًا جَزَاءً بِمَا كَاثُوا يَكْسِبُو         |
| 144                                   | فَلْيَنْظُرْ أَيُّهَا أَزْكَى طَعَامًا                                               |
| ٣٣٥                                   | فَمَا لَكُمْ فِي الْمُنَافِقِينَ فِئَتَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكَسَهُمْ بِمَا كَسَبُوا    |
| 1-77                                  | فَمَنْ حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ                         |
| 14.                                   | فَمَنْ زُحْزِحَ عَنِ النَّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةُ فَقَدْ فَازَ                     |
| ¥1¥                                   | فَمَنْ عَفَا وَأَصْلَحَ فَأَجْرُهُ عَلَى اللَّهِ                                     |
| لْرِكْ بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا ٥٨ | فَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلْ عَمَلاً صَالِحًا وَلا يُشْ        |
|                                       | فَمَنْ يَكْفُرْ بِالطَّاغُوتِ                                                        |
| ٦٨٦ ، ٦٧٠                             | فَنَبَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ                                                      |
| Y09                                   | فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إلا الْبَلاعُ الْمُبِينُ                                      |

| Y10           | فَوَرَبِّكَ لَنَسْأَلْنَّهُمْ أَجْمَعِينَ عَمَّا كَانُوا يَعْمَلُونَ                             |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YAY           | فِيهَا كُنُبٌ قَيِّمَةٌ                                                                          |
|               | فَالْيَوْمَ لا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا وَلا تُجْزَوْنَ إلا مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ              |
| ٧١٥           | فَيَوْمَئِذٍ لا يُسْأَلُ عَنْ دَنْيِهِ إِنْسٌ وَلا جَانٌ                                         |
| 1.74          | قَاتِلُوا الَّذِينَ لا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ                            |
| ٤٠٦           | قَالَ فَمَا خَطْبُكُمْ أَيُّهَا الْمُرْسَلُونَ                                                   |
|               | قَالَ فَمَنْ رَبُّكُمَا يَامُوسَى                                                                |
| ٧٦٤           | قَالَ لَهُ صِنَاحِبُهُ وَ هُوَ يُحَاوِرُهُ أَكَفَرْتَ                                            |
| ٤١٦           | قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ اسْتَعِينُوا بِاللَّهِ وَاصْبِرُوا                                       |
| ١٧٤           | قَالَ هَلْ يَسْمَعُونَكُمْ إِدْ تَدْعُونَ                                                        |
| 1.371.071.071 | قَدْ أَقْلُحَ مَنْ تَزَكَّى                                                                      |
|               | قَدْ أَقْلُحَ مَنْ زَكَّاهَا                                                                     |
| ۳۸۸           | قَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا                                                         |
| 1-71.70       | قَدْ جَاءَكُمْ مِنَ اللَّهِ نُورٌ وَكِتَابٌ مُبِينٌ                                              |
| ٧٦٤           | قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قُولَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي زَوْجِهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ            |
| 770           | قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أُسْوَةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ                        |
| 7311          | قَدْ يَعْلَمُ اللَّهُ الْمُعَوِّقِينَ مِنْكُمْ وَالْقَائِلِينَ لإِخْوَانِهِمْ هَلَّمَّ إِلَيْنَا |
| <b>YY•</b>    | قْضِيَ الْأَمْرُ الَّذِي فِيهِ تَسْتَقْتِيَان                                                    |
| 147           | قُل ادْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ                                              |
| <b>٣</b> ٤٨   | قُلْ أَرَ أَيْنُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَر ْمَدًا                           |
| 1.04          | قُلْ أَرْ أَنْتُمْ انْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ وَكَفَرْ ثُمْ بِهِ                              |

| ٣٨٤                                          | قُلْ أَعُودُ بِرَبِّ الْفَلْقِ                                               |
|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| 149                                          | قُلْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُورِكُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ اللَّهُ     |
| 717,717                                      | قُلْ إِنْ صَلَلْتُ فَإِنَّمَا أَصِلُّ عَلَى نَفْسِي                          |
| 007, 507                                     | قُلْ إِنْ كَانَ ءَابَاؤُكُمْ وَأَبْنَاؤُكُمْ وَإِخْوَانْكُمْ                 |
| 1+77                                         | قُلْ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةً         |
| <b>***</b>                                   | قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبِبْكُمُ اللَّهُ    |
| 178                                          | قُلْ أَنَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنْفَعُنَا وَلا يَضُرُّنَا         |
| <b>\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\\</b> | قُل انْظُرُوا مَاذَا فِي السَّمَوَاتِ وَالأرْض                               |
| 1 • • • • • • • • • • • • • • • • • • •      | قُلْ إِنَّمَا أَتَّبِعُ مَا يُوحَى إِلْيَّ مِنْ رَبِّي                       |
| 1.77                                         | قُلْ إِنَّمَا أُعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ                                         |
| 1••٣ ، ٧٢                                    | قُلْ إِنَّمَا أَنْذِرُكُمْ بِالْوَحْي                                        |
| 977                                          | قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الْقُوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطْنَ . |
| ٤٠٦                                          | قُلْ إِنِّي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِّي عَذَابَ يَوْمٍ عَظِيمٍ              |
| 171•                                         | قُلْ إِنِّي أُمِرِ ْتُ أَنْ أَعْبُدَ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ الدِّينَ         |
| <b>YYY</b>                                   | قُلْ إِي وَرَبِّي إِنَّهُ لَحَقٌّ                                            |
| <b>YYY</b>                                   | قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَتَأْتِيَنَّكُمْ                                        |
| <b>YYY</b>                                   | قُلْ بَلَى وَرَبِّي لَثُبْعَتُنَّ                                            |
| ٥٠١، ٢٤٠، ٢٣٠                                | قُلْ تَعَالُواْ أَثْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ                      |
| 1.47, 471, 477, 774,                         | قُلْ فَأَنَّى تُسْحَرُ ونَ                                                   |
|                                              | قُلْ فَمَنْ يَمْلِكُ لَكُمْ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا                             |
| <b>YY•</b>                                   | قُلْ كُلُّ يَعْمَلُ عَلَى شَاكِلْتِهِ                                        |

| رْءَان لا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ | قُلْ لَئِنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْحِنُّ عَلَى أَنْ يَأْتُوا بِمِثْلُ هَذَا الْقُ    |
|--------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.47                           |                                                                                          |
| 177                            | قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلا ضَرًّا إلا مَا شَاءَ اللَّهُ                     |
| 177                            | قُلْ لِلْمُؤْمِنِينَ يَغُضُّوا مِنْ أَبْصَارِ هِمْ وَيَحْفَظُوا فُرُوجَهُمْ              |
| 1.41,179                       | قُلْ لِمَنِ الأرْضُ وَمَنْ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ                              |
|                                | قُلْ لَنْ يُصِيبَنَا إِلَا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا                                      |
| 1180 - 11 • 8                  | قُلْ لَنْ يَنْفَعَكُمُ الْفِرَالُ إِنْ فَرَرْتُمْ مِنَ الْمَوْتِ                         |
| 1170 . 1178                    | قُلْ لَوْ كُنْتُمْ فِي بُيُوتِكُمْ                                                       |
|                                | قُلْ مَنْ بِيَدِهِ مَلْكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ                                                |
|                                | قُلْ مَنْ ذَا الَّذِي يَعْصِمُكُمْ مِنَ اللَّهِ                                          |
| 1.71,777,174                   | قُلْ مَنْ رَبُّ السَّمَوَاتِ السَّبْعِ وَرَبُّ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ                      |
|                                | قُلْ مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ فَإِنَّهُ نَزَّلَهُ عَلَى قَلْبِكَ بِإِدْنِ اللَّهِ |
| <b>٣٢٦</b>                     | قُلْ مَنْ يَكْلُؤُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنَ الرَّحْمَن                          |
| ۸۳، ٤٤، ٥٥                     | قُلْ هَذِهِ سَبِيلِي                                                                     |
| 779                            | قُلْ هَلْ يَسْتَوي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لا يَعْلَمُونَ                      |
|                                | قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ                                                                 |
|                                | قُلْ هُوَ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ                                           |
|                                | قُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالُوا إلَّى كَلِمَةٍ سَوَاءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ        |
| 1•71                           | فُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ                                          |
|                                | قُلْ يَاأَهْلَ الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ                              |
| 188                            | قُلْ بَاأَبُّهَا الْكَافِرُ و نَ                                                         |

| ٥٠،٥                                        | قُلْ يَاأَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ اِلْيْكُمْ جَمِيعًا            |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| Y7Y                                         | كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِينِ                                                 |
| Y7Y                                         | كَأَنَّهُنَّ بَيْضٌ مَكْنُونٌ                                                   |
| ٧٢                                          | كِتَابٌ أَنْزِلَ إِلَيْكَ فَلا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ مِنْهُ                |
| *** , ** , ** , **                          | كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا ءَايَاتِهِ              |
| 34, 64, 74.1                                | كِتَابٌ فُصِّلتٌ ءَايَاتُهُ قُرْءَائًا عَرَبِيًّا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ          |
| اب السَّعِيرِ السَّعِيرِ                    | كْتِبَ عَلْيْهِ أَنَّهُ مَنْ تُولاهُ فَأَنَّهُ يُضِلُّهُ وَيَهْدِيهِ إلى عَدْ   |
| £•1                                         | كَدَّبَتْ تَمُودُ وَعَادٌ بِالْقَارِعَةِ                                        |
| <b>Y</b> \$0                                | كَتَّبُوا بِآيَاتِنَا كُلُّهَا فَأَخَدْنَاهُمْ أَخْذَ عَزِيزٍ مُقْتَدِرٍ        |
| عَلَيْهِمُ الَّذِي أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ ٧٧. | كَذَلِكَ أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ قَدْ خَلْتُ مِنْ قَبْلِهَا أُمَمُّ لِتَتْلُو |
|                                             | 1.4                                                                             |
| ٥٠                                          | كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْكُمْ                        |
| <b>YY1</b>                                  | كُلُّ حِزْبٍ بِمَا لَدَيْهِمْ فَرحُونَ                                          |
| <b>YY•</b>                                  | كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ                                           |
| <b>£</b> \ <b>Y</b>                         | كُلُّ نَفْسٍ دَائِقَةُ الْمَوْتِ                                                |
| ٤٠٣                                         | كَلاَّ إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَئِذٍ لِمَحْجُوبُونَ                       |
| <b>X7X</b>                                  | كَلاَّ بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ                     |
| 177                                         | كْلاَّ نْمِدُّ هَوُّلاءِ وَهَوُّلاءِ مِنْ عَطاءِ رَبِّكَ                        |
| <b>YY1</b>                                  | كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ عَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً                            |
| ٥٣٢                                         | كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ                               |
| ***                                         | كَمَا أَرْ سَلْنَا فَنكُمْ رَسُو لا مِنْكُمْ                                    |

| 171.7                             | كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ                                     |
|-----------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 7/1, ٧٣٨, ٣٥٨, ٣3٠/               | كُونُوا رَبَّانِيِّينَ بِمَا كُنْتُمْ ثُعَلِّمُونَ الْكِتَّابَ                   |
| 718                               | لِئَلا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةٌ بَعْدَ الرُّسُلِ                  |
| 11. 1111. 1111. 1111. 1111        | لئِنْ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ                                              |
| ٤٩                                | لا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَّهًا ءَاخَرَ فَتَقْعُدَ مَدْمُومًا مَخْدُولا        |
| ۸٦٧،٩٥                            | لا تُحَرِّكُ بِهِ لِسَانَكَ                                                      |
| 1.9.                              | لا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَقْرَحُونَ بِمَا أَتُواْ وَيُحِبُّونَ أَنْ يُحْمَدُو   |
| 117•                              | لا تَعْتَذِرُوا قَدْ كَفَرْثُمْ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ                              |
| 1179 - 1174                       | لا تَقُمْ فِيهِ أَبَدًا                                                          |
| 1170 . 1178                       | لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا                                                |
| ٣٦١                               | لا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِين    |
| 14.                               | لَا يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ                                  |
| هِدُوا ۱۹۹۰، ۱۱۲۰، ۱۱۷۰           | لا يَسْتَأْذِنْكَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ أَنْ يُجَا |
| <b>YY1</b>                        | لا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إلا وُسْعَهَا                                       |
| ٥٤                                | لقَدْ أَرْسَلْنَا رُسُلْنَا بِالْبَيِّنَاتِ وَأَنْزَلْنَا مَعَهُمُ الْكِتَابَ    |
| 187                               | لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَى قَوْمِهِ                                         |
| ريصٌ عَلَيْكُمْ ٤٣٥، ٥٨٥          | لقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِثُمْ حَ       |
| V7• . V£E . 0£7                   | لقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لأُولِي الأَلْبَابِ                          |
| ۲۲۲، •۷۲، 100، ۳00                | لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أَسْوَةٌ                                 |
| 1-78.1-77                         | لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهَ هُوَ الْمَسِيحُ ابْنُ مَرْيَمَ     |
| نْفْسِهِمْ ۲۰، ۱۳۲، ۱۱۹، ۱۳۲، ۱۳۲ | لَّقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُو لا مِنْ أ   |

| ٣٧          | لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً                                              |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|
|             | لِكُلِّ نَبَإٍ مُسْتَقَرِّ                                                       |
| <b>***</b>  | لِكَيُّ لا تَأْسَوُا عَلَى مَا فَاتَكُمْ                                         |
| ٧٨١         | لَمْ يَكُن الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ                             |
| <b>YY</b> 1 | لِمِثْلُ هَذَا قَلْيَعْمَلِ الْعَامِلُونَ                                        |
| ٦٨٤         | لِنَبْلُوَ هُمْ أَيُّهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً                                       |
| ٤٧٦         | لُو ْ أَنْفَقْتَ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا مَا أَلَقْتَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ       |
| 791.09      | لِيَبْلُوَكُمْ أَيُّكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً                                        |
| 1•••        | لَيْسَ عَلَيْكَ هُدَاهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ                 |
|             | لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرُ                            |
| 1           | لَيْسَ لَكَ مِنَ الْأَمْرِ شَيْءٌ                                                |
| <b>YY</b> • | لَيْسَ لَهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ كَاشِفَةٌ                                        |
| ۲۱۵         | لِيُكَفِّرَ اللَّهُ عَنْهُمْ أَسْوَأَ الَّذِي عَمِلُوا وَيَجْزِيَهُمْ أَجْرَهُمْ |
| 1•44 ، 141  | مَا اتَّخَذَ اللَّهُ مِنْ وَلَدٍ                                                 |
| 11•4 ، 41٣  | مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ                                       |
| 797         | مًا ضَرَبُوهُ لَكَ إِلا جَدَلاً                                                  |
| <b>YY</b> 1 | مًا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلٍ                                            |
| 1170        | مَا كَانَ اللَّهُ لِيَدْرَ الْمُؤْمِنِينَ عَلَى مَا أَنْتُمْ عَلَيْهِ            |
| 1•*•        | مَا كَانَ لِلنَّهِيِّ وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَغْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ    |
| ١٧٠         | مَا مِنْ دَابَّةٍ إِلا هُوَ ءَاخِدٌ بِنَاصِيَتِهَا                               |
| 141         | مَا نَعْنُدُهُمْ الْإِ لَنُوَّا يُّهُ نَا الِّي اللَّهِ زُلُقَى                  |

| مَار ٢٦٧                                       | مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِ |
|------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| Y7Y                                            | مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ                                                     |
| Y74                                            | مَتْلُهُمْ كَمَتِّل الَّذِي اسْتَوْقَدَ نَارًا                                 |
| 3-11, 1111, 2111, 2111, 1711                   | مَلْعُونِينَ أَيْنَمَا تُقِفُوا أُخِدُوا وَقُتُّلُوا تَقْتِيلاً                |
| 97                                             | مَلِكِ يَوْمِ الدِّينِ                                                         |
| <b>"</b> " " " " " " " " " " " " " " " " " " " | مَنْ ذَا الَّذِي يَشْفَعُ عِنْدَهُ إلا بِإِدْنِهِ                              |
| Y17 . 171                                      | مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِنْ ذَكَرٍ أَوْ أَنْتَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ                  |
| 1.07 .1.07 .1.0.                               | مَنْ كَانَ عَدُوًّا لِجِبْرِيلَ                                                |
| <b>YY•</b>                                     | مَنْ كَانَ فِي الضَّلالةِ فَلْيَمْدُدْ لَهُ الرَّحْمَنُ مَدًّا                 |
| Y**·                                           | مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرِّثَ الآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ فِي حَرِّثِهِ                 |
| <b>£79</b>                                     | مَنْ يَشْفَعْ شَفَاعَةً حَسَنَةً                                               |
| <b>YY•</b>                                     | مَنْ يَعْمَلْ سُوءًا يُجْزَ بِهِ                                               |
| ۸۶۱۱                                           | الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ بَعْضُهُمْ مِنْ بَعْضِ                       |
|                                                | نَسُوا اللَّهَ فَنَسِيَهُمْ                                                    |
| ۳۵۱،۷٦                                         | هَذَا بَصَائِرُ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَرَحْمَهٌ لِقَوْمٍ يُوقِنُونَ               |
| 718,847                                        | هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوْ عِظَّةٌ لِلْمُتَّقِينَ                  |
| 1-17                                           | هَذَان خَصِمْان اخْتَصِمُوا فِي رَبِّهِمْ                                      |
| ٦٨٤                                            | هَلْ تُجْزَوْنَ إلا مَا كُلْتُمْ تَعْمَلُونَ                                   |
| <b>YY</b> 1                                    | هَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانِ إلا الإِحْسَانُ                                       |
| ۲، ۳۳۱، ۵۸۰۱                                   | هُوَ الَّذِي أَرْسُلَ رَسُولُهُ بِالْهُدَى وَدِينِ الْحَقِّ                    |
| 198                                            | هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ السَّكِينَةَ فِي قُلُو بِ الْمُؤْمِنِينَ                 |

| <b>٧١٣</b>                                 | هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ عَلَيْكَ الْكِتَابَ مِنْهُ آيَاتٌ مُحْكَمَاتٌ                      |
|--------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| . ۸۱۱. 37۱. 771. PFF                       | هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِنْهُمْ ٥٥، ٥٨، ٧٠، ١٠٢                 |
| 1.77                                       | هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُكُمْ فِي الْبَرِّ وَالْبَحْرِ                                      |
| <b>TAY</b>                                 | هُوَ الَّذِي يُصلِّي عَلَيْكُمْ وَمَلائِكَتُهُ                                           |
| 770                                        | هُوَ اللَّهُ الَّذِي لا إِلَّهَ إِلا هُو عَالِمُ الْغَيْبِ وَالشَّهَادَةِ                |
| 440                                        | هُوَ الْأُوَّلُ وَالْآخِرُ وَالظَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ                                     |
| ٣٢٦                                        | هُوَ الْحَيُّ لا إِلهَ إِلا هُو قَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ                     |
| <b>7</b> £A                                | وَ ءَايَةً لَهُمُ الأرْضُ الْمَيْتَةُ أَحْيَيْنَاهَا                                     |
| 1.47 \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | وَاتَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ                                              |
| ٢٢٨                                        | وَالَّبِعْ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَاصْبِر ْ                                                |
| <b>{*</b> 0                                | وَ اثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ابْنَيْ ءَادَمَ بِالْحَقِّ                                    |
| 787                                        | وَ اثْلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ الَّذِي ءَاتَيْنَاهُ ءَايَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا          |
| YYA                                        | وَ اجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إمَامًا                                                     |
| ٥٨٥                                        | وَ اخْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ                                                     |
| ٥٨                                         | وَادْعُ إِلَى رَبِّكَ                                                                    |
| ٠٧٢، ٢٨٢                                   | وَإِدْ أَخَذَ اللَّهُ مِيتَّاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَّابَ لَتُبَيِّئْنَّهُ لِلنَّاسِ |
| 440                                        | وَإِدْ أَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي ءَادَمَ مِنْ ظُهُورِهِمْ دُرِّيَّتَهُمْ                 |
| 1+77                                       | وَإِدْ أَخَدُنَا مِيتَاقَكُمْ وَرَفَعْنَا فَوْقَكُمُ الطُّورَ                            |
| 1177                                       | وَإِدْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبَوِّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِتَالِ             |
| 1+78                                       | وَإِدْ قَالَ اللَّهُ يَاعِيسَى ابْنَ مَرْيَمَ ءَأَنْتَ قُلْتَ                            |
| 1178                                       | وَ إِدْ قَالَتْ طَائِفَةٌ مِنْهُمْ يَاأَهْلَ يَثْرِبَ لا مُقَامَ لَكُمْ فَارْجِعُوا      |

| 1+77            | وَإِدْ قُلْتُمْ يَامُوسَى لَنْ نُؤْمِنَ لَكَ حَتَّى نَرَى اللَّهَ جَهْرَةً                   |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ءَايَاتِنَا ٣٤٩ | وَإِذَا أَذَقْنَا النَّاسَ رَحْمَةً مِنْ بَعْدِ ضَرَّاءَ مَسَّتْهُمْ إِذَا لَهُمْ مَكْرٌ فِي |
| 391, 777        | وَإِذَا ثُلِيَتْ عَلَيْهِمْ ءَايَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا                                 |
| ٦٨٠             | وَإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الأَمْنِ أو الْخَوْفِ أَذَاعُوا بِهِ                           |
| ٦٥              | وَإِذَا دُعُوا إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ لِيَحْكُمَ بَيْنَهُمْ                               |
| 1177.1-99       | وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ                                                |
| 1177            | وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاةِ قَامُوا كُسَالَى                                             |
| ۸٦٣             | وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا                                 |
| 11-7 . 70       | وَ إِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَ إِلَى الرَّسُولِ              |
| 1177            | وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لَا تُقْسِدُوا فِي الأرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ          |
| 11-1 . 777      | وَإِذَا مَا أُنْزِلْتُ سُورَةٌ فَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ أَيُّكُمْ زَادَتُهُ هَذِهِ إِيمَانًا  |
| 11+1            | وَإِذَا مَا أَنْزِلْتُ سُورَةٌ نَظْرَ بَعْضُهُمْ إِلَى بَعْضٍ                                |
| <b>789</b>      | وَ إِذَا مَسَّ الإِنْسَانَ الضُّرُّ دَعَانَا لِجَنْبِهِ أَوْ قَاعِدًا أَوْ قَائِمًا          |
| <b>789</b>      | وَ إِذَا مَسَّكُمُ الْضُرُّ فِي الْبَحْرِ ضَلَّ مَنْ تَدْعُونَ إِلاَ إِيَّاهُ                |
| ٦٤٨             | وَادْكُرْنَ مَا يُثْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ ءَايَاتِ اللَّهِ وَالْحِكْمَةِ                 |
| Y19             | وَادْكُرُوا اللَّهَ كَثِيرًا لَعَلَّكُمْ ثَقْلِحُونَ                                         |
| . 15, 771, 473  | وَادْكُرُوا نِعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ إِدْ كُنْتُمْ أَعْدَاءً فَأَلَفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ  |
| 713, 774, 5++1  | وَ اصْبِرْ وَمَا صَبْرُكَ إِلا بِاللَّهِ                                                     |
| ۸٦٣             | وَ أَطِيعُوا اللَّهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ                                                 |
| 779             | وَاعْبُدُوا اللَّهَ وَلا تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا                                             |
| 177 . 71 . 17   | وَ اعْتَصِمُو ا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَ لا تَفَرَّقُو ا                                 |

| 788                           | وَ أَعِدُّوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْتُمْ مِنْ قُوَّةٍ                                   |
|-------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 149                           | وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا فِي أَنْفُسِكُمْ فَاحْذَرُوهُ                 |
| YYA                           | وَ أَقِمِ الصَّلاةَ إِنَّ الصَّلاةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ          |
| <b>708 .17A</b>               | وَالَّذِينَ ءَامَنُوا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ                                         |
| 181                           | وَالَّذِينَ ءَامَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ               |
|                               | وَالَّذِينَ اتَّخَدُوا مَسْجِدًا ضِرَارًا                                            |
| 189                           | وَالَّذِينَ اهْتَدَوْا زَادَهُمْ هُدًى                                               |
| ₽31, ГТТ, ГҮД                 | وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لْنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلْنَا                             |
| ٣٥١                           | وَالَّذِينَ كَدَّبُوا بِآيَاتِنَا سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لا يَعْلَمُونَ      |
| P31 , YFY                     | وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ                                         |
| 1-17                          | وَالَّذِينَ كَفَرُوا لَّهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ                                         |
| <b>ξ···</b>                   | وَالَّذِينَ يُؤثُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَّةٌ                              |
|                               | وَالَّذِينَ يَرْمُونَ أَرْوَاجَهُمْ                                                  |
| أَجْرَ الْمُصلِحِينَ ٨٢١      | وَالَّذِينَ يُمَسِّكُونَ بِالْكِتَابِ وَأَقَامُوا الصَّلاةَ إِنَّا لا نُضيِعُ        |
| كِلا بِالْيَوْمِ الآخِرِ ١١٠٢ | وَالَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَّهُمْ رِئَاءَ النَّاسِ وَلا يُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ و |
| 9.64                          | وَالرِّ جْزَ فَاهْجُر ْ                                                              |
| ٣٣٥                           | وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعْمَلُونَ                                               |
| ۲                             | وَاللَّهُ غَالِبٌ عَلَى أَمْرِهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسَ لَا يَعْلَمُونَ         |
| 1178 . 1177 . 077             | وَاللَّهُ لا يُحِبُّ الطَّالِمِينَ                                                   |
| 1179                          | وَاللَّهُ لا يَهْدِي الْقَوْمَ الطَّالِمِينَ                                         |
| 1179,70                       | وَ اللَّهُ وَ رَسُو لَهُ أَحَقُّ أَنْ يُر ْضُوهُ                                     |

| ***                     | وَاللَّهُ يُحِبُّ الصَّابِرِينَ                                                       |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>**Y</b>              | وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ                                                      |
| 187                     | وَ إِلَّى عَادٍ أَخَاهُمْ هُودًا                                                      |
| <b> </b>                | وَأَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَاصْطُبِرْ عَلَيْهَا                                   |
| \$10.08                 | وَأَمُرُ بِالْمَعْرُوفِ وَاللَّهَ عَنِ الْمُنْكَرِ                                    |
| 977                     | وَأَمْرُ هُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ                                                       |
| كَلامَ اللَّهِ٧٧        | وَإِنْ أَحَدٌ مِنَ المُشْرِكِينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ حَتَّى يَسْمَعَ              |
| <b>£</b> Y1             | وَإِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا                                                          |
| <b>٣٩٣</b>              | وَإِنْ تَعُدُّوا نِعْمَة اللَّهِ لا تُحْصلُوهَا                                       |
| <b>8-7</b>              | وَإِنْ تَوَلُّواْ فَإِنِّي أَخَافُ عَلَيْكُمْ عَذَابَ يَوْمٍ كَبيرِ                   |
| 149                     | وَإِنَّ رَبَّكَ لَيَعْلَمُ مَا تُكِنُّ صُدُورُهُمْ وَمَا يُعْلِنُونَ                  |
| ٤٧٥                     | وَإِنْ طَائِقَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتُلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا          |
| ¥17 . ¥7 . ¥13          | وَإِنْ عَاقَبْتُمْ فَعَاقِبُوا بِمِثْلُ مَا عُوقِبْتُمْ بِهِ                          |
| 177                     | وَإِنْ قِيلَ لَكُمُ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هُوَ أَزْكَى لَكُمْ                         |
| 1.47                    | وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا                          |
| 77, 77, 37, 77, 100     | وَأَنَّ هَذَا صِرَاطِي مُسْتَقِيمًا فَاتَّبِعُوهُ                                     |
| £Y7                     | وَإِنْ يُرِيدُوا أَنْ يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللَّهُ                            |
| 341, 634                | وَإِنْ يَمْسَسُكَ اللَّهُ بِضُرٍّ فَلا كَاشِفَ لَهُ إِلا هُوَ                         |
| ٧٢                      | وَأَنْذِرْ بِهِ الَّذِينَ يَخَافُونَ أَنْ يُحْشَرُوا إِلَى رَبِّهِمْ                  |
| ٠، ٨٨٩، ٩٨٩، ٨١٠١، ١٠١٩ | وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ ٨١، ٨٨، ١٨١، ٥٧٤، ٥٧٥، ٨٧                        |
| نَعْلَمُ ١٠٠٣           | و أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَيْكَ الْكِتَابَ وَ الْحِكْمَةُ وَ عَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ أَ |

| 1007.334.700                                 | وَأَنْزَلْنَا إِلَيْكَ الدِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ . ٥٧، ٣٠٣، ١٤٧، |
|----------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 988 ، 1 • Y                                  | وَإِنَّكَ لَتُلْقَى الْقُرْءَانَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ عَلِيمٍ                                  |
|                                              | وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ                                                              |
| <b>***</b> ********************************* | وَإِنَّهُ لَكِتَابٌ عَزِيزٌ                                                                   |
| <b>YY</b>                                    | وَأُوحِيَ إِلْيَّ هَذَا الْقُرْءَانُ لأَنْذِرَكُمْ بِهِ وَمَنْ بَلْغَ                         |
| ٣٤٤                                          | وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزَّتْ وَرَبَتْ .       |
| 771, FPA                                     | وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْبِرِّ وَالتَّقُوَى                                                     |
|                                              | وَتِلْكَ الْأَمْتَالُ نَصْرُبُهَا لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ                        |
| Y79                                          | وَتِلْكَ الْأَمْتَالُ نَصْرُبُهَا لِلنَّاسِ وَمَا يَعْقِلُهَا إِلَّا الْعَالِمُونَ            |
| 1177.077                                     | وَ تِلْكَ الْأَيَّامُ ثُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ                                            |
| ٥٣٢                                          | وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الْشَّوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ                                   |
| 11-7 (1-97)                                  | وَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلاً                                          |
| ٢٢٦                                          | وَتَوَكَّلْ عَلَى الْحَيِّ الَّذِي لا يَمُوتُ                                                 |
| ٨٥٢، ٥١٤                                     | وَثِيَابَكَ فَطَهِّرْ                                                                         |
| 117+                                         | وَجَاءَ الْمُعَدِّرُونَ مِنَ الأعْرَابِ لِيُؤْذَنَ لَهُمْ                                     |
| F30 , 10V                                    | وَجَاءَكَ فِي هَذِهِ الْحَقُّ وَمَوْ عِطْةٌ وَذِكْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ                         |
| 1008.778.797                                 | وَجَادِلْهُمْ بِالَّذِي هِيَ أَحْسَنُ                                                         |
|                                              | وَجَاهِدْهُمْ بِهِ حِهَادًا كَبِيرًا                                                          |
| £17                                          | وَجَعَلْنَا بَعْضَكُمْ لِبَعْضِ فِتْنَةً أَتَصْبُرُونَ                                        |
| <b>7</b> { <b>Y</b> }                        | وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْقًا مَحْقُوطًا وَهُمْ عَنْ ءَايَاتِهَا مُعْرِضُونَ                 |
| £Y1 ,£10 ,190                                | و حَعَلْنَا مِنْهُمْ أَئِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرُ نَا لَمَّا صِيْرَ وَ ا                      |

| 171          | وَحَنَانًا مِنْ لَدُنَّا وَزَكَاةً وَكَانَ تَقِيًّا                                        |
|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>Y</b> \\  | وَحُورٌ عِينٌ كَأَمْتَالَ اللُّؤلُّو الْمَكْنُونِ                                          |
| <b>{+0</b>   | وَخَافُون إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ                                                        |
| ٤١           | وَ الدَّارِيَاتِ ذَرْوًا                                                                   |
| Y01.0A.00.   | وَ ذَكِّر ْ فَإِنَّ الدِّكْرَى تَنْفَعُ الْمُؤْمِنِينَ                                     |
|              | وَ ذَكِّرْ هُمْ بِأَيَّامِ اللَّهِ                                                         |
| 407.747.013  | وَرَبُّكَ فَكَبِّر ْ                                                                       |
| 988,98,38    | وَرَتِّلَ الْقُرْءَانَ تَرْتِيلاً                                                          |
| A07.40       | وَرَتَّلْنَاهُ تَرْتِيلاً                                                                  |
| ٤٠           | وَالسَّابِقُونَ الْأُوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ                          |
|              | وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وَأُصِيلاً                                                           |
| 144          | وَسَثُرَ دُّونَ إِلَى عَالِمِ الْعَيْبِ وَالشَّهَادَةِ فَيُنَبِّكُمْ                       |
| <b>٣٤٧</b>   | وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ                            |
| <b>٣٤٧</b>   | وَ السَّمَاءَ بَنَيْنَاهَا بِأَيْدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ                                  |
| 47114        | وَسَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَوِ اسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ                           |
| 977.000.177  | وَشَاوِر ْهُمْ فِي الأَمْرِ                                                                |
| <b>٣</b> ٤١  | وَ الشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرِّ لَهَا دَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ            |
| <b>\$</b> 00 | وَشَهِدَ شَاهِدٌ مِنْ بَنِي إِسْرَائِيلَ عَلَى مِثْلِهِ                                    |
| 1-17.774     | وَ صَرَبْنَا لَكُمُ الأَمْتَالَ                                                            |
| YYA          | وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأرْضِ هَوْنًا                            |
| 144          | وَعَدَ اللَّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ |

| 11•8                       | وَعَدَ اللَّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقَاتِ وَالْكُفَّارَ نَارَ جَهَنَّمَ       |
|----------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>YY•</b>                 | وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ خَيْرٌ لِكُمْ                                 |
| 179.177                    | وَالْعَصْرْرِ . إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْرِ                                       |
| 104, 701                   | و َعِظْهُمْ وَقُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قَوْلا بَلِيغًا                           |
| ٦٨٧                        | وَ عُلِّمْتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلا ءَابَاؤُكُمْ                        |
| 1•1                        | و عَلَّمَكَ مَا لَمْ تَكُنْ تَعْلَمُ وكَانَ فَضنْلُ اللَّهِ عَلَيْكَ عَظِيمًا        |
| ضُ بِمَا رَحُبَتْ          | وَعَلَى الثَّلاتَّةِ الَّذِينَ خُلُّفُوا حَتَّى إِذَا ضَاقَتْ عَلَيْهِمُ الأَرْ      |
| Y18                        | وَعِنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ                                                       |
| 177, 337                   | وَفِي أَنْفُسِكُمْ أَفَلا تُبْصِرُونَ                                                |
| •٧٧٠                       | وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ                                                         |
| 1•٣1                       | وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَكُمْ                           |
| 1•41                       | وَقَاتِلُو هُمْ حَتَّى لا تَكُونَ فِثْنَةٌ وَيَكُونَ الدِّينُ كُلُّهُ لِلَّهِ        |
| عُودُنَّ فِي مِلْتِنَا١٠١٦ | وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لِرُسُلِهِمْ لَنُخْرِجَنَّكُمْ مِنْ أَرْضِينَا أَوْ لَنَّ |
| ة م                        | وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لَوْلا نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْءَانُ جُمْلَةً وَاحِدَ     |
| 1•74                       | وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابْنُ اللَّهِ                                          |
| 1+74                       | وَقَالَتِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى نَحْنُ أَبْنَاءُ اللَّهِ وَأَحِبَّاؤُهُ           |
| <b> </b>                   | وَقَالُوا رَبَّنَا عَجِّلْ لَنَا قِطَّنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحِسَابِ                   |
| 1+78                       | وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهْتَدُوا                                    |
| 1•14                       | وَقَالُوا لِجُلُودِهِمْ لِمَ شَهَدْتُمْ عَلَيْنَا                                    |
| 1•74                       | وَقَالُوا لَنْ تَمَسَّنَا النَّارُ إِلا أَيَّامًا مَعْدُودَةً                        |
| 189                        | وَقَدِمْنَا إِلَى مَا عَمِلُوا مِنْ عَمَلٍ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْتُورًا .        |

| . *** *** *** *** *** *** *** *** *** * | وَقُرْءَانًا فَرَقْنَاهُ لِتَقْرَأُهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكْثِ                   |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| 9AY                                     | وَقُلْ إِنِّي أَنَا النَّذِيرُ الْمُبِينُ                                           |
| Y17                                     | وَقُلِ الْحَقُّ مِنْ رَبِّكُمْ فَمَنْ شَاءَ فَلْيُؤْمِنْ وَمَنْ شَاءَ فَلْيَكْفُر   |
| <b>٣</b> ٣٩                             | وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ سَئِرِيكُمْ ءَايَاتِهِ فَتَعْرِفُونَهَا                    |
| 118                                     | وَقُلْ رَبِّ ارْحَمْهُمَا كَمَا رَبَّيَانِي صَغِيرًا                                |
| 1001. 7001. 0001. 7001                  | وَ قُلْ لَهُمْ فِي أَنْفُسِهِمْ قَوْلا بَلِيغًا                                     |
| YY1                                     | وَقَلِيلٌ مَا هُمْ                                                                  |
| 1.00 .1.08                              | وَقُولُوا ءَامَنًا بِالَّذِي أَنْزِلَ إِلَيْنَا وَأَنْزِلَ إِلْيُكُمْ               |
| 3711, 7711, 7311                        | وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُو ادْفَعُوا               |
| 1.07 . 797                              | وكَانَ الإِنْسَانُ أَكْثَرَ شَيْءٍ جَدَلاً                                          |
| 1.10 . 2.3 . 01.1                       | وكَذَلِكَ أَخْدُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ الْقُرَى وَهِيَ طَالِمَةٌ                     |
| 1-1, 1-7, 717                           | وكَذَلِكَ أوْحَيْنَا إليْكَ رُوحًا مِنْ أَمْرِنَا                                   |
| ۳، ۱۳۲، ۱۲۶                             | وكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا                                             |
| ٣٠٨                                     | وَكَفَى بِرَبِّكَ هَادِيًا وَنَصِيرًا                                               |
| ٠,٨٦                                    | وَكُلَّ إِنْسَانِ ٱلْزَمْنَاهُ طَائِرَهُ فِي عُنْقِهِ                               |
| /** . • F Y . • F Y                     | وَكُلاً نَقْصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُل مَا نُتَّبِّتُ بِهِ فُؤَادَكَ       |
| ٨٤٠                                     | وَكُلُوا وَاشْرَبُوا حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ                 |
| ٨٧٥                                     | وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلا تُسْرِفُوا                                                |
| نُولُهُ                                 | وَكَيْفَ تَكْفُرُونَ وَأَنْتُمْ ثَثْلَى عَلَيْكُمْ ءَايَاتُ اللَّهِ وَفِيكُمْ رَسَا |
| 1.41                                    | وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ                           |
| 1.41                                    | وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُؤْفَكُونَ     |

| 1.41                | وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزَّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً                               |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| 144, 713, 744       | وَلَئِنْ صَبَرِ ثُمْ لَهُوَ خَيْرٌ لِلصَّابِرِينَ                                      |
| 1.07 .1.08          | وَ لا تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتَابِ إلا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ                        |
| ٤٩                  | وَ لا تَجْعَلْ مَعَ اللَّهِ إِلَّهًا ءَاخَرَ قَتْلُقَى فِي جَهَنَّمَ                   |
| ٥٣٦                 | وَ لا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قَتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا                    |
| 1-17                | وَ لا تَحْسَبَنَّ اللَّهَ غَافِلاً عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ                       |
| 178                 | وَ لا تَدْغُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَنْفَعُكَ وَلا يَضُرُنُكَ                      |
| 11-9                | وَ لا تُصلِّ عَلَى أَحَدٍ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَدًا                                       |
| 1-97 ,1-97          | وَ لا تُطِع الْكَافِرِينَ وَالْمُنَافِقِينَ                                            |
| YY0                 | وَ لا تَقْرَ بُوا الزِّنَا إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَهُ وَسَاءَ سَبِيلاً                    |
| 0+1.01              | وَ لا تَقْرَبُوا مَالَ الْيَتِيمِ إلا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ                          |
| YY+ . Y19           | وَ لا تَكُنْ مِنَ الْغَافِلِينَ                                                        |
| 71.17               | وَ لا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلْفُوا                                  |
| YW•                 | وَلا تَمُدَّنَّ عَيْنَيْكَ إِلَى مَا مَتَّعْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْهُمْ               |
| 18                  | وَ لا تَنَازَ عُوا فَتَقْسُلُوا وَتَدْهَبَ رِيحُكُمْ                                   |
| 1177.077            | وَلا تَهِنُوا وَلا تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلُونَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ         |
| 1-1                 | وَ لا يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَمَهُ اللَّهُ                              |
| ٧١١١، ٢٢١١، ٢٢١١    | وَلا يَأْتُونَ الصَّلاةَ إلا وَهُمْ كُسَالَى                                           |
| 07/1, 77/1          | وَ لا يَحْزُنْكَ الَّذِينَ يُسَارِعُونَ فِي الْكُفْرِ                                  |
| خَيْرًا لَهُمْ ١١٦٣ | وَ لا يَحْسَبَنَّ الَّذِينَ يَبْخَلُونَ بِمَا ءَاتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِّهِ هُوَ . |
| <b>YY•</b>          | وَلا يَحِيقُ الْمَكْرُ السَّيِّئُ إلا بِأَهْلِهِ                                       |

| 1177           | وَلا يَدْكُرُونَ اللَّهَ إلا قُلِيلاً                                                          |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧١٥            | وَلا يُسْأَلُ عَنْ دُنُوبِهِمُ الْمُجْرِمُونَ                                                  |
| 184.187        | وَ لا يَشْفَعُونَ إلا لِمَن ارْتَضَى                                                           |
| <b>YY1</b>     | وَلا يُنَبِّئكَ مِثْلُ خَبِيرٍ                                                                 |
| ۲۲۱۱، ۷۲۱۱     | وَلأَوْضَعُوا خِلالْكُمْ يَبْغُونَكُمُ الْفِثْنَةُ                                             |
| 177,711        | وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ                                          |
| 719            | وَلْقَدْ بَعَثْنَا فِي كُلِّ أُمَّةٍ رَسُولًا أَن أَعْبُدُوا اللَّهَ وَاجْتَنِبُوا الطَّاغُوتَ |
| <b>7</b> £0    | وَلْقَدْ تَرَكْنَاهَا ءَايَةً فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ                                            |
| ٥٣٣            | وَلْقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعْدَهُ إِدْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِدْنِهِ                            |
| Y3             | وَلَقَدْ ضَرَبْنَا لِلنَّاسِ فِي هَذَا الْقُرْءَانِ مِنْ كُلِّ مَثَلٍ                          |
| £17            | وَلْقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذِّبُوا                         |
| ٦٨٤            | وَلِكُلِّ دَرَجَاتٌ مِمَّا عَمِلُوا وَلِيُولَقِيهُمْ أَعْمَالُهُمْ                             |
| <b>YY</b> \$   | وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَاأُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُونَ                   |
| 787            | وَلَكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ الإِيمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ                    |
| 711, 771       | وَلَكِنَّ اللَّهَ يُزَكِّي مَنْ يَشَاءُ                                                        |
| 7/1. 7/1. 53+1 | وَلَكِنْ كُونُوا رَبَّانِيِّينَ                                                                |
| YA7            | وَلَكِنْ يُوَ اخِدُكُمْ بِمَا كَسَبَتْ قُلُو بُكُمْ                                            |
|                | وَلِلَّهِ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى فَادْعُوهُ بِهَا                                             |
| 778            | وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً                      |
| Y              | وَلِلَّهِ الْمَثَّلُ الْأَعْلَى                                                                |
| 1.40           | وَلَمَّا ضُرْبِ ابْنُ مَرْ يَمَ مَثَلاً إِذَا قُو ْمُكَ مِنْهُ يَصِدُّونَ                      |

| <b>{+</b> 0         | وَلِمَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ جَنَّتَانِ                                                    |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤١٦                 | وَلْنَبْلُونَكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ المُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ وَالصَّابِرِينَ                    |
| <b>Y</b> 7 <b>Y</b> | وَلَهُ الْجَوَارِ الْمُنْشَآتُ فِي الْبَحْرِ كَالأَعْلامِ                                    |
| 11-7                | وَلُو ۚ أَنَّا كَتَبْنَا عَلَيْهِمْ أَن اقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ                               |
| 11-7                | وَلُو ْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا ءَاتًاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ                                  |
| 11-7 - 717          | وَلُو ۚ أَنَّهُمْ فَعَلُوا مَا يُوعَظُونَ بِهِ لَكَانَ خَيْرًا لَهُمْ وَأَشَدَّ تَثْبِيتًا _ |
| 1-10                | وَلُو ْ تَرَى إِدْ يَتَوَقَى الَّذِينَ كَفَرُوا الْمَلائِكَةُ                                |
| 1117.07             | وَلُو ْ شَيْنَنَا لَبَعَثْنَا فِي كُلِّ قَرْيَةٍ نَذِيرًا                                    |
| ١٠٠٠ ، ٤٧٧          | وَلُو ْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الْهُدَى                                            |
| 1                   | وَلُوْ شَاءَ اللَّهُ مَا أَشْرَكُوا                                                          |
| 1117 .040 .177      | وَلُو ْ كُنْتَ فَظًّا غَلِيظُ الْقَلْبِ لانْفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ                            |
| 1109 - 1100 - 100.  | وَلُو ْ نَشَاءُ لأرَيْنَاكَهُمْ فَلْعَرَ قْتَهُمْ بِسِيمَاهُمْ                               |
| 1179.1174           | وَلَيَحْلِفُنَّ إِنْ أَرَدْنَا إِلَا الْحُسْنَى                                              |
| ٥١                  | وَلْيَخْشَ الَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ دُرِّيَّةً ضِعَاقًا                       |
| 1187.1178           | وَلِيَعْلُمَ الَّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ     |
| 1176,1771,3711      | وَلِيَعْلَمَ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا                                                     |
| A97.777.704.7       |                                                                                              |
|                     | وَمَا ءَاتَاكُمُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا                     |
| ٦٧٩،٤٨٩،١٣          | وَمَا اخْتَلَقْتُمْ فِيهِ مِنْ شَيْءٍ فَحُكْمُهُ إِلَى اللَّهِ                               |
| 1+90                | وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ إلا لِيُطَاعَ بِإِدْنِ اللَّهِ                                |
| ۸٠۲، ۲۱۳، ۲۰۲۱      | وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولِ إِلا نُوحِي إِلَيْهِ                            |

| ٥٨٥                                    | وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ                                         |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 177.0                                  | وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلا كَاقَةً لِلنَّاسِ بَشِيرًا وَنَذِيرًا                           |
| 00 <b>Y</b>                            | وَمَا أُرِيدُ أَنْ أَخَالِفَكُمْ إِلَى مَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُ                            |
| Y1Y                                    | وَمَا أَصَابَكُمْ مِنْ مُصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُمْ                            |
| 37/1, 77/1                             | وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ فَبِإِدْنِ اللَّهِ                        |
| ٩                                      | وَمَا أَكْثَرُ النَّاسِ وَلَوْ حَرَصْتَ بِمُؤْمِنِينَ                                    |
| ۸۰۲، ۱۹۳۰ ۲۰۸                          | وَمَا أُمِرُوا إِلا لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ                       |
| 789.177                                | وَمَا بِكُمْ مِنْ نِعْمَةٍ فَمِنَ اللَّهِ                                                |
| ****                                   | وَمَا تَكُونُ فِي شَأْنِ وَمَا تَثْلُو مِنْهُ مِنْ قُرْءَانِ                             |
| 719, 847, 817                          | وَمَا خَلَقْتُ الْحِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ                                 |
| V09                                    | وَمَا عَلَى الرَّسُولِ إلا الْبَلاغُ الْمُبِينُ                                          |
| 171                                    | وَمَا عَلَيْكَ أَلَا يَزَّكَّى                                                           |
| ************************************** | وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ                                                    |
| ٦٢٩، ٢٢٨                               | وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ                                               |
| ٧٣                                     | وَمَا كَانَ رَبُّكَ مُهْلِكَ الْقُرَى حَتَّى يَبْعَثَ فِي أُمِّهَا رَسُولا               |
| 178                                    | وَمَا كَانَ الْمُؤْمِنُونَ لِيَنْفِرُوا كَافَّةً                                         |
| 718                                    | وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى نَبْعَثَ رَسُولًا                                       |
|                                        | وَمَا كُنْتُمْ تَسْتَتِرُونَ أَنْ يَشْهَدَ عَلَيْكُمْ سَمْعُكُمْ                         |
| ٤١٥                                    | وَمَا لَنَا أَلَا نَتُوكَّلَ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَانَا سُبُلِّنَا                    |
| v                                      | وَمَا مَنَعَهُمْ أَنْ تُقْبَلَ مِنْهُمْ نَفَقَاتُهُمْ إِلاَ أَنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ |
| <b>YY</b> •                            | وَمَا نَقَمُوا إِلا أَنْ أَعْنَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ مِنْ فَصْلِهِ                   |

| <b>Y1Y</b>        | وَمَا يُعَلِّمَانِ مِنْ أَحَدٍ حَتَّى يَقُولًا إِنَّمَا نَحْنُ فِثْنَهٌ                       |
|-------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1109 . 117 . 1011 | وَمِمَّنْ حَوْلَكُمْ مِنَ الْأَعْرَابِ مُنَافِقُونَ                                           |
| <b>70.</b>        | وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ خَلَقَكُمْ مِنْ ثُرَابٍ                                                |
| <b>70.</b>        | وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الرِّيَاحَ مُبَشِّرَاتٍ                                       |
| ۳٤۸               | وَمِنْ ءَايَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الأرْضَ خَاشِعَةً                                             |
| £10.0A            | وَمَنْ أَحْسَنُ قُوْلًا مِمَّنْ دَعَا إِلَى اللَّهِ وَعَمِلَ صَالِحًا                         |
| <b>*1*</b>        | وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةٌ ضَنْكًا                                   |
| ۸۷۱، ۷۱۳، 30۳     | وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِدُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ   |
| 1177              | وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْدِبُكَ قُولُهُ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا                             |
| 787               | وَمَنْ يُوْتَ الْحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتِيَ خَيْرًا كَثِيرًا                                     |
|                   | وَمَنْ يُؤْمِنْ بِاللَّهِ يَهْدِ قَلْبَهُ                                                     |
| 1•••              | وَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ فِثْنَتَهُ فَلَنْ تَمْلِكَ لَهُ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا                    |
| ٨٣، •3، •0٢       | وَمَنْ يُشْاقِق الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُ الْهُدَى                            |
| 19+               | وَ مَنْ يُشْرِكُ بِاللَّهِ فَكَأَنَّمَا خَرَّ مِنَ السَّمَاءِ                                 |
| 78                | وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ     |
| 78                | وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ فَازَ فَوْزًا عَظِيمًا                               |
| 3F.3YV            | وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَخْشَ اللَّهَ وَيَتَّقْهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِزُونَ |
| ۲٦٦               | وَمَنْ يَعْشُ عَنْ ذِكْرِ الرَّحْمَن نُقيِّضْ لَهُ شَيْطَانًا فَهُو لَهُ قَرِينٌ              |
| 189               | وَ مَنْ يَكْفُر ْ بِالْإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطْ عَمَلُهُ                                        |
| ٥٦                | وَ مَنْ يَكْفُر ْ بِهِ مِنَ الأَحْزَ ابِ فَالنَّارُ مَوْعِدُهُ                                |
| ٧٧٠               | وَمَنْ يُهَاحِرْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ يَحِدْ فِي الأرْض مُرَاغَمًا كَثِيرًا وَسَعَ             |

| 1177        | وَمِنْهُمْ مَنْ عَاهَدَ اللَّهَ لَئِنْ ءَاتَانَا مِنْ فَصْلِّهِ لنَصَّدَّقَنَّ        |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| ئوا         | وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ اِلْيْكَ حَتَّى إِذَا خَرَجُوا مِنْ عِنْدِكَ قَالًا        |
| 117. 11.4   | وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ الْذَنْ لِي وَلا تَقْتِلِّي                                   |
| 1171        | وَمِنْهُمْ مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ                                           |
| 779         | وَ النَّجْمِ إِذًا هَوَى                                                              |
|             | وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ تِبْيَانًا لِكُلِّ شَيْءٍ                            |
|             | وَنَزَّلْنَاهُ تَنْزِيلاً                                                             |
|             | وَ نُنَزِّلُ مِنَ الْقُرْءَانِ مَا هُوَ شَفِاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُؤْمِنِينَ            |
| ٦٨٤         | وَنُودُوا أَنْ تِلْكُمُ الْجَنَّةُ أُورِ ثُتُمُو هَا بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ       |
| ٧٦          | وَهَذَا نِكْرٌ مُبَارَكٌ أَنْزَلْنَاهُ أَفَأَنْتُمْ لَهُ مُنْكِرُونَ                  |
| ونَ۲۷       | وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارَكٌ فَاتَّبِعُوهُ وَاتَّقُوا لَعَلَّكُمْ ثُرْحَمُ |
| <b>787</b>  | وَهُوَ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ                   |
| 176.174.371 | وَوَيْلٌ لِلْمُشْرِكِينَ الَّذِينَ لا يُؤثُونَ الزَّكَاةَ                             |
| ٥٢          | وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِالْبَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ                |
| 3711, 2711  | وَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ وَمَا هُمْ مِنْكُمْ                      |
| 777.70      | وَيَخِرُّ ونَ لِلأَدْقَانِ يَبْكُونَ وَيَزِيدُهُمْ خُشُوعًا                           |
| ٥٣٢         | وَيُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُحِقَّ الْحَقَّ بِكَلِمَاتِهِ                                 |
|             | وَيُريكُمْ ءَايَاتِهِ فَأَيَّ ءَايَاتِ اللَّهِ تُنْكِرُونَ                            |
| 198         | وَيَزِيدُ اللَّهُ الَّذِينَ اهْتَدَوْا هُدًى                                          |
| 1.84        | وَيَسْأَلُونَكَ عَن الرُّوحِ قُل الرُّوحُ مِنْ أَمْرِ رَبِّي                          |
| 144         | وَيَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّ هُمْ وَلا يَثْقَعُهُمْ                |

| 787         | الإنجيلَ                                              | هُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةُ وَالنَّوْرَاةَ وَ    | وَيُعَلَّمُ |
|-------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|-------------|
| . ۱۱۸ . ۱۱۷ | ₽3, 00, 80, •٧, ٧•١, ٣١١،                             | هُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَة                     | وَيُعَلِّمُ |
| ATV . 774   | . 371. 771. 771. 071. 735.                            |                                                  |             |
| 144         |                                                       | تَقُومُ السَّاعَةُ يُبْلِسُ الْمُجْرِمُونَ       | وَيَوْمَ    |
| ٥٣٤         | تُغْن عَنْكُمْ شَيْئًا                                | حُنَيْنِ إِدْ أَعْجَبَتْكُمْ كَثْرَتُكُمْ فَلَمْ | وَيَوْمَ    |
| 1+87        | ءٍ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمْ                             | ) الْكِتَابِ تَعَالُوا إلَّى كَلِمَةٍ سَوَا      | يًا أهْلُ   |
| 1.71        | نُ لَكُمْ كَثِيرًا مِمَّا كُنْتُمْ تُخْفُونَ          | الْكِتَابِ قَدْ جَاءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّر    | يَاأَهْلَ   |
| 1•7•        |                                                       | الْكِتَابِ لا تَعْلُوا فِي دِينِكُمْ             | يَاأَهْلَ   |
| 1•7•        | و َ أَنْتُمْ تَشْهَدُونَ                              | الْكِتَابِ لِمَ تَكْفُرُونَ بِآيَاتِ اللَّهِ     | يَاأَهْلَ   |
| AYY         | وَالصَّلاةِ                                           | الَّذِينَ ءَامَنُوا استَّعِينُوا بِالصَّبْرِ     | يَاأَيُّهَا |
| ١٣          | يِيعُوا الرَّسُولَ                                    | الَّذِينَ ءَامَنُوا أَطْبِيعُوا اللَّهَ وَأَطِّ  | يَاأَيُّهَا |
| 1178        | ) كَفَرُوا يَرُدُّوكُمْ عَ <b>لَى أَعْقَابِكُمْ</b> . | الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ     | يَاأَيُّهَا |
| ار ۱۲.۰۰۰   | يْسِرُ وَالأَنْصَابُ وَالأَزْلامُ رِجْسًا             | الَّذِينَ ءَامَنُوا إِنَّمَا الْخَمْرُ وَالْمَ   | يَاأَيُّهَا |
| 1.74        | كُمْ مِنَ الْكُفَّارِ                                 | الَّذِينَ ءَامَنُوا قَاتِلُوا الَّذِينَ يَلُونَ  | يَاأَيُّهَا |
| **1         | يِنَ أُولِيَاءَ مِنْ دُونِ الْمُؤْمِنِينَ             | الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَتَّخِدُوا الْكَافِر     | يَاأَيُّهَا |
| **1         | وَ وَالنَّصَارَى أَوْلِيَاءَ                          | الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَتَّخِدُوا الْيَهُودَ    | يَاأَيُّهَا |
| **1         | <i>پ</i> وَعَدُوَّكُمْ أُوْلِيَاءَ                    | الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَتَّخِدُوا عَدُوِّي      | يَاأَيُّهَا |
| ٥١٦         | إَةً وَأَلْثُمْ سُكَارَى                              | الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَقْرَبُوا الصَّلا        | يَاأَيُّهَا |
| 1178        | نَ كَفَرُوا                                           | الَّذِينَ ءَامَنُوا لا تَكُونُوا كَالَّذِينِ     | يَاأَيُّهَا |
| ٥٥٧         | تَقْعَلُونَ                                           | الذينَ ءَامَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لا          | يَاأَيُّهَا |
| ****.       | عَنْ دِينِهِ                                          | الَّذِينَ ءَامَنُوا مَنْ يَرِ تُدَّ مِنْكُمْ عَ  | يَاأَيُّهَا |

| 1•٧٤                           | يَاأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْحِيكُمْ       |
|--------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| لِمَا مَعَكُمْ                 | يَاأَيُّهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ ءَامِنُوا بِمَا نَزَّلْنَا مُصلَدِّقًا   |
| ٣٦                             | يَاأَيُّهَا الرُّسُلُ كُلُوا مِنَ الطَّيِّبَاتِ وَاعْمَلُوا صَالِحًا .            |
| 999.774.779.04.00              | يَاأَيُّهَا الرَّسُولُ بَلِّعْ مَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبِّكَ                 |
| ۸07, ۲۰۳, 013, ۱۸. ۳۸.         | يَاأَيُّهَا الْمُدَّتِّرُ                                                         |
| <b>٣٩</b> ٤                    | يَاأَيُّهَا النَّاسُ ادْكُرُوا نِعْمَة اللَّهِ عَلَيْكُمْ                         |
| 719                            | يَالَيُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوا رَبَّكُمُ                                          |
| ٧٥١                            | يَاأَيُّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَتُكُمْ مَوْعِظَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ                   |
| 1-97                           | يَاأَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّق اللَّهَ وَلا تُطِع الْكَافِرِينَ                     |
| ۱۱۳۱، ۲۰۱۱، ۲۰۱۱، ۱۳۱۱، ۱۳۱۱   | يَاأَيُّهَا النَّدِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّارَ وَالْمُنَافِقِينَ                      |
| 1.71                           | يَابَنِي إِسْرَائِيلَ ادْكُرُوا نِعْمَتِيَ الَّتِي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ          |
| ٤١٥                            | يَابُنَيَّ أَقِمِ الصَّلاةَ وَأَمُر ْ بِالْمَعْرُ وَفِ وَالْهَ عَنِ الْمُثْكَر    |
| AY1                            | يَايَحْيَى خُذِ الْكِتَابَ بِقُوَّةٍ                                              |
| ي قُلُوبِهِمْ ١١٠٤، ١١٣١، ١١٧١ | يَحْدَرُ الْمُنَافِقُونَ أَنْ تُنَرَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ ثُنَبِّنُهُمْ بِمَا فِ |
| 1179                           | يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ لِيُرْضُوكُمْ                                        |
| 1179 .1-A+                     | يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ مَا قَالُوا وَلَقَدْ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفْرِ             |
| 1179                           | يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضَوا عَنْهُمْ                                            |
| جَاتٍ ٢٧٩                      | يَرْفَعِ اللَّهُ الَّذِينَ ءَامَنُوا مِنْكُمْ وَالَّذِينَ أُوثُوا الْعِلْمَ دَرَ  |
| ٥١٦                            | يَسْأَلُونَكَ عَن الْخَمْرِ وَالْمَيْسِرِ                                         |
| <b>TT</b> \$                   | يُضلِلُّ بهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بهِ كَثِيرًا                                      |
| 117.                           | يَعْتَذِرُونَ اِلنِّكُمْ إِذَا رَجَعْتُمْ اللِّيهِمْ                              |

| <b>798</b>     | يَعْرِفُونَ نِعْمَةُ اللَّهِ ثُمَّ يُنْكِرُونَهَا                                 |
|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------|
| 184.184        | يَعْلَمُ خَائِنَةَ الْأَعْيُنِ                                                    |
| 1187.1177.1178 | يَقُولُونَ بِأَقْواهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ                              |
| 107.100.7      | الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ وَأَتْمَمْتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي           |
| ***            | يَوْمَ نَطُويِ السَّمَاءَ كَطَيِّ السِّجِلِّ لِلْكُتْبِ                           |
| 11+0           | يَوْمَ يَقُولُ الْمُنَافِقُونَ وَالْمُنَافِقَاتُ لِلَّذِينَ ءَامَنُوا انْظُرُونَا |
| ٣١٩            | يَوْمَ يُكْشَفُ عَنْ سَاقٍ وَيُدْعَوْنَ إلى السُّجُودِ فَلا يَسْتَطِيعُونَ .      |
| 1-17           | بُو ْمَ بُنْفَخُ فِي الصُّورِ و نَحْشُرُ الْمُجْرِ مِينَ بَوْمَئِذِ زُرُ ْقًا     |



فهرس الأحاديث الشريفة

## فهرس الأحاديث الشريفة

| ٦٠٤         | آذِنْ مَنْ حَوْلُكَ                                                             |
|-------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| ٦٠١         | آذِنْ مَنْ حَوِلُكَ<br>آلاَنَ قَدِمْتَ ؟                                        |
| 991         | آمُرُكُمْ بِأَرْبَعِ ، وَأَنْهَاكُمْ عَنْ أَرْبَعِ                              |
| ۳٦٧         | الآنَ يَا عُمَرُ                                                                |
| 1177        | آيَهُ الْمُنَافِق تُلاثٌ : إِذَا حَدَّثَ كَذَبَ                                 |
| Y73         | الْتِ أَبَا بَكْرٍ وَعُمَرَ فَأَخْبَرُ هُمَا                                    |
| 0+7         | النُّونِي أَكْلُبْ لَكُمْ كِتَابًا لا تَصْلُوا بَعْدِي                          |
| 1•٧1        | ائْتُونِي بِأَعْلَم رَجُلَيْنِ مِنْكُمْ                                         |
| ٦٠٧         | الثُّونِي بِأُمِّ خَالِدٍ                                                       |
| 1-77        | ائتوني العشيّة أبعثُ معكم القويَّ الأمين                                        |
|             | أَبَايِعُكُمْ عَلَى أَنْ لا تُشْرِكُوا بِاللَّهِ شَيْئًا                        |
| 079         | أبشروا أل عمّار وأل ياسر فإنَّ موعدكم الجنَّة                                   |
| 1107        | أَبْشِرِي يَا عَائِشَهُ قَقَدْ أَنْزَلَ اللَّهُ بَرَاءَتَكِ                     |
| ٦٠٨،٦٠٧     | أَبْلِي وَأَخْلِقِي                                                             |
| ٦٩٨         | أبهذا أمرتم ؟ أم بهذا بُعثتُ إليكم                                              |
| ۸33، ۲۲۳    | أَبُوكَ حُدًافَهُ                                                               |
| <b>££</b> A | أَبُوكَ سَالِمٌ مَوْلَى شَيْبَة                                                 |
| 1+0A        | أَبَيْتُمْ ، فَوَ اللَّهِ إِنِّي لأَنَا الْحَاشِرُ                              |
| ٦٢٥         | أتاني جبريل فبشرني أنَّه من مات لا يُشرك بالله شيئًا دخل الجنَّة                |
|             | أَتَانِي دَاعِي الْجِنِّ ، فَذَهَبْتُ مَعَهُ فَقَرَ أَتُ عَلَيْهِمُ الْقُرْ آنَ |

| ٦٠١                                   | أَثْبِيعُ جَمَلَكَ ؟                                                          |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| 1+YY                                  | أَتَّجِدُونَ فِي كِتَّابِكُمُ الرَّجْمَ ؟                                     |
| <b>٧٦٤،٢٧</b> ٥                       | أَلْحِبُّهُ لِأُمَّكَ ؟                                                       |
| ٣٤١                                   | أتدرون ما هذا ؟                                                               |
| 1+Y+                                  | أَتَدْرُونَ مَا يَقُولُ ؟ قَالَ : السَّامُ عَلَيْكَ                           |
| ٣٤١                                   | أنَّدْرِي أَيْنَ تَدْهَبُ ؟ ( يعني الشمس )                                    |
| 1174                                  | أتدري ما أراد بي المنافقون وما همّوا به ؟                                     |
| 1174                                  | أندري يا أبا يحيى                                                             |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | أَتَرْضَوْنَ أَنْ يَدْهَبَ النَّاسُ بِالشَّاةِ وَالْبَعِيرِ ، وَتَدْهَبُونَ   |
| Y&•                                   | أَلْرَوْنَ هَذِهِ طَارِحَةً وَلَدَهَا فِي النَّارِ ؟                          |
| 997                                   | أَتَسْمَعُونَ يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ؟                                         |
| <b>YY</b> 0                           | اتَّق اللَّهِ حَيْثُمَا كُنْتَ                                                |
| Y£A                                   | اتَّق اللَّهَ وَأَمْسِكُ عَلَيْكَ زَوْجَكَ                                    |
|                                       | أَنْقُرَ وَهُ هُنَّ عَنْ ظَهْرِ قَالْبِكَ ؟                                   |
| YY7                                   | اتقوا الله ، وَعليكم بالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ                                  |
| 099                                   | اتَّقِي اللَّهَ يَا حَفْصَهُ                                                  |
| 797                                   | أَتَيْتُ لَيْلَةً أُسْرِيَ بِي عَلَى قَوْمٍ لَقْرَضُ شِفَاهُهُمْ              |
| V£٣                                   | اجْتَمِعْنَ يَوْمَ كَذَا وَكَذَا                                              |
| ٤٠١                                   | أَحَبَّ الأَعْمَالَ إِلَى اللَّهِ أَدْوَمُهَا وَإِنْ قُلَّ                    |
|                                       | أَحَبُّ الأَعْمَال إلى اللهِ تَعَالَى أَدْوَمُهَا وَإِنْ قُلَّ                |
| ٥٨٠                                   | أَحَبُّ الْحَدِيثِ إِلِّيَّ أَصْدُفُهُ ، فَاخْتَارُوا إِحْدَى الطَّائِفَتَيْن |
| ٧٥٨                                   | أَحَبَّ العمل إلى اللَّهِ أدومه وَإِنْ قُلَّ                                  |
| £7 TV9                                | أحت النّاس إلى الله تعالى : انفعهم للنّاس                                     |

| <b>£90</b>   | احْتَلِبُوا هَذَا اللَّبَنَ بَيْنَنَا                                              |
|--------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| £0Y          | احثوا في وجوه المدّاحين التراب                                                     |
|              | احْرِصْ عَلَى مَا يَنْفَعُكَ ، وَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ وَلا تَعْجَزْ                 |
| Y79          | احْشُدُوا فَاِنِّي سَأَقْرَأُ عَلَيْكُمْ تُلُّثَ الْقُرْآن                         |
|              | احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظُكَ                                                         |
|              | احْقَظُوهُ ، وَٱخْبِرُوهُ مَنْ وَرَاءَكُمْ                                         |
| 1+0+         | أَخْبَرَنِي بِهِنَّ جِبْرِيلُ آنِقًا                                               |
| 1-17         | أخبروا مالكًا إنَّه إن أتاني مسلمًا رددتُ إليه أهله وماله                          |
| ٣١٥          | أَحْبِرُوهُ أَنَّ اللَّهَ يُحِبُّهُ                                                |
| 11-9         | أُخِّرْ عَنِّي يَا عُمَرُ                                                          |
| 1•77         | اخر ُج معهم ، فاقض بينهم بالحقّ فيما اختلفوا فيه                                   |
| ٦٠٢          | أَخْرِجْ مَنْ عِنْدَكَ                                                             |
| 0+7          | أَخْرِجُوا الْمُشْرِكِينَ مِنْ جَزِيرَةِ الْعَرَبِ                                 |
| Y70          | إِخْوَانْكُمْ خَوَلَكُمْ ، جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ                   |
| ٥٠٦          | ادْعُ خَابِزَةً فَلْتَخْبِزْ مَعِي                                                 |
| 173          | ادْعُ غُرَمَاءَكَ فَأُوْفِهِمْ                                                     |
| Y\$A . 18Y   | ادْعُهُمْ إِلَى شَهَادَةِ أَنْ لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ                             |
| V7£.YV0      | ادْنُهْ فَدَنَا مِنْهُ قَرِيبًا                                                    |
| V91          | إِذَا أَتَيْتَ مَضْجَعَكَ فَتُوَضَّأُ وُضُوءَكَ لِلصَّلاةِ                         |
| <b>*YY</b>   | إِذَا أَحَبَّ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيُعْلِمْهُ إِيَّاهُ                           |
| ***·***      | إذا أحبَّ الله عبدًا عَسَلَهُ                                                      |
| ٣٧٠          | إذا أراد اللهُ بعبدٍ خيرًا استعمله                                                 |
| <b>£</b> \$1 | إِذَا أَرَادَ اللَّهُ عَلَىٰ بِأَهْلِ بَيْتِ خَيْرًا أَدْخَلَ عَلَيْهِمُ الرِّقْقَ |

| <b>£9V</b>  | إِذَا اسْتُنْصَحَ أَحَدُكُمْ أَخَاهُ فَلْيَنْصَحْ لَهُ                                  |
|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٩         | إِذَا أُمَّ أَحَدُكُمُ النَّاسَ فَلْيُخَفِّفْ                                           |
|             | إِذَا أَمَرَ تُكُمْ بِأَمْرٍ فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ                          |
| Y0A         | إِذَا أَمَرُ ثُكُمْ بِشَيْءٍ فَأَتُوا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ                          |
| <b>V9T</b>  | إِذَا أُمَّنَ الْإِمَامُ فَأُمِّنُوا                                                    |
| £11         | إِذَا جَدَدْتَهُ فَوَضَعْتَهُ فِي الْمِرْبَدِ آدَنْتَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ                 |
| ۲۰۸         | إِذَا جَمَعَ اللَّهُ النَّاسَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؛ لِيَوْمٍ لا رَيْبَ فِيهِ            |
| 1117        | إِذَا زَنَتُ أُمَهُ أَحَدِكُمْ فَلْيَجْلِدْهَا الْحَدَّ وَلا يُتَّرِّبُ عَلَيْهَا       |
| Y+0 , 1VY   | إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلُ اللَّهَ                                                        |
| 1+Y+        | إذا سَلَمَ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ فَقُولُوا                                       |
| ٧٨٩         | إِذَا شَكَّ أَحَدُكُمْ فِي صَلاتِهِ ، فَلْيَتَّحَرَّ الصَّوَابَ                         |
| ٥٨٤         | إِذَا صَلَّى أَحَدُكُمْ لِلنَّاسَ فَلَيْخَفَّفْ                                         |
| 0+Y         | إِذَا طَبَخْتَ مَرَقًا فَأَكْثِرْ مَاءَهُ                                               |
| 787         | إِذَا عَطْسَ أَحَدُكُمْ فَلْيَقُلْ                                                      |
| <b>V9T</b>  | إِذَا قَالَ الإِمَامُ : سَمِعَ اللَّهُ لِمَنْ حَمِدَهُ ، فَقُولُوا                      |
| <b>V9T</b>  | إذا قَالَ الإِمَامُ : { غَيْرِ الْمَعْضُوبِ عَلَيْهِمْ                                  |
| ۸۹۸،۸۷۰،۹۰  | إِذَا قَامَ صَاحِبُ الْقُرْآنِ فَقَرَأَهُ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ ذَكْرَهُ             |
| 041         | إِذَا قُمْتَ إِلَى الصَّلاةِ فَكَبِّرُ                                                  |
| 917         | إذا كانت عليكم أمراء يأمرونكم بالصلاة والزكاة                                           |
| <b>£</b> Y9 | إِذَا كُنْتُمْ تُلاَنَّهُ فَلا يَتَنَاجَى اثْنَان دُونَ صَاحِبِهِمَا                    |
| <b>{+9</b>  | إِذَا مَاتَ أَحَدُكُمْ فَائِنَهُ يُعْرَضُ عَلَيْهِ مَقْعَدُهُ بِالْغَدَاةِ وَالْعَشِيِّ |
| £73         | إِذَا مَاتَتُ فَآنِثُونِي                                                               |
| <b>₩</b> << | 21°1 (                                                                                  |

| ۸₽٣, ٧٠٧, ٣٢٨ | إِذَا نَهَيْئُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَاجْتَنِبُوهُ                                                               |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٥٨           | إِذَا نَهَيْتُكُمْ عَنْ شَيْءٍ فَدَعُوهُ                                                                    |
| 787           | إذا هَمَّ أَحَدُكُمْ بِالأَمْرِ فَلْيَرْكَعْ رَكْعَتَيْنِ مِنْ غَيْرِ الْفَريضَةِ                           |
| 1+Y1          | أَذَكَّرُكُمْ بِاللَّهِ الَّذِي نَجَّاكُمْ مِنْ آلِ فِرْعَوْنَ                                              |
| <b>£</b> 70   | ادْهَبْ إليْهِ فَقُلْ لَهُ : إِنَّكَ لَسْتَ مِنْ أَهْلِ النَّارِ                                            |
| £7.4          | أَدْهِبِ الْبَاسَ رَبَّ النَّاسِ                                                                            |
| 177           | ادْهَبْ بِنَعْلَيَّ هَاتَيْنِ فَمَنْ لَقِيتَ                                                                |
| <b>٤٧٣</b>    | اذهبوا به ، فاقطعوا عنّي لسانه                                                                              |
| V98           | أرَ أَيْتَ إِذَا مَنَعَ اللَّهُ التَّمَرَةَ ، بِمَ يَأْخُدُ أَحَدُكُمْ مَالَ أَخِيهِ ؟                      |
| Y11           | أرَ أَيْتِ لَوْ كَانَ عَلَى أُمِّكِ دَيْنٌ أَكُنْتِ قَاضِيَتَهُ ؟                                           |
| 74, 370, 748  | أرَ أَيْنَكُمْ لَوْ أَحْبَرُ لُكُمْ أَنَّ خَيْلا بِالْوَادِي                                                |
| 1•14 ?        | أرَ أَيْتُمْ إِنْ أَخْبَرِ ثُكُمْ أَنَّ خَيْلاً تَخْرُجُ مِنْ سَفْحِ هَذَا الْجَبَل ، أَكُنْتُمْ مُصدِّقِيّ |
| 1+0+          | أرَ أَيْتُمْ إِنْ أَسْلَمَ عَبْدُاللَّهِ بْنُ سَلامٍ ؟                                                      |
| ٥٢٣           | أرَ أَيْتُمْ لَوْ أَنَّ نَهْرًا بِبَابِ أَحَدِكُمْ يَغْتَسِلُ مِنْهُ                                        |
| 1171          | أَرْبَعٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ كَانَ مُنَافِقًا خَالِصًا                                                         |
| ٥٨٢           | ارْجِعْ إِلَيْهَا فَأَخْبِرْهَا : أَنَّ لِلَّهِ مَا أَخَذَ                                                  |
| ٥٢١           | ارْجِعْ فَصَلِّ ، فَإِنَّكَ لَمْ تُصَلِّ                                                                    |
| ۸۳۵، ۵۸۵      | ارْچِعُوا إِلَى أَهْلِيكُمْ ، فَعَلَّمُوهُمْ                                                                |
| 777           | ارْجِعُوا فَكُونُوا فِيهِمْ ، وَعَلَّمُوهُمْ                                                                |
| ١٦٨           | إرحموا من في الأرض يرحمكم من في السماء                                                                      |
| 107           | أَرْسُلَنِي بِصِلَّةِ الأَرْحَامِ وَكَسْرِ الأَوْتَان                                                       |
| <b>٤٤1</b>    | ارْ فُقِي ؛ فَإِنَّ اللَّهَ إِذَا أَرَادَ بِأَهْلِ بَيْتٍ خَيْرًا دَلُّهُمْ عَلَى بَابِ الرِّ فَق           |
| 771           | ازْ هَدْ فِي الدُّنْيَا يُحِبَّكَ اللَّهُ                                                                   |

| ٤٨٥        | أَسَابَيْتَ فُلائًا ؟                                                                         |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------|
|            | اسْتَدْكِرُوا الْقُرْآنَ ، فَإِنَّهُ أَشَدُّ تَفَصِّيًا مِنْ صُدُورِ الرِّجَالِ               |
|            | اسْتَدْكِرُوا الْقُرْآنَ ، فَلَهُوَ أَشَدُّ تَقَصِّيًا                                        |
| <b>***</b> | استعدّ للفاقة                                                                                 |
| ٧٨٤        | اسْتَقْرِ نُوا الْقُرْ آنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ                                                    |
| 341. 575   | أسعد النّاس بشفاعتي من قال لا إله إلاَّ الله خالصًا من قلبه                                   |
| 997,194    | الإسْلامُ : أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ |
| ٦٣٤        | الإِسْلامُ أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ وَلا تُشْرِكَ بِهِ شَيْئًا                                   |
| 1.77       | أَسْلِمُوا تَسْلَمُوا ، وَاعْلَمُوا أَنَّ الأَرْضَ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ                        |
| ۲۵۰        | اشْتَدَّ غَضَبَ اللَّهِ عَلَى قَوْمٍ اتَّخَذُوا قُبُورَ أَنْبِيَائِهِمْ مَسَاحِدَ             |
| Y0Y        | أَشْدُّ النَّاسِ عَذَابًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ الَّذِينَ يُضَاهُونَ بِخَلْقِ اللَّهِ           |
| ٤٧٠        | اشْقَعُوا تُوْجَرُوا                                                                          |
| <b>£79</b> | الشْفَعُوا فَلْتُوْ حَرُوا ، وَلْيَقْضِ اللَّهُ عَلَى لِسَانِ نَبِيِّهِ مَا أَحَبَّ           |
| 1170       | أشققت عن بطنه ؟                                                                               |
| ***        | أَشْهَدُ أَنْ لا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ وَحْدَهُ لا شَرِيكَ لَهُ                              |
| ٦٧٤        | أصبحنا على فطرة الإسلام وكلمة الإخلاص                                                         |
| 079        | اصبروا آل ياسر موعدكم الجنّة                                                                  |
| 1177       | اضرب الراحلة يا حذيفة ، وامش أنت يا عمّار                                                     |
| ٥٣١        | أَطْئُكُمْ سَمِعْتُمْ أَنَّ أَبَا عُبَيْدَةَ قَدِمَ بِشَيْءٍ ؟                                |
| Y\$7       | أَطْئُكُمْ قَدْ سَمِعْتُمْ أَنَّ أَبَا عُبَيْدَةَ قَدْ جَاءَ بِشْنَيْءٍ ؟                     |
| <b>{+4</b> | أَعْدَدُتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لا عَيْنٌ رَأْتُ ، وَلا أَدُنَّ سَمِعَتْ              |
| ٥٨٧        | أَعْطُونِي رِدَائِي                                                                           |
| ۵۷۹        | أعْطُهُ هُ سِنًّا مِثْلَ سِنَّهِ                                                              |

| ٥٧٩                                   | أعْطُوهُ ، فَإِنَّ مِنْ خَيْرِكُمْ أَحْسَنَكُمْ قَضَاءً                 |
|---------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| <b>TY</b> \$                          | أَعْلَمْتُهُ ؟                                                          |
| 1.07                                  | اعْلَمُوا أَنَّمَا الأَرْضُ لِلَّهِ وَرَسُولِهِ                         |
| 791                                   | أُعِنِّي عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ                           |
| ATE                                   | اغتنم خمسًا قبل خمس                                                     |
| 1-77                                  | اغْزُوا باسْمِ اللَّهِ فِي سَبِيلِ اللَّهِ                              |
| 1-77                                  | اغْزُوا وَلا تَغْلُوا ، وَلا تَعْدِرُوا                                 |
| <b>£AY</b>                            | أَقَتَانٌ يَا مُعَادُ                                                   |
| V7£,YY0                               | أَقَاحِبُهُ لابْنَتِكَ ؟                                                |
| ٨                                     | اقتَرَقَتِ الْيَهُودُ عَلَى إحْدَى أَوْ ثِنْتَيْنِ وَسَبْعِينَ فِرْقَهُ |
| 1.07                                  | أَقْرَ أَيْتُكُمْ إِنْ أَسْلَمَ ؟                                       |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | أَقْشُوا السَّلامَ بَيْنَكُمْ                                           |
| <b>TAA</b>                            | أَفْضَلُ الدُّعَاءِ: الْحَمْدُ لِلَّهِ                                  |
| <b>TAA</b>                            | أَفْضَلُ الدِّكْرِ : لا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ                          |
| 770                                   | أَفْضَلُ الصِّيّامِ بَعْدَ رَمَضَانَ : شَهْرُ اللَّهِ الْمُحَرَّمُ      |
| ۲۱۰                                   | أفضل المؤمنين: رجلٌ سمحُ البيع سمح الشراء                               |
| 770                                   | أَفَّلا أَبُشِّرُكَ بِمَا لَقِيَ اللَّهُ بِهِ أَبَاكَ ؟                 |
| ٥٦٠                                   | أَفَلا أُحِبُّ أَنْ أَكُونَ عَبْدًا شَكُورًا ؟                          |
| (133                                  | أَفَّلا تَتَّقِي اللَّهَ فِي هَذِهِ الْبَهِيمَةِ                        |
| ٦٠١                                   | أَفَلا جَارِيَة ثلاعِبُهَا وَثلاعِبُكَ ؟                                |
| 373                                   | أَفَلا كُنْتُمْ آذَنْتُمُونِي ؟                                         |
| ٤٨٥                                   | أَفْوَلْتَ مِنْ أُمِّهِ ؟                                               |
| VA9 / 77 V                            | أفي القه و أبيّ بن كعب ؟                                                |

| ٨٣٩ ، ٦٥٠ ، ٦٤٩ | اڤتَدُوا باللَّذَيْن مِنْ بَعْدِي ؛ أبي بَكْرِ وَعُمَرَ                          |
|-----------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| <b>£</b> £0     | أُقْتَلْتَهُ بَعْدَ مَا قَالَ لَا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ ؟                       |
| ٥٨٧             | أقَدْ قَضَى ؟                                                                    |
| Y••             | اقْرَءُوا الْقُرْ آنَ مَا الْتَلَفَتُ عَلَيْهِ قُلُوبُكُمْ                       |
| YAA             | اقْرَأْ عَلَيَّ                                                                  |
| AY              | اقْرَأِ الْقُرْآنَ فِي أَرْبَعِينَ                                               |
| ۸۸،۸۷           | اقْرَ إِ الْقُرْ آنَ فِي شَهْرٍ                                                  |
| ١٨٨             | اقرأ { قُلْ يَالَيُهَا الْكَافِرُونَ                                             |
| £A3             | اقْرَأْ: وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا ، وَسَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى وَنَحْوَهَا |
| Y77             | اقْضُوا اللَّهَ الَّذِي لَهُ                                                     |
| ٧٥٣             | أقِيمُوا الصُّقُوفَ ، وَحَادُوا بَيْنَ الْمَنَاكِبِ                              |
| 1••9            | اكْتُبُ : بِسُم اللَّهِ الرَّحْمَن الرَّحِيمِ                                    |
| 9.4             | اكتب ، فوالذي نفسي بيده ما يخرج منه إلاً حق                                      |
| 1••9            | اكْتُبُ : مِنْ مُحَمَّدِ بْن عَبْدِ اللَّهِ                                      |
| 1••9            | اكْتُبْ ، مِنْ مُحَمَّدٍ رَسُولِ اللّهِ                                          |
| ۹۰۳             | اكتبوا لأبي شاه                                                                  |
| 1174            | اكتماهم ، فانطلقْ إذا أصبحت فاجمعهم لي                                           |
| <b>TA9</b>      | أَكْثِرُ وَا ذِكْرَ اللَّهِ حَتَّى يَقُولُوا مَجْنُونٌ                           |
| ٧٧٨،٦٦٧         | الأَكْتُرُونَ أَمْوَالاً ، إلاَّ مَنْ قَالَ هَكَدًا ، وَهَكَدًا                  |
| حابه الم        | أكره أن يتحدّث النّاس ويقولوا: إنّ محمَّدًا قد وضع يده في أص                     |
| P+Y: 31A        | أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنْهُمْ خُلُقًا                           |
| ٣٨٩             | ألا أُخْبِرُكَ بِأَحَبِّ الْكَلامِ إِلَى اللَّهِ ؟                               |
| 74.             | ألا أُخْدِرُكَ بِرَأْسِ الْأَمْرِ كُلِّهِ وَعَمُودِهِ وَذِرُوَةٌ سَنَامِهِ ؟     |

| ٦٣٠          | ألا أخْبرُكَ بِمَلاكِ ذَلِكَ كُلَّهِ ؟                                                  |
|--------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٥١          | ألا أَخْبِرُكُمْ بِأَكْبَرِ الْكَبَائِرِ ؟                                              |
| 1+78         | ألا أُخْبِرُ كُمْ بِخَيْرِ النَّاسِ مَنْزِلة ؟                                          |
| YY9          | ألا أَخْبِرُكُمْ بِالْمُؤْمِنِ ؟                                                        |
| 1AY          | ألا أخبركم بما هو أخوف عليكم عندي من المسيح الدجال ؟                                    |
| ٥٦٧          | أَلَا أُخْبِرُكُمْ بِمَا يُدْهِبُ وَحَرَ الصَّدْرِ ؟                                    |
| ٦٦٤          | ألا أُخْبِرُكُمْ عَن النَّفَر النَّلاتَةِ ؟                                             |
| ٦٣٠          | أَلَا أَدْلُكَ عَلَى أَبُوَابِ الْخَيْرِ ؟                                              |
| ٧٥٠          | ألا أَدْلُكُمْ عَلَى مَا يَمْحُو اللَّهُ بِهِ الْخَطَايَا وَيَرْفَعُ بِهِ الدَّرَجَاتِ؟ |
|              | ألا أَسْتَحِي مِنْ رَجُلٍ تَسْتَحِي مِنْهُ الْمَلائِكَةُ                                |
| ۸۹۱          | أَلَا إِنَّ رَبِّي أَمَرَنِي أَنْ أُعَلِّمَكُمْ مَا جَهِلْتُمْ                          |
| Y£Y          | ألا إن النَّاس لم يؤتوا في الدنيا شيئًا خيرًا من اليقين والعافية                        |
| ٣٨٨          | ألا أُنبَّنَكُمْ بِخَيْرِ أَعْمَالِكُمْ ، وَأَرْضَاهَا عِنْدَ مَلِيكِكُمْ               |
| VT9          | أَلَا إِنَّهَا تَعْدِلُ ثُلُثَ الْقُرْآنِ                                               |
| 789          | أَلَا إِنِّي أُوتِيتُ الْكِتَابَ وَمِثْلُهُ مَعَهُ                                      |
| <b>έγ</b> ξ  | أَلَا أَيُّ بَلَدٍ تَعْلَمُونَهُ أَعْظَمُ حُرْمَهُ ؟                                    |
| έ <b>ν</b> ξ | ألا أيُّ شَهْرٍ تَعْلَمُونَهُ أَعْظَمُ حُرْمَهُ ؟                                       |
| ١٧٥          | ألا تُبَايِعُونَ رَسُولَ اللَّهِ ؟                                                      |
| ١٨٠          | ألا تسلم فأعلمك كلمات ؟                                                                 |
| ٥٨٣          | أَلَا تَسْمَعُونَ ؟ إِنَّ اللَّهَ لَا يُعَدِّبُ بِدَمْعِ الْعَيْنِ                      |
| 998          | ألا رَجُلٌ يَحْمِلنِي إلى قَوْمِهِ ؟                                                    |
| Y£9          | أَلَا فَلَا تَتَّخِدُوا الْقُبُورَ مَسَاحِدَ                                            |
| 189 . 181    | ألا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُصْنُغَةً إِذَا صَلَّحَتْ صَلَّحَ الْجَسَدُ كُلُّهُ          |

| P3Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ألا وَإِنَّ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ كَانُوا يَشَّخِذُونَ                                          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 789                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ألا يُوشِكُ رَجُلٌ شَبْعَانُ عَلَى أَرِيكَتِهِ يَقُولُ                                          |
| ۵۳۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | إلامَ يَضْحَكُ أَحَدُكُمْ مِمَّا يَفْعَلُ ؟                                                     |
| 1+40                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الذي يجاهد في سبيل الله بنفسه وماله ( أكمل المؤمنين إيمائًا ) .                                 |
| AA9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أَلَسْتَ تَأْكُلُ الْمِرْبُاعِ ؟                                                                |
| 1-87 . 884 . 73-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ألستَ تَرْ أَسُ قَوْمَكَ ؟                                                                      |
| YY7                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أليس لكم فيَّ أسوةٌ ؟                                                                           |
| YYE . \ \                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أليس يحرّمون ما أحلّ الله فتحرّمونه                                                             |
| 1179 - 1178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أليس يُظهرون أنِّي رسول الله ؟                                                                  |
| 1179 - 1178                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أليس يظهرون شهادة أن لا إله إلاَّ الله ؟                                                        |
| 1+0A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أمَّا آنِقًا قَلْتُنُونَ عَلَيْهِ مِنَ الْخَيْرِ مَا أَتْنَيُّمْ                                |
| 778                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أمَّا أَحَدُهُمْ فَأُوَى إِلَى اللهِ فَآوَاهُ اللهُ                                             |
| ٦٠٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أمَّا إِذَا كُنْتِ عَنِّي رَاضِيَهٌ فَإِنَّكِ تَقُولِينَ                                        |
| 7-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أُمَّا إِنَّكَ قَادِمٌ ، فَإِذَا قَدِمْتَ فَالْكَيْسَ الْكَيْسَ                                 |
| 1+0+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أَمَّا أُوَّلُ أَشْرَاطِ السَّاعَةِ: فَنَارٌ تَحْشُرُ النَّاسَ                                  |
| 1107                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | أمَّا بَعْدُ أَشْيِرُوا عَلَيَّ فِي أَنَاسٍ أَبَنُوا                                            |
| ٥٨٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أَمَّا بَعْدُ فَإِنَّ إِخْوَانَكُمْ هَؤُلاءِ قَدْ جَاءُونَا تَائِيينَ                           |
| ۲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | أمَّا بَعْدُ : فَإِنَّ خَيْرَ الْحَدِيثِ كِتَابُ اللَّهِ                                        |
| £ <b>TY</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | أمَّا بَعْدُ فَوَاللَّهِ إِنِّي لاَّعْطِي الرَّجُلَ وَأَدَعُ الرَّجُلَ                          |
| المِ المالة الما | أمَّا بَعْدُ يَا عَائِشَهُ إِنْ كُنْتِ قَارَفْتِ سُوءًا ، أَوْ ظَلَمْتِ ، فَثُوبِي إِلَى اللَّا |
| بُيُوتِكُمْ ؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | أَمَا تَرْضَوْنَ أَنْ يَرْجِعَ النَّاسُ بِالدُّنْيَا وَتَرْجِعُونَ بِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ إلى      |
| 000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أَمَا لَكُمْ فِيَّ أُسْوَةٌ ؟                                                                   |
| 757                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | أمًا مر رت بو اد لك محْلاً                                                                      |

| 997          | أمًا وَالَّذِي نَفْسي بِيَدِهِ ، لَقَدْ حِيْتُكُمْ بِالدَّبْحِ                                                    |
|--------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٦٠،٥٥٥      | أَمَا وَاللَّهِ إِنِّي لأَخْشَاكُمْ لِلَّهِ وَٱلْقَاكُمْ لَهُ                                                     |
| 117•         | أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهُدُوا أَنْ لا إِلهَ إلاَّ اللَّهُ وَأَنِي رَسُولُ اللَّهِ            |
| 1-79.788.318 | أُمِرْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّى يَشْهُدُوا أَنْ لا إِلهَ إلاَّ اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ |
| ٦١٨          | أمرِ ْتُ أَنْ أَقَاتِلَ النَّاسِ حَتَّى يقولُوا لا إله إلاَّ اللهِ                                                |
| 797.07       | إِنَّ أَبْغَضَ الرِّجَالِ إِلَى اللَّهِ الأَلدُّ الْخَصِمُ                                                        |
| YAE          | إِنَّ ٱلْقَاكُمْ وَٱعْلَمَكُمْ بِاللَّهِ أَنَا                                                                    |
| 1177         | إِنَّ أَثْقُلَ صَلَاةٍ عَلَى الْمُنَافِقِينَ : صَلَاةُ الْعِشْاءِ ، وَصَلَاةُ الْفَجْرِ                           |
| ۰٦٧،۳۹۱      | إِنَّ أَحَبَّ الصِّيّامِ إِلَى اللَّهِ صِيّامُ دَاوُدَ                                                            |
| ۳۸۹          | إِنَّ أَحَبَّ الْكَلامِ إِلَى اللَّهِ سُبْحَانَ اللَّهِ وَبِحَمْدِهِ                                              |
| <b>788</b>   | إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا                                         |
| 144          | إنّ أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر                                                                               |
| 1.84         | إِنَّ اسْمِي مُحَمَّدٌ الَّذِي سَمَّانِي بِهِ أَهْلِي                                                             |
| Y0Y          | إِنَّ أَشَدً الدَّاسِ عَذَابًا عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ الْمُصَوِّرُونَ                                 |
| Y0Y          | إِنَّ أَصْحَابَ هَذِهِ الصُّورَ يُعَدَّبُونَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ                                                  |
| ٧٠٤،٦٧٤      | إِنَّ أَفْضَلَكُمْ مَنْ تَعَلَمَ الْقُرْ آنَ وَعَلَمَهُ                                                           |
|              | إِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ عَبْدًا دَعَا جِبْرِيلَ فَقَالَ                                                       |
| ٣٧١          | إِنَّ اللَّهَ إِذَا أَحَبَّ قَوْمًا ابْتَلاهُمْ                                                                   |
| ٧٨١          | إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي أَنْ أَقْرِئَكَ الْقُرْآنَ                                                                |
| ٧٨١          | إِنَّ اللَّهَ أَمْرَنِي أَنْ أَقْرَأَ عَلَيْكَ                                                                    |
| ٩٨٤          | إِنَّ اللَّهَ بَعَتَّنِي اِلنِّكُمْ ، فَقُلْتُمْ : كَذَبْتَ ، وَقَالَ أَبُو بَكْرٍ : صَدَقَ                       |
| ٣٧٠          | إنَّ الله تعالى ليحمي عبدَه المؤمن من الدنيا و هو يحميه                                                           |
| 770          | إنَّ الله تعالى بصنع كلَّ صانع و صنعته                                                                            |

| <b>\$1•</b>           | إِنَّ اللَّهَ خَلْقَ الرَّحْمَة يَوْمَ خَلْقَهَا مِائَةٌ رَحْمَةٍ                      |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
|                       | إِنَّ اللَّهَ رَفِيقٌ يُحِبُّ الرِّ فْقَ                                               |
|                       | إِنَّ اللَّهَ زَوَى لِيَ الْأَرْضَ                                                     |
| 1••1                  | إِنَّ اللَّهَ ﷺ خَلْقَ خَلْقَهُ فِي ظُلْمَةٍ                                           |
| ٨٠٥                   | إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ ثُمَّ بَيَّنَ ذَلِكَ                 |
| ٦٦٨                   | إِنَّ اللَّهَ كَرِهَ لَكُمْ تَلاثًا                                                    |
| ٦٥٠                   | إِنَّ اللَّهَ لا يَجْمَعُ أُمَّتِي أَوْ قَالَ أُمَّةً مُحَمَّدٍ ﷺ عَلَى ضَلَالَةٍ      |
| ٥٨٣                   | إِنَّ اللَّهَ لا يُعَدِّبُ بِدَمْعِ الْعَيْنِ                                          |
| A0Y                   | إنَّ اللَّهَ لا يَقْبِضُ الْعِلْمَ النِّتزَاعًا يَئْتَرْعُهُ مِنَ الْعِبَادِ           |
| ٧٠٣، ٦٧٢              | إِنَّ اللَّهَ لَمْ يَبْعَلْنِي مُعَنِّنًا وَلا مُنْعَنِّنًا                            |
| <b>T1A</b>            | إنَّ اللَّهَ لَيُمْلِي لِلظَّالِمِ حَتَّى إِذَا أَخَذَهُ لَمْ يُعْلِثُهُ               |
| ر جُحْر هَا ٢٨٠٠ ٢٥٠٠ | إنَّ اللَّهَ وَمَلائِكَتُهُ وَأَهْلَ السَّمَوَاتِ وَالأَرَضِينَ حَتَّى النَّمْلَةَ فِي |
|                       | إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الرِّفْقَ فِي الأمْرِ كُلَّهِ                                    |
| <b>**Y*</b>           | إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبْدَ التَّقِيَّ ، الْغَنِيَّ ، الْخَفِيَّ                   |
| ۸۲۸                   | إِنَّ اللَّهَ يَرْفَعُ بِهَذَا الْكِتَّابِ أَقْوَامًا ، وَيَضَعُ بِهِ آخَرِينَ         |
| ٣٧٥                   | إِنَّ اللَّهَ يَقُولُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ                                              |
| Y1Y                   | إن الله يلوم على العجز                                                                 |
| Y7A, 03A              | أنَّ الأمَانَة نَزَلتْ فِي جَدْر قُلُوبِ الرِّجَال                                     |
| <b>£0Y</b>            | إِنَّ أَمَنَّ النَّاسِ عَلَيَّ فِي مَالِهِ وَصُحْبَتِهِ أَبُو بَكْرٍ                   |
| ٦٨٠،٦٧٤               | إِنَّ الأَنْبِيَاءَ لَمْ يُورَتُّوا دِينَارًا وَلا دِرْهَمًا                           |
| <b>££Y</b>            | إِنَّ الأَنْصَارَ كَرْشِي وَعَيْبَتِي                                                  |
| ٤٠٨                   | إِنَّ أَهْوَنَ أَهْلِ اللَّارِ عَذَابًا                                                |
| V7Y                   | إِنَّ أُوَّلَ مَا نَبْدَأُ بِهِ فِي يَوْمِنَا هَذَا أَنْ نُصَلِّيَ                     |

| ۸۰۳             | إِنَّ أُوَّلَ النَّاسِ يُقْضَى يَوْمُ الْقِيَامَةِ عَلَيْهِ                                         |
|-----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                 | إِنَّ أُولَئِكِ إِذَا كَانَ فِيهِمُ الرَّجُلُ الصَّالِحُ ، فَمَاتَ                                  |
| 757             | إنّ الإيمان ليخلق في جوف أحدكم كما يخلق الثوب                                                       |
| <b>£0Y</b>      | إِنَّ بَعْدَكُمْ قُوْمًا يَحُونُونَ وَلا يُؤْتَمَنُونَ                                              |
| A+0             | إنَّ بالمَدينَةِ أَقْوَامًا مَا سِرِ ثُمْ مَسِيرًا وَلا قَطَعْتُمْ وَادِيًا إلاّ كَانُوا مَعَكُمْ . |
| 707             | إِنَّ الْبَيْتَ الَّذِي فِيهِ الصُّورَ لا تَدْخُلُهُ الْمَلائِكَةُ                                  |
| 179             | أن تجعل لله ندًّا و هو خلقك ( أعظم الذنب )                                                          |
| 997.378.397.398 | أَنْ تَعْبُدَ اللَّهَ كَأَنَّكَ تَرَاهُ ( الإحسان )                                                 |
|                 | إِنَّ حِبْرِيلَ كَانَ يُعَارِضُنِي الْقُرْآنَ كُلَّ سَنَةٍ مَرَّةً                                  |
| 1••0            | إِنَّ الْحَمْدَ لِلَّهِ نَحْمَدُهُ وَنَسْتَعِينُهُ                                                  |
| 7-1             | إِنَّ خِيَارَكُمْ أَحْسَنُكُمْ قُضَاءً                                                              |
| 1.47            | إِنْ دَعَوْتُ هَذَا الْعِدْقَ مِنْ هَذِهِ النَّخْلَةِ ، أَتَسْهَدُ أَنِّي رَسُولُ اللَّهِ ؟         |
| <b>٤٧٠</b>      | إنَّ الرَّجُلَ لَيَسْأَلْنِي الشَّيْءَ فَأَمْنَعُهُ ، حَتَّى تَشْفَعُوا فِيهِ فَتُؤْجَرُوا          |
| £74.373         | أنَّ رَجُلاً زَارَ أَخًا لَهُ فِي قَرْيَةٍ أُخْرَى                                                  |
| ٤٨٠             | أنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَى عَن النَّجُش                                                           |
| <b>£</b> ٣9     | إِنَّ الرِّفْقَ لا يَكُونُ فِي شَيْءٍ إِلا زَانَهُ                                                  |
| 1•٣٨            | إنَّ سِيَاحَة أُمَّتِي : الْجِهَادُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ تَعَالَى                                    |
| <b>727</b>      | إِنَّ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لا يَحْسِفَان لِمَوْتِ أَحَدٍ                                           |
| V\$0.7Y0        | إنَّ طالب العلم لتحفُّ به الملائكة وتُظلّله بأجنحتها                                                |
| V&T             | إنَّ طُولَ صَلَاةِ الرَّجُلِ ، وَقِصَرَ خُطْبَتِهِ ، مَئِنَّةٌ مِنْ فِقْهِهِ                        |
| <b>£</b> Y9     | إِنَّ عُثْمَانَ رَجُٰلٌ حَيِيٍّ                                                                     |
| 1•7.            | إن العذاب قد أظلّ نجر ان                                                                            |
| 1.40            | إِنَّ فِي الْجِئَّةِ مِائَةَ دَرَ جَة                                                               |

| ٥٨١         | إِنَّ فِيكَ خَصِلْلَتَيْن يُحِبُّهُمَا اللَّهُ                                                                 |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۳۷۳ . 31۸   | إِنَّ فِيكَ لَخَصْلْتَيْن يُحِبُّهُمَا اللَّهُ                                                                 |
| 173         | إِنَّ قُرَيْشًا حَدِيثُ عَهْدٍ بِجَاهِلِيَّةٍ وَمُصِيبَةٍ                                                      |
| £07         | إِنْ كَانَ أَحَدُكُمْ مَادِحًا لا مَحَالَة فَلْيَقُلْ                                                          |
| ٧٨٥         | إِنَّ لِكُلِّ أُمَّةٍ أُمِينًا                                                                                 |
| ۸٦٧         | إِنَّ لِلَّهِ أَهْلِينَ مِنَ الدَّاسِ                                                                          |
| 777,777     | إِنَّ لِلَّهِ تَعَالَى تِسْعَهُ وَتِسْعِينَ اسْمًا                                                             |
| ٧٧٣         | إِنَّ الْمُؤْمِنَ لِلْمُؤْمِنِ كَالْبُنْيَانِ                                                                  |
| 1+91        | إِنَّ الْمَاءَ قَلِيلٌ ، فَلا يَسْبِقنِي إِلَيْهِ أَحَدٌ                                                       |
| <b>£97</b>  | إِنَّ مَثْلِي وَمَثَّلَ مَا بَعَثْنِيَ اللَّهُ بِهِ كَمَثَّل رَجُلٍ                                            |
| <b>٣٧٩</b>  | إِنَّ الْمُسْلِمَ إِذَا عَادَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ لَمْ يَزَلْ فِي خُرْفَةِ الْجَنَّةِ حَتَّى يَرْجِعَ          |
| <b>٤</b> ٣٧ | إِنَّ المَسِيحَ الدَّجَّال رَجُلٌ قَصِيرٌ أَفْحَجُ                                                             |
| ٧٠٤         | إِنَّ مِمَّا يَلْحَقُ الْمُؤْمِنَ مِنْ عَمَلِهِ وَحَسَنَاتِهِ بَعْدَ مَوْتِهِ                                  |
| £Y9         | إنَّ مِنْ إجْلال اللَّهِ إِكْرَامَ ذِي الشَّئِيَةِ الْمُسْلِمِ                                                 |
| ٧٠١،٥٩٧     | إنَّ مِنْ أَحَبِّكُمْ إِلٰيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ                              |
| 910         | إنَّ من أشراط الساعة ثلاثًا: إحداهن أن يلتمس العلم عند الأصاغر                                                 |
| <b>TYY</b>  | إِنَّ مِن الإِيمَانِ أَنْ يُحِبَّ الرَّجِلُ رِجُلاً لا يُحِبُّهُ إِلاَّ لِلَّهِ                                |
| YY1         | إِنَّ مِنَ الْبَيَانِ لَسِحْرًا                                                                                |
| 097         | إِنَّ مِنْ خِيَارِكُمْ أَحَاسِنَكُمْ أَخْلاقًا                                                                 |
| <b>٤٧٩</b>  | إِنَّ مِنْ عِبَادِ اللَّهِ لأَنَاسًا مَا هُمْ بِأَنْبِيَاءَ                                                    |
| Y\$7        | إِنَّ مِنْ نِعْمَةِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ أَنَّهُ لَيْسَ أَحَدٌ مِنَ النَّاسِ يُصلِّي هَذِهِ السَّاعَة غَيْرُكُمْ |
| ۸۲٦         | إنَّ المنبتَّ لا أرضًا قطع ولا ظهرًا أبقى                                                                      |
| £+V         | إِنَّ مِنْهُمْ مَنْ تَأْخُدُهُ النَّارُ إِلَى كَعْبَيْهِ                                                       |

| ۸۲۵                                    | أنَّ النَّبِيَّ ﷺ حَجَّ ثَلاثَ حِجَج                                                      |
|----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| 009                                    | إنَّ هَذَا أَتَانِي وَأَنَا نَائِمٌ ، فَاخْتَرَطَ سَيْفِي                                 |
| 1+18                                   | إِنَّ هَذَا اخْتَرَطَ سَيْفِي وَأَنَا نَائِمٌ                                             |
| ۸۲٦                                    | إنَّ هَذَا الدِّينَ مَتِينٌ فَأَوْ غِلُوا فِيهِ برِفْقِ                                   |
| ٦٦٢                                    | إنَّ هَذِهِ الصَّلاةَ لا يَصلُحُ فِيهَا شَيْءٌ مِنْ كَلامِ النَّاس                        |
| £7£                                    | إنَّ هَذِهِ الْقُبُورَ مَمْلُوءَةٌ ظُلْمَةٌ عَلَى أَهْلِهَا                               |
| 171                                    | أن يعلم أنَّ الله ﷺ معه حيث كان                                                           |
| 1.40                                   | إِنَّا إِذَا نَرَ لَنَا بِسَاحَةٍ قُومٍ                                                   |
| ************************************** | أنا أعرفكم بالله وأشدّكم له خشية                                                          |
| 1-87 . AA9                             | أَنَا أَعْلَمُ بِدِينِكَ مِثْكَ                                                           |
| ٣٦                                     | أَنَا أُولُى النَّاسِ بِعِيسَى ابْنِ مَرْيَمَ                                             |
| ١٠٠٤                                   | أنًا رَسُولُ اللَّهِ ، بَعَتَّنِي إلى الْعِبَادِ أَدْعُو هُمْ                             |
| <b>v••</b>                             | أنَا زَعِيمٌ بِبَيْتٍ فِي رَبَض الْجَنَّةِ لِمَنْ تَرَكَ الْمِرَاءَ وَإِنْ كَانَ مُحِقًّا |
| 1-77                                   | أَنَا زَعِيمٌ لِمَنْ آمَنَ بِي وَأَسْلَمَ وَهَاجَرَ بِبَيْتٍ فِي رَبَضِ الْجَنَّةِ        |
| ۸٧٠                                    | أنَا شَهِيدٌ عَلَى هَوُلاءِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ                                           |
| 094                                    | إِنَّا قَدْ عَقَدْنَا بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ صُلْحًا                                |
| ٥٨٠                                    | إِنَّا لا نَدْرِي مَنْ أَذِنَ مِنْكُمْ فِي دَلِكَ                                         |
| 097                                    | إِنَّا لَمْ نَقْضِ الْكِتَابَ بَعْدُ                                                      |
| Y&A                                    | أَنَا مُحَمَّدُ عَبْدُ اللَّهِ وَرَسُولُه                                                 |
| ١٤٨                                    | إنّا معشر الأنبياء ديننا واحد                                                             |
|                                        | أَنَا نَازِلٌ                                                                             |
| 10 .10"                                | أَنَا نَبِيٌّ                                                                             |
| ٥٨٨                                    | أنَا النَّبِيُّ لا كَذِبْ الْمُ الْإِنْ عَبْدِ الْمُطَّلِبُ                               |

| ٤١٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | الأنبياءُ ثُمَّ الأمتلُ فَالأَمتلُ ( أشد الناس بلاء )                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أَنْتَ مَعَ مَنْ أَحْبَبُتَ                                                                        |
| ٤٥٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أَنْتَ مِنِّي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنْ مُوسَى                                                    |
| Y9•                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | أَنْتُمْ أَعْلَمُ بِأَمْرِ دُنْيَاكُمْ                                                             |
| 07•,000                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | أَنْتُمُ الَّذِينَ قُلْتُمْ كَذَا وَكَذَا ؟                                                        |
| • <b>**</b> • <b>**</b> • <b>**</b> • <b>**</b> • <b>*</b> • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | الأنْصَارُ شِعَارٌ ، وَالنَّاسُ دِتَّارٌ                                                           |
| 1-۷7 ، 140-1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | الْطَلِقُوا إِلَى يَهُودَ                                                                          |
| <b>£97</b>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | أنظرْتَ إليْهَا ؟                                                                                  |
| <b>٣٩</b> ٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | انْظُرُوا إِلَى مَنْ أَسْفَلَ مِثْكُمْ                                                             |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | أَنْظِرُوا هَدَيْن حَتَّى يَصْطُلِحَا                                                              |
| 1-77                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | اثْقُدْ عَلَى رِسْالِكَ حَتَّى تَنْزِلَ بِسَاحَتِهِمْ                                              |
| .077, PYY, 0A3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | إِنَّكَ امْرُؤٌ فِيكَ جَاهِلِيَّةٌ                                                                 |
| YA8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | إِنَّكَ تَقْدَمُ عَلَى قُوْمٍ أَهْلَ كِتَابٍ                                                       |
| 1-81 ,99+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | إِنَّكَ تَقْدَمُ عَلَى قُوْمٍ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ                                               |
| 104                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | إِنَّكَ لا تَسْتَطِيعُ دَلِكَ يَوْمَكَ هَذَا                                                       |
| 099                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | إِنَّكِ لَابْنَهُ نَبِيٍّ ، وَإِنَّ عَمَّكِ لَنَبِيٍّ                                              |
| F03                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | إِنَّكَ لَسْتَ مِثْهُمْ                                                                            |
| ۸٤٠، ۹۹۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | إِنَّكَ لَعَرِيضُ الْقَفَا إِنْ أَبْصَرَ ٰتَ الْخَيْطَيْنِ                                         |
| £Y9, £74, PY3, PY3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | إِنَّكُمْ سَلَّلْقُونَ بَعْدِي أَثْرَةً                                                            |
| Y0Y                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | إنكم لَتَرْكَبُنَّ سَنَن مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ                                                     |
| خرج منه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | إنَّكم لن ترجعوا إلى الله بشيءٍ أحبَّ إليه من شيءٍ .                                               |
| 1+70                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | إنكما لم تُسْلِما فأسلما                                                                           |
| 1.4 009 449                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ٣٠١ - ١٠٠٤ (١١٠٠ ) (١١٠٠ ) (١١٠٠ ) (١١٠٠ ) (١١٠ ) (١١٠ ) (١١٠ ) (١١٠ ) (١١٠ ) (١١٠ ) (١١٠ ) (١١٠ ) |

| ۸٠٢                                     | إِنَّمَا الأَعْمَالُ بِالنَّيَّةِ ، وَإِنَّمَا لامْرِئِ مَا نَوَى                           |
|-----------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| £V1                                     | إِنَّمَا أَنَا أَشْفَعُ                                                                     |
| V9.                                     | إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ ، إِذَا أَمَر تُكُمْ بِشَيْءٍ مِنْ دِينِكُمْ فَخُدُوا بِهِ            |
| Y+A ، 3YY                               | إِنَّمَا أَنَا لَكُمْ مِثْلُ الْوَالِدِ لِوَلَدِهِ أَعَلَّمُكُمْ                            |
| <b>T9A</b>                              | إِنَّمَا أَهْلُكَ مَنْ كَانَ قَبْلُكُمْ سُؤَالَهِمْ وَاخْتِلافَهِمْ عَلَى أَنْبِيَائِهِمْ . |
|                                         | إِنَّمَا بُعِلْتُ لِأَتَّمِّمَ صَالِحَ الأَخْلاق                                            |
| ٥٨٤                                     | إِنَّمَا بُعِلْتُمْ مُنِسَرِّينَ                                                            |
| 11•4                                    | إِنَّمَا خَيَّرَ نِي اللَّهُ فَقَالَ                                                        |
| <b>YYY</b>                              | إِنَّمَا الدُّنْيَا لأَرْبَعَةِ نَفَرٍ                                                      |
| A79                                     | إِنَّمَا مَثَلُ صَاحِبِ الْقُرْآنِ كَمَثَّلِ الإبلِ الْمُعَقَّلَةِ                          |
| 1-7"                                    | إنَّما هلك من كان قبلكم باختلافهم بينهم                                                     |
| T+1 . YT                                | إِنَّمَا هُمَا اثْنَتَان : الْكَلامُ وَالْهَدْيُ                                            |
| 777                                     | إِنَّمَا هُوَ النَّسْبِيحُ وَالتَّكْبِيرُ وَقِرَاءَةُ الْقُرْآنِ                            |
| ٥٨٢                                     | إِنَّمَا يَرْحَمُ اللَّهُ مِنْ عِبَادِهِ الرُّحَمَاءَ                                       |
| V71                                     | إِنَّهُ قَدْ أُوحِيَ إِلَيَّ أَنَّكُمْ ثَقْتُلُونَ فِي الْقُبُورِ                           |
| ٤٥٠                                     | إِنَّهُ قَدْ شَهَدَ بَدْرًا                                                                 |
| *************************************** | إِنَّهُ لا يَثْبَغِي أَنْ يُعَدِّبَ بِالنَّارِ إِلا رَبُّ النَّارِ                          |
| ۸۸۸،۵۰۸                                 | إِنَّهُ لَبَحْرٌ                                                                            |
| YA9                                     | إِنَّهُ لَوْ حَدَثَ فِي الصَّلاةِ شَيْءٌ لَنَبَّالْكُمْ بِهِ                                |
| ٥٨٥، ٢٠٩.                               | إنَّه ليس برحمة أحدكم صاحبه ، ولكنها رحمة النَّاس                                           |
| ٦٨٢                                     | إِنَّهُ لَيَسْتَغْفِرُ لِلْعَالِمِ مَنْ فِي السَّمَاوَاتِ وَمَنْ فِي الأرْض                 |
|                                         | إِنَّهُ لَيُغَانُ عَلَى قَلْبِي                                                             |
| 1+8"                                    | أنَّه ما يَمْنَعُكَ أَن تُسلم خَصِيَاصِيَّةٌ تَرَاهَا مِمَّنْ حَوْلِي                       |

| <b>707</b>                              | إِنَّهَا حِبَّهُ أَبِيكَ                                                            |
|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٦٣                                     | إِنَّهَا سَاعَةٌ ثُفْتَحُ فِيهَا أَبُوَابُ السَّمَاءِ                               |
| 094                                     | إِنَّهَا كَانَتُ ، وَكَانَتُ ، وَكَانَ لِي مِنْهَا وَلَدٌ                           |
| £9£                                     | إِنِّي أَرْجُو أَنْ أَكُونَ أَخْشَاكُمْ لِلَّهِ ، وَأَعْلَمَكُمْ بِمَا أَتَّقِي     |
| 1-11                                    | إِنِّي أُعْطِي قُرَيْشًا اتَّأَلُّفُهُمْ ، لأَنَّهُمْ حَدِيثُ عَهْدٍ بِجَاهِلِيَّةٍ |
| 1-17                                    | إِنِّي أُعْطِي قُوْمًا أَخَافُ ظلَعَهُمْ وَجَزَعَهُمْ                               |
| عبحابه ۱۱٤۷                             | إنِّي أكْره أن يتحدّث النّاس ويقولون : إنّ محمَّدًا قد وضع يده في أد                |
| 37/1. 47/1                              | إِنِّي أَكْرِه أَن يقول النَّاسِ : إِنَّ محمَّدًا لما أنقضت                         |
| 17                                      | إِنِّي أُمِرْتُ بِالْعَقْوِ ، فَلا ثُقَاتِلُوا                                      |
| 11-9                                    | إِنِّي خُيِّرْتُ فَاخْتَرْتُ                                                        |
| <b>£</b> 7.                             | إِنِّي قَدْ ٱنْذِنَ لِي بِالْخُرُوجِ                                                |
| <b>£TV</b>                              | إِنِّي قَدْ حدّرتكم الدَّجَّال                                                      |
| <b>٧٣٩</b>                              | إِنِّي قَلْتُ لَكُمْ : سَأَقْرَأُ عَلَيْكُمْ تُلْتَ الْقُرْآن                       |
| ٠٧٠ ، ٢٧٥                               | إِنِّي لا أَقُولُ إِلاَّ حَقًا                                                      |
| <b>٤٣٣</b>                              | إِنِّي لاَّحِبُّكَ يَا مُعَادُ                                                      |
| <b>٤£</b> •                             | إِنِّي لأَدْخُلُ الصَّلاةَ أُرِيدُ إِطَالَتَهَا                                     |
| Y7A                                     | إِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً                        |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | إِنِّي لأَسْتَغْفِرُ اللَّهَ فِي الْيَوْمِ مِائَةً مَرَّةٍ                          |
| <b>٤٣٧</b>                              | إِنِّي لاُّعْطِي الرَّجُلَ وَغَيْرُهُ أَحَبُّ إِليَّ مِنْهُ                         |
| ٦٠٥                                     | إنِّي لأعْلمُ إذا كُنْتِ عَنِّي رَاضييَهُ ، وَإِذَا كُنْتِ عَلَيَّ غَضْبَى          |
| ٥٣٧                                     | إِنِّي لأَعْلُمُ كَلِمَةٌ لَوْ قَالَهَا ذَهَبَ عَنْهُ مَا يَحِدُ                    |
| ٥٨٣                                     | إِنِّي لأَقْومُ فِي الصَّلاةِ أُرِيدُ أَنْ أُطُوِّلَ فِيهَا                         |
| 091                                     | إِنِّي لأَنْقَلِبُ إِلَى أَهْلِي فَأَحِدُ الثَّمْرَةَ                               |

| 1171-91.880                           | إِنِّي لَمْ أُومَرْ أَنْ أَنْقُبَ عَنْ قُلُوبِ النَّاسِ                                |
|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| £AY                                   | إِنِّي وَمُعَادًا حَوْلَ هَاتَيْنِ                                                     |
| ٤٥٦                                   | أَهْلَكْتُمْ أَوْ قَطَعْتُمْ ظَهَرَ الرَّجُلِ                                          |
| <b>797</b>                            | أَوْ غَيْرَ دَلِكَ ؟                                                                   |
| <b>£</b>                              | أوثق عرى الإيمان : والحبّ في الله ، والبغض في الله                                     |
| ٣٦١                                   | أوثق عرى الإيمان : الموالاة في الله ، والحبّ في الله                                   |
| 107,10+                               | أوسعوا للشيخ                                                                           |
| ٥٧٣، ٣٢٧                              | أوصيك يا مُعَادُ لا تَدَعَنَّ فِي دُبُر كُلِّ صَلاةٍ تَقُولُ                           |
| Y0Y . 49A                             | أوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللَّهِ ، وَالسَّمْعِ وَالطَّاعَةِ                                 |
| 0+7                                   | أوصيكُمْ بتَلاتٍ : أخْرجُوا الْمُشْركِينَ مِنْ جَزيرَةِ الْعَرَبِ                      |
| Y00                                   | أُوْفِ بِنَدْرِكَ ، فَإِنَّهُ لا وَفَاءَ لِنَدْرِ فِي مَعْصِيَةِ اللَّهِ               |
| <b>{+9</b>                            | أُوَّلُ زُمْرَةٍ تَلِجُ الْجَنَّةَ صُورَتُهُمْ عَلَى صُورَةِ الْقَمَرِ                 |
| 789                                   | أُولَئِكِ شِرَارُ الْخَلْق عِنْدَ اللَّهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ                          |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | أوَلاَ أَذَلُكُمْ عَلَى شَيْءٍ إِذَا فَعَلْتُمُوهُ تَحَابَبْتُمْ ؟                     |
| 098,779                               | أُولَمْ تَسْمُعِي مَا قُلْتُ ؟                                                         |
| 9.48                                  | أُو مُخْرِجِيَّ هُمْ ؟                                                                 |
| ۲۱۰                                   | أي الإيمان أفضل ؟ قال : (( حُلُق حسن                                                   |
| 1108                                  | أيْ بَرِيرَةُ هَلْ رَأَيْتِ مِنْ شَيْءٍ يَرِيبُكِ ؟                                    |
| 1.0.                                  | أيُّ رَجُلٍ عَبْدُاللَّهِ فِيكُمْ ؟                                                    |
| 1••A                                  | أيْ سَعْدُ ! أَلَمْ تَسْمَعْ إِلَى مَا قَالَ أَبُو حُبَابٍ ؟                           |
| 1.7.                                  | أي عم ، إنك أعظم النّاس عليَّ حقًا                                                     |
| 1-19                                  | أيْ عَمِّ ، قُلْ : لا إِلهَ إِلاّ اللَّهُ ، كَلِمَهُ أَحَاجُ لَكَ بِهَا عِنْدَ اللَّهِ |
| 1.99                                  | أي عُمَرُ ، أكنت قاتله لو أمر تُك بقتله ؟                                              |

| ٣٨٩        | أيُّ الْكَلامِ أَحَبُّ إِلَى اللَّهِ عَيْنَ ؟ قَالَ : مَا اصْطَفَاهُ اللَّهُ لِمَلائِكَتِهِ |
|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| ۸٧٠        | أيُّ هَوُلاءِ أَكْثَرُ أَخْدًا لِلْقُرْآنِ ؟                                                |
| <b>£07</b> | إِيَّاكُمْ وَالْتَّمَادُحَ فَإِنَّهُ الدَّبْحُ                                              |
| ٣٨١        | إِيَّاكُمْ وَالظُّنَّ                                                                       |
| ٧٨٤        | أَيُّكُمْ يَيْسُطُ تَوْبَهُ فَيَأْخُدُ مِنْ حَدِيثِي هَذَا                                  |
| YY•        | أَيُّمَا رَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي سَبَبْتُهُ سَبَّةً                                            |
| 777        | إيمَانٌ بِاللَّهِ وَحِهَادٌ فِي سَبِيلِهِ ( أيُّ الْعَمَلِ أَفْضَلُ ؟ )                     |
| 377        | الإِيمَانُ بِاللَّهِ وَمَلائِكَتِهِ وَالْكِتَابِ وَالنَّبِيِّينَ وَتُؤْمِنُ بِالْقَدَرِ     |
| 998.4**    | الإِيمَانُ بِضْعٌ وَسَبْعُونَ أَوْ بِضْعٌ وَسِئُونَ شُعْبَهُ                                |
| Y+W        | الإيمان بضعٌ وسبعون بابًا                                                                   |
| 1-47       | أين تريد ؟                                                                                  |
| ٥٧٢        | أَيْنَ السَّائِلُ عَمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ ؟                                                  |
| 1•89       | أَيْنْفَعْكَ شَيْءٌ إِنْ حَدَّنْكَ ؟                                                        |
| V9£        | أَيَنْفُصُ الرُّطْبُ إِذَا يَيِسَ ؟                                                         |
| 378        | أَيُّهَا النَّاسُ قَدْ فَرَضَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ الْحَجَّ فَحُجُّوا                         |
| Y&+ .1AY   | أيها النَّاس ، اتقوا هذا الشرك                                                              |
| ۸٧٠        | أَيُّهُمَا أَكْثَرُ أَخْدًا لِلْقُرْآن ؟                                                    |
|            | بِنْسَ مَا لأَحَدِهِمْ أَنْ يَقُولَ : نَسِيتُ آيَةٌ كَيْتَ وَكَيْتَ                         |
| 1••0       | بأن يعبد اللهُ وتُكسر الأوثان ( لمن سأله بما أرسلك ؟ )                                      |
| <b>TAY</b> | بحَسْبِ امْرِئِ مِنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ                             |
|            | بَخ بَخ لقَدْ سَأَلْتَ بِعَظِيمٍ                                                            |
| ٦٥٧        | بدأ الإسلام غريبًا ، وسيعود غريبًا كما بدأ                                                  |
| Y•9        | البَذَاءُ مِنَ الْجَفَاءِ ؛ وَالْجَفَاءُ فِي النَّارِ                                       |

| Y1+                   | البذاذة من الإيمان                                                                                             |
|-----------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 910                   | البركة مع أكابركم                                                                                              |
| ٧٤٦                   | بَشِّرُوا وَلا تُنَقِّرُوا ، وَيَسِّرُوا وَلا تُعَسِّرُوا                                                      |
| ۳۷٤، ٤٧٧              | بُعِثْتُ بِجَوَامِعِ الْكَلِمِ                                                                                 |
| V <b>ŧ</b> ŧ          | الْبِكْرُ بِالْبِكْرِ جَلْدُ مِائَةٍ وَنَفْيُ سَنَةٍ                                                           |
| 101                   | بكيت من صنع عمران                                                                                              |
| ١٠٠٧ ، ١٠٠٨           | بَلْ أَرْجُو أَنْ يُخْرِجَ اللَّهُ مِنْ أَصْلابِهِمْ مَنْ يَعْبُدُ اللَّهَ وَحْدَهُ ، لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا |
| YA9.77Y               | بل نُسِّيثُها                                                                                                  |
| 1 - 1 0 , 7 - 7 , 0 7 | بَلْغُوا عَنِّي وَلَوْ آيَةً                                                                                   |
| 998,78                | بُنِيَ الإِسْلامُ عَلَى خَمْسِ                                                                                 |
| 771                   | بُنِيَ الإِسْلامُ عَلَى خَمْس دعائم                                                                            |
| ۸۳۳                   | بُورك لأُمَّتِي فِي بُكُورِ هَا                                                                                |
| 777                   | بَيْنَ الرَّجُل وَبَيْنَ الشِّرْكِ وَالكَفْرِ تَرْكَ الصَّلاةِ                                                 |
| ٦٣٢                   | بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الشَّرْكِ أو الكَفْرِ تَرْكُ الصَّلاةِ                                               |
| 771                   | بَيْنَ الْعَبْدِ وَبَيْنَ الْكُفْرِ تَرْكُ الصَّلاةِ                                                           |
| 771                   | بَيْنَ الْكُفْرِ وَالْإِيمَان تَرْكُ الصَّلاة                                                                  |
| ٧٨٤                   | بَيْنَا أَنَا نَائِمٌ إِدْ رَأَيْتُ قَدَحًا أُتِيتُ بِهِ                                                       |
| ٥٨١                   | التُّؤَدَةُ فِي كُلِّ شَيْءٍ إِلاَّ فِي عَمَلِ الآخِرَةِ                                                       |
| ۰٦۸                   | تَابِعُوا بَيْنَ الْحَجِّ وَالْعُمْرَةِ                                                                        |
| <b>V9</b> 0           | تَأْخُذُ إِحْدَاكُنَّ مَاءَهَا وَسِدْرَتَهَا                                                                   |
| <b>Y9</b> 0           | تَأْخُذُ مَاءً فَتَطَهَّرُ ، فَتُحْسِنُ الطُّهُورَ                                                             |
| ۸۱۵،۵۸۱               | التأني من الله ، والعجلة من الشيطان                                                                            |
| ۸٧٥                   | تَجِدُونَ النَّاسَ مَعَادِنَ                                                                                   |

| <b>\$</b> 00                           | التَّحَدُّثُ بِنِعْمَةِ اللَّهِ شُكُلٌ                                                                    |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                        | التَّحِيَّاتُ الْمُبَارِكَاتُ الصَّلْوَاتُ الطَّيِّبَاتُ لِلَّهِ                                          |
| ٤٠٨                                    | تَخْرُجُ عُنْقٌ مِنَ النَّارِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ لَهَا عَيْنَان تُبْصِرَان                               |
| 770                                    | تَدَاوَوْا فَإِنَّ اللهَ عَيْلُ لَمْ يَضَعْ دَاءً إِلا وَضَعَ لَهُ دَوَاءً غَيْرَ دَاءٍ وَاحِدٍ الْهَرَمُ |
| TE1                                    | تدرون كم بين السماء والأرض ؟                                                                              |
| <b>٤٠</b> ٨                            | تَدْرُونَ مَا هَذَا ؟                                                                                     |
| YY7                                    | تَركَتُ فِيكُمْ مَا إِن تمسكتم بهِ لَنْ تَضِلُوا بعدي                                                     |
| ٧٤                                     | تركتكم على المحجّة ، ليلها كنهار ها سواء                                                                  |
| 7-1                                    | تَزَوَّجْتَ ؟                                                                                             |
| 18, 774, 484                           | تَعَاهَدُوا الْقُرْآنَ                                                                                    |
| 91.9.                                  | تَعَاهَدُوا هَذَا الْقُرْآنَ                                                                              |
| 788                                    | تُعْرَضُ الْفِتَنُ عَلَى الْقُلُوبِ كَالْحَصيير                                                           |
| P77.307                                | تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ                                                                                 |
| ٥٤٢                                    | تُقْتَحُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ كُلَّ يَوْمِ اثْنَيْن وَخَمِيسٍ                                             |
| ٣٨٢                                    | تُقْتَحُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الاثنَيْنِ ، وَيَوْمَ الْخَمِيسِ                                     |
| Υ                                      | تَكُونُ النُّبُوَّةُ فِيكُمْ مَا شَاءَ اللَّهُ أَنْ تَكُونَ                                               |
| ٤٨٠                                    | تَلَقَتِ الْمَلائِكَةُ رُوحَ رَجُلٍ مِمَّنْ كَانَ قَبْلَكُمْ . فَقَالُوا                                  |
| <b>£0Y</b>                             | تِلْكَ عَاجِلُ بُشْرَى الْمُؤْمِنِ                                                                        |
| 1.07                                   | تَنَامُ عَيْنَاهُ وَلا يَنَامُ قَلْبُهُ                                                                   |
| £A£ ,£A+ , ٣٧A                         | تهادوا تحابُّوا                                                                                           |
| V97                                    | تُوَصَّدُي بِهَا                                                                                          |
| رهِمْ إلا حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهِمْ ١٣٠ | تَكِلَثُكَ أُمُّكَ يَا مُعَادُ ، وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ عَلَى مَنَاخ |
| <b>£97</b>                             | تَلاثُ خِصَالَ لَا يَغِلُّ عَلَيْهِنَّ قَلْبُ مُسْلِمِ                                                    |

| 177         | ثلاثٌ من فعلهن فقد طعم طعم الإيمان                                               |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------|
| 770         | تَّلَاثٌ مِنْ كُلِّ شَهْرٍ . وَرَمَضَانُ إلى رَمَضَانَ                           |
| ***.***     | تَلاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ بِهِنَّ حَلاوَةَ الإِيمَانِ                       |
| Y•Y         | تَّلَاثٌ مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوَةَ الإِيمَانِ                            |
| <b>YYY</b>  | تَلاَتَهٌ أَقْسِمُ عَلَيْهِنَّ وَأَحَدِّنْكُمْ حَدِيثًا فَاحْفَظُوهُ             |
| 1•87        | تَلاتَهٌ لَهُمْ أَجْرَان                                                         |
| 007         | تُمَّ إِنَّهَا تَخْلُفُ مِنْ بَعْدِهِمْ خُلُوفٌ يَقُولُونَ مَا لا يَفْعَلُونَ    |
| ۳۸،۷        | نُّمَّ تَكُونُ خِلافَةٌ عَلَى مِنْهَاجِ النُّبُوَّةِ                             |
| 779         | ئُمَّ عُرِجَ بِي حَتَّى ظَهَرْتُ لِمُسْتَوَى أَسْمَعُ فِيهِ صَرِيفَ الْأَقْلَامِ |
| ٣٤١         | ئمَّ فوق ذلك ثمانية أو عال                                                       |
| ٦٢٦         | تُمَّ يخرج من النار من قال لا إله إلا الله                                       |
| 1-74        | جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ وَٱلسِنَتِكُمْ           |
| 1.75        | جَاهِدُوا الْمُشْرِكِينَ بِأَمْوَالِكُمْ وَأَيْدِيكُمْ وَٱلْسِنَتِكُمْ           |
| ۹٧          | الْجَاهِرُ بِالْقُرْ آنِ كَالْجَاهِرِ بِالصَّدَقَةِ                              |
| ٤٧٠         | جُدَّ لَهُ فَأُوْفِ لَهُ الَّذِي لَهُ                                            |
| <b>£</b> 00 | الْجَمَاعَةُ رَحْمَةٌ ، وَالْقُرْقَةُ عَدَابٌ                                    |
| ٣١٥         | حُبُّكَ إِيَّاهَا أَدْخَلُكَ الْجَنَّة                                           |
| ٧٧٦         | الْحَرْبُ خَدْعَةً                                                               |
| ٧٨٨ ، ١٠٠   | حَسْبُكَ الآنَ                                                                   |
| Y+7         | حَقُّ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِ : أَنْ يَعْبُدُوهُ وَلا يُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا    |
| 1983, 7391  | الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي أَنْقَدُهُ مِنَ النَّارِ                               |
| ٠,٠,٠       | الْحَمْوُ الْمَوْتُ                                                              |
| VVT         | 416 16 16 16                                                                     |

| Y+Y, W+Y, P+Y      | الحياء من الإيمان                                                            |
|--------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| Y+Y                | الحياءُ والعِيُّ شعبتان من الإيمان                                           |
| ٦٠١                | خُدْ جَمَاكَ ، وَلَكَ تَمَنَّهُ                                              |
| Y££                | خُدُوا عَنِّي ِ خُدُوا عَنِّي                                                |
| 303, 747, +34, 204 | خُدُوا الْقُرْآنَ مِنْ أَرْبَعَةٍ                                            |
| ٧٥١                | خُدُوا مِنَ الأعْمَال مَا تُطِيقُونَ                                         |
| 070                | خُدُوا مِنَ الْعَمَلِ مَا تُطِيقُونَ                                         |
| ۸•٧                | خَرَجَ تَلاَتُهُ نَقَرٍ يَمْشُونَ فَأَصَابَهُمُ الْمَطْرُ                    |
| 777                | خرجْتَ مِنَ النّار                                                           |
| ۲۱۰                | خصلتان لا تجتمعان في مؤمن                                                    |
| <b>TT</b>          | خَطَّ لَنَا رَسُولُ اللهِ ﷺ يَوْمًا خَطًّا فقالَ                             |
|                    | خِيَارُكُمْ خِيَارُكُمْ لِنِسَائِهِمْ                                        |
| <b>٤٤٧</b>         | خيرُ النّاس أعذر هم للناس                                                    |
| ٦٥٠                | خَيْرُ النَّاس قُرْنِي                                                       |
| ٤٥٧                | خَيْرُكُمْ قَرْنِي ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ ، ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمْ |
| 377, 3.4, 774      | خَيْرُكُمْ مَنْ تَعَلَّمَ الْقُرْآنَ وَعَلَّمَهُ                             |
| Y08                | الْحَيْلُ مَعْقُودٌ فِي نَوَاصِيهَا الْحَيْرُ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ      |
| ٤٠٩                | الْحَيْمَةُ دُرَّةٌ مُجَوَّقَةٌ                                              |
| Y•Y                | دعه فإنَّ الحياء من الإيمان                                                  |
| 1.94 .841          | دَعْهُ لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ         |
| 11 <b>Y</b>        | دَعْوَةُ أَبِي إِبْرَاهِيمَ ، وَبُشْرَى عِيسَى                               |
| ٣٨٠                | دَعْوَةُ الْمَرْءِ الْمُسْلِمِ لأخيهِ بظهْرِ الْغَيْبِ مُسْتَجَابَةٌ         |
| <b>Δ•Y</b>         | دَعُه نِي فَالَّذِي أَنَا فِيهِ خَيْرٌ                                       |

| ۸۶۳، ۲۰۷، ۳۶۸          | دَعُونِي مَا تَرَكَٰتُكُمْ                                                                |
|------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٧٩                    | دَعُوهُ فَإِنَّ لِصَاحِبِ الْحَقِّ مَقَالاً                                               |
| ٥٨٤                    | دَعُوهُ ، وَأَهْرِيقُوا عَلَى بَوْلِهِ نَنُوبًا مِنْ مَاءٍ                                |
| . 077, 143, 8311, 1011 | دَعُوهَا فَإِنَّهَا خبيثة                                                                 |
| .077.143.48+1.1011     | دَعُوهَا فَإِنَّهَا مُنْتِنَةً                                                            |
| £7£                    | دُلُّونِي عَلَى قَبْرهِ                                                                   |
| FP3, ••0, TVV          | الدِّينُ النَّصِيحَةُ                                                                     |
| 907.7.4                | ذاق طعم الإيمان من رضي بالله ربًّا                                                        |
| ٠٦٧                    | دَانِكَ يَوْمَان تُعْرَضُ فِيهِمَا الأعْمَالُ عَلَى رَبِّ الْعَالَمِينَ                   |
| 1.07                   | دْلِكَ أُريدُ ، أَسْلِمُوا تَسْلَمُوا                                                     |
| ٦٣٠                    | رَ أَسُ الأَمْرِ الإِسْلامُ ، وَعَمُودُهُ الصَّلاةُ                                       |
| V9Y                    | رَأَيْتُ بِضْعَةً وَتَلاثِينَ مَلَكًا يَبْتَدِرُونَهَا                                    |
| <b>TY1</b>             | رَبِّ اجْعَلْنِي لَكَ شَكَارًا                                                            |
| <b>£</b> ٣٣            | رَبِّ أُعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ                                                  |
| YY1                    | رَبٍّ أُعِنِّي وَلا تُعِنْ عَلَيَّ                                                        |
| 1000 1000              | رَبِّ اعْفِرْ لِقَوْمِي فَلِنَّهُمْ لا يَعْلَمُونَ                                        |
| ٥٧٠                    | رَبِّ اغْفِرْ لِي وَتُبْ عَلَيَّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ                    |
| 1•٣٧                   | رباط يَوْمٍ فِي سَبِيلِ اللَّهِ خَيْرٌ مِنْ أَلْفِ يَوْمٍ فِيمًا سِوَاهُ مِنَ الْمَنَازِل |
| 1-17 . 27-             | رَحِمَ اللَّهُ مُوسَى قَدْ أُوذِيَ بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ                         |
| 098.779                | رَدَدْتُ عَلَيْهِمْ ، فَيُسْتَجَابُ لِي فِيهِمْ                                           |
| Y+0 , 1YY              | رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ وَجَقَّتِ الصِّحُفُ                                                 |
| ٩٨٣                    | زَمَّلُونِي زَمِّلُونِي                                                                   |
| 9.4                    | زَيِّنُهِ ا اللَّهُ ۚ آنَ يَأْصِهُ اتَّكُهُ                                               |

| <b>V9</b> 0  | سُبْحَانَ اللَّهِ تَطَهَّرِينَ بِهَا                                                                                      |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|              | سَتَجِدُونَ أَثْرَةً شَدِيدَةً فَاصْبْرُوا                                                                                |
| ٤٠١          | سَدِّدُوا وَقَارِبُوا ، وَاعْلَمُوا أَنْ لَنْ يُدْخِلَ أَحَدَكُمْ عَمَلُهُ الْجَنَّة                                      |
| ξ···         | سَدِّدُوا وَقَارِبُوا ، وَاعْدُوا وَرُوحُوا ، وَشَيْءٌ مِنَ الدُّلْجَةِ                                                   |
| 77•          | سَلْنِي عَمَّ شِئْتَ                                                                                                      |
| ££Å          | سَلُونِي ، سَلُونِي                                                                                                       |
| 1.01         | سَلُونِي عَمَّا شِنْتُمْ ، وَلَكِنِ اجْعَلُوا لِي ذِمَّةُ اللَّهِ                                                         |
| ۳۱۵          | سَلُوهُ لأَيِّ شَيْءٍ يَصِنْنَعُ ذَلِكَ ؟                                                                                 |
| ٦٧٣          | سَيَأْتِيكُمْ أَقْوَامٌ يَطْلُبُونَ الْعِلْمَ                                                                             |
| Y£A          | السَّيِّدُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى                                                                                   |
| 1178         | شْرُّ مَا فِي رَجُلٍ : شُلُحٌّ هَالِعٌ ، وَجُبْنُ خَالِعٌ                                                                 |
| ٩٠           | شرفُ المؤمن قيامُ الليل                                                                                                   |
| 1AY          | الشرك الخفيُّ: أن يقوم الرَّجل يُصلي فيزيِّنُ صلاته لما يرى من نظر رجلٍ                                                   |
| ۲۱۰          | الصبر والسماحة . ( جوابًا لمن سأله : ما الإيمان ؟ )                                                                       |
| <b>T91</b>   | الصَّلاةُ عَلَى وَقْتِهَا ( أحبّ العمل إلى الله )                                                                         |
| ٥٦٣          | الصَّلاةُ لأوَّل وَقْتِهَا ( أي الأعمال أفضل )                                                                            |
| ٦٥٦          | صلوا في نعالكم ، خالفوا اليهود                                                                                            |
| 0.00.006.870 | صَلُوا كَمَا رَأَيْتُمُونِي أُصَلِّي                                                                                      |
| ΑΥ           | صم في كلّ شهر ثلاثة                                                                                                       |
| 74           | الصَّوْمُ جُنَّةٌ                                                                                                         |
| هٔ ۱۲۵       | صِيَامُ يَوْمٍ عَرَفَةً ، أَحْتَسِبُ عَلَى اللَّهِ أَنْ يُكَفِّرَ السَّنَةَ الَّتِي قَبْلُهُ ، وَالسَّنَةَ الَّتِي بَعْنَ |
| <b>**</b>    | ضَرَبَ اللَّهُ تعالى مَثَّلاً صِرَاطًا مُسْتَقِيمًا                                                                       |
| ٦٧٥          | طلبُ الْجِلْمِ فَرِيضَةٌ عَلَى كُلِّ مُسْلِمِ                                                                             |

| Y37, 767                               | الطيرة شرك                                                                                     |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٧٦                                    | الظُّلُّمُ ظُلُّمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ                                                      |
| ٣٢٨                                    | الْعِزُّ إِزَارُهُ ، وَالْكِبْرِيَاءُ رِدَاؤُهُ                                                |
| ٣٧١                                    | عِظْمُ الْجَزَاءِ مَعَ عِظْمِ الْبَلاءِ                                                        |
| ***·********************************** | علَّموا ويسِّروا ، ولا تعسَّروا                                                                |
| Y£7                                    | عَلَى رِسْلِكُمْ أَبْشِرُ وا                                                                   |
|                                        | عَلَيْكِ بِالرِّفْقِ ، وَإِيَّاكِ وَالْعُنْفَ                                                  |
| <b>T97</b>                             | عَلَيْكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ                                                                 |
| ۸٧٨                                    | عليكم بالقرآن ، فإنَّكم ستؤخرون إلى قومٍ يشتهون الحديث عنِّي                                   |
| ۹۷۷، ۵۲۸                               | عَلَيْكُمْ بِمَا تُطِيقُونَ                                                                    |
| ٥٦٩                                    | عُمْرَة فِي رَمَضَانَ تَعْدِلُ حَجَّةً                                                         |
| ٦٣٢                                    | الْعَهْدُ الَّذِي بَيْنَنَا وَبَيْنَهُمُ الصَّلاةُ                                             |
| <b>££Y</b>                             | غَارَتْ أَمُكُمْ                                                                               |
| V\$V .071 .87V                         | فَأَبْشِرُوا وَأَمَّلُوا مَا يَسُرُّكُمْ                                                       |
| ٥٨٤                                    | فَاجْعَلْهَا لَهُ زَكَاةً وَرَحْمَةً                                                           |
| ٥٨٣                                    | فَاجْعَلْهَا لَهُ صَلَاةً وَزَكَاةً وَقُرْبَةً                                                 |
| ٥٨٤                                    | فَاجْعَلْهَا لَهُ كَفَّارِةً وَقُرْبَةً ثُقَرِّبُهُ بِهَا إِلنِّكَ                             |
| ۰٦٧                                    | فَأَحِبُّ أَنْ يُعْرَضَ عَمَلِي وَأَنَا صَائِمٌ                                                |
| ٧٣                                     | فَأَحْسَنُ الْكَلَامِ كَلَامُ اللَّهِ                                                          |
| 347,310                                | فَأَخْبِرْ هُمْ أَنَّ اللَّهَ فَرَضَ عَلَيْهِمْ خَمْسَ صَلَوَاتٍ فِي يَوْمِهِمْ وَلَيْلَتِهِمْ |
|                                        | فادعهم إلى شهادة أنْ لا إله إلاَّ الله                                                         |
| ٦٦٣                                    | فَإِذَا حَضَرَتِ الصَّلاةُ فَلْيُؤَدِّنْ لَكُمْ أَحَدُكُمْ                                     |
| ٧١٣                                    | فَإِذَا رَ أَيْتِ الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ مَا تَشَايَهَ مِنْهُ                                  |

| ٦٧٣           | فَإِذَا رَأَيْتُمُو هُمْ فَقُولُوا لَهُمْ : مَرْحَبًا مَرْحَبًا                                                       |
|---------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1-40          | فَإِذَا سَأَلْتُمُ اللَّهُ فَاسْأَلُوهُ الْفِرِ دُوسَ                                                                 |
| 104           | فَإِذَا سَمِعْتَ بِي قَدْ ظَهَرْتُ فَأَتِنِي                                                                          |
| Y1Y           | فإذا غلبك أمر فقل : حسبي الله ونعم الوكيل                                                                             |
| 1-49.744.711  | فَإِذَا فَعَلُوا عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالْهُمْ إِلَّا بِحَقَّهَا                                        |
| ٧٣            | فَإِذَا فِي الْمَجْلِسُ أَخْلَاطٌ مِنَ الْمُسْلِمِينَ ، وَالْمُشْرُكِينَ عَبَدَةِ الْأُوثَانِ ، وَالْيَهُودِ          |
| 1177.117      | فَإِذَا قَالُو هَا عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقَّهَا                                      |
| <b>£97</b>    | فَادْهَبْ فَانْظُرْ إِلَيْهَا                                                                                         |
| <b>797</b>    | فَأَعِنِّي عَلَى نَفْسِكَ بِكَثْرَةِ السُّجُودِ                                                                       |
| ۸۸ ،۸۷        | فَاقْرَأُهُ فِي سَبْعِ وَلاَ تَزِدْ عَلَى ذَلِكَ                                                                      |
| 777           | فَأَقُولُ : يَا رَبِّ ! انْذَنْ لِي فِيمَنْ قَالَ : لا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ                                           |
| 177           | فأقول : يا ربِّ أمتي أمتي ،                                                                                           |
| <b>٤٧</b> ٤   | فَإِنَّ اللَّهَ تَبَارَكَ وَتَعَالَى قَدْ حَرَّمَ عَلَيْكُمْ دِمَاءَكُمْ وَأَمْوَالكُمْ وَأَعْرَاضَكُمْ إلا بحَقَّهَا |
| <b>£YY</b>    | فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ حَرَّمَ عَلَى الدَّارِ مَنْ قَالَ : لا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ يَبْتَغِي بِذَلِكَ وَجُهَ اللَّهِ  |
| 0.00,000      | فَإِنَّ اللَّهَ لا يَمَلُّ حَتَّى تَمَلُوا                                                                            |
| . *** *** *** | فَإِنَّ الْجَوَازَ هُوَ خَيْرٌ                                                                                        |
| PAA, 73+1     | فَإِنَّ ذلك لا يَحِلُّ لكَ فِي دِينِكَ                                                                                |
| ٥٦٩           | فَإِنَّ عُمْرَةً فِي رَمَضَانَ تَقْضِي حَجَّةً                                                                        |
| ₽٣3, 3٨٥      | فَإِنَّ فِي الدَّاسِ الصَّعِيفَ وَالسَّقِيمَ                                                                          |
| <b>£9V</b>    | فَإِنْ قَبِلَ مِنْهُ فَذَاكَ                                                                                          |
| ٤٩٨           | فإن قبلها قبلها ، وإن ردّها كَانَ قَدْ أدَّى الَّذِي عَلَيْهِ                                                         |
| <b>YYY</b>    | فَإِنَّ كُلَّ بِدْعَةٍ ضَلالةً                                                                                        |
| 997, 378, 198 | فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ فَاِلَّهُ بِرَ اكَ ١٩٠٠، ١٢٧.                                                              |

| ۸۲۰،۲۱۷         | فَإِنَّ لَوْ تَقْتَحُ عَمَلَ الشَّيْطانِ                                                              |
|-----------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| V&A 418Y        | فَإِنْ هُمْ أَطَاعُوا لِذَلِكَ ، فَأَعْلِمْهُمْ                                                       |
| 1.01            | فَإِنَّ وَلِيِّيَ حِبْرِيلُ العِينِينَ                                                                |
| 1.01            | فَأَنْشُدُكُمْ بِالَّذِي أَنْزَلَ الْتَوْرَاةَ عَلَى مُوسَى                                           |
| 1144            | فانطلق إذا أصبحت فاجمعهم                                                                              |
| <b>YY•</b>      | فَإِنَّمَا أَنَا مِنْ وَلَدِ آدَمَ أَعْضَبُ كَمَا يَغْضَبُونَ                                         |
| 998             | فَإِنَّهُ حِبْرِيلُ أَنَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ دِينَكُمْ                                                 |
| <b>V</b> 98     | فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ تَأْمِينُهُ تَأْمِينَ الْمَلائِكَةِ خُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ دُنْبِهِ  . |
| <b>V</b> 97     | فَإِنَّهُ مَنْ وَافَقَ قَوْلُهُ قَوْلَ الْمَلائِكَةِ غُفِرَ لَهُ                                      |
| <b>٣</b> ٩٨     | فَإِنَّهُ مَنْ يَعِشْ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى احْتِلاقًا كَثِيرًا                                  |
| YY+             | فَإِنِّي أَثُوبُ فِي الْيَوْمِ إِلَيْهِ مِائَةَ مَرَّةٍ                                               |
| <b>Y4</b> •     | فَإِنِّي إِنَّمَا طْنَنْتُ ظَنًّا فَلا تُوَاخِدُونِي بِالظِّنِّ                                       |
| <b>٤٦٤،٣٧</b> ٥ | فَإِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكَ ، بأنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَبَّكَ                                      |
| ٦٠٢             | فَإِنِّي قَدْ أَنِْنَ لِي فِي الْخُرُوجِ                                                              |
|                 | فَإِنِّي نَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ                                                 |
| 1.04            | فَأَيُّ رَجُلٍ فِيكُمْ عَبْدُاللَّهِ بْنُ سَلامٍ ؟                                                    |
| ٦٦٧             | فَبِمَ يُشْبِهُهَا وَلَدُهَا ؟                                                                        |
| 9.87            | فَبَيْنَا أَنَا أَمْشِي ، إِذْ سَمِعْتُ صَوْتًا مِنَ السَّمَاء                                        |
| FA3             | فَتَانٌ ، فَتَانٌ ، فَتَانٌ                                                                           |
| <b>TIV</b>      | فَتَلَقَّاهُ بِرَحْمُتِهِ                                                                             |
| YYE .1A+        | فتاك عبادتهم                                                                                          |
| ٥٢٣             | فَذَلِكَ مَثَلُ الصَّلُواتِ الْخَمْسِ                                                                 |
| ٧٠٤             | فَذَلِكَ مَثَلُ مَنْ فَقُهَ فِي دِبنِ اللَّهِ                                                         |

| ٧٥٠         | فَدَلِكُمُ الرِّبَاطُ                                                                           |
|-------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٥٠         | فَنْلِكُمُ الرِّبَاطُ فَنْلِكُمُ الرِّبَاطُ                                                     |
| ۸۷۵         | فَرُبَّ حَامِلٍ فِقْهٍ إِلَى مَنْ هُوَ أَقْقَهُ مِنْهُ                                          |
| AYY         | فَرُبَّ حَامِلٍ فِقْهٍ لا فقه له                                                                |
| ٧٣          | فَسَلَّمَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَيْهِمْ ، ثُمَّ وَقَفَ فَنَزَلَ فَدَعَاهُمْ إِلَى اللَّهِ        |
| 1.01        | فَسَلُونِي عَمَّا شِئْتُمْ                                                                      |
| <b>٦</b> ٨Υ | فَصْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَصْلُ الْقُمَرِ عَلَى سَائِرِ الْكُوَاكِبِ                |
| <b>٦</b> ٨Υ | فَصْلُ الْعَالِمِ عَلَى الْعَابِدِ كَفَصْلِي عَلَى أَدْنَاكُمْ                                  |
| 9.49 . 777  | فُضِّلْتُ عَلَى الْأَنْبِيَاءِ بِسِتِّ                                                          |
| ٤٠٨         | فُضِلَتْ عَلَيْهِنَّ بِتِسْعَةٍ وَسِتَّينَ جُزْءًا ، كُلُّهُنَّ مِثْلُ حَرِّهَا                 |
| ٦٢٨         | فَطَاشَتِ السِّجِلَاتُ وَتَقُلَتِ البِطَاقَةُ                                                   |
| ٦٥٧         | فطوبي للغرباء                                                                                   |
| 789,007,799 | فَعَلَيْكُمْ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الْمَهْدِيِّينَ الرَّاشِدِينَ                    |
| ۸۳۸         | فَعَلَيْكُمْ بِمَا عَرَفْتُمْ مِنْ سُئَتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ |
| 779         | فَقَرَضَ اللَّهُ عَلَى أُمَّتِي خَمْسِينَ صَلاةً                                                |
| 37/1, 67/1  | فقد نُهيت عن قتل أولئك                                                                          |
| <b>727</b>  | فكذلك يحيي الله الموتى                                                                          |
| 990         | فَكَيْفَ تَصْنَعُ بِلا إِلَّهَ إِلَّا اللَّهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟               |
| 110+        | فكيف يا عمر إذا تحدّث النّاس أن محمَّدًا يقتل أصحابه                                            |
| <b>٤٣٣</b>  | فَلا تَدَعْ أَنْ تَقُولَ فِي كُلِّ صَلاةٍ                                                       |
| ٦٣٧         | فَلا حِهَادَ وَلا صَدَقَة ؟ فَبِمَ تَدْخُلُ الْجَنَّة إِذًا ؟                                   |
| 173, 740    | فَلتَصْدِرْ وَلَتَحْتَسِبْ                                                                      |
| £A7         | فَلُو ْلَا صَلَّيْتَ بِسَبِّحِ اسْمَ رَبِّكَ                                                    |

| 115, 734, 188, 13+1 | فَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إِلَى أَنْ يُوحَدُوا اللَّهَ ١٣٠، ١٤٢، ١٦٦، ٧                           |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 187                 | فَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُوهُمْ إليه أَنْ يُورَحِّدُوا اللَّهَ                                          |
| 347, 797, 310       | فَلْيَكُنْ أُوَّلَ مَا تَدْعُو هُمْ إِلَيْهِ عِبَادَةُ اللَّهِ                                             |
| 1•٧1                | قَمَا يَمْنَعُكُمَا أَنْ تَرْجُمُو هُمَا ؟                                                                 |
| Y01                 | قَمُرْ بِرَأْسِ النَّمَتَّالِ الَّذِي فِي الْبَيْتِ يُقْطَعُ                                               |
| ۷۵۲                 | فَمَنْ أَدْرَكَ ذَلِكَ مِنْكُمْ فَعَلَيْهِ بِسُنَّتِي وَسُنَّةِ الْخُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيِّينَ |
| 14                  | فمن تُعدّ لرغبتك ور هبتك ؟                                                                                 |
| ٥٥٣                 | فَمَنْ جَاهَدَهُمْ بِيَدِهِ فَهُوَ مُؤْمِنٌ                                                                |
| ٠٦٠،٥٥٥،٠٢٧         | فمن رغب عن سنّتي فليس منّي                                                                                 |
| ٦١٨                 | فمن قال لا إله إلاَّ الله عُصِم في ماله ونفسه إلاَّ بحقَّه                                                 |
| 1-17                | فَمَنْ يَعْدِلُ إِذَا لَمْ يَعْدِل اللَّهُ وَرَسُولُهُ ؟                                                   |
| 1+18                | فَهَا هُوَ ذَا جَالِسٌ                                                                                     |
| ٩٠                  | فَوَ الَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَهُو َ أَشَدُّ تَقَلَّنَا مِنَ الإِبلَ فِي عُقْلِهَا               |
| 11.0                | فَوَ الَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لا تُصْارُّونَ فِي رُؤْيَةِ رَبِّكُمْ                                        |
| ۱۹، ۲۲۸، ۷۹۸        | فَوَ الَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَهُوَ أَشَدُّ تَفَصِّيًا مِنَ الإِبل                                        |
| V£V . £TV           | فَوَ اللَّهِ لا الْفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ                                                               |
| ۸۲۵                 | فَوَ اللَّهِ لا يَمَلُّ اللَّهُ حَتَّى تَمَلُّوا                                                           |
| 1.77                | فَوَ اللَّهِ لأَنْ يَهْدِيَ اللَّهُ بِكَ رَجُلاً خَيْرٌ لكَ مِنْ أَنْ يَكُونَ لكَ حُمْرُ النَّعَمِ         |
| ٥٣١                 | فَوَ اللَّهِ مَا الْفَقْرَ أَخْشَى عَلَيْكُمْ                                                              |
| 117 - ، 118         | فِي أَصِّحَابِي اثْنَا عَشْرَ مُنَافِقًا                                                                   |
| V9                  | فِي يَوْمِ الْجُمُعَةِ سَاعَةٌ ، لا يُواقِقُهَا مُسْلِمٌ                                                   |
| ۲۸٤                 | فَيَأْتِيهِمُ اللَّهُ تَبَارَكَ وَتَعَالَى فِي صُورَةٍ غَيْرِ صُورَتِهِ الَّتِي يَعْرِفُونَ                |
| <b>٦٢٧</b>          | فَيَخْرُ جُونَ كَاللَّوْ لُوْ فِي رِقَابِهِمُ الْخَوَاتِمُ                                                 |

| حَبَّةٍ مِنْ خَرْدَلٍ مِنْ إيمَانٍ فَأَخْرِجْ | فَيُقَالُ لِي : الْطَلِقْ فَمَنْ كَانَ فِي قَلْبِهِ أَدْنَى أَدْنَى أَدْنَى مِنْ مِثْقَال  |
|-----------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 777                                           | مِنَ الدَّار                                                                               |
| 777                                           | فَيَقْبِضُ قَبْضَهُ مِنَ النَّارِ فَيُخْرِجُ مِنْهَا قُوْمًا لَمْ يَعْمَلُوا خَيْرًا قَطُّ |
| ۸۲۸                                           | فَيَنْبُنُونَ كَمَا يَنْبُتُ الْغُتَاءُ فِي حِمَالَةِ السَّيْلِ                            |
| 774                                           | فِيهِ الْوُضُوءُ ( المذي )                                                                 |
| 1.44                                          | قَاتِلُوا مَنْ كَفَرَ بِاللَّهِ                                                            |
| <b>{+9</b>                                    | قَالَ اللَّهُ : أَعْدَدْتُ لِعِبَادِي الصَّالِحِينَ مَا لا عَيْنٌ رَأَتْ                   |
|                                               | قال الله تبارك وتعالى : أنا أغنى الشركاء عن الشِّرْك                                       |
| A•Y                                           | قَالَ اللَّهُ ﷺ : أَنَا أَعْنَى الشُّركَاءِ عَن الشِّرْكِ                                  |
| ***                                           | قال الله ﷺ : قد حقت محبّتي للذين يتحابّون من أجلي                                          |
| V71                                           | قَالَ رَجُلٌ لَمْ يَعْمَلُ خَيْرًا قَطُ                                                    |
| A1                                            | قَامَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ حِينَ أَنْزَلَ اللَّهُ { وَأَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الأَقْرَبِينَ }    |
| 170                                           | قَامَ النَّبِيُّ ﷺ حَتَّى تَوَرَّمَتْ قَدَمَاهُ                                            |
| ٥٠٤                                           | قَدْ أَجَبُنْكَ                                                                            |
| ٥٧٣                                           | قَدْ أُوذِيَ مُوسَى بِأَكْثَرَ مِنْ ذَلِكَ فَصَبَرَ                                        |
| ۸۳، ٥٤                                        | قَدْ تَرَكْتُكُمْ عَلَى الْبَيْضَاءِ                                                       |
| Y&&                                           | قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَهُنَّ سَبِيلاً                                                       |
| ¥\$¥                                          | قَدْ خَبَأْتُ هَذَا لَكَ                                                                   |
| ٧٦٠                                           | قَدْ كَانَ مَنْ قَبْلَكُمْ يُؤْخَدُ الرَّجُلُ قَيْحْفَرُ لَهُ فِي الأرْض                   |
| £0Y                                           | قَدْ كَانَ يَكُونُ فِي الأَمْمَ قَبْلَكُمْ مُحَدَّثُونَ                                    |
| 901                                           | القصد ، القصد ، تبلغوا                                                                     |
| ۳۷٦                                           | قُلْ آمَنْتُ بِاللَّهِ فَاسْتَقِمْ                                                         |
| ١٨٠                                           | قل: اللهم ألهمني رشدي ، وقني شرّ نفسي                                                      |

| 101, 777 | قل: اللهم إني أستهديك لأرشد أمري                                                     |
|----------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| YY1      | قُل : اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ سَمْعِي                              |
| 787      | قُل : اللَّهُمَّ إِنِّي ظَلَمْتُ نَفْسِي ظُلْمًا كَثِيرًا                            |
| Y££      | قل : اللهمّ ! اهدني وسدّدني                                                          |
| 1•37     | قُمْ يَا أَبَا عُبَيْدَةً بْنَ الْجَرَّاحِ                                           |
| Y&• ،\AA | قولوا : اللهم إنا نعوذ بك مِن أن نُشْرك بك شيئًا نعلمه                               |
| Y&A      | قُولُوا بِقُوْلِكُمْ أَوْ بَعْضِ قُولِكُمْ                                           |
| 997      | قُولُوا لاَ إِلٰهَ إِلاَّ اللَّهُ تُقْلِحُوا                                         |
| £YA      | قوموا إلى سيِّدكم                                                                    |
| 00\$     | قُومُوا فَانْحَرُوا ، ثُمَّ احْلِقُوا                                                |
| 101      | قوموا فشيّعوه إلى منز له                                                             |
| 9.7      | قيَّدوا العلم بالكتاب                                                                |
| ٥٦٣      | كَانَ إِذَا صَلَّى الْفَجْرَ جَلَسَ فِي مُصَلاَّهُ حَتَّى تَطْلُعَ الشَّمْسُ حَسَنًا |
| 770      | كَانَ اللَّهُ وَلَمْ يَكُنْ شَيْءٌ قَبْلَهُ                                          |
| ۷۱۵، ۸۵۵ | كَانَ الرَّجُلُ فِيمَنْ قَبْلُكُمْ يُحْفَرُ لَهُ فِي الأَرْض                         |
| ۳۱٦      | كَانَ رَجُلٌ يُسْرِفُ عَلَى نَفْسِهِ ، فَلَمَّا حَضَرَهُ الْمَوْتُ قَالَ             |
| 097      | كَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْ أَحْسَن النَّاس خُلُقًا                                 |
|          | كَانَ فِرَاشُ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ مِنْ أَدَمٍ                                          |
| ۳۸۲      | كَانَ فِيمَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ رَجُلٌ قَتَلَ تِسْعَةً وَتِسْعِينَ نَفْسًا            |
| 9.49     | كَانَ كُلُّ نَبِيٍّ يُبْعَثُ إِلَى قُوْمِهِ خَاصَّةً                                 |
| 770      | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَتَحَرَّى صَوْمَ الاثْنَيْنِ وَالْخَمِيس                         |
| 079.     | كَانَ النَّبِيُّ ﷺ يَنْكُرُ اللَّهَ عَلَى كُلِّ أَحْيَانِهِ                          |
| ۸۲۵      | كَانَ يَعْتَكِفُ الْعَشْرُ الأُوَاخِرَ مِنْ رَمَضَانَ                                |

| ٣٢٨        | الكِبْريَاءُ رِدَائِي ، وَالعَظْمَةُ إِزَارِي                                                             |
|------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٠٠         | كِتَابُ الله ، هو حبلُ اللهِ الممدود من السماء إلى الأرض                                                  |
| ٥٧٦        | كَذْبَ ، قَدْ عَلِمَ أَنِّي مِنْ أَثْقَاهُمْ لِلَّهِ وَآدَاهُمْ لِلْأَمَانَةِ                             |
| 1+04       | كَذَبْتُمْ ، لَنْ يُقْبَلَ قَوْلُكُمْ                                                                     |
| 1+70       | كذبتما ، يمنعكما من الإسلام دعاؤكما لله ولدًا                                                             |
| ٦٣٠        | كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا                                                                                      |
| 919        | كَفَى بِالْمَرْءِ كَذِبًا أَنْ يُحَدِّثَ بِكُلِّ مَا سَمِعَ                                               |
| ٧٨٩        | كلُّ ابن آدم خطآء ، وخيرُ الخطائين التوابون                                                               |
| <b>T9A</b> | كُلُّ أُمَّتِي يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ إِلاَّ مَنْ أَبَى                                                   |
| ٦٠٦        | كْلُّ دْلِكَ لَمْ يَكُنْ ، وَلَكِنَّ ابْنِي ارْتَحَلْنِي                                                  |
| ٧٧٤        | كُلِّ عَمَلٍ لِيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٍّ                                                       |
| 1+£Y       | كْلُّ مُسْكِرٍ حَرَامٌ                                                                                    |
| ۳۸۲        | كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ                                                               |
| Y0W        | كُلُّ مُصَوِّرٍ فِي النَّارِ يَجْعَلُ لَهُ بِكُلِّ صُورَةٍ صَوَّرَهَا نَفْسًا قَلْعَدَّبُهُ فِي جَهَلَّمَ |
| 997        | كْلُّ مَوْلُودٍ يُولَدُ عَلَى الْمِلَّةِ                                                                  |
| 1•٣٨       | كُلُّ الْمَيِّتِ يُخْتَمُ عَلَى عَمَلِهِ إِلاَ الْمُرَابِطَ                                               |
| 799        | كِلاكْمَا مُحْسِنٌ ، وَلا تَحْتَلِفُوا                                                                    |
| ٥١٨        | كْلُكُمْ رَاعٍ ، وَكُلْكُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رَعِيَتِهِ                                                     |
| ٣٩٠        | كَلِمَتَان خَفِيفَتَان عَلَى اللَّسَان ، تَقِيلتَان فِي الْمِيزَان                                        |
| ٥٠٦        | ڭلِي هَذَا وَأَهْدِي                                                                                      |
| V7.        | كُنْ فِي الدُّنْيَا كَأَنَّكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرُ سَبِيلٍ                                                |
| ٣٧٣        | كنًا جلوسًا عند النَّبِي ﷺ كَأَنَّمَا عَلَى رُءُوسِنِا الطَّيْرُ                                          |
| **1        | كُنَّا نُمِنَا أَنْ نَسْأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ عَنْ شَدِيْهِ                                              |

| <b>٤•Y</b>                              | كَيْفَ تَحِدُكَ ؟                                                                    |
|-----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 990                                     | كَيْفَ تَصْنَعُ بِلا إِلهَ إِلاَ اللَّهُ إِذَا جَاءَتُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟         |
| ٤٨٧                                     | كَيْفَ تَصْنَعُ يَا ابْنَ أَخِي إِذَا صَلَيْتَ ؟                                     |
| AV                                      | كيف تقوم ؟                                                                           |
| 1104                                    | كَيْفَ تِيكُمْ ؟                                                                     |
| YAA                                     | كيف صنعتَ في استلامك الحجر ؟                                                         |
| ۸۹۸                                     | لئِنْ كُنْتَ أَعْضَبْتَهُمْ لَقَدْ أَعْضَبْتَ رَبَّكَ                                |
| <b>YYY</b>                              | لا ، إنِّي أَخَافُ أَنْ يَتَّكِلُوا                                                  |
| ۸٤٠،٧٩٨                                 | لا ، بَلْ هُوَ سَوَادُ اللَّيْل ، وَبَيَاضُ النَّهَارِ                               |
| £0Y                                     | لا تُبْقَيَنَّ فِي الْمَسْجِدِ خَوْخَةٌ إِلاَ خَوْخَةٌ أَبِي بَكْرٍ                  |
| ٥٣٧                                     | لا تَبْكِيهِ ـ أَوْ مَا تَبْكِيهِ ؟                                                  |
| Y01                                     | لا تجعلوا بيوتكم قبورًا                                                              |
| <b>TAY</b>                              | لا تَحَاسَدُوا ، وَلا تَنَاجَشُوا                                                    |
| 007 . 400                               | لا تَحْزَنْ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا                                                    |
| <b>٤</b> ٢٧                             | لا تحقرنً من المعروف شيئًا                                                           |
| ٦٣٨                                     | لا تدخلوا الجنّة حتّى تؤمنوا                                                         |
| • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | لا تَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى ثُوْمِنُوا                                          |
| 11.17                                   | لا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظاهِرِينَ عَلَى الْحَقِّ                          |
| W                                       | لا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي عَلَى الْحَقِّ مَنْصُورِينَ                       |
| W                                       | لا تَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي يُقَاتِلُونَ عَلَى الْحَقِّ                       |
| ٤٣٨                                     | لا تُزْرْمُوهُ                                                                       |
| ATT                                     | لا تَرُولُ قَدَمُ ابْن آدَمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ عِنْدِ رَبِّهِ حَتَّى يُسْأَلَ |
| 4.4.490.740                             | لا تَنْ هُ لُ قَدَمَا عَبْد يَهْ مَ الْقِيَامَةِ حَتَّى بُسْأَلَ عَنْ أَر بِع        |

| <b>٤٧٣</b>                  | لا تُسُبُّوا أَحَدًا مِنْ أَصْحَابِي                                                              |
|-----------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.4.                        | لا تُصدِّقُوا أَهْلَ الْكِتَابِ وَلا تُكَدِّبُو هُمْ                                              |
| ۲٥٠                         | لا تُصلُوا إلى القبور                                                                             |
| <b>£0Y</b>                  | لا تطروني كما أطرت النصارى عيسى ابن مريم                                                          |
| Y&A                         | لا تطروني كما أطرت النصارى المسيح                                                                 |
| ٥٠٢                         | لا تَعْضَبُ                                                                                       |
| ، بَيْتِهِ سَبْعِينَ عَامًا | لا تَفْعَلْ ، فَإِنَّ مُقَامَ أَحَدِكُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَفْضَلُ مِنْ صَلَاتِهِ فِي          |
| للَّهِ ؟                    | لا تَقُلْ ذَلِكَ ، أَلَا تَرَاهُ قَدْ قَالَ : لا إِلَّهَ إِلاَّ اللَّهُ يُرِيدُ بِذَلِكَ وَجْهَ ا |
| 11•4                        | لا تَقُولُوا لِلْمُنَافِق : سَيِّدٌ                                                               |
| Y\$Y                        | لا تقولوا : ما شاء الله وشاء فلان                                                                 |
| 727                         | لا تَقُومُ السَّاعَةُ حَتَّى يُقْبَضَ الْعِلْمُ                                                   |
| 087                         | لا تَكُونُوا عَوْنَ الشَّيْطان عَلَى أخِيكُمْ                                                     |
|                             | لا تُلْعَنُوهُ فَوَاللَّهِ مَا عَلِمْتُ إِنَّهُ يُحِبُّ اللَّهَ وَرَسُولُهُ                       |
| ٥١١                         | لا تُمَار أَخَاكَ وَلا تُمَازِحْهُ                                                                |
| 374                         | لا تَمْنَعُوا نِسَاءَكُمُ الْمَسَاجِدَ                                                            |
| P+Y, 133                    | لا تُنْزَعُ الرَّحْمَةُ إِلاَّ مِنْ شَقِيٍّ                                                       |
| TA1                         | لا تهجَّروا ، ولا تناجشوا                                                                         |
| ۸٦                          | لا حَسَدَ إِلاَّ عَلَى اثْنَتَيْن                                                                 |
| YA7 , 7A1                   | لا حَسَدَ إِلاَّ فِي اثَّنَيْن                                                                    |
| 1-91 . 18-0                 | لا ، لَعَلَهُ أَنْ يَكُونَ يُصَلِّي                                                               |
| <b>\$00</b>                 | لا مَا دَعَوْتُمُ اللَّهَ لَهُمْ ، وَأَثْنَيْتُمْ عَلَيْهِمْ                                      |
| <b>***</b>                  | لا وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ النِّكَ مِنْ نَفْسِكَ                      |
| VVA                         | لا و مُقَالَب الْقَلُو ب                                                                          |

|                                                                                                     | لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى أَكُونَ أَحَبَّ إِلَيْهِ                          |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------|
| • F74, VY7                                                                                          | لا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّى يُحِبَّ لأخيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ             |
| ξ••                                                                                                 | لا يَا بِنْتَ الصِّدِّيقِ                                                       |
| ٤٨٠                                                                                                 | لا يَبِعِ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعِ أَخِيهِ                                        |
| لَهُ اللَّهُ كَلِمَهُ الْإِسْلامِ اللَّهُ كَلِمَهُ الْإِسْلامِ اللَّهُ عَلِمَهُ الْإِسْلامِ اللَّهُ | لا يَبْقَى عَلَى ظَهْرِ الأَرْضِ بَيْتُ مَدَرٍ وَلا وَبَرِ إلاّ أَدْخَا         |
| . 183. 88.1 111. 3111. 1711. 7711                                                                   | لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أَنَّ مُحَمَّدًا يَقْلُلُ أَصْحَابَهُ                   |
| 1189                                                                                                | لا يَتَحَدَّثُ النَّاسُ أنَّهُ كَانَ يَقْتُلُ أَصْحَابَهُ                       |
| لَّاهُ اللَّهُ مَا يَرْجُو ، وَآمَنَهُ مِمَّا يَخَافُ ٧٠٤                                           | لا يَجْتَمِعَان فِي قُلبِ عَبْدٍ فِي مِثْل هَذَا الْمَوْطِن إلاّ أعْط           |
| لاً شــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                           | لا يجد أحدٌ حلاوة الإيمان حتَّى يحبِّ المرء لا يحبُّه إ                         |
| 087                                                                                                 | لا يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُر َ أَخَاهُ فَوْقَ ثَلاثٍ                      |
| ٦٣٨                                                                                                 | لا يدخل الجنّة قاطع                                                             |
| ٦٣٨                                                                                                 | لا يدخل الجنة من في قلبه مثقال ذرّة من كبر                                      |
| 1117                                                                                                | لا يرث المسلم الكافر ، ولا الكافر المسلم                                        |
| وَهُمْ ظَاهِرُونَ                                                                                   | لا يَزَالُ طَائِفَةٌ مِنْ أُمَّتِي ظاهِرِينَ حَتَّى يَأْتِيَهُمْ أَمْرُ اللَّهِ |
| W                                                                                                   | لا يَزَالُ مِنْ أُمَّتِي أُمَّةٌ قَائِمَةٌ بأَمْرِ اللَّهِ                      |
| 194                                                                                                 | لا يستقيم إيمان عبدٍ حتَّى يستقيم قلبه                                          |
| <b>£</b> 00                                                                                         | لا يَشْكُرُ اللَّهَ مَنْ لا يَشْكُرُ النَّاسَ                                   |
| ٣٢٠                                                                                                 | لا يَعْلَمُ مَا تَغِيضُ الأرْحَامُ إلَّا اللَّهُ                                |
| ۸۸، ۲۶                                                                                              | لا يفقه من قرأ القرآن في أقلّ من ثلاث                                           |
| Y0Y                                                                                                 | لا يَقُلْ أَحَدُكُمُ : اسْق رَبَّكَ                                             |
| 0\$1                                                                                                | لا يَكُونُ لِمُسْلِمِ أَنْ يَهْجُرَ مُسْلِمًا فَوْقَ تَلاَتَةٍ                  |
| 7A3, 0AY                                                                                            | لأَبْعَثَنَّ الِيْكُمْ رَجُلاً أُمِينًا حَقَّ أُمِينٍ                           |
| 1.77                                                                                                | لأَبْعَثَنَّ مَعَكُمْ رَجُلاً أَمِينًا حَقَّ أَمِين                             |

| 1.77           | لأَعْطِينَ الرَّايَة غَدًا رَجُلاً يُقْتَحُ عَلَى يَدَيْهِ                                   |
|----------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y7Y            | لأَنْ يَمْتَلِئَ جَوْفُ أَحَدِكُمْ قَيْحًا خَيْرٌ لَهُ مِنْ أَنْ يَمْتَلِئَ شِعْرًا          |
| Y7Y            | لأَنْ يَمْثَلِئَ جَوْفُ رَجُلٍ قَيْحًا يَرِيهِ                                               |
| ٣٨٠            | لأَنْ يَمْنَحَ الرَّجُلُ أَخَاهُ أَرْضَهُ خَيْرٌ لَهُ مِنْ                                   |
| Y\$0,00\$      | لِتَأْخُدُوا مَنَاسِكَكُمْ                                                                   |
| ٨              | لْتَتَّبِعُنَّ سَنَنَ مَنْ كَانَ قُبْلُكُمْ شَيْرًا بِشَيْرٍ وَذِرَاعًا بِذِرَاعٍ            |
| 1.74.37.       | لِلشَّهِيدِ عِنْدَ اللَّهِ سِتُّ خِصَالِ                                                     |
| ٧٩٠            | لعَلَكُمْ لُو ْ لَمْ تَقْعَلُوا كَانَ خَيْرًا                                                |
| Y89            | لعن الله اليهود والنصاري                                                                     |
| Y89            | لَعْنَهُ اللَّهِ عَلَى الْيَهُودِ وَالنَّصَارَى                                              |
| 1••*           | لَقَدْ أُونِيتُ فِي اللَّهِ وَمَا يُؤْذَى أَحَدٌ                                             |
| £ <b>79</b>    | لَقَدْ حَجَّرْتَ وَاسِعًا                                                                    |
| ٩٨٣            | لَقَدْ خَشْرِيتُ عَلَى نَفْسِي                                                               |
| 097            | لَقَدْ رَأَى هَذَا دُعْرًا                                                                   |
| V&Y . 77• . Y• | لقَدْ رَأَيْتُ ـ أَوْ أُمِرْتُ ـ أَنْ أَتَّجَوَّزَ فِي الْقَوْلِ                             |
| ٧٥٤            | لقُدْ رَأَيْتُ رَجُلاً يَتَقَلُّ فِي الْجَنَّةِ فِي شَجَرَةٍ قَطْعَهَا مِنْ ظَهْرِ الطَّرِيق |
| ٦٣٠            | لقَدْ سَأَلْتَنِي عَنْ عَظِيمٍ ، وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ يَسَّرَهُ اللَّهُ عَلَيْهِ   |
| 1 ۸۷۵, ۷       | لقَدْ لقِيتُ مِنْ قُوْمِكِ مَا لقِيتُ                                                        |
| ٥٨٨ ، ٥٠٨      | لقَدْ وَجَدْتُهُ بَحْرًا                                                                     |
| YA0 . £0\      | لِكُلِّ أُمَّةٍ أُمِينٌ                                                                      |
| <b>£0</b> 7    | لِكُلِّ نَبِيٍّ حَوَارِيٍّ وَحَوَارِيَّ الزُّبَيْرُ                                          |
| £٣٦            | لِكُلِّ نَبِيٍّ دَعْوَةٌ مُسْتَجَابَةٌ                                                       |
| 99.            | لَكُوْ كُانٌ عَظْمِ ذُكِرَ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْهِ نَقَعُ فِي أَيْدِيكُوْ                   |

| ٥٦٠،٥٥٥                           | لكِنِّي أَصُومُ وَٱقْطِرُ                                                                                 |
|-----------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٤٠                               | للَّهُ أَرْحَمُ بِعِبَادِهِ مِنْ هَذِهِ بِوَلَدِهَا                                                       |
|                                   | لِلَّهِ تِسْعَةٌ وَتِسْعُونَ اسْمًا                                                                       |
| 990                               | لِمَ قَتَلْتَهُ ؟                                                                                         |
| ٩٠٠، ٥٨٥                          | لن تؤمنوا حتَّى ترحموا                                                                                    |
| ۵۸۸،۵۰۸                           | لَنْ تُرَاعُوا ، لَنْ تُرَاعُوا                                                                           |
| W                                 | لَنْ يَزَ الَ قُومٌ مِنْ أُمَّتِي ظَاهِرِينَ                                                              |
| ٤٠٠                               | لَنْ يُنَجِّيَ أَحَدًا مِثْكُمْ عَمَلُهُ                                                                  |
| لله إلاً حرّم الله عليه النار ١٢٦ | لن يُوافي عبدٌ يوم القيامة بقول لا إله إلاَّ الله يبتغي بها وجه ا                                         |
| 997                               | اللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا كَانُوا عَامِلِينَ بِهِ                                                            |
| Y0Y                               | الله أكبرُ ، إنَّها السَّنَنُ ، هَذَا كَمَا قَالَت بنو إسرائيل لموسى                                      |
| 1.40                              | اللَّهُ أَكْبَرُ خَرِبَتْ خَيْبَرُ                                                                        |
| 147                               | اللَّهُمَّ آتِ نَفْسِي تَقْوَاهَا                                                                         |
| YTT                               | اللَّهُمَّ اجْعَلْ رِزْقَ آلِ مُحَمَّدٍ قُوتًا                                                            |
| Y71                               | اللَّهُمَّ اجْعَلْنِي مِنَ التَّوَّابِينَ                                                                 |
| ٣٨٣                               | اللهم أحبَّهما فإنِّي أحبُّهما                                                                            |
| 09+                               | اللَّهُمَّ أَحْيِنِي مِسْكِينًا ، وَأَمِثْنِي مِسْكِينًا                                                  |
| ٥٨٧                               | اللَّهُمَّ ارْحَمْهُمَا فَإِنِّي أَرْحَمُهُمَا                                                            |
| 118.4.1189                        | اللهم ارمهم بالدُّبَيْلة                                                                                  |
| <b>£77</b>                        | اللَّهُمَّ اللَّهُ عَدًا ، وَأَثْمِمْ لَهُ هِجْرَتَهُ                                                     |
| 1++Y                              | اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّهُمَّ اللَّه |
| 1.01                              | اللَّهُمَّ اللَّهُمُّ اللَّهُمْ                                                                           |
| 1+1+                              | اللهم أعزّ الإسلام بعمر بن الخطاب خاصّة                                                                   |

| ٥٧٣، ٣٢٧    | اللَّهُمَّ أُعِنِّي عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ                 |
|-------------|------------------------------------------------------------------------------------|
| YY1         | اللَّهُمَّ اعْسِلْ قُلْبِي بِمَاءِ النَّلْجِ وَالْبَرَدِ                           |
| ٥٧٧، ٥٢٧    | اللَّهُمَّ اغْفِرْ دْنْبَهُ ، وَطَهِّرْ قُلْبَهُ ، وَحَصِّنْ فَرْجَهُ              |
| Y&W         | اللهم! اغفر لي وارحمني واهدني وعافني                                               |
| 781         | اللَّهُمَّ اقْسِمْ لَنَا مِنْ خَشْيُتِكَ مَا يَحُولُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ مَعَاصِيكَ |
| 773         | اللَّهُمَّ أُمَّتِي أُمَّتِي                                                       |
| 787         | اللَّهُمَّ إِنْ تَشَأَ لا تُعْبَدْ بَعْدَ الْيَوْمِ                                |
| 1+48        | اللَّهُمَّ أَنْتَ عَضُدِي وَأَنْتَ نَصِيرِي وَبِكَ أَقَاتِلُ                       |
| <b>٣٧</b> ٤ | اللَّهُمَّ أَنْتُمْ مِنْ أَحَبِّ النَّاسِ إِلَيَّ                                  |
| ٥٨٣         | اللَّهُمَّ إِنِّي أَتَّخِذُ عِنْدَكَ عَهْدًا لَنْ تُخْلِفَنِيهِ                    |
| ۳۸۳، ۷۰۳    | اللَّهُمَّ إِنِّي أُحِبُّهُ فَأَحِبَّهُ                                            |
| Y8Y         | اللهم إني أسألك الهُدى والثَّقي                                                    |
| YYW . 101   | اللهم إني أستهديك لأرشد أمري                                                       |
| 787         | اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الْبُخْلِ                                      |
| YY1         | اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ سَمْعِي                                  |
| YY1         | اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ شَرِّ فِثْنَةِ الْمَسِيحِ الدَّجَّالِ          |
| 177         | اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنَ الْعَجْزِ وَالْكَسْلِ                          |
| 177         | اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ عِلْمٍ لا يَنْفَعُ                             |
| YY1         | اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُودُ بِكَ مِنْ فِثْنَةِ النَّارِ وَعَدَّابِ النَّارِ          |
| <b>787</b>  | اللَّهُمَّ إِنِّي أَنْشُدُكَ عَهْدَكَ وَوَعْدَكَ                                   |
| 1-11        | اللَّهُمَّ اهْدِ أُمَّ أَبِي هُرَيْرَةَ                                            |
| 1-1098      | اللَّهُمَّ اهْدِ دَوْسًا وَأْتِ بِهِمْ                                             |
| ATT         | اللَّهُمَّ بَارِكُ لأُمَّتِي فِي بُكُورِ هَا                                       |

| 757                                  | اللهم حبِّب إلينا الإيمان وزينه في قلوبنا                                                          |
|--------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>TAT</b>                           | اللَّهُمَّ حَبِّبْ عُبَيْدَكَ هَذَا                                                                |
| 727                                  | اللهم زيّنا بزينة الإيمان                                                                          |
| 773, 347, 774                        | اللَّهُمَّ عَلَمُهُ الْحِكْمَة                                                                     |
|                                      | اللَّهِمّ علَّمه الكتاب                                                                            |
| 1-1-                                 | اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِعَمْرِو بْنِ هِشَامٍ ، وَعُثْبَةَ بْنِ رَبِيعَة                              |
| 1-1-                                 | اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشِ ، اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشِ ، اللَّهُمَّ عَلَيْكَ بِقُرَيْشِ   |
|                                      | اللَّهُمَّ فَقَهْهُ فِي الدِّينِ                                                                   |
| ۲۵۰                                  | اللَّهُمَّ لا تَجْعَلْ قَبْرِي وَتَنَّا يُعْبَدُ                                                   |
| ٥٠٦                                  | اللَّهُمَّ لا عَيْشَ إلا عَيْشُ الآخِرَهُ                                                          |
| Y£W                                  | اللهم مصرِّف القلوب صرِّف قلوبنا على طاعتك                                                         |
| <b>££1</b>                           | اللَّهُمَّ مَنْ وَلِيَ مِنْ أَمْرِ أُمَّتِي شَيْئًا فَشَقَّ عَلَيْهِمْ فَاشْتُقَ عَلَيْهِ          |
| للهُ اهْزِمْهُمْ وَزَلْزِلْهُمْ ١٠٧٥ | اللَّهُمَّ مُثْرَلَ الْكِتَّابِ ، سَرِيعَ الْحِسَابِ ، اللَّهُمَّ اهْزِمِ الأَحْزَابَ ، اللَّهُمَّ |
| مْهُمْ وَالْصُرُانَا عَلَيْهِمْ ١٠٣٢ | اللَّهُمَّ ! مُنْزِلَ الْكِتَّابِ ، وَمُجْرِيَ السَّحَابِ ، وَهَازِمَ الأَحْزَابِ ، اهْزِ          |
| ٥٨٩                                  | اللَّهُمَّ نَزِّلْ نَصْرُكَ                                                                        |
| 1•74                                 | اللَّهُمَّ هَوُّ لاءِ أَهْلِي                                                                      |
| 1•٧1                                 | لوْ آمَنَ بِي عَشَرَةٌ مِنَ الْيَهُودِ لآمَنَ بِي الْيَهُودُ                                       |
| 11-9                                 | لوْ أَعْلَمُ أَنِّي إِنْ زِدْتُ عَلَى السَّبْعِينَ يُغْفَرْ لَهُ لَزِدْتُ عَلَيْهَا                |
| 777                                  | لَوْ أَنَّ ابْنَ آدَمَ أُعْطِيَ وَادِيًا مَلْنًا مِنْ ذَهَبٍ أَحَبَّ إِلَيْهِ تَانِيًا             |
| <b>٤•٧</b>                           | لوْ أَنَّ قَطْرَةً مِنَ الزَّقُومِ قُطِرَتْ فِي دَارِ الدُّنْيَا لأَفْسَدَتْ                       |
| 1.41                                 | لوْ تَابَعَنِي عَشَرَةٌ مِنَ الْيَهُودِ لَمْ يَبْقَ عَلَى ظَهْرِ هَا يَهُودِيٌّ إلا أَسْلَمَ .     |
| ££9                                  | لوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ لَصَحِكْتُمْ قَلِيلاً وَلَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا                         |
| <b>£A</b> T                          | لوْ دُعِيتُ إلى ذِرَاعِ أَوْ كُرَاعِ لأَجَبْتُ                                                     |

| ٤٧١           | لوْ رَاجَعْتِهِ                                                                     |
|---------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٣٧           | لوْ قَالَ : أَعُودُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَانِ ؛ ذَهَبَ عَنْهُ مَا يَحِدُ          |
| <b>877</b>    | لَوْ قَدْ جَاءَنَا مَالُ الْبَحْرَيْنِ أَعْطَيْنَكَ هَكَذَا                         |
| £77           | لوْ قَدْ جَاءَنَا مَالُ الْبَحْرَيْنِ لقَدْ أَعْطَيْتُكَ هَكَذَا                    |
| ٦٣٤           | لوْ قُلْتُ نَعَمْ لَوَجَبَتْ                                                        |
| ٥٨٧           | لوْ كَانَ لِي عَدَدُ هَذِهِ الْعِضَاهِ نَعَمًا لَقَسَمْتُهُ بَيْنَكُمْ              |
| £0Y           | لَوْ كُنْتُ مُتَّخِدًا خَلِيلاً لاتَّخَدْتُ أَبَا بَكْرٍ خَلِيلاً                   |
| Y11           | لوْ لبنت فِي السِّجْن طُولَ لبنتِ يُوسُفَ لأَجَبْتُ الدَّاعِيَ                      |
|               | لوْ لَمْ أَحْنَصِيْلُهُ لَحَنَّ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ                           |
| ٧٩٠           | لوْ لَمْ تَفْعَلُوا لَصَلَّحَ                                                       |
| ٤١٠           | لَوْ يَعْلَمُ الْكَافِرُ بِكُلِّ الَّذِي عِنْدَ اللَّهِ مِنَ الرَّحْمَةِ            |
| ٥٢٦           | لوْ يَعْلَمُ النَّاسُ مَا فِي النَّدَاءِ وَالصَّفِّ الأَوَّلِ                       |
| ٥٨١           | لوْلا أَنْ أَشُقَّ عَلَى أُمَّتِي                                                   |
| <b>&amp;•</b> | لوْلا أَنْ أَشُقَّ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ                                             |
| ٤٧٩ ، ٤٣٠     | لوْلا الهجْرَةُ لَكُنْتُ امْرَأُ مِنَ الأَنْصَارِ                                   |
| ٧٠٣           | لِيُبَلِّغ الشَّاهِدُ الْغَائِبَ                                                    |
| Y1•           | ليس المؤمن بالطعان ، ولا اللعان                                                     |
| ٣٧٠           | لَيْسَتُ نَفْسٌ مَخْلُوقَةٌ إِلَّا اللَّهُ خَالِقُهَا                               |
| ٥٢٢           | لْيَقِفَنَّ أَحَدُكُمْ بَيْنَ يَدَي اللَّهِ                                         |
| 777           | لينوا لمن تُعلّمون ، ولمن تتعلّمون منه                                              |
|               | أَلُمْ آمُرْكُمْ أَنْ تُوْذِنُونِي بِهَا ؟                                          |
| ٥٧٣           | أَلُمْ تَسْمَعِي مَا قَالَ الْمُدْلِحِيُّ لِزَيْدٍ وأُسَامَةً                       |
| 0+9           | الْمُؤْمِنُ الَّذِي يُخَالِطُ النَّاسَ ويَصْبِرُ عَلَى أَذَاهُمْ ، أَعْظُمُ أَجْرًا |

| 798                 | الْمُؤْمِنُ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَيَعْمَلُ بِهِ كَالْأَثْرُجَّةِ                               |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 171, 717, • 78      | الْمُؤْمِنُ الْقُويُّ خَيْرٌ وَأَحَبُّ إِلَى اللَّهِ مِنَ الْمُؤْمِنِ الضَّعِيفِ                       |
| <b>\\\</b>          | الْمُوْمِنُ لِلْمُوْمِنِ كَالْبُنْيَانِ يَشْدُّ بَعْضُهُ بَعْضًا                                       |
| <b>£99</b>          | الْمُؤْمِنُ مِرْ أَةُ الْمُؤْمِنِ                                                                      |
| 1.40                | مُؤْمِنٌ يُجَاهِدُ فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِنَفْسِهِ وَمَالِهِ ﴿ أَيِ الناسَ أَفْضَلَ ﴾                   |
| <b>\\</b>           | الْمُؤْمِنُونَ كَرَجُلٍ وَاحِدٍ . إن الشُّتكَى رَأْسُهُ تَدَاعَى لَهُ سَائِرُ الْجَسَدِ                |
| 377, 404            | مَا اجْتَمَعَ قُوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بُيُوتِ اللَّهِ يَثْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ                         |
| ***                 | مَا أَحَدٌ أَصْبُرُ عَلَى أَدًى سَمِعَهُ مِنَ اللَّهِ                                                  |
| ۸۱۵،۵۸۱             | ما أحدٌ أكثر معاذيرَ من اللهِ                                                                          |
| 787                 | مَا أَدْرِي لَعَلَّهُ كَمَا قَالَ قَوْمٌ                                                               |
| ۹٧                  | مَا أَذِنَ اللَّهُ لِشَيْءٍ مَا أَذِنَ لِنَبِيٍّ حَسَن الصَّوْتِ يَتَعَنَّى بِالْقُرْآنِ يَجْهَرُ بِهِ |
| 777                 | مَا أَعْدُدْتَ لَهَا ؟                                                                                 |
| Y**                 | ما أمر تكم به فأتوا منه ما استطعتم                                                                     |
| ٥٨٩                 | مَا أَمْسَى عِنْدَ آل مُحَمَّدٍ ﷺ صَاعُ بُرٍّ ، وَلا صَاعُ حَبٍّ                                       |
| <b>79</b>           | مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي                                                                        |
| 700,789             | ما أنا عليه اليوم وأصحابي                                                                              |
| YY¥                 | مَا أَنَا فِي الدُّنْيَا إِلاَّ كَرَاكِبٍ اسْتَظَلَّ تَحْتَ شَجَرَةٍ ثُمَّ رَاحَ وَتَركَهَا            |
| ۲۱۰                 | ما الإيمان ؟ قال : الصبر والسماحة                                                                      |
| \$47.78             | مَا بَالُ أَقْوَامٍ يَتَنَزَّهُونَ عَنِ الشَّيْءِ أَصْنَعُهُ !؟                                        |
| 1183, P311          | مَا بَالُ دَعْوَى أَهْلِ الْجَاهِلِيَّةِ ؟                                                             |
| FY. 1A3. AP+1. 1011 | مَا بَالُ دَعْوَى الْجَاهِلِيَّةِ ؟                                                                    |
| 707                 | مَا بَالُ هَذِهِ النُّمْرُقَةِ ؟                                                                       |
| 788                 | ما يقى شيء بُقرِّب من الجِنَّة و بُباعدُ من النّار   إلاَّ و قد بُيِّن لكم                             |

| ٥٣٧           | مَا تَضْحَكُونَ ؟! لرجْلُ عَبْدِ اللَّهِ أَثْقُلُ فِي المِيزَانِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ أَحُدٍ             |
|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٧٨٤، ٨٨٤، ٩٨٤ | مَا حَمَلَكَ عَلَى الَّذِي صَنَعْتَ ؟                                                                        |
| ۸۰۵           | مَا ذِنْبَان جَائِعَان أُرْسِلا فِي غَنَمٍ                                                                   |
| ٥٣٧           | مَا زَالتِ الْمَلائِكَةُ تُطْلُهُ بِأَجْنِحَتِهَا حَتَّى رُفِعَ                                              |
| ٦٠١ ، ٤٦٤     | مَا شَأَتُكَ ؟                                                                                               |
| 1189 , 8311   | مَا شَأَتُهُمْ ؟                                                                                             |
| ٥٦٤           | مَا صَلَّى رَسُولُ اللَّهِ ﷺ صَلاةً لِوَقْتِهَا الآخِر مَرَّتَيْن حَتَّى قَبَضَهُ اللَّهُ                    |
| 797 .07       | مَا ضَلَّ قَوْمٌ بَعْدَ هُدًى كَاثُوا عَلَيْهِ إِلاَّ أُوتُوا الْجَدَلَ                                      |
| ٠٣٠، ٣١٥      | مَا ظَنُّكَ بِاثْنَيْنِ اللَّهُ تَالِتُهُمَا ؟                                                               |
| 009           | مَا ظَنُّكَ يَا أَبَا بَكْرِ بِالنَّنِيْنِ اللَّهُ تَالِتُهُمَا ؟                                            |
| ٣٢٠           | مَا عَلَيْكُمْ أَنْ لَا تَفْعَلُوا ، فَإِنَّ اللَّهَ قَدْ كَتَبَ مَنْ هُوَ خَالِقٌ إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ |
| ٤٨٨           | ما فعل خصمي وخصمُك ؟                                                                                         |
| <b>٤</b> ٧٥   | مَا فَعَلَ كَعْبٌ ؟                                                                                          |
| 1-17          | ما فعل مالك بن عوف ؟                                                                                         |
| ٥٣٦           | مَا كَلَّمَ اللَّهُ أَحَدًا قُطُّ إِلاَّ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ                                                |
| YW\$          | مًا لِي وَمَا لِلدُّنْيَا                                                                                    |
| ۸۲۵           | مَا مَلاً أَنَمِيٌّ وعَاءً شَرًّا مِنْ بَطْنِ                                                                |
| ٧٧٤           | مَا مَلاً ابن آدم وعَاءً شَرًّا مِنْ بَطْنِه                                                                 |
| ٧٤            | مَا مِنَ الأَنْبِيَاءِ نَبِيٌّ إِلاَّ أَعْطِيَ مَا مِثْلَهُ آمَنَ عَلَيْهِ الْبَشْرُ                         |
| ٦٧٣           | مَا مِنْ خَارِجٍ خَرَجَ مِنْ بَيْتِهِ فِي طَلْبِ الْعِلْمِ                                                   |
| ٧٦١           | مَا مِنْ شَيْءٍ لَمْ أَكُنْ أُرِيتُهُ إِلاَّ قَدْ رَأَيْتُهُ فِي مَقَامِي هَذَا                              |
| ۸۱٤           | مَا مِنْ شَيْءٍ يُوضَعُ فِي الْمِيزَانِ أَنْقَلُ مِنْ حُسْنِ الْخُلُق                                        |
| ىىِيَ ٤٦٨     | مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَعُودُ مُسْلِمًا غُدُوَّةً ، إلا صَلَّى عَلَيْهِ سَبْعُونَ أَلْفَ مَلَكٍ حَتَّى يُمْ      |

| 004           | مَا مِنْ نَبِيٍّ بَعَثَهُ اللَّهُ فِي أُمَّةٍ قَبْلِي إِلا كَانَ لَهُ مِنْ أُمَّتِهِ حَوَارِيُّونَ |
|---------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٥٢٢           | ما منكم إلاَّ مناج ربَّه                                                                           |
| V&T           | مَا مِنْكُنَّ مِنِ امْرَأَةٍ لَقَدِّمُ بَيْنَ يَدَيْهَا مِنْ وَلَدِهَا تَلاثَهُ                    |
| <b>YYY</b>    | مَا نَقَصَ مَالُ عَبْدٍ مِنْ صَدَقَةٍ                                                              |
| 1.47          | مَا يَحِدُ الشَّهِيدُ مِنْ مَسِّ القَتْلِ إِلاَّ كَمَا يَحِدُ أَحَدُكُمْ مِنْ مَسِّ الْقُرْصَةِ    |
| ٤٣٠           | مَا يَمْنَعُكُمْ أَنْ تُحِيبُوا رَسُولَ اللَّهِ ﷺ ؟                                                |
| 1-89          | مَاءُ الرَّجُلِ أَبْيَضُ ، وَمَاءُ الْمَرْأَةِ أَصْفَرُ                                            |
| ۸٦٩           | مَاذًا مَعَكَ مِنَ الْقُرْأَن ؟                                                                    |
| ٦٦٤           | مَالِي أَرَاكُمْ عِزِينَ ؟                                                                         |
| ٦٨١           | الْمَاهِرُ بِالْقُرْ آنِ مَعَ السَّقَرَةِ الْكِرَامِ الْبَرَرَةِ                                   |
|               | المَاهِرُ بِالقُرْآنِ مَعَ الكِرَامِ الْبَرَرَةِ                                                   |
| / & ۲۰ ۸ ۲۰ ۸ | مَثَّلُ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ وَهُوَ حَافِظٌ لَهُ                                            |
| 798           | مثلُ العالم الّذي يُعلّم النّاس الخير وينسى نفسه                                                   |
| <b>YYY</b>    | مَثَّلُ الْكَافِر كَمَثَّل الأَرْزَةِ                                                              |
| ٧٦٨           | مَثَّلُ الْمُؤْمِنِ الَّذِي يَقْرَأُ الْقُرْآنَ كَمَثَّلَ الْأَثْرُجَّةِ                           |
| <b>YYY</b>    | مَثَّلُ الْمُؤْمِنِ كَمَثَّل خَامَةِ الزَّرْعِ                                                     |
| <b>YYY</b>    | مَثَّلُ الْمُؤْمِنِ كَمَثَلِ الزَّرْعِ                                                             |
| ξ             | مَثَّلُ الْمُؤْمِنِينَ فِي تَوَادًهِمْ وَتَرَاحُمِهِمْ وَتَعَاطُفِهِمْ ، مَثَّلُ الْجَسَدِ         |
|               | مَثَّلُ الْمُدْهِنِ فِي حُدُودِ اللَّهِ وَالْوَاقِعِ فِيهَا                                        |
|               | مَثَّلُ الْمُنَافِق كَالأَرْزَةِ                                                                   |
| ۱۱۰۳ ، ۲۷۷    | مَثَّلُ الْمُنَافِق كَمَثَل الشَّاةِ الْعَائِرَةِ                                                  |
| <b>YYY</b>    | مَثَّلُ الْمُنَافِق كَمَثَّل شَجَرَةِ الأَرْز                                                      |
|               | مَثَّلُ هَذِهِ الْأُمَّةِ كُمَثَّلِ أَرْ يُعَةً نَقَ                                               |

| YY9                                                   | الْمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَقْسَهُ فِي طَاعَةِ اللَّهِ                              |
|-------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| VF7, FY7, 6VY                                         | الْمَرْءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ                                                         |
| £Y7                                                   | مرحبًا بالوفد ، الذين جاءوا غير خزايا ولا ندامي                                     |
| Y\$0                                                  | مَرْحَبًا بِالْوَقْدِ أَوِ الْقَوْمِ غَيْرَ خَزَايَا وَلا نَدَامَى                  |
| £Y7                                                   | مرحبًا بأمّ هانئ                                                                    |
| V\$0.7Y0                                              | مرحبًا بطالب العلم                                                                  |
| £Y7                                                   | مرحبًا يا بنتي                                                                      |
| <b>YY</b> 0                                           | الْمُسْتَشَارُ مُؤْتَمَنٌ                                                           |
| YA7. • F3                                             | الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ                                                       |
| **************************************                | الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ                      |
| YY9                                                   | الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ النَّاسُ مِنْ لِسَانِهِ وَيَدِهِ                            |
| <b>YY</b> 0                                           | الْمُسْلِمُونَ تَتَكَافَأُ دِمَاقُ هُمْ ، وَيَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ       |
| ٥                                                     | الْمُسْلِمُونَ تَتَكَافَأُ دِمَاقُ هُمْ : يَسْعَى بِذِمَّتِهِمْ أَدْنَاهُمْ         |
| ξ                                                     | الْمُسْلِمُونَ كَرَجُلٍ وَاحِدٍ . إن اشْتَكَى عَيْنُهُ اشْتَكَى كُلُّهُ             |
| <b>***</b>                                            | مَفَاتِيحُ الْغَيْبِ خَمْسٌ ، لا يَعْلَمُهَا إلا اللَّهُ                            |
| نَ حَقًا عَلَى اللَّهِ أَنْ يُدْخِلَهُ الْجَنَّة ١٠٣٥ | مَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَبِرَسُولِهِ ، وَأَقَامَ الصَّلاةَ ، وَصَامَ رَمَضَانَ ، كَاه |
| <b>V9T</b>                                            | مَنْ أَحَبَّ أَنْ يُبْسَطَ لَهُ فِي رِزْقِهِ                                        |
| ££Å                                                   | مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَسْأَلَ عَنْ شَيْءٍ فَلْيَسْأَلْ                                 |
| YAY                                                   | مَنْ أَحَبَّ أَنْ يَقْرَأُ الْقُرْآنَ غَضًّا كَمَا أُنْزِلَ                         |
| **************************************                | مَنْ أَحَبَّ لِلَّهِ ، وَأَبْغَضَ لِلَّهِ ، وَأَعْطَى لِلَّهِ                       |
| 09                                                    | مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هذا ما ليس منهُ فَهُوَ رَدٌّ                            |
| £9V                                                   | مَنْ أَرَادَ أَنْ يَنْصَحَ لِذِي سُلْطَانٍ فَلا يُبْدِه عَلانِيَةً                  |
| 177                                                   | من أسدى إليكم معروقًا فكافئوه                                                       |

| <b>٣٩</b> ٨         | مَنْ أَطَاعَنِي دَخَلَ الْجَنَّة                                                       |
|---------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| استكمل إيمانَه ٢٠٤  | من أعطى لله ، ومنع لله ، وأحبّ لله ، وأبغض لله ، وأنكح لله ، فقد                       |
| ٧٥٤                 | مَنْ أَنْفَقَ زَوْجَيْن فِي سَبِيلِ اللَّهِ دَعَاهُ خَزَنَهُ الْجَنَّةِ                |
| 1177                | مَنْ بَدَّلَ دِينَهُ فَاقْتُلُوهُ                                                      |
| ٦٠٧                 | مَنْ تَرَوْنَ أَنْ نَكْسُوَ هَذِهِ ؟                                                   |
| ٠٠١٠ ٨٢١            | مَنْ تَصَدَّقَ بِعَدْل تَمْرَةٍ مِنْ كَسْبٍ طَيِّبٍ                                    |
| Y£Y                 | من تعلّق تميمة فقد أشرك                                                                |
| ۸۰۲                 | مَنْ تَعَلَّمَ عِلْمًا مِمَّا يُبْتَغَى بِهِ وَجْهُ اللَّهِ                            |
|                     | مَنْ جَاءَ مَسْجِدِي هَذَا ، لَمْ يَأْتِهِ إِلاَّ لِخَيْرٍ يَتَعَلَّمُهُ               |
| •33, 740            | مَنْ حَرَّقَ هَذِهِ ؟                                                                  |
| 140                 | من حلف بغير الله فقد أشرك                                                              |
| Y£Y                 | من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك                                                       |
| Y0 <b>T</b>         | مَنْ دَعَا إِلَى هُدًى كَانَ لَهُ مِنَ الأَجْرِ مِثْلُ أُجُورِ مَنْ تَبِعَهُ           |
| <b>Y</b> 7Y         | مَنْ دْبَحَ قَبْلَ أَنْ يُصِلِّيَ فَإِنَّمَا هُوَ لَحْمٌ عَجَّلَهُ لأَهْلِهِ           |
| 019                 | مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكَرًا فَلْيُغَيِّرْهُ                                          |
| 133                 | مَنْ رَبُّ هَذَا الْجَمَل ؟                                                            |
| <b>8</b> Y <b>8</b> | مَنْ رَدَّ عَنْ عِرْض أخِيهِ رَدَّ اللَّهُ عَنْ وَجْهِهِ النَّارَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  |
| <b>Y+</b> 0         | مَنْ سُئِلَ عَنْ عِلْمٍ فَكَتَمَهُ ٱلْحِمَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بِلِجَامٍ مِنْ نَارٍ    |
| ۸+٥                 | مَنْ سَأَلَ اللَّهَ الشَّهَادَةَ بصِدْقِ ، بَلْغَهُ اللَّهُ مَنَازِلَ الشُّهَدَاءِ     |
| <b>٤٦•</b>          | مَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ                             |
| ۳۸۰                 | مَنْ سَرَّهُ أَنْ يُنْحِيَهُ اللَّهُ مِنْ كُرَبِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ                   |
| ٦٧٤                 | مَنْ سَلَكَ طريقًا يَلتَّمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ طريقًا إلى الْجَنَّةِ |
| 144                 | مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ اللَّهُ بِهِ ، وَمَنْ ر اعْيِ راعِي اللَّهُ بِهِ                  |

| ۸٠٤، ۸٠٣                               | مَنْ سَمَّعَ سَمَّعَ اللَّهُ بِهِ                                                                      |
|----------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| Y9\$ , Y0Y                             | مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، بَعَّدَ اللَّهُ وَجْهَهُ عَنِ النَّارِ سَبْعِينَ خَرِيقًا     |
| 1.47                                   | مَنْ صَامَ يَوْمًا فِي سَبِيلِ اللَّهِ ، جَعَلَ اللَّهُ بَيْنَهُ وَبَيْنَ النَّارِ خَنْدَقًا           |
| 947                                    | من صمت نجا                                                                                             |
| 707                                    | مَنْ صَوَّرَ صُورَةً فَإِنَّ اللَّهَ مُعَدِّبُهُ حَتَّى يَثْفُخَ فِيهَا الرُّوحَ                       |
| ٨٠٤                                    | مَنْ طلبَ الشَّهَادَةَ صَادِقًا أُعْطِيَهَا وَلَوْ لَمْ تُصِيبْهُ                                      |
| ۸٠٣                                    | مَنْ طَلَبَ الْعِلْمَ لِيُمَارِيَ بِهِ السُّقَهَاءَ                                                    |
| <b>٤٦٣</b>                             | مَنْ عَادَ مَرِيضًا ، أَوْ زَارَ أَخًا لَهُ فِي اللَّهِ ؛ نَادَاهُ مُنَادٍ                             |
| <b>79 779</b>                          | مَنْ عَادَى لِي وَلِيًّا فَقَدْ آدَنْتُهُ بِالْحَرْبِ                                                  |
| ¥04 , ¥+¥                              | مَنْ عَلَّمَ عِلْمًا فَلَهُ أَجْرُ مَنْ عَمِلَ بِهِ                                                    |
| ۲۸۱٬ ۲۹۹                               | مَنْ عَمِلَ عَمَلاً أَشْرُكَ فِيهِ مَعِي غَيْرِي ، تَرَكْتُهُ وَشِرْكَهُ                               |
| ************************************** | من عَمِل عملًا لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ                                                  |
| ٠٤٤٠ ٢٨٥                               | مَنْ فَجَعَ هَذِهِ بِوَلَدِهَا ؟                                                                       |
| ٤٦٠                                    | مَنْ فَرَّجَ عَنْ مُسْلِمٍ كُرْبَةً فَرَّجَ اللَّهُ عَنْهُ كُرْبَةً مِنْ كُرُبَاتِ يَوْمِ الْقِيَامَةِ |
| 1.47                                   | مَنْ قَاتَلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَوَاقَ نَاقَةٍ وَجَبَتْ لَهُ الْجَنَّةُ                              |
| ATT                                    | مَنْ قَالَ سُبْحَانَ اللَّهِ الْعَظِيمِ وَبِحَمْدِهِ غُرِسَتْ لَهُ نَخْلَةٌ فِي الْجَنَّةِ             |
| ٦١٧                                    | من قال لا إله إلا الله وكفر بما يُعبد من دون الله حرُم ماله ودمُه                                      |
| ٨٧                                     | مَنْ قَامَ بِعَشْر آيَاتٍ لَمْ يُكْتَبْ مِنَ الْغَافِلِينَ                                             |
| ٧٥٥                                    | مَنْ قَتَلَ مُعَاهَدًا لَمْ يَرِحْ رَائِحَة الْجَنَّةِ                                                 |
| ***                                    | مَنْ قَرَأ : { أَلَيْسَ ذَلِكَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْيِيَ الْمَوْتَى } ، فَلْيَقُلْ : بَلِّي        |
| ٨٧                                     | مَنْ قَرَأُ بِالْآيتَيْنِ مِنْ آخِر سُورَةِ الْبَقَرَةِ فِي لَيْلَةٍ كَفَتَاهُ                         |
| ۸٧٢                                    | من قرأ القرآن في شبيبته اختاط القرآن بلحمه ودمه                                                        |
| 7 44                                   | من كان آخر كلامه لا اله الأ الله بخل الحِنّة                                                           |

| 779                     | مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَلا يُؤْذِ جَارَهُ                 |
|-------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 771                     | مَنْ كَانَتِ الدُّنْيَا هَمَّهُ فَرَّقَ اللَّهُ عَلَيْهِ أَمْرَهُ                     |
| 1001 . 400 . 200 . 1001 | مَنْ كَدْبَ عَلَيَّ مُتَّعَمِّدًا فَلْيَتَبَوَّأُ مَقْعَدَهُ مِنَ النَّارِ            |
| ٥٩٧                     | مَنْ كَظْمَ غَيْظًا ، وَهُوَ يَسْتَطِيعُ أَنْ يُنَقَّدُهُ                             |
| 17.4                    | من لا يرحم لا يُرْحم                                                                  |
| YYT                     | مَنْ لَقِيَ اللَّهَ لا يُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا دَخَلَ الْجَنَّة                         |
| <b>£</b> 00             | مَنْ لَمْ يَشْكُر الْقَلِيلَ لَمْ يَشْكُر الْكَثِيرَ                                  |
| <b>£</b> 00             | مَنْ لَمْ يَشْكُر النَّاسَ لَمْ يَشْكُر اللَّهَ                                       |
| 1-44                    | مَنْ لَمْ يَغْزُ أَوْ يُجَهِّرْ غَازِيًا أَوْ يَخْلُفْ غَازِيًا فِي أَهْلِهِ بِخَيْرٍ |
| 1170                    | مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ ، وَلَمْ يُحَدِّثْ بِهِ نَفْسَهُ                             |
| 1.47.1.4%               | مَنْ مَاتَ وَلَمْ يَغْزُ ، وَلَمْ يُحَدِّثْ نَفْسَهُ بِالْغَزْو                       |
| <b>70%, 717</b>         | مَنْ مَاتَ وَهُوَ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ نِدًّا دَخَلَ النَّارَ                   |
| <b>V9Y</b>              | مَن الْمُتَكَلِّمُ ؟                                                                  |
| ۹٠                      | مَنْ نَامَ عَنْ حِزْبِهِ ، أَوْ عَنْ شَيْءٍ مِنْهُ                                    |
| ٣٨٠                     | مَنْ نَفَسَ عَنْ مُؤْمِنِ كُرْبَةً مِنْ كُرَبِ الدُّئْيَا                             |
| 087                     | مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ سَنَةً فَهُو كَسَقْكِ دَمِهِ                                      |
| 087                     | مَنْ هَجَرَ فَوْقَ تَلاثٍ فَمَاتَ دَخَلَ النَّارَ                                     |
| 994                     | من يؤويني وينصرني حتَّى أبلغ رسالات ربّي فله الجنّة                                   |
| ٥٣٠                     | مَنْ يَأْخُذُ مِنِّي هَذَا ؟                                                          |
|                         | مَنْ يُرِدِ اللَّهُ بِهِ خَيْرًا يُفَقَّهُهُ فِي الدِّين                              |
| 1++0                    | مَنْ يَهْدِهِ اللَّهُ فَلا مُضِلَّ لَهُ                                               |
| <b>YY9</b>              | مَهْ ، عَلَيْكُمْ بِمَا تُطِيقُونَ                                                    |
| <b>₩</b> ₩              |                                                                                       |

| <b>٤٧٣</b>  | مهلاً يا خالد . دع عنك أصحابي                                          |
|-------------|------------------------------------------------------------------------|
| 098.479     | مَهْلاً يَا عَائِشَهُ                                                  |
| ٤٠٨         | نَارُكُمْ جُزْءٌ مِنْ سَبْعِينَ جُزْءًا مِنْ نَارِ جَهَّلَمَ           |
| AY0 , YY0   | النَّاسَ مَعَادِنَ                                                     |
| 117, 717    | نَحْنُ أَحَقُّ بِالشَّكِّ مِنْ إِبْرَاهِيمَ ﷺ                          |
| YYY         | النَّدَمُ تَوْبَةً                                                     |
| ٧٠٣         | نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأُ سَمِعَ مَقَالَتِي فَبَلَّعَهَا                 |
| AY0 . AYY   | نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأُ سَمِعَ منّا حديثًا فحفظه                       |
| Y9Y         | نَضَّرَ اللَّهُ امْرَأُ سَمِعَ مِنَّا شَيْئًا فَبَلَّغَهُ كَمَا سَمِعَ |
| 997         | نَعَمْ ، أَنَا الَّذِي أَقُولُ ذَلِكَ                                  |
| 1••9        | نَعَمْ ، إِنَّهُ مَنْ دْهَبَ مِنَّا إِلَيْهِمْ ، فَأَبْعَدُهُ اللَّهُ  |
| YAY         | نعم ، باسمك ونسبك في الملأ الأعلى                                      |
| 777         | نَعَمْ تُربَتْ يَمِينُكِ                                               |
|             | نَعَمْ حُجِّي عَنْهَا                                                  |
| 1•18        | نَعَمْ ، مَنْ دَخَلَ دَارَ أَبِي سُقْيَانَ فَهُوَ آمِنٌ                |
| ATE         | نِعْمَنَان مَعْبُونٌ فِيهِمَا كَثِيرٌ مِنَ النَّاس                     |
| YT1         | نَهَيْتُكُمْ عَنْ زِيَارَةِ الْقُبُورِ فَزُورُوهَا                     |
| 1.77 . 47.0 | هَذَا أُمِينُ هَذِهِ الْأُمَّةِ                                        |
| 997         | هَذَا حِبْرِيلُ أَرَادَ أَنْ تَعَلَّمُوا إِدْ لَمْ تَسْأَلُوا          |
| ٤٠٨         | هَذَا حَجَرٌ رُمِيَ بِهِ فِي النَّارِ مُنْذُ سَبْعِينَ خَرِيقًا        |
| ٣٣          | هَذَا سَبِيلُ اللَّهِ                                                  |
| ٥٧٢         | هَذَا مِمَّنْ قَضَى نَحْبَهُ                                           |
| <b>₹</b> •Δ | هَذه بِتَأْكَ السَّبَقَةِ                                              |

| ٥٨٢                                     | هَذِهِ رَحْمُةٌ جَعَلَهَا اللَّهُ فِي قُلُوبِ عِبَادِهِ                      |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------|
| <b>**</b>                               | هَذِهِ سُئِلٌ ، عَلَى كُلِّ سَبِيلٍ مِنْهَا شَيْطَانٌ                        |
| 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | هَلْ بَيْنَكُمْ وَبَيْنَهُ آيَةٌ فَتَعْرِفُونَهُ بِهَا ؟                     |
| <b>787</b>                              | هَلْ تَدْرُونَ مَاذَا قَالَ رَبُّكُمْ ؟                                      |
| Y+4                                     | هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ اللَّهِ عَلَى عِبَادِهِ ؟                             |
| Y+7                                     | هَلْ تَدْرِي مَا حَقُّ الْعِبَادِ عَلَى اللَّهِ إِذَا فَعَلُوهُ ؟            |
| سَحَابَةٍ ؟                             | هَلْ تُضارُّونَ فِي رُؤْيَةِ الشَّمْسِ فِي الظَّهِيرَةِ ، لَيْسَتْ فِي ا     |
| 1+01                                    | هَلْ تَعْلَمُونَ أَنَّ إِسْرَائِيلَ يَعْقُوبَ اليِّسَى مَرضَ مَرَضًا شَدِيدً |
| 1177                                    | هل عرفت أحدًا مِنَ الركب الذين رددتهم ؟                                      |
| 1177                                    | هل علمتم ما كان من شأنهم وما أرادوا ؟                                        |
| Y77                                     | هَلْ فِيهَا مِنْ أُورُقَ ؟                                                   |
| Y00                                     | هَلْ كَانَ فِيهَا عِيدٌ مِنْ أَعْيَادِهِمْ ؟                                 |
| Y00                                     | هَلْ كَانَ فِيهَا وَتَنَّ مِنْ أُوتَانِ الْجَاهِلِيَّةِ يُعْبَدُ ؟           |
| 1+77                                    | هل لك إلى خير ؟                                                              |
| Y77                                     | هَلْ لَكَ مِنْ إِيلٍ ؟                                                       |
| ١٠٠٤                                    | هَلُ لَكُمْ في خَيْرٍ مِمَّا حِئْتُمْ لَهُ ؟                                 |
| Y00 , Y+1                               | هَلَكَ الْمُتَنَطِّعُونَ                                                     |
| YFF, AYY                                | هُمُ الأَخْسَرُونَ وَرَبِّ الْكَعْبَةِ                                       |
| <b>£</b> A0                             | هُمْ إِخْوَانْكُمْ ، جَعَلَهُمُ اللَّهُ تَحْتَ أَيْدِيكُمْ                   |
| 1+89                                    | هُمْ فِي الظُّلْمَةِ دُونَ الْحِسْرِ                                         |
| £Y9                                     | هُمْ قُوْمٌ تَحَابُوا برُوحِ اللَّهِ عَلَى غَيْرِ أَرْحَامٍ بَيْنَهُمْ       |
| 1-44                                    | هُمْ مِنْهُمْ ( نساء المشركين وذراريهم )                                     |
| ٣٧٦                                     | هُمْ نَاسٌ مِنْ أَفْنَاءِ النَّاسِ ، و نَوَ ازعِ الْقَبَائِلِ                |

| ٦٠٧         | هُمَا رَيْحَانَتَايَ مِنَ الدُّنْيَا                                                         |
|-------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|
| 1.77        | هو روح الله ، وكلمته ، وعبدالله ، ورسوله                                                     |
| £A٣         | هُوَ لَهَا صَدَقَةٌ وَلَنَا هَدِيَّةٌ                                                        |
| ۸۵۳         | وَالَّقَ دَعْوَةَ الْمَظْلُومِ                                                               |
| Y&T         | وَالثَّنَيْنِ وَالثَّنَيْنِ وَالثَّنَيْنِ                                                    |
| ٧٣          | وَأَحْسَنُ الْهَدْيِ هَدْيُ مُحَمَّدٍ ﷺ                                                      |
| 1-٣٦        | وَأَخْرَى يُرْفَعُ بِهَا الْعَبْدُ مِائَةَ دَرَجَةٍ فِي الْجَنَّةِ                           |
| £٣9         | وَإِذَا قَامَ وَحْدُهُ قَلْيُطِلْ صَلَاتَهُ مَا شَاءَ                                        |
| 1-77        | وَإِذَا لَقِيتَ عَدُوَّكَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ فَادْعُهُمْ إِلَى تَلاثِ خِصَالٍ               |
| Y££         | واذكر بالهُدى هدايتك الطريق                                                                  |
| Y&W         | واسلل سخيمة صدري                                                                             |
| 1-44        | وَاعْلَمُوا أَنَّ الْجَنَّةَ تَحْتَ ظِلالِ السُّيُوفِ                                        |
| ٠           | وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ ! لا يَسْمَعُ بِي أَحَدٌ مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ          |
| YYA         | وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ ، لَوْ تَعْلَمُونَ مَا أَعْلَمُ ، لَبَكَيْتُمْ كَثِيرًا  |
| 0+7         | وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَوَدِدْتُ أَنِّي أَغْرُو فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَأَقْتَلُ |
| 0+7         | وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ لَوْلاً أَنْ يَشُقَّ عَلَى الْمُسْلِمِينَ                |
| 7 <b>77</b> | وَالَّذِي نَفْسُ مُحَمَّدٍ بِيَدِهِ مَا شَحَبَ وَجْهٌ وَلا اغْبَرَّتْ قَدَمٌ                 |
| 440         | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ! إِنْ لَوْ تَدُومُونَ عَلَى مَا تَكُونُونَ عِنْدِي               |
| <b>*1.</b>  | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لا تَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَّى ثُؤْمِنُوا                       |
|             | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَقَدْ عُرِضَتْ عَلَيَّ الْجَنَّةُ وَالنَّارُ آنِقًا              |
| ٧٥٤         | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَقَدْ هَمَمْتُ أَنْ آمُرَ بِحَطْبٍ فَيُحْطُبَ                  |
| <b>Y</b> 00 | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ لَوْ يَعْلَمُ أَحَدُهُمْ أَنَّهُ يَجِدُ عَرِفًا سَمِينًا          |
| ٦١٠         | وَ الَّذِي نَفْسِي بِيَدِه ، لَهُ دِدْتُ أَنِّي أَقْتَلُ فِي سِبِيلِ اللَّهِ ثُوَّ أُحْبًا   |

| ٠              | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لَوْلا أَنَّ رِجَالاً مِنَ الْمُؤْمِنِينَ لا تَطِيبُ أَنْفُسُهُمْ أَنْ يَتَخَلُّفوا عَنّي |
|----------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| YYA            | وَالَّذِي نَفْسِي بِيَدِهِ ، لا يُكْلُمُ أَحَدٌ                                                                        |
| ٠٦٩،٢٧٠        | وَاللَّهِ إِنِّي لأَسْنَعْفِرُ اللَّهَ وَأَنُوبُ إِلَيْهِ فِي الْيَوْمِ أَكْثَرَ مِنْ سَبْعِينَ مَرَّةً                |
| ۳۸۰            | وَاللَّهُ فِي عَوْنِ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنِ أَخِيهِ                                                  |
| YYA            | وَاللَّهِ لا يُؤْمِنُ ، وَاللَّهِ لا يُؤْمِنُ                                                                          |
| 1.7.           | وَاللَّهِ لأَسْتَغْفِرَنَّ لكَ مَا لَمْ أَنْهَ عَنْكَ                                                                  |
| 11••           | والله لو قَتْلَتَه يومئذٍ لأرغَمْتَ أنوف رجالٍ                                                                         |
| 13, 400, • 57  | وَاللَّهِ لَيُتِمَّنَّ هَذَا الأَمْرَ ،                                                                                |
| YAY            | وَاللَّهِ لِيَهْنِكَ الْعِلْمُ أَبَا الْمُنْذِر                                                                        |
| ٧٥١            | وَإِنَّ أَحَبَّ الْأَعْمَالَ إِلَى اللَّهِ مَا دَامَ وَإِنْ قُلَّ                                                      |
| ۲۸٦            | وَإِنَّ اللَّهَ وِثْرٌ يُحِبُّ الْوِثْرَ                                                                               |
| 789            | و إنّ أمتي ستفترق على ثلاث وسبعين ملة                                                                                  |
| ٦              | وَإِنَّ أُمَّتِي سَيَئْكُمُ مُلْكُهَا مَا زُويَ لِي مِنْهَا                                                            |
| ٧٨٥            | وَإِنَّ أَمِينَنَا أَيَّتُهَا الأُمَّةُ : أَبُو عُبَيْدَةَ بْنُ الْجَرَّاحِ                                            |
| ۸۱٤            | وَإِنَّ صَاحِبَ حُسْن الْخُلُق لَيَبْلُغُ بِهِ دَرَجَة صَاحِبِ الصَّوْمِ وَالصَّلاةِ                                   |
| 1••٢           | وَأَنْتُمْ ثُسْأَلُونَ عَنِّي قَمَا أَنْتُمْ قَائِلُونَ ؟                                                              |
| A0Y            | وَإِنَّمَا أَخَافُ عَلَى أُمَّتِي الْأَئِمَّةُ الْمُصْلِّينَ                                                           |
| ۲۰، ۸۸۷، ۷۸۸   | وَإِنَّهُ عَارَضَنِي الْعَامَ مَرَّتَيْن                                                                               |
| 771            | وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَى مَنْ أَرَادَ اللَّهُ بِهِ الْخَيْرَ                                                          |
|                | وَإِيَّاكُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ                                                                                  |
| Y+W            | والبذاءُ والبيان شعبتان من النفاق                                                                                      |
|                | وَبُعِثْتُ إِلَى النَّاسِ كَافَّةً                                                                                     |
| 1.51 ,991 , A5 | " و كَ قَ كَ الله أَمْوَالَ النَّاسِ                                                                                   |

| ۳۷۷، РАР        | وَجُعِلْتُ لِيَ الأَرْضُ طَهُورًا وَمَسْجِدًا                                                                 |
|-----------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| . *** 314 ، 3PP | وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِنَ الإِيمَانِ                                                                         |
| 11•7            | وَدْلِكَ الْمُنَافِقُ وَدْلِكَ الَّذِي يَسْخَطُ اللَّهُ عَلَيْهِ                                              |
| AY0             | وَرُبَّ حَامِلِ فِقْهٍ لِيس بَفَقِيهٍ                                                                         |
| ٩٨              | وَزَيِّئُوا الْقُرْآنَ بِأَصْوَاتِكُمْ                                                                        |
| 11•4            | وَسَأَرْ يِدُهُ عَلَى السَّبْعِينَ                                                                            |
| 797, 747, 777   | و الصدقة بر هان                                                                                               |
| ٠٦٦             | وَصِيَامُ يَوْمِ عَاشُورَاءَ ، أَحْتَسِبُ عَلَى اللَّهِ أَنْ يُكَفِّرَ السَّنَةَ الَّتِي قَبْلُهُ             |
| ٦٩٣             | وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لِكَ أَوْ عَلَيْكَ                                                                       |
| ٠٠٠٧ ، ٧٠٠٨     | وَكَانَ أَشَدَّ مَا لَقِيتُ مِنْهُمْ يَوْمَ الْعَقَبَةِ                                                       |
| ٥               | وَكَانَ النَّبِيُّ يُبْعَثُ إِلَى قَوْمِهِ خَاصَّةً                                                           |
| 990             | وَكَيْفَ تَصْنَعُ بِلا إِلهَ إِلاَّ اللَّهُ إِذَا جَاءَتْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ؟                               |
| <b>ξ••</b>      | وَلا أَنَا ، إلاَ أَنْ يَتَغَمَّدَنِي اللَّهُ برَحْمَةٍ                                                       |
| ۰۳۵،۲۷۵         | وَلا النَّاسُ يُحِبُّونَهُ لأَخَوَاتِهِمْ                                                                     |
| <b>YYY</b>      | وَلا يَسْدُّ جَوْفَ ابْنِ آدَمَ إلاَ الثُرَابُ                                                                |
| ٤٦٠،٣٧٩         | ولأن أمشي مع أخي في حاجة أحبُّ إليّ من أنْ أعتكف                                                              |
| ٧٦٦             | وَلَعَلَّ هَذَا عِرْقٌ نَزَعَهُ                                                                               |
| ۳٤۲             | وَلَكِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُخَوِّفُ بِهَا عِبَادَهُ                                                          |
| ۲۳۵             | وَلَكِنْ يَا حَنْظَلَهُ ! سَاعَةً وَسَاعَةً                                                                   |
| <b>ξ••</b>      | وَلَكِنَّهُم الَّذِينَ يَصُومُونَ وَيُصَلُّونَ وَيَتَّصَدَّقُونَ وَهُمْ يَخَافُونَ أَنْ لَا يُقْبَلَ مِنْهُمْ |
| ٥٣١             | وَلَكِنِّي أَخْشَى أَنْ تُبْسَطَ عَلَيْكُمُ الدُّنْيَا                                                        |
| W               | وَلَنْ يَزَالَ أَمْرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ مُسْتَقِيمًا حَتَّى تَقُومَ السَّاعَةُ                                |
| 777             | و لو كانت تكون قلوبكم كما تكون عند الذِّكْر الصافحتكم الملائكة                                                |

| 375                                    | ولو وجبت لم تقوموا بها                                                                                     |
|----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 007                                    | وَلَيْسَ وَرَاءَ دْلِكَ مِنَ الإِيمَانِ حَبَّةُ خَرْدُلِ                                                   |
| 077, 447, PAV                          | وَمَا ذَاكَ ؟                                                                                              |
| 099                                    | ومَا يُنْكِيكِ ؟                                                                                           |
| ٤٥٠                                    | وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ اللَّهَ أَنْ يَكُونَ قَدِ اطَّلَعَ عَلَى أَهْلَ بَدْرٍ فَقَالَ                     |
| <b>79. 387. 497</b>                    | وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلَ حَتَّى أُحِبَّهُ                                  |
| 1111•                                  | وما يغني عنه قميصي من الله                                                                                 |
| ۸۲۰                                    | والْمُجَاهِدُ مَنْ جَاهَدَ نَفْسَهُ                                                                        |
| ٠٠٠، ١٧٤                               | وَمَنْ سَلَكَ طريقًا يَلتَّمِسُ فِيهِ عِلْمًا ، سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ بِهِ طريقًا إلى الْجَنَّةِ            |
| ٤٦٠                                    | وَمَنْ كَانَ فِي حَاجَةِ أَخِيهِ كَانَ اللَّهُ فِي حَاجَتِهِ                                               |
| £7+, 479                               | ومن مشى مع أخيه في حاجة حتَّى تنهيأ له أثبت الله قدمه يوم تزول الأقدام                                     |
| ۸٥٨                                    | و هَذِهِ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَى بَيْنَ أَظْهُر هِمُ الْمَصَاحِفُ ، لَمْ يَتَعَلَّقُوا منها بحَرْفٍ       |
| ۲۳۰                                    | وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهمْ أَوْ عَلَى مَنَاخِرِهِمْ إلا حَصَائِدُ أَلْسِنَتِهم  |
| ************************************** | وَهُوَ وَثُرٌّ يُحِبُّ الْوَثْرَ                                                                           |
| 141, 448, 91.1                         | وَيَا فَاطِمَةُ بِنْتَ مُحَمَّدٍ سَلِينِي مَا شِنْتِ مِنْ مَالِي ، لاَ أُعْنِي عَنْكِ مِنَ اللَّهِ شَيْئًا |
| ٤٥٦                                    | وَيْحَكَ قَطَعْتَ عُنْقَ صَاحِبِكَ                                                                         |
| <b>٤٧</b> ٤                            | وَيْحَكُمْ ، أَوْ وَيْلْكُمْ لا تَرْجِعُنَّ بَعْدِي كَقَارًا                                               |
| 177.304.804                            | ويلٌ للأعقاب من النار                                                                                      |
| 1.41 .880                              | وَيْلَكَ أُولَسْتُ أَحَقَّ أَهْلِ الأَرْضِ أَنْ يَتَّقِيَ اللَّهَ                                          |
| ٤٠٨                                    | يُوْتَى بِجَهَنَّمَ يَوْمُئِذٍ لَهَا سَبْعُونَ أَلْفَ زِمَامٍ                                              |
| 9-9.797.07                             | يُؤتَّى بِالرَّجُلِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ، قَيُلْقَى فِي النَّارِ                                           |
| ۸٦٨                                    | يُؤُمُّكُمْ أَقْرَ وَكُمْ                                                                                  |
| 144                                    | يا أيا بكر  قل : اللهم فاطر  السمو ات و الأر ض                                                             |

| ٥٩٨         | يَا أَبَا بَكْرِ ! لَعَلَّكَ أَعْضَبْتَهُمْ ؟                                        |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------|
| 094         | يَا أَبَا جَنْدَلَ ِ ا اصْبُر ْ وَاحْتَسِبْ                                          |
| <b>Y7</b> 0 | يَا أَبَا ذُرٍّ أَعَيَّرْتُهُ بِأُمِّهِ ؟                                            |
| 1.47        | يَا أَبَا سَعِيدٍ ، مَنْ رَضِيَ بِاللَّهِ رَبًّا                                     |
| ٦٠٦،٥٠٩     | يَا أَبَا عُمَيْرٍ مَا فَعَلَ النُّغَيْرُ ؟                                          |
| <b>٤٤٣</b>  | يَا أَبَا الْمِسْوَرِ خَبَأْتُ هَذَا لَكَ                                            |
| YAY         | يَا أَبَا الْمُنْذِرِ ! أَنْدُرِي أَيُّ آيَةٍ مِنْ كِتَابِ اللَّهِ مَعَكَ أَعْظُمُ ؟ |
| ۷۸۸ ، ۱۰۱   | يَا أَبَا مُوسَى لَقَدْ أُوتِيتَ مِزْمَارًا مِنْ مَزَامِيرِ آلِ دَاوُدَ              |
| 1+04        | يَا ابْنَ سَلامٍ اخْرُجْ عَلَيْهِمْ                                                  |
| <b>£</b> £0 | يَا أُسَامَهُ أَقَتَلْتُهُ بَعْدَ مَا قَالَ لا إِلَهَ إِلاَ اللَّهُ ؟                |
| 3711, 2711  | يا أُسَيْد إني أكره أن يقول النَّاسُ : إنّ محمَّدًا قاتل بقومٍ                       |
| ٦٠٧         | يَا أُمَّ خَالِدٍ ، هَذَا سَنَاهُ                                                    |
| ٥٧٥         | يَا أُمَّ فُلانٍ ! انْظُرِي أيَّ السِّكَكِ شِنْتِ ، حَتَّى أَقْضِيَ لَكِ حَاجَتَكِ   |
| ٦٠٦         | يَا أَنْجَشُ ، رُوَيْدَكَ سَوْقُكَ بِالْقُوَارِيرِ                                   |
| <b>**Y</b>  | يَا أَيُّهَا النَّاسُ ارْبَعُوا عَلَى أَنْفُسِكُمْ                                   |
| ۳۷٦         | يَا أَيُّهَا النَّاسُ ، اسْمَعُوا وَاعْقِلُوا                                        |
| £9Y         | يَا أَيُّهَا النَّاسُ ! إِنَّ مِنْكُمْ مُنَقِّرينَ                                   |
| ۸۳۸         | يا أيها النّاس إني قَدْ تَرَكْتُ فِيكُمْ مَا إِن اعْتَصَمَتُمْ بِهِ فَلَنْ تَضِلُوا  |
| ٧٠١         | يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِيَّاكُمْ وَالْغُلُوَّ فِي الدِّين                            |
| ٠٦٩،٢٧٠     | يَا أَيُّهَا النَّاسُ ثُوبُوا إِلَى اللَّهِ                                          |
| ٧٥١         | يَا أَيُّهَا النَّاسُ خُدُوا مِنَ الأعْمَالِ مَا تُطِيقُونَ                          |
| Y£A         | يَا أَيُّهَا النَّاسُ قُولُوا بِقَوْلِكُمْ                                           |
| 997.717     | يا أيها النّاس قه له ١٠ لا اله الأ الله تفلحه ا                                      |

| 1•٣٢                                    | يَا أَيُّهَا النَّاسُ لا تَتَمَنَّوْا لِقَاءَ الْعَدُوِّ                                       |
|-----------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9.49                                    | يَا بَنِي عَبْدِ مَنَافٍ يَا صَبَاحَاهُ                                                        |
| ۲۸، 3۷۵، ۷۸۶                            | يَا بَنِي فِهْرٍ ، يَا بَنِي عَدِيٍّ                                                           |
| ٩٨٨                                     | يًا بَنِي كَعْبِ بْنِ لُوَيِّ أَنْقِدُوا أَنْفُسَكُمْ مِنَ النَّارِ                            |
| 0+0                                     | يَا بَنِي النَّجَّارِ تَامِنُونِي بِحَائِطِكُمْ هَذَا                                          |
| ٥٣٦                                     | يَا جَابِرُ مَا لِي أَرَاكَ مُنْكَسِرًا ؟                                                      |
| <b>£0</b> *                             | يا حاطب ما هذا ؟                                                                               |
| *************************************** | يا حُصين إنَّ أبي وأباك في النار                                                               |
| *************************************** | يا حصين كم تعبُّد من إله ؟                                                                     |
| ٦                                       | يا حُميراء أتحبّين أن تنظري إليهم ؟                                                            |
| 173                                     | يَا حَيُّ يَا قَيُّومُ ، برَحْمَتِكَ أَسْتَغِيثُ                                               |
| ۸۸۶، ۸۱۰۱                               | يَا صَبَاحَاهُ                                                                                 |
| ٦٠٤                                     | يَا عَائِشَ ! هَذَا جِبْرِيلُ يُقْرِئُكِ السَّلامَ                                             |
| ££1                                     | يَا عَائِشَةُ ارْقُقِي                                                                         |
| ٠٦١                                     | يَا عَائِشَةُ إِنَّ عَيْنَيَّ تَنَامَان وَلا يَنَامُ قُلْبي                                    |
| ٧٣٠،٧٢١                                 | يَا عَائِشَةُ لَوْلاً قُوْمُكِ حَدِيثٌ عَهْدُهُمْ                                              |
| ٥٢٣                                     | يَا عِبَادِي إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أُحْصِيهَا لَكُمْ                                     |
| <b>٤٧١</b>                              | يَا عَبَّاسُ ! أَلَا تَعْجَبُ مِنْ حُبِّ مُغِيثٍ بَرِيرَةَ ، وَمِنْ بُغْض بَرِيرَةَ مُغِيثًا ؟ |
| 1•٤٣                                    | يَا عَدِيُّ بْنَ حَاتِمٍ أَسْلِمْ تَسْلَمْ                                                     |
| 997                                     | يَا عُمَرُ ! أَتَدْرِي مَن السَّائِلُ ؟                                                        |
| 177                                     | يَا غُلامُ إِنِّي أُعَلِّمُكَ كَلِمَاتٍ                                                        |
| 99•                                     | يًا مُعَادُ أَتَدْرِي مَا حَقُّ اللَّهِ عَلَى الْعِبَادِ ؟                                     |
| 6AV .6AM                                | e 7-8f 51f5f + 5125.17                                                                         |

| Y+3                | يًا مُعَادُ بْنَ جَبَلِ                                                                |
|--------------------|----------------------------------------------------------------------------------------|
| <b>۷٦٣،۳٧</b> ٥    | يَا مُعَادُ وَاللَّهِ إِنِّي لأحبُّكَ                                                  |
| ٤٧٧ ، ٤٣٠          | يَا مَعْشَرَ الأَنْصَارِ ، أَلَمْ أَجِدْكُمْ ضُلالاً فَهَدَاكُمُ اللَّهُ بِي           |
| ۱۸، ۱۸۱، ۸۸۹، ۱۰۱۹ | يَا مَعْشَرَ قُرَيْشٍ ، أَوْ كَلِمَةٌ نَحْوَهَا ، اشْتَرُوا أَنْفُسَكُمْ               |
| 117 1100           | يَا مَعْشَرَ الْمُسْلِمِينَ ، مَنْ يَعْذِرُنِي                                         |
| Y00                | يَا مَعْشَرَ النِّسَاءِ تَصَدَّقْنَ ، فَإِنِّي رَأَيْتُكُنَّ أَكْثَرَ أَهْلِ النَّارِ  |
| 1.04               | يَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ ! أَرُونِي الْنَنَيْ عَشَرَ رَجُلاً يَشْهَدُونَ                |
| 1.07               | يَا مَعْشَرَ يَهُودَ ! أَسْلِمُوا تَسْلَمُوا                                           |
| 1.07               | يَا مَعْشَرَ الْيَهُودِ وَيْلِكُم اتَّقُوا اللَّهَ                                     |
| 787                | يا مقلَّب القلوب ثبِّت قلبي على دينك                                                   |
| ٦٩٠                | يَأْتِي الْقُرْ آنُ وَأَهْلُهُ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ بِهِ فِي الدُّنْيَا               |
| <b>*YA</b>         | يَتَنَرَّلُ رَبُّنَا تَبَارَكَ وَتَعَالَى كُلَّ لَيْلَةٍ إِلَى السَّمَاءِ الدُّنْيَا   |
| 9+9                | يُجَاءُ برَجُلِ فَيُطْرَحُ فِي النَّارِ ، فَيَطْحَنُ فِيهَا كَطَحْن الحِمَارِ برَحَاهُ |
| ۸٦                 | يَجِيءُ صاحبُ القُر أن يومَ القيامةِ فيقولُ القرآنُ                                    |
| Y11                | يَرْحَمُ اللَّهُ لُوطًا لَقَدْ كَانَ يَأْوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ                      |
| ٥٧٧                | يَرْحَمُ اللَّهَ مُوسَى قَدْ أُوذِيَ بِأَكْثَرَ مِنْ هَذَا فَصَبَرَ                    |
| 1+87               | يَسِّرًا وَلا تُعَسِّرًا ، وَبَشِّرًا وَلا تُنَفِّرًا                                  |
| ٧٤٦                | يَسِّرُوا وَلا تُعَسِّرُوا ، وَبَشِّرُوا وَلا تُنَفِّرُوا                              |
| ٦٢٧                | يُصاحُ برَجُلٍ مِنْ أُمَّتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى رُءُوسِ الْخَلائِقِ             |
| YA+ . YY9          | يَطْلُعُ عَلَيْكُمُ الآنَ رَجُلٌ مِنْ أَهْلِ الْجَنَّةِ                                |
| ٦٧٨                | يُعَدَّبُ نَاسٌ مِنْ أَهْلِ التَّوْحِيدِ فِي النَّارِ حَتَّى يَكُونُوا فِيهَا حُمَمًا  |
| ۸٦٩                | يُقَالُ لِصَاحِبِ الْقُرْآنِ إِذَا دَخَلَ الْجَنَّةَ : اقْرَأُ وَاصْعَدْ               |
| <b>71</b>          | يُقْبِضُ اللَّهُ الأرْضَ ، و يَطُو ي السَّمَوَ اتِ بِيَمِينِهِ                         |

| ١٨٧        | قول الله ﷺ - إذا جزى النّاس بأعمالهم                                     |
|------------|--------------------------------------------------------------------------|
| Y19        | يُقُولُ اللَّهُ ﷺ : أَنَا عِنْدَ ظُنِّ عَبْدِي بِي                       |
| <b>TYA</b> | قول الله ﷺ : قد حقّت محبّتي للذين يتحابّون من أجلي                       |
| ۳۱٤        | قِولَ اللَّهُ ﷺ : كَدَّبَنِي ابْنُ آدَمَ                                 |
| <b>٣19</b> | كَلْشِفُ رَبُّنَا عَنْ سَاقِهِ                                           |
| 1+70       | منعكما من الإسلام دعاؤكما لله ولدَّ                                      |
| 1.89       | بْحَرُ لَهُمْ تَوْرُ الْجَنَّةِ الَّذِي كَانَ يَأْكُلُ مِنْ أَطْرَافِهَا |
| 1.54       | ان کران ان کرانهای ۴                                                     |



## فهرس المصادر والمراجع

## فهرس المصادر والمراجع

- القرآن الكريم. حسب العدّ الكوفي ( ٦٢٣٦ ) آية .
- الآداب الشرعية والمنح المرعية ، محمَّد بن مفلح المقدسي .
   دار أحد .
- اتباع السنن واجتناب البدع ، محمَّد عبدالواحد المقْدِسِيّ ، تحقيق : عليّ حسن عليّ عبدالحميد .
  - دار ابن القيّم ، الدمام ، ط ١ ، ١٤٠٩ هـ .
  - الإتقان في علوم القرآن ، للسيوطي .
     دار المعرفة ، بيروت ، ط ٤ ، ١٣٩٨ هـ .
  - إحياء علوم الدين ، لأبي حامد الغزالي ، تحقيق : سيّد إبراهيم . دار الحديث ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ .
  - أخلاق النّبي ﷺ في القرآن والسنّة ، د. أحمد عبدالعزيز الحدّاد . دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط ١ ، ١٩٩٦ م .
- أدب الدنيا والدين ، لأبي الحسن عليّ بن محمَّد الماوردي ، تحقيق : مصطفى السقا .
  - دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ٣ .
  - الأدب المفرد ، البخاري . دار عالم الكتب ، بيروت ، ط ۲ ، ۱٤۰٥ هـ .
  - الأنكار ، النووي ، تحقيق : عبدالقادر الأرناؤوط . دار الهُدى ، الرياض ، ط ٢ ، ١٤٠٨ هـ .
- أسد الغابة في معرفة الصحابة ، لعز الدين ابن الأثير علي بن محمَّد الجزري .

مطبعة الشعب ، القاهرة .

- الأسلوب النبوي في الدعوة ، د. الشريف حمدان راجح الهجاري . دار الهُدى للطباعة ، القاهرة ، ١٩٨٧ م .
  - الأسماع والصفات ، الحافظ البيهقي ، تحقيق : عماد الدين حيدر . دار الكتاب العربي ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٥ ه.
- الإصابة في تمييز الصحابة ، الحافظ ابن حجر ، تحقيق : عادل عبدالموجود ، وعلى معوّض .

دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٥ هـ .

- إصلاح القلوب ، عبدالهادي و هبي . مكتبة الدليل ، الجبيل ، ط ١ ، ١٤١٦ هـ .
- أصول التربية الإسلامية وأساليبها ، عبدالرَّحمن النحلاوي . دار الفكر المعاصر ، بيروت ، دار الفكر ، دمشق . ط ٢ ، ١٤٠٣ هـ .
  - أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن ، محمَّد الأمين الشنقيطي . عالم الكتب ، بيروت ، ط ١ .
  - الاعتصام ، لأبي إسحاق إبراهيم الشاطبي ، تحقيق : سليم الهلالي . دار ابن عفان ، الخبر ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ .
- إعجاز القرآن. والبلاغة النبوية ، مصطفى صادق الرافعي ، تحقيق : عبدالله المنشاوي .
  - مكتبة الإيمان للنشر والتوزيع ، المنصورة ، ط ١ ، ١٤١٧ هـ .
- إغاثة اللهفان من مصايد الشيطان ، ابن قيِّم الجوزيَّة ، تحقيق : محمَّد حامد الفقي .
  - مكتبة الرياض الحديثة ، الرياض .
- اقتضاء الصراط المستقيم لمخالفة أصحاب الجحيم ، لشيخ الإسلام ابن

تَيْمِيَّة ، تحقيق : د. ناصر العقل .

شركة العبيكان للطباعة والنشر ، الرياض ، ط ١ ، ٤٠٤ هـ .

- اقتضاء العلم العمل ، الخطيب البغدادي ، تحقيق : محمَّد ناصر الدين الألباني .
  - المكتب الإسلامي ، بيروت ، ط ٤ ، ١٣٩٧ هـ .
- إكمال المُعْلِم بفوائد مسلم ، القاضي عياض ، تحقيق : د. يحيى السماعيل .
  - دار الوفاء ، المنصورة ، ط ١ ، ١٤١٩ هـ .
- الأهداف التربوية السلوكية عند شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، فوزية رضا
   خياط .
- مكتبة المنارة ، مكّة المكرّمة ، طباعة : دار البشائر الإسلامية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٨ هـ .
  - أوضح المسالك إلى ألفيّة ابن مالك ، لابن هشام .
    - دار الجيل ، بيروت ، ط٥ ، ١٣٩٩ هـ .
- الإيمان ، الحافظ أبي بكر عبدالله بن أبي شيبة ، تحقيق : محمَّد ناصر الدين الألباني .
  - دار الأرقم، الكويت، طباعة دار النور، ط ٢، ٥٠٥٠ هـ.
    - الإيمان ، شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة .
    - المكتب الإسلامي ، ط٣ ، ١٤٠١ هـ .
- البحر المحيط في التفسير ، لأبي حيّان الأندلسي الغرناطي ، عناية : عرفان حسونة .
- طبعة صدقي محمَّد جميل ، المكتبة التجارية ، مصطفى الباز ، مكة
  - بدائع الفوائد ، ابن القيّم ، تحقيق : بشير محمَّد عيون . دار البيان ، دمشق ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٥ هـ .
- البداية والنهاية ، ابن كثير ، عناية وتوثيق : عبدالرَّحمن اللازفي ، ومحمَّد بيضون .

دار المعرفة ، بيروت ، ط٣ ، ١٤١٨ هـ.

• البدع والنهي عنها ، محمَّد بن وضيّاح القرطبي ، تحقيق : عَمْرو عبدالمنعم سليم .

مكتبة ابن تَيْمِيَّة ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤١٦ هـ .

• البرهان في علوم القرآن ، للزركشي ، تحقيق : محمَّد أبو الفضل إبراهيم .

المكتبة العصرية ، صيدا ـ بيروت ، ط ٢ ، ١٣٩١ هـ .

- بصائر ذوي التمييز في لطائف الكتاب العزيز ، الفيروز آبادي . المكتبة العلمية ، بيروت .
- بيان فضل علم السلف على علم الخلف ، الحافظ ابن رجب ، تحقيق : محمَّد ناصر العجمي .

دار الأرقم، الكويت، ط ١ ، ١٤٠٤ هـ .

• تاريخ الثقات ، للإمام الحافظ أحمد بن عبدالله العِجْلي ، توثيق وتخريج : د. عبدالمعطي قلعجي .

دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٥ هـ .

• تاريخ بغداد ، للخطيب البغدادي . دار الكتاب العربي ، بيروت .

• التبيان في آداب حملة القرآن ، النووي ، تحقيق : عبدالقادر الأرناؤوط

دار الرشاد، ط۲، جدّة، ۱٤۰۸ هـ

التبيان في أقسام القرآن ، ابن قيم الجوزية ، تصحيح : محمّد الفقي .
 دار المعرفة ، بيروت .

• تجريد التوحيد المفيد ، أحمد بن عليّ المقريزي ، تحقيق : عليّ العُمْران .

دار عالم الفوائد للنشر والتوزيع ، مكة ، ط ١ ، ١٤١٧ هـ .

• تحفة الأحباب (الرسالة التبوكية) ، ابن القيّم . طبع إدارة البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد ، ط ٢ ،

ع ۱٤٠٤ هـ ي

- تحفة الأحوذي بشرح جامع الترمذي ، محمَّد المباركفروري ، تصحيح ومراجعة عبدالوهاب عبداللطيف .
  - دار الفكر ، بيروت ، ط٣ ، ١٣٩٩ هـ .
- التحفة العراقية في أعمال القلوب ، شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، تحقيق :
   سئليمان مسلم الحرش .
  - دار الهُدى ، الرياض ، ط ١ ، ١٤٠٧ هـ
- التخويف من النار والتعريف بحال دار البوار ، عبدالرَّحمن بن رجب ، تحقيق : بشير محمَّد عيون .
- مكتبة دار المؤيد ، الطائف ، ودار البيان ، دمشق ، ط ٣ ، ١٤١٣ هـ .
- تذكرة الحفاظ ، للإمام الذهبي . دار إحياء التراث العربي ، عن مكتبة الحرم المكّي ، مكّة المكرّمة ،
- دار إحياء التراث العربي ، عن محتبه الحرم المحي ، محه المحرمه ، ١٣٧٤ هـ .
- تذكرة السامع والمتكلم في أدب العالم والمتعلّم ، ابن جماعة الكناني ، تحقيق : السيّد محمّد هاشم النّدوي .
  - رمادي للنشر ، الدمام ، ط ١ ، ١٤١٥ هـ .
  - التربية الروحية والاجتماعية في الإسلام ،د. أكرم ضياء العمري. مركز الدراسات والإعلام ، دار إشبيليا ، ط ١ ، ١٤١٧ ه.
    - التربية المقارنة ، د. عبدالله عبدالرَّحمن الفائز . مطبعة سفير ، الرياض ، ط ۱ ، ۱٤۱۳ هـ .
  - تربية النّبي هل المحابه في الكتاب والسنة ، خالد عبدالله القرشي .
     رسالة ماجستير لم تُطبع ، جامعة أمّ القرى ، ١٤١٣ هـ .
    - ترتيب القاموس المحيط ، الطاهر أحمد الزاوي . دار الكتب العلمية ، بيروت ، ١٣٩٩ هـ .
- الترغيب والترهيب ، الحافظ المنذري ، تحقيق : محمَّد محيي الدين عبدالحميد .

مطبعة السعادة بمصر ، ط ١ ، ١٣٧٩ هـ .

- تركية النفس ، شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة .
   دار المسلم ، الرياض ، ط ۱ ، ۱٤۱٥ هـ .
- تركية النّفس ، سعد الطخيس .
   دار الصميعي للنشر والتوزيع ، ط ۱ ، ۱٤۱۳ هـ .
- تزكية النفوس وتربيتها كما يقرّره علماء السلف: ابن رجب، وابن القيّم، وأبي حامد الغزالي، جمع وترتيب: د. أحمد فريد، تحقيق: ماجد بن أبي الليل.

دار القلم ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٥ هـ .

- التصفية والتربية وأثرهما في استئناف الحياة الإسلامية ، عليّ حسن عبدالحميد .
  - دار التوحيد للنشر والتوزيع ، الرياض ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .
    - التعریفات ، عليّ بن محمَّد الجرجاني .
       دار الکتب العلمیة ، بیر و ت ، ط ۳ ، ۱٤۰۸ هـ .
- تعظیم قدر الصلاة ، الإمام محمَّد بن نصر المروزي ، تحقیق : د. عبدالرَّحمن الفریوائی .

مكتبة الدار ، المدينة ، ط١ ، ١٤٠٦ هـ .

- تعليم المتعلّم طريق التعلّم، الإمام برهان الإسلام الزرنوجي . دار الفكر للطباعة والنشر ، الدار السودانية ، الخرطوم .
- تفسير الجلالين ، جلال الدين المحلّي ، وجلال الدين السيوطي . دار الكتب العلمية ، بيروت ، توزيع مكتبة عبّاس أحمد الباز .
  - تفسير أبي السعود ، أبي السعود محمَّد العمادي .
     دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ط ٤ ، ١٤١٤ هـ .
- تفسير القرآن العظيم ، أبو الفداء إسماعيل بن عمر بن كثير ، تحقيق : د. محمَّد إبراهيم البنا .
- دار القبلة ، ومؤسسة علوم القرآن ، ودار ابن حزم ، بيروت ، 1٤١٩ هـ .

- تفسير القرآن العظيم ، ابن كثير . دار المعرفة ، بيروت ، ١٤٠٦ ه.
- تفسير القرآن ، للإمام حجّة أهل السنّة والجماعة أبي المظفّر السمعاني ، تحقيق : ياسر إبراهيم وغنيم عبّاس . دار الوطن ، الرياض ، ط ١٤١٨ ه .
- تفصيل النشأتين وتحصيل السعادتين ، للراغب الأصبهاني ، تحقيق : د. عبدالحميد النجّار .
  - دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٨ هـ .
- تقریب التهذیب ، للحافظ ابن حجر ، تحقیق : محمَّد عوّامة . دار البشائر الإسلامیة ، بیروت ، دار الرشید ، حلب ، ط ۱ ، ۱٤٠٦ هـ .
- التمهيد في علم التجويد ، محمَّد بن محمَّد الجزري ، تحقيق : د. عليّ حسين البواب .
  - مكتبة المعارف ، الرياض ، ط ١ ، ١٤٠٥ هـ .
- التمهيد في الكلام على التوحيد ، يوسف بن حسن عبدالهادي الدمشق الحنبلي ، تحقيق : د. محمَّد السَّمهري .
  - دار بلنسية للنشر والتوزيع ، الرياض ، ط ١ ، ١٤١٧ هـ .
    - تهذيب الأخلاق ، العلامة عبدالحي الحُسيني . المكتبة العصرية ، صيدا ـ بيروت .
    - تهذیب التهذیب ، الحافظ أحمد بن حجر العسقلاني . دار الفكر ، بیروت ، ط ۱ ، ۱٤۰۶ ه.
  - تهذیب سیرة ابن كثیر ، مروان كجك ، تخریج : فتحي الجندي . دار طیبة ، ط ۱ ، ۱٤۱۹ ه.
- تهذیب الکمال في أسماء الرجال ، للحافظ المزّي ، تحقیق : د. بشار عواد معروف .
  - مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ٤ ، ١٤٠٦ ه.
- التوشيح شرح الجامع الصحيح ، للحافظ أبي الفضل عبدالرَّحمن

السيوطي ، تحقيق: رضوان جامع رضوان.

شركة الرياض ، مكتبة الرشد ، الرياض ، ط ١ ، ١٤١٩ هـ .

- التوضيح والبيان لشجرة الإيمان ، عبدالرَّحمن بن ناصر السعدي . مكتبة المعارف ، الرياض ، ط ١٤٠٦ هـ .
- تيسير العزيز الحميد في شرح كتاب التوحيد ، سليمان بن عبدالله بن محمَّد بن عبدالوهاب .

المكتب الإسلامي ، بيروت ، دمشق ، ط ٦ ، ١٤٠٥ هـ .

• تيسير الكريم الرَّحمن في تفسير كلام المثّان ، عبدالرَّحمن بن ناصر السعدي ، تقديم : محمَّد النجّار ، وتصحيح محمَّد البسّام .

دار الذخائر ، الدمام ، ١٤١٤ هـ .

- الجامع لأحكام القرآن ، لأبي عبدالله محمَّد الأنصاري القرطبي . ط ٢ ، ١٣٧٢ ه.
- الجامع لأخلاق الرَّاوي وآداب السامع ، الخطيب البغدادي ، تحقيق : د. محمَّد عجاج الخطيب .

مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ .

- جامع بيان العلم وفضله ، للحافظ أبي عمر يوسف بن عبدالبر ، تحقيق : أبى الأشبال الزهيري .
  - دار ابن الجوزي ، الدمام ، ط ١ ، ١٤١٤ هـ .
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، أبو جعفر محمَّد بن جرير الطبري ، تحقيق : محمود محمَّد شاكر ، مراجعة وتخريج الأحاديث : أحمد محمَّد شاكر .
  - دار المعارف بمصر ، القاهرة ، ط ٢ ، ١٣٧٤ هـ .
- جامع البيان عن تأويل آي القرآن ، أبو جعفر محمَّد بن جرير الطبري

شركة مكتبة ومطبعة مصطفى البابي الحلبي ، ط ٣ ، ١٣٨٨ هـ .

• جامع الرسائل ، لشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، تحقيق : د. محمَّد رشاد سالم

دار المدنى ، جدّة ، ط ٢ ، ١٤٠٥ هـ .

• الجامع الصحيح ، أبو عبدالله محمَّد بن إسماعيل البخاريّ . عناية د. مصطفى ديب البغا .

دار ابن كثير واليمامة ، دمشق ، بيروت ، ط٣ ، ١٤٠٧ هـ .

- جامع العلوم والحِكم في شرح خمسين حديثًا من جوامع الكلم ، للإمام الحافظ ابن رجب ، تحقيق : شعيب الأرنان ، وإبراهيم باجس .
  - مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ٤ ، ١٤١٣ هـ .
    - الجرح والتعديل ، ابن أبي حاتم الرازي . دار إحياء التراث العربي ، بيروت .
- جماع العلم ، للإمام محمَّد بن إدريس الشَّافعيّ ، تعليق وتحقيق : أحمد محمَّد شاكر .

مكتبة ابن تَيْمِيَّة لطباعة ونشر الكتب السلفية ، القاهرة ، ١٣٥٩ هـ

- الجماعات الإسلامية بين العاطفة والعقل ، سعود العنزي . دار البلد الأمين ، ط ١ ، ١٤١٧ هـ .
- الجواب الصحيح لمن بدّل دين المسيح ، شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، تحقيق : د. عليّ ابن حمد بن ناصر ، وزميلاه . دار العاصمة ، الرياض ، ط ١ ، ١٤١٤ هـ .
  - الجواب المفيد في بيان أقسام التوحيد ، محمَّد صالح العثيمين . دار طويق ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .
    - حاشية ثلاثة الأصول ، عبدالرَّحمن بن قاسم النجدي . ط ٦ ، ١٤٠٨ هـ .
- الحث على حفظ العلم ، وذكر كبار الحقاظ ، الحافظ جمال الدين أبي الفرج ، عبدالرَّحمن بن الجوزي .

دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٥ هـ .

• الحتّ على طلب العلم والاجتهاد فيه ، لأبي هلال العسكري ، تحقيق : يوسف محمَّد فتحى ، ومراجعة : أ.د . كاظم الظواهري .

دار الصَّحابة للتراث ، بطنطا ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ .

- حفظ القرآن الكريم ، محمَّد عبدالله الدويش . دار الوطن للنشر ، ط ۱ ، ۱٤۱۸ ه.
- حكم الانتماء ، بكر أبو زيد . دار ابن الجوزي ، الدمام ، ط ٢ ، ١٤١٠ هـ .
- الحكمة في الدعوة إلى الله ، سعيد بن وهف القحطاني . مطبعة سفير ، الرياض ، ط٢ ، ١٤١٣ هـ .
  - حلية الأولياء ، لأبي نعيم الأصبهاني .
     دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٦ هـ .
- الحوار ، يحيى زمزمي . دار التربية والتراث ، مكّة المكرّمة ـ رمادي للنشر ، الدمام ، ط ١ ، ١٤١٤ هـ .
  - الحوار مع أهل الكتاب ، خالد القاسم . دار المسلم ، الرياض ، ط ۱ ، ۱٤۱٤ هـ .
    - حياة الصحابة ، محمَّد يوسف الكاندهلوي . دار المعرفة ، بيروت .
    - الداع والدواع (الجواب الكافي) ، ابن القيّم الداع والدواع (المدنى ، جدة ، ١٤٠٣ هـ الدار المدنى المدنى ، جدة ،
  - الدر المنثور في التفسير بالمأثور ، السيوطي . دار الفكر ، بيروت ، ط ، ١٤١٤ هـ .
- الدرر الغالية في آداب الدعوة والداعية ، عبدالحميد بن باديس ، ضبط وتعليق : عليّ حسن عبدالحميد .
  - دار المنار ، الخرج ، ١٤١٢ هـ .
- الدرر في اختصار المغازي والسير ، ابن عبدالبر ، تحقيق : د. شوقي ضيف .
  - دار المعارف ، القاهرة ، ط٢ ، ١٤٠٣ هـ .
    - الدرر الكامنة ، الحافظ ابن حجر .

- دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، لبنان .
- الدعوة إلى الله ، عليّ حسن عبدالحميد .
   مكتبة الصحابة ، جدة ، ط ۱ ، ۱٤۱۲ هـ .
- دعوة النّبي ﷺ للأعراب ، حمود جابر الحارثي . دار المسلم ، الرياض ، ط ۱ ، ۱٤۱۹ ه .
- دلائل النبوّة ، للحافظ أبي نعيم الأصبهاني ، تحقيق وتخريج : عبدالبرّ عبّاس ومحمَّد قلعجي .
  - المكتبة العربية ، حلب ، ط ٢ ، ١٣٩٠ هـ .
- دلائل النبوّة ، ومعرفة أحوال صاحب الشريعة ، لأبي بكر أحمد البيهقي ، تحقيق : د. عبدالمعطي قلعجي .
  - دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٥ هـ .
    - ديوان الشافعي ، تحقيق : محمَّد عبدالرحمن . دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١٩٨٤ م .
- الذريعة إلى مكارم الشريعة ، لأبي القاسم الحسين بن محمَّد الراغب الأصفهاني ، تحقيق : د. أبو اليزيد العجمي .
- دار الصحوة ، القاهرة ، دار الوفاء ، المنصورة ، ط ۱ ، ۱٤۰٥ هـ
  - نمّ الهوى ، ابن الجوزي ، تصحيح : أحمد عبدالسَّلام عطا . دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ۲ ، ۱٤۱۳ هـ .
- الرحبية في علم الفرائض ، للإمام الرحبي ، بشرح سبط ابن المارديني ، وحاشية العلامة البقري .
- طبعة دار إحياء التراث الإسلامي ، قطر ، مؤسسة دار العلوم للطباعة ، ط ١٤٠٨ هـ
  - الرحيق المختوم ، صفي الرَّحمن المباركفوري . دار المؤيد ، الرياض ، ١٤١٨ ه.
- رسالة الألفة بين المسلمين ، شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، تحقيق : عبدالفتاح أبو غدة .

مكتبة المطبوعات الإسلامية ، حلب ، طباعة دار البشائر ، بيروت، ط١ ، ١٤١٧ هـ

- الرسالة التبوكية ، ابن القيّم ، تحقيق : طارق السعود . مكتبة المنار ، الزرقاء ـ الأردن ، ط ٣ ، ١٤٠٥ هـ .
  - الرسول المبلّغ ، د صلاح الخالدي . دار القلم ، دمشق ، ط ۱ ، ۱٤۱۸ هـ .
- الرسول المعلّم وأساليبه في التعليم ، عبدالفتاح أبو غدّة . مكتب المطبوعات الإسلامية ، حلب ، دار البشائر الإسلامية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٧ ه.
- الروضُ الأَنْف في شرح السيرة النبوية لابن هشام ، للإمام المحدِّث عبدالرَّحمن السُّهَيلي ، تحقيق : عبدالرحمنا لوكيل . مكتبة ابن تَيْمِيَّة ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤١٤ هـ .
- روضة الناظر وجُنّة المناظر في أصول الفقه ، عبدالله بن أحمد بن قدامة
  - مكتبة الرشد ، الرياض ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .
  - رياض الصالحين ، النووي ، تحقيق محمَّد ناصر الدين الألباني . المكتب الإسلامي ، بيروت ، دمشق ، ط٣ ، ١٤٠٦ هـ .
- زاد المعاد في هدي خير العباد ، لابن القيّم ، تحقيق : شعيب الأرناؤوط ، وعبدالقادر الأرناؤوط .
  - مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ٢٨ ، ١٤١٥ هـ .
  - زبدة التفسير من فتح القدير ، د. محمَّد سليمان الأشقر . دار الفيحاء ، دمشق، دار السلام ، الرياض ، ط ٥ ، ١٤١٤ هـ .
- الزهد ، للإمام أحمد بن حنبل ، مراجعة وضبط : لجنة من العلماء بإشراف الناشر .
  - دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٣ هـ .
- سُبُل الهُدى والرشاد في سيرة خير العباد ، الإمام محمَّد بن يوسف الصالحي ، تحقق : عادل عبدالموجود ، وعلى معوّض .

دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٤ هـ .

- سبيل الدعوة الإسلامية ، د. محمَّد أمين المصري .
   دار الأرقم ، الكويت ، ط ٣ ، ١٤٠٣ هـ .
- سلسلة الأحاديث الصحيحة ، محمَّد ناصر الدين الألباني . المكتب الإسلامي ، بيرت ، دمشق ، ط ٣ ، ١٤٠٣ هـ .
- السنّة ، الحافظ أبي بكر عَمْرو بن أبي عاصم الشيباني ، تحقيق : محمّد ناصر الدين الألباني .

المكتب الإسلامي ، بيروت ، دمشق ، ط ٢ ، ١٤٠٥ هـ .

سنن الترمذي ، أبو عيسى التّرمذي ، تحقيق : عبدالرَّحمن محمَّد عثمان

دار الفكر ، بيروت ، ط ٢ ، ١٩٦٤ م .

• سن الدارمي ، أبو محمَّد عبدالله بن عبدالرَّحمن ابن الفضل الدارمي ، عناية : محمَّد أحمد دهمان .

دار إحياء السنّة النبوية ـ دار الكتب العلمية ، بيروت .

• سنن أبي داود ، أبو داود السجستاني ، إعداد عزّت عبيد دعاس ، وعادل السيد .

دار الحديث ، بيروت ، ط ١ ، ١٣٩٣ هـ .

السنن الكبرى ، الحافظ أبي بكر البيهقي .
 دار المعرفة ، بيروت .

• سنن ابن ماجه ، أبو عبدالله محمَّد بن ماجه ، تحقيق : محمَّد فؤاد عبدالباقى .

دار إحياء التراث ، دار الفكر ، بيروت ، ط ١٣٩٥ هـ .

سنن النسائي ، أحمد بن شعيب النسائي .
 دار الفكر ، بيروت ، ط ۱۹۸۷ م .

• سير أعلام النبلاء ، للإمام محمَّد بن أحمد الدَّهبيّ ، تحقيق : شعيب الأرناؤوط.

مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ٢ ، ١٤٠٢ هـ .

- سيرة الرسول ، محمَّد عزة دروزة . المكتبة العصرية ، صيدا ـ بيروت ، طبعة دار إحياء التراث الإسلامي بقطر، ١٤٠٠ هـ.
  - السيرة النبوية ، للحافظ الذهبي ، تحقيق : حسام الدين القدسي . دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠١ هـ .
    - السيرة النبوية ، ابن كثير ، تحقيق : مصطفى عبدالواحد . دار الفكر ، بيروت ، ط ٢ ، ١٣٩٨ هـ .
- السيرة لابن هشام ، مع شرح أبي ذرّ الخشني ، تحقيق : د. همام سعيد ومحمَّد عبدالله أبو صعيليك .
  - مكتبة المنار ، الأردن ، ط ١ ، ١٤٠٩ هـ .
- السيرة النبوية في ضوع المصادر الأصلية ، د. مهدي رزق الله أحمد . عن مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية ، الرياض ، ط١ ، 1٤١٢ هـ.
  - السيرة النبوية الصحيحة ، د. أكرم ضياء العمري . مكتبة العلوم والحكم ، المدينة ، ط٦ ، ١٤١٥ هـ .
- شرح أصول اعتقاد أهل السنّة والجماعة من الكتاب والسنّة وإجماع الصّحابة والتابعين من بعدهم ، الإمام أبي القاسم هبة الله اللالكائي ، تحقيق : الأستاذ : د. أحمد سعد حمدان الغامدي .
  - دار طيبة للنشر والتوزيع ، الرياض ، ١٤٠٢ هـ .
- شرح السنّة ، للإمام البغوي ، تحقيق : زهير الشاويش وشعيب الأرناؤوط.
  - المكتب الإسلامي ، بيروت ، دمشق ، ط ٢ ، ١٤٠٣ هـ .
- شرح السنّة ، لأبي محمَّد الحسن بن عليّ البربهاري ، تحقيق : أبي ياسر خالد بن قاسم الردادي .
  - مكتبة الغرباء الأثرية ، المدينة المنورة ، ط ١ ، ١٤١٤ ه.
- شرح السنّة ، لأبي محمَّد الحسن بن عليّ البربهاري ، تحقيق : د. محمَّد سعيد القحطاني .

رمادى للنشر ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .

• شرح العقيدة الطحاوية ، تحقيق : جماعة من العلماء ، وتخريج : محمَّد ناصر الدين الألباني .

المكتب الإسلامي ، بيروت ، ط ٨ ، ٤٠٤ هـ .

• الشريعة ، الإمام أبي بكر محمَّد بن الحسين الآجرّي ، تحقيق : محمَّد عامد الفقى .

دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٣ هـ .

• شعب الإيمان ، الإمام أبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي ، تحقيق : أبي هاجر / محمَّد السعيد زغلول .

دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٠ هـ .

• الشَّفا بتعريف حقوق المصطفى ، للقاضى عياض ، تحقيق : عليّ البجاوي .

دار الكتاب العربي ، بيروت ، ١٣٩٨ ه.

الصّحاح ، الجوهري .

• صحيح الأدب المفرد ، محمَّد ناصر الدين الألباني . دار الصديق ، الجبيل ، ط ١٤١٤ هـ .

• صحيح الترغيب والترهيب ، للحافظ المنذري ، اختيار وتحقيق : محمّد ناصر الدين الألباني .

المكتب الإسلامي ، بيروت ، دمشق ، ط ١ ، ١٤٠٢ هـ .

• صحيح جامع بيان العلم وفضله ، أبو الأشبال الزُّ هيري . مكتبة ابن تَيْمِيَّة ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤١٦ هـ .

• صحيح الجامع الصغير وزيادته ، محمَّد ناصر الدين . المكتب الإسلامي ، بيروت ، دمشق ، ط ٣ ، ١٤٠٢ هـ .

• صحيح ابن حبًان بترتيب ابن بلبان ، الأمير علاء الدين بن بلبان ، تحقيق : شعيب الأرناؤوط .

مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .

- صحيح سنن الترمذي ، محمَّد ناصر الدين الألباني . مكتب التربية العربي لدول الخليج ، الرياض ، ط١ ، ١٤٠٨ هـ .
- صحيح سنن أبي داود ، محمَّد ناصر الدين الألباني . مكتب التربية العربي لدول الخليج ، الرياض ، ط١ ، ١٤٠٩ هـ .
- صحيح سنن ابن ماجه ، محمَّد ناصر الدين الألباني . محمَّد ناصر الخليج ، الرياض ، ط٣ ، ١٤٠٨ هـ .
- صحيح سنن النّسائي، محمّد ناصر الدين الألباني . مكتب التربية العربي لدول الخليج ، الرياض ، ط١ ، ١٤٠٨ هـ .
  - صحيح السيرة النبوية ، إبراهيم العلي . دار النفائس ، الأردن ، ط١ ، ١٤١٥ هـ .
- صحيح مسلم ، أبو الحسين مسلم بن الحجاج القشيري النيسابوري . عناية : محمَّد فؤاد عبدالباقي .
  - دار إحياء التراث العربي ، بيروت ، ١٣٧٦ ه.
  - صفات المنافقين ، ابن القيم .
     المكتب الإسلامي ، دمشق ، بيروت ، ط٤ ، ١٣٩٩ هـ .
  - صيد الخاطر ، ابن الجوزي ، تحقيق : عامر بن عليّ ياسين . دار ابن خزيمة ، الرياض ، ط ٢ ، ١٤١٩ هـ .
- الضوء المنير على التفسير (مجموع كلام ابن القيّم في التفسير)، جمع: عليّ الحمد الصالحي.
  - مؤسسة النور للطباعة بالتعاون مع مكتبة دار السلام ، الرياض .
  - الطبقات الكبرى ، محمَّد بن سعد ، تحقيق : محمَّد عبدالقادر عطا . دار الكتب العلمية ، بيروت ، الطبعة الأولى الكاملة ، ١٤١٠ هـ .
    - العِبَر في خبر من غبر ، الحافظ الدَّهبيّ ، تحقيق : محمَّد زغلول . دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١٤٠٥ ه.
      - العزلة ، الخطابيّ .
    - العبودية ، شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، تصحيح : محمَّد منير الدمشقى .

طبعة إدارة البحوث العلمية والإفتاء والدعوة والإرشاد ، الرياض ، ط ٢ ، ٤٠٤ ه.

- عشرة النساء ، النسائي ، تحقيق : عَمْرو علي عمر .
   مكتبة السنة ، القاهرة ، النشرة الثالثة من الطبعة ، ١٤٠٨ هـ .
- عقيدة السلف أصحاب الحديث ، أبو إسماعيل عبدالرَّحمن بن إسماعيل الصابوني ، تحقيق وتخريج : بدر البدر .

الدار السلفية ، حولي ـ الكويت ، ط ١ ، ١٤٠٤ هـ .

- عون المعبود شرح سنن أبي داود ، للعلامة أبي الطيب محمَّد شمس الحقّ العظيم آبادي ، مع شرح الحافظ ابن قيّم الجوزية ، تحقيق : عبدالرَّحمن محمَّد عثمان .
  - دار الفكر ، بيروت ، ط٣ ، ١٣٩٩ هـ .
- عيون الأثر في فنون المغازي والشمائل والسبير ، لابن سبّد النّاس ، تحقيق : د. محمّد الخطر اوي ومحيي الدين مستو .
- مكتبة دار التراث ، المدينة ، ودار ابن كثير ، دمشق ، ط ١ ، 1٤١٣ هـ .
  - غذاء الألباب شرح منظومة الآاب ، محمَّد السفاريني . مؤسسة قرطبة ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .
- فتح الباري شرح صحيح البخاري ، ابن رجب ، تحقيق : محمود شعبان عبدالمقصود ، وزملاؤه .
  - مكتبة الغرباء الأثرية ، المدينة ، ط ١ ، ١٤١٧ هـ .
- فتح الباري بشرح صحيح البخاري ، للحافظ أحمد بن علي بن محمّد بن حجر العسقلاني، شرح وترقيم ومراجعة : محبّ الدين الخطيب ، محمّد فؤاد عبد الباقي ، وقصي الخطيب .
  - دار الريّان للتراث ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤٠٧ هـ .
- فتح القدير الجامع بين فنيّ الرواية والدراية من علم التفسير ، الشوكاني .

دار الفكر ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠١ هـ

- فتح المجيد ، شرح كتاب التوحيد ، عبدالرَّحمن بن حسن بن محمَّد بن عبدالو هاب ، تحقيق : عبدالقادر الأرناؤوط .
- مكتبة المؤيد ، الطائف ، مكتبة دار البيان ، دمشق ـ بيروت ، ط٣ ، الا١٤ هـ .
- فتح المغيث بشرح ألفيّة الحديث للعراقي ، الإمام أبي عبدالله محمّد السّخاويّ ، تحقيق : عليّ حسين علي . دار الإمام الطبرى ، ط ٢ ، ١٤١٢ ه.
  - الفرق بين الفرق ، عبدالقاهر بن طاهر البغدادي . دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٥ هـ .
    - فقه الدعوة الفردية ، د. عليّ عبدالحليم محمود. دار الوفاء ، المنصورة ، ط ١٤١٢ ه.
  - فقه السيرة ، محمَّد الغزالي ، تخريج محمَّد ناصر الدين الألباني . دار الكتب الحديثة ، القاهرة ، ط ١ ، ١٩٦٥ م .
- الفقيه والمتفقه ، الخطيب البغدادي ، تحقيق : عادل بن يوسف العزازى .
  - دار ابن الجوزي ، ط ١ ، ١٤١٧ هـ .
  - الفكر التربوي عند ابن تَيْمِيَّة ، د. ماجد عرسان الكيلاني . دار الأندلس الخضراء ، جدة ، ط ١٤١٧ ، هـ .
    - الفكر التربوي عند ابن القيّم ، د. حسن عليّ الحجاجي . دار حافظ ، جدة ، ط ١ ، ١٤٠٨ هـ .
  - الفوائد ، ابن قیم الجوزیة ، تخریج : أحمد راتب عرموش .
     دار النفائس ، بیروت ، ط ٤ ، ٣٤٠٣ هـ .
  - الفوائد المشوِّق إلى علوم القرآن وعلم البيان ، ابن القيِّم .
     دار الكتب العلمية .
    - القاموس المحيط ، الفيروز آبادي . دار الجيل ، بيروت .
      - قضاء الحوائج ، ابن أبي الدّنيا .

- القول المفيد على كتاب التوحيد ، محمَّد بن صالح العثيمين . دار ابن الجوزي ، الدمام ، ط ٣ ، ١٤١٩ هـ .
- القول المفيد في أدلة التوحيد ، لأبي إبراهيم محمَّد بن عبدالوهاب الوصابي .
  - مكتبة الضياء ، جدة ، ط ٣ ، ١٤٠٧ هـ .
- الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية ( القصيدة النونية ) ، ابن القيّم ، عناية : عبدالله العُمير .
  - دار ابن خزیمة ، الریاض ، ط ۱ ، ۱٤۱٦ ه .
    - الكبائر ، الدَّهبيّ ، تحقيق : عبدالرَّحمن فاخوري . دار السلام ، القاهرة ، ط ٣ ، ١٤٠٥ هـ .
- - دار الرشد، الرياض، ط۱،۸۰۸ هـ
- كتاب الزهد ، للإمام عبدالله بن المبارك ، تحقيق : حبيب الرّحمن الأعظمي .
  - دار الكتب العلمية ، بير و ت
- كتاب السنّة ، عبدالله بن أحمد بن حنبل ، تحقيق : د. محمّد سعيد القحطاني .
  - دار ابن القيّم، الدمام، ط١، ١٤٠٦ هـ.
- كتاب العلم ، الحافظ أبي خيثمة ، زهير بن حرب النَّسائِي ، تحقيق : محمَّد ناصر الدين الألباني .
  - المكتب الإسلامي ، بيروت ، ط ٢ ، ١٤٠٣ هـ .
    - كتاب الكبائر ، الإمام الحافظ شمس الدين الذهبي .
       دار الندوة ، بيروت .
- الكشَّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل ، أبي القاسم / جار الله محمود الزمخشري .

دار المعرفة ، بيروت .

- كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون ، لحاجي خليفة .
   دار الفكر ، بيروت ، ١٤٠٢ هـ .
- كلمة الإخلاص وتحقيق معناها ، الحافظ ابن رجب ، تخريج وتعليق : عماد طه فرّة .

دار الصَّحابة للتراث ، ط ۱ ، ۱٤۰۸ هـ .

- كلمة الإخلاص وتحقيق معناها ، الحافظ ابن رجب ، تحقيق : بشير محمَّد عيون .
- مكتبة دار البيان ، دمشق ، مكتبة المؤيد ، الطائف ، ط ۱ ، ۱٤۱۲ هـ .
- الكليّات ، معجم المصطلحات والفروق اللغوية ، أبو البقاء الكفوي ، تحقيق : عدنان درويش ، ومحمَّد المصري . مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ١٩٩٣ م .
  - كنز العمّال من سنن الأقوال والأفعال ، عليّ بن حسام الدين الهندي . مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ٥ ، ١٤٠١ هـ .
    - **لسان العرب**، لابن منظور . دار صادر ، بیروت ، ط ۱ ، ۱٤۱۰ هـ .
    - لطائف المعارف ، الحافظ ابن رجب ، تحقیق : یاسین السوّاس . دار ابن کثیر ، دمشق ، بیروت ، ط ۱ ، ۱٤۱۳ هـ .
- مجتنى الفوائد الدعوية والتربوية ، من مؤلفات الشَّيخ عبدالرَّحمن بن ناصر السعدي ، إعداد : محمَّد عبدالله الوائلي .
  دار الوطن ، الرياض ، ط ۱ ، ۱ ٤١٦ هـ .
- مجمع الأمثال ، لأبي الفضل أحمد النيسابوري ، تحقيق : محمَّد محيي الدِّين

عبدالحميد .

دار الفكر ، بيروت ، ط٣ ، ١٣٩٣ هـ .

• مجمع الزوائد ومنبع الزوائد ، للهيثمي .

- دار الكتاب العربي ، بيروت ، ط٣ ، ١٤٠٢ هـ .
- مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، جمع : عبدالرَّحمن بن قاسم . مكتبة المعارف ، الرباط ، توزيع خادم الحرمين الشريفين الملك خالد بن عبدالعزيز ـ رحمه الله ـ .
- مجموعة التوحيد ، عدد من العلماء ، منهم : شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، والإمام محمَّد ابن عبدالوهاب ، تحقيق : بشير محمَّد عيون ، ومراجعة : عبدالقادر الأرناؤوط .
  - مكتبة دار البيان ، دمشق ، ط ۱ ، ۱٤۰۷ هـ .
- مجموعة الرسائل والمسائل ، لشيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة ، تصحيح وتعليق : جماعة من العلماء .
  - دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤٠٣ هـ .
- المحدِّث الفاصل بين الرَّاوي والواعي ، للقاضي الحسن بن عبدالرَّحمن الرامهرمزي ، تحقيق : د. محمَّد عجاج الخطيب .
  - دار الفکر ، بیروت ، ط۳ ، ۱٤۰٤ هـ ِ
- المحرّر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز ، لابن عطيّة الأندلسي ، تحقيق : المجلس العلمي بفاس .
  - مطابع فضالة ، وزارة الأوقاف المغربي ، ط ٢ ، ١٤٠٣ هـ .
    - **مختار الصحاح** ، محمَّد بن أبي بكر الرازي . مكتبة لبنان ، بيروت ، ط ۱ ، ۱۹۹۲ م .
- مختصر شعب الإيمان ، الإمام أبي المعالي عمر القزويني ، تحقيق : عبدالقادر الأرناؤوط.
  - دار ابن کثیر ، دمشق ، بیروت ، ط ۲ ، ۱٤۰٥ هـ .
- مختصر الشمائل المحمديّة ، اختصار وتحقيق : محمّد ناصر الدين الألباني .
  - المكتبة الإسلامية ، عمّان ، الأردن ، ط ١ ، ١٤٠٥ هـ .
- مختصر منهاج القاصدين ، الإمام أحمد بن قدامة ، تحقيق : عليّ حسن عبدالحميد .

دار الفيحاء ، عمان ، ودار عمّار ، عمّان ، ط ١ ، ١٤٠٦ ه.

• مختصر منهاج القاصدين ، الإمام أحمد بن قدامة ، تعليق : شعيب الأرناؤوط وعبدالقادر الأرناؤوط.

دار الهجرة ، بيروت ، دار البيان ، بيروت ، ط ١٤٠٦ هـ .

- مدارج السالكين ، ابن قيِّم الجوزيَّة ، تحقيق : محمَّد حامد الفقي . دار الكتاب العربي ، بيروت ، ١٣٩٢ هـ .
- مدارك التنزيل وحقائق التأويل ، لأبي البركات عبدالله بن أحمد النسفي

. طبعة دار الفكر

- مداواة النفوس ، لابن حزم الأندئسي ، تحقيق : عادل أبو المعاطي . دار المشرق العربي ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤١٨ هـ .
  - المدخل إلى علم الدعوة ، محمَّد أبو الفتح البيانوني .
     مؤسسة الرسالة ، بيروت ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .
- مرويات الإمام أحمد في التفسير ، جمع وتخريج : حكمت بشير ياسين

مكتبة المؤيد ، الرياض ، ط ١ ، ١٤١٤ هـ .

• المستدرك على الصحيحين ، للحافظ أبي عبدالله محمّد الحاكم النيسابوري ، دراسة وتحقيق : مصطفى عبدالقادر عطا . دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١١ هـ .

- مسند أبي يعلى ، أبو يعلى الموصلي ، تحقيق : حسين أسد . دمشق ، ط ٢ ، ١٤١٠ هـ .
- المسئد، للإمام أحمد بن حنبل، شرح: أحمد محمَّد شاكر. دار المعارف، مصر، ط۱، ۱۳۷۷ هـ.
- المسند ، للإمام أحمد بن حنبل ، مراجعة وضبط : صدقي محمَّد جميل العطار

دار الفكر ، مصر ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .

المصنف ، لأبي بكر عبدالرزاق الصنعاني ، تحقيق : حبيب الرَّحمن

الأعظمي.

المكتب الإسلامي ، بيروت ، ط ١٩٨٣ م .

• المطالب العالية بزوائد المسائيد الثماثية ، الحافظ ابن حجر ، تحقيق: حبيب الرَّحمن الأعظمي.

دار المعرفة ، بيروت .

- معالم في السلوك وتزكية النّفوس ، عبدالعزيز العبد اللطيف . دار الوطن للنشر ، ط ١٤١٤ هـ .
- معجم الأدباع ، ياقوت الحموي الرومي ، تحقيق : إحسان عبّاس . دار الغرب الإسلامي ، بيروت ، ط ١ ، ١٩٩٣ م .
  - معجم ألفاظ القرآن الكريم ، عن مجمع اللغة العربية . مصر ، ط ٢ ، ١٤٠٩ هـ .
- معجم الصحابة ، أبي الحسين عبدالباقي بن قانع ، ضبط وتعليق : صلاح المصراتي .

مكتبة الغرباء الأثرية ، المدينة النبوية ، ط ١ ، ١٤١٨ هـ .

- المعجم الأوسط، للحافظ الطّبرانيّ، تحقيق: د. محمود أحمد الطحان. مكتبة المعارف، الرياض، ط ١٤٠٥، ه.
  - المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم ، لمحمّد فؤاد عبدالباقي . دار الحديث ، القاهرة ، ط ۱ ، ۱٤۰۷ هـ .
- معجم مقاييس اللغة ، لأبي الحسين أحمد بن فارس ، تحقيق : عبدالسَّلام هارون .

دار الفكر للطباعة والنشر ، بيروت ، ١٣٩٩ هـ .

- المعجم الوسيط، مجمع اللغة العربية، د. إبراهيم أنيس وزملاؤه .
   المكتبة الإسلامية، استانبول ـ تركيا، ط۲، ۱۳۹۲ هـ .
- معرفة السنن والآثار ، للحافظ أبي بكر البيهقي ، تحقيق : سيّد كسروي حسن .

دار الكتب العلمية ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ .

• معرفة الصحابة ، لأبي نعيم الأصبهاني ، تحقيق : عادل العزازي .

دار الوطن للنشر ، الرياض ، ط ١ ، ١٤١٩ هـ .

- مفتاح دار السعادة ، ابن القيّم . دار الكتب العلمية ، بير و ت .
- مفردات ألفاظ القرآن ، الراغب الأصفهاني ، تحقيق : صفوان عدنان داودي .

دار القلم ، دمشق ، الدار الشاميّة ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ .

- المُفْهِم لما أشكل من تخليص كتاب مُسلِّم ، للحافظ أبي العبَّاس أحمد بن عمر القرطبي ، تحقيق : محيى الدين ديب مستو وزملاؤه .
- دار انب کثیر ، دمشق ، بیروت ، دار الکلم الطیّب ، دمشق ، بیروت ، ط ۱ ، ۱٤۱۷ هـ .
  - المنافقون في القرآن الكريم ، د. عبدالعزيز الحميدي . دار المجتمع للنشر والتوزيع ، جدة ، ط ١ ، ١٤٠٩ هـ .
- مناقب الشافعي ، لأبي بكر أحمد بن الحسين البيهقي ، تحقيق : السيد أحمد صقر .

دار التراث ، القاهرة ، ط ۱ ، ۱۳۹۱ هـ

- المنهاج شرح صحيح مسلم بن الحجاج ، الإمام محيي الدين النووي . دار المعرفة ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٤ هـ .
- منهج الإسلام في تزكية النفوس ، د. أنس أحمد كرزون . دار نور المكتبات ، جدّة ، ودار ابن حزم ، بيروت ، ط ١ ، ١٤١٧ هـ .
  - منهج الأنبياء في تزكية النفوس ، سليم الهلالي . دار ابن عفّان ، الخُبر ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ .
  - منهج القرآن في الدعوة إلى الإيمان ، د. عليّ ناصر الفقيهي . ط ۱ ، م ۱ ٤٠٥ هـ .
    - موارد البلاذري ، د. محمّد جاسم المشهداني .
       مكتبة الطالب الجامعي ، مكة ، ط ١٤٠٧ هـ .
- الموافقات ، لأبي إسحاق إبراهيم الشاطبي ، تحقيق وتخريج : أبي

عبيدة مشهور حسن آل سلمان .

دار ابن عفان ، الخبر ، ط ۱ ، ۱٤۱۷ هـ .

• الموطأ ، للإمام مالك بن أنس . دار النفائس ، بيروت ، ط ٦ ، ١٤٠٢ هـ .

النبأ العظیم ، د. محمَّد عبدالله درّاز .
 إدارة إحیاء التراث الإسلامی ، قطر ، ط ۱٤٠٥ هـ .

• نور اليقين في سيرة سيّد المرسلين ، محمَّد الخضري ، دار الندوة الجديدة .

بيروت، ط۱، ۱٤۱٤ هـ

• النشر في القراءات العشر ، الحافظ أبي الخير محمَّد بن محمَّد بن الجزري ، أشرف على تصحيحه : الشَّيخ عليّ محمَّد الضباع شيخ عموم المقارئ بالديار المصرية .

دار الفكر للطباعة والنشر

• نضرة النعيم في مكارم أخلاق الرسول الكريم ، إعداد: مجموعة من المختصين، بإشراف صالح بن حميد و عبدالرحمن ملوّح.

دار الوسيلة ، جدّة ، ط ١ ، ١٤١٨ هـ .

• النهاية في غريب الحديث والأثر ، ابن الأثير ، تحقيق : طاهر الزاوي ، ومحمود الطناحي .

دار الباز .

• النيّة وأثرها في الأحكام الشرعية ، د. صالح بن غانم السدلان . دار عالم الكتب ، الرياض ، ط ٢ ، ١٤١٤ هـ .

• الوابل الصيّب من الكلِم الطيّب ، ابن القيّم ، دراسة وتحقيق : محمّد عبدالرَّ حمن عوض .

دار الريّان للتراث ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤٠٨ هـ .

• وجوب الاعتصام بالكتاب والسنّة منهج أهل السنّة والجماعة ، عبدالقادر عبدالعزيز .

دار الأخلاء ، الدمام ، ط ١ ، ١٤١٣ هـ .

- وصايا الأئمة في لزوم السنّة ، ابن بطّه ، إخراج : عبدالله العبيلان . مكتبة الصحابة ، جدة ، مكتبة التّابعين ، القاهرة ، ط ١ ، ١٤١٢ هـ
  - اليهود في السنّة المطهرة ، د. عبدالله الشقاري .
     دار طيبة ، الرياض ، ط ۱ ، ۱٤۱۷ هـ .
  - اليهود في القرآن والسنّة ، در محمّد أديب الصالح ر دار الهدى ، الرياض ، ط ۱ ، ۱٤۱۳ هـ



## فهرس الموضوعات

## فهرس الموضوعات

| ١        | هُكُر وتقطير                                                                                                                       |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|          | منهج النَّبي ﷺ في الدعوة                                                                                                           |
| ۲        | المقدّمة :                                                                                                                         |
| ۱۷       | منهج البحث                                                                                                                         |
|          | خطة البحث                                                                                                                          |
| ۳١       | : عيهمت                                                                                                                            |
| ٣٢       | تقرير وجوب اتباع الهنهج النبوي                                                                                                     |
|          | أوّلاً : الأمر باتباع الصراط ، وترك السُّبُل ِ                                                                                     |
|          | ثانيًا : دين الأنبياء واحد ؛ ولكلِّ نبيِّ شرعة ومنهاجًا .                                                                          |
|          | ثالثًا : الوعيد الشديد لمن اتبع غير سبيل المؤمنين .<br>رابعًا : الأمر ببيان منهجه ﷺ هو وأتباعه .                                   |
| ٤٧       | خامسًا : الأمر بالدعوة بأسلوب محدّد .                                                                                              |
| التفرُّق | سادسًا : ( الدعوة عبادة ) يجبُ فيها الاتباع .<br>سابعًا : اتباع المنهج النبوي يؤرث الاجتماع والائتلاف المأمور به ؛ وتركه يُفضي إلى |
| ٦١       | والاختلاف المنهي عنه ِ                                                                                                             |
| ٦٤       | قاعدة مهمّة في العبادات :                                                                                                          |
|          | القسم الأوَّل                                                                                                                      |
| ٦        | ( منهجه ﷺ في دعوة المسلمين )                                                                                                       |
| ٦٩       | الباب الأوَّل ( التلاوة )                                                                                                          |
| ٧٠       | الفصل الأُوَّل: التلاوة من أولى مهمات النَّبِ ﷺ                                                                                    |

| ٧٤      | الفصل الثاني : وتأثيرها العميق في النفوس                            |
|---------|---------------------------------------------------------------------|
| بیقات ) | الفصل الثالث : تلاوة النَّبي ﷺ وأصحابه على النَّاس ( تط             |
|         | الأوَّل : مبادئتهم بتلاوة القرآن عليهم :                            |
| ۸٠      | الثَّاني : تلاوة القرآن بعد التمهيد لها :                           |
|         | الثَّالثُ : الاكتفاء ببيان ما يدعو إليه :                           |
|         | تلاوة الصَّحابة القرآن على النَّاس :                                |
|         | الأمر الأوَّل:                                                      |
| ٨٥      | الأمرالثَّاني:                                                      |
| ٨٥      | <br>الأمر الثَّالث :                                                |
| ۸٦      | الفصل الرابع : قدر قراءة النَّبي ﷺ وأصحابه                          |
|         | خلاصة هذا الفصل :                                                   |
| 9 £     | الفصل الخامس : صفة تلاوة النَّبي 🏭                                  |
|         | الخلاصة :                                                           |
| 1.7     | خلاصة باب التلاوة :                                                 |
|         | الباب الثاني                                                        |
| 11.     | المنمج النبوي في التربية والتزكية                                   |
|         | تمهيد : في معاني التربية والتزكية وعلاقتهما ، ومقاصد التربية وأهداف |
| 11.     | منهجها :                                                            |
| 11.     | أولاً : التربية في اللغة :                                          |
| 117     | ثانيًا: التربية في الاستعمال الشرعي:                                |
|         | ثالثًا : التركية في اللغة :                                         |
|         | رابعًا: التزكية في الاستعمال الشرعي:                                |
| 177     | خامسًا : علاقة التزكية بالتربية :                                   |
| 1 7 9   | الخلاصة :                                                           |
| 144     | سادسًا : غاية التربية النبوية ومقصودها الأعظم : .                   |
| 14.     | سابعًا : أهداف التربية النبوية :                                    |
|         | ثامنًا : شواهد تصنيف منهج التربية النبوية :                         |
| 177     | أ ـ محتوى التربية والتزكية ومغمونها مرتبًا :                        |
|         | ب . شواهد المضمون والترتيب :                                        |

| 1 2 1 | الفصل الأول: التربية والتزكية النبوية                                   |
|-------|-------------------------------------------------------------------------|
| ۱٤١   | المبحث الأوَّل : ( تعليم المهُدى ودين الحق )                            |
| 1 £ 1 | المطلب الأُوَّل: ( تعليم الهُدى )                                       |
| 1 £ 1 | المسلك الأَوَّل : الدعوة إلى التوحيد :                                  |
| 10    | التطبيقات النبوية :                                                     |
|       | المسلك الثاني : ( التربية النبوية على تحقيق التوحيد ) : ^               |
|       | المسألة الأولى: معرفة التوحيد، وكيفية التحقُّق به، وقول الله تعالى      |
| 10,   | { فَاعْلُمْ أَنَّهُ لا إِلَّهَ إِلا اللَّهُ وَاسْتَغْفِرُ لِذَنْبِكَ} : |
| 10,   | توحيد الربوبية:                                                         |
| ١٦    | توحيد الألوهية :                                                        |
| 17    | توحيد الذات والأسماء والصفات:                                           |
| 17    | كيفية التحقُّق بالتوحيد :                                               |
| 17    | المسألة الثانية: التربية النبوية على تجريد التوحيد:                     |
| 19    | المسلك الثالث : التربية النبوية على ترسيخ الإيمان :                     |
| 191   | الأساليب النبوية في ترسيخ الإيمان :٧                                    |
|       | الأسلوب الأوَّل ، وُالثَّاني ، والثَّالث :                              |
| 19/   | الأسلوب الرابع: تعليم مراتب الدين                                       |
|       | الأسلوب الخامس: التنبيه على عدد شُعب الإيمان وأفضلها وأدناها،           |
|       | والحثّ على استكمالها .                                                  |
|       | الأسلوب السادس: الدلالة على خصال استكمال الإيمان.                       |
|       | الأسلوب السابع: تغليق القلوب بالله وقطع تعلُّقها بغيره                  |
|       | الأسلوب الثامن: تعظيم قدر التوحيد في القلوب.                            |
|       | الأسلوب التاسع: غرس أسباب وجود حلاوة الإيمان وذوق طعمه $^{}$            |
|       | الأسلوب العاشر: استكمال الإيمان يحسن الخُلُق                            |
|       | الحادي عشر : زيادة طمأنينة القلب بالعلم وتظاهر الأدلة                   |
|       | التَّاني عشر: الحثَّ على العمل والعبادة والاستعانة بالله.               |
|       | التَّالث عشر: استحضار أمور الإيمان واستدامة الذكر وعدم الغفلة ب         |
|       | الرابع عشر : تلاوة القرآن وتعلمه وتدبُّره                               |
|       | الخامس عشر: النظر بتدبُّر في آيات الله في الأفاق وفي الأنفس             |
|       | السادس عشر: التعريف بأسماء الله الحسنى والتعبُّد بها                    |
|       | السابع عشر: التأسي بالنبي ﷺ ، ومعرفة سنّته واتباعها                     |
| 77    | الثامن عشر : التربية على معرفة صفات أهل الإيمان                         |

| ۲۳.                                          | التاسع عشر: التربية على الزُّهد.                                  |
|----------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
|                                              | العشرون : الجلسات الإيمانية .                                     |
|                                              | الحادي والعشرون : التحذير ممّا يُنافي الإيمان أو يُثقِصُه         |
| 7 £ 1                                        | الثَّاني والعشرون : الدعاء لهم وحثَّهم على ذلك .                  |
| وحمله ،                                      | المسلك الرابع : التربية النبوية على حماية جناب التوحيد            |
| 7 £ 7                                        | وسدّ ذرائع الشرك:                                                 |
|                                              | لمبحث الثَّاني : تربية العمل بالعلم ( إصلاح أداة التَّعلُّم ) :   |
|                                              | المطلب الأول : إصلاح القلوب وتربية الإرادة .                      |
|                                              | المسلك الأَوَّل : ( تطمير القلوب )                                |
|                                              | المسألة الأولى: أهميّة تطهير القلوب، مع الأدلة:                   |
|                                              | المسألة الثانية: الأسلوب النبوي التطبيقي في تطهير القلوب:         |
|                                              | أوّلاً - بالتوبة والاستغفار :                                     |
|                                              | ثانيًا - بالدعاء لتطهير القلب وتنقيته :                           |
| <b>۲۷1</b>                                   | ثالثًا - بالأمر بالاستعادة من شرّه:                               |
| <b>Y                                    </b> | رابعًا ـ الإقناع العقلي :                                         |
| 444                                          | وفيما يلي صُوَر وتطبيقات من طريقته 🏶 في الإقناع :                 |
| ب: ۲۷۹                                       | خامسًا - إنكار التصرُّف الناجم عن عدم اكتمال طهارة الق            |
| ٥ وإثارة                                     | سادسًا ـ بشارة من اتّصف بطُهارة القّلب والدلالة علي               |
| 444                                          | التنافس في ذلك:                                                   |
| ته ،                                         | المسلك الثاني : تربية المعرفة ( معرفة الله وأسمائه وصفا           |
| 7 / 7                                        | واَلائه وأفعاله ):                                                |
| 7 / 7                                        | المسألة الأولى : المعرفة المقصودة وتأثير ها في القلوب :           |
| ا وآثار ها ۲۹۲                               | المسألة الثانية: الواجب في أسماء الله وصفاته وتعلّقاتها ومقتضياته |
| 797                                          | الواجب في أسماء الله وصفاته:                                      |
| 798                                          | حكم معرفة الله عَلَى وأسمائه وصفاته :                             |
| ٣٠٠                                          | المسألة الثالثة: الطريقة النبوية في التربية على المعرفة:          |
| ٣٠٠                                          | الطريق الأوَّل : التفكُّر في آياته وتدبُّرها :                    |
|                                              | التطبيقات النبوية على غرس المعرفة:                                |
|                                              | الطريق الثَّاني : النَّظر في مفعولاته :                           |
|                                              | التطبيقات النبوية في لفت أنظار الصَّحابة للتأمُّل في الأنفس وا    |
| <b>707</b>                                   | المسلك الثَّالث : ( تربية المحبَّة )                              |
| 405                                          | تو حيد المحبّة هو أصل العيادة و حقيقتها و سرُّها                  |

| ۳٦٤            | الأساليب النبوية في غرس المحبّة في القلوب :                                   |
|----------------|-------------------------------------------------------------------------------|
| ٣٦٤            |                                                                               |
| ثمراتها        | الأسلوب التَّانِّي: الترُّغيب في محبَّة الله ورسوله ، وبيان فضلها و           |
| ۳٦٦            | ، والترهيب من التقصير فيها ِ                                                  |
| <b>779</b> . a | الأسلوب التَّالث : التبشير بثمار محبَّة الله للعبد ومآله وما أعدّ الله ا      |
| ٣٧٠            | الأسلوب الرابع: الإعلام بعلامات محبّته وأحبائه.                               |
| **             | الأسلوب الخامس : إشاعة المحبّة بين المؤمنين وتعميقها ، وإثارة التنافس         |
| ٣٧٤            | ذاك                                                                           |
| <b>4</b> 1 5   | الفرع الأوَّل: الإعلام بالحبِّ وإخبار الرَّجل بمحبّته:                        |
| ٣٧٤            | ومن التطبيقات :                                                               |
|                | الفرع التَّاني: الإعلام بفضل الحُبِّ في الله                                  |
|                | الفِرع الثَّالثِ : بيان أنَّ من خصال الإيمان الحبِّ في ا                      |
| ٣٧٧            |                                                                               |
|                | الفرع الرّابع: الأمر بإفشاء السلام، والدلالة على أنَّه                        |
| ۳۷۸            |                                                                               |
|                | الفرع الخامس : إخبار هم بأعمالٍ تُعمِّق المحبّة بينهم إ                       |
| ۳۸۱.           | الفرع السّادس: النهي عن مفسدات المحبّة وموانعها                               |
| ۳۸۳            | الأسلوب السادس : الدعاء لهم بالمحبّة .                                        |
|                | الأسلوب السابع: الدلالة على أسباب جلب المحبّة وتقويتها                        |
|                | ١ ـ قراءة القرآن ، وتدبَّره ، والعمل به :                                     |
| ۳۸۷            | ٢ ـ الحثُّ على ذكر الله ذكرًا كثيرًا:                                         |
|                | <ul> <li>٣ ـ الثقرُّب إلى الله بالنّو افل بعد الفر ائض مع الاجتهاد</li> </ul> |
| ۳۹٠            | - 3                                                                           |
|                | ٤ ـ دلالتهم علي استدامة استحضار منّة الله عليهم ، و                           |
|                | ورحمته وألائه ونِعَمِهِ :                                                     |
|                | ٥ ـ إخبار هم بشرط المحبّة :                                                   |
| العمل ٩٩٣      | ٦ ـ تربيتهم على الرجاء في رحمة الله و عدم الركون إلى                          |
| ٤٠٣            | المسلك الرابع : تربية الخوف والرجاء                                           |
| ٤١١            | المبحث الثالث : التواصي بالحقّ ، والتواصي بالصبر                              |
| ٤٧٤            | الفصل الثاني: الأساليب والوسائل التربوية النبوية                              |
|                | المبحث الأوّل : ( الأساليب النربوية النبوية ) .                               |
|                | الأسلوب في اللغة :                                                            |
| هم ۲۲ غ        | ١ _ مقابلتهم بالترحيب و طلاقة الوجه و التسيَّم في وجو ههم ، و عدم حجد         |

| ٤٢٨.    | ۲ ـ إنزالهم منازلهم واحترام مشاعرهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٣٠.    | ٣ ـ تألفهم واستمالة قلوبهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 240.    | ٤ ـ الحرص على هدايتهم والخوف والشَّفقة عليهم:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|         | ٥ ـ الرِّفق بهم ورحمتهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| £ £ \ . | ٦ ـ مدار اتهم وملاطفتهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|         | ٧ ـ قبول ظواهرهم وإيكال سرائرهم إلى الله :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| £ £ V . | ٨ ـ قبول أعذار هم والتجاوز عن أخطائهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|         | ٩ ـ إشهار فضائلهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٤٥٥.    | ١٠ ـ شكرهم والثناء عليهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ٤٦٠.    | ١١ ـ تفريج كرباتهم وقضاء حوائجهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٤٦١.    | ومن الأمثلة التطبيقية لتفريج الكربات :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
| ٤٦٣.    | ١٢ ـ زيارتهم وتفقُد أحوالهم والاهتمام بهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|         | ۱۳ ـ عيادة مرضاهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|         | ١٤ ـ الشفاعة الحسنة لهم ، وقبولها منهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|         | ومن الأمثلة التطبيقية له ﷺ في الشفاعة لأصحابه : .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|         | ١٥ ـ الدّب عن أعراضهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|         | وقد ذبّ النّبي ﷺ الغيبة عن نفسه بالمال:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٤٧٦.    | ١٦ ـ التأليف بين قلوبهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|         | ۱۷ ـ قبول هداياهم ، ومكافأتهم عليها :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤٨٥.    | ۱۸ ـ عتابهم ، وإنكار المنكر عليهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|         | ۱۹ ـ مواساتهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|         | ۲۰ ـ نصیحتهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|         | ۲۱ ـ وصيّتهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|         | ٢٢ ـ مشاركته في الأعمال ، وعدم التميُّز عنهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ٠,٩.    | ٢٣ ـ مخالطتهم وعدم الاحتجاب عنهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| 017     | ٢٤ ـ تقديم الأهمّ ، والتدرُّج فيه :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|         | ٢٥ ـ التعويد على العمل وتحمُّل المسئولية :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|         | ٢٦ ـ الإقراع بينهم في المشكلات :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|         | ٢٧ ـ استغلال المواقف والأحداث في تربيتهم :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
|         | ٢٨ ـ معالجة المواقف الّتي تسبب انكسارًا في النفس:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| _       | <ul> <li>٢٩ ـ التربية بابتسامة المغضب ، وإظهار الغضب ، والإعراض ،</li> <li>الكلام والسلام وردة ، والهجر ، وإقامة الحد ، كل ذلك مع حبه لهم .</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|         | الكارم والسلام ورده ، والهجر ، وإقامة الحد ، كل ذلك مع حبه لهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|         | ۱۰ - انتربیه بانفصه :<br>۳۱ ـ تر بنه النّب ﷺ أصحابه بالقد، ة ، الأسه ة الحسنة :                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| - 1     | ا ا الله الله الله ١ ١١٠ الكنفالة الكنون و ١١ معو و العنفالة الكنون و ١١ معو و ١١ معود الكنفالة الكنفا |

| 004       | كيف ربّى النَّبي ﷺ أصحابه بأسلوب القدوة ؟                           |
|-----------|---------------------------------------------------------------------|
| 004       | الأوَّل : الدعوة إلى الاقتداء به قولاً وفعلاً .                     |
|           | الطريق التَّاني : سيرته ﷺ ، وقيامه بالتطبيق العملي الكامل للوحي     |
|           | المحور الأوَّل:                                                     |
|           | المحور التَّاني:                                                    |
| • V •     | المحور التَّالث:                                                    |
|           | الباب التَّالث ( المنهج النبوي في التّعليم ):                       |
| 711       | تعليم الكتاب والحكمة                                                |
|           | ······································                              |
| 714       | الفصل الأول: مضمون تعليمه ﷺ ومقاصده                                 |
| 714       | المبحث الأوَّل: أصل العلم والإيمان.                                 |
|           | المبحث الثاني : رأس الأمر التوحيد .                                 |
|           | المبحث الثالث : عمود الإسلام ودعائمه وسائر شرائعه .                 |
| 7 2 7     | المبحث الرابع : مصادر العلم وطريق فهمه .                            |
| 709       | الفصل الثاني : طريقة النَّبي ﷺ وأساليبه في التعليم                  |
|           | المبحث الأوَّل : صفة تعليمه وتحديثه ﷺ ، ورفقه بالمتعلم ِ            |
|           | المبحث الثاني : صفة مجلس تحديثه ﷺ وأدب أصحابه                       |
|           | المبحث الثالث : تعليم النّبي ﷺ ، وأمره بطلب العلم ، والتر غيب فيه . |
|           | المبحث الرابع: أمره ﷺ بالعمل بالعلم:                                |
| 7 / ٤     | المطلب الأُوَّل : بيان أَنَّ المراد بِالعلم العمل                   |
| ٦٨٨       | الأُوَّل: تصميم النيّة:                                             |
| 4 1 4     | الثَّاني : الاستعانة على طلب العلم بالصوم وعلى حفظه بالعمل به .     |
|           | الثَّالث: الوعظ بالأعمال مقدّم على الوعظ بالأقوال                   |
| ٦٨٩.      | الرابع : القطرُ على الصفا                                           |
| 44.       | الخامس : أولى النَّاس بالله ، وبكلامه :                             |
|           | السادس : الأكثرُ علمًا ، الأحسن عملاً                               |
|           | المطلب الثَّاني: ( بيان أنَّ العلم حجَّةٌ لك أو عليك ).             |
| * * * * . | المطلب النائي: ﴿ بِيانَ أَنْ الْعَلَمُ حَجِمُ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ ﴾. |
| 191       | المطلب الثِّالث: ( فتح الجدل ومنع العمل )                           |
| ٧.٣       | المبحث الخامس : أمر ه ﷺ بتعليم العلم و تبليغه و نشر ه :             |

| ٧11          | المبحث السادس : ( ما يُنشر من العلم ومالا يُنشر ) .                                   |
|--------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
|              | القسم الأَوَّل :                                                                      |
| <b>V 1 T</b> | القسم الثَّاني : علمٌ لا يُنْشرُ مطلقًا                                               |
| <b>7 7 7</b> | القسم الثَّالث : علمٌ في نشره تفصيل وتعلِّقُ بالأشخاص، أو الأوقات، أو الأحوال .       |
| <b>٧ ٢ ١</b> | أولاً : ( علم يُنشر في قوم دون قوم )                                                  |
|              | ثانيًا: العلم المتعلق نشره بالأوقات: (وهو النوع النَّاني من العلم                     |
| 779          | الَّذِي فِي نَشْرِهِ تَفْصِيلُ ﴾ :                                                    |
| ٧٣.          | ثالثًا: العلم المتعلّق نشره بالأحوال (وهو النوع الثّالث من العلم الذي في نشره تفصيل): |
|              | ضوابط نشر العلم:                                                                      |
|              | المبحث السابع: ( الأساليب النبوية في التعليم ) .                                      |
|              | ۱ ـ أوقات تعليمه ﷺ وأماكنه :                                                          |
|              |                                                                                       |
| ٧٣٩          | ۲ ـ أمره ﷺ أصحابه بحضور مجلسه :                                                       |
| ٧٣٩          | ٣ - انتهاز المناسبات العارضة للتعليم (أو ما يُسمَّى بالرّبط بالأحداث).                |
| ٧٤.          | ٤ ـ التخوُّل والتجوُّز :                                                              |
| V £ Y        | ٥. تخصيص النساء بأيامٍ معلومة لتعليمهنّ ووعظهنّ :                                     |
|              | ٣ ـ التطويل في الموعظة والعلم نادرًا :                                                |
|              | ٧. أمره ﷺ بأخذ العلم عنه ابتداءً                                                      |
|              |                                                                                       |
| V £ 0        | ٨. ترحيبه ﷺ بطالب العلم :                                                             |
| V £ 7        | ٩ ـ الأمر بالتيسير والنهي عن التعسير والتنفير :                                       |
| <b>V £ V</b> | ١٠. تعليمه ﷺ كلَّ ما كان من أمر الدين .                                               |
| ٧٤٨          | ١١ ـ التدرُّج في التَّعليم وتقديم الأهم :                                             |
| ٧٥.          | ١٢. حفزُ الهمم للعلم والتعليم بالتذكير بفضلهما:                                       |
| ٧٥.          | ١٣ ـ البدء بالفائدة دون السؤال عنها:                                                  |
|              | ١٤ ـ تعليمه ﷺ بالوعظ والتذكير :                                                       |
|              | ١٥. تعليمه بالترغيب والترهيب :                                                        |
|              | أولاً : الجمع بين الترغيب والترهيب :                                                  |

| <b>707</b>                                   | ثانيًا : التّعليم بالترغيب :                                              |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------|
| <b>V 0 £</b>                                 | ثالثًا : التّعليم بالترهيب :                                              |
| <b>Y 0 9</b>                                 | ١٦. تعليمه ﷺ في الوقت المناسب ، وعدم تأخير البيان عن وقته :               |
| ٧٦.                                          | ١٧ ـ تعليمه بالقصص :                                                      |
| <b>٧٦1</b>                                   | ١٨. تعليمه ﷺ بالخطابة :                                                   |
| ٧٦٣                                          | ١٩. تعليمه بالوصيّة :                                                     |
| ۲٦٤                                          | ٢٠. الحواروا لمجادلة بالتي هي أحسن:                                       |
| ۷٦ <i>٥</i>                                  | ٢١ الإقناع بالقياس ( قياس النظير بنظيره ) :                               |
| <b>٧٦٦</b>                                   | ۲۲. تعلیمه ﷺ بالتشبیه :                                                   |
| <b>٧٦</b> ٨                                  | ٢٣. تعليمه ﷺ بضرب الأمثال :                                               |
| ٧ ٧ <b>٣</b>                                 | ۲٤. تعليمه ﷺ بجوامع الكلم :                                               |
| <b>Y                                    </b> | ٢٥ تأكيد ما يعلِّمه بالقسم :                                              |
| <b>٧ ٧ ٩</b>                                 | 27. أسلوب العرض على الشيخ:                                                |
| ٧٨.                                          | ٢٧ القراءة من الشيخ:                                                      |
| ، 4                                          | ٢٨. عنايته بالنُّخبة من أصحابه وإشهار فضائلهم في العلم ، وبيان مرات       |
| ٧٨١                                          | وأمره بالأخذ عنهم ، ( وفيه إشارة إلى التخصُّص ) :                         |
| <b>٧</b>                                     | ٢٩ ـ إثارة التنافس والغبطة بينهم في العلم :                               |
| <b>Y                                    </b> | ٣٠.التّشجيع والتهنئة بالعلم :                                             |
| ٧ ٨ ٩                                        | ٣١ـ اعترافه ﷺ بالنسيان ، وتلطُّف أصحابه في الرّد :                        |
| <b>v 9 1</b>                                 | ٣٧ اهتمامه ﷺ بضبط الحفظ :                                                 |
| <b>V 9 Y</b>                                 | ٣٣ ـ ذكر ثواب العمل بعد أدائه لاستدامته ، وقبله ترغيبًا فيه وتشويقًا إليه |
| ۷٩٤                                          | ٣٤. تعليمه ﷺ بذكر عِلَّةِ الحكم ليِثْبُتُ الفهم ويمكن القياس:             |
|                                              | ٣٥. اكتفاؤه ﷺ بالإجمال والتعريض دون التفصيل في تعليم ما يُستحيا منه       |
|                                              | ٣٦. مداعبة من أخطأ تخفيفًا عنه ، وبيان خطئه في رفق وابن من غبر تعنيف      |

| ۸., | الفصل الثالث : أصول وقواعد منهجية في طلب العلم مستقرءة من المنهج النبوي   |
|-----|---------------------------------------------------------------------------|
| ۸., | المبحث الأوَّل : التهيؤ للعلم والاجتهاد فيه .                             |
| ۸٠٠ | المطلب الأُوَّل: إخلاص النيّة في طلب العلم:                               |
| ۸٠٠ | النيّة :                                                                  |
| ۸٠١ | الإخلاص:                                                                  |
| ۸۰۷ | مثال تطبيقي في الإخلاص :                                                  |
| ۸۱۳ | المطلب الثَّاني: الحلم قبل العلم .                                        |
| ۸۱۳ | ·                                                                         |
| ۸۱۳ |                                                                           |
| ۸۱٥ |                                                                           |
| ۸۱۹ | المطلب الثَّالث: الجِدُّ والمجاهدةُ في طلب العلم .                        |
| ۸۳۳ |                                                                           |
| ۸۳۷ |                                                                           |
| ۸۳۷ | A                                                                         |
| ۸۳۷ | _                                                                         |
| ٨٤٠ | مثال تطبيقي في طلب الصَّحابة تفسير القرآن:                                |
| ٨٤٣ | المسلك الثَّاني : تقديم الأَهم .                                          |
| ٨٥٢ | المسلك الثَّالث : التدرُّج في التعلُّم                                    |
| ۸٥٧ | المطلب الثَّاني: ( أخذ العلم عن أهله ، وعن كُلِّ شيخٍ ما يُحْسِن )        |
| ۸٦١ | المطلب الثالث: اتباع السُّنَّة وتعظيمها وترك التقليد                      |
| ۸٦١ | الاتباع لغة :                                                             |
| ۱۲۸ | وفي الاصطلام :                                                            |
| ٨٦٦ | المبحث الثالث : ( حفظ العلم وفهمه واستذكاره ) .                           |
| ٨٦٦ | المطلب الأوَّل: الجمع بين الحفظ والفهم .                                  |
| ٨٦٦ | المسلك الأُوَّل : ( المفظ أصل في الهنــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| ۸۷٥ | المسلك الثَّاني : ( الفهم أصل في المنهج النبوي )                          |
| ۸۸۷ | المسلك الثَّالث : الحاجة إلى الجمع بين الحفظ والفهم                       |

| ۸۹۷    | المطلب الثَّاني : استذكار العلم وتعاهده                                                  |
|--------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| 9.4    | المطلب الثَّالث : كتابة العلم وتقييده .                                                  |
| ٩ . ٦  | لمبحث الرابع : ( تطبيق عملي ) ، ( دليل طالب العلم ) .                                    |
| 9 . 7  | المطلب الأَوَّل: أوصاف علماء السنَّة الَّذين يؤخذ عنهم العلم                             |
| 9 . 7  | 3 35 - 6                                                                                 |
| 9 • ٧  |                                                                                          |
| 9 • ٨  |                                                                                          |
| 9 • ٨  | ئ.رېانياً:                                                                               |
| 91.    | <ul> <li>٥ . أن يكون ممن ربّا ه العلماء وأخذ عنهم مع طول سُحبْةٍ وماازمةٍ لهم</li> </ul> |
|        | ٦ ـ اتباع الكتاب والسُّنَّة وِإجماع الأَمَّة :                                           |
|        | ٧ ـ التواضع والرفق بالمتعلِّم:                                                           |
| 910    | ٨ ـ أن يكون من الأكابر :                                                                 |
| 911    | ٩ ـ الأعلم والأورى ، والأتقن والأحفظ ، مع الشمرة وعلو الإسناد : .                        |
| 911    | ١٠ ـ متدرِّجًا فِي تعليمه :                                                              |
|        | ١١ ـ العالم الَّذي ينتقي المديث انتقاءً ، ولا يحدُّث بكلٌ ما سمع ،                       |
| 919    | ولا يحدُّث بالشَّاذ ، ولا يتتبُّم الغرائب :                                              |
| 94.    | ١٢ ـ إِفْشَاوُه للعلم في المساجد وغيرها علانية إِلاَّ لعارض:                             |
| 9 7 7  | أوصاف من تؤخذ عنه الفتوى:                                                                |
| 94.    | تفقّد أحوال المفتين وغيرهم من أهل العلم :                                                |
| 9 4 4  | المطلب الثَّاني: ( خوارم المنهج ومعوقاته ).                                              |
| 9 77 7 | المطلب الثَّالث: ( مراحل سُلَّم التّعلُّم ).                                             |
| 9 4 4  | الطريقة الأولى: ( طريقة المغاربة )                                                       |
| 9 47   | الطريقة الثَّانية : ( طريقة المشارقة )                                                   |
| 9 3 4  | أُوَّلاً : مرحلة التأسيس :                                                               |
|        | مقاصد هذه المرحلة :                                                                      |
|        | الوسائل:                                                                                 |
| 479    | الخصائص والضوابط ·                                                                       |

| 9 7 9 | ثانيًا : مرحلة التوسُّط:                                        |
|-------|-----------------------------------------------------------------|
| 9 7 9 | مقاصدها :                                                       |
| 9 £ . | الوسائل:                                                        |
|       | الخصائص والضوابط:                                               |
|       | ثالثًا : مرحلة التّوسُّع والمطوّلات :                           |
| 9 £ . | مقاصد هذه المرحلة :                                             |
|       | الوسائل:                                                        |
|       | خصائص هذه المرحلة:                                              |
| 9 £ 1 | رابعًا : مرحلة التخصُّص :                                       |
|       | المطلب الرابع: ( مفردات منهج طلب العلم في ضوء سُلَّم التعلُّم ) |
|       | أُولاً : حفظ القرآن الكريم :                                    |
|       | طريقة الحفظ:                                                    |
|       | ر.<br>تجوید القرآن :                                            |
|       | ثانيًا : تفسير القرآن الكريم                                    |
|       | <br>المرحلة الأولى:                                             |
|       | المرحلة الثانية :                                               |
|       | المرحلة الثالثة:                                                |
|       | ثالثًا : ۚ عفظ السُّنَّة .                                      |
|       | المرحلة الأولى:                                                 |
|       | المرحلة الثانية :                                               |
|       | المرحلة الثالثة :                                               |
|       | المرحلة الرابعة:                                                |
|       | المرحلة الخامسة: التوسُّع في حفظ السُّنَّة:                     |
|       | الطريقة الأولى :                                                |
| 90.   | الطريقة الثانية :                                               |
| 90.   | الطريقة الثالثة:                                                |
| 901   | طريقة حفظ الحديث :                                              |
| 907   | كيفية المذاكرة بالحديث :                                        |
|       | نصائح في حفظ الحديث :                                           |
| 905   | رابعًا : فقه الإيمان :                                          |
| 905   | المرحلة الأولى :                                                |
|       | المرحلة الثانية :                                               |

| 900          | المرحلة الثالثة:                                                |
|--------------|-----------------------------------------------------------------|
|              | المرحلة الرابعة:                                                |
|              | مرحلة التوسع :                                                  |
|              | ملحظ:                                                           |
|              | فاهسًا : اللغة :                                                |
|              | المرحلة الأولى: المقدِّمة الآجرُّمية .                          |
|              | المرحلة الثانية: مُلحة الإعراب، للحريري.                        |
|              | المرحلة الثالثة: ألفيّة ابن مالك، وتُسمّى الخلاصة.              |
|              | مرحلة التوسُّع :                                                |
|              | سادسًا : الفقه :                                                |
|              | كتب الفقه :                                                     |
|              | التربية على اتباع الدليل والانتفاع بجهود العلماء دون تمدُّهُب : |
|              | أولاً : مدرسة الإمام أبي حنيفة النعمان . رحمه الله .:           |
|              | المرحلة الأولى: أحد المختصرات:                                  |
|              | المرحلة الثانية: أحد كتب المتوسطات.                             |
|              | المرحلة الثالثة:                                                |
|              | ثانيًا : مدرسة الإمام مالك بن أنس ـ رحمه الله ـ:                |
|              | المرحلة الأولى:                                                 |
|              | المرحلة الثانية :                                               |
| 977          | المرحلة الثالثة:                                                |
|              | ثالثًا : مدرسة الإمام الشافعي ـ رحمه الله ـ:                    |
|              | المرحلة الأولى:                                                 |
| 971          | المرحلة الثانية :                                               |
| 971          | المرحلة الثالثة:                                                |
|              | رابعًا : مدرسة الإمام أحمد . رحمه الله .:                       |
| <b>9 7</b> A | المرحلة الأولى:                                                 |
|              | المرحلة الثانية :                                               |
|              | المرحلة الثالثة :                                               |
|              | المرحلة الرابعة: مرحلة التوسُّع في الفقه.                       |
|              | سابعًا : مصطلح الحديث :                                         |
|              | المرحلة الأولى:                                                 |
|              | المرحلة الثانية ·                                               |

| 9 7 1     | المرحلة الثالثة:                                     |
|-----------|------------------------------------------------------|
|           | المرحلة الرابعة :                                    |
|           | ثاهنًا : أصول الفقه :                                |
| 9 7 7     | المرحلة الأولى:                                      |
|           | المرحلة الثانية :                                    |
| 9 7 7     | المرحلة الثالثة:                                     |
| 9 7 7     | تاسعًا : سيرة النَّبي 🦚 ، وفقمما :                   |
| 9 7 7     | المرحلة الأولى :                                     |
|           | المرحلة الثانية :                                    |
| 9 7 7     | المرحلة الثالثة :                                    |
| 9 7 7     | عاشرًا : الفرائض :                                   |
| 9 7 7     | المرحلة الأولى :                                     |
| 9 4 0     | ضوابط في اختيار المنظومات :                          |
| 9 7 7     | طريقة حفظ المنظومات :                                |
| 9 7 7     | محاذير في حفظ المتون :                               |
| 9 7 7     | القسم الثّاني<br>دعوة غير المسلمين (الكقار)          |
| ٩٨٠       | لباب الأوَّل (دعوة المشركين عامّة)                   |
| 9.8.1     | الفصل الأول: دعوتهم إلى التوحيد                      |
| <b>. </b> |                                                      |
|           | الفصل الثاني: الأساليب النبوية في دعوة المشركين      |
| ١٠٠٢      | المبحث الأوَّل : دعوتهم بالحكمة                      |
| 1         | ١. تبليغ ما جاء به وبيانه ، وجهادهم به :             |
| 1 £       | ومن الأمثلة التطبيقية:                               |
| 17        | ٢ ـ الصبر على أذاهم ، والكفُّ والحلم ، والعفو عنهم : |
|           | ٣ ـ الدعوة بالتألُّف بالدعاء بالهُدى لهم :           |
|           | عَ ـ تَأْلُفُهِم بِالْعِطَابِ وَالْهَدَابِ :         |

| 1.15   | ٥ ـ التَّالُّف بِما يُحِبُّ المُدعوِّ :                           |
|--------|-------------------------------------------------------------------|
| 1.15   | ٦ . الإعراض عن أخطائهم ، والعفو عنهم :                            |
| 1.10   | المبحث الثَّاني : دعوتهم بالموعظة الحسنة .                        |
| 1.71   | المبحث الثالث : مجادلتهم ، ومحاورتهم .                            |
| 1.71   | أوّلاً : الاستشهاد بما يقرّونه على ما ينكرونه .                   |
| 1.74   | ثانيًا :.الصبر على سماع عروضهم ، والرّدّ عليهم في حلمٍ ورفق       |
| 1.75   | ثَالثًا : . مجادلتهم وإفحامهم                                     |
| 1.40   | رابعًا: ـ استجابة النَّبي ﷺ لسؤال المشركين أن يريهم آية           |
| 1.44   | خامسًا. دعوتهم إلى التَّفكُّر                                     |
| 1.48   | سادسًا.التحدي والإعجاز حال الرفض .                                |
| 1.49   | سابعًا. تخييرهم في الإِسلام أو دفع الجزية أو جهادهم               |
| ١.٣.   | الفصل الثالث : وسائله ﷺ في الدعوة                                 |
| ١.٣.   | الجهاد :                                                          |
| 1      | لباب التَّاني ( منهجه ﷺ في دعوة أهل الكتاب )                      |
|        | الفصل الأُوَّل : دعوتهم إلى التوحيد والتدرج في إخبارهم بالفرائض ، |
| 1. £ 1 | وإخبار رسوله أنَّه يئتي قومًا أهل كتاب                            |
|        | الفصل الثَّاني : بشارتهم بالسلامة والأجر مرَّتين إن هم استجابوا ، |
| 1.57   | وعدم اتخاذ بعضهم بعضًا أربابًا من دون الله                        |
| ١٠٤٨   | الفصل الثَّالث : إجابته ﷺ على أسئلتهم التعجيزية                   |
| 1.05   | الفصل الرابع: مجادلتهم وإقامة الحجّة عليهم                        |
| 1.7.   | ١ . النداءات القرآنية الَّتي تخاطب العقل من خلال الوجدان:         |
|        | ٢ ـ الوعظ والتذكير بالنِّعم والنِّقم :                            |
|        | ٣. تحدِّيهم في إثبات دعاواهم :                                    |

|         | ٤ ـ توضيح بطــلان عقيدتهم في أنبيائهم وأحبـارهم ورهبـانهم ،     |
|---------|-----------------------------------------------------------------|
| 1.77    | وتعليمهم الاعتقاد الصحيح :                                      |
| 1.70    | الفصل الخامس: دعوتهم إلى المباهلة حال الرفض                     |
| 1. ٧    | الفصل السادس: هديه ﷺ في التعامل معهم                            |
| ١٠٧٠    | من هدیه ﷺ في ذلك :                                              |
| ١٠٧٣    | الفصل السابع: جهادهم                                            |
| 1. ٧٧   | لباب التَّالث ( منهجه ﷺ و هديه في المنافقين )                   |
| ١٠٧٨    | يهيد                                                            |
| ١٠٧٨    | في معنى النفاق ، وأقسامه ، وأحكامه ، ونجومه                     |
| 1.41    | نجوم النفاق:                                                    |
| 1 . 4 9 | الفصل الأُوَّل: قبول علانيتهم، وإيكال سرائرهم إلى الله          |
| 1.97    | الفصل الثَّاني: الإعراض عنهم، ووعظهم، والصبر على أذاهم          |
|         | الفصل الثَّالث : عدم توقيرهم أو الاستغفار لهم أو الصلاة عليهم   |
| ۱۱۰۸    | والقيام على قبورهم                                              |
| 1111    | الفصل الرابع : جهادهم والإغلاظ عليهم                            |
| باطن    | مسألة جليلة : ( تعلُّق الأحكام في الدنيا بالإيمان الظاهر دون ال |
| 1117    | وإجرائها على المنافقين ما لم يظهروا كفرًا بواحًا ويقيموا عليه   |
| į.      | تعامل النَّبي ﷺ وأصحابه مع المنافقين بعد تنزُّل الفاضحة وآيات   |
|         | التهديد من سورة الأحزاب:                                        |
|         | الخلاصة :                                                       |
| 1177    | الفصل الخامس: محاصرتهم والتضييق عليهم وتهديدهم                  |
|         | الفصل السادس: كشف خططهم ومؤامراتهم وإبطالها                     |
|         | الفصل السادع: منهجه ﷺ في معالجة المراقف الناجمة عن فتن النا     |

| 1111 | أولاً : إذا كان النفاق الصادر عنهم ترك طاعة .                             |
|------|---------------------------------------------------------------------------|
|      | ثانيًا : إذا نجم النفاق في هيئة فعل يفعلونه وأطلعه الله عليه قبل وقوعه    |
|      | ثَالَتًا : إذا أَظْهَرُوا نَفَاقًا في غيبته ولم يَطْلِعُهُ الله عليه .    |
| 1109 | الفصل الثامن: إشهار علاماتهم وأعمالهم دون أسمائهم                         |
| 1177 | فَائِدَةَ فِي قُولَ اللَّهُ تَعَالَى : { وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ } : |
| 1177 | ومن أهمّ علاماتهم :                                                       |
| 1174 | الخاتمة                                                                   |
| 1177 | الفهارس                                                                   |
| 1174 | فهرس الآيات الكريمة                                                       |
| ١٢١٨ | فهرس الأحاديث الشريفة                                                     |
| ١٧٧٨ | فهرس المصادر والمراجع                                                     |
| 17.7 | فهر س المو ضو عات                                                         |



