### نموذج ترخيص

أنا الطالب: صلاح كبد إلى عدا أبو مين كم مين الجامعة الأردنية و/ أو من تفوضه ترخيصاً غير حصري دون مقابل بنشر و / أو استعمال و / أو استغلال و / أو تصوير و / أو إعادة إنتاج بأي طريقة كانت سواء ورقية و / أو إلكترونية أو غير ذلك رسالة الماجستير / الدكتوراه المقدمة من قبلي وعنوانيا.

# التبيان في الوفتلا عات النصوبية بين عُراء في أبي محرو ونافع وأ ثرها في المعن في العَرابَ ن الكريم

وذلك لغايات البحث العامي و / أو التبادل مع المؤسسات التعليمية والجامعات و / أو لأي غاية أخرى تراها الجامعة الأردنية مناسبة، وأمنح الجامعة الحق بالترخيص للغير بجميع أو بعض ما رخصته لها.

الله الطالب: جملاع عبد الله على أبو يحين التوقيع: عملاجه

التاريسخ: ١٤ - ٨ - ١٤٠

# التبيان في الاختلافات النحوية بين قراءتي أبي عمرو ونافع وأثرها في المعنى في القرآن الكريم

إعداد صلاح عبد الله حسن أبو يحيى

المشرف الدكتور ياسين عايش خليل

قدمت هذه الرسالة استكمالاً لمتطلبات الحصول على درجة الماجستير في اللغة العربية

كلية الدراسات العليا الجامعة الأردنية

تعتمد كلية الدراسات الدراسات الدراسات الدراسات الدرسال و النسخة من الرسال و التوقيع المراسات التوقيع المراسات التوقيع المراسات التوقيع المراسات التوقيع المراسات الدراسات الدر

آب ۲۰۱٤ آ

### قرار لجنة المناقشة

نوقشت هذه الرسالة (التبيان في الاختلافات النحوية بين قراءتي أبي عمرو ونافع وأثرها في المعنى في القرآن الكريم) وأجيزت بتاريخ ١١/ ٨/١١ ٢٠١

### التوقيع

### أعضاء لجنة المناقشة

الدكتور ياسين عايش خليل، مشرقًا أستاذ مشارك – عباسي



الدكتور عبد الكريم الحياري، عضوًا أستاذ مشارك - بلاغة ونقد



الدكتورة فوز نزال، عضوًا أستاذ مشارك - بيان قرآني



الدكتور محمود عبيدات، عضوًا أستاذ مشارك - لغة ونحو (جامعة العلوم الإسلامية)



## الإهداء

أهدي هذا العمل المتواضع:

إلى روح أبي الطاهرة رحمه الله وإلى والدتي الحنونة وإلى الأهل

### شكر وتقدير

أشكر الله – عزَّ وجلَّ – الذي أنعم علينا بنعمة الإيمان به، كما أشكره بإنعامــه علــيّ بإتمام هذه الرسالة.

وأتقدم بالشكر الجزيل إلى أستاذي العزيز الدكتور ياسين عايش خليل، الذي كان يقدم لي النصح والإرشاد على أتم وجه بما يخدم هذه الرسالة، فجزاه الخير على ما قدّمه صاحب سعة الصدر، والذي يتسم بالتواضع، كما أتمنى له أنْ يكون دائمًا بالصحة والعافية.

كما أتقدم بجزيل الشكر والعرفان لأعضاء لجنة المناقشة لتفضلهم قبول قراءة هذه الرسالة، وما قدموه من ملاحظات، وهم:

١- الدكتور عبد الكريم الحياري

٢- الدكتورة فوز نزال

٣- الدكتور محمود عبيدات

فجزاهم الله - عزَّ وجلَّ - عنَّى خير الجزاء.

وأتقدم أيضاً بجزيل الشكر والعرفان لرئيسة قسم اللغة العربيّة الدكتورة فوز نزال، التي كانت تقدم لي المساعدة، ولها منّي كلّ التقدير والاحترام؛ لوقوفها إلى جانب طلابها وحرصها على مساعدتهم على أتمّ وجه بكلّ صدق وأمانة، فجزاها الله – عزّ وجلّ – عنّى خير الجزاء.

### فهرس المحتويات

| الموضوع                                                               |
|-----------------------------------------------------------------------|
| قرار لجنة المناقشة ب                                                  |
| الإهداء                                                               |
| شكر وتقدير د                                                          |
| فهرس المحتوياتهـ                                                      |
| ملخص الدراسة باللغة العربيّة                                          |
| المقدمة                                                               |
| التمهيد                                                               |
| أولاً: نبذة عن نشأة القراءات القرآنية                                 |
| <b>ثانيًا:</b> التعريف بالقارئين                                      |
| – التعريف بأبي عمرو بن العلاء                                         |
| - التعريف بنافع بن عبد الرحمن                                         |
| الفصل الأول:                                                          |
| الاختلاف النحوي بين قراءتي أبي عمرو ونافع في الاسم وأثره في المعنى ١٧ |
| وفيه ثلاثة مباحث:                                                     |
| <ul> <li>المبحث الأول: بين الرفع والنصب.</li> </ul>                   |
| - المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالنصب                  |
| - المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالرفع ٩٠              |
| - المبحث الثاني: بين النصب والجر.                                     |
| - المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالجر                   |
| - المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجر ونافع بالنصب                  |
|                                                                       |
| <ul> <li>المبحث الثالث: بين الرفع والجر.</li> </ul>                   |
| - ا <b>لمطلب الأول:</b> ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالجر           |
| - المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجر ونافع بالرفع                  |

| القصل الثاني:                                                          |
|------------------------------------------------------------------------|
| الاختلاف النحوي بين قراءتي أبي عمرو ونافع في الفعل وأثره في المعنى ١٩٢ |
| وفيه ثلاثة مباحث:                                                      |
| - المبحث الأول: بين الرفع والنصب.                                      |
| <ul> <li>المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالنصب</li></ul>  |
| - المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالرفع ١٩٨              |
| <ul> <li>المبحث الثاني: بين الرفع والجزم.</li> </ul>                   |
| - المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالجزم                   |
| - المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجزم ونافع بالرفع ٢٢٧              |
| <ul> <li>المبحث الثالث: بين النصب والجزم.</li> </ul>                   |
| - وفيه مطلب واحد وهو: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالجزم ٢٣٢         |
| الخاتمة                                                                |
| ثبت المصادر والمراجع                                                   |
| الملاحقا                                                               |
| <ul> <li>ملحق القراءات القرآنية التي بُحثت في الدراسة</li> </ul>       |
| – ملحق الآيات القرآنية                                                 |
| – ملحق الأحاديث والآثار                                                |
| – ملحق الأشعار                                                         |
| - ملحق المسائل اللغوية البارزة                                         |
| ملخص الدراسة باللغة الإنجليزية                                         |

# التبيان في الاختلافات النحوية بين قراءتي أبي عمرو ونافع وأثرها في المعنى في القرآن الكريم

### إعداد صلاح عبد الله حسن أبو يحيى

### المشرف الدكتور ياسين عايش خليل

### ملخص

لقد كان للقرآن الكريم أثر كبير في النحو العربي من خلال تعدد الأوجه الإعرابية وذلك بظهور القراءات القرآنية فيه، ولهذا تناولت هذه الدراسة البحث في الاختلافات النحوية الواقعة بين قراءتي أبي عمرو ونافع، ثم بيّنت أثر الاختلاف النحوي في المعنى في القرآن الكريم، وسعت إلى دراسة الاختلاف النحوي الواقع بين القراءتين، مبينة آراء وتوجيهات العلماء لهذا الاختلاف، ثم مناقشته وإبداء الرأي في ذلك.

فإنَّ تعدد الأوجه الإعرابية انعكس على المعنى، وأدى إلى ظهور معان جديدة، وهذا أعطى دلالة على أنَّ العلاقة بين النحو والمعنى لا يمكن أنْ تنفصل، كما تؤدي هذه العلاقة إلى الاتساع في المعانى.

وتبين من خلال الدراسة أنْ نشوء الاختلاف في القراءات القرآنية جاء مراعاة للغات القبائل العربيّة، وللتيسير على الأمة في فهم القرآن الكريم. وكشفت عن أهمية اللغة العربيّة في القراءات القرآنية من خلال تقبل هذه الاختلافات وفسْح المجال لها بالاتساع، وذلك لكون هذه اللغة تتمتع بالسعة.

وسعت هذه الدراسة إلى الوقوف على بعض قراءات القرّاء السبعة المتواترة التي لا يجوز التعرض لها بالتخطئة؛ لثبوت تواترها. كما هدفت إلى بيان سعة علم القارئين، وتبحرهم في علم النحو والقراءات القرآنية.

وقد خلصت الدراسة إلى عدة نتائج، وقد تمثلت بالتعرف على مواضع الاختلافات التي وقعت بين القارئين، ثم تحليلها ومناقشتها وتوضيحها، وبيان أهمية هذه الاختلافات النحوية في إثراء المعنى. وقد كانت هذه الاختلافات من باب التنوع، لا التضاد والتناقض. وأدت إلى فهم القرآن الكريم والبحث في علومه.

### المقدمة

### وتضمنت المحاور الآتية:

- التعريف بالدراسة.
- مسوغات اختيار الدراسة.
  - أهميتها.
  - أهدافها.
  - الدر اسات السابقة.
    - منهج الدراسة.

### مقدمة

بسم الله الرحمن الرحيم، والحمد لله ربّ العالمين، والصلاة والسلام على سيّدنا محمَّد خاتم الأنبياء والمرسلين، وعلى آله وصحبه الغُرّ الميامين، ومن تبعهم بإحسان إلى يوم الدّين، وبعد:

يعد علم قراءات القرآن الكريم من العلوم المهمة والحساسة؛ لاتصاله بالقرآن الكريم. فازداد اهتمام العلماء، والباحثين، والدارسين قديمًا وحديثًا بدراسة القراءات القرآنية، وذلك لحرصهم على خدمة القرآن الكريم.

وقد كثرت الدراسات في القراءات القرآنية كالوقوف على قراءات القراء ومظان الاختلاف بينهم، أو تتبع حجة كلّ قارئ في اختياره للقراءة التي بها عرف. وقد هداني الله عزّ وجلّ - إلى هذا الموضوع الخاص برصد أوجه الاختلافات النحوية بين عالمين جليلين من مشهوري القراء السبعة، وهما: أبو عمرو بن العلاء، ونافع بن عبد الرحمن.

### وأسباب اختيار هذا الموضوع تكمن فيما يلى:

١ - محبتي لخدمة القرآن الكريم من خلال البحث في قضية قراءتين مشهورتين من القراءات السبع المشهورة.

٢- الاهتمام بدراسة الاختلافات النحوية بين القراءتين وتبين أثرها في المعنى.

٣- و لأنَّى في حدود ما اطلعت عليه لم أجد من عني بدر اسة هذا الموضوع در اسة أكاديمية.

وتكمن أهمية هذه الدراسة من خلال المنفعة في معرفة علوم القرآن الكريم وقراءاته، والربط بين علوم العربية وعلم المقراءات القرآنية. وسعت هذه الدراسة السي بيان أشر الإعراب في إضافة معان جديدة، وذلك بالتأمل في الاختلاف بين القراءتين، وظهر هذا الأمر من خلال استجابة التفسير للاختلافات النحوية بخلق معان جديدة.

### أهداف الدراسة:

للدراسة أهداف سعت إلى تحقيقها، ومن هذه الأهداف ما يلى:

- ١ خدمة القرآن الكريم.
- ٢ مناقشة الاختلافات النحوية الواقعة بين القراءتين ثم بيان أثرها في المعنى.
  - ٣- توضيح حجة كل من القراءتين ومناقشتها.
- ٤- إبراز دور القراءتين في تعاضدها في بيان الإعجاز اللغوي في القرآن الكريم.
  - ٥- رصد جهود العلماء المسلمين في تجلّية أنَّ القرآن الكريم متفرد الأسلوب.

وقد حاولت هذه الدراسة الوصول إلى الإجابة عن جملة من الأسئلة أهمها:

- ١- ما أوجه الاختلافات النحوية الواقعة بين القراءتين؟
- ٢- ما أثر الاختلافات النحوية بين القراءتين في المعني؟
  - ٣- ما نوع الاختلاف الواقع بين القراءتين؟
  - ٤- ما هي أراء العلماء في كل من القراءتين؟
- ما هو أثر تعدد لهجات القبائل العربية بين القراءتين في تعدد القراءات القرآنية؟

وقد تكونت هذه الدراسة من مقدمة، وتمهيد، وفصلين، وخاتمة، وثبت المصادر والمراجع، وملاحق.

المقدمة: بدأت بالتعريف بالدراسة، ومن خلالها بيّنت مسوغات اختيار الدراسة، وأهميتها، وأهدافها، ثمّ الحديث عن الدراسات السابقة، ومن ثم تطرقت إلى المنهج الذي اتبعته في هذه الدراسة.

والتمهيد: ذكرت فيه نبذة عن نشأة القراءات القرآنية، ثمّ تناولت فيه التعريف بالقارئين الجليلين أبي عمرو بن العلاء ونافع بن عبد الرحمن.

والفصل الأول: كان في الاختلاف النحوي بين قراءتي أبي عمرو ونافع في الاسم وأثره في المعنى، وفيه عدة مباحث موزعة على الحركة الإعرابية بين الرفع والنصب والجر.

والفصل الثاني: وكان في الاختلاف النحوي بين قراءتي أبي عمرو ونافع في الفعل وأثره في المعنى، كما فيه عدة مباحث موزعة على الحركة الإعرابية بين الرفع والنصب والجزم.

والخاتمة: وقد تضمنت أهم النتائج التي توصل إليها الباحث، ثمّ ثبت المصادر والمراجع والملاحق.

### الدراسات السابقة:

لقد اخترت مجموعة من الدراسات السابقة التي تتناول قضايا متنوعة في القراءات القرآنية، ومن هذه الدراسات:

- القراءات وأثرها في علوم العربية: محمد سالم محيسن، مكتبة الكليات الأزهرية، القاهرة، ٤٠٤ هـ - ١٩٨٤م.

إذ تحدّث المؤلف في الجزء الأول من هذه الدراسة عن نشأة القراءات من حيث مفهوم القراءات، وفائدة تعدد القراءات، والتعريف بالقراء العشرة، واللهجات التي يرجع الاختلاف فيها إلى مستويات النظام اللغوى كالصوتى.

أمّا الجزء الثاني فتحدّث فيه المؤلف عن عدة مواضيع كالرسم العثماني، والالتفات، وأثر العامل النحوي، وهذا الموضوع بالدرجة الأولى تكون فائدته للباحث في توجيه الاختلاف النحوي.

- ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي: عبد القادر الهيتي، الطبعة الأولى، منشورات جامعة قار يونس، بنغازي، ١٩٩٦م.

تناول المؤلف في هذه الدراسة التعريف بكل قارئ من القراء السبعة وذكر شيوخه وتلاميذه، ثم ذكر المؤلف ما انفرد به كل قارئ من القراءات ثم توجيهها. إلا أن هذه الدراسة اقتصرت فقط على ما انفرد به كل قارئ، ولذلك فهي لا تشمل كل اختلافات القارئ. وهذه الدراسة عون للباحث في الوقوف على بعض الاختلافات للقارئين.

- التوجيه اللغوي والنحوي للقراءات القرآنية في تفسير الزمخشري: رسالة ماجستير للطالب عبد الله سليمان محمد أديب، جامعة الموصل، ٢٢ ١ ٨هـ - ٢٠٠٢م.

اهتم الطالب في هذه الدارسة الحديث عن مفهوم القراءات، وأنواعها وأسباب الاختلاف فيها. وقد قسم الطالب الدراسة إلى ثلاثة فصول: ففي الفصل الأول تناول فيه الحديث عن التوجيه الصوتي مثل: توجيهات الزمخشري للهمز، والإدغام، والإمالة. وفي الفصل الثني تحدث عن التوجيه الصرفي مثل: توجيهات الزمخشري للظواهر الصرفية في الاشتقاق والمصادر.

وفي الفصل الثالث تناول فيه الحديث عن التوجيه النحوي فناقش فيه توجيهات الزمخشري للمسائل النحوية، وهذا الفصل تكون الفائدة منه للباحث في الوقوف عند توجيهات بعض الآيات القرآنية المختلف في قراءتها.

# - طلائع البشر في توجيه القراءات العشر: محمد الصادق قمحاوي، الطبعة الأولى، دار العقيدة، القاهرة، ١٤٢٧هـ - ٢٠٠٦م.

تناول المؤلف في هذا الكتاب الحديث عن الاختلافات بأنواعها الواقعة بين القراءات العشر وتوجيهها، وقد كان يذكر المفردة ثمّ يذكر قارئ هذه المفردة. إلا أنّه في كتابه لم يشمل جميع سور القرآن الكريم وخاصة في الأجزاء الثلاثة الأخيرة. إذ كان الهدف من هذا الكتاب هو ذكر الاختلافات بين القراءات عند القراء العشرة.

# - القراءات القرآنية وما يتعلق بها: فضل حسن عباس، الطبعة الأولى، دار النفائس، عمّان، 1٤٢٨هـ - ٢٠٠٨م.

اهتم المؤلف بدر استه الحديث عن القراءات القرآنية، وقد قسم الدر اسة إلى عدة فـصول كالحديث عن القراءات القرآنية والقراء العشرة، وذلك من خلال التعريف بهم وذكر رواتهم، وأصول قراءتهم، وأقسام القراءات، ثمّ ذكر أشهر الكتب في علم القراءات وعلم التوجيه، وذكر العلوم التي لا بدّ لدارس القراءات معرفتها.

لقد كان الهدف من هذه الدراسة بشكل أساسي هو الحديث عن نشأة القراءات القرآنية، وأقسامها، والتطرق إلى القراء العشرة بالترجمة لهم وذكر طرقهم المتعددة. ولعل الفائدة للباحث من هذه الدراسة تكمن في الفصل السابع منها، وذلك من خلال تفسيرها لبعض الآيات القرآنية.

# - أثر اختلاف الإعراب في تفسير القرآن الكريم دراسة تطبيقية في سورة المائدة: رسالة ماجستير للطالب باسل عمر مصطفى المجايدة، الجامعة الإسلامية، غزة، ١٤٣٠هـ - ٩٠٠٠م.

اقتصر الطالب دراسته على سورة المائدة فقط. وتناول في دراسته جانبين، الأول: النظري وتحدث فيه عن نشأة إعراب القرآن الكريم وأهميته، وصلة الإعراب بالقرآن الكريم، وصلته بالتفسير والمفسر، ومنهج إعراب القرآن الكريم. أمّا الجانب التطبيقي فتناول فيه سورة المائدة من خلال الكلمات والجمل التي اختلف في تحديد موقعها الإعرابي، ثم أثر هذا الاختلاف في المعنى دون التخصيص لأي من القراء، بل كان التركيز على ذكر الاختلاف بشكل عام.

- أثر القرآن والقراءات في النحو العربي: محمد سمير نجيب اللبدي، عمّان، دار الفلاح، 11 م.

نتأول المؤلف الحديث عن أثر القرآن الكريم والقراءات في النحو العربي من خلال عدة فصول، منها: القرآن الكريم يعد أول مصادر النحو، وذلك من خلال الحديث عن المذاهب النحوية ومواقفها من الاستدلال بالقرآن الكريم، ثمّ الوقوف عند آراء علماء هذه المذاهب. وكذلك تطرق للحديث عن القرآن الكريم والقاعدة النحوية، وذلك من خلال أثر القرآن الكريم في مبنى القاعدة النحوية.

وفي الباب الثالث من هذه الدراسة اختص بالحديث عن أثر القراءات والنحو من حيث أنواع القراءات وعلاقتها بالنحو وأثرها في بناء القاعدة النحوية.

وفي الباب الرابع فصل هو الفصل الثالث (القراءات وأثرها في بناء القاعدة النحوية)، لعل الفائدة منه للباحث من خلال الوقوف على بعض القواعد النحوية في ضوء الحديث عن القراءات.

- الالتفات نحويًا في القراءات القرآنية: شوكت علي عبد الرحمن درويش، الطبعة الأولى، دار غيداء، عمّان، ١٤٣٢هـ - ٢٠١١م.

عرض المؤلف في هذه الدراسة قضية الالتفات نحويًا في القراءات القرآنية. فبدأ بالحديث عن مفهوم الالتفات، وأقوال العلماء فيه. وقسم الحديث عن الالتفات إلى فصول فذكر أنواع الالتفات كالالتفات من الغيبة إلى الخطاب، ومن الغيبة إلى المتكلم، ومن الخطاب إلى المتكلم.

وقد اتضح بأنّ هذه الدراسة كان التركيز فيها على أثر العدول من نوع إلى نوع آخر، مثلاً: العدول عن الغيبة إلى الخطاب، وعن الخطاب إلى الغيبة. والفائدة من هذه الدراسة تكمن في فائدة الالتفات في النص القرآني.

### منهج الدراسة:

اتبعت في هذه الدراسة منهجين وفقا لمقتضيات الدراسة. ففي البداية اتبعت المعنهج الإحصائي في حصر الاختلافات النحوية بين القارئين الكريمين، وذلك من خلال العودة إلى المؤلفات التي عُنيت بالقراءات القرآنية، وأوجه الاختلاف بينها ككتاب السبعة في القراءات لابن مجاهد، والنشر في القراءات العشر لابن الجزري، والتيسير في القراءات السبع لعثمان بن سعيد الداني، واخترت منها الاختلافات النحوية، ثمّ صنفتها في قسمين: القسم الأول: كان في الاختلافات النحوية في الاسم. أمّا القسم الثاني فكان في الاختلافات النحوية في الفعل. وبعد ذلك كان التصنيف حسب الحركة الإعرابية في مباحث.

ثم انتقلت إلى المنهج الثاني ألا وهو المنهج المعياري التحليلي، ففي هذا المنهج سعيت إلى دراسة الاختلافات النحوية بين قراءة أبي عمرو وقراءة نافع، مبيئا هذه الاختلافات ومناقشتها وذكر ما قاله العلماء من آراء وتوجيهات حول القراءتين، ثمّ بيّنت رأيي في هذه الاختلافات، وكان هذا من خلال التحليل والتمحيص فيها، وكذلك مناقشة أثرها في المعنى بالبحث والاستقراء.

وفي نهاية المطاف، أسأل الله – عزَّ وجلَّ – أنْ يتقبل عملي هذا، خالصًا لوجهه الكريم، وأنْ يكون في خدمة القرآن الكريم وخدمة اللغة العربيّة التي هي لغة القرآن الكريم. فما كان فيه من خير وصواب فهو توفيق من الله – عزَّ وجلَّ – لعبده، وما كان غير ذلك فمرده لنفس الإنسان، وما توفيقي إلاّ بالله – عزَّ وجلَّ –، توكلت عليه وإليه أنيب.

الباحث صلاح عبد الله حسن أبو يحيى

# التمهيد - أولاً: نبذة عن نشأة القراءات القرآنية والقراء - ثانيًا: التعريف بالقارئين: - أبي عمرو بن العلاء - نافع بن عبد الرحمن

### نبذة عن نشأة القراءات القرآنية والقراء

### مفهوم القراءات:

### القراءات لغة:

القراءات جمع قراءة، وهي مصدر قرأ. وقرأت الشيء قرآنًا، أي: جمعته وضممت بعضه إلى بعض (١٠).

### والقراءات اصطلاحًا:

"القراءات علم بكيفية أداء كلمات القرآن الكريم، واختلافها معزُوًّا لناقله"(٢).

### نشأة القراءات القرآنية:

لقد عزَّ الله سبحانه وتعالى الأمة العربيّة بأنْ جعل لغة القرآن الكريم اللغة العربيّة، وكانت رحمته عزَّ وجلَّ واسعة بالعباد. إذ لم يقتصر القرآن الكريم على لغة قريش، بــل ورد فيه عدة لغات. ولهذا تعددت القراءات القرآنية، ويستدل على جواز هذا التعدد من قوله تعالى:

# ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾ [القمر:١٧].

فهذا التصريح من الله - عزَّ وجلَّ- جاء رأفة بعباده عندما يقرأون القرآن الكريم.

و إليك تصريح آخر من رسولنا الكريم – صلى الله عليه وسلم – فقد روي عنه أنَّه قال: "أقرأني جبريل – عليه السلام – على حرف واحد فراجعته فلم أزل أستزيده ويزيدُني حتى انتهى إلى سبعة أحرف"(7).

(1) انظر ابن منظور، محمَّد بن مكرم (ت ۷۱۱هـ / ۱۳۱۲م)، لسان العرب، بدون طبعة وتاريخ، ۱۵م، دار صادر، بيروت، م۱، ص ۱۲۸. مادة قرأ.

(2) ابن الجزري، محمد بن محمد (ت ۸۳۳هـ / ۱٤۳۰م)، منجد المقرئين ومرشد الطالبين، بدون طبعة وتاريخ، (اعتنى به على بن محمد العمران)، ص ٤٩.

(3) البخاري، محمَّد بن إسماعيل (ت ٢٥٦هـ / ٨٧٠م)، صحيح البخاري، ط٢، ٢٥م، (شرح الكرماني)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٠١هـ – ١٩٨١م، كتاب فضائل القرآن، حديث رقم (٤٦٧١)، ج١٩، ص ١١. ومسلم، مسلم، مسلم بن الحجاج (ت ٢٦١هـ / ٨٠٥م)، صحيح مسلم، ط١، ٥م، (تحقيق محمَّد فواد عبد الباقي)، دار الحديث، القاهرة، ١٤١٢هـ – ١٩٩١م، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، حديث رقم (٢٧٢)، ج١، ص ٥٦١.

(4) البخاري، صحيح البخاري، كتاب الخصومات، حديث رقم (٢٢٥٨)، ج١٠، ص ٢١٥، وكتاب فضائل البخاري، صحيح البخاري، كتاب الخصومات، حديث رقم (٢٢٠٤)، ج١٩، ص ٢١٠. ومسلم، صحيح مسلم، كتاب صلاة المسافرين وقصرها، حديث رقم (٢٧٠)، ج١، ص ٥٦٠.

وكان الاختلاف في المقصود بالأحرف السبعة موضع نقاش بين العلماء (١)، إلا أنَّ الراجح بالمراد "بهذه الأحرف الأوجه التي يقع بها التغاير والاختلاف كالاختلاف في الأوجه الإعرابية، والاختلاف بين الأسماء في الإفراد والتثنية والجمع، والاختلاف في تصريف الأفعال، والاختلاف في التقديم والتأخير، والاختلاف بالنقص والزيادة، والاختلاف بإبدال حرف مكان حرف آخر، والاختلاف في اللهجات (٢).

وهذا الرأي هو الراجح عندي في المقصود بالأحرف السبعة.

والواضح مما سبق أنَّ تعدد القراءات القرآنية جاء مراعاة للقبائل التي تعددت لغاتها، وبذلك لا تحصل المشقة على هؤلاء عند تعلمهم القرآن الكريم، فلو كان القرآن الكريم على لغة واحدة لكان الناس في حيرة من أمرهم وشق عليهم التأمل فيه.

في بداية نشوء القراءات القرآنية كان هناك عدد غير قليل من القراءات، وقد روي عن أبي عبيد (ت ٢٢٤هـ) تحو ثلاثين قراءة، ثمّ ازداد العدد؛ لأنَّ القراء قد توسعوا فيها. وقد أوشك هذا الأمر أنْ يكون بابًا لدخول شيء من الاضطراب على ألسنة القراء، فالقراء كان منهم المتقن ومنهم غير المتقن، وهذا جعل العلماء - كابن مجاهد (ت ٢٢٤هـ) أو السي وضع قواعد وأصول لقبول القراءات القرآنية (٥).

لقد تعارف الناس على تصنيف العلماء للقراء إلى أصحاب القراءات السبع، وأصحاب القراءات السبع، وأصحاب القراءات العشر، وأصحاب القراءات الأربع عشرة. وكان هذا التصنيف ضمن معايير وضعوها لقبول القراءة (٦)، وفيما يلي بيان موجز لتصنيف القراء الذي انطلقت منه هذه الدراسة:

### القراء السبعة(٧):

- ١- نافع: نافع بن عبد الرحمن. توفي سنة تسع وستين ومائة.
  - ٢- ابن كثير: عبد الله بن كثير. توفي سنة عشرين ومائة.
- ٣- أبو عمرو: زبان بن العلاء. توفي سنة أربع وخمسين ومائة.
- ٤- ابن عامر: عبد الله بن عامر. توقَّى سنة ثماني عشرة ومائة.
- ٥- عاصم: عاصم بن بهدلة أبي النجود. توفي سنة سبع وعشرين ومائة.
- حمزة: حمزة بن حبيب الزيات. توفي سنة سنة ست وخمسين ومائة.

(1) انظر للاستزادة حول آراء العلماء في معنى الأحرف السبعة، عباس، فضل حسن، إتقان البرهان في علوم القرآن، ط١، ٢م، دار الفرقان، عمّان، ١٩٩٧م، ج٢، ص ٧٨–٩٧.

(<sup>2)</sup> انظر الرعيني، محمَّد بن شريح (ت ٤٧٦هـ / ٤٨٠ ام)، ا**لكافي في القراءات السبع**، ط١، (تحقيق أحمد محمود الشافعي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٦١هـ - ٢٠٠٠م، ص ١٣ – ١٤.

(3) أبو عبيد: القاسم بن سلام، اللغوي، والأديب. ولد سنة (١٥٤هـ). وتوفي سنة (ت ٢٢٤هـ)، ومن كتبه: غريب القرآن. (مراتب النحويين، ص ٩٣- ٩٤. ونزهة الألباء، ص ١٢٢- ١٢٦).

(4) **ابن مجاهد:** أحمد بن موسى البغدادي. ولد سنة (٥٤ هـ). يعدّ أول من جعل القراءات سبعًا. توفي سنة (٣٤ هـ). صحاحب كتاب: السبعة في القراءات. (الفهرست، ص ٣٤. وغاية النهاية، ج١، ص ١٢٨- ١٢٨.)

(5) انظر ابن مجاهد، أحمد بن موسى (ت ٣٢٤هـ / ٩٣٦م)، السبعة في القراءات، ط٣، (تحقيق شوقي ضيف)، دار المعارف، القاهرة، بدون تاريخ، ص ٢٠.

(<sup>6)</sup> انظر للاستزادة في بعض الشروط الواجب توافرها لصحة القراءة، ص ١٢٥.

(<sup>7)</sup> انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٥٣ – ٨٧.

٧- الكسائي: على بن حمزة. توفي سنة تسع وثمانين ومائة.

وقد ضمّ ثلاثة من القراء لهؤلاء السبعة، فسموا القراء العشرة، وهم (١):

١- أبو جعفر القعقاع: يزيد بن القعقاع. توفي سنة ثلاثين ومائة للهجرة.

٢- يعقوب بن إسحاق الحضرمي. توفي سنة خمس ومائتين.

٣- خلف بن هشام البزار. توفي سنة تسع وعشرين ومائتين.

وثم أضيف إلى هؤلاء العشرة أربعة وهم<sup>(٢)</sup>:

١- ابن محيصن: محمَّد بن عبد الرحمن المكي. توفي سنة ثلاث وعشرين ومائة.

٢- اليزيدي: يحيى بن المبارك. توفى سنة اثنتين ومائتين.

٣- الحسن البصري. توفي سنة عشر ومائة.

٤- الأعمش: سليمان بن مهران. توفي سنة ثمان وأربعين ومائة.

وفي الحقيقة أرى أنَّ هذا التقسيم الذي بدأ به ابن مجاهد<sup>(٣)</sup> قد جعل تفاوتًا بين هولاء القراء، وخاصة أنَّ بعض القراءات القرآنية متواترة وحيث ثبت تواترها، فلا يصح الطعن فيها. إلا أنّ الواضح قد جُعِل التعامل معها كالتعامل مع قوانين ثابتة، ففرض القوانين الثابتة ليس هذا مجاله، إذ من الواجب علينا التفريق بكيفية التعامل؛ حتى لا نكون ملزمين إلى مثل هذا التقسيم وما ماثله.

وقد قامت هذه الدراسة بدارسة قراءتين من القراءات السبع، وهما: قراءة أبـــي عمـــرو وقراءة نافع.

### فوائد تعدد القراءات القرآنية واختلافها (٤):

١- التسهيل على الأمة في قراءة القرآن الكريم.

٢- أنَّ في ذلك ما يعد من نهاية البلاغة، وكمال الإعجاز وغاية الاختصار، وجمال الإيجاز.
 فكل قراءة تعد بمنزلة الآية.

٣- وفي ذلك من عظيم البرهان وواضح الدلالة، إذ هو مع كثرة هذا التعدد والاختلاف لـم
 يتطرق إليه تضاد ولا تناقض ولا تخالف، بل كله يعضد بعضه بعضًا، ويبين بعضه بعضًا.

3- سهولة حفظ القرآن الكريم وتيسير نقله على هذه الأمة، فإنَّ حفظ كلمة ذات أوجه أسهل عليه وأقرب إلى فهمه من حفظ جمل من الكلام تؤدي معاني تلك القراءات المختلفات، لا سيما فيما كان خطه واحدًا فإنّ ذلك عنده أسهل حفظًا وأيسر لفظًا عليه.

<sup>(1)</sup> انظر ابن الجزري، محمد بن محمد (ت ٨٣٣هـ / ١٤٣٠م)، النشر في القراءات العشر، بدون طبعـة وتاريخ، ٢م، (أشرف على تصحيحه ومراجعته علي محمَّد الضباع)، دار الكتب العلمية، بيـروت، ج١، ص ٥٤.

<sup>(2)</sup> انظر البناء، شهاب الدين الدمياطي (ت ١١١٧هـ / ١٧٠٦م)، إتحاف فصلاء البشر، ط١، (وضع حواشيه أنس مهرة)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٨م، ص ١٠.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۹.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ج١، ص ٥٢ – ٥٤.

• - نيل الأمة الأجر العظيم من الله - عزَّ وجلَّ - حين يفزعون جهدهم بتتبع معاني القراءات المختلفة واستنباط الحكم والأحكام من دلالة كلّ لفظ، والتأمل في أسرار كتابه العزيز شم استخراجها ودراستها وتوجيهها.

٦- بيان فضل هذه الأمة وشرفها على سائر الأمم من حيث تلقيهم كتاب ربهم - سبحانه وتعالى - هذا التلقي، وإقبالهم عليه هذا الإقبال والبحث عن لفظة لفظة، والكشف عن صيغة صيغة، وبيان تصحيحه، وإتقان تجويده حتى حموه من التحريف والتبديل والتغيير.

٧- إبراز ما ادّخره الله - عزّ وجلّ - من المنقبة العظيمة، والنعمة الجليلة لهذه الأمة الشريفة، من إسنادها كتاب ربها، واتصال هذا السبب الإلهي بسببها خصيصة الله تعالى هذه الأمة المحمدية.

٨- ظهور سر الله تعالى في توليه حفظ كتابه العزيز وصيانة كلامه المنزل بأوفى البيان والتمييز، فإنَّ الله - عزَّ وجلَّ - لم يخل عصرًا من العصور، ولو في قطر من الأقطار، من إمام حجة قائم بنقل كتاب الله تعالى وإتقان حروفه ورواياته، وتصحيح وجوهه وقراءاته، وبين سبحانه وتعالى حفظه لكتابه العزيز في قوله تعالى: ﴿ إِنَّا خَنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكُرَ وَإِنَّا لَهُ مُ

### لَحَنفِظُونَ ﴾ [الحجر: ٩].

# التعريف بالقارئين: القارئ الأول:

### أبو عمرو بن العلاء

### اسمه:

هو أبو عمرو زبان بن العلاء بن عمار بن عبد الله المازني النحوي المقرئ (۱). وقد اختلف في اسمه على أحد وعشرين قولاً، منها: زبان وهو الأصـح، وجبر، وجنيد، وغيرها (1).

### مولده:

ولد في مكة سنة ثمان أو خمس وستين للهجرة<sup>(٣)</sup>.

### و فاته:

وتوفي في الكوفة سنة أربع وخمسين ومائة (<sup>؛)</sup>.

### علمه ومكانته:

لقد تميز أبو عمرو بن العلاء بعلمه الغزير، وسعة اطلاعه. وقد كانت له آراء تفرد بها، وكانت هذه الآراء قوية، كتوجيهاته لبعض الآيات الكريمة من الناحية النحوية.

فأبو عمرو هو أحد القرّاء السبعة المشهورين، كان إمام أهل البصرة في القراءات، والنحو، واللغة، وأخذ عن جماعة من التابعين (٥٠).

(1) انظر ترجمته:

البستي، محمَّد بن حبان (ت ٢٥٥هـ / ٥٩٥م)، الثقات، ط١، ١٠م، مطبعة مجلس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، ١٩٧٣هـ – ١٩٧٣، ج٦، ص ٣٤٥ – ٣٤٧. والسيرافي، الحسن بن عبد الله (١٩٦٨هـ / ٩٧٩م)، أخبار النحويين البصريين، ط١، (تحقيق محمَّد والسيرافي، الحسن بن عبد الله (٢٦٨هـ / ٩٧٩م)، أخبار النحويين البصريين، ط١، (تحقيق محمَّد إبراهيم البنا)، دار الاعتصام، القاهرة، ٢٠٥٥هـ – ١٩٨٠م، ص ٢٥ – ٤٨. وابن النديم، محمَّد بن إسحاق (ت ٣٨٠هـ / ٩٩٠م)، الفهرست، ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ٢٢١هـ – ٢٠٠٦م، ص ٣٠ – ٣١. والحموي، ياقوت بن عبد الله (ت ٢٦٦هـ / ١٢٢٨م)، معجم الأدباء، ط١، ٢م، (تحقيق إحسان عباس)، والدهبي، محمَّد بن أحمد (ت ١٩٤٨م، ج٣، ص ١٣١٦ – ١٣٢١. والذهبي، محمَّد بن أحمد (ت ١٤٧هـ / ١٣٤٨م)، معرفة القرّاء الكبار على الطبقات والأعصار، بدون طبعة، ٤م، (تحقيق طيّار آلتي قو لاج)، استانبول، ٢١١هـ ـ ١٩٩٥م، ج١، ص ٢٢٣ – ٢٣٧. واليافعي، عبد الله بن أسعد (ت ١٦٧هـ / ١٣٦٧م)، مرآة الجنان وعبرة اليقظان، ط١، ٤م، (وضع واليافعي، عبد الله بن أسعد (ت ١٨٤٨هـ / ١٣٦٧م)، مرآة الجنان وعبرة اليقظان، ط١، ٤م، (وضع

والفيروز آبادي، محمَّد بن يعقوب (ت ٨١٧هـ / ١٤١٤م)، البلغة في تراجم أئمة النحو واللغة، ط١، (تحقيق محمَّد المصري)، دار سعد الدين، دمشق، ١٤٦١هـ - ٢٠٠٠م، ص ١٣٩. وابن الجزري، محمَّد بن محمَّد (ت ٨٣٣هـ / ١٤٣٠م)، غاية النهاية في طبقات القراء، ط١، ٢م، (تحقيق ج. برجستراسر)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٧هـ – ٢٠٠٦م، ج١، ص ٢٦٢ – ٢٦٥. والسيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ١٩٩هـ / ٢٥٠٦م)، بغية الوعاة في طبقات اللغويين والنّحاة، ط١، ٢م، (تحقيق مصطفى عبد القادر عطا)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٥هـ – ٢٠٠٤م، ج٢، ص ٢٤١٠٠٠.

حواشيه خليل المنصور)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٧هــ – ١٩٩٧م، ج١، ص ٢٥٣– ٢٥٦.

<sup>(2)</sup> انظر السيوطى، بغية الوعاة، ج٢، ص ٢٤١.

<sup>(3)</sup> انظر الحموي، معجم الأدباء، ج٣، ص ١٣١٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> انظر ابن الجزري، **غاية النهاية في طبقات القرّاء،** ج١، ص ٢٦٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر السيوطي، بغية الوعاة، ج٢، ص ٢٤١.

قال الأصمعي (ت ٢١٦هـ)<sup>(۱)</sup>: "سألته عن ألف مسألة، فأجابني فيها بألف حُجَّة "<sup>(٢)</sup>. وقال أبو عبيدة (ت ٢١٠هـ)<sup>(٦)</sup>: "أبو عمرو أعلم الناس بالقراءات، والعربيّة، وأيام العرب، والشعر "(٤).

وكان يونس بن حبيب (ت١٨٢هـ)<sup>(٥)</sup> يقول: "لو كان أحدٌ ينبغي أنْ يُؤخذ بقوله كله في شيء، كان ينبغي أنْ يؤخذ بقول أبي عمرو بن العلاء كله في العربيّة، ولكنْ ليس من أحد إلاً وأنت آخذ من قوله وتارك "(١٠).

### شيوخه:

أخذ أبو عمرو عن كثيرين في مكة، والمدينة، والبصرة، والكوفة ( $^{(\vee)}$ . ومن شيوخه:

### ١- نصر بن عاصم:

نصر بن عاصم الليثي النحوي. هو من قدماء التابعين، ويعد من أوائل واضعي النحو. كان فقيهًا، عالمًا بالعربية، وهو أول من نقط المصاحف، وأخذ عنه أبو عمرو بن العلاء. وكان نصر بن عاصم أحد القراء والفصحاء. توفي في البصرة سنة تسع وثمانين للهجرة النبوية الشريفة (^).

### ٢ - سعيد بن جبير:

سعيد بن جُبير بن هشام الأسدي بالولاء، كوفي، أبو عبد الله. أحد أعلام التابعين. ولد في الكوفة سنة خمس وأربعين. وهو أعلم أهل زمانه. كان في أول أمره كاتبًا. وقتله الحجاج في واسط سنة خمس وتسعين للهجرة النبوية الشريفة<sup>(٩)</sup>.

(1) **الأصمعي:** أبو سعيد عبد الملك بـــــن قُريَب. وُلِدَ سنة (١٢٣هــ). وهو أحد أئمة اللغة. توفـــــي ســـنة (ت ٢١٦هــ). ومن كتبه: الأضداد، (الفهرست، ص٦٠- ٦١. والأعلام، ج٤، ص ١٦٢).

(<sup>2)</sup> الدمشقي، عبد الحي بن أحمد (ت ١٠٨٩هـ / ١٦٧٨م)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ط١، ١٠م، (حققه وعلَق عليه محمود الأرناؤوط)، دار ابن كثير، دمشق، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م، ج٢، ص ٢٤٩.

(<sup>3)</sup> أ**بو عبيدة:** معمر بن المثنى التيمي البصري اللغوي. توفي سنة (ت ٢١٠هــ). وله من التصانيف: مجاز القرآن. (تذكرة الحفاظ، ج١، ص ٣٧١- ٣٧٢. وأخبار النحوبين البصريين، ص ٨٠- ٨٣).

(<sup>4)</sup> السيوطى، بغية الوعاة، ج٢، ص ٢٤١.

(5) يونس: هو يونس بــن حبيب الضبي الولاء البصري. ولد سنة (٩٠هـ). وله مــن الكتب: معـاني القرآن. توفي سنة (٣٠٠هـ). (بغية الوعاة ، ج٢، ص٣٥٦- ٣٥٧، والفهرست ، ص٤٧ - ٤٨).

(6) ابن الأنباري، عبد الرحمن بن محمَّد (ت ٥٧٧هـ / ١٨٢ م)، نزهة الألباء في طبقات الأدباء، بدون طبعة، (تحقيق محمَّد أبو الفضل إبراهيم)، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٤١٨هـ - ١٩٩٨م، ص ٣٢.

(<sup>7)</sup> انظر الهيتي، عبد القادر، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ط١، منشورات جامعة قار يونس، بنغازي، ١٩٩٦م، ص ١١٩.

(8) انظر السيوطي، بغية الوعاة، ج٢، ص ٣١٢. والسيرافي، أخبار النحويين البصريين، ص ٣٩. والزركلي، خير الدين (ت ١٣٩٦هـ / ١٩٧٦م)، الأعلام، ط١٥، ٨م، دار العلم للملايين، بيروت، ٢٠٠٢م، ج٨، ص ٢٤.

(9) انظر الهيتي، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ص١٢٠. وابن خلكان، أحمد بن محمّد (ت ١٨٦هـ / ١٢٨٣م)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، بدون طبعـة، ٨م، (حققـه إحسان عباس)، دار صادر، بيروت، ١٤٠٩هـ – ١٤٠٨م، ج٢، ص ٢٧١ – ٣٧٤. والأصفهاني، أحمد بن عبد الله (ت ٣٤٠هـ / ١٣٠٩م)، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، ط١، ١٠م، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٩هـ – ١٩٨٨م، ج٤، ص ٢٧٢ – ٣١٠.

### راوياه:

### وأشهر من روى عنه<sup>(۱)</sup>:

### الدُّوري:

هو حفص بن عمر بن عبد العزيز بن صهبان الأزدي النحوي، أبو عمر. نسبته إلى الدور موضع في بغداد.

إمام القراءة في زمانه، كان ثقة ثبتًا ضابطًا، توفي سنة (ت ٢٤٦هـ). وله من الكتب: ما اتفقت ألفاظه ومعانيه من القرآن، وقراءات النبي – صلى الله عليه وسلم –.

### السوسى:

هو صالح بن زياد بن عبد الله السوسي الرقي، أبو شعيب. ولد سنة (١٧٣هـ). نسبته إلى السوس، كورة بالأهواز. كان محرزًا، ضابطًا مقرئًا ثقة، أخذ القراءة عرضًا وسماعًا. توفي في الرقة سنة (ت ٢٦١هـ).

<sup>(1)</sup> انظر الزركلي، الأعلام، ج٣، ص ١٩١. والطويل، السيّد رزق، في علوم القراءات، ط١، المكتبة الفيصلية، مكة المكرمة، ١٤٠٥هـ – ١٩٨٥م، ص ٨٥.

### القارئ الثاني:

### نافع بن عبد الرحمن

### اسمه:

نافع بن عبد الرحمن بن أبي نعيم المدني، يكنى أبا الحسن، وقيل: أبا عبد المطلب، والأشهر: أبو رُويَم (١).

### مولده:

ولد سنة بضع وسبعين(٢).

### و فاته:

وتوفي في المدينة سنة تسع وستين ومائة(7).

### علمه ومكانته:

هُو أحد القراء السبعة، وقد قرأ على طائفة من التابعين. وكان إمام الناس في القراءة، وانتهت اليه رياسة القراءة في المدينة. فقيل عنه: إنَّه أقرأ الناس نيقًا وسبعين سنة. وقد كان عالمًا بوجوه القراءات متبعًا لآثار الأئمة السابقين في بلده، وخير دليل على ذلك سعة علمه، واطلاعه توجيهاته في قراءته، وقد تفرد أحيانًا ببعضها (أ).

قال الأصمعي (م) عنه: "كان من القر"اء الفقهاء العباد"(١).

(1) انظر ترجمته:

الذهبي، معرفة القرّاء الكبار على الطبقات والأعصار، ج١، ص ٢٤١- ٢٧٤. وابن الجزري، غايـة الذهبية في طبقات القرّاء، ج٢، ص ٢٨٨- ٢٩١.

و ابن سعد، محمَّد بن سعد (ت ٢٣٠هـ / ٨٤٥م)، الطبقات الكبير، ط١، ١١م، (تحقيق علي محمَّد عمر)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ٢٤١هـ - ٢٠٠١م، ج٧، ص ٥٧٨.

والبخاري، محمَّد بن إسماعيل (ت ٢٥٦هـ / ٨٧٠م)، التاريخ الكبير، بدون طبعـة وتـاريخ، ٩م، دار الكتب العلمية، بيروت، ج٤، ص ٨٧.

وابن الباذش، أحمد بن علي الأنصاري (ت ٥٤٠هـ / ١٤٦ م)، الإقتاع في القراءات السبع، ط١، م٢، (حققه وقدّم له عبد المجيد قطامش)، دار الفكر، دمشق، ١٤٠٣هـ، ج١، ص ٥٥- ٥٦.

والذهبي، محمَّد بن أحمد (ت ٧٤٨هـ / ١٣٤٨م)، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، بدون طبعة وتاريخ، عم، (تحقيق على محمَّد البجاوي)، دار المعرفة، بيروت، ج٤، ص ٢٤٢.

و الذهبي، محمَّد بن أحمد (ت  $\tilde{\Lambda} \times \tilde{\Lambda} \times \tilde{\Lambda} = 1$ م)، سير أعلام النبلاء، ط ۱۱، ٢٥م، (تحقيق مجموعة من المحققين)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٧هـ – ١٩٩٦م، ج٧، ص ٣٣٦ – ٣٣٨.

والعسقلأني، أحمد بن علي (ت ٥٩٨هـ / ١٤٤٨م)، تهذيب التهذيب، بدون طبعة وتاريخ، ٤م، (اعتناء وإبراهيم الزيبق، وعادل مرشد)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ج٤، ٢٠٧ – ٢٠٨.

وأبو سليمان، صابر حسن، النجوم الزاهرة في تراجم القرّاء الأربعة عشر ورواتهم وطرقهم، ط١، دار عالم الكتب، الرياض، ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م، ص ٨.

- (2) انظر الذهبي، سير أعلام النبلاء، ج٧، ص ٣٣٦.
- (3) انظر ابن الجزري، غاية النهاية في طبقات القرّاء، ج٢، ص ٢٩١.
- (4) الذهبي، معرفة القرّاء الكبار على الطبقات والأعصار، ج١، ص ٢٤١ ٢٤٢. والزركلي، الأعلام، ج٨، ص ٥.
  - (5) سبقت ترجمته انظر، ص ۱۳.
  - (6) العسقلاني، تهذيب التهذيب، ج٤، ص ٢٠٨.

كما أنَّ قراءة نافع متواترة، ودليل تواترها في جميع الطبقات أنَّه تلقاها عن سبعين من التابعين. وروى القراءة عنه سماعًا وعرضًا طوائف كثيرة من المدينة، والشام، ومصر، وغيرها (١).

### شيوخه:

### ومن شيوخه(۲):

### ١ – عبد الرحمن الأعرج:

هو عبد الرحمن بن هرمز الأعرج، أبو داود المدني. وهو من التابعين. كان ثقة، حافظًا، وافر العلم، ويعد أول من برز في القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة. أخذ القراءة عرضًا. توفي في الإسكندرية سنة سبع عشرة ومائة للهجرة.

### ٢ – يزيد بن القعقاع:

هو يزيد بن القعقاع المخزومي، أبو جعفر القارئ. أحد القراء العشرة، كان إمام أهل المدينة في القراءة، وكان ثقة قليل الحديث، وهو من الفقهاء المجتهدين. توفي في المدينة سنة مائة وثلاثين للهجرة.

### راویاه<sup>(۳)</sup>:

### قالون:

عيسى بن مينا النحوي، أبو موسى. ولقب بقالون لجودة قراءته. قرأ عن نافع واختص ً به كثيرًا، قال قرأت على نافع غير مرة، وكتبت عنه. توفي سنة عشرين ومائتين.

### ورش:

عثمان بن سعيد المصري، ويكنى أبا سعيد، ولد سنة ولقب بورش؛ لشدة بياضه. كان حسن الصوت جيد القراءة. توفي سنة سبع وتسعين ومائة.

رحل إلى المدينة فقرأ على نافع أربع ختمات، في شهر واحد. وعندما رجع إلى مصر انفرد برياسة الإقراء، وكان بارعًا في العربيّة والتجويد، وإذا قرأ فلا يملُّ من قراءته لدى السامعين، حتى قيل: إنَّه كان إذا قرأ على نافع أغشبي على كثير من الجلساء (أ).

انظر بتصرف القاضي، عبد الفتاح، تاريخ القراء العشرة ورواتهم وتواتر قراءاتهم ومنهج كلّ في القراءة، ط١، مكتبة القاهرة، القاهرة، بدون تاريخ، ص -9 .١٠

انظر ابن الجزري، غاية النهاية في طبقات القرّاء، ج١، ص ٣٤٣- ٣٤٤. وابن سعد، الطبقات الكبير، ٣٤٠ ص ٣٤٦. والهيتي، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ٣١٥ - ٧١.

(3) أنظر بتصرف عباس، فضل، إتقان البرهان في علوم القرآن، ج٢، ص ١١٨. والزرقاني، محمَّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ط١، ٢م، (حققه واعتنى به فوّاز أحمد زمرلي)، دار الكتاب العربي، بيروت، ١١٥هه – ١٩٩٥م، ج١، ص ٣٧٢.

(4) انظر القسطلاني، أحمد بن محمَّد (ت ٩٢٣هـ / ١٥١٧م)، لطائف الإشارات لفنون القراءات، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق وتعليق عامر السيد عثمان، وعبد الصبور شاهين)، المجلس الأعلى لشؤون الإسلامية، القاهرة، ١٣٩٧هـ – ١٩٧٢م، ج١، ص ١٠٠٠.

### الفصل الأول في الاسم

### وفيه ثلاثة مباحث:

- المبحث الأول: بين الرفع والنصب.
- المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالنصب.
- المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالرفع.
  - المبحث الثاني: بين النصب والجر.
- المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالجر.
- المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجر ونافع بالنصب.
  - المبحث الثالث: بين الرفع والجر.
  - المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالجر.
  - المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجر ونافع بالرفع.

### المبحث الأول

### بين الرفع والنصب

- المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالنصب.
- المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالرفع.

# المطلب الأول

ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالنصب

١- قوله تعالى: ﴿ وَلُو يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ إِذْ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِللهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلْعَذَابِ ﴾ [البقرة: ١٦٥].

قوله تعالى: ﴿ وَلَو تَرَى اللَّذِينَ ظَلَمُوۤا إِذْ يَرَوۡنَ ٱلۡعَذَابَ أَنَّ ٱلۡقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱلۡعَذَابِ أَنَّ ٱلۡقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ ٱلۡعَذَابِ ﴾ [البقرة:١٦٥].

قرأ أبو عمرو: ﴿ يَرَى ﴾ و ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وحمزة، والكسائي.

قرأ نافع: ﴿ تَرَى ﴾ و ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضيًا: ابن عامر (١).

(1) انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ١٧٣- ١٧٤. وابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ج٢، ص ٢٢٤. والبناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ١٩٦.

و ابن زنجلة، عبد الرحمن بن محمد (ت ٤٠٣هـ / ١٠١٣م)، حجـة القراءات، ط٥، (تحقيـق سـعيد الأفغاني) مؤسسة الرسالة، بيروت، ١١٨هـ – ١٩٩٧م، ص ١١٩ - ١٢٠.

وابن خالويه، الحسين بن أحمد (ت ٣٧٠هـ / ٩٨١م)، الحجة في القراءات السبع، (تحقيق أحمد فريد المزيدي)، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٨هـ – ٢٠٠٧م، ص ٣٩.

والقيسي، مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ / ١٠٤٦م)، الكشف عن وجوه القراءات السبع وعلها وحججها، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق عبد الرحيم الطرهوني)، دار الحديث، القاهرة، ٢٢٨هـ – ٢٠٠٧م، ج١، ص ٣٢٢- ٣٢٤.

وابن غلبون، طاهر بن عبد المنعم (ت ٣٩٩هـ / ١٠٠٩م)، التذكرة في القراءات، ط١، (حققه وراجعه وعلق عليه سعيد صالح زعيمة)، دار ابن خلدون، الإسكندرية، ٢٠٠١م، ص ١٩٨.

والقاضي، عبد الفتاح، البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة، بدون طبعة، (تحقيق أحمد عنايــــة)، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤٢٦هــ – ٢٠٠٥م، ص٤٣.

والداني، عثمان بن سعيد (ت ٤٤٤هـ / ١٠٥٣م)، التيسير في القراءات السبع، ط١، (اعتنى بتصحيحه أوتويرتزل)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٦١هـ-١٩٩٦م، ص ٦٧.

والنحاس، أحمد بن محمد (ت ٣٨٨هـ / ٩٩٨م)، إعراب القرآن، ط٣، (اعتنى بـ خالد العلـي)، دار المعرفة، بيروت، ١٤٣٢هـ - ٢٠١١م، ص ٧٤.

والعكبري، عبد الله بن الحسين (ت ٢١٦هـ / ٢١٩م)، التبيان في إعراب القرآن، ط١، ٢م، (وضع حواشيه محمَّد حسين شمس الدِّين)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١١٦هـ – ١٩٩٨م، ج١، ص ١١٨. والزمخشري، محمود بن عمر (ت ٥٣٨هـ / ١١٤٢م)، الكثنّاف عن حقائق التنزيل وعيون الأقاويل في وجوه التأويل، ط١، ٤م، (شرح وضبط ومراجعة يوسف الحمادي)، مكتبة مصر، القاهرة، ١٤٣١هـ – ٢٠١٠م، ج١، ص ٢٠٠٧.

وأبو حيان، محمد بن يوسف (ت ١٣٤٥هـ / ١٣٤٥م)، تفسير البحر المحيط، ط١، ٨م، (دراسة وتحقيق وتعليق عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـ - ٩٣٠م، ج١، ص ٦٤٥٠.

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ يَرَى ﴾ بالياء كان ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ في موضع رفع؛ لأنه الفاعل، ويرى تكون هنا بمعنى يعلم، وسدّت أنَّ وصلتها مسدّ المفعولين.

ومما يستشهد به بأن رأى تأتي بمعنى علِم وبمعنى ظنَّ، قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَرُونَهُو بَعُونَهُو مِما يستشهد به بأن رأى تأتي بمعنى علِم وبمعنى ظنَّ، قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَرُونَهُو بَعُلِمُهُ اللَّهُ عَرِيبًا ﴾ [المعارج: ٧،٦]، أي يظنُّونه ونعلمه (١).

### قراءة النصب:

ومَن قرأ ﴿ تَرَى ﴾ بالتاء كان ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ في موضع نصب؛ لأنَّـه مفعـول بــه لــــ

﴿ تَرَى ﴾ وهو من رؤية العين، وجعل الخطاب للنبي – صلى الله عليه وسلم -، فتتعدى إلى مفعول واحد (٢).

وذهب أبو حيان (٣٥٤٧هـ) (٩) إلى أنَّ "رأى" إنْ كانت بمعنى أبصر، أو بمعنى أصاب الرئة تعدَّت إلى مفعول و احد، وكذلك الحال إنْ كانت بمعنى اعتقد، وهذا مذهب أبسي علسي الفارسي (٣٧٧هـ) (٤)، وعندئذ تتعدى إلى مفعول و احد، كما ذهب غيره – فيما قاله أبو حيان – إلى أنَّها تتعدى إلى مفعولين (٥).

ويُلاحظ مما سبق أنّ "رأى" لها أحوال، هي<sup>(١)</sup>: الأول: رأى التى تنصب مفعولاً واحدًا:

(1) انظر القيسي، مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ / ١٠٤٦م)، مشكل إعراب القرآن، ط١، (تحقيق أسامة عبد العظيم)، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٠١٠م، ص ٥٧.

(3) أبو حيان: محمد بن يوسف الأندلسي. ولد في مطخشارش، سنة (٦٥٤هـ). ومن كتبه: تفسير البحر المحيط. توفي سنة (ت ٧٤٥هـ). (بغية الوعاة، ج١، ص ٢٣١- ٢٣٥. والأعلام، ج٧، ص ١٥٢).

(5) أبو حيان، ارتشاف الضرب، ج٤، ص ٢١٠٢.

<sup>(2)</sup> انظر ابن الأنباري، عبد الرحمن (ت ۷۷۰هـ / ۱۸۲۱م)، البیان في غریب إعراب القرآن، بدون طبعة وتاریخ، (ضبطه و علق حواشیه برکات یوسف هبود)، شرکة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بیروت، ج ۱، ص ۱۲۵. و أبو حیان، محمد بن یوسف (ت ۷۶۵هـ / ۱۳٤۵م)، ارتشاف الضرب، ط۱، ۵م، (تحقیق و شرح و در اسة رجب عثمان محمد)، مکتبة الخانجي، القاهرة، ۱۶۱۸هـ – ۱۹۹۸م، ج٤، ص ۲۱۰۲.

<sup>(4)</sup> أبو علي الفارسي: هو الحسن بن أحمد بن عبد الغفار، الإمام أبو علي الفارسي. ومن كتبه: الحجة للقراء السبعة. توفي في بغداد سنة (ت ٣٧٧هـــ). (الفهرست، ص ٦٩. وبغية الوعاة، ج١، ص ٤١٠ – ٤١٢).

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، عبد الله بن يوسف (ت ٢٦١هـ / ٢٣٦٠م)، شرح شُنُور الذهب في معرفة كلام العرب، ط٢، (قدّم له ووضع حواشيه وفهارسه إميل يعقوب)، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٤٢٤هـ – ٢٠٠٤م، ص ٣٣٣. ودعسين، محمد بن عبد الملك (ت ٢٠٠١هـ – ١٥٩٨م)، منحة الملك الوهاب بشرح ملحة الإعراب، ط١، (دراسة وتحقيق سميرة طارق بن ثعلب)، دار المناهج، عمّان، ٢٦٦هـ – ٢٠٠٠م، ص ٢٦٥.

- وذلك إذا كانت بمعنى أبصر ، أو ضرب الرئة، ومثال ذلك قولك: رأيت الهلل، أي: أبصرته، وكقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَرُونَ ٱلْمَلَّتِهِكَةَ ﴾ [الفرقان: ٢٧].

- وكذلك الحال إذا كان "رأى" بمعنى اعتقد كان الفعل متعديًا إلى مفعول واحد، مثل: رأيتُ رأيَ زيدٍ.

و إن وجدنت بعد الفعل "رأى" الذي بمعنى "أبصر " اسميين منصوبين نحو: رأيت الأمير َ جالسًا. فجالسًا ليس مفعولًا ثانيًا لرأيت، بل هو منصوب على الحال من الأمير.

### الثاني: رأى التي تنصب مفعولين:

وذلك إنْ كان رأى بمعنى "عَلِمَ" فذلك نحو: رأيتُ الصدقَ طريقَ النجاة.

الثالث: أرى (من رأى) التي تنصب ثلاثة مفاعيل، نحو: قوله تعالى: ﴿كَذَالِكَ يُرِيهِمُ ٱللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ ﴾ [البقرة:١٦٧].

ونحو: أريت زيدًا عَمْرًا فاضلاً.

### أثر القراءتين في المعنى

لم يقتصر الاختلاف بين القراءتين على ﴿ يَرَى ﴾ القلبية بالياء، و ﴿ تَرَى ﴾ البصرية بالتاء. إذ كان الاختلاف في الواحدة نفسها، فتعدّ الواحدة مرة قلبية ومرة أخرى بـصرية. وسوف يتّضح هذا الأمر في مناقشة القراءتين.

### قراءة الرفع:

اختُلف في قراءة من قرأ بالياء، وفيما يلي بيان ذلك:

حجة مَن قرأ بالياء أنّ المتوعَّدين لم يعلموا قَدْرَ ما يشاهدون وما يعاينون من العذاب كما يعلمه النبيُّ – صلى الله عليه وسلم- والمسلمون. واحتجوا بأنّ المتقدم لقولــه تعــالي: ﴿ وَلُو يرَى ﴾ غيبة، فينبغي أنْ يكون المعطوف عليه مثله<sup>(١)</sup>.

والمعنى: "ولو يرى الذين ظلموا إذ يرون العذاب أنَّ القوة لله"<sup>(٢)</sup>. فإنِّ هذا المعنى جعــــل الفعل للذين ظلموا، وذلك لأنَّهم لم يعلموا قدر ما يصيرون إليه من العذاب $^{(7)}$ .

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف الفارسي، الحسن بن عبد الغقار (ت ٣٧٧هـ / ٩٨٨م)، الحجة للقرّاء السبعة، ط١، ٧م، (حققه بدر الدين قهوجي، وبشير حويجاتي)، دار المـــأمون، دمـــشق، ٤٠٤ هـــــ – ١٩٨٤م، ج٢، ص

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن خالويه، ا**لحجة في القراءات السبع**، ص ٣٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> انظر القيسي، ا**لكشف**، ج١، ص ٣٢٣.

واختار أبو عبيد (١) قراءة ﴿ يَرَى ﴾ بالياء؛ على تقدير المعنى: لو يرى الذين ظلموا في الدنيا عذاب الآخرة لعلموا حين يرونه أنَّ القوة لله جميعًا. وبناءً على هذا المعنى يكون الفعل "يرى" من رؤية البصر. وقد ذكر النحاس (ت ٣٣٨هـ)(١) أنّ هذا المعنى هو الذي عليه أهل التفسير (٣).

وردَّ المبرد (ت ٢٨٥هـ)<sup>(٤)</sup> تفسير أبي عبيد، وعلل ذلك بأنَّ تقديره "بعيد وليست عبارته فيه بالجيدة؛ لأنَّه يُقدِّرُ: ولو يرى الذين ظلموا العذاب، وكأنه جعله مشكوكًا فيه، وقد أوجبه الله – عزَّ وجلَّ – "(٥)، واحتج بقول الأخفش (ت ٢١٥هـ)(١) في تقديره، وعدّه بأنه هو الصواب وهو:

ولو يرى الذين ظلموا أنَّ القوة شه. وبهذا تكون "رأى" بمعنى يعلم، فقصد لو يعلمون؛ لأنَّهم لم يكونوا عَلِمُوا قدر ما يُعاينُون من العذاب. في حين أنَّ النبي – صلى الله عليه وسلم – قد علِم. فيصبح المعنى: لو يعلمون حقيقة قوة الله عز وجل وشدة عذابه، ف ﴿ يَرَى واقعة

على أن القوة لله، وسدت مسد المفعولين. و ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ فاعـل ﴿ يَرَى ﴾، وجـواب ﴿ وَلُو ﴾ محذوف، أي: لتبينو اضرر اتخاذهم الآلهة(٧).

وقد أجاز مكي القيسي (٣٧٣ عهـ) (١٠) بأنْ يكون الفعل ﴿ يَرَى ﴾ بالياء من رؤية العين (٩). وهذا الرأي هو الذي ذهب إليه أبو عبيد أيضًا.

وذهب الأخفش، والمبرد إلى أنَّ فتح ﴿ أَنَّ ﴾ محمول على ﴿ يَرَى ﴾ في قراءة مَن فوراً بالياء، وتقدير ذلك: ولو يرى الذين ظلموا أنَّ القوة شه؛ لظهر لهم ضرر اتّخاذ الأنداد من

(1) سبقت ترجمته انظر، ص ۹.

(2) **النحاس:** أحمد بن محمَّد. توفي سنة (ت ٣٣٨هـ). وله من الكتب: إعراب القرآن. (الـوافي بالوفيـات، ج٧، ص ٢٣٧- ٢٣٨).

(3) أنظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٧٤، وانظر القرطبي، محمَّد بن أحمد (ت ٢٧٦هـ / ٢٧٧م)، الجامع لأحكام القرآن والمبين لما تضمنه من والسنة وآي الفرقان، ط١، ٢٢م، (تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٢١٧هـ - ٢٠٠٦م، ج٣، ص ٧.

(<sup>4)</sup> المبرد: أبو العباس محمد بن يــزيد. وُلــد سنة (۲۱۰هــ). وتوفي سنة (ت ۲۸۰هــ). ومن كتبه: الكامل في اللغة والأدب. (إنباه الرواة، ج٣، ص ٢٤١- ٢٥٣. وأخبار النحويين البصريين، ص ٢٠١- ١١٤).

(<sup>5)</sup> النحاس، إعراب القرآن، ص ٧٤.

(6) الأخفش: سعيد بن مسعدة، كنيته: أبو الحسن. ولقب بالأخفش الأوسط. ومن مصنفاته: الأوسط في النحو. (وفيات الأعيان، ج٢، ص ٣٨٠- ٣٨١. ومعجم الأدباء، ج٣، ص ١٣٧٤ - ١٣٧٦).

(<sup>7)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٧٤. والقرطبي، الجامع لأحكم القرآن، ج٣، ص ٧. والأخفش، سعيد بن مسعدة (ت ٢١٥هـ / ٨٣٠م)، معاني القرآن، ط١، (تحقيق هدى محمود قراعة)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١١هـ – ١٩٩٠م، ج١، ص ١٦٥.

(8) مكي القيسي: أبو محمّد مكي بن أبي طالب القيسي. ولد سنة (٥٥هـ). وتـوفي سـنة (ت ٢٣٧هـ) ومـن كتبه: الكـشف عـن وجوه القراءات وعللها. (غاية النهايـة، ج٢، ص ٢٧٠- ٢٧١. والأعـلام، ج٧، ص ٢٨٦).

(9) القيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ٥٧.

دون الله - عز وجل - فبهذا لا يجوز أن يكون قوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَهِ ﴾ بدلا من قوله تعالى: ﴿ أَلَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَهِ ﴾ بدلا من قوله تعالى: ﴿ أَلَّذِينَ ظَلَمُوٓا ﴾؛ لأنه لا تَعلُق له به (١).

وقد أجاز الزّجاج (ت٣١٦هـ)(٢) بأن تكون "إنَّ" مكسورة مستأنفة الأغلب فيها الفتح-، فيكون جواب "ولو يرى الذين ظلموا إذ يرون العذاب" على الإضمار، أي: "لرأوا أمرًا عظيمًا لا تبلغ صفته". وتكون "أنّ القوة لله جميعًا" على الاستئناف، ويُخبر عنه بقوله: "أنّ القوة لله جميعًا" ويكون الجواب المتروك غير معلق بأنَّ(٢).

وقد اختار الفرّاء (ت٧٠٧هـ) فتح "أنّ" مع الياء بقوله: "وفتح أنّ، وأنّ مع الياء أحسن من كسرها" (٥٠).

وقد تطرقت الآية الكريمة إلى الحديث عن الظالمين في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ إِذْ يَرَوْنَ ٱلْعَذَابَ ﴾ فيُستدل منها بأنّ الخطاب للظالمين، وهذا يقوي قراءة ﴿ يَرَى ﴾ بالياء. وذهب الشنقيطي (ت ١٣٩٣هـ)(١) إلى أنّ المقصود في الآية هم الظالمون، وتبين ذلك من قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُم بِخَرِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾ [البقرة:١٦٧](١).

بيّن الله – عزَّ وجلَّ – حال المشركين به، الذين جعلوا له أندادًا (شركاء) في العبادة، ويحبونهم كحبِّه، وهذا في بداية الآية الكريمة – الحديث عن الأنداد (^) – في قوله تعالى:

(1) انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ١٢٥ - ١٢٦.

<sup>(2)</sup> **الزّجاج:** إبراهيم بن السّرى، أبـو إسحــاق. وله من التصانيف: معــاني الــقرآن وإعــرابه. توفي سنة (ت ٣١١هـ). (بغية الوعاة، ج١، ص ٣٣٨- ٣٤٠، والفهرست، ص ٦٦).

<sup>(3)</sup> أنظر بتصرف الزّجاج، إبر اهيم بن السّرى (ت ٣١١هـ / ٤٢٤م)، معاني القرآن وإعرابه، ط١، ٥م، (شرح وتحقيق عبد الجليل عبده شلبي)، دار عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م، ج١، ص ٢٣٨.

<sup>(4)</sup> الْفَرّاء: أبو زكريًا يحيى بن زياد الفرّاء. وُلد في الكوفة سنة ١٤٤هـ. ولزم الكسائي حتى استمد منه وتخرّج عليه. توفي سنة ٢٠٧هـ. (إشارة التعيين، ص ٣٧٩. وبغية الوعاة، ج٢، ص ٣٢٩–٣٣٠).

<sup>(5)</sup> الفرّاء، يحيى بن زياد (ت ٢٠٧هـ / ٨٢٣م)، معاني القرآن، بدون طبعة وتاريخ، ٣م، (تحقيق أحمـ د يوسف نجاتي، ومحمد علي نجار، وعبد الفتاح إسماعيل شلبي)، دار المصرية، مصر، ج١، ص ٩٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> الشنقيطي: محمَّد الأمين بن محمَّد الشنقيطي. ولد في شنقيط سنة (١٣٢٥هـ). وتوفي في مكة سنة (ت ١٣٩٥هـ). وله من الكتب: أضواء البيان. (معجم المؤلفين، ج٣، ص ١٤٧. والأعلام، ج٢، ص ٤٥).

<sup>(</sup>ت) انظر الشنقيطي، محمَّد الأمين بن محمد (ت ١٣٩٣هـ / ١٩٧٣م)، أضواء البيان في أيـضاح القـرآن بالقرآن، ط١، ٩م، (إشراف بكر بن عبد الله)، دار عالم الفوائد، مكة المكرمـة، ١٤٢٦هـ، ج١، ص ١٠٦.

<sup>(8)</sup> الأنداد: جمع نِدَ، (بالكسر)، وهـو مـثـل الـشيء الـذي يُضادُه فـي أموره و يُنـادُه أي يخـالفه، ويريد بها ما كانوا يَنـخذونه آلهة من دون الله تعالـي، وهي الأصنام. (انظر ابـن منظـور، لـسان العرب، ج٣، ص ٤٢٠).

﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا تُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ۖ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ۗ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓاْ إِذْ يَرَوۡنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ حُبًّا لِلَّهِ ۗ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوٓاْ إِذْ يَرَوۡنَ ٱلْعَذَابَ أَنَّ ٱلْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ ﴾ [البقرة:١٦٥].

فالله – عزَّ وجلَّ – قد تحدّث في هذه الآية الكريمة عن المشركين، فهم الذين يجعلون له أندادًا، ففصلَّات هذه الآية حال هؤلاء المشركين عند لقائهم سبحانه وتعالى بالنهم سيصابون بالفزع، وسينالون العذاب الشديد منه عزَّ وجلَّ، وذلك بسبب جعْلهم شركاء له في العبادة.

وقد تحدّث سبحانه وتعالى أيضًا عن الذين يجعلون له أندادًا في قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِى جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ أَلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ فَلَا تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٢].

وفي هذه الآية الكريمة تحذير ونهي من الله – عزَّ وجلَّ – بعدم جَعْل شركاء لـــه فـــي العبادة. فهذا يوضح قراءة من قرأ بالياء.

### قراءة النصب:

في قراءة من قرأ بالتاء اختلف فيها - كما اختلف في قراءة من قرأ بالياء - فذهب فريق اللي أنَّ ترى بالتاء بمعنى علم، وفيما يلي بيان ذلك:

احتج مَن قرأ بالتاء بقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذِ ٱلظَّلِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾ [سبأ:٣١]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَقَى ﴾ [الانفال:٥٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَقَى ﴾ والانفال:٥٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَقَى ﴾ والانفال:٥٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَقَى ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَقَى اللّهُ وَمَعْوَفُونَ عَلَى ٱلنّارِ ﴾ [الانعام:٢٧]. وجواب لو مكفوف.

فالخطاب في هذه الآيات للنبي - صلى الله عليه وسلم- فجرى هذا على نظائره، ومعنى المقصود بالخطاب للنبي - صلى الله عليه وسلم- هو التنبيه لغيره، أي لرأيتم أيها المخاطبون أنَّ القوة لله، أو لرأيتم أنَّ الأنداد لم تنفع. فخطاب الله - عزَّ وجلَّ - للنبي - صلى الله عليه وسلم- إنّما هو خطاب لكافة البشر، وذلك لأنَّ سيدنا محمَّد - صلى الله عليه وسلم- قد كان عالمًا بحال ما يصير إليه الذين ظلموا عند رؤيتهم العذاب، فحينئذ ينتابهم الخوف السديد. ويصبح المعنى على هذه القراءة:

ولو ترى يا محمد - صلى الله عليه وسلم - هؤلاء المشركين عند رؤيتهم العذاب لرأيت أمرًا عظيمًا ينزل بهم. و ﴿ أَنَّ ﴾ بمعنى لأنَّ القوة لله جميعًا، ولأن الله شديد العذاب(١).

<sup>(1)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١١٩-١٢٠. والقيسي، الكشف، ج١، ص ٣٢٢- ٣٢٣.

وذهب النحاس<sup>(۱)</sup> أنَّ جواب ﴿ وَلَوْ ﴾، يكون محذوقًا، فيمن قرأ بالتاء، وتكون ﴿ أَنَّ ﴾ في موضع النصب، أي لأنّ القوة الله (۲).

ويستشهد على هذا بما أنشده سيبويه (ت ١٨٠هـ)(٣):

وأَغفِر عوراءَ السكريم الدّخَارَهُ وأعرض عن شَتَم اللئيم تكرما() وأغفِر عوراءَ السكريم الدّخَارَةُ المادية

أي: لادّخاره.

ولم يُجز مكي القيسي (٥) في قراءة من قرأ بالتاء ﴿ تَرَى ﴾ أنْ تكون بمعنى علمت؛ لأنّه يجب أنْ يكون مفعو لا ثانيًا، فالمفعول الثاني في هذا الباب هو الأول، والخطاب هنا لسيدنا محمد – صلى الله عليه وسلم –(١).

والمعنى: ولو ترى، أي: تبصر يا محمد الذين ظلموا باتخاذ الأنداد $(^{(\vee)}$ .

وقد دلت الآية الكريمة على أمر يحدث في المستقبل، إلاّ أنّه مع ذلك تمّ استخدام "إذ" التي تستعمل للدلالة على الماضي فما السبب في ذلك؟

السبب من مجيء لفظ المضي إنّما هو الإرادة التقريب في ذلك، وذلك نظير قوله تعالى: ﴿ وَمَاۤ أُمْرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَوِّ هُو أَقْرَبُ ﴾ [النحل: ٧٧]. فعندما أريد فيها من التحقيق والتقريب جاء اللفظ على صيغة الماضي. وقد جاء على هذا النمط كثير من الأي، ومن ذلك: قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾ [الانعام: ٢٧]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَرِعُواْ فَلَا أَلظَّلِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّمَ ﴾ [سبأ: ٣١]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَرِعُواْ فَلَا فَوْتَ ﴾ [سبأ: ٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَرِعُواْ فَلَا الطَّلِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّمَ ﴾ [سبأ: ١٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَرِعُواْ فَلَا الطَّلِمُونَ ﴾ [سبأ: ٥]. فجاءت هذه الآي التي يراد بها الاستقبال باستخدام "إذ" التي تعدل على المضي (^)، والله – عز وجل – أعلم.

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(2)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٧٤.

<sup>(3)</sup> سيبويه: هو عمرو بن عثمان بن قثبر أبو بشر. ولد سيبويه بالبيضاء. وهو صـــاحب كتـــاب: الكتـــاب. وتوفي سنة (ت ١٨٠هـــ). (أخبار النحويين البصريين، ص ٣٧. ونزهة الألباء، ص ٦٠- ٦٠).

<sup>(4)</sup> البيت لحاتم الطائي. و هو شاهد نحوي. انظر: سيبويه، عمرو بن بحر (ت١٨٠هـ / ٢٩٦م)، الكتاب، ط٣، ٥م، (تحقيق وشرح عبد السلام محمّد هارون)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م، ح٣، ص ١٢٦. وابن عقيل، عبد الله بن عبد الرحمن(ت ٢٩هـ / ١٣٦٨م)، شرح ابن عقيل، ط٢، ٢م، (تحقيق محمّد محيي الدين عبد الحميد)، دار الطلائع، القاهرة، ٢٠٠٤م، ج٢، ص ١٦١.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٣.

<sup>(6)</sup> انظر القيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ٥٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر المحلي، أحمد بن محمَّد (ت ٨٦٤هـ / ١٤٦٠م)، والسيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩٩١١هـ / ١٥٠٦م)، تفسير الجلالين، بدون طبعة وتاريخ، دار ابن كثير، ص ٢٥.

<sup>(8)</sup> انظر بتصرف الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٢، ص ٢٦٠.

٢- قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَتُ وَلَا فُسُوقٍ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِ ﴾ [البقرة:١٩٧].
 قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَتُ وَلَا فُسُوقٍ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِ ﴾ [البقرة:١٩٧].

قرأ أبو عمرو: ﴿ فَلَا رَفَتُ وَلَا فُسُوقٌ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير.

قرأ نافع: ﴿ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقٍ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: عاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي(١).

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

حجة من رفع ﴿ فَلَا رَفَتُ وَلَا فُسُوقٌ ﴾ أنَّه جعل ﴿لا ﴾ بمعنى ليس، وخبر ليس محذوف، أي: ليس رفث فيه (٢).

وبذلك فإنّ ﴿ لا ﴾ تأخذ أحكام "ليس" وتعمل عملها كما يلي (٣):

الأول: أنْ يكون اسمها وخَبرُها نكرتَيْن، نحو: لا رجلٌ أفضلَ منك، ونحو: لا رَجُلٌ قائمًا.

الثاني: ألا ينتقضَ النفي بإلا، فلا نقول: لا رَجُلُ إلا أفضلَ من زيدٍ. بنصب "أفضل" بل يجب رفعه.

الثالث: ألا يتقدَّمَ خبرُها على اسمها، وهو غير ظرف، ولا جار ومجرور، فإنْ تقدّم وجَبَ بَ رفعُه، نحو: "لا قائمٌ رَجُلٌ" فلا نقول: "لا قائمًا رَجُلٌ".

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٨٢، والنشر في القراءات العشر، ٢١١/٢، وحجة القراءات، ص ١٢٨- ١٢٩، والحجة في القراءات السبع، ص ٤١، والكشف، ١٩٥١–٣٣٦، والتذكرة، ص ٢٠٢، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠١، والبدور الزاهرة، ص ٤٧، والتيسير في القراءات السبع، ص ٦٨، والنحاس، إعراب القرآن، ص ٥٨، والتبيان في إعراب القرآن، ١٨٥/١، والكشّاف، ١٩٥١، وتفسير البحر المحيط، ١٩٦/٢.

<sup>(2)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ١٣٨.

<sup>(3)</sup> انظر السيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩٩١١هـ / ١٥٠٦م)، همع الهوامع في شرح جمع الجوامع، ط١، (تحقيق أحمد شمس الدّين)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ – ١٩٩٨م، ج١، ص ٣٩٨. وابن عقيل، شرح ابن عقيل، ج١، ص ٢٨١ - ٢٨٢.

الرابع: الغالب أنْ يكون خبرها محذوقًا، حتى قبل بلزوم ذلك، كقول الشاعر: مَنْ صدَّ عن نيرانها فأنا ابن قيس لا بَراحُ(١)

[مجزوء الكامل]

الخامس: ألا يفصل بينها وبين مرفوعها، فإنْ فصل بينهما بطل عملها؛ لأنَّها أضعف من "ما" و"ما" شرطها عدم الفصل.

إلاَّ أنَّها تخالف "ليس" في ثلاثة أمور (٢):

الأول: أنّ عملها قليل.

الثانى: أنَّ ذكر خبرها قليل.

الثالث: أنَّها لا تعمل إلا في النكرات.

وذهب أبو حيان<sup>(٣)</sup> إلى أنه لا يجوز حذف خبر كان وأخواتها، و"ليس" من أخوات كان، فلا يجوز حذف خبر "لا" اختصارًا أو اقتصارًا. وهذا يعنى عنده أنَّ الاسم يرتفع بالابتداء<sup>(٤)</sup>.

أمّا ابن مالك (ت ٢٧٢هـ)<sup>(٥)</sup> فمنع في الجميع حذف خبرها إلاّ ليس فأجاز حذف خبرها اختيارًا، ولو لم يكن هناك قرينة، وذلك إذا كان اسمها نكرة عامة تشبيهًا بـ "لا"، كقولهم فيما حكاه سيبويه: "ليس أحد" أي: هنا<sup>(١)</sup>.

وأجاز النحاس (٧) والزجاجي (ت ٣٤٠هـ) (٩)(٩) إعمال "لا" عمل "ليس "(١٠). وأجاز النحاس أيضًا ذلك في قوله تعالى: ﴿ لَا رَيْبَ فِيهِ ﴾ [البقرة:٢].

(1) البيت لسعد بن مالك. وهو شاهد نحوي. انظر، ابن هشام، عبد الله بن يوسف (ت ٧٦١هـــ / ١٣٦٠م)، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق محمّد محيي الدين عبد الحميد)، دار الطلائع، القاهرة، ٢٠٠٤م، ج١، ص ٢٥١.

(2) انظر آبن هشام، عبد الله بن يوسف (ت ٧٦١هـ / ١٣٦٠م)، مغني اللبيب عن كتب الأعاريب، بدون طبعة وتاريخ، (تحقيق محمّد محيي الدين عبد الحميد)، دار الطلائع، القاهرة، ج،١، ص ٢٥٥- ٢٥٦.

(3) سبقت ترجمته انظر ص ۲۱.

(4) انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج ٢، ص ٩٨. والسيوطي، همع الهوامع، ج١، ص ٣٦٩.

(<sup>5)</sup> ابن مالك: محمَّد بن عبد الله، أبو عبد الله. ولد سنة (٦٠٠هــ). وتوفي سنة (ت ٦٧٢هــ). ومن كتبــه: الألفية (الخلاصة). (بغية الوعاة، ج١، ١٠٨– ١١٤. والبلغة، ص ٢٦٩– ٢٧٠).

(<sup>6)</sup> انظر السيوطي، همع الهوامع، ج١، ص ٣٧٠.

(7) سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

(8) **الزجاجي:** أبو القاسم عبد الرحمن بن إسحاق. ولد بنهاوند. وتوفي سنة (ت ٣٤٠هـ). ومن كتبه: الجمــل في النحو. (وفيات الأعيان، ج٣، ص ١٣٦. وبغيــة الــوعاة، ج٢، ص ١١١- ١١٢).

(9) الزَّجاجي، عبد الرحمن بن إسحاق (ت ٣٤٠هـ / ٩٥٢م)، الجمل في النحو، ط١، (حققه وقدّم له علي توفيق الحمد)، دار الأمل، إربد، ١٤٠٤هـ – ١٩٨٤م، ص ٢٣٧ – ٢٣٨.

(10) النحاس، إعراب القرآن، ص ١٧.

في حين منع "المبرد $^{(1)}$  والأخفش $^{(7)}$ ، إعمال "لا" عمل "ليس"  $^{(7)}$ .

وقد ورد في الشعر إعمال ﴿لا﴾ عَمَل "ليس"، برفع الاسم بعدها ونصب الخبر وذلك في قول القائل:

تَعـزَّ فَـلا شيءٌ عـلى الأرض باقيا ولا وزَرّ مِمَّا قضـى الله واقـيا<sup>(٤)</sup> [البحر الطويل]

وهذا الشاهد قد أبطل أيضًا ما ذهب إليه الزجاج (٥) بأنّ الخبر لا يكون مذكورًا؛ لأنَّه لــم يَظْفر به. وادَّعى أنَّها تعمل في الاسم خاصة، وأنَّ خبرها مرفوع (٦).

وقد أجمع النحاة على أنّ مجيء ﴿لا﴾ عاملة عمل "ليس" قليل (٢) منهم: الزمخشري (ت ٥٣٨هـ) (١٠) (١١)، وأبو حيان (١٣)(١١). وهذا يجعلنا نسأل: كيف يمكن أنْ نبني قاعدة نحوية عليها؟

فيجاب عن هذا: لقد ذهب بعض العلماء الأوائل في عصور الاحتجاج أنهم بنوا قاعدة نحوية، إذا كانت الأمثلة على القاعدة قليلة، وخير مثال على ذلك: استثناء لغة "أكلوني البراغيث" من إقامة قاعدة عليها، بالرغم من ورودها في القرآن الكريم نحو كقوله تعالى: ﴿ وَأُسَرُّوا ٱلنَّجُوَى ٱلَّذِينَ ظَامُوا ﴾ [الأبياء: ٣]، فكأن ورودها لا يمثل إقامة القاعدة النحوية،

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(3)</sup> المرادي، الحسن بن قاسم (ت ٧٤٩هـ / ١٣٤٨م)، الجنى الداني في حروف المعاني، ط١، (تحقيق فخر الدين قباوة، ومحمّد نديم فاضل)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـ – ١٩٩٢م، ص ٢٩٣.

<sup>(4)</sup> لم يذكر لهذا البيت قائلٌ. وهو شاهد نحوي. انظر ابن هشام، أوضح المسالك، ج١، ص ٢٥٢.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(6)</sup> انظر ابن هشام، مغني اللبيب، ج١، ص ٢٥٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر ابن هشام، أ**وضح المسالك**، ج١، ص ٢٥١.

<sup>(8)</sup> **الزمخشري:** محمود بن عمر الزمخشري، ويكنى بأبي القاسم. ولد في زَمَخْشَر سنة (٤٦٨هـ). وتـوفي سنة (٣٨٠هـ). ومن كُتُبه: الكشّاف. (بغية الوعاة، ج٢، ص ٢٨٤. والأعلام، ج٧، ص ١٧٨).

<sup>(9)</sup> الزمخُشري، محمود بن عمر (ت ٥٣٨هـ / ١١٤٤م)، المفصل في علم العربيّة، بدون طبعة وتاريخ، دار الجيل، بيروت، ص ٣٠.

<sup>(10)</sup> **ابن هشام:** أبو محمد عبد الله بن يوسف بن هشام الأنصاري. ولد سنة (٧٠٨هـ). ومن كتبه: أوضـــح المسالك. توفي سنة (ت ٧٦١هــ). (إشارة التعيين، ص ٤٠٣. وبغية الوعاة، ج٢، ص ١٠٤ـ - ١٠٥).

<sup>(11)</sup> ابن هشام، مُغني اللبيب، ج١، ص ٢٥٥.

<sup>(12)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(13)</sup> انظر السيوطي، همع الهوامع، ج١، ص ٣٩٨.

<sup>(14)</sup> لغة أكلوني البراغيث: هي لغة طيئ وأزد. وتعني هذه اللغة: جمع الفعل مع فاعله الجمع. انظر الراجحي، عبده، اللهجات العربية في القراءات القرآنية، ط٢، دار المسيرة، عمّان، ١٤٣٠هـ – ١٢٠٠م، ص ١٨٢.

فهل هذا يجعلنا نقول: إنَّ قراءة الرفع تكون على جواز الابتداء بالنكرة؟ فتصبح هذه القاعدة من قواعد التسويغ بالابتداء بالنكرة التي تقول: يجوز الابتداء بالنكرة إذا سبقت بنفي (١)، نحو: ما رجلٌ في الدار.

وعلى ذلك تكون ﴿لا﴾ في القراءة بالرفع ملغاة، وما بعدها رفع بالابتداء. وعند الإهمال يحسن تكرارها، ويستدل على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ تَحَزَّنُونَ ﴾ [البقرة: ٢٦](٢).

والذي أذهب إليه في قراءة الرفع هو أنْ تكون ﴿لا﴾ نافية وما بعدها مبتدأ، ومسوغ ذلك هو مجيء المبتدأ نكرة ومسبوقا بنفي، والخبر محذوف تقديره "في الحج" مفهوم من سياق الآية وتتمتها.

#### قراءة النصب:

حجة من نصب ﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ ﴾ أنَّه جعل ﴿لا ﴾ نافية للجنس.

فلا النافية للجنس تعمل عمل "إن" وأخواتها وهي تنصب المبتدأ ويسمى اسمها، ويبقى الخبر مرفوعًا ويسمى خبرها، وتفيد ﴿لا﴾ هذه نفى الجنس كله.

وقد ذهب المبرد<sup>(۱)</sup> في ﴿لا﴾ النافية للجنس بأنْ يكون النفي عامًا، واستدل على ذلك بقوله تعالى: ﴿ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلۡيَوْمَ مِنْ أُمرِ ٱللّهِ ﴾ [هود: ٤٣]، وبقوله تعالى: ﴿ لَا رَيْبَ وَيَهِ البقرة: ٢]. فعندما نقول: لا رجل في الدار لم يكن القصد إلى رجل بعينه، وإنّما نفيت عن الدار جميع هذا الجنس فاشتمل على الصغير والكبير (٤).

فهذا المقصد هو الذي كان في ذهن من احتج بقراءة الفتح (النصب)، فقصد نفي جميع الرفث والفسوق والجدل.

<sup>(1)</sup> انظر ابن هشام، أوضح المسالك، ج١، ص ١٨١. وابن عقيل، شرح ابن عقيل، ج١، ص ١٩٧.

<sup>(2)</sup> انظر الغلاييني، مصطفى، جامع الدُّروس العربيّة، بدون طبعة، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٦هـ - ٥٠٠٠م، ج٢، ص ٣٩٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف المُبَرِّد، محمد بن يزيد (ت ٢٨٥هـ / ٨٩٨م)، المقتضب، ط٣، ٤م، (تحقيق محمد عبد الخالق عضيمة)، لجنة إحياء التراث الإسلامي، القاهرة، ١٤١٥هـ – ١٩٩٤م، ج٤، ص ٣٥٧، ٣٥٩.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الرفع:

وجه قراءة الرفع: يقرأ بالرفع والتنوين في "الرفث" و "الفسوق" في قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَتُ وَلَا فُسُوقٌ ﴾ فقط، وبالنصب وترك التنوين في "الجدال" في قوله تعالى: ﴿ وَلَا جِدَالَ ﴾ (١).

وقد عُدَّت ﴿ لا ﴾ هنا بمعنى "ليس" فارتفع الاسم بعدها؛ لأنَّه اسمها والخبر محذوف، تقديره: فليس رفت ولا فسوق في الحج، ودل عليه "في الحج" الثاني الظاهر، وهو خبر "ولا جدال" أيضاً.

فرفع "الرفث" و "الفسوق" لأنهما قد يكونان في حال من أحوال الحج، فجعل "لا" بمعنى ليس فيهما، ونصب "الجدال" في الحج على التبرئة؛ لأنّه يريد به المراء والشك في تأخيره وتقديمه على ما كانت العرب تعرفه من أفعالها(٢).

فاحتج الذي رفع "أنّه يُعلمُ من الفحوى أنّه ليس المنفي رفتًا واحدًا، ولكنه جميعُ ضروبه، وقد يكون اللفظ واحدًا والمعنى المرادُ به جميعٌ. وأنّ هذا الكلامَ نفيٌ، والنفي قد يقع فيه الواحد موقع الجميع، وإنْ لم يُبْنَ فيه الاسم مع لا النافية، نحو: ما رجلٌ في الدار "(").

وذكر الزجاج<sup>(۱)</sup> أنَّ ﴿ لا ﴾ تنصب النكرات بغير تنوين، ونقل عن سيبويه (۱) والخليل بن أحمد (ت ١٧٠هـ) (١) أنَّه يجوز أنْ ترفع "لا" النكرات بتنوين. وحقيقة ما ارتفع بعدها عند بعض أصحابه على الابتداء؛ لأنَّه إذا لم تنصب فإنّما يُجْرى ما بعدها كما يُجْرى ما بعد هَل، أي: لا تَعْملُ فيه شيئا (۷).

وقد وضرّح أبو عمرو بن العلاء وجه قراءة الرفع، وهو: فلا يكون رفثٌ ولا فسوق؛ أي شيء يخرج من الحج، ثمّ ابتدأ النفي فقال: "ولا جدال" فأبو عمرو لم يجعل النفي بن الأوّلين نهيًا، بل تركهما على النفي الحقيقي؛ لأنّ وقوع أحدهما يكون من بعض الناس (^).

<sup>(1)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ١٣٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر بتصرف القيسي، ا**لكشف،** ج١، ص ٣٣٥. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٤١.

<sup>(3)</sup> الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٢، ص ٢٩١ - ٢٩٢.

<sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٦.

<sup>(6)</sup> **الخليل بن أحمد**: هو الخليل بن أحمد الفراهيدي. ولد سنة (١٠٠هــ). وتوفي سنة (ت ١٧٠هــ). ومــن كتبه: معجم العين. (طبقات النحويين واللغويين، ص ٢٥. وطبقات الشعراء المحدثين، ص ١٢٤– ١٢٧).

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر بتصرف الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص ٢٧٠- ٢٧٠.

<sup>(8)</sup> انظر بتصرف النّحاس، إعراب القرآن، ص ٨٥. وابن عادل الدمشقي، عمر بن علي (ت ٨٨٠هـ / ٢٧٦ م)، اللباب في علوم الكتاب، ط١، ٢٠م، (تحقيق وتعليق عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م، ج٣، ص ٣٩٩.

وقد أجاز الزجاج في قراءة الرفع وجهين، وهما(1):

الأول: إعمال "لا" عمل ليس، وهذا هو ما ذهب إليه سيبويه.

الثاني: الرفع على الابتداء

و المعنى المقصود من "لا رفث و لا فسوق" هو: لا ترفثوا و لا تفسقوا، والمراد بقوله: و لا جدال في الحج: لا شك في وقت الحج<sup>(٢)</sup>.

#### قراءة النصب:

أمّا وجه قراءة النصب، فتكون ﴿لا﴾ للنفي لتدلّ على النفي العام، فنفي جميع الرفت وجميع الفسوق كما تقول: لا رجل في البيت، فتنفي جميع جنس الرجال في البيت، فلا يجوز لنا أنْ نقول "بل رجلين". وهذا كقوله تعالى: ﴿ لَا رَيّبَ فِيهِ ﴾ [البقرة: ٢]. إذا قصد النفي العام، أي: نفي جميع هذا الجنس.

فقراءة الفتح من غير تنوين يكون بها النفي أعم، فتضمنت عموم الرفث كله، والفسوق كله؛ لأنه لم يرخص في ضرب من الموث ولا في ضرب من الفسوق، كما لم يرخص في ضرب من الجدل<sup>(٦)</sup>.

فالفتح جواب القائل: هل من رفث؟ هل من فسوق؟ فــ "مِن" يدخله العمــوم، أمّــا "لا" فتدخل لنفي العموم. فيقول: هل من رجل في البيت؟ فالجواب: لا رجلَ فــي البيــت. وبهــذا يتّضح بأنّ المراد هو نفي العموم (<sup>٤)</sup>.

وقال الفرَّاء(°): "فمن نصب أتبع آخر الكلام أوَّله"(١).

ففي قراءة النصب حُمل المعنى على نفي جنس جميع الرفث والفسوق والجدال. وذكر أبو على الفارسي الفرسي أبن مَنْ قرأ بالفتح يكون أشد مطابقة للمعنى المقصود، فقراءة الرفث والفسوق بالرفع يكون النفي لواحد منه، أمّا بالنسبة للجدال فكان الجميع على الفتح؛ وذلك لنفي جميع جنسه  $(^{\wedge})$ .

<sup>(1)</sup> انظر الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص ٢٧١.

<sup>(2)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ١٣٦.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج١، ص ٣٣٦.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٢٩.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> الفرَّاء، معاني القرآن، ج١، ص ١٢٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(8)</sup> انظر بتصرف الفارسي، الحجة للقراء السبعة، ج٢، ص ٢٩١. وابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي (ت ٥٩٠هـ / ١٢٠١م)، زاد المسير في علم التفسير، ط٣، ٩م، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤٠٤هـ – ١٤٠٨م، ج١، ص ٢١٠ - ٢١١.

فإن قيل: فلم اتَّفق القرّاء السبعة على النصب في "الجدال" بينما اختلفوا في الاسمين الأولين (الرفث والفسوق)؟

فيجاب: يعد الرفث والفسوق من الأمور التي يجب على الإنسان أنْ يكون حذرًا منهما لما يترتب عليهما من حكم؛ لأنَّهما "أمران ينكرهما الطبع، والشرع، والعقل. فهما أمران مذمومان في كلّ حال ليس لأحد حجة في فعلهما (١). ومن هنا اختلف القرّاء فيهما فظهرت لنا قراءتان؛ لأنَّهما أمران مستقبحان فلا يليق فعلهما في الحج.

أمّا الإجماع على نصب الجدال، فيكون من باب أنَّ الجدال لا يتصل بالأمور الدينية، التي يترتب عليها حكمٌ شرعيِّ. ولهذا يتساهل الناس فيه "وبخاصة في الحج، فإنَّ كثيرًا من القضايا قد تتصل بالمسكن، أو المأكل، أو المركب، أو المشرب، أو بعض الأحكام التي قد يختلف فيها الناس، ويكثر بينهم الجدال"(٢). فخوفًا من تساهل الناس في الجدال وخاصة لأئه يكثر الازدحامُ عند أداء مناسك الحج، اتّفق القرّاء على قراءة النصب، لِما فيها من ضرورة أخذ الحيطة والحذر من قِبَل المسلم تجاه أخيه المسلم، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> عباس، فضل حسن، القراءات القرآنية وما يتعلق بها، ط۱، دار النفائس، عمّان، ۱٤۲۸هـ - ۲۰۰۸م، ص ۳۲۰ مر

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> المصدر نفسه، ص ۳۲۰.

٣- قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَكَ مَاذَا يُنفِقُونَ قُل اللَّهَوْ ﴾ [البقرة: ٢١٩].

قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَك مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفُّو ﴾ [البقرة:٢١٩].

قرأ أبو عمرو: ﴿ ٱلْعَفْوُ ﴾ بالرفع.

وقرأ نافع: ﴿ ٱلْعَفُّو ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي(١).

### الناحية النحوية

## قراءة الرفع:

فمَن قرأ بالرفع جعل ﴿ ٱلْعَفْوُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف تقديره: قل المنفق، وهذا إذا جعلت "ما" مبتدأ و "ذا" خبرًا (٢). فجُعِلت هنا "ذا" بمعنى الذي، فارتفع العفو؛ لأنَّ "ما" في موضع رفع بالابتداء، فجوابها مرفوع مثلها، وأضمرت الهاء مع قوله: "ينفقون" التي تعود على الموصول، وحذفها لطول الاسم، أي: يسألونك أي شيء الذي ينفقونه (٢).

## وشرط موصولية "ذا" ثلاثة أمور، هي<sup>(؛)</sup>:

الأول: ألا تكون للإشارة، نحو: من ذا الذاهب.

الثاني: ألا تكون مُلْعاة وذلك بتقديرها مركبة مع "ما" التي تفيد الاستفهام فتكون كلمة واحدة، نحو: ماذا صنعت؟

الثالث: أنْ يتقدمها استفهام بما باتفاق، أو بمن على الأصح، نحو: ماذا اشتريت؟

وذكر سيبويه<sup>(٥)</sup> أنّ "ذا" تأتي بمعنى "الذي"، فقال: "أمّا إجراؤهم "ذا" بمنزلة "الذي" فهو قولك: ماذا رأيت؟ فيقول: متاعٌ حَسنٌ "(٦). ودلّ قول سيبويه هذا على جواز مجيء "ذا" بمعنى "الذي" وقد مثّل له بمثال أوضح القاعدة.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٨٠، والنشر في القراءات العشر، ٢٢٧/٢، وحجة القراءات، ص ١٣٣- ١٣٤، والحجة في القراءات السبع، ص ٤٣، والكشف، ١/١٣، والتذكرة، ص ٢٠٤، وإتحاف في ضلاء البشر، ص ٢٠٣، البدور الزاهرة، ص ٤٩، والتيسير في القراءات السبع، ص ٦٨، والنحاس، إعراب القرآن، ص ٩٣، والتبيان في إعراب القرآن، ١/ ١٤٩، والكشّاف، ١/١٥١، وتفسير البحر المحيط، ١٦٨/٢.

<sup>(2)</sup> انظر العكبري، عبد الله بن الحسين (ت ٦١٦هـ / ١٢١٩م)، إملاء ما من به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن، ط١، (راجعه وعلق عليه نجيب الماجدي)، المكتبة العصرية، بيروت، ٨٨.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ٦٨.

<sup>(4)</sup> انظر ابن هشام، أوضح المسالك، ج١، ص ١٤٣.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٦.

<sup>(6)</sup> سيبويه، الكتاب، ج٢، ص ٤١٧.

وقد رأى الزجاجي<sup>(۱)</sup> أنَّ مجيء ذا" بمعنى "الذي"، يترتب عليه أنْ يكون جوابُها معها مرفوعًا، نحو: ماذا صنعت؟ فتقول: "خير"، كأنَّه قال: ما الذي صنعته؟ فقلت: "خير"؛ لأنَّ موضع "ما" رفعٌ لوقوع الفعل عليها في صلة "الذي" فلم يعمل في "ماذا" هنا شيءً<sup>(۲)</sup>.

#### قراءة النصب:

ومَن قرأ بالنصب فقد جعل ﴿ ٱلْعَفْو ﴾ مفعولاً به منصوبًا بفعل محذوف تقديره: ينفقون العفو، وهذا إذا جعلت "ما" و"ذا" اسمًا واحدًا للاستفهام، وذلك لأنَّ العفو جواب، وإعراب الجواب كإعراب السؤال. ويكون موضع ﴿ مَاذَا ﴾ النصب ب ﴿ يُنفِقُونَ ﴾؛ لأنَّه جواب "ما" فتعرب "ما" مثله، ولا يكون فيها إضمار الهاء (٣).

فجَعْل ﴿ مَاذَا صنعتَ؟" فالجواب يكون حسب ما بعدها، ف ﴿ مَاذَا ﴾ في موضع نصب مفعول به مقدم بـــ "صنعت". وإذا قلت: "ماذا صنعتَه؟" فهذا يكون بمنزلة: "زيدًا ضربتَه"، فيكون في موضع رفع على الابتداء، وفي موضع نصب بإضمار فعل يفسره هذا الظاهر، ويكون الجواب منصوبًا إنْ كانت "ذا" صلة (٤).

وذهب سيبويه (٥) إلى أنَّ جواب ﴿مَاذَا ﴾ يختلف حسب التقدير، وذلك لأنّ ﴿مَاذَا ﴾ تعدّ اسمًا واحدًا، أو تكون مركبة من "ما" الاستفهامية و "ذا" الموصولة.

قال سيبويه: "هذا باب إجرائهم "ذا" وحده بمنزلة الذي. وليس يكون كالذي إلا مع "ما" و "مَنْ" في الاستفهام، فيكون "ذا" بمنزلة "الذي" ويكون "ما" حرف استفهام، وإجرائهم إيّاه مع ما بمنزلة اسم و احد" (٦).

ومثل سيبويه لمجيء "ماذا" بمنزلة الاسم الواحد، فقال: "وأمّا إجراؤهم إياه مع "ما" بمنزلة الاسم الواحد فهو قولك: ماذا رأيت؟ فتقول: خيرًا؛ كأنّك قلت: ما رأيتَ؟ "(٧).

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۸.

<sup>(2)</sup> انظر الزجاجي، الجمل في النحو، ص ٣٤٩.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ص ٨٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> انظر بتصرف ابن عصفور، علي بن مؤمن، (ت ٦٦٦هـ / ١٢٧١م)، شرح جُمل الزجاجي، ط١، ٣م، وقدّم له ووضع هوامشه وفهارسه فوّاز الشعّار)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م، ج٣، ص ٦٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٦.

<sup>(6)</sup> سيبويه، الكتاب، ج٢، ص ٤١٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> المصدر نفسه، ج۲، ص ٤١٧.

وممن أجاز أيضًا استعمال الوجهين في هذه المسألة، ابن مالك $^{(1)}$ ، وابن هشام $^{(7)}$ .

وكذلك المرادي (ت ٤٩٧هـ) (٥)، فقد وضّح جواز الوجهين في الآية الكريمة، ورأى أنَّ "ذا" في القراءة الأولى موصولة، وفي القراءة الثانية ملغاة (١).

وفيما اطلعت عليه في كتب النحو تبين جواز استعمال الوجهين في القراءتين، وهما مستعملان في العربية من الناحية النحوية. ودليل آخر على ذلك ما ورد عن النحويين جوازهم أن تقول: ماذا تعلمت: أنحواً أم شعراً؟ بالنصب والرفع ( $^{(\vee)}$ ).

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

فمن قرأ بالرفع جعل "ما" استفهامية و"ذا" موصولة ثم رفع جوابها ﴿ٱلْعَفُو ﴾ خبر مبتدأ محذوف، فيكون المعنى: يسألونك: ما الذي ينفقونه؟ وحينئذ يكون الجواب: قل: الذي ينفقونه العفو . فجاء الجواب على معنى لفظ السؤال، ثم حذفت الهاء من الصلة في الجواب.

واستدلوا لهذه القراءة بقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَّاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُرُ ۗ قَالُوٓا أَسَطِيرُ السَّولِيرُ النَّحَلَ: ٢٤]، والتقدير هو: أي شيء أنزله ربكم قالوا: الذي أنزله أساطير الأولين (^).

قال ابن هشام: "الأصل أنْ تُجاب الاسمية بالاسمية، والفعلية بالفعلية "(٩).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص ۲۸.

<sup>(2)</sup> ابن مالك، محمَّد بن عبد الله (ت ٢٧٢هـ / ١٢٧٤م)، شرح التسهيل (تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد)، ط١، ٣م، (تحقيق محمَّد عبد القادر عطا وطارق فتحي السيّد)، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٢١هـ – ٢٠٠١م، ج١، ص ١٩١.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۹.

<sup>(4)</sup> ابن هشام، عبد الله بن يوسف (ت ٧٦١هـ / ١٣٦٠م)، شرح جُمل الزجاجي، ط١، (دراسة وتحقيق علي محسن عيسي)، دار عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٥هـ – ١٩٨٨م، ص ٤٠٤- ٤٠٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> **المرادي:** الحسن بن القاسم المرادي، أبو محمَّد. مفسر أديب. توفي سنة (ت ٤٩٧هـ). ومن كتبه: الجنى الداني في حروف المعاني. (بغية الوعاة، ج١، ص ٤٢٧ – ٤٢٨. والأعلام، ج٢، ص ٢١١).

المرادي، الحسن بن القاسم (ت  $4 \times 10^{-1} \, \text{MeV} \, \text{M$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر النّحاس، إعراب القرآن، ص ٩٣.

<sup>(8)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٣، والقيسي، الكشف، ج١، ص ٣٤١. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٣٤.

<sup>(9)</sup> ابن هشام، مغني اللبيب، ج١، ص ٣١٤.

وذهب السيوطي (ت ٩١١هـ)<sup>(۱)</sup> إلى هذا المذهب، وأجاز الوجهين المتعارف عليهما في القراءتين<sup>(٢)</sup>.

في هذه القراءة نجد المؤمنين<sup>(٣)</sup> بشكل عام أو الصحابة قد وجّه لهم سؤال عن الـشيء الذي ينفقونه، ولهذا كان تقدير السؤال: ما الذي ينفقونه؟ إذ المراد من الـسؤال بيان كيفيـة الإنفاق. إذن هم يعرفون المراد إنفاقه، واتّضح هذا من الجواب وهو: الذي ينفقونه العفو. وهذا نحو قولك: لمن ننفق.

فالسؤال عن الكيفية، ودليل ذلك ما رواه عطاء (ت ١١٤هـ)<sup>(1)</sup>: "عن ابن عباس (ت ٦٨هـ)<sup>(٥)</sup> نزلت هذه الآية في رجل أتى للنبي – عليه الصلاة والسلام – فقال إنّ لي دينارًا. فقال: أنفقه على نفسك. قال: إنّ لي ثلاثة. قال: أنفقها على خادمك. قال: إنّ لي أربعة. قال: أنفقها على والديك. قال: إنّ لي خمسة. قال: أنفقها على قرابتك. قال: إنّ لي ستة. قال: أنفقها في سبيل الله"(٦).

يُستدل مما رواه عطاء عن ابن عباس بأنّ الْرجل يعرف نوعَ الإنفاق الذي يريد أنْ ينفقه، لكنَّه سأل عن وجوه الإنفاق.

#### قراءة النصب:

ومَن قرأ بالنصب فقد جعل "ماذا" اسمًا واحدًا، ونصبه بقوله: "ينفقون" فيجب أنْ يكون الجواب أيضًا منصوبًا، أي: نصب "العفو"، كأنّه قال: ينفقون العفو. فيكون المعنى: ويسألونك أي شيء ينفقون؟ فيكون الجواب: ينفقون العفو.

واستدلوا بقوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْا مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ خَيْرًا ﴾ [النحل: ٣٠].

فجعلت "ما" و "ذا" اسمًا واحدًا فكان إعرابها في موضع نصب بالفعل ﴿ أَنزَلَ ﴾ وبذلك يكون

﴿ خَيرًا ﴾ جوابًا منصوبًا كالسؤال، وتقديره: قالوا: أنزل خيرًا(٧).

<sup>(1)</sup> **السيوطي:** هــو عبــد الرحمن بـن الكمال السيوطي، ولد سـنة (٨٤٩هـــ). وتــوفي سـنة (ت ١٩هــ). ومن كتبه: الإتقان في علوم القرآن. (هدية العارفين، ج١، ص ٥٣٥- ٤٤٥. الضوء اللامع، ج٤، ص ٥٥- ٧٠).

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر السيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩٩١١هـ / ١٥٠٦م)، **الإتقان في علوم القرآن**، ط١، (تحقيق شعيب الأرنؤوط)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٢٩هـ – ٢٠٠٨م، ص ٣٧٦.

<sup>(3)</sup> السائل في هذه الآية قيل: هو عمرو بن الجموح، وقيل: المؤمنون. وقد رجّح أبو حيان الرأي الثاني وهو: المؤمنون لدلالة واو الجمع. (انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٢، ص ١٦٨).

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> عطاء: أبو محمَّد عطاء بن أبي رباح المكي القرشي مولاهم. ولد سنة (۲۷هــــ). وتــوفي سنة (ت الماهـــ). (تهذيب التهذيب، ج٣، ص ١٠١- ١٠٣. وسير أعلام النبلاء، ج٥، ص ٧٨- ٨٨).

<sup>(5)</sup> ابن عباس: عبد الله بن عباس بن عبد المطلب، ولد في شعب قبل عام الهجرة بثلاث سنين. وتوفي سنة (ت٦٨هـ). (الطبقات الكبير، ج٦، ص ٣٢٠- ٣٤٧. وسير أعلام النبلاء، ج٣، ص ٣٣١- ٣٥٩).

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> الرازي، محمَّد بن عمر (ت ٢٠٠٤هـ / ١٢٠٨م)، ا**لتفسير الكبير ومفاتيح الغيب**، ط١، ٣٢م، دار الفكر، بيروت، ١٠١هـ – ١٩٨١م، ج٦، ص ٢٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٤٣. والقیسي، الكشف، ج١، ص ٣٤١. والبنّاء، اتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٣.

فالمؤمنون لا يعرفون المراد إنفاقه فلهذا جاء سؤالهم عن المراد إنفاقه (أعيني أم نقدي) وهو: ويسألونك أي شيء ينفقون؟ ولهذا نجد اختلاف المفسرين في معنى العفو (١). ولهذا يتطلب سؤالهم أنْ تكون إجابته موجزة ومباشرة؛ لأنَّهم يسألون عن الشيء المراد إنفاقه. لهذا كانوا في حيرة من أمرهم فيما ينفقون، فجاءت الآية الكريمة تزيل هذه الحيرة.

واتضحت حيرتهم مما روي عن ابن عباس، "أنّ نفرًا من الصحابة حين أمروا بالنفقة في سبيل الله سبحانه وتعالى أنّوا النبي - صلى الله عليه وسلم - فقالوا: إنّا لا ندري ما هذه النفقة التي أمرنا بها في أموالنا (٢)، فما نُنفقُ منها؟ فأنزل الله - عزّ وجلّ -: ﴿ وَيَسْعُلُونَكُ مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفْوَ ﴾ "(٣).

ومن الناحية البلاغية أشار عبد القاهر الجرجاني (ت ٢١١هـ)<sup>(1)</sup> إلى الفرق بين الجملة الاسمية والجملة الفعلية، فما ذهب إليه يوضح الاختلاف بين القراءتين، فقال: "إنّ موضوع الاسم على أنْ يثبت به المعنى للشيء من غير أنْ يَقتضي تجدُّدَه شيئًا بعد شيء. وأمّا الفعل فموضوعه على أنْ يقتضي تجدُّدَ المعنى المثبت به شيئًا بعد شيء"<sup>(٥)</sup>.

وعليه فإن قراءة الرفع تمثل الجملة الاسمية، ومعلوم أنَّ الجملة الاسمية لا تؤدي إلى تجدّد المعنى. أمَّا قراءة النصب التي تمثل الجملة الفعلية فهي تقتضي تجدّد المعنى. وذلك يعني أنَّ الإنسان لا يقدّم المساعدة مرة واحدة، بل يظل دائمًا يحرص على أنْ ينفق ماله في سبيل الله سبحانه وتعالى، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> من معاتي العقو: الفضل من مال الرجل عن نفسه وأهله في مؤنهم. فقد عدّ الطبري هذا المعنى بأنّه أولى الأقوال بالصواب. ومنها أيضًا: اليسير من كل شيء، والصدقة المفروضة. والعفو عند الزمخشري: هو فضل المال أي ما فضل من قُوتك وقوت عيالك. (انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٤، ص ٢٤. والطبري، محمّد بن جرير (ت ٣٠٠هـ / ٣٢٠م)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ط١، ٢٦م، (تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي)، دار هجر، القاهرة، ٢٢٢ههـ – ٢٠٠١م، ج٣، ص ٢٨٨، ٩٨٤، ٩٩٠، والزمخشري، محمود بن عمر (ت ٥٣٨هـ / ١١٤٤م)، أساس البلاغة، ط١، ٢م، (تحقيق محمّد باسل عيون السود)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م، ج١، ص ٢٦٦.

<sup>(2)</sup> لعل المقصود بلفظة "أموالنا" ما يملكه الشخص، إذ ليس المراد منها جنس معين.

<sup>(3)</sup> السيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩٩١١هـ / ١٥٠٦م)، أسباب النّزول المسمّى لباب النّقول في أسباب النّزول، ط١، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ١٤٢٢هـ – ٢٠٠٢م، ص ٤٢.

<sup>(4)</sup> **الجرجاني**: أبو بكر عبد القاهر بن عبد الرحمن الجرجاني النحوي. توفي سنة (ت٤٧١هـــ). ولــه مــن الــكتب: إعجاز القرآن. (نزهــة الألباء، ص ٣١٤. وإنباه الرواة، ص ٢٢، ص ١٨٨ - ١٩٠).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> الجرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن (ت ٤٧١هـ / ١٠٧٩م)، **دلائل الإعجاز في علم المعاني**، ط١، (تحقيق عبد الحميد هنداوي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـ – ٢٠٠١م، ص ١١٧.

٤- قوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ هَل لَنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ ۗ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلُهُ لِللّهِ ﴾ [آل عمران:١٥٤].

قوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ هَل لَّنَا مِنَ ٱلْأَمْرِ مِن شَيْءٍ ۗ قُلْ إِنَّ ٱلْأَمْرَ <u>كُلَّهُ</u> و لِلَّهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤].

قرأ أبو عمرو: ﴿ كُلُّه ﴾ بالرفع.

وقرأ نافع: ﴿ كُلُّهُ ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي(١).

### الناحية النحوية

## قراءة الرفع:

مَن قرأ بالرفع جعل ﴿ كُلُه ﴾ مبتدأ، و ﴿ لِلَّهِ ﴾ خبر المبتدأ، والجملة من المبتدأ والخبر

في محل رفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾. و"كلّ" هنا كسائر الأسماء، فتعامل معاملتها ويليه العوامل، وليس تابعًا لما قبله. فلا يكون "كل" بمعنى أجمع، لأننا نقول: كلهم أتاني، ورأيت كلّ القوم، ومررت بكل أصحابك، ولا يجوز في ذلك "أجمعين". وقد أجمع القرّاء على إعراب "كلل في قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِيرَ وَ ٱسْتَكْبَرُوا إِنّا كُلُّ فِيهَا ﴾ [غافر: ٤٨] على الابتداء، فلم يقرأ "كل" إلا بهذا الوجه، وهي مماثلة لقراءة أبي عمرو، نحو: إنّ مالك كله عندي (٢).

وأفاد ابن يعيش (ت ٢٤٣هـ) (٣) إلى أنَّ "كل" تكون توكيدًا وغيرَ تأكيد، وذلك نحو: إنّ القوم كلهم في الدار. فأجاز رفع "كل" ونصبها على التوكيد، والجار والمجرور هـو الخبـر.

(1) انظر السبعة في القراءات، ص ٢١٧، والنشر في القراءات العشر، ٢٤٢/٢، وحجة القراءات، ص ١٧٦- ١٧٧، والحجة في القراءات السبع، ص ١٥٤، والكشف، ٢٠٢١، والتذكرة، ص ٢٢٧، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٣٠، والبدور الزاهرة، ص ٢١، والتبسير في القراءات السبع، ص ٢٦، وإعراب القرآن، ٢٤٦/١، وتفسير البحر المحيط، ١٥٨،

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٠٢. والعشا، سمر، البسط في القراءات العشر، بدون طبعة، ٥م، المطبعة الهاشمية، دمشق، ١٤٢٤هـ – ١٠٠٤م، ج٤، ص ٣٢٣. والعيساوي، يوسف بن خلف، علم إعراب القرآن تأصيل وبيان، ط١، دار الصميعي، الرياض، ١٤٢٨هـ – ٢٠٠٧م، ص ٢٦٠. وقمحاوي، محمد الصادق، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ط١، دار العقيدة، القاهرة، ١٤٢٧هـ – ٢٠٠٢م، ص ٤٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن يعيش: يعيش بن علي أبو البقاء. ولد سنة (٥٥٦هـ). وتوفي سنة (ت ٦٤٣هـ). ومن كتبه: شرح المفصل للزمخشري. (بغية الوعاة، ج٢، ص ٣٢٥. وهدية العارفين، ج٢، ص ٥٤٨).

ووقف عند قوله تعالى: ﴿ قُلِ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلُهُ ولِلَهِ ﴾ [آل عمران: ١٥٤]. فأجاز رفع "كل" ونصبها، موضحًا ذلك بقوله: النصب على التوكيد، والرفع على الابتداء (١١). فابن يعيش أجاز الوجهين في القراءتين، فهو لم يعتمد على أنَّ "كل" يجب أنْ تأتي توكيدًا لدلالتها على العموم. وكذلك ممن ذهب في جواز الوجهين كابن السراج (ت ٣١٦هـ)(١)(٣) الذي اكتفى بذكر الوجهين.

كما رأى ابن عصفور (ت ٦٦٩هـ) بأنّ العموم لا يؤكّد به إلا ما يتبعض بذاته كالدراهم، وأضاف في كون التبعض يأتي أحيانًا مع كلّ عامل، وأحيانًا بحسب عامله، فمتلا في جملة: رأيت زيدًا. فإنّ زيدًا يتبعض مع "رأيت" ولا يتبعض مع "تكلم". فتبعض "زيد" يكون بحسب العامل الداخل عليه، نحو: رأيت زيدًا كُلّه. بينما الذي لا يُراد به العموم يؤكّد به ما يتبعض وما لا يتبعض، نحو: تكلّم زيدٌ نفسُه (٥). ولا يجوز أنْ نقول: جاء زيد كله؛ لأنّ العامل هنا لا يجزئ الفرد (١).

وقيل إنّ "كل" توكيد على المحل؛ لأنَّ اسمها – في الأصل – مرفوع بالابتداء، وهذا مذهب الزَّجَّاج (٧) والجَرْمي (ت ٢٢٥هـ) (٨)، اللذين يجران التوابع مُجْرى عطف النسق، وتكون ﴿ لِلَّهِ ﴾ خبر إنَّ (١).

#### قراءة النصب:

ومن قرأ بالنصب جعل ﴿ كُلُّهُ ﴾ توكيدًا لاسم ﴿ إِنَّ ﴾ وهو ﴿ ٱلْأَمْرَ ﴾، ولأنَّ التوكيد، أصل "كل؛ لأنَّها للإحاطة والعموم. وجُعلت "كل" بمنزلة "أجمع" التي تدل على التأكيد، و"أجمع" لا يكون إلاّ توكيدًا(١٠٠).

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن یعیش، یعیش بن علي (ت ٦٤٣هـ / ١٢٤٦م)، شرح المفصل، ط١، ٦م، (قدّم له ووضع هو امشه و فهارسه إميل بديع يعقوب)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠١م، ج٢، ص ٢٣٠ - ٢٣١.

<sup>(2)</sup> **ابن السرّاج:** هو محمّد بن سري البغدادي النحوي. توفي سنة (ت ٣١٦هـ). وله من الكتب: الأصول في النحو. (بغية الوعاة، ج١، ص ٩٢ – ٦٨).

<sup>(3)</sup> انظر ابن السراج، محمَّد بن سهل (ت ٣١٦هـ / ٩٢٨م)، ا**لأصول في النحو**، ط٣، ٤م، (تحقيـق عبـد الحسين الفتلي)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٧هـ – ١٩٩٦م، ج٢، ص ٢٣.

<sup>(4)</sup> **ابن عصفور:** علي بن مؤمن الإشبيلي، أبو الحسن. ولد سنة (٥٩٧هــ). وتوفي سنة (ت ٦٦٩هــ). ومن كتبه: المقرب. (بغية الوعاة، ج٢، ص ٢٢٢– ٢٢٣. والأعلام، ج٥، ص ٢٢٠)

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف ابن عصفور، شرح جُمل الزجاجي، ج١، ص ٢٣٥.

<sup>(6)</sup> انظر الشلوبيني، عمر بن محمَّد (ت ٦٤٥هـ / ١٢٤٨م)، ا**لتوطئة**، ط٢، (دراسة وتحقيق يوسف أحمـــد المطوع)، دار الكتب، ١٩٨٠م، ص ٢٠٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٤.

<sup>(8)</sup> **الجرمي:** هو أبو عمر صالح بن إسحاق البجلي، أخذ النحو عن الأخفش وغيره. توفي سنة (ت 477هـ). ومن كتبه: القوافي. (الفهرست، ص 47. وأخبار النحويين البصريين، ص 48– 40).

<sup>(9)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٥، ص ٦١٦.

<sup>(10)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٠٢. والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٥، ص ٣٧١. والسمين الحلبي، أحمد بن يوسف (ت ٢٥٦هـ / ١٣٥٥م)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، بدون طبعة وتاريخ، ١١٥، (تحقيق أحمد محمَّد الخرّاط)، دار القلم، دمشق، ج٣، ص ٤٤٩.

وقد وجه الأخفش (١) قراءة النصب بأنّها على البدل (٢).

وذهب مكي القيسي (٣) إلى أنَّ "كل" أولى بالتأكيد؛ لأنَّ الأصل فيها أنْ تكون للتوكيد (٤). وفي الحقيقة أنَّ كلاً لم يقتصر استعمالها على التوكيد فقط، بل لها عدة استعمالات. ولتوضيح ذلك نقف عند "كل" واستعمالاتها:

## الحالات التي تأتي فيها "كل" للتوكيد (٥):

الأول: أنْ يكون المؤكَّد بها اسمًا مفردًا أو جمعًا، أمَّا المثنى فإنَّ توكيده يكون بــــ "كـــلا" أو "كلتا".

الثاني: أنْ يكون المؤكَّد بها متجزئًا بذاته، كقوله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِهِكَةُ كُلُّهُمْ

أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠]، وبهذا تكون توكيدًا معنويًا لمعرفة قبلها، أو نكرة وفائدتها في ذلك العموم وتجب إضافتها إلى اسم مضمر عائد إلى المؤكّد، أو يكون المؤكّد بها متجزئًا بعامله، نحو: اشتريتُ العبد كُلَه (١).

الثالث: أنْ يتصل بها ضميرٌ يعود على المؤكّد ويطابقه.

### والحالات التي تأتى فيها "كل" لغير التوكيد:

وتعرب "كل" في هذا القسم حسب موقعها الإعرابي في الجملة.

وينقسم هذا القسم إلى قسمين $^{(\vee)}$ : القسم الأول:

أوجه "كل" باعتبار ما قبلها:

 ١- أنْ تكون نعتًا لنكرة أو معرفة؛ فتدل على كمال المنعوت، وتجب إضافتها إلى اسم ظاهر يماثله لفظًا ومعنّى، نحو: أطعمنا شاةً كلَّ شاة.

٢ - ألا تكون تابعة، أي من التوابع (التوكيد، النعت) وإنما تالية للعوامل؛ وحينئة تعرب حسب موقعها فتكون مبتدأ، أو فاعلاً، أو مفعولاً به...، فتقع مضافة إلى الظاهر، نحو قوله

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(2)</sup> انظر الأخفش، معاني القرآن، ج١، ص ٢٣٦. وانظر النحاس، إعراب القرآن، ص ١٥٨.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(4)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٠٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، عبد الله بن يوسف (ت ٧٦١هـ / ١٣٦٠م)، شرح قطر الندى وبل الصدى، بدون طبعة، (تحقيق محمَّد محيي الدين عبد الحميد)، دار الطلائع، القاهرة، ٢٠٠٤م ص ٢٩٠.

<sup>(6)</sup> انظر أيضًا للاستزادة الحديث عن التبعض (التجزئة) من خلال رأي ابن عصفور، ص ٤٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، **مغني اللبيب**، ج١، ص ٢١٢– ٢١٤. والدقر، عبد الغني، **معجم النحــو**، ط١، (بإشراف أحمد عبيد)، مطبعة محمَّد هاشم الكتبي، ١٩٧٥م، ص ٢٨٣– ٢٨٤.

تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾ [المدثر:٣٨]، وغير مضافة نحو قوله تعالى: ﴿ وَكُلاً ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْثَلَ فَكُلاً تَبْرَنَا تَتْبِيرًا ﴾ [الفرقان:٣٩].

#### القسم الثاني:

#### أوجه "كل" باعتبار ما بعدها:

١- أنْ تضاف إلى الظاهر، وحكمها: أنْ يعمل فيها جميع العوامل، نحو: أكرمت كلَّ بنــي تميم.

٢- أنْ تضاف إلى ضمير محذوف، وظاهر كلام، وحكمها كالتي قبلها، وكلاهما يمتنع التأكيد به، كقوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ ٓ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ كُلاً هَدَيْنا ﴾ [الأنعام: ١٨]، فالتقدير، أي: كلهم هدينا.

٣- أنْ تضاف إلى ضمير ملفوظ به، وحكمها: ألا يعمل فيها -غالبًا- إلا الابتداء، ومن الأمثلة على ذلك قراءة أبي عمرو، لقوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلُهُ و لِلَّهِ ﴾ [آل عمران:١٥٤] بالرفع في ﴿ كُلُه ﴾.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الرفع:

فقد جُعلت "كل" على الابتداء، كما في قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فَرْدًا ﴾ [مريم: ٩٥]. وذلك شبيه مَنْ قال: إنَّ عبدُ الله وجهُه حسن (١). فيكون عبد الله مبتدأ، ووجهه حسن جملة اسمية مكونة من المبتدأ: وجهه، والخبر: حسن. والجملة من المبتدأ والخبر في محلل رفع خبر المبتدأ الأول(١).

ويُلْاحظ بعد "كل" وجود جملة لإتمام المعنى؛ فهذا يقوي الابتداء في "كلّ".

والمعنى: إنَّ الأمر كله حاصلهُ لله – عزَّ وجلَّ – فهو المتصرف بكلّ شيء.

(1) انظر للاستزادة حول رفع الاسم بعد "إنَّ" في قول الرسول - صلى الله عليه وسلم -، في هذه الدراسة، ص ١٢٧.

<sup>(2)</sup> انظر ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير،ج١، ص ٤٨٢. والثعلبي، أحمد بن محمَّد (ت ٤٢٧هـ / ١٠٣٥م)، الكشف والبيان، ط١، ١٠م، (دراسة وتحقيق علي بن عاشور)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢١هـ – ٢٠٠٢م، ج٣، ص ١٨٧

#### قراءة النصب:

جُعلت ﴿ كُلَّهُ ﴾ بمنزلة "أجمعين" في الإحاطة والعموم، فلو قيل: إنَّ الأمر أجمع، فلم يكن هنا إلا النصب؛ ولأنَّ "كل" للتأكيد، فلذا كانت كلفظة أجمع، فكذا إذا قال ﴿ كُلَّهُ ﴾(١).

والمعنى: المؤمنون يعرفون أنّ الأمر بيد الله -عزّ وجلّ-، فقد كانوا يتمنون بأنْ يكون بيدهم شيء بسيط من هذا الأمر يتصرفون به، ولكن جاءهم الجواب بأنّ الأمر كله بيد الله - عزّ وجلّ- على الإحاطة والشمول في التوكيد. إذن ففي هذه القراءة إضمار وهو: لو كان لنا من الأمر شيء نتصرف به.

ففائدة التوكيد في قراءة النصب تكمن في الإحاطة والشمول؛ لأنّه سبحانه وتعالى هــو المسيطر لا البشر. فجاء التأكيد للوضوح التام.

وأرى أنّه بعد مجيء التوكيد – في قراءة النصب – لا نحتاج لجملة لإتمام المعنى، فالمعنى يكون تامًا واضحًا، نحو: جاء الطلاب كلهم. ففي هذه الجملة جاء المعنى تامًا، فلا نحتاج لزيادة في اللفظ لإتمام المعنى.

قال ابن عطية (ت ٤٢هـ)(٢): "ورجّح الناس قراءة الجمهور؛ لأنَّ التأكيد أملك بلفظة "كل" "(٣).

وأمّا أبو حيان<sup>(1)</sup> فلم يجز الترجيح بين هاتين القراءتين، فقال: "و لا ترجيح إذ كلّ مـن القراءتين متواتر، والابتداء بكلّ كثير في لسان العرب"<sup>(٥)</sup>.

ويُلاحظ في قول أبي حيان ما يلي:

١- الرد على ابن عطية في ترجيحه؛ لأنَّه استشهد بقول ابن عطية السابق، ثمّ علق عليه بعدم
 الترجيح بين هاتين القراءتين.

Y - أمّا قوله والابتداء بكلّ كثير في لسان العرب فبهذا قد انتقض ما ذهب إليه مكي بن أبي طالب القيسي في أنَّ الأصل في "كل" التوكيد $\binom{\Gamma}{2}$ .

<sup>(1)</sup> انظر الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج٩، ص ٤٩. وابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج١، ص ٤٨١ – ٤٨٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن عطية: عبد الحق بن غالب الغرناطي. ولد سنة (٤٨١هـ). وتوفي سنة (ت ٥٤٢هـ). صاحب كتاب المحرر الوجيز. (الوافي بالوفيات، ج١٠٨، ص ٤٠- ٤١. وبغية الوعاة، ج٢، ص ١٠٨- ١٠٩).

<sup>(3)</sup> ابن عطية، عبد الحق بن غالب (ت ٥٤٢هـ / ١٤٨م)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ط٢، ٨م، (تحقيق وتعليق الرحالة الفاروق، وعبد الله الأنصاري، وعبد العال السيد إبراهيم، ومحمّد الـشافعي العناني)، دار الخير، دمشق، ١٤٢٨هـ - ٢٠٠٧م، ج٢، ص ٣٩٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> أبو حيان، **تفسير البحر المحيط**، ج٣، ٩٦.

<sup>(6)</sup> انظر للاستزادة حول رأيه في قراءة النصب في الناحية النحوية، ص ٤١.

وهذا يقوي قراءة الرفع، إذ لم يقتصر استعمال "كل" على التوكيد فقط، وإنّما لها عدة استعمالات.

وقد تبين مما سبق أنَّ قراءة الرفع تدل على الإخبار، بينما قراءة النصب تدل على الشمول والتوكيد والإحاطة؛ وذلك بالإطلاق "كل" في شمول معناها الأصلي، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

٥- قول عَنَيْ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ وَاللْمُوالِلْمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ وَالَ

قوله تعالى: ﴿ لَا يُسْتَوِى القَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤَمِنِينَ غِيْرِ اوْلِي الضَّرَرِ وَالْجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ بِأُمُو ٰلِهِمْ وَأَنفُسِهِمْ ﴾ [النساء:٩٥].

قرأ أبو عمرو: ﴿ غَيْرُ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وحمزة.

وقرأ نافع: ﴿ غُيْرَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: ابن عامر، والكسائي(١).

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

### ولقراءة الرفع وجهان:

الأول: أنْ تكون ﴿ غَيْرُ ﴾ نعتًا لقوله تعالى: ﴿ ٱلْقَعِدُونَ ﴾ (٢)، فالأكثر في استعمال ﴿ غَيْرُ ﴾ النعت لا الاستثناء (٣)، وذلك حملا على قوله تعالى: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا النعت لا الاستثناء (١)، فلم يقصد بهم أشخاص بأعينهم على وجه الخصوص، بل المراد لفظ الجنس؛ لأنَّ اللفظ ظاهره يدل على المعرفة، ولكن معناه يدل على النكرة. فوصفوا بغير وهي لا تكون إلا صفة النكرة، فحينئذ جاز وصفهم بغير (٤).

(1) انظر السبعة في القراءات، ص ٢٣٧، وحجة القراءات، ص ٢٠٩- ٢١١، والحجة في القراءات السبع، ص ٦٤، الكشف، ٢٥٥/١- ٤٣٦، والتنكرة، ص ٢٣٩، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٤٥، والبدور الزاهرة، ص ٨٣، والتيسير في القراءات السبع، ص ٨١، وإعراب القرآن، ص ٢٠١، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٤٦/١، والكشاف، ٢٩٣/١، وتفسير البحر المحيط، ٣٤٤/٣.

<sup>(2)</sup> انظر الفرّاء، معاني القرآن، ج١، ص ٢٨٣، والأصبهاني، إسماعيل بن محمَّد (ت ٥٣٥هـ / ١١٤١م)، إعراب القرآن، بدون طبعة، (قدّمت له ووثقت نصوصه فائزة عمر المؤيد)، مكتبة الملك فهد الوطنية، وعراب القرآن، بدون طبعة، (قدّمت له ووثقت نصوصه فائزة عمر المؤيد)، مكتبة الملك فهد الوطنية، المداد ما ١٩٤هـ - ١٩٩٥م، ص ١٩٠ والدمشقي، عبد الرحمن بن إسماعيل (ت ٥٩٠هـ / ١٩٤١م)، إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع، بدون طبعة وتاريخ، (تحقيق وتقديم وضبط إبراهيم عطوه عوض)، دار الكتب العلمية، بيروت، ص ٤٢١.

<sup>(3)</sup> انظر حسن، عباس، النحو الوافي، ط٣، دار المعارف، مصر، بدون تاريخ، ج٢، ص ٣٤٦.

<sup>(4)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ٤٣٦. والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٧، ص ٥٩.

وقال أبو حيان<sup>(۱)</sup>: "فأمّا قراءة الرفع فوجَّهها الأكثرون على الصفة، وهو قول سيبويه (۲)"(۳)، وكذلك ذهب الأخفش (۴) إلى أنَّها على النعت (الصفة) له ﴿ ٱلْقَاعِدُونَ ﴾ (٥).

الثاني: أنْ تكون ﴿ غَيْرُ ﴾ رفعًا على جهة الاستثناء (٦).

ذهب الزجاجي (٧) إلى أنَّ ﴿ غَيْرُ ﴾ تأتي نعتًا، فحينئذ تتبع ما قبلها. واشترط لذلك شرطًا وهو إذا لم يَجُزْ في موضعها "إلاّ"، نحو: عندي درهم غير جَيَّد. فغير هنا نعت للدرهم. ولو نصبتها لم يَجُزْ؛ لأنك لا تقول: عندي درهم إلاّ جَيِّدًا. فهو بهذا فرق بين استخدام "غير" و "إلاّ"(٨).

#### قراءة النصب:

#### ولقراءة النصب وجهان:

الأول: أنْ تكون ﴿ غُيْرَ ﴾ نصبًا على الاستثناء من ﴿ ٱلْقَعِدُونَ ﴾ (٩).

الثاني: أنْ تكون ﴿ غُنِيرَ ﴾ حالاً منصوبًا، نحو: جاءني زيد غير َ مريض، أي: جاءني زيد صحيحًا (١٠).

والأصل في "غير" الوصف، وليس الأصل فيها أنْ تكون للاستثناء؛ فهذا يعني أنَّ "غير" فرع في الاستثناء، و"إلا" أصل في الاستثناء. وعندما تحمل في الاستثناء على "إلا" فتعامل حينئذ معاملة "إلا" وتعرب إعراب الاسم الواقع بعد "إلا" والمستثنى بها مجرور بإضافته إليها. نحو: قام القومُ غير زيدٍ، كما تقول: "إلا زيدًا". والسبب في استخدام "غير" للاستثناء هو أنَّ

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(2)</sup> سبقت ترجمته انظر ، ص ٢٦.

<sup>(3)</sup> أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٣، ص ٣٤٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر الأخفش، معاني القرآن، ج١، ص ٢٦٤.

<sup>(6)</sup> انظر ابن زنجلة، حَجّة القراءات، ص ۲۱۰. والزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج۲، ص ۹۲. وابن الحاجب، عثمان بن عمر (ت ۲۶۲هـ / ۱۲۶۹م)، أمالي ابن الحاجب، بدون طبعة، ۲م، (دراسة وتحقيق فخر صالح قدارة)، دار عمّان، ۱۶۰۹هـ – ۱۹۸۹م، ج۱، ص ۲۲۵.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۸.

<sup>(8)</sup> انظر بتصرف الزجاجي، الجمل في النحو، ص ٢٣٢.

<sup>(9)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٣، ص ٣٤٥. وابن زنجلة، حجّة القراءات، ص ٢١١.

<sup>(10)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٢٠١. والأزهري، محمَّد بن أحمد (ت ٣٧٠هـ / ٩٨١م)، معاتي القراءات، ط١، (حققه وعلق عليه أحمد فريد المزيدي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٠هـ – ١٤٢٠م، ص ١٣٢٠.

"غير" تفيد المغايرة، فحملت على "إلا" في الاستثناء، فأصبح يستثنى بها؛ لأنَّ الاستثناء أيضًا يفيد المغايرة (١) (١).

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

رفع ﴿ غَيْرُ ﴾ على الصفة للقاعدين، فيكون المعنى: "لا يستوي القاعدون الذين هم غير أولي الضرر، أي: لا يستوي القاعدون الأصحاء والمجاهدون وإنْ كانوا كلهم مؤمنين"(").

فقد رأى الفراء<sup>(1)</sup> أنَّ اقتران ﴿ غَيْرُ ﴾ بالقاعدين يكاد يوجب الرفع؛ وذلك لأنَّ الاستثناء ينبغي أنْ يكون بعد التمام، نحو: لا يستوي المحسنون والمسيئون إلاّ فلائًا وفلائًا<sup>(٥)</sup>.

ورجّح الأصبهاني (ت ٥٠٦ هـ) (١) قراءة الرفع، فقال: "وأجود هذه القراءات: الرفع؛ لأنَّ الوصف على ﴿ غَيْرُ ﴾ أغلب من الاستثناء "(٧).

فهو يذهب إلى إعمال "غير" على الأصل وهو الصفة.

ومَنْ رفع ﴿ غَيْرُ ﴾ على جهة الاستثناء، فيكون المعنى: "لا يستوي القاعدون والمجاهدون إلا أولو الضرر، فإنَّهم يساوون المجاهدين؛ لأنَّ الذي أقعدهم عن الجهاد الضرر"(^).

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن جنّي، عثمان بن جنّي (ت ٣٩٢هـ / ١٠٠٢م)، اللمع في العربيّة، ط٢، (حققه فائز فارس)، دار الأمل، إربد، ١٤١١هـ - ١٩٩٠م، ص ٣٩. والسيوطي، همع الهوامع، ج٢، ص ٢٠٦. والسامرائي، فاضل صالح، معاني النحو، ط١، ٤م، دار الفكر، بيروت، ١٤٢٠هـ - ٢٠٠٠م، ج٢، ص ٢٦٢ - ٢٦٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر للاستزادة حول بعض الفروق بين مغايرة "غير" ومغايرة "إلاّ". (السامرائي، **معاني النحو**، ج٢، ص

<sup>(3)</sup> الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص ٩٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر الفرّاء، معاني القرآن، ج١، ص ٢٨٣ - ٢٨٤.

<sup>(6)</sup> الأصبهاني: إسماعيل بن محمَّد، أبو القاسم الأصبهاني. توفي في أصبهان سنة (ت ٥٠٦ هـ). ومن كتبه: إعراب القرآن. (بغية الوعاة، ج١، ص ٣٧٥- ٣٧٦. وهدية العارفين، ج١، ص ٢١١).

<sup>(7)</sup> الأصبهاني، إعراب القرآن، ص ٩٢.

<sup>(8)</sup> الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص ٩٢ - ٩٣. وابن زنجلة، حجّة القراءات، ص ٢١٠.

ورجّح ابن الحاجب (ت ٢٤٦هـ)(١) رفع ﴿ غَيْرُ ﴾ على جهة الاستثناء، فقال: "وإذا وجب أنْ يكون استثناء فالمختار الرفع. ألا ترى أنّك إذا قلت: لا يستوي القاعدون إلا أولو الضرر، كان الرفع أقوى من النصب "(٢).

وبهذا اتضح أنَّ قراءة الرفع كان المعنى المقصود يكمن في القاعدين الذين من أصحاب الأعذار، ولهذا استعملت ﴿ غَيْرُ ﴾ على الأصل فوصفت هؤلاء بأنَّهم من أصحاب الأعذار، فقد شغلتهم هذه الأعذار – كالعمى، والمرض الشديد – عن الجهاد. لذا فهم يتساوون مع المجاهدين.

#### قراءة النصب:

حجة مَنْ نصب ﴿ غَيْرَ ﴾ أنَّ قوله تعالى: ﴿ غَيْرَ أُولِى ٱلضَّرَرِ ﴾ [النساء: ١٩] قد ثبت أنَّه نزل في وقت متأخر عن نزول قوله تعالى: ﴿ لَا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ١٩] فهذا دليلٌ على أنَّ المقصود هو الاستثناء، فلو كان صفة لكان نزولهما في وقت واحد، فلما نزل قوله تعالى: ﴿ غَيْرَ أُولِى ٱلضَّرَرِ ﴾ في وقت متأخر، فقد تبين أنَّه استثناء (٣).

### والدليل على أنَّهما قد نزلا في وقتين ما قيل في سبب نزولهما وهو:

ما رواه البخاري (ت ٢٥٦هـ) أنَّه الما نزلت: ﴿ لا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [النساء: ٩٥]. قال النبي – صلى الله عليه وسلم-: ادعوا فلانًا فجاء ومعه الدواة واللوح والكتف فقال: اكتب ﴿ لا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ وَٱلْجَهِدُونَ فِي سَبِيلِ ٱللهِ بِأُمُوالِهِمْ وَأَنفُسِمْ ﴾ وخلف النبي – صلى الله عليه وسلم – ابن أمّ مكتوم، فقال: يا رسول

<sup>(1)</sup> ابن الحاجب: عثمان بن عمر، أبو عمرو. ولد في أسنا سنة (٥٧٠هـ). وتوفي سنة (ت ٦٤٦هـ). ومن كتبه: الكافية في النحو. (الأعلام، ج٤، ص ٢١١. وغاية النهاية، ج١، ص ٤٥١- ٤٥٦.)

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن الحاجب، أ**مالي ابن الحاجب**، ج١، ص ٢٤٥.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ٤٣٥.

<sup>(4)</sup> البخاري: محمَّد بن إسماعيل البخاري، أبو عبد الله. ولد في بخارى سنة (١٩٤هـ). وتوفي سنة (ت ٢٥٦هـ). ومن كتبه: صحيح البخاري. (الأعلام، ج٦، ص ٣٤. وتهذيب التهذيب، ج٣، ص ٥٠٨).

الله: أنا ضرير، فنزلت مكانها: ﴿ لا يَسْتَوِى ٱلْقَنعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ غَيْرَ أُوْلِى ٱلضَّرَرِ ﴾ أُولِى ٱلضَّرَرِ ﴾ أُولِى ٱلضَّرَرِ ﴾ [النساء: ٩٥]"(١).

وعلى ذلك يكون مَنْ نصب ﴿ غَيْرَ ﴾ على الاستثناء، كانت ﴿ غَيْرَ ﴾ بمعنى "إلا". ويكون المعنى: "لا يستوي القاعدون والمجاهدون إلا أولي الضرر، فإنَّهم يساوون المجاهدين؛ لأنَّ الذي أقعدهم عن الجهاد الضرر "(١). وبهذا فقد استثنى الله – عزَّ وجلَّ – أهل الضرر من القاعدين.

ومَن نصب ﴿ غُيْرَ ﴾ على أنَّها حال، يكون المعنى: "لا يستوي القاعدون في حال صحتهم والمجاهدون"(٣).

ورجّح النحاس (٤) (٥) والطبري (ت ٢١٠هـ) والقرطبي (ت ٢٧١هـ) في ورجّح النحاس (١٥) (٩) (٩) المعنى على قراءة النصب.

### ومما يقوي قراءة النصب ما يلي:

١- قراءة النبي - صلى الله عليه وسلم - ﴿ غُمِيْرَ ﴾ بالنصب (١٠).

٢ - نزول قوله تعالى: ﴿ غَيْرَ أُولِي ٱلضَّرِرِ ﴾ [النساء: ٩٥] في وقت متأخر، دل على
 الاستثناء.

<sup>(1)</sup> السيوطي، أسباب النّزول المسمّى أباب النّقول في أسباب النّزول، ص ٨٨. والبخاري، صحيح البخاري، كتاب الإمارة، باب كتاب التفسير، حديث رقم (٤٢٨٠)، ج١٧، ص ٨٦- ٨٧. ومسلم، صحيح مسلم، كتاب الإمارة، باب سقوط فرض الجهاد عن المعذرين، حديث رقم (١٨٩٨)، ج٣، ص ١٥٠٨.

<sup>(2)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٦، ص ٥٨٢. وابن زنجلة، حجـة القـراءات، ص ٢١٠.

<sup>(3)</sup> الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص ٩٣. ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٦، ص ٥٨٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(5)</sup> انظر النحاس، أحمد بن محمّد (ت ٣٨٨هـ / ٩٩٨م)، معاني القرآن الكريم، ط١، ٦م، (تحقيق محمّد علي الصابوني)، مركز إحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م، ج٢، ص ١٧١.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> **الطبري:** محمَّد بن جرير، أبو جعفر الطبري. ولد في آمل سنة (۲۲۶هـــ). وتوفي سنة (ت ٣١٠هـــــ). وله من الكتب: جامع البيان (إنباه الرواة، ص ج٣، ص ٨٩ – ٩٠. وغاية النهاية، ج٢، ص ٩٦ – ٩٧).

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج٧، ص ٣٦٦.

<sup>(8)</sup> القرطبي: محمَّد بن أحمد بن أبي بكر الأنصاري القرطبي. توفي في أسيوط سنة (ت ٦٧١هــــ). ومــن كتبه: التذكار في أفضل الأذكار. (الأعلام، ج٥، ص ٣٢٢. وهدية العارفين، ج٢، ص ١٢٩).

<sup>(9)</sup> انظر القرطبي، الجامع المحكام القرآن، ج٧، ص ٥٩.

<sup>(10)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٣٥.

ويبدو أنَّ المقصود من قراءة النصب هم القاعدون الأصحاء، ثم استثنى الله – عزَّ وجلَّ – منهم أصحاب العلل، وبيان هذا عندما فضل الله – عزَّ وجلَّ – المجاهدين على القاعدين بغير عذر، وبذلك لا يستوي القاعدون الأصحاء مع المجاهدين في الأجر، بل سيحرمون منه؛ لتخلفهم عن الجهاد بغير عذر.

أمّا قراءة الرفع فقد اختصت في القاعدين من أصحاب الضرر، الذين يتساوون مع المجاهدين في الأجر؛ لأنّ سبب ابتعادهم عن المشاركة في الجهاد هو ضررهم، وبذلك يتساوون مع المجاهدين، والله – عزّ وجلّ – أعلم.

٣- قول تعلى: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَا أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِٱلْعَيْنِ وَٱلْعَيْنِ وَٱلْعَيْنِ وَٱلْجُرُوحُ قِصَاصٌ فَمَن وَٱلْأَنفَ بِٱلْأِنفِ وَٱلْشِنَّ بِٱلسِّنِ وَٱلْجُرُوحُ قِصَاصٌ فَمَن تَصَدَّقَ بِهِ عَفْهُ وَكَفَّارَةٌ لَّهُ رَ ﴾ [المائدة: ٥٠].

قوله تعالى: ﴿ وَكَتَبْنَا عَلَيْهِمْ فِيهَآ أَنَّ ٱلنَّفْسَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنَ بِٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنفَ بِٱلنَّفْسِ وَٱلْعَيْنِ وَٱلْأَنفَ بِٱللَّانِ وَٱللَّهِنِّ وَٱللَّهِنِّ وَٱللَّهُوَ فَمَن تَصَدَّقَ بِٱلْأَنفُ وَٱللَّهِنِّ وَٱللَّهِنِّ وَٱللَّهُوَ فَمَن تَصَدَّقَ بِٱلْأَنفُ وَٱللَّهِنَّ بِٱللِسِّنِ وَٱللَّهُو وَٱللَّهُ وَٱللَّهُ وَٱللَّهُ اللهُ وَاللَّهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَا لَا اللّهُ وَاللّهُ ولَا لَا اللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ وَٱلْجُرُوحَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضيًا: عاصم، وحمز  ${}^{(1)}$ .

## الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

ولقراءة الرفع أربعة أوجه، هي (٢):

الأول: عطف ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ على بقية الأسماء الخمسة وذلك بالرفع، فكله معطوف بعضه على بعض، وبهذا تكون الواو عاطفة جملة على جملة، فتعطف جملة اسمية على جملة فعلية، كما تعطف مفردًا على مفرد.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص 753، والنشر في القراءات العشر، 705، وحجة القراءات، ص 750، انظر السبعة في القراءات السبع، ص 75، والكشف، 105 105 والتذكرة، ص 105، وإتحاف فضلاء البشر، ص 105، والبدور الزاهرة، ص 105 والتيسير في القراءات السبع، ص 105، وإعراب القرآن، ص 105، والتبيان في إعراب القرآن، 105 والكشناف، 105، وتفسير البحر المحيط، 105

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٣، ص ٢٢٣- ٢٢٦. وأبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٣، ص ٥٠٦. وابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٧، ص ٥٥١– ٣٥٦.

الثاني: عطف ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ من جهة الحمل على المعنى، وذلك لأنَّ المعنى "كتبنا عليهم" هو: قلنا لهم: إنَّ النفس بالنفس وكذلك ما بعدها. فالجمل مندرجة تحت الكتب من حيث المعنى لا من حيث اللفظ.

الثالث: عطف ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ على الضمير المرفوع المستتر في الجار الواقع خبرًا؛ إذ التقدير أنَّ النفس بالنفس هي والعين، وهكذا ما بعدها، والجار والمجرور بعدها في محل نصب على الحال مبينة للمعنى. فجاز العطف وإنْ لم يؤكد كقوله تعالى: ﴿ لَوْ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ أَلْلَهُ مَآ اللَّهُ مَآ اللَّهُ مَآ وَلَا عَامَ ١٤٨].

وقد ضعّف أبو حيان<sup>(۱)</sup> الوجهين الثاني والثالث، فقال: "وهذان الوجهان الأخيران ضعيفان؛ لأنَّ الأول منهما هو المعطوف على التوهم وهو لا ينقاس، إنّما يقال منه ما سمع، والثاني منهما: فيه العطف على الضمير المرفوع من غير فصل بينه وبين حرف العطف ولا بين حرف العطف ولا يبين حرف العطف والمعطوف بلا، وذلك لا يجوز عند البصريين إلا في الضرورة"(۱). وبناءً على ما سبق فالواضح أنَّ أبا حيان لا يجوز عنده العطف في قوله تعالى: ﴿ لَوَ شَآءَ ٱللَّهُ مَآ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى عَلَى اللهُ ال

الرابع: أنْ يكون ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ مبتدأ على الاستئناف، وخبره ﴿ قِصَاصُ ﴾. وهذا الوجه هو الأحسن في قراءة الرفع.

### قراءة النصب:

مَن نصب ﴿ وَٱلْجُرُوحَ ﴾ فقد عطفه على النفس؛ لأنَّ موضع ﴿ ٱلنَّفْسَ ﴾ النصب بـ ﴿ أَنَّ ﴾ و ﴿ قِصَاصٌ ﴾ الخبر، فالتقدير: وأنَّ الجروحَ قصاصٌ. فهذا من عطف الجمل، فعطف الاسم على الاسم والخبر على الخبر، وذلك نحو: إنَّ زيدًا قائمٌ وعمرًا منطلق (٣).

وأجاز الفرّاء(1) في قراءة ﴿ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾ الرفع والنصب(١٠).

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(2)</sup> أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٣، ص ٥٠٦.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، مشكل إعراب القرآن، ص ١٤٢. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٤، ص ٢٧٧- ٢٧٨.

<sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر الفراء، معاني القرآن، ج١، ص ٣١٠.

وكذلك الأخفش (١)، قال: "إذا عطف على ما بعد "أنَّ" نصب، والرفع على الابتداء؛ كما تقول: إنَّ زيدًا منطلق، وعمرٌو ذاهب، وإنْ شئتَ قلت: وعمرًا ذاهب؛ نصب ورفع "(١).

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

مَن قطع ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ عما قبله، يكون المعنى: القصاص في الجروح ليس مما كتب عليهم في التوراة، إنّما هو استئناف ابتداء شريعة لأمة سيدنا محمَّد – صلى الله عليه وسلم والذي يقوي هذا الوجه هو إجماعهم على القطع في قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ وَلِي ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ٢٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ وَلِي ٱلْمُتَّقِيرِ ﴾ [الجاثية: ١٩]، فكذلك ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾.

والدليل على انقطاع ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ عما قبله أنَّ الله – عزَّ وجلَّ – لم يقل: والجروح بالجروح قصاص. فكان الرفع بالابتداء أولى؛ لأنَّه لمّا فقد لفظ "أنَّ" استأنف لطول الكلام، فدّل ذلك على انقطاع ﴿ وَٱلْجُرُوحُ قِصَاصٌ ﴾ عما قبله (٣).

# والأسباب التي تقوي قراءة الرفع:

1 -قراءة النبي - صلى الله عليه وسلم - بالرفع +

٢- مخالفة خبر ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ لما قبله من الجمل(٥).

٣- رفع ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ قوي من جهة الإعراب؛ لأنَّ خبر "الجروح" يتبين فيه الإعراب، أمّا خبر الاسم الأول فهو مثل خبر الاسم الثاني، والثالث، والرابع، والخامس، فتبين انقطاع "والجروح قصاص" عن الكلام، فلم يعد الكلام متصلاً (١٦).

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> الأخفش، معاني القرآن، ج١، ص ٢٨٢.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج ١، ٤٤٨ - ٤٤٨. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٦٨. والنحاس، أحمد بن محمد (ت ٣٨٨هـ / ٩٩٨م)، القطع والانتناف، ط ١، (تحقيق عبد الرحمن إبراهيم المطرودي)، دار عالم الكتب، الرياض، ١٤١٣هـ - ١٩٩٢م، ص ٢٠٥.

<sup>(4)</sup> انظر السمين الحلبي، الدر المصون، ج٤، ص ٢٧٧. والنحاس، إعراب القرآن، ص ٢٣٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر القيسي، ا**لكشف**، ج١، ص ٤٤٩.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٢٢٧. والقيسي، الكشف، ج١، ص ٤٤٩.

٤- قال عزَّ وجلَّ ﴿ وَٱلْجُرُوحُ قِصَاصٌ ﴾، ولم يقل: والجروح بالجروح قصاص (١).

 $\circ$  ما ورد عن أبي عمرو بأنَّ الرفع على الابتداء، أي: والجروح من بعد ذلك قصاص $(^{7})$ .

وقال الخليل بن أحمد الفراهيدي<sup>(٣)</sup> في رفع ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾: "ويقال: إنَّه عطفٌ على موضع "أنَّ" لأنَّ موضعَها مبتدأ "(٤).

#### قراءة النصب:

عطف ﴿ وَٱلْجُرُوحَ ﴾ على ما قبله، فقد اتصل الكلام ببعض، فيكون المعنى: القصاص في الجروح مما كُتب عليهم في التوراة. فقراءة النصب قوية من جهة المعنى، واتصال الكلام بعض، وهذا مما يجعله على نسق واحد<sup>(٥)</sup>.

وفي قراءة النصب نجد البعد عن التقديرات المتكلفة والبعيدة التي و صنعت لتأويل قراءة الرفع. وقد كان بالإمكان الاستغناء عن هذه التقديرات، والأصل ألا نلجا إليها إلا في الضرورة. وبالرغم من ذلك فإنَّ بعض أوجه قراءة الرفع مناسب؛ لبعده عن التكلف في التقدير، بينما في قراءة النصب كان الكلام متصلاً من أوله إلى آخره، فيكون متبعًا بعض.

وثمة مسألة تتعلق بالوقف والابتداء في القراءتين وهي: فمن رفع ﴿ وَٱلْجُرُوحُ قِصَاصُ ﴾ وقف على ما قبلها. ومَن نصب ﴿ وَٱلْجُرُوحَ ﴾ لم يقف على ما قبلها (١). فاستحسان الوقف على ما قبلها ﴿ وَٱلْجُرُوحُ ﴾ يقوي مَنْ رفعها، ومَنْ لم يقف عندها فهو يقوي قراءة النصب، والله - عز وجل - أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٦٨.

<sup>(2)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٢٢٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۳۱.

<sup>(4)</sup> الفراهيدي، الخليل بن أحمد (ت ١٧٠هـ / ٧٨٧م)، الجمل في النحو، ط١، (تحقيق فخر الدين قباوة)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٥هـ – ١٩٨٥م، ص ١٣٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٤٩. والفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٣، ص ٢٢٣.

<sup>(6)</sup> انظر النحاس، القطع والانتناف، ص ٢٠٥. والأنباري، محمَّد بن القاسم (ت ٣٢٨هـ / ٩٤٠م)، إيضاح الوقف والابتداء في كتاب الله عزَّ وجلَّ، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق محيي الدين عبد الرحمن رمضان)، مطبوعات مجمع اللغة العربيّة، دمشق، ١٣٩١هـ – ١٩٧١م، ج٢، ص ٦٢٢.

٧- قوله تعالى: ﴿ وَكَذَالِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأنعام:٥٥].

قولسه تعسالى: ﴿ وَكَذَ لِكَ نُفَصِّلُ ٱلْأَيَاتِ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلَ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾ [الأنعام:٥٥].

قرأ أبو عمرو: ﴿ سَبِيلُ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ سَبِيلَ ﴾ بالنصب(١).

## الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

حجة من رفع ﴿ سَبِيلُ ﴾ أنَّه جعل التاء في ﴿ وَلِتَسْتَبِينَ ﴾ للتأنيث، و ﴿ سَبِيلُ ﴾ فاعلاً لها، ولا ضمير في الفعل(٢).

### قراءة النصب:

وحجة من نصب ﴿ سَبِيلَ ﴾ أنّه جعل الناء في ﴿ وَلِتَسْتَبِينَ ﴾ للخطاب، فجعل الفعل خطابًا للنبي – صلى الله عليه وسلم – وهو الفاعل، والمفعول به هو "السبيل" بتعدية الفعل "تستبين".

فالفعل "استبان" يأتي متعديًا و لازمًا، فالمتعدي، نحو: استبنتُ الشيءَ. واللزم، نحو: استبان الصبّحُ، أي: بان (١).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٢٥٨، والنشر في القراءات العشر، ٢٥٨/٢، وحجة القراءات، ص ٢٥٣- ٢٥٤، والحجة في القراءات السبع، ص ٧٥، والكشف، ١٣/٢، والتذكرة، ص ٢٥٤، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٦٤، والبدور الزاهرة، ص ١٠٣، والتيسير في القراءات السبع، ص ٨٥، وإعراب القرآن، ص ٢٦٧، والكثناف، ٢/١٣، وتفسير البحر المحيط، ع ٢٤٤/ - ١٤٥٠.

<sup>(2)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ٣٩٣.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ١٦٣. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٧٥. وابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٨، ص ١٨٠. والباقولي، علي بن الحسين (ت ٥٤٣هـ / ١٤٩ مر)، كشف المشكلات وإيضاح المعضيلات، ط١، ٣م، (حققه وعلَّق عليه محمَّد أحمد الدّالي)، مطبعة الصباح، دمشق، ١٤٥ههـ – ١٩٩٥م، ج١، ص ٤٠١.

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

مَن رفع ﴿ سَبِيلُ ﴾ على الفاعلية، وأنث "السبيل" كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَندُهِ عَسَبِيلِيّ مَن رفع ﴿ سَبِيلِيّ اللّهِ عَلَى الفاعلية، وأنث "السبيل" كقوله تعالى: ﴿ قُلْ هَندُهِ عَلَى اللّهِ اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ عَلَى

وقد رجّح الطبري<sup>(٣)</sup> قراءة الرفع، وذلك "لأنَّ الله تعالى ذكرُه فصَّل آياته في كتابه وتنزيله ليتبيّنَ الحقَّ بها من الباطل جميع من خُوطب بها، لا بعض دون بعض. ومَن قرأ "السبيلَ" بالنصب، فإنَّما جعَل تبيينَ ذلك محصورًا على النبي – صلى الله عليه وسلم-"(٤).

واختار مكي القيسي (٥) قراءة الرفع، فقال: "والاختيار التاء ورفع السبيل فهو أبين في المعنى، وعليه أكثر القراء "(٦).

#### قراءة النصب:

ومَن نصب ﴿ سَبِيل ﴾ فقد جعل الفعل متعديًا؛ لأنَّه يقال: استبان السَّيءَ واستبنتُه. وأَبَنْتُه: أوضحته. وتبينته: عرفته (٢)، وهذا يكون بفعل شخص. والمعنى: "ولتستوضح أنت يا محمَّد – صلى الله عليه وسلم- سبيل المجرمين (٨).

(1) انظر الفارسي، الحسن بن عبد الغقار (ت ٣٧٧هـ / ٩٨٨م)، الحجة في علل القراءات السبع، ط١، ٤م، (تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض)، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٨٤١هـ – ٧٠٠٠م، ج٢، ص ٤٧٩.

<sup>(2)</sup> انظر التعلبي، الكشف والبيان، ج٤، ص ١٥٢. والشيرازي، محمَّد بن عبد الرحمن (ت ٩٠٥هـ / ١٥٠٠م)، جامع البيان في تفسير القرآن، ط١، ٤م، (تحقيق عبد الحميد هنداوي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٥٢٤هـ – ٢٠٠٤م، ج١، ص ٥٣٩. وابن فارس، أحمد بن فارس (ت ٣٩٥هـ / ١٠٠٥م)، مقليس اللغة، بدون طبعة، ٦م، (تحقيق وشرح عبد السلام محمَّد هارون)، دار الفكر، ١٣٩٩هـ – ١٩٧٩م، ج١، ص ٣٣٨، مادة (بَينَ).

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٩.

<sup>(4)</sup> الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج٩، ص ٢٧٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> القيسي، ا**لكشف**، ج٢، ص ١٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر ابن منظور، لسان العرب، ج١٣، ص ٦٧، مادة (بَيَنَ). وابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ٢٤٧.

<sup>(8)</sup> الألوسي، محمود بن عبد الله (ت ١٢٧٠هـ / ١٨٥٤م)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، بدون طبعة وتاريخ، ٣٠م، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ج٧، ص ١٦٥. والقاسمي، محمَّد جمال الدين (ت ١٣٣٢هـ / ١٩١٤م)، تفسير القاسمي المسمى محاسن التأويل، ط١، ١٧م، (وقف على وتصحيحه محمَّد فؤاد عبد الباقي)، دار إحياء الكتب العربيّة، ١٣٧٦هـ - ١٩٥٧م، ج١، ص ٢٣٣٧.

فإنْ قيل: أفلم يكن النبي – صلى الله عليه وسلم – مُستبينًا سبيل المجرمين؟ فيجاب: إنَّ الخطاب للنبي – صلى الله عليه وسلم – خطاب لأمته. فكأنَّه قال: ولتستبين سبيل المجرمين، أي لتزدادوا استبانة لها (١). ولعل السبب في أنَّ الخطاب موجّه للنبي – صلى الله عليه وسلم لكونه أبلغ في نفوس السامعين.

### فإنْ قال قائل: فلماذا لم يذكر سبيل المؤمنين في الآية؟

فيجاب: كان ذكر سبيل المجرمين فقط؛ لأنَّه في الآية الكريمة حذفٌ. وكان الحذف فيها ضمن نوع من أنواع الحذف، ويسمى هذا النوع في علم البلاغة بالاكتفاء<sup>(٣)</sup>.

والاكتفاء: هو أنْ يقتضي المقام ذكْر شيئين بينهما تلازم وارتباط، فيُكتفى بأحدهما عن الآخر ويخصُ بالارتباط العطفى غالبًا (٤).

وبناءً على هذا يكون تقدير الآية: ولتستبين سبيل المجرمين وسبيل المؤمنين. فذكر أحد القسمين يدل على الآخر، فعندما ذكر سبيل المجرمين فقد دلّ على المحذوف وهو سبيل المؤمنين، وذلك مثل قوله تعالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمُ

بَأْسَكُمْ ﴾ [النحل: ٨١] فحذف "وتقيكم البرد" بحجة دلالة الأول عليه. وكذلك حذف ولتستبين سبيل المؤمنين؛ لدلالة الأول عليه في المعنى.

يقال: استبان الأمر واستبنته وتبينته. فعندما بان سبيل المجرمين، فقد بان معه سبيل المؤمنين (٥).

(2) انظر الراجحي، اللهجات العربيّة في القراءات القرآنية، ص ١٧٦. والخطيب، عبد اللطيف، معجم القراءات، ط١، ١١م، دار سعد الدين، دمشق، ١٤٢٦هـ – ٢٠٠٢م، ج٢، ص ٤٣٩.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص ٢٥٤ – ٢٥٥.

<sup>(3)</sup> انظر الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج۲، ص ۲۵۵. والزركشي، محمَّد بن بهادر (ت ۷۹۶هـ / ۱۳۹۲م)، البرهان في علوم القرآن، ط۱، ۲م، (قدّم له وعلق وخرّج أحاديثه مصطفى عبد القادر عطا)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۲۸هـ – ۲۰۰۷م، ج۳، ص ۸۲.

<sup>(4)</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج٣، ص ٨٢. والسيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩١١هـ / ٢٠٥م)، معترك الأقران في إعجاز القرآن، ط١، ٣م، (ضبطه وصحّمه وكتب فهارسه أحمد شمس الدّين)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٨هـ – ١٩٨٨م، ج١، ص ٢٤٢.

<sup>(5)</sup> انظر الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج١٣، ص ٨. والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٨، ص ٣٩٦.

وقد وضمّح الزجاج<sup>(۱)</sup> الاقتصار على ذكر سبيل المجرمين دون سبيل المؤمنين، فقال: "ولم يحتج أنْ يقولَ ولتستبين سبيل المؤمنين مع ذكر سبيل المجرمين؛ لأنَّ سبيل المجرمين إذا استبانت فقد بانت معها سبيل المؤمنين "<sup>(۲)</sup>.

فإنْ قيل: فلم صرّح بذكر سبيل المجرمين ولم يكن التصريح بذكر سبيل المؤمنين، على أنْ يكون سبيل المجرمين هو المحذوف ؟

قيل: لأنَّ النهي الموجود في الآية التي تليها هو نهيِّ عن اتباع طريق المجرمين، وكان ذلك في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّى نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ قُلُ لَا أَتَّبِعُ لللهُ في قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّى نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِينَ ﴾ [الأنعام: ٥٦] فالسياق في الآيات الكريمة في هذه السورة (٣) حول المجرمين وعبادتهم لغير الله – عزَّ وجلَّ –، فجاء الحديث ليبيّن ما يفعلونه، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص ٢٥٥.

<sup>(3)</sup> انظر للاستزادة سورة الأنعام.

٨- قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فُصِّلَ لَكُم
 مّا حُرِّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ٱضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الانعام:١١٩].

قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْهِ عَلَيْهِ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ إِلَّا مَا ٱضْطُرِرْتُمْ إِلَيْهِ ﴾ [الانعام:١١٩].

قرأ أبو عمرو: ﴿ مَّا ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وابن عامر.

وقرأ نافع: ﴿ مَّا ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: عاصم في رواية أبي بكر، وحمزة، والكسائي (١).

#### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

مَن رفع ﴿ مَّا ﴾ فعلى البناء للمجهول في ﴿ فُصِّلَ ﴾ بضم الفاء في ﴿ فُصِّلَ ﴾، وبضم الحاء في ﴿ فُصِّلَ ﴾،

فإنْ قيل: فما هي الأغراض التي تدعو إلى حذف الفاعل؟

قيل: من هذه الأغراض ما يلي(٣):

1 - الجهل بالفاعل، نحو: سُرقَ المتاع.

٢- كون الفاعل معروفًا للمخاطب، نحو قوله تعالى: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾ [النساء: ٢٧].

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٢٦٦- ٢٦٧، والنشر في القراءات العشر، ٢٦٢/٢، وحجة القراءات، ص ٢٦٨- ٢٦٨، والكشف، ٢٧/٢، والتـذكرة، ص ٢٦٨، وإتحـاف فضلاء البشر، ص ٢٧٢، والبدور الزاهرة، ص ١١٠، والتبسير في القراءات السبع، ص ٨٨، والتبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ٤١٧، والكشاف، ٢٥٤/١، وتفسير البحر المحيط، ٢١٤/٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر ابن غلبون، ا**لتذكرة في القراءات**، ص ٢٦٢. والعكبري، إملاء ما منّ به الرحمن، ص ٣٢٣.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، أوضح المسالك (معه كتاب عُدة السالك إلى تحقيق أوضح المسالك)، ج٢، ص ١١٥ و الراجحي، شرف الدين، المبني للمجهول وتراكيبه ودلالته في القرآن العظيم، بدون طبعة، دار المعرفة الجامعية، السويس، ١٩٩٩م، ص ٢٢- ٢٣.

٣- تعظيم الفاعل، كقوله تعالى: ﴿ كَلَّا إِذَا دُكَّتِ ٱلْأَرْضِ دَكًّا ﴾ [الفجر: ٢١].

٤- مراعاة غرض السامع: وذلك إذا كان السامع لا غرض له في ذكر الفاعل، بـل يكون متعلقًا بالمفعول لا غير، أو أنَّ الفاعل لا يهمه في شيء، نحو قولـه تعـالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ

# ءَامَنُوٓاْ إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُواْ فِي ٱلْمَجَلِسِ ﴾ [المجادلة: ١١].

٥- تحقير الفاعل: وذلك إذا كان المفعول جليل القدر، نحو قولك: طُعِن عمر - رضي الله عنه -.
 عنه - فتكتفي بذلك دون ذكر الذي طعنه، وذلك إجلالاً لعمر - رضي الله عنه -.

الإيهام: وهو أنّك تعرف الفاعل، ولكنك تقصد إخفاءه وتستره خوفًا عليه، نحو قولك: قُتِل زيدٌ، ولا تذكر القاتل؛ لأنّه قريبٌ لك خوفًا عليه.

#### قراءة النصب:

ومَن نصب ﴿ مَّا ﴾ فعلى البناء للمعلوم في ﴿ فَصَّلَ ﴾ بفتح الفاء، و ﴿ حَرَّمَ ﴾ بفتح الحاء، فأسند الفعل إلى الله – عزَّ وجلَّ – ونصب ﴿مَّا ﴾ على المفعولية (١).

# أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

حجة من رفع ﴿ مَّا ﴾ أنَّه على البناء للمجهول، كما في قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ اللَّهُ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿ الرَّ كِتَنبُ أُحْكِمَتْ ءَايَنتُهُ وَثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ حَكِيمٍ لَلَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللللَّهُ اللَّا الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ ا

ورجّح ابن زنجلة (ت ٤٠٣هـ)<sup>(٣)</sup> قراءة الرفع، فقال: "وهذا أحسن، أعني "فُصلّ" و "حُرِّم" ليأتلف اللفظان على نظام واحد، إذ كان المفصل هو المحرَّم ولا ضرورة تدعو إلى المخالفة بين اللفظين "(٤).

<sup>(1)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٢٧٢. والزمخشري، الكشاف، ج١، ص ٦٥٤.

<sup>(2)</sup> انظر الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج١٣، ص ١٧٥. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٢٦٩.

<sup>(</sup>ث) ابن زنجلة: عبد الرحمن بن محمَّد، أبو زرعة. عالم بالقراءات. كان قاضيًا مالكيًا. توفي سنة (ت ٣٢٥هـ). ومن كتبه: حجة القراءات. (الأعلام، ج٣، ص ٣٢٥).

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> ابن زنجلة، **حجة القراءات**، ص ٢٦٩.

#### قراءة النصب:

مَن جعل ﴿ فَصَّلَ ﴾ فعلا مبنيًا للمعلوم ونصب ﴿ مَّا ﴾ فإنَّ حجته أنَّ الفاعل معلومٌ، وقد تقدم ذكره وهو الله - عزَّ وجلَّ - في قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ الشَّمُ ٱللَّهِ ﴾ [الانعام: ١١٩]، واستدلوا أيضًا على ذلك في إجماعهم على الفتح في قوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ هَاذَا ﴾ ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْأَيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾ [الانعام: ١٠٩]، وقوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ هَاذَا ﴾ [الانعام: ١٥١]، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوْاْ أَتَلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ أَ ﴾ [الانعام: ١٥١]. فقد حمل الفعلان على نسق واحد؛ لأنَّ المفصل هو المحرم في المعنى (١).

وجاء هذا التذكير من الله – عزَّ وجلَّ – للناس بعدم أكِّل ما حُرم عليهم حتى لا يقعوا في المحذور، فجاء البيان لهم: لقد فصَّل الله – عزَّ وجلَّ – لكم، على أكمل وجه فيما يحلّ لكم من الأكل وما عليكم اجتنابه.

أمّا دلالة حذف الفاعل وإنابة نائب الفاعل مكانه؛ فتعود إلى معرفة الفاعل وهـو الله - عزَّ وجلَّ- فهو الذي يحلل ويحرم.

وقد اختار مكي القيسي (٢) قراءة النصب بأنْ قال: "والاختيار فتح الأول – فَصَل – والثاني – حَرَّم -؛ لأنَّ الجماعة عليه، ولصحة معناه"(٢).

فإنْ قيل: فما السبب في تفصيل الله - عزَّ وجلَّ - ما حُرِّم عليهم أكله؟

قيل: لقد أجاب الله - عزَّ وجلَّ - عن هذا التفصيل والتبيين، فقال تعالى: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا

لَّيُضِلُّونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ ۗ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُعْتَدِينَ ﴾ [الانعام: ١١٩]. وبهذا لم يدع ربُّنا – عزَّ وجلَّ – لجاهل أو ضال الوقوع في اللبس بين الحلال والحرام فيما يأكله، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٢٧. والبغوي، الحسين بن مسعود (ت ٥١٦هـ / ١١٢٢م)، تفسير البغوي معالم التنزيل، ط١، ٨م، (حقّقه وخرَّج أحاديثه محمَّد عبد الله النمر، وعثمان جمعة ضميرية، وسليمان مسلم الحرش)، دار طيبة، الرياض، ١٤٠٩هـ - ١٩٨٩م، ج٣، ص ١٨٢.

<sup>(2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٣.

<sup>(3)</sup> القيسى، الكشف، ج٢، ص ٢٨.

9- قوله تعالى: ﴿ يَنبَنِي ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُرْ لِبَاسًا يُوارِى سَوْءَ اِتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسُ ٱلتَّقُوىٰ ذَالِكَ خَيْرٌ ذَالِكَ مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ ﴿ [الأعراف:٢٦]. قوله تعالى: ﴿ يَنبَنِي ءَادَمَ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُرْ لِبَاسًا يُوارِى سَوْءَ اِتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسًا يُوارِى سَوْءَ اِتِكُمْ وَرِيشًا وَلِبَاسَ ٱلتَّقُوى ذَالِكَ خَيْرٌ ذَالِكَ مِنْ ءَايَتِ ٱللَّهِ لَعَلَّهُمْ يَذَكَّرُونَ ﴿ [الأعراف:٢٦].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَلِبَاسُ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وحمزة.

وقرأ نافع: ﴿ وَلِبَاسَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضاً: ابن عامر، والكسائي(1).

## الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

### ولقراءة الرفع خمسة أوجه:

الأول: أنْ يكون ﴿ لِبَاسُ ﴾ مبتدأ، و ﴿ ذَالِكَ ﴾ مبتدأ ثان، و ﴿ خَيْرٌ ﴾ خبر المبتدأ الثاني،

والجملة الاسمية من المبتدأ الثاني وخبره تكون في محل رفع خبر للمبتدأ الأول ﴿ لِبَاسُ ﴾ (٢). والرابط هو اسم الإشارة. فكأنَّه "قيل: ولباس التقوى هو خير؛ لأنَّ أسماء الإشارة تقرُبُ من الضمائر فيما يرجع إلى عَوْد الدِّكر "(٣).

والناظر في معظم كتب النحو سيجد هذه الآية دون غيرها مستشهدًا بها على أنّ الرابط بالمبتدأ هو اسم الإشارة، وهذا الوجه في قراءة الرفع هو المختار عندي.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٢٨٠، والنشر في القراءات العشر، ٢٦٨/٢، وحجة القراءات، ص ٢٨٠- ٢٨١، والحجة في القراءات السبع، ص ٨٣- ٨٤، والكشف، ٢١/٤، والتنذكرة، ص ٢٦٨، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٨١- ٢٨٢، والبدور الزاهرة، ص ٢١٦، والتيسير في القراءات السبع، ص ٩٠، وإعراب القرآن، ص ٣٠١، والتبيان في إعراب القرآن، ١/ ٤٣٦، والكشّاف، ٢/٤١، وتفسير البحر المحيط، ٢٨٣/٤.

<sup>(2)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ٤٣٦.

<sup>(</sup>ت) الزمخشري، الكشّاف، جرّ، ص ١٤. والنسفي، عبد الله بن أحمد (ت ٢٠١هـ / ١٣٠٢م)، تفسير النسفي المسمى مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ٣م، (تحقيق سيّد زكريّا)، بدون طبعة وتاريخ، مكتبة نزار مصطفى الباز، ج٢، ص ٣٥١.

الثاني: أنْ يكون ﴿ لِبَاسُ ﴾ مبتدأ، و ﴿ ذَالِكَ ﴾ صفة له، أو بدلا، أو عطف بيان، و ﴿ خَيْرٌ ﴾

خبر ﴿ لِبَاسُ ﴾ $^{(1)}$ .

وحصر النحاس (۲) (۳)، وابن غلبون (ت ۹۹۹هـ) (٤) (٥)، والأزهري (ت ۳۷۰هـ) (٢) (٧) اعراب ﴿ ذَالِكَ ﴾ في كونها صفة.

إلا أنَّ هذا الإعراب لم يُجزه الحوفي (ت ٢٣٠هـ) (١) الذي قال: "الأسماء المبهمة أعرف ممّا فيه الألفُ واللام، وما أضيف إلى الألف واللام، وسبيل النعت أنْ يكون مساويًا للمنعوت، أو أقل منه تعريفًا. فإن كان قد تقدَّم قول أحد به فهو سهو "(٩).

و أجاز الفارسي (١٠) أنْ يكون النعت أعرف من المنعوت. وقد تبعه في ذلك أبو البقاء العكبري (ت ٢١٦هـ)(١١) وجماعة(١٢).

فالنعت إذا كان معرفة فلا يكون أخص عند البصريين، بل مساويًا أو أعم (أقل تعريفًا). فينعت الأعم بالأخص عند الشلوبين (ت ٥٤٦هـ) (١٣) والفرّاء (١٥).

(1) انظر القيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ١٨٥. والصبّان، محمَّد بن علي (ت ١٢٠٦هـ / ١٧٦٢م)، حاشية الصبان على شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، ط١، ٤م، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ١٤٣هـ - ٢٠٨م، ج١، ص ٢٨٨.

(2) سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

(3) انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٣٠١.

(4) **ابن غلبون:** طاهر بن عبد المنعم غلبون، أبو الحسن. توفي في مصر سنة (ت ٣٩٩هــــ). لـــه كتـــاب التذكرة في القراءات الثمان. (غاية النهاية، ج١، ص ٣٠٧– ٣٠٨. والأعلام، ج٣، ص ٢٢٢).

(<sup>5)</sup> انظر ابن غلبون، التذكرة في القراءات، ص ٢٦٩.

(<sup>6)</sup> **الأزهري:** محمَّد بن أحمد، أبو منصور. ولد سنة (ت ٢٨٢هــ). أحد الأئمة في اللغة والأدب. توفي ســـنة (ت ٣٧٠هـــ). ومن كتبه: تهذيب اللغة. (بغية الوعاة، ج١، ص ٢٢- ٢٣. والأعلام، ج٥، ص ٣١١).

(<sup>7)</sup> انظر الأزهري، معاني القراءات، ص ١٧٨.

(<sup>8)</sup> ا**لحوفي:** علي بن إبراًهيم الحوفي. كان نحويًا قارئًا. توفي سنة (ت ٤٣٠هــ). ومن كتبه: البرهـــان فـــي تفسير القرآن. (بغية الوعاة، ج٢، ص ١٦٤– ١٦٥. ومعجم الأدباء، ج٤، ص ١٦٤٣– ١٦٤٤).

(<sup>9)</sup> أبو حيان، **تفسير البحر المحيط**، ج٤، ص ٢٨٣. والسمين الحلبي، **الدر المصون**، ج٥، ص ٢٨٩.

(10) سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

(11) العُكْبُري: عبد الله بن الحسين، أبو البقاء. ولد سنة (٥٣٨هـ). وتوفي سنة (ت ٦١٦هـ). ولـه مـن الكتب: التبيان في إعراب القرآن. (الوافي بالوفيات، ج١٧، ص ٧٣- ٧٥. وسير أعلام النـبلاء، ج٢٢، ص ٩٣- ٧٥.

(12) انظر الأزهري، خالد بن عبد الله (ت ٩٠٥هـ / ١٥٠٠م)، شرح التصريح على التوضيح، ط١، ٣م، (تحقيق محمَّد باسل عيون السود)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ - ٢٠٠٠م، ج١، ص ٢٠٣.

(13) الشلوبين: عمر بن محمَّد، أبو علي الإشبيلي. ولد سنة (٥٦٢هـ). كان إمام عصره في العربية. تـوفي سنة (٢٠٥هـ). وله من الكتب: التوطئة. (بغية الوعاة، ج٢، ص ٢٣٥. والأعلام، ج٥، ص ٦٢).

(14) سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

(15) انظر بتصرف الأشموني، علي بن محمَّد (ت ٩٠٠هـ / ١٤٩٥م)، شرح الأشموني على ألفية ابن ماك انظر بتصرف الأشموني، علي بن محمَّد محيي الدين عبد الحميد)، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٣٧٥هـ – ماك، ط١، ٣٦، ص ١٣٧٥.

والسبب في عدم الجواز عند من لم يجيزوا ذلك هو كون النعت أخص من المنعوت؛ وذلك "لأنَّ الحكمة تقتضي أنْ يبدأ المتكلم بما هو أخص، فإنْ اكتفى به المخاطب فذلك، ولم يحتج إلى نعت، وإلا زاد عليه من النعت ما يزداد به المخاطب معرفة "(١).

الثالث: أنْ يكون ﴿ لِبَاسُ ﴾ مبتدأ لخبر محذوف، وتقديره: ولباسُ النقوى ساتر عوراتكم (٢).

الرابع: أنْ يكون ﴿ لِبَاسُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف، وتقديره: وساتر عوراتكم لباسُ التقوى (٣).

الخامس: أنْ يكون ﴿ لِبَاسُ ﴾ مبتدأ، و﴿ ذَالِكَ ﴾ فصلا بين المبتدأ السابق وخبره ﴿ خَيْرٌ ﴾ (٤).

ويعد ضمير الفصل عند النحويين والبلاغيين مفيدًا التوكيد، وثمة فوائد أخرى لضمير الفصل غير التوكيد، وهي:

أنه يأتي للاختصاص، وأنَّ ما بعده يكون خبرًا لا صفة، نحو: وأولئك المفلحون، والله الولي، فجاز هنا أنْ نعد "المفلحون، والولي، وحجة الأقوى الفضلى" صفات لا أخبارًا. ولكن مجيء ضمير الفصل قد أزال الشك فتعين أنْ يكون الإعراب على الخبر لا الصفة. ويعد الخبر أقوى في الدلالة وفي تثبيت الحكم من الصفة؛ وذلك لأنّه عمدة في الكلام. وبهذا يكون التقدير هو:

وأولئك هم المفلحون. والله هو الولي. وحجة الأقوى هي الفضلى $(^{\circ})$ .

#### روابط الجملة الواقعة خبرًا للمبتدأ:

### أحوال وقوع الخبر جملة (١):

إذا وقع الخبر جملة فإمّا أنْ تكون الجملة نفس المبتدأ في المعنى فلا تحتاج لرابط، وذلك كقوله تعالى: ﴿ قُل هُو ٱللَّهُ أَحَدُ ﴾ [الإخلاص: ١]، ومثل: نطقي: الله حسبي. وقوله تعالى: ﴿ وَءَاخِرُ دَعُونَهُمْ أَنِ ٱلْحَمَّدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [يونس: ١٠].

<sup>(1)</sup> الرضي، محمَّد بن الحسن (ت ٦٨٦هـ / ١٢٨٧م)، شرح الرضي لكافية ابن الحاجب، ط١، ٢م، (دراسة وتحقيق حسن بن محمَّد الحفظي)، إدارة الثقافة والنشر، السعودية، ١٤١٤هـ - ١٩٩٣م، ج١، ص ٩٩٩.

<sup>(2)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ٤٣٦.

<sup>(3)</sup> انظر المصدر نفسه، ج١، ص ٤٣٦.

<sup>(4)</sup> انظر الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج٢، ص ٤٥٣. وابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ٣٠٣.

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف عباس، فضل حسن، البلاغة فنونها وأفناتها (علم المعاني)، ط٤، دار الفرقان، إربد، 11٧ هـ - ١٩٩٧م، ص ١١٦ - ١١٠٠.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف الدقر، معجم النحو، ص ١٨٢ – ١٨٣. والأشموني، شرح الأشموني، ج١، ص ٩٢ – ٩٣.

وإمَّا أنْ تكون غيره فلا بدّ حينئذ من احتوائها على معنى المبتدأ التي هي مَـسُوقه لـه، وهذا هو الرابط، وذلك بأنْ تشتمل على اسم بمعناه، وهذا الاسم له روابط وهي: ١- ذكر ضميره فيدل عليه، نحو: الحقُّ عَلَتْ رايتُه، ونحو: زيد قام أبوه. أو يكون مقدرًا، نحو: السمن رطلٌ بدينار، أي: منه.

٢- أو الإشارة إليه، كقوله تعالى: ﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقْوَىٰ ذَالِكَ خَيْرٌ ﴾ [الأعراف:٢٦].

٣- أو تشتمل الجملة على اسم بلفظه (لفظ المبتدأ)، كقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَاَقَةُ ۞ مَا ٱلْحَاَقَةُ ﴾ [الحاقة: ١-٢]، أو معناه، نحو: زيدٌ جاءني أبو عبد الله. وهذا إذا كان "أبو عبد الله" كنية له.

٤- أو تشتمل على اسم أعم منه، نحو: زيدٌ نِعْم الرجلُ.

#### قراءة النصب:

وحجة من نصب أنّه عدَّ الواو واو عطف فعطف ﴿ وَلِبَاسَ ﴾ على ﴿ لِبَاسًا ﴾ في قوله تعالى: ﴿ قَدْ أَنزَلْنَا عَلَيْكُمْ لِبَاسًا ﴾ [الأعراف:٢٦]، و﴿ ذَالِكَ ﴾ مبتدأ. و﴿ خَيْرٌ ﴾ الخبر(١).

وقال النحاس<sup>(۲)</sup> موجهًا قراءة النصب: "فأولى ما قيل في النصب أنَّه معطوف و ﴿ذَالِكَ ﴾ منتدأ"(٣).

وقيل العامل في النصب هو فعل مضمر، فحينئذ يكون في الآية الكريمة تقدير، وهو: وأنزلنا لباسَ التقوى. فتُصب الاسم ﴿ وَلِبَاسَ ﴾ بالفعل ﴿ أَنزَلْنَا ﴾ المقدر (٤).

# أُثر القراءتين في المعنى

#### قراءة الرفع:

مَن رفع ﴿ لِبَاسُ ﴾ (٥) لم يتبع الكلام بعضه ببعض، وجعل الواو واو استئناف (٦).

<sup>(1)</sup> انظر الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج٢، ص ٤٥٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(3)</sup> النحاس، إعراب القرآن، ص ٣٠١.

<sup>(4)</sup> انظر القرطبي، الجامع الأحكام القرآن، ج٩، ص ١٨٦.

<sup>(5)</sup> اختلف المفسرون في معنى "ولباس التقوى" فظهرت عدة معان، فمنها: خشية الله – عزَّ وجلَّ-، أو العمل الصالح، أو الحياء، أو الحسن السمت، أو الإيمان، وغيرها. (انظر الألوسي، روح المعاتي، ج٨، ص ١٠٤).

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف النحاس، القطع والاثتناف، ص ٢٤٩.

فالمعنى: بعدما تحدث الله تعالى عن اللباس بشكل عام، انتقل للحديث بشكل خاص عن لباس التقوى. فلباس التقوى يعد أفضل لصاحبه عند الله – عز وجل -، مما خلق له من لباس الثياب والريش مما يُتجمل به. وأضيف "اللباس" إلى "التقوى" كما أضيف إلى "الجوع" في قوله تعالى: ﴿ فَأَذَ فَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوع وَٱلْخَوْفِ ﴾ [النحل:١١٦](١).

إذن اختص الحديث بالإخبار عن لباس التقوى بأنّه أفضل لباس، ولباس التقوى في قراءة الرفع لا يعدّ ضمن المُنزل، والذي يقوي هذا — عندي— بأنّ المقصود بلباس النقوى هو: تقوى الله — عزّ وجلّ — هو أعظم ثوب يلبسه الله — عزّ وجلّ — هو أعظم ثوب يلبسه الإنسان بكلّ فخر.

#### قراءة النصب:

ومَن نصب فقد عطف ﴿ وَلِبَاسَ ﴾ على ﴿ لِبَاسًا ﴾ فأتبع الكلام بعضه ببعض. فيكون المعنى: أنزلنا عليكم لباسًا وريشًا ولباسَ التقوى. فهذا كله خير لكم من التعري والتجرد من الثياب في طوافكم بالبيت. ويُستدل على ذلك من قوله تعالى: ﴿ يَنبَنِي ءَادَمَ لَا يَفْتِنَكُمُ الثياب في طوافكم بالبيت. ويُستدل على ذلك من قوله تعالى: ﴿ يَنبَنِي ءَادَمَ لَا يَفْتِنَكُمُ الشَيْطَنُ كَمَا أَخْرَجَ أَبُوَيْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيّهُمَا سَوْءَ عَنْهِمَا سَوْءَ عَنْهُمَا لِيُريّهُمَا سَوْءَ عَنْهُمَا لِيكريهُمَا اللهُ يَعْمَا لَيكريهُمَا اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ الله

فيكون لباس التقوى من ضمن المُنزل، فشمل العطف هنا الجميع، الألبسة الحسية والمعنوية، فكلها وقع عليها التنزيل.

ووجّه محمَّد بن يزيد المُبَرّد (٣) قراءة النصب على أنّها تحتمل معنيين، وهما (٤): الأول: أنْ يكون ﴿ ذَالِكَ ﴾ إشارة إلى اللباس.

والثاتي: أنْ يكون ﴿ ذَالِكَ ﴾ إشارة إلى كلّ ما تقدم.

ويُلاحظ مما سبق أنَّ الاختيار الأفضل في قراءة الرفع هو أنْ يكون ﴿ لِبَاسُ ﴾ مبتدأ،

و ﴿ ذَالِكَ ﴾ مبتدأ ثان، و ﴿ خَيْرٌ ﴾ خبر المبتدأ الثاني، والجملة الاسمية في محل رفع خبر المبتدأ الأول. ولباس التقوى لا يعدّ ضمن المُنزل في قراءة الرفع.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج٢، ص ٤١.

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٠، ص ١٢٩ -١٣٠.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(4)</sup> النحاس، إعراب القرآن، ص ٣٠١.

أمّا قراءة النصب فكانت على عطف ﴿ وَلِبَاسَ ﴾ على ﴿ لِبَاسًا ﴾؛ لأنَّه أتبع الكلم بعضه ببعض، ويكون لباس التقوى من ضمن المُنزل، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

١٠ قوله تعالى: ﴿ إِذْ يَعْشَاكُمُ ٱلنَّعَاسُ أَمنَةً مِّنَهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ
 مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ وَيُذْهِبَ عَنكُرْ رِجْزَ ٱلشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ
 بِهِ ٱلْأَقْدَامَ ﴾ [الانفال: ١١].

قوله تعسالى: ﴿ إِذْ يُعْشِيكُمُ ٱلنَّعَاسَ أَمَنَةً مِّنَهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُم مِّنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً لِيُطَهِّرَكُم بِهِ عَنَكُرْ رِجْزَ ٱلشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ لِيُطَهِّرَكُم بِهِ عَنكُرْ رِجْزَ ٱلشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ لَيُطَهِّرَكُم بِهِ عَنكُرْ رِجْزَ ٱلشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَىٰ قُلُوبِكُمْ وَيُثَبِّتَ بِهِ الْمُفَالَ: ١١].

قرأ أبو عمرو: ﴿ يَغْشَاكُمُ ﴾ و﴿ ٱلنُّنْعَاسُ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير.

وقرأ نافع: ﴿ يُغشِيكُمُّ ﴾ و﴿ ٱلنُّعَاسَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: عاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي (١) (٢).

#### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ يَغْشَاكُمُ ﴾ فقد رفع ﴿ ٱلنَّعَاسُ ﴾، فاكتفى الفعل بمفعول واحد، والفعل مأخوذ من غَشي يَعْشَى (٢).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٣٠٤، والنشر في القراءات العشر، ٢٧٦/٢، وحجة القراءات، ص ٣٠٨- ٩٠٥، والحجة في القراءات السبع، ص ٩٤، والكشف، ٢٨/٢، والتذكرة، ص ٢٨١، وإتحاف فصلاء البشر، ص ٢٩٦، والبدور الزاهرة، ص ١٣٠، والتيسير في القراءات السبع، ص ٩٥، وإعراب القرآن، ص ٣٤٣، والتبيان في إعراب القرآن، ١/ ٤٧٥، والكشاف، ٢/٤٠١، وتفسير البحر المحيط، ٤٦١/٤.

<sup>(2)</sup> قرأ عاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي قوله تعالى: ﴿ يُغَشِّيكُم ﴾ بضم الياء وفتح الغين مشدّدة الشين مكسورة. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٣٠٤).

<sup>(3)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٢٩٦. والعثنا، البسط في الفراءات العشر، ج٣، ص ٢١٣. وابن أبي مريم، علي بن محمَّد (ت ٥٦٥هـ / ١١٧٠م)، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ط١، ٣م، (تحقيق ودراسة عمر حمدان الكبيسي)، الجماعة الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم، جدة، ١٤١٤هـ – ١٤٩٣م، ج٢، ص ٥٧٥.

#### قراءة النصب:

ومَن قرأ ﴿ يُغْشِيكُمُ ﴾ فقد نصب ﴿ ٱلنَّعَاسَ ﴾ فتعدى الفعل إلى مفعولين، إلا أنَّ الفعل مأخوذ من أغْشَى يُغْشِي. فأغشى منقول بالهمزة، نحو: أغشيته السيء(١). وصيغة المضارع في "يُغشيكم" هي لاستحضار الحالة(٢).

# أثر القراءتين في المعنى

تجلى الحديث في هذه الآية عن نعمة من نعم الله – عزَّ وجلَّ – إذ ألقى النعاس على المؤمنين؛ ليجعل قلوبهم آمنة غير خائفة من عدوها؛ لأنَّ الخائف من الفزع لا يغشاه النعاس. وظاهر سياق هذه الآية أنَّ هذا النعاس قد ألقي عليهم يوم بدر؛ لأنَّ الكلام هنا في وقعة بدر "(٢).

### قراءة الرفع:

مَن رفع ﴿ ٱلنَّعَاسُ ﴾ أسند الفعل إلى ﴿ ٱلنَّعَاسُ ﴾ فرفعه. وحجة ذلك قوله تعالى: ﴿ أُنَّمُ أَنزَلَ عَلَيْكُم مِّنُ بَعْدِ ٱلْغَمِّ أَمَنَةً نُّعَاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَةً مِّنكُم مِّنُ بَعْدِ ٱلْغَمِّ أَمَنَةً نُّعَاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَةً مِّنكُم مِّنُ بَعْدِ ٱلْغَمِّ أَمَنَةً نُّعَاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَةً مِّنكُم مِّن بَعْدِ ٱلْغَمِّ أَمَنَةً نُعَاسًا يَغْشَىٰ طَآبِفَةً مِّنكُم مِّن الله وم (٤٠).

#### قراءة النصب:

ومَن نصب ﴿ ٱلنَّعَاسَ ﴾ فقد أسند الفعل إلى الله - عزَّ وجلَّ - وعدَّاه إلى المفعولين. وحجة ذلك قوله تعالى: ﴿ فَأَغَشَيْنَهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [يس: ٩] فإسناد الفعل إلى الله - عزَّ وجلَّ - للدلالة عليه فيما تقدم في قوله تعالى: ﴿ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾ [الانفال: ١٠]. والمعنى: إذ يُغشيكم الله - عزَّ وجلَّ - النعاسَ (٥).

<sup>(1)</sup> انظر ابن زنجلة، معاني القراءات، ص ١٩٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر ابن عاشور، محمَّد بن الطاهر (ت ۱۳۹۳هـ / ۱۹۷۳م )، تفسير التحرير والتنوير، بدون طبعـة وتاريخ، ۳۰م، الدار التونسية للنشر، ۱۹۸۶م، ج۹، ص ۲۷۸.

<sup>(3)</sup> انظر الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج٢، ص ٤٠٩.

<sup>(4)</sup> انظر التعلبي، الكشف والبيان، ج٤، ص ٣٣٢. وابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج٩، ص ٢٧٨. والشوكاني، محمَّد بن علي (ت ١٨٥٠هـ / ١٨٣٥م)، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية في علم التفسير، بدون طبعة، ٥م، (حققه وخرَّج أحاديثه عبد الرحمن عميرة)، دار الوفاء، ١٩٩٤م، ج٢، ص ٤١٨.

<sup>(5)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٩٤. والقیسي، الكشف، ج٢، ص ٦٩. والمهدوي، أحمد بن عمّار (ت ٤٤٠هـ / ٤٤٠م)، شرح الهدایة، بدون طبعة، (تحقیق ودراسة حازم سعید حیدر)، مكتبة الرسّد، الریّاض، ١٤١٥هـ، ج٢، ص ٣٢١.

ما الفائدة من تخصيص النعاس بأنه من الله - عزَّ وجلَّ - مع العِلم بأنَّ النوم والنعاس يكون حصولهما بيده عزَّ وجلَّ (1)?

 1- أنَّ الخائف من عدوه خوقًا شديدًا لا يأخذه النوم، فصار النوم في وقت الخوف الشديد دليلاً على زوال الخوف وحصول الأمن.

٢- أنَّهم خافوا من الناحية المعنوية، فأثرت عوامل على نفسيتهم كقلة المسلمين، وكثرة الكفار وامتلاكهم العدة، والعطش الشديد الذي أصابهم. فحصول النعاس يجعلهم بأنْ يحصلوا على الراحة؛ ليتمكنوا من القتال في اليوم الثاني.

٣- أنَّ نومهم لم يكن عميقًا، بل كان ذلك نعاسًا يزيل التعب. فحينئذٍ لا يتمكن العدو منهم، فلو
 قصدهم العدو لكانوا على أتم الاستعداد له.

٤- أنَّ النعاس غشيهم دفعة و احدة، وكان حصول النعاس للجميع على الخوف الـشديد أمـرًا خارقًا للعادة.

فغشيان النعاس دفعة واحدة، يدل على التخصيص من الله – عز وجل الفية معينة بكاملها في وقت معين. أمّا ﴿ يَغْشَاكُمُ ﴾ فتدل على العموم. فالنعاس قد يأتي في أي وقت جراء تعب لأي فرد منهم، في حين أن البعض لا يأتيه النعاس. ولهذا أسند الفعل إلى النعاس، والله – عز وجل العلم.

\_

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج ٩، ص  $^{-27}$  -  $^{-27}$ .

١١- قول على الله الله على الله عَالُواْ يَالُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓاْ إِلَيْكَ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُّ إِلَّا <u>ٱمْ أَتُكَ الْ</u> إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَآ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُّ إِلَّا <u>ٱمْ أَتُكَ اللَّهُ مُ</u> إِنَّهُ مُصِيبُهَا مَآ أَصَابَهُمْ \* [هود: ٨١].

قوله تعالى: ﴿ قَالُواْ يَنْلُوطُ إِنَّا رُسُلُ رَبِّكَ لَن يَصِلُوٓاْ إِلَيْكَ ۖ فَأَسۡرِ بِأَهۡلِكَ بِقِطۡعٍ مِّنَ ٱلَّيۡلِ وَلَا يَلۡتَفِتۡ مِنكُمۡ أَحَدُّ إِلَّا <u>ٱمۡرَأَتَكَ ۖ إِنَّهُ</u> مُصِيبُهَا مَآ أَصَابَهُمۡ ۚ ﴾ [هود: ٨].

قرأ أبو عمرو: ﴿ آمْرَأَتُكَ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير.

وقرأ نافع: ﴿ آمْرَأُتُكَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: عاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي(١).

## الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

رفع ﴿ أَمْرَأُتُكَ ﴾ على أنَّها بدل مرفوع من ﴿ أَحَدُ ﴾؛ لأنَّه نهي، والنهي نفي، نحو: ما جاءني أحدٌ إلا زيدٌ. فاستثنى من منفي (٢).

والاسم الواقع بعد ﴿ إِلَّا ﴾ إنْ كان الكلام غير موجب، وكان الاستثناء متصلاً فالأرجح إتباع المستثنى للمستثنى منه، وهذا يكون عند البصريين بدلَ بعض من كل، وعند الكوفيين عطف نسق. ومن الأمثلة التي يجوز فيها الوجهان في الكلام غير الموجب(7):

١ - النفي، نحو: قوله تعالى: ﴿ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنَّهُمْ ﴾ [النساء: ٦٦].

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٣٣٨، والنشر في القراءات العشر، ٢٩٠/٢، وحجة القراءات، ص ٣٤٧- ١٤٨، والكشف، ١٠/٢، والحجة في القراءات السبع، ص ١٠٨، والتذكرة، ص ٣٠٣، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٢٥، والبدور الزاهرة، ص ١٦٠، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٠٢، وإعراب القرآن، ص ٢٤٨، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٥٠١، والكثناف، ٢٨٠٢، وتفسير البحر المحيط، ٢٤٨٠٠.

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ١١٠. وأبن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٤، ص

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف دعسين، منحة الملك الوهاب بشرح ملحة الإعراب، ص ٣٢٣. وابن هشام، أوضع المسالك، ج٢، ص ٢١٦- ٢١٧.

٢ - النهي، نحو: قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ إِلَّا ٱمْرَأَتَكَ ﴾ [هود: ٨١].

٣- الاستفهام، نحو: قوله تعالى: ﴿ قَالَ وَمَن يَقَّنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ ٓ إِلَّا ٱلضَّآلُونَ ﴾
 [الحجر: ٥]. يجوز البدل، والاستثناء في هذه الأمثلة.

#### قراءة النصب:

ولقراءة النصب ثلاثة أوجه (١):

الأول: أنْ تكون ﴿ آمْرَأَتُكَ ﴾ مستثنى من ﴿ أَحَدُ ﴾، وإنْ كان قبله نهي، والنهي كالنفي على أصل الاستثناء. وهذا كقراءة ابن عامر في قوله تعالى: ﴿ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلًا مِّنْهُمْ ﴾ [النساء:٦٦].

الثاني: أنْ تكون ﴿ آمْرَأَتَكَ ﴾ مستثنى من ﴿ أَهْلِكَ ﴾، ويكون النصب هنا واجبًا، وحينئذ يكون الاستثناء تامًا موجبًا: فأسر بأهلك إلا امرأتك.

الثالث: أنْ تكون ﴿ آمْرَأْتَكَ ﴾ مستثنى منقطعًا؛ لأنَّها ليست من أهله، ولأنَّها غير مؤمنة.

وأجاز الجرجاني<sup>(۲)</sup> الوجهين في القراءتين الرفع على البدل والنصب على الاستثناء؛ وذلك لأنَّ ﴿ إِلَّا ﴾ على ضربين<sup>(۲)</sup>:

١- أنْ تعمل لفظًا ومعنى، نحو: جاءني القوم إلا زيدًا.

٢- أنْ تعمل في المعنى دون اللفظ، نحو: ما جاءني أحدٌ إلا زيدً.

### أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

ولقراءة الرفع وجهان:

الأول: رفع ﴿ آمْرَأَتُكَ ﴾ على البدل من ﴿ أَحَدُ ﴾، كأنَّه قال: ولا يلتفت منكم أحدٌ إلا المرأتك ().

(4) انظر الأصبهاني، إعراب القرآن، ص ١٦٠.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، شرح قطر الندى وبل الصدى، ص ٢٤٤. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٦، ص ٣٦٧. ص ٣٦٧.

 $<sup>^{(2)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص ۳۸.

<sup>(3)</sup> الجرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن (ت ٤٧١هـ / ١٠٧٩م)، المقتصد في شرح الإيضاح، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق كاظم بحر المرجان)، دار الرشيد، العراق، ١٩٨٢م، ج٢، ص ٧٠٣.

ورد أبو عبيد (١) هذا الوجه؛ لأنه "يَلْزَم منه أنّهم نُهوا عن الالتفات إلا المرأة، فإنّها لم ثنه عنه، وهذا لا يجوزُ، ولو كان الكلام "ولا يلتفت" برفع "يلتفت" يعني على أنْ تكون "لا" نافية، فيكون الكلام خبرًا عنهم بأنّهم لم يَلتفتوا إلا امرأته فإنّها تلتفت، لكان الاستثناء بالبدلية واضحًا، ولكنه لم يقرأ برفع "يلتفت" أحد" (١).

فقول لا يلتفت منكم أحد إلا امرأتك، فهذا نحو لمن قال لحاجبه: لا يخرج فلان. فلفظ النهي لفلان. أمّا معناه فهو للمخاطب أي: لا تدعه يخرج. فالنهي في الآية الكريمة هو في اللفظ لقوله: ﴿ أَحَدُ ﴾ ففي المعنى هو للوط – عليه السلام – فالتقدير: لا تَدَعْ منهم أحدًا يتلفت. وهذا ما ذكره أبو العباس المبرد (٣) في توجيهه لهذا الوجه – خلاقًا لأبي عبيد –(٤).

والمعنى: ولا يلتفت منكم أحدٌ إلا امرأتُك فإنَّها تلتفت وتهاك. فيكون قد خرج بها، فالتفتت تنظر ما حلّ بقومها فأصابها ما أصابهم (٥).

الثاني: الرفع على سبيل الاستثناء المنقطع، وحجة ذلك: لم يُقصد بالاستثناء إخراجها من المأمور بالإسراء معهم، ولا من المنهيين عن الالتفات، ولكن استؤنف الإخبار عنها، فالمعنى: لكن امرأتك يَجْري لها كذا وكذا. ويؤيد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ فَأَسْر بِأُهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ لكن امرأتك يَجْري لها كذا وكذا. ويؤيد هذا المعنى قوله تعالى: ﴿ فَأَسْر بِأُهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ النّالِ وَاتَّبِعٌ أَدْبَارَهُمْ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُ وَآمَضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾ [الحجر: ٦٥]، فلل يوجد فيها استثناء (١).

#### قراءة النصب:

نصب ﴿ أَمْرَأَتَكَ ﴾ على الاستثناء الموجب من ﴿ أَهْلِكَ ﴾ فالنصب واجب (٧).

والمعنى: فأسر بأهلك إلا امرأتك. فيكون المعنى: إنَّه خرج بهم إلا امرأته. والنهمي في الالتفات، فقد وقع على من خرج معه، إلا امرأته. وبهذه القراءة فإنَّ امرأته لم تخرج مع مَن خرج (^).

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۹.

<sup>(2)</sup> السمين الحلبي، الدر المصون، ج٦، ص ٣٦٥.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر ، ص ۲۳.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف النحاس، إعراب القرآن، ص ٤٢٧. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٦، ص ٣٦٦.

انظر بتصرف القيسي، مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ / ١٠٤٦م)، الهداية إلى بلوغ النهايـة، ط١،  $^{(5)}$  انظر بتصرف الشارقة، الشارقة، ١٤٢٩هـ – ٢٠٠٨م، ج٥، ص ٣٤٤٥.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف السمين الحلبي، الدر المصون، ج٦، ص ٣٦٦.

<sup>(7)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٣٤٨. والقيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ٢٤٠.

<sup>(8)</sup> انظر بتصرف القيسي، الهداية إلى بلوغ النهاية، ج<sup>©</sup>، ص ٣٤٤٥. والكلبي، محمَّد بن أحمد (ت ٧٤١هـ / ١٣٤١م)، التسهيل لعلوم التنزيل، ط١، ٢م، (ضبطه وصححه وخرّج آياته محمَّد سالم هاشم)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ – ١٩٩٥م، ج١، ص ٤٠٣.

ومما يدل على قراءة النصب قوله تعالى: ﴿ فَأَنجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ وَ إِلَّا آمْرَأَتَهُ كَانَتْ مِنَ أَلَغُومِينَ ﴾ [الأعراف: ٨٣]، أي: امرأته من الباقين في الهلاك (١).

وقيل نصب ﴿ آمْرَأْتَكَ ﴾ على الاستثناء من ﴿ أَحَدُ ﴾ فيكون المعنى: ولا يلتفت منكم أحدٌ إلا امر أتك. فيكون هذا الاستثناء من منفى به (٢).

ورجّح القرطبي $^{(7)}$  قراءة النصب فقال: "وهي القراءة البينة الواضحة $^{(1)}$ .

وقد وقف الفخر الرازي (ت٤٠٠هـ)<sup>(٥)</sup> موققًا وسطًا، فقد قوى كلتا القراءتين. فقال عن قراءة الرفع: "واعلم أنَّ القراءة بالرفع أقوى؛ لأنَّ القراءة بالنصب تمنع من خروجها مع أهله، لكن هذا التقدير وهو الاستثناء يكون من الأهل كأنَّه أمر لوطًا بأنْ يخرج بأهله ويترك هذه المرأة فإنَّها هالكة مع الهالكين"<sup>(١)</sup>.

أمَّا تقويته لقراءة النصب، فقال: "لأنَّه مع القراءة بالنصب يبقى الاستثناء متصلا، ومع القراءة بالرفع يصير الاستثناء منقطعًا. ثمّ بيّن الله تعالى أنَّهم قالوا: إنَّه مصيبها ما أصابهم. والمراد أنَّه مصيبها ذلك العذاب الذي أصابهم (()). وما ذهب إليه الفخر الرازي قد أكدَّ أنَّ لكلّ قراءة دلالة معينة، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج٣، ص ٤٣.

<sup>(2)</sup> انظر الأصبهاني، إعراب القرآن، ص ١٦٠. والمجاشعي، على بن فضال (ت ٤٧٩هـ / ١٠٨٧م)، النكت في القرآن الكريم (في معاني القرآن الكريم وإعرابه)، ط١، (دراسة وتحقيق عبد الله عبد القداد الطويل)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٨هـ – ٢٠٠٧م، ص ٢٥٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٩.

<sup>(4)</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١١، ص ١٨٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> الفخر الرازي: محمَّد بن عمر، أبو عبد الله، فخر الدين الرازي. ولد في الريّ. وتوفي سنة (ت ٢٠٤هــ). وله من الكتب: معالم أصول الدين. (الأعلام، ج٦، ص ٣١٤. ولسان الميزان، ج٦، ص ٣١٨– ٣٢١).

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> الفخر الرازي، ا**لتفسير الكبير ومفاتيح الغيب**، ج١٨، ص ٣٧– ٣٨.

 $<sup>^{(7)}</sup>$  المصدر نفسه، ج $^{(7)}$  المصدر

١٢ - قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ السَيَرُ ٱلْحِبَالُ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَنهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [الكهف:٤٧].

قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْجِبَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَنهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَطَالَ وَتَرَى ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَنهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٧].

قرأ أبو عمرو: ﴿ تُسَيِّرُ ﴾ و﴿ ٱلِّحِبَالُ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وابن عامر.

وقرأ نافع: ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ و﴿ ٱلْحِبَالَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: عاصم، وحمزة، والكسائي (١).

#### الناحية النحوية

## قراءة الرفع:

فَمَن قرأ ﴿ تُسَيِّرُ ﴾ بالتاء لتأنيث الجبال وبنى الفعل للمجهول فقد رفع ﴿ ٱلجِبَالُ ﴾ لقيامه مقام الفاعل. فالفعل ﴿ تُسَيِّرُ ﴾ من سئيِّرت، ومضارعه تُسيَّرُ (٢).

### قراءة النصب:

ومَن قرأ ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ بالنون بنى الفعل للمعلوم ونصب ﴿ ٱلْجِبَالَ ﴾ على المفعول به.

فالفعل ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ من سيَّرنا(٣).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٣٩٣، والنشر في القراءات العشر، ٢١١/٢، وحجة القراءات، ص ٤١٩- ٢٤، والحجة في القراءات السبع، ص ١٣٢، والكشف، ١٧١/٢، والتذكرة، ص ٣٤٣، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٦٧، والبدور الزاهرة، ص ١٩٧، والتيسير في القراءات السبع، ص ١١٧، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٢٠، والكثناف، ٣٨/٢، ونفسير البحر المحيط، ١٢٧/٦.

<sup>(2)</sup> انظر الزمخشري، الكشاف، ج٢، ص ٥٣٨. وابن خالويه، الحسين بن أحمد (ت ٣٧٠هـ / ٩٨١م)، انظر الزمخشري، العثيم ين)، مكتبة إعراب القراءات السبع وعللها، ط١، ٢م، (حققه وقدّم له عبد الرحمن بن سليمان العثيم ين)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٣هـ – ١٩٩٢م، ج١، ص ٣٩٧

<sup>(3)</sup> انظر. الأصبهاني، أحمد بن الحسين (ت ٣٨١هـ / ٩٩١م)، المبسوط في القراءات العشر، بدون طبعـة وتاريخ، (تحقيق سبيع حمزة حاكمي)، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، ص ٢٧٨ - ٢٧٩.

# أثر القراءتين في المعنى

تحدثت الآية الكريمة عن مشهد من مشاهد يوم القيامة، فهو مشهد تتحرك فيه الجبال الراسخة القوية فتسيَّر، فكيف بالقلوب، وتتبدى فيه الأرض عارية، وكلّ شيء يتقلب، وتبرز فيه صفحاتها مكشوفة لا نجاد فيها، ولا وهاد ولا جبال فيها، ولا وديان، فأصبحت جرداء. وكذلك تتكشف خبايا القلوب فلا تخفى فيها خافية. فهذا إخبار من الله تعالى عن أهوال يوم القيامة، وما يكون فيها من الأمور العظام الشديدة، فيذهب كل شيء من مكانه، وصور سبحانه وتعالى ذلك في قوله تعالى أيضًا: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآءُ مَوْرًا ۞ وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيرًا ﴾ وتعالى ذلك في قوله تعالى أيضًا شيء هو الله – عزّ وجلً -(۱).

### قراءة الرفع:

حجة من رفع ﴿ ٱلجِبَالُ ﴾ أنّه جَعَل الفعل مبنيًا للمجهول، فارتفع الاسم. وأتى بالتاء لتأنيث الجبال؛ لأنّها جمع لغير الآدميين. فهي مفعوله. واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلِذَا ٱلجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴾ ﴿ وَسُيِّرَتِ ٱلجِبَالُ فَكَانَتُ سَرَابًا ﴾ [النبا: ٢٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴾ [التكوير: ٣].

#### قراءة النصب:

وحجة من نصب ﴿ ٱلجِبَالَ ﴾ أنّه على الإخبار من الله – عزّ وجلّ – عن نفسه. فهو سبحانه وتعالى فاعل الأفاعيل ومدّبرها ومحدثها، فكلّ شيء بأمره عزّ وجلّ. والذي دلّ على أنّ الفعل محمول على ما بعده من الإخبار قوله تعالى: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٧]، فجرى أول الكلام على آخره على نسق واحد. فإسناد الفعل إلى الله – عزّ وجلّ بلفظ الجمع كان هذا تعظيمًا لله تعالى بنون العظمة (٣).

و المعنى: و اذكر يا محمَّد - صلى الله عليه وسلم- لقومك أنَّ يوم القيامة، يـوم تـسيَّر الجبال فيه، أي: يوم تبس الجبال فيه بسًا فتكون هباءً منبئًا، ولهذا قال عـزَّ وجـلَّ: ﴿ وَتَرَى

ٱلْأَرْضَ بَارِزَةً ﴾ [الكهف: ٤٧]، أي: ظاهرة لا يوجد فيها شيء (٤).

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف قطب، سيد (ت ١٣٨٧هـ / ١٩٦٨م)، في ظلل القرآن، ط٣٦، ٦م، دار الـشروق، القاهرة، ١٤٢٣هـ – ٢٠٠٣م، ج٤، ص ٢٢٧٤. وابن كثير، إسماعيل بن عمر (ت ٢٧٧هـ / ١٣٧٣م)، تفسير القرآن العظيم، ط٢، ٨م، (تحقيق سامي بن محمَّد الـستلامة)، دار طيبة، الرياض، ١٣٧٣هـ – ١٩٩٩م، ج٥، ص ١٦٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر ابن خالویه، ا**لحجة في القراءات السبع**، ص ١٣٢. والقيسي، **الكشف**، ج٢، ص ١٧١.

<sup>(3)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٤١٩. والقيسي، الكشف، ج٢، ص ١٧١. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٢، ص ٧٨٦.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف القيسي، الهداية إلى بلوغ النهاية، ج٦، ص ٤٣٩٦.

فإنْ قيل: فما الدلالة من مجيء الفعل ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ مضارعًا، والفعل "حشر" بعده في قوله تعالى: ﴿ وَحَشَرْنَنَهُمْ ﴾ ماضيًا؟

فالجواب أنَّ الفعل "حشر" جاء ماضيًا بعد الفعل المضارع ﴿ نُسَيِّرُ ﴾ "لتحقق الحشر، أو للدلالة على أنَّ حشرهم كان قبل التسيير؛ ليعاينوا ويشاهدوا ما وُعِدَ لهم، وعلى هذا تكون الواو للحال بإضمار قد"(١).

وبهذا ظهر أنَّ قراءة الرفع كانت على إضمار الفاعل للعلم به وهو الله سبحانه وتعالى تهويلاً لمشهد يوم القيامة. بينما تجلت قراءة النصب بالتصريح بالفاعل وهو الله تعالى الذي بقدرته يُسير الجبال، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> البيضاوي، عبد الله بن عمر (ت ٧٩١هـ / ١٣٨٩م)، أنوار التنزيل وأسرار التأويل المسمى بتفسير البيضاوي، ط١، ٣م، (حققه وعلق عليه وخرَّج أحاديثه وضبط نصّه محمَّد صبحي بن حسن حلاق ومحمود أحمد الأطرش)، دار الرَّشيد، دمشق، ٢٤١١هـ - ٢٠٠٠م، ج٢، ص ٣٤٢.

١٣ - قوله تعسالى: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ أُوْثَننًا مَّوَدَّةُ بَيْنِكُمْ فِي الْحَيَوْة ٱلدُّنْيَا ﴾ [العنكبوت: ٢٥].

قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا ٱتَّخَذْتُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ أُوْثَننًا مَ<u>ّوَدَّةَ بَيْنَكُمْ فِي</u> ٱلْحَيَوٰةِ الْكُنْيَا ﴾ [العنكبوت: ٢٥].

قرأ أبو عمرو: ﴿ مَّوَدَّةُ ﴾ بالرفع من غير تنوين، و ﴿ بَيْنِكُم ﴾ بكسر النون. وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ مَّوَدَّةً ﴾ بالنصب من غير تنوين، و ﴿ بَيْنَكُمْ ﴾ بفتح النون. كما قرأها بالنصب أيضًا: عاصم في رواية أبي بكر، وابن عامر، وحمزة (١) (٢).

#### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

ولقراءة الرفع ثلاثة أوجه (٣):

الأول: أنْ تكون ﴿مُودَةُ ﴾ خبر "إنَّ" على أنْ تكون "ما" في ﴿ إِنَّمَا ﴾ موصولة بمعنى الذي، والعائد محذوف أي: اتخذتموه. والتقدير: ذو مودَّة بينِكم.

مع الثاني: أنْ تكون ﴿مَّوَدَّةُ ﴾ مبتدأ، وخبرها: شبه الجملة ﴿ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ﴾.

(1) قرأ حمزة وعاصم في رواية حفص: ﴿ مَّوَدَّةَ ﴾ و ﴿ بَيْنِكُم ﴾ بالنصب مع الإضافة. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٤٤٩).

<sup>(2)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤٩٨ – ٤٩٩، والنشر في القراءات العشر، ٣٤٣/٢، وحجة القراءات، ص ٥٠- ٥٥، والحجة في القراءات السبع، ص ١٧٦، والكشف، ٢٨١/٢، والتذكرة، ص ٤٠٨، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٤٠، والبدور الزاهرة، ص ٢٤٩، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٤٠، وإعراب القرآن، ص ٢٧٩، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٣٥٣، والكشاف، ٣٩٨/٣ – ٣٩٩، وتفسير البحر المحبط، ٤٤٤/٧.

<sup>(3)</sup> انظر الزّجاَج، معاني القرآن وإعرابه، ج٤، ص ١٦٧. والعكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ٢٥٣. والفارسي، الجامع لأحكام القرآء السبعة، ج٥، ٢٢٨ - ٢٢٩. والفرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١١، ص ٣٥٤.

الثالث: أنْ تكون ﴿مَّوَدَّةُ ﴾ خبر لمبتدأ محذوف، وتكون ما في ﴿ إِنَّمَا ﴾ كافة ومكفوفة، والتقدير: هي مودة بينكم.

#### قراءة النصب:

#### ولقراءة النصب وجهان:

الأول: أنْ تكون ﴿ مَّودَّةً ﴾ مفعو لا لأجله، وذلك نحو: جئتُك ابتغاء الخير. وقصدت فلانًا مودّةً له(١).

الثاني: أنْ تكون ﴿ مُّودَّةً ﴾ مفعو لا به لقوله: ﴿ ٱتَّخَذْتُم ﴾ وجعل "ما" مع "إنّ" كافة (٢).

### شروط نصب المفعول الأجله(٣):

١ – أنْ يكون مصدرًا، جئت رغبة في العلم، فلا يجوز: جئثُك السَّمن والعسل.

٢- أن يكون مصدرًا قلبيًا، أي: من أفعال النفس الباطنة، فإنْ كان المصدر غير قلبي لم يجز نصبه، نحو: جئتُ للقراءة.

٣- أنْ يدل على معنى السببية والعِلَّة: قعد عن الحرب جُبنًا.

3- أنْ يكون المصدر القلبي مُتَحدًا مع الفعل في الزمان، كقوله تعالى: ﴿ تَجَعَلُونَ أَصَبِعَهُمْ فِي الزمان، كقوله تعالى: ﴿ تَجَعَلُونَ أَصَبِعَهُمْ فِي الزمان، كقوله تعالى: ﴿ تَجَعَلُونَ أَصَابِعَ هُو زَمِن الحذر. فِي وَالْمُوتِ عُلُونَ الْمُوتِ ﴿ وَالْبَقِرَةَ اللَّهُ وَمِن المُحدر، فزمان السفر ماض وزمان العلم؛ لعدم اتّحاد زمن الفعل وزمن المصدر، فزمان السفر ماض وزمان العلم مستقبل.

٥- أنْ يكون المصدر القلبي مُتّحدًا مع الفعل في الفاعل، نحو: قتلته عدوانًا، ففاعل القتل والعدوان واحد.
 فلا يجوز: أحببتك لتعظيمك العلم؛ لأنَّ فاعل المحبة هو المتكلم، وفعل التعظيم هو المخاطب.

(2) انظر ابن خالویه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج۲، ص ۱۸۵. وابن زنجلة، حجه القراءات، ص ۱۸۵. وابن زنجلة، حجه القراءات، ص ۱۵۰. والزّجاج، إبراهيم بن السرى (ت ۳۱۱هـ / ۹۲۶م)، إعراب القرآن (المنسوب إليه)، بدون طبعة وتاريخ، ۳م، دار الكتاب المصري، القاهرة، ج۳، ص ۹۲۰.

<sup>(1)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٧٣٠.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، أوضح المسالك، ج٢، ص ١٨٩ – ١٩٠. والسامرائي، معاني النحو، ج٢، ص ٢٢٤ والسامرائي، معاني النحو، ج٢، ص ٢٢٤. والشاطبي، إبراهيم بـن موســـى (ت ٢٢٥ – ٢٠٠ والغلاييني، جامع الدُروس العربيّة، ج٣، ص ٢٤٦. والشاطبي، إبراهيم بـن موســـى (ت ١٩٠٨ – ١٣٨٨م)، المقاصد الشافية في شرح الخلاصة الكافية، ط١، ١٠٠ م، (تحقيق مجموعة مـن المحققين)، معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمـــة، ١٤٢٨هــــ – ٢٠٠٧م، ج٣، ص ٢٦٩ – ٢٠٠٠م.

والمقصود باتحاد الزمان أنْ يقع الفعل في بعض زمان المصدر، نحو: جئتُ حبًا للعلم. أو أنْ يكون أول زمان الحدث آخر زمان المصدر، نحو: أمسكته خوقًا من فراره. أو بالعكس، نحو: أدبته إصلاحًا له.

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

يؤيد التوجيه الأول برفع ﴿ مَّودَّةُ ﴾ على أنَّها خبر إنَّ بأنَّ الآية بمعنى: إنَّ الذي اتخذتموه أوثانًا مودّةُ بينِكم (١).

ويؤيد التوجيه الثاني برفع ﴿ مَّوَدَّةُ ﴾ بالابتداء؛ لأنَّ الكلام قد تمَّ عند قوله: ﴿ أُوْتَنَا ﴾ (٢). والمعنى عندئذ: "إنّما اتخاذكم هذا يُحَصِّل لكم المودة في الدنيا فقط "(٣).

#### قراءة النصب:

#### ولقراءة النصب وجهان (٤):

الأول: نصب ﴿ مُودَّةً ﴾ على المفعول لأجله، أي: اتخذتم الأوثان للمودة، فالمعنى: لتتوادوا بينكم وتتواصلوا لاجتماعكم على عبادتها واتفاقكم عليها، فيكون ذلك سبب تحابهم.

الثاني: أن تكون ﴿ مُّودَّةً ﴾ مفعو لأ ثانيًا كقوله تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىهَهُ مَوَلَهُ ﴾ [الفرقان: ٣٤]، و "ما" كافة، أي: اتخذتم الأوثان سبب المودة بينكم، على تقدير حذف المضاف، أو اتخذتموها مودة بينكم.

والفعل "اتخذ" إنْ تعدى إلى مفعولين، يكون المفعول الثاني هو: ﴿ مُّودَّةً ﴾، أي: اتخذتم الأوثان بسبب المودة بينكم على حذف المضاف أو اتخذتموها مودة بينكم. وإنْ تعدى إلى مفعول واحد انتصبت ﴿ مُّودَّةً ﴾ على أنَّها مفعولٌ لأجله، أي: ليتوادوا ويتواصلوا(٥).

<sup>(1)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٥، ص ٢٢٨. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٥٥٠.

<sup>(2)</sup> ابن خالویه، الحجة فی القراءات السبع، ص ۱۷٦.

<sup>(3)</sup> ابن کثیر، تفسیر القرآن العظیم، ج٦، ص ٢٧١–٢٧٢.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف النسفي، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج٣، ص ٨٨١. والبيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص ٣٤. وانظر الكرماني، محمد بن أبي المحاسن (ت ٣٥هـ / ١٦٨م)، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ط١، (دراسة وتحقيق عبد الكريم مصطفى مدلج)، دار ابن حزم، بيروت، ١٤٢٢هـ – ٢٠٠١م، ص ٣٢٠.

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٧، ص ١٤٤.

فالفعل "اتخذ" يعد من أفعال التحويل التي تنصب مفعولين، إذ يستعمل للتعدية بكثرة، كقوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَ هِيمَ خَلِيلًا ﴾ [النساء:١٢٥].

والمعنى: "إنَّكم إنّما اتخذتم هذه الأوثان مودةً بينكم في الحياة الدنيا تتواردون على عبادتها وتتواصلون عليها في الدنيا"(١).

وثمة فرق بين القراءتين من حيث الوقف والابتداء، فمن رفع ﴿ مَّودَّةُ ﴾ على أنَّها خبر "إنّ" لم يقف على الأوثان. ومن نصب ﴿ مَّودَّةً ﴾ لم يقف على الأوثان أيضًا، بل وقف على وقف على الأوثان أيضًا، بل وقف على ﴿ فَو الله عَنَّ وَجَلَّ اللهُ عَنَا اللهُ عَنَا اللهُ عَنَّ وَجَلَّ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ وَجَلَّ اللهُ عَنْ وَاللهُ عَنْ اللهُ عَا عَلَا عَا عَلَا عَالِمُ اللهُ عَنْ اللّهُ عَنْ اللّهُ عَنْ

<sup>(1)</sup> البغوي، معالم التنزيل، ج٦، ص ٢٣٨.

<sup>(2)</sup> انظر الأنباري، إيضاح الوقف والابتداء في كتاب الله عز وجل، ج٢، ص ٨٢٧.

١٤- قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقَضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُخَفَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا ۚ كَذَالِكَ يَجُزَى ٓ كُلُّ كَفُورٍ ﴾ [فاطر:٣٦].

قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَهُمْ نَارُ جَهَنَّمَ لَا يُقَضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّفُ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا ۚ كَذَالِكَ خَزِي كُلَّ كَفُورٍ ﴾ [فاطر:٣٦].

قرأ أبو عمرو: ﴿ يُجَزِّنَ ﴾ و﴿ كُلُّ ﴾ بالرفع.

وقرأ نافع: ﴿ نَجْزِى ﴾ و﴿ كُلُّ ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي(١).

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ يَجُزَى ﴾ بضم الياء وفتح الزاي و ﴿ كُلُّ ﴾ بالرفع فعلى بناء الفعل المجهول (٢).

### قراءة النصب:

ومَن قرأ ﴿ نَجْزِي ﴾ بالنون و ﴿ كُلُّ ﴾ بالنصب فقد بني الفعل للمعلوم (٣).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٥٣٥، والنشر في القراءات العشر، ٣٥٢/٢، وحجة القراءات، ص ٥٩٣، والحجة في القراءات السبع، ص ١٨٩، والكشف، ٣١٤/٢، والتنكرة، ص ٤٢٨، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٦٣، البدور الزاهرة، ص ٢٦٩، والتبيان في القراءات السبع، ص ١٤٨، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/ ١٠١، والكثناف، ٣٠١/٥، وتفسير البحر المحيط، ٣٠١/٧.

<sup>(2)</sup> انظر المهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٤٨٣. وقمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ١٧٠.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ / ١٠٤٦م)، التبصرة في القراءات السبع، ط٢، (تحقيق محمَّد غوث الندوي)، الدار السلفية، الهند، ١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م، ص ١٤٨٨. والداني، عثمان بن سعيد (ت ٤٤٤هـ / ١٠٥٣م)، جامع البيان في القراءات السبع المشهورة، ط١، (تحقيق محمود صدوق الجزائري)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٦هـ – ٢٠٠٥م، ص ١٨٨٠.

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

حجة من قرأ ﴿ يُجُزَىٰ ﴾ بضم الياء وفتح الزاي و ﴿ كُلُ ﴾ بالرفع على بناء الفعل المجهول، وذلك لموافقة ما قبله وهو قوله تعالى: ﴿ لَا يُقضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلا يُحَفّفُ عَنْهُم مِّنْ عَذَابِهَا ۚ ﴾ [فاطر: ٣٦]. كما أنَّ فما جاء في القرآن الكريم من المجازاة كان أكثره على ما لم يُسمَ فاعله، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ تَجُزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ﴾ على ما لم يُسمَ فاعله، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ تَجُزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾ [طه: ١٥]، وقوله تعالى: ﴿ فَلَا عِنْهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [الانعام: ١٦](١).

وجاء الفعل مبنيًا للمجهول لفائدة بلاغية تسمى "التحقيق، ذلك أنَّ الغرض هو الإعلام بتحقق وقوع الفعل بالمفعول"(١). وقد حُذف الفاعل للعلم به، فدل عليه السياق القرآني في الآية الكريمة وفي آيات أخرى متشابهة.

#### قراءة النصب:

وحجة مَن قرأ ﴿ نَجْزِى ﴾ بالنون و ﴿ كُلُّ ﴾ بالنصب ببناء الفعل للمعلوم، فهو إخبار من الله – عز وجل – عن نفسه بالنون تعظيمًا فهو الفاعل. فقوله تعالى: ﴿ أُولَمْ نُعَمِّرُكُم ﴾ الفاعل: قد جاء بالنون بعده، وهذا يقوي قراءة ﴿ نَجْزَى ﴾ بالنون (٣).

و المعنى: "هكذا نُكافِئ كلَّ جَحود لنعم ربِّه يوم القيامة؛ بأنْ نُدخِله نارَ جهنم بسيئاتهم التي قدَّموها في الدنيا"(٤).

ورجّح مكي القيسي (٥) قراءة النصب، فقال: "والنون أحبّ إلييّ؛ لأنَّ الجماعة على ذلك "(٦)، والله – عزَّ وجلّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٦، ص ٢٧. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٥٩٣.

<sup>(2)</sup> حنني، زاهر، المبني للمجهول في القرآن الكريم، بحث في مجلة جامعة الخليل للبحوث، المجلد (٣)، العدد، (١)، ٢٠٠٧م، ص ٥٢.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف ابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٢، ص ١٠٦٤.

<sup>(4)</sup> الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٩، ص ٣٨٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(6)</sup> القيسي، الكشف، ج٢، ص ٣١٤.

٥١ - قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَآءُ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ [فصلت:١٩].
 قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ خُمْرُ أَعْدَآءَ ٱللَّهِ إِلَى ٱلنَّارِ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ [فصلت:١٩].

قرأ أبو عمرو: ﴿ يُحْشَرُ ﴾ بضم الياء وفتح الشين و ﴿ أَعْدَآءُ ﴾ بالرفع على البناء للمجهول. وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي. وقرأ نافع: ﴿ خَمْتُرُ ﴾ بالنون ﴿ أَعْدَآءَ ﴾ بالنصب (١).

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ يُحْتَمُرُ ﴾ بضم الياء وفتح الشين و ﴿ أَعَدَآءُ ﴾ بالرفع على البناء للمجهول، وإنْ كان في الأصل مفعو لأ(٢).

### فإنْ قال قائل: فلماذا إذا حُذِفَ الفاعل وجب أنْ يقام اسم آخر مقامه؟

فيجاب: وذلك "لأنَّ الفعل لا بدَّ له من فاعل؛ لئلا يبقى الفعل حديثًا من غير مُحْدَّثِ عنه، فلمّا حُنِفَ الفاعل - هنا- وجب أنْ يُقام اسم آخر مُقامه؛ ليكون الفعل حديثًا عنه، وهو المفعول"(٣). ولهذا يأخذ النائب عن الفاعل أحكامه؛ لأنَّه يقوم مقامه.

### قراءة النصب:

ومَن قرأ ﴿ نَحْشُرُ ﴾ و﴿ أَعْدَآءَ ﴾ بالنصب فقد أسند الفاعل لله – عز َّ وجلَّ – (١٠).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٥٧٦، والنشر في القراءات العشر، ٢/٢٦، وحجة القراءات، ص ٥٦٥- ٢٦٦، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٠٥- ٢٠٦، والكشف، ٣٥٠/٣٥٠ والتنذكرة، ص ٤٥٠، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٨٩، والبدور الزاهرة، ص ٢٨٩، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٥٦، وإعراب القرآن، ص ٩١٢، والكشّاف، ١٧٤/٤، وتفسير البحر المحيط، ٤٧١/٧.

<sup>(2)</sup> انظر الشوكاني، فتح القدير، ج٤، ص ٦٧٠. وابن خالويه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج٢، ص ٢٧٦.

<sup>(3)</sup> ابن الأنباري، عبد الرحمن بن محمَّد (ت ۷۷۰هـ / ۱۸۲م)، أسرار العربية، ط١، (تحقيق وتعليق بركات يوسف هبود)، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، ١٤٢٠هـ - ١٩٩٩م، ص ٨٥.

<sup>(4)</sup> انظر الخطيب، معجم القراءات، ج٨، ص ٢٧٤. وابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٧، ص ٢٤٩.

# أثر القراءتين في المعنى

بعد أنْ بيّن الله – عزَّ وجلَّ – كيفية عقوبة الكفار في الدنيا أردفه بكيفية عقوبتهم في الآخرة، والهدف من ذلك الاعتبار من الزجر والتحذير. وقد وصفوا بأعداء الله – عزَّ وجلَّ - الأمهم والإيذان بعلة ما يحيق بهم من ألوان العذاب (١).

## قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ يُحْشَرُ ﴾ بضم الياء وفتح الشين على لفظ الغيبة و ﴿ أَعْدَآءُ ﴾ بالرفع، لم يحمل على قوله تعالى: ﴿ وَنَجَيَّنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴾ [فصلت: ١٨] على البناء للمعلوم، بل بنى الفعل للمجهول، ودليل ذلك ما جاء بعده وهو قوله تعالى: ﴿ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ [فصلت: ١٩] مبنيًا للمجهول، فجرى الفعلان على نسق واحد (٢). واختار أبو عبيد (٣) هذه القراءة (٤).

#### قراءة النصب:

ومَن قرأ ﴿ نَحْشُرُ ﴾ فقد أضمر الفاعل ونصب ﴿ أَعْدَآءَ ﴾ على المفعولية، وذلك على الإخبار من الله - عز وجل - عن نفسه. وجعل ﴿ نَحْشُرُ ﴾ معطوفًا على ما قبله وهو قوله تعالى: ﴿ وَخَبَيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴾ [فصلت: ١٨]. ويقوي هذه القراءة قوله تعالى: ﴿ وَخَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ ﴿ يَوْمَ خُشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَنِ وَفَدًا ﴾ [مريم: ٨٥]، وقوله تعالى: ﴿ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلاً ﴾ [الانعام: ١١١]. فأتبع الكلام بعضه ببعض (٥).

وأنكر أبو عبيد قراءة نافع، وحجته أنَّه جاء بعد هذا الفعل ﴿ نَحْشُرُ ﴾ قوله تعالى: ﴿فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾ [فصلت: ١٩].

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج٢٧، ص ١١٦. والألوسي، روح المعاني، ج٢٤، ص ١١٤.

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٣٥٠. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٦٣٦.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۹.

<sup>(4)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٩١٢.

<sup>(5)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٢٠٥. والفارسي، الحجة للقراء السبعة، ج٦، ص ١١٦.

إلا أنَّ أبا جعفر النحاس<sup>(۱)</sup> لم يُعدّ ما ذهب إليه أبو عبيد حجة، بدليل وجود الشواهد التي تدعم قراءة نافع، فقد أجمع عليها القرّاء بأنَّها بالنون فهي على ما ذهب إليه نافع في قراءته، ومثّل على ذلك بقوله تعالى: ﴿ يَوْمَ خَمْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحَمْنِ وَفَدًا ﴾ [مريم: ٨٥]، ونحو قوله تعالى: ﴿ وَحَشَرَنَهُمْ فَلَمْ نُغَادِرٌ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾ [الكهف: ٤٧]، ولم يقل: وحُشِروا، وإنْ جاء بعده جاء الفعل مبنيًا للمجهول في قوله تعالى: ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا ﴾ [الكهف: ٨٤]. وبهذا لم يبق لأبي عبيد حجة في ما ذهب إليه (١).

و المعنى: اذكر يا محمَّد – صلى الله عليه وسلم – لقريش المعاندين لك حال الكفار يوم القيامة؛ ليرتدعوا عما هم عليه من الكفر والعناد ويعتبروا مما حدث لهؤلاء وما سيحدث لكلّ كافر يوم القيامة بأنَّه سينال جزاءه (7)، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

(1) سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف النحاس، إعراب القرآن، ص ٩١٢.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف القنوجي، صدّيق خان بن حسن (ت ١٣٠٧هـ / ١٨٩٠م)، فتح البيان في مقاصد القرآن، بدون طبعة، ١٥م، (عُني بطبعه وقدّم له وراجعه عبد الله بن إبراهيم الأنـصاري)، المكتبـة العـصرية، صيدا، ١٤١٢هـ – ١٩٩٢م، ج١٢، ص ٢٣٩.

١٦ - قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُرْ لَا تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۚ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُرْ لِتُؤْمِنُواْ بِرَبِّكُرْ وَقَدْ أُخِذَ مِيثَنَقُكُرْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [الحديد: ٨].

قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُرْ لَا تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۚ وَٱلرَّسُولُ يَدْعُوكُرْ لِتُؤْمِنُواْ بِرَبِّكُرْ وَقَدْ أَخَذَ مِيثَنِقَكُرْ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [الحديد: ٨].

قرأ أبو عمرو: ﴿ أُخِذَ ﴾ و﴿ مِيثَنْقُكُرُ ﴾ بالرفع.

وقرأ نافع: ﴿ أَخَذَ ﴾ و ﴿ مِيثَنقَكُرُ ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي(١).

#### الناحية النحوية

# قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ أُخِذَ ﴾ فعلى على البناء للمجهول و ﴿ مِيثَنِقُكُر ﴾ بالرفع (٢).

### قراءة النصب:

ومَن قرأ ﴿ أَخَذَ ﴾ فعلى البناء للمعلوم و ﴿ مِيثَنقَكُر ﴾ بالنصب على المفعولية. وقد حُذف الفاعل للعلم به (٢).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٦٢٥، والنشر في القراءات العشر، ٣٨٤/٢، وحجة القراءات، ص ٦٩٧- ١٩٨٥، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٢٣، والكشف، ٢٧/٢، والتذكرة، ص ٤٩٧، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٥٣٢، والبدور الزاهرة، ص ٣٢٠، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٦٨، وإعراب القرآن، ص ١٦٠، والكشّاف، ١٦٠٤- ٤٠٤، وتفسير البحر المحيط، م ١١٨/٨.

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، التبصرة في القراءات السبع، ص ٦٩٣. والداني، جامع البيان في القراءات السبع المشهورة، ص ٧٤١.

<sup>(3)</sup> انظر السمين الحلبي، الدر المصون، ج١٠، ص ٢٣٦- ٢٣٧. والرعيني، الكافي في القراءات السبع، ص ٢١٤.

## أثر القراءتين في المعنى

تحدثت الآية الكريمة عن الميثاق، فما المقصود به؟

لقد اختُلف في المقصود بالميثاق فهناك رأيان وهما:

الأول: "ما جعل في العقول من النظر الذي يؤدي إلى الإيمان.

الثاني: أو يكون الميثاق الذي أخذه على بني آدم - عليه السلام - حين أخرجهم من ظهر آدم - عليه السلام - و أشهدهم على أنفسهم"(١).

## قراءة الرفع:

حجة مَن قرأ ﴿ أُخِذَ ﴾ على البناء للمجهول ورَفع ﴿ مِيثَنقُكُر ﴾ لإجماع القراء على قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهم مِّيثَنقُ ٱلْكِتَنبِ ﴾ [الأعراف:١٦٩](١).

وقد بين ابن عطية (٣) سبب قراءة الرفع؛ وذلك "لأنَّ المخاطبة ببناء الفعل للمفعول أشد غِلظا على المخاطب، وهذا يشبه قوله تعالى: ﴿ فَٱسۡتَقِمۡ كَمَاۤ أُمِرۡتَ ﴾ [هود:١١٢]. وكما تقول لامرئ: افعل ما قيل لك: فهو أبلغ من قولك: افعل ما قلتُ لك"(٤).

ورجّح الفارسي (٥) قراءة الرفع، فقال: "وأمّا ﴿ أُخِذَ ﴾ فإنّه يدل على المعنى، وقد عُرِفَ أُخِذ المبثاق، وأنَّ آخِذه الله سبحانه وتعالى "(٦).

### قراءة النصب:

وحجة مَن قرأ الفعل ﴿ أُخَذَ ﴾ على البناء للمعلوم و﴿ مِيثَنقَكُر ﴾ بالنصب على المفعولية. وذلك لأنَّه قد أضاف الفعل إلى فاعله، وهو الله – عزَّ وجلَّ – فتقدم ذكره في قوله

<sup>(1)</sup> الكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٢، ص ٤١٠.

<sup>(2)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٦٩٧ – ٦٩٨. وقمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ١٩٦.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٣.

<sup>(4)</sup> ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٨، ص ٢٢١.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(6)</sup> الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٤، ص ٤١٦.

تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ لَا تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ﴿ ﴾ [الحديد: ٨]، والتقدير: وقد أخذ الله ميثاقكم، ثمّ أضمر الاسم لتقدم ذكره ونصب ﴿ مِيثَنقَكُمْ ﴾ على المفعول به (١).

واختُلف في فاعل ﴿ أَخَذَ ﴾ وذلك على وجهين (٢):

الأول: الله - عزَّ وجلَّ- والتقدير: أخذ الله - عزَّ وجلَّ- ميثاقكم.

الثاني: الرسول - صلى الله عليه وسلم - والتقدير: أخذ الرسول - صلى الله عليه وسلم - مبثاقكم.

ورجّح أبو عبيد<sup>(٣)</sup> قراءة النصب، وحجته أنَّ الأمة على هذه القراءة، ولأنَّ ذكّر الله – عزَّ وجلَّ عزَّ وجلَّ – ورد قبل الآية وبعدها. إلا أنَّ النحاس<sup>(٤)</sup> خالفه في أنَّ مجيء ذكر الله – عزَّ وجلَّ – قبل الآية وبعدها، لا يلزم؛ لأنَّه قد عُرف المعنى<sup>(٥)</sup>.

و المعنى: "وقد أخذ الله – عزَّ وجلَّ – ميثاقكم بالإيمان قبل ذلك بنصب الأدلة والتمكين من النظر (7)، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٤٠٧. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٢، ص ١٢٤٤.

<sup>(2)</sup> انظر الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضرلات، ج٢، ص ١٣٢٠. والعكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ٣٩٩.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۹.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص  $^{(4)}$ 

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف النحاس، إعراب القرآن، ص ١١٠٤.

<sup>(6)</sup> البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٣، ص ٣٧١.

المطلب الثاني

ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالرفع

١- قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَادِهِ ٱلْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِغَتُمْ
 رَغَدًا وَٱدۡخُلُواْ ٱلۡبَابَ سُجَّدًا وَقُولُواْ حِطَّةُ نَعْفِرۡ لَكُرۡ خَطَايَاكُمۡ ۚ وَسَنَزِيدُ
 ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ٥٠].

قول هنها حَيْثُ شِغَتُمُ وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَندِهِ ٱلْقَرْيَةَ فَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِغَتُمُ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِغَتُمُ وَسَنزِيدُ وَغُدًا وَٱدْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَّدًا وَقُولُواْ حِطَّةٌ يُغْفَرُ لَكُرْ خَطَيَيكُمْ وَسَنزِيدُ الله وَهُولُواْ حِطَّةٌ يُغْفَرُ لَكُرْ خَطَييكُمْ وَسَنزِيدُ الله وَهُدُا وَقُولُواْ حِطَّةٌ يُغْفَرُ لَكُرْ خَطَييكُمْ وَسَنزِيدُ الله وَهُدُا وَقُولُواْ حِطَّةٌ يُغْفَرُ لَكُرْ خَطَييكُمْ وَسَنزِيدُ الله وَالله وَلَوْلُواْ وَلَا عَلَيْ وَالله وَلَا الله وَلُواْ وَالله وَلَوْلُواْ وَلُواْ وَلُولُواْ وَلَا مِنْ وَالله وَاللّه وَالله والله وَالله وَالله

قرأ أبو عمرو: ﴿ نَعْفِرْ ﴾ و ﴿ خَطَييَنكُمْ ﴾ بالنصب (١). وقر أها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ يُغَفّرُ ﴾ و ﴿ خَطَنيَنكُمْ ﴾ بالرفع. كما قرأها بالرفع أيضًا: ابن عامر (٢)(٣).

(1) ما ينطبق على هذه الآية الكريمة ينطبق على قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قِيلَ لَهُمُ ٱسْكُنُواْ هَنذِهِ ٱلْقَرْيَةَ وَكُلُواْ مِنْهَا حَيْثُ شِئْتُمْ وَقُولُواْ حِطَّةٌ وَٱذْخُلُواْ ٱلْبَابَ سُجَّدًا نَّغْفِرْ لَكُمْ خَطِيٓعَاتِكُمْ سَنزِيدُ اللهَا مَسْوِيدُ اللهَ عَصْرو قرأ ﴿ خَطَنيَاكُمْ ﴾.

أمّا نافع فقد قرأ ﴿ تُغُفّرُ ﴾ و﴿ خَطِيَّتَةِكُم ۗ ﴾ بالناء. سأبيّن – إنْ شاء الله تعالى – هذا الفرق في هذه الدراسة.

<sup>(2)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٥٧، والنشر في القراءات العشر، ٢١٥/٢، وحجة القراءات، ص ٩٧- ٩٨، والحجة في القراءات السبع، ص ٣٠- ٣١، والكشف، ٢٩٦/١، والتنذكرة، ص ١٨٨، وإتحاف فضلاء البشر، ص ١٧٩-١٨، والبدور الزاهرة، ص ٣٢، والتيسير في القراءات السبع، ص ٣٣، وإعراب القرآن، ص ٤٤، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٣/١- ٦٤، والكثناف، ١/١٤٥، وتفسير البحر المحيط، ٢٨٥/١.

<sup>(3)</sup> قرأ ابن عامر: ﴿ تُغَفِّرُ ﴾ بالتاء المضمومة. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ١٥٧).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ نَّغَفِر ﴾ مبنيًا للمعلوم بنون العظمة فقد نصب ﴿ خَطَيَئِكُمْ ﴾ على المفعول به، وأسند الغفران إلى الله – عزَّ وجلَّ –(١).

### قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ يُغَفَرُ ﴾ بالياء المضمومة فقد رفع ﴿ خَطَيَنكُمْ ﴾ على البناء للمجهول، وأسند الفعل لمؤنث مجازي، وذلك لوجود فاصل بينهما وهو ﴿ لَكُرْ ﴾ (٢).

## والحالات التي يجوز فيها تذكير الفعل وتأنيته مع الفاعل("):

١- إذا كان الفاعل مؤنثًا حقيقيًا مفصولًا عن الفعل بفاصل، نحو: ذهبت اليوم هند إلى السوق،
 أو ذهب اليوم هند إلى السوق.

٢ - إذا كان الفاعل اسمًا ظاهرًا غير حقيقي، نحو: طلعت الشمس، وطلع الشمس.

٣- إذا كان الفاعل جمع تكسير، نحو: جاء الغلمان. وجاءت الغلمان.

#### علة تقديم المفعول على الفاعل:

الأصل أنْ يقع المفعول بعد الفاعل؛ لأنَّه فضلة، نحو: ضرب زيدٌ عمرًا. فإذا اعتنى الشخص بذكر المفعول قدمه على الفاعل، نحو: ضرب عمرًا زيدٌ. فإنْ ازدادت العناية بالمفعول قدمه على الفعل والفاعل، نحو: عمرًا ضرب زيدٌ (٤٠).

(2) انظر ابن هشام، شرح شُدُور الذهب في معرفة كلام العرب، ص ١٦٥– ١٦٦. والهيني، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ص ٢٧.

<sup>(1)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ١٧٩.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف السلسيلي، محمَّد بن عيسى (ت ٧٧٠هـ / ١٣٦٩م)، شفاء العليل في إيضاح التسمهيل، ط١، ٣م، (الشريف عبد الله البركاتي)، المكتبة الفيصلية، مكة المكرمة، ١٤٠٦هـ – ١٩٨٦م، ج١، ص ٤١٥ – ٤١٥.

<sup>(4)</sup> انظر ابن جنّي، عثمان بن جنّي (ت ٣٩٢هـ / ١٠٠٢م)، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، ط١، ٢م، (دراسة وتحقيق محمَّد عبد القادر عطا)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٦هـ – ١٤٦هـ – ١٩٩٨م، ج١، ص ١٤٦.

## أثر القراءتين في المعنى

تحدثت الآية الكريمة عن نعمة من النعم التي أنعم بها الله – عزَّ وجلَّ – على المؤمنين وهي نعمة محو الذنوب. فالتذكير بهذه النعمة؛ كان امتنانًا عليهم؛ لأنَّ النعمة نعمة وإنْ لم يقبلها المنعم عليه، وفيها أيضًا إثارة لحسرتهم على ما فات أسلافهم فلعلهم يتعظون. فهم لم يحسنوا قبول هذه النعمة، إذ كانوا يصدون عنها كما صدّ السابقون عنها (١).

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ نَّغَفِرُ ﴾ (٢) بالنون مبنيًا للمعلوم فقد نصب ﴿ خَطَيَكُمْ ﴾ على المفعول به؟ لأنَّ ما قبله هو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱدْخُلُواْ هَنذِهِ ٱلْقَرْيَةَ ﴾ [البقرة: ٨٥]، والتقدير: وقلنا الخلوا الباب سجدًا نغفر لكم، وما بعده وهو قوله تعالى: ﴿ وَسَنَزِيدُ ﴾ فجاء الكلام على نسق واحد لكونه على الإخبار من الله – عزَّ وجلَّ – عن نفسه (٢).

## قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ يُغْفَرُ ﴾ بالياء فقد بنى الفعل للمجهول، وذكر الفعل مع الفاعل المؤنث المجازي وهو ﴿ خَطَنيَنكُمْ ﴾؛ لأنَّه فصل بين الفعل ونائب الفاعل بقوله تعالى: ﴿ لَكُمْ ﴾ فصار الفاصل كالعوض من تأنيث الفعل.

ومعروف أنّ ذنوب الخاطئين لا يغفرها إلا الله - عزَّ وجلَّ- وهذا كقوله تعالى: ﴿ قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوۤا إِن يَنتَهُوا يُغۡفَرُ لَهُم مَّا قَدۡ سَلَفَ ﴾ [الانفال:٣٨]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَن يَغۡفِرُ

الأول: جزمه؛ لأنّه جواب الأمر وممن اعتدّ بهذا الرأي: الزجاج، والعكبري. أمّا الثاني: فلأنّه جواب شرط مقدر وتقديره: إنْ يقولوا نَغْور. أيضًا على الجزم. (انظر الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص ١٣٩. والعكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ٦٠٠. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج١، ص ٣٧٥).

<sup>(1)</sup> انظر ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج١، ص ٥١٢. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٣، ص ٩٣.

<sup>(2)</sup> الفعل ﴿ نَعْفِرْ ﴾ فيه رأيان:

<sup>(3)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٢، ص ٨٥. وأبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج١، ص ٣٨٥. والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٢، ص ١٣٠.

**ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ** ﴾ [آل عمران:١٣٥]، فعندما علم أنّ الذي يغفر الذنوب هو الله – عزَّ وجلَّ – وحده استغنى عن النون، وأسند الفعل إلى الخطايا المغفورة (١٠).

## ولقراءة الرفع أربع حجج، هي(١):

١- أنّه فصل بين الفعل و الاسم بفاصل جعله عوضًا من تأنيث الفعل.

٢- أنّ الخطايا مؤنث غير حقيقي، إذ لا ذكر لها من لفظها؛ لأنّ التذكير هو الأصل والتأنيث داخل عليه. فأجيز التذكير والتأنيث لوجود الفاصل.

٣- قول ابن مسعود (ت ٣٦هـ) (٦) إذا اختلفتم في الناء والياء فاجعلوه بالياء؛ لأنَّه أكثر ما
 جاء في القرآن الكريم.

٤- أنَّ "خطايا" جمع، وجمع ما لا يعقل مُشبه لجمع من يعقل من النساء، فكما ذكّر الفعل في قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ نِسَوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةُ ﴾ [يوسف: ٣٠] لتذكير لفظ الجمع، فكذلك يجوز التذكير

في قوله تعالى: ﴿ يُغْفَرُ ﴾؛ لأنَّه فعل الخطايا، ولفظها لفظ الجمع.

فإنْ قيل: فلم قرئت قوله تعالى: ﴿ خَطَيَاكُمْ ﴾ هنا بدون التاء، بينما قرئت بالتاء في سورة الأعراف في قوله تعالى: ﴿ خَطِيَعَتِكُمْ ﴾؟

قيل: لأنَّ ﴿ خَطَيَكُمُ ﴾ كتبت بالألف في سورة البقرة، بينما كتبت بالتاء من غير ألف في سورة الأعراف، وهما في الحالين جمعان لخطية؛ لأنَّ خطايا جمع تكسير، وخطيئات جمع مؤنث سالم. فعندما كانت "خطايا" جمع كثرة ناسب أنْ يقرن به ما يليق بجوده وهو غفران الكثير من سيئاتهم. أمّا خطيئات فهي جمع قلة فلم يضف ذلك إلى نفسه سبحانه المنعوت دومًا

بكثرة الجود وعظم الغفران (<sup>٤)</sup>. وذكر ا**لألوسي (ت ٢٧٠٠هــ) (<sup>٥)</sup> "أنَّ هذه الذنوب** سواء كانت قليلة أو كثيرة، فهــي مغفورة بعد الإتيان بالمأمور به "<sup>(٦)</sup>.

(2) انظر بتصرف ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٢٩، ٣١. والقيسي، الكشف، ج١، ص ٢٦- ٢٩٦.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج١، ص ٢٩٦. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٩٨.

<sup>(3)</sup> ابن مسعود: عبد الله بن مسعود، أبو عبد الرحمن، من كبار الصحابة. توفي في المدينة سنة (ت ٣٢هـ). (غاية النهاية، ج١، ص ٤٠٩ - ٤١٠. والإصابة في تمييز الصحابة، ج٢، ص ٣٧٣ - ٣٧٨).

<sup>(4)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٣١. وأبو حیان، تفسیر البحر المحیط، ج١، ص ٣٨٧.

<sup>(5)</sup> ا**لألوسىي**: محمود بن عبد الله الألوسي، أبو الثناء. ولد سنة (١٢١٧هـ).وتوفي سنة (ت ١٢٧٠هـ)، ومن كتبه: روح المعاني في التفسير.(الأعلام، ج٧، ص ١٧٦- ١٧٧. ومعجم المؤلفين، ج٣، ص ٨١٥).

<sup>(6)</sup> الألوسي، روح المعاني، ج٩، ص ٨٩.

لا يعد جمع القلة "بأصل في الجمع؛ لأنّه لا يدْكَر إلا حيث يراد بيان القلة، ولا يستعمل لمجرد الجمعية والجنسية، كما يستعمل له جمع الكثرة. يقال: فلان حسن الثياب، في معنى حسن الثوب، ولا يحسن حسن الأثواب"(١).

وقال ابن جنّي (ت ٣٩٢هـ)(٢): "إنْ جمعت "خطيئة" على فعائل كان الجمع خطايا"(٣). والمعنى: "إذا فعلتم ما أمرناكم غفرنا لكم الخطيئات وضاعفنا لكم الحسنات"(٤).

والتوجيه في قراءة الرفع توجيه بلاغي يسمى الالتفات. والالتفات واقع في قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ﴾، إنْ كان التعبير بـ "نا" من المتكلم

إلى التعبير بالغيبة ﴿ يُغَفّرُ ﴾، ومع ما بعده في قوله تعالى: ﴿ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ٥٨] (٥).

ويعرف **الالتفات** بأنَّه التحويل في التعبير الكلامي من اتجاه إلى آخر، ويكون من خلال طرق الكلام التالية: المتكلم، والمخاطب، والغيبة<sup>(١)</sup>.

ففي قراءة النصب كان إسناد الفعل إلى الله – عزَّ وجلَّ – بنون العظمة، فكل شيء بمشيئته سبحانه وتعالى، فهو الذي يغفر الذنوب مهما كثرت، ودلّ على ذلك الخطايا فهي لجمع الكثرة. وفي قراءة الرفع التي بُني فيها الفعل للمجهول كان التركيز على فعل المغفرة، وذلك بأنَّ المغفرة تسبق العذاب، فتحقيق المغفرة أعظم من جزاء المخطئين، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

(<sup>2)</sup> **ابن جنّي:** هو أبو الفتح عثمان بن جِنّي. ولد في الموصل قبل سنة (٣٠٠هـــ). وتوفي سنة (٣٩٦هـــ). ومن كتبه: الخصائص. (بغية الوعاة، ج٢، ص ١٥٧– ١٥٨. ونزهة الألباء، ص ٢٨٧– ٢٨٨).

<sup>(1)</sup> الأستراباذي، محمَّد بن الحسن (ت ٦٨٦هـ / ١٢٨٧م)، شرح شافية ابن الحاجب، بدون طبعة، ٣م، (حققها وضبط غريبها وشرح مبهمها محمَّد نور الحسن، ومحمَّد الزفزاف، ومحمَّد محيي الدين عبد الحميد)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م، ج٢، ص ٩٢.

<sup>(3)</sup> انظر ابن جنّي، عثمان بن جنّي (ت ٣٩٦هـ / ١٠٠٢م)، المنصف شرح كتاب التصريف، ط١، ٣م، (تحقيق لجنة من الأستاذين إبراهيم مصطفى، وعبد الله أمين)، إدارة إحياء التراث القديم، الإسكندرية، ١٣٧٥هـ - ١٩٥٤م، ج٢، ص ٥٤.

<sup>(4)</sup> ابن کثیر، تفسیر القرآن العظیم، ج۱، ص ۲۷۵.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر درویش، شوکت علی، الالتقات نحویًا فی القراءات القرآنیة، ط۱، دار غیداء، عمّان، ۱۶۳۲هـ – ۱۲۰۱، دار عبداء، عمّان، ۱۶۳۲هـ – ۲۰۱۱، دار عبداء، عمّان، ۱۶۳۲هـ – ۲۰۱۱، دار غیداء، عمّان، ۱۶۳۲هـ – ۲۰۱۵، ص

<sup>(6)</sup> انظر الميداني، عبد الرحمن حسن، البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، ط١، ٢م، دار القلم، دمشق، 1٤١٦هـ – ١٩٩٦م، ج١، ص ٤٧٩.

٢- قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُوَلُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِكَنَّ الْبَرِّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْكِةِ وَٱلْكِتَنبِ... ﴾ [البقرة:١٧٧].
 قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُّواْ وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِئ ٱلْبِرُّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْأَخِرِ وَٱلْمَلَيْكِةِ وَٱلْكِتَنبِ... ﴾ [البقرة:١٧٧].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَلَكِكُّنَّ ﴾ و﴿ ٱلِّبِرَّ ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ وَلَكِن ﴾ و ﴿ ٱلَّبِرُّ ﴾ بالرفع.

كما قرأها بالرفع أيضًا: ابن عامر (١).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ وَلَيكِنَ ﴾ بتشديد النون فقد نصب ﴿ ٱلْبِرِّ ﴾ على الأصل في أنْ تكون ﴿ لَكِكَنَ ﴾ عاملة عَمَل "إنَّ"، فهي من أخواتها، أي: تنصب الاسم الواقع بعدها وترفع خبرها (٢). ولا تكون عطفًا؛ وذلك نحو: أتاني زيد لكن عمرًا لم يأتني. ونحو: خرج عبد الله لكن محمدًا مقيم (٢). وذهب الكسائي (١) والفراء (٥) إلى تشديد النون إذا كان قبلها واو، والتخفيف إذا لم يكن قبلها واو (١) (٧).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٦٨، والنشر في القراءات العشر، ٢١٩/٢، وحجة القراءات، ص ١٢٣، والحجة في القراءات السبع، ص ٣٥، والكشف، ٢٠٧/١ - ٣٠٨، والتذكرة، ص ٢٠٠، وإتحاف فـضلاء البشر، ص ١٩٩، والبدور الزاهرة، ص ٤٤، والتبسير في القراءات السبع، ص ٢٦، وإعراب القرآن، ص ٢٧، والتبيان في إعراب القرآن ١٢٤/١، والكثناف، ٢١٢/١ - ٢١٣، وتفسير البحر المحيط، ٢/٥.

<sup>(2)</sup> انظر المرادي، الجنى الداني في حروف المعاني، ص ٦١٨.

<sup>(</sup>۵) انظر الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج۳، ص ٢٣٥. والرماني، علي بن عيسى (ت عسماعيل ١٣٥هـ / ٩٩٤م)، معاني الحروف، ط٢، (حققه وخرّج شواهده وعلق عليه وقدّم له عبد الفتاح إسماعيل شلبي)، دار الشروق، جده، ١٠٠١هـ – ١٩٨١م، ص ١٣٣٠.

<sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۰.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(6)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج١، ص ٤٩٥.

<sup>(7)</sup> انظر للاستزادة في مناقشة هذا الرأي، ص ٩٩.

#### قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ وَلَيكِن ﴾ بتخفيف النون، فقد رفع ﴿ ٱلْبِرُ ﴾ على الابتداء. فجيء بها لمجرد الاستدراك، فلا عمل لها(١)؛ "لأنَّ العرب تجعل إعراب ما بعد "لكن" المخففة كإعراب ما قبلها في الجحد، نحو: ما قام عمرو ولكن أخوك. وتصير "لكنْ" نسقًا إذا كان ما قبلها جحد"(٢).

وذهب ابن عصفور (٣) إلى أنَّ ﴿ لَكِكُنَّ ﴾ إذا خُففت بطل عملها؛ لزوال الاختصاص، نحو: ما قام زيدٌ، لكنْ عمرو قائمٌ (٤). إلا أنَّ يونس (٥) والأخفش (٦) قد أجازا إعمالها مع التخفيف؛ وذلك لدخولها بعد التخفيف على الجملتين (٧).

وقال أبو علي الفارسي (^): "لم نعلم أحدًا حكى النصب في "لكنْ" إذا خففت "(٩). وقوله هذا قد ضعّف ما ذهب إليه الأخفش ويونس في جواز إعمالها. والراجح عند الجمهور عدم إعمالها إذا خُففت (١٠).

وإذا وقعت بعد "لكن" جملة فيكون معناها الاستدراك، فهي حرف ابتداء لا عطف. ويجب أنْ تكون الجملة مخالفة لما قبلها في المعنى، نحو: قام زيدٌ لكن عمر و لم يقم. ونحو: ما قعد بكر لكن قعد عمرو. ولا يجوز أنْ تكون الجملة موافقة لما قبلها، نحو: ما قام زيدٌ لكن ما قام عمرو. إذ هذا لا يجوز قوله (١١).

# أثر القراءتين في المعنى

نزلت الآية الكريمة بعد هجرة النبي – صلى الله عليه وسلم – إلى المدينة، وقد فرضت الفرائض، وصرُفت القبلة إلى الكعبة، وحُدّت الحدود. فجاء هذا التفصيل لخصال البر مما لا

<sup>(1)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ١٩٩. وقمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ٣٢.

<sup>(2)</sup> ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٠٨.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٠.

<sup>(4)</sup> انظر ابن عصفور، علي بن مؤمن، (ت ٦٦٩هـ / ١٢٧١م)، المقرّب ومعه مُثُل المقرّب، ط١، (تحقيق وتعليق ودراسة عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمّد معوض)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٨هـ – ١٩٩٨م، ص ١٧٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۳.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص  $^{(7)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر ابن هشام، مغني اللبيب، ج١، ص ٣٠٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(8)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(9)</sup> الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٢، ص ١٧٠.

<sup>(10)</sup> انظر عضيمة، محمد عبد الخالق، دراسات لأسلوب القرآن الكريم، بدون طبعة، ١١م، دار الحديث، القاهرة، ١٤٠٤هـ، ج٢، ص ٥٨٦.

<sup>(</sup>۱۱) انظر ابن عصفور، شرح جمل الزجاجي، ج۱، ص ۱۹۸ – ۱۹۹. والبغدادي، عبد القادر بن عمر (ت عمر ابن عمر ابن عمر الزجاجي)، دار المغني، ط۱، ۸م، (حققه عبد العزيز رباح و أحمد يوسف دقاق)، دار المأمون للترات و دار الثقافة العربية، دمشق، ۱۳۹۸هـ – ۱۹۷۸م، ج۰، ص ۲۰۲

يختلف باختلاف الشرائع، فالاهتمام الحقيقي المطلوب من كل إنسان هو الإيمان بالله – عـزَّ وحِلَّ – وحده (١).

#### قراءة النصب:

حجة من قرأ بتشديد النون في ﴿ وَلَكِكَنّ ﴾ ونصب ﴿ ٱلْبِرّ ﴾ أنَّ ﴿ لَكِكَنّ ﴾ عملت عمل "إنَّ"؛ لأنها من أخواتها. واستدلوا على ذلك بقوله تعالى: ﴿ وَلَكِكَنّ ٱلظَّامِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ عَلَيْ الْخَقِ كَارِهُونَ ﴾ [الزخرف:٧٨](٢).

# ولخبر البر في هذه الحالة ثلاثة أوجه (٣):

الأول: أنَّ البرَّ اسم فاعل من برَّ يبر، وأصله بَررَ، مثل: فَطِن. ويجوز أنْ يكون مصدرًا وُصِف من برِّ يبر، مثل: عَدْل، فصار كالجثة. أي: بمعنى البار والبرّ.

الثاني: أنْ يكون التقدير على حذف المضاف: ولكنّ البرّ ذا البرّ مَنْ آمن.

الثالث: أنْ يكون التقدير على حذف المضاف أيضًا: ولكنّ البرّ بر مَن آمن. فاحتيج إلى ذلك؛ لأنّ البرّ مصدر، ومَن آمن جثة، فالخبر غير المبتدأ في المعنى، فيقدر ما يصير به الثاني هو الأول. وقد اختار سيبويه (أ) هذا الوجه (٥)، وتبعه الأخفش (١) في اختياره لهذا الوجه؛ لأنّه على أول الكلام (٧). وهذا يدل على استحسانهما لهذا الوجه.

كما رجّح ابن جنّي (<sup>^</sup>)هذا الوجه، "لأنَّ حذف المضاف ضرب من الاتساع، والخبر أولى بذلك من المبتدأ؛ لأنَّ الاتساع بالأعجاز – على ما يقول – أولى منه بالصدور "(<sup>1</sup>).

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف القرطبي، الجامع الأحكام القرآن، ج٣، ص ٥٥. وأبو السعود، محمَّد بن محيي الدين (ت ٩٨٢هـ / ١٥٧٥م)، ارشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (تفسير أبي السعود)، بدون طبعة وتاريخ، ٥٥، (تحقيق عبد القادر أحمد عطا)، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض، ج١، ص ٣٠٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر ابن زنجلة، **حجة القراءات**، ص ۱۰۸ – ۱۰۹.

<sup>(3)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٧٦. والعكبري، إملاء ما من به السرحمن، ص ٧٤. والمبرد، محمَّد بن يزيد (ت ٢٨٥هـ / ٨٩٨م)، الكامل في اللغة والأدب، ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، عـ ١٤٢٤هـ – ٢٠٠٣م، ص ١٩٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر سيبويه، ا**لكتاب**، ج١، ص ٢١٢.

 $<sup>^{(6)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص  $^{(7)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر الأخفش، معاتي القرآن، ج١، ص ١٦٧.

<sup>(8)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٩٥.

<sup>(9)</sup> ابن جنّي، عثمان بن جنّي (ت ٣٩٢هـ / ٢٠٠٢م)، الخصائص، ط٣، ٣م، (تحقيق عبد الحميد هنداوي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢هـ - ٢٠٠٨م، ج٢، ص ١٤٢.

### قراءة الرفع:

وحجة من قرأ ﴿ وَلَكِن ﴾ بتخفيف النون، ورفع ﴿ ٱلْبِرُ ﴾ على الابتداء "أن ﴿ لَكِن ﴾ وأخواتها إنّما عَمِلن الشبههن بالفعل الفظا ومعنى، فإذا زال اللفظ زال العمل، والدليل على ذلك أن ﴿ لَكِن ﴾ إذا خُففت وليها الاسم والفعل، وكلّ حرف كان كذلك ابتدئ ما بعده"(١).

وقد ورد عن الكسائي (٢) والفراء (٣) ما يلي: "والاختيار أنّه إذا كان بالواو كان التسديد أحسن، وإذا كان بغير الواو فالتخفيف أحسن (٤). أمّا توجيه هذا القول فهو "أنّ "لكن" بالتخفيف يكون عطفًا، فلا يحتاج إلى الواو لاتصال الكلام، والمشددة لا تكون عطفًا؛ لأنّها تعمل عَمَــل "إنّ "(٥).

فهذا الكلام يشوبه الغبار؛ لأنه ثبت في القراءتين وجود الواو، ولم يظهر أي اختلاف بينهما على وجودها أو عدمه، إذ إنَّ الاختلاف بينهما كان على تشديد النون وتخفيفها فهذا من ناحية، ومن ناحية أخرى فهذا الكلام صحيحٌ لكن ليس هذا موضعه، لعلة عدم الاختلاف ولذا يكون له موضع آخر.

والمعنى: "ولكن البر المعهود الذي يحق أنْ يهتم بشأنه ويجد في تحصيله برّ مَن آمن الله و الله و عزّ وجل و وحده إيمانًا بريئًا من شائبة الإشراك، لا كإيمان اليهود والنصارى المُشْركين بقولهم عزيز ابن الله وقولهم المسيح ابن الله"<sup>(٦)</sup>.

وتضمنت هذه الآية فتًا من فنون البلاغة يسمى فن الإيجاز، ومنه إيجاز الحذف وهو "أنْ تحذف جزءًا من الكلام الذي نعبر به عن المعنى المراد، وقد يكون هذا الجزء كلمة، وقد يكون جملة، وهذا المحذوف لا بدّ من أنْ يستغني الكلام عنه، أي: يفهم بدونه. كما أنّ هذا الحذف لا بدّ من قربنة تدل عليه (٧).

وقد تمثل فنّ الإيجاز بحذف المضاف في قوله تعالى: ﴿ وَلَكِن ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ ﴾ [البقرة:١٧٧](١)(٩).

<sup>(1)</sup> ابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٣٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۰.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> الفراء، **معاني القرآن،** ج١، ص ٤٦٥. والفخر الرازي، ا**لتفسير الكبير ومفاتيح الغيب،** ج٣، ص ٢٣٥.

<sup>(5)</sup> الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج٣، ص ٢٣٥.

<sup>(6)</sup> أبو السعود، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، ج١، ص ٣٠٦.

<sup>(7)</sup> عباس، فضل، البلاغة فنونها وأفنانها علم المعاني، ص ٤٥٦.

<sup>(8)</sup> انظر الدرویش، محیی الدین، إعراب القرآن الكریم وبیانه، ط۳، ۱۰م، دار الإرشاد، حمص، ۱٤۱۲هـ – ۱۹۹۲م، ج۱، ص ۲۰۱۱.

<sup>(9)</sup> انظر للاستزادة في الوجهين الثاني والثالث من أوجه خبر البر، فهما على حذف المضاف، ص ٩٨.

وقد يعود سبب الحذف إلى "مراعاة جمال فنّي في نسق الكلام، وإيثار اللفظ الأخف على اللسان"<sup>(۱)</sup>. ومن الأمثلة على حذف المضاف: قوله تعالى: ﴿ وَسَعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنّا فِيهَا ﴾ [يوسف: ٨٦]، والمقصود أهل القرية<sup>(٢)</sup>، والله – عزّ وجلّ – أعلم.

(1) الميداني، البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، ج١، ص ٣٣١.

<sup>(2)</sup> انظر عباس، فضل، البلاغة فنونها وأفنانها علم المعاني، ص ٤٦٣.

٣- قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوا جَا وَصِيَّةً لِلْأَزُوا جَهِم مَّتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ [البقرة: ٢٠٠]. قولم تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوا جَا وَصِيَّةٌ لِلْأَزُوا جَهِم قُولمه تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزُوا جَا وَصِيَّةٌ لِلْأَزُوا جَهِم مُتَعًا إِلَى ٱلْحَوْلِ غَيْرَ إِخْرَاجٍ ﴾ [البقرة: ٢٤٠].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَصِيَّةً ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن عامر، وحمزة.

وقرأ نافع: ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ بالرفع.

كما قرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم في رواية أبي بكر، والكسائي(1).

#### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

ولقراءة النصب وجهان:

الأول: نصب ﴿ وَصِيَّةً ﴾ على المفعول المطلق، والتقدير: يوصون وصية (٢).

وتعد ﴿ وَصِيَّةً ﴾ مصدرًا، والاختيار في المصادر النصب إذا هي وقعت مواقع الأمر، وذلك نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَبَ ٱلرِّقَابِ ﴾ [محمد: ٤] (٢) فقام المصدر مقام فعله، فامتنع ذكره معه (٤).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٨٤، والنشر في القراءات العشر، ٢٢٨/٢، وحجة القراءات، ص ١٣٨، والحجة في القراءات السبع، ص ٤٤، والكشف، ٣٤٧-٣٤٦) والتذكرة، ص ٢٠٥، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٥، والبدور الزاهرة، ص ٥١، والتيسير في القراءات السبع، ص ٦٩، وإعراب القرآن، ٥٤/١، والكشّاف، ٢٧٤/١، وتفسير البحر المحيط، ٢٥٤/٢.

<sup>(2)</sup> انظر محيسن، محمَّد سالم، القراءات وأثرها في علوم العربيّة، بدون طبعة، ٢م، مكتبة الكليات الأزهرية، الظهرة، ٤٠٤ هـ – ١٩٨٤م، ج٢، ص ٢٠٤.

<sup>(3)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٤٤.

<sup>(4)</sup> انظر ابن هشام، أوضح المسالك، ج٢، ص ١٨٢.

الثاني: نصب ﴿ وَصِيَّةً ﴾ على المفعول به بفعل محذوف تقديره: ليوصوا وصية، أو يوصون وصية (١).

### قراءة الرفع:

### ولقراءة الرفع خمسة أوجه (٢):

الأول: أنْ تكون ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ مبتدأ ثانيًا، والخبر ﴿ لِلْأَزُوا جِهِم ﴾، والجملة المكونة من المبتدأ والخبر في محل رفع خبر المبتدأ الأول. ومسوغ الابتداء بالنكرة كونها موصوفة تقديرًا، والتقدير: وصية من الله، أو "منهم". وهذا نحو: السمنُ مَنوان بدرهم، أي: مَنوان منه.

الثاني: أنْ تكون ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ مبتدأ و ﴿ لِلْأَزْوَاجِهِم ﴾ صفة لها، والخبر محذوف تقديره: فعليهم وصية لأزواجهم.

ومسوغ الابتداء بالنكرة كونها موصوفة تقديرًا(") أو ظاهرًا. فالظاهر نحو قوله تعالى: ﴿ وَلَعَبْدٌ مُّوْمِنٌ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكٍ ﴾ [البقرة: ٢٢١]، وشرط الابتداء بالنكرة أنْ تحصل الفائدة (٤).

الثالث: أنْ تكون ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ مرفوعة بفعل محذوف، والتقدير: كُتِبَ عليهم وصية.

الرابع: أنْ تكون ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف، والتقدير: وصية الذين يتوفون وصية لأزواجهم، أو حكم الذين يتوفون وصية لأزواجهم. وهذا رأي الزمخشري(٥)(١).

الخامس: أنْ تكون ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ فاعلا لفعل محذوف، تقديره: تلزمهم وصية (٧).

<sup>(1)</sup> انظر الألوسي، روح المعاني، ج٢، ص ١٥٨. والبناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٥.

<sup>(2)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٤، ص ٢٣٩ - ٢٤٠. والشيرازي، جامع البيان في تفسير القرآن، ج١، ص ١٧٤. والبيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج١، ص ٢٠٧.

<sup>(3)</sup> انظر الوجه الأول، فهو يعد مثالاً على النكرة الموصوفة تقديرًا.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> انظر السيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩١١هـ / ١٥٠٦م)، المطالع السعيدة في شرح الفريدة، بدون طبعة، (تحقيق نبهان ياسين حسين)، دار الرسالة، بغداد، ١٩٧٧م، ص ٢٦٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۹.

<sup>(6)</sup> انظر الزمخشري، الكشّاف، ج١، ص ٢٧٤.

<sup>(7)</sup> انظر محيسن، محمَّد، القراءات وأثرها في علوم العربيّة، ج٢، ص ٢٠٤.

## أثر القراءتين في المعنى

تضمنت الآية الكريمة أحكامًا لمن يتوفى عنها زوجها، فمنها: العدة تكون مدتها سنة، ومنها نفقتها وسكناها. غير أنَّه ورد عن النبي – صلى الله عليه وسلم – أنَّ عدة الحول منسوخة بقوله تعالى: ﴿ أَرْبَعَةَ أَشَّهُ وَعَشَرًا ﴾ [البقرة: ٢٣٤]، وذلك لأنَّ الحكم كان في بدايسة الإسلام إذا توفي الرجل، لم تأخذ امرأته من ميراثه أي شيء إلا النفقة والسكنى لمدة سنة، ثمّ نسختها آية المواريث فجعل لها الربع أو الثمن من ميراث زوجها (۱).

#### قراءة النصب:

حجة من نصب ﴿ وَصِيَّةً ﴾ أنّه حملها على معنى الأمر، والحمل على الأمر، يحتاج إلى الفعل فأضمر الفعل فنصب ﴿ وَصِيَّةً ﴾؛ لأنّ النصب يدل على معنى الأمر (٢). وقد وقعت ﴿ وَصِيَّةً ﴾ في الجملة الفعلية التي تدل على تجدد المعنى.

والمعنى: والذين يُتوفون منكم ويذرون أزواجًا فليوصوا وصية لأزواجهم (٣).

وثمة قرينة معنوية دالة على معنى المفعول المطلق تسمى التحديد والتوكيد وتهدف هذه الى "تعزيز المعنى الذي يفيده الحدث في الفعل، وذلك بإيراد المصدر المشترك مع الفعل في مادته؛ لأنه هو اسم الحدث، ففي إيراده بعد الفعل تعزيز لعنصر الحدث ومعنى الفعل"(٤).

### قراءة الرفع:

وحجة من رفع ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ على الابتداء، والخبر ﴿ لِلْأَزْوَاجِهِم ﴾ أنَّ مسوغ الابتداء بالنكرة كونها موضع تخصيص، نحو: سلام عليك، والرفع بالابتداء؛ لأنَّها موضع دعاء. وهذا رأي ابن عطية (٥)(١).

<sup>(1)</sup> انظر الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج٦، ص ١٧٠. والجصاص، أحمد بن علي (ت ٣٧٠هـ / ٩٨١م)، أحكام القرآن، بدون طبعة، ٥م، (تحقيق محمَّد الصادق قمحاوي)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١١٤هـ – ١٩٩٢م، ج٢، ص ١١٨ - ١١٩. والنحاس، أحمد بن محمّد (ت ٣٨٨هـ / ٩٩٨م)، الناسخ والمنسوخ في كتاب الله عزَّ وجلَّ واختلاف العلماء في ذلك، ط١، ٣م، (دراسة وتحقيق سليمان بن إبراهيم اللاحم)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٢هـ – ١٩٩١م، ج٢، ص ٧٠- ٢٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٣٤٦ -٣٤٧.

<sup>(3)</sup> انظر الأزهري، معاني القراءات، ص ٧٩. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج١، ص ٢٣١.

<sup>(4)</sup> حسان، تمام، اللغة العربيّة معناها ومبناها، بدون طبعة، دار الثقافة، المغرب، ١٩٩٤م، ص ١٩٨٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٣.

<sup>(6)</sup> انظر ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج١، ص ٦٠٥. والبناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٥. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٢، ص ٥٠١.

وحجة أخرى سوغت رفع ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ على الابتداء وجعل ﴿ لِلْأَزْوَاجِهِم ﴾ صفة لها، وهي كون النكرة موصوفة، فلذا حسن الابتداء بها، ويكون خبرها محذوفًا، تقديره: فعليهم وصية لأزواجهم. ويقوي هذه الحجة إجماعهم على الرفع في قوله تعالى: ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾ وصية لأزواجهم. وفع ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ على هذه الآية – السابقة –(١).

وشبه الجملة إذا تأخّرت عن النكرة كان الأكثر أنْ تستعمل صفة، وإذا كان شبه الجملة خبرًا تقدَّم على المبتدأ المُنكَّر إذا لم يكن في معنى المنصوب، وذلك كقوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ خَبرًا تقدَّم على المبتدأ المُنكَّر إذا لم يكن في معنى المنصوب، وذلك كقوله تعالى: ﴿ فَهُم مَّا يَشَآءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ أعْمَالٌ مِّن دُونِ ذَالِكَ ﴾ [المؤمنون: ٣٣]، وقوله تعالى: ﴿ فَهُم مَّا يَشَآءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾ [ق: ٣٥]

والمعنى: والذين يُتوفون منكم ويذرون أزواجًا فعليهم وصية لأزواجهم (٣).

وقد وقعت ﴿ وَصِيَّةٌ ﴾ في الجملة الاسمية التي تدل على ثبات المعنى، والله - عزَّ وجلَّ - اعلم.

<sup>(1)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٣٤٧. والكرماني، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ص ٢٣١.

<sup>(2)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٢، ص ٣٤٣.

<sup>(</sup>ث) انظر الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٢، ص ١٦٢. والثعالبي، عبد الرحمن بن محمّد (ت هم ١٥٠هـ / ١٤٧١م)، تفسير الثعالبي المسمى الجواهر الحسان في تفسير القرآن، ط١، ٥م، (حقق أصوله وعلق عليه وخرّج أحاديثه علي محمّد معوض وعادل أحمد عبد الموجود)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٨هـ - ١٩٩٧م، ج١، ص ٤٨٢.

٤- قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَّنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ لَا بَيْعَ فِيهِ وَلَا خُلَّةَ وَلَا شَفَعَة وَالْكَنفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٠].
 قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا أَنفِقُواْ مِمَّا رَزَقَنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ لَا بَيْعُ فِيهِ وَلَا خُلَّةُ وَلَا شَفَعَة وَ الْكَنفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٠].
 بَيْعُ فِيهِ وَلَا خُلَّةُ وَلَا شَفَعَة أُو وَالْكَنفِرُونَ هُمُ ٱلظَّلِمُونَ ﴾ [البقرة: ٢٥٠].

قرأ أبو عمرو: ﴿ لَا بَيْعَ فِيهِ وَلَا خُلَّةَ وَلَا شَفَعَة ۗ ﴾ بالنصب. وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير.

وقرأ نافع: ﴿ لَا بَيِّعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ۗ ﴾ بالرفع.

كما قرأها بالرفع أيضًا: عاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي (١) (٢).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ لا بَيْعَ فِيهِ وَلَا خُلَّةَ وَلَا شَفَعَة ۗ ﴾ بالنصب فقد نصبها على التبرئة (٢) (٤). وهذا نحو: لا رجلَ في الدار.

والمقصود بالتبرئة: لا النافية للجنس، نحو قوله تعالى: ﴿ لَا رَيِّبَ فِيهِ ﴾ [البقرة:٢].

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ۱۸۷، والنشر في القراءات العشر، ۲۱۱/۲، وحجة القراءات، ص ۱٤۱-۲۲، والحجة في القراءات السبع، ص ٤٥، والكشف، ٢٥٢/١، والتذكرة، ص ٢٠٧، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٧، والبدور الزاهرة، ص ٥٣، والتيسير في القراءات السبع، ص ٦٩، وإعراب القرآن، ٢٨٦/١، والكثياف، ٢٨٣/١، وتفسير البحر المحيط، ٢٨٦/٢.

<sup>(2)</sup> ما ينطبق على هذه الآية الكريمة ينطبق على قوله تعالى: ﴿ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَىلٌ ﴾ [إبراهيم: ٣١]. وقوله تعالى: ﴿ لَّا لَغُو فِيهَا وَلَا تَأْتِيمٌ ﴾ [الطور: ٣٣].

<sup>(3)</sup> انظر ابن شقیر، أحمد بن الحسن (ت ۳۱۷هـ / ۹۲۹م)، المحلى وجوه النصب، ط۱، (تحقیق فائز فارس)، مؤسسة الرسالة، بیروت، ۱۶۰۸هـ – ۱۹۸۷م، ص ۲۸۶. والصفافسي، علي بن سالم (ت فارس)، مؤسسة الرسالة، بیروت، النفع في القراءات السبع، بدون طبعة، م، (تحقیق سالم بن غرم الله الزهراني)، جامعة أم القرى، ۲۶۱هـ، ج۱، ص ٤٤١.

<sup>(4)</sup> انظر للاستزادة في قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ [البقرة: ١٩٧]، في هذه الدراسة، ص ٢٧.

وشرط ﴿ لَا ﴾ النافية للجنس أنْ تدخل على الاسم النكرة، نحو: لا مالَ لزيدٍ، ونحو: لا رجلَ في الدار (١).

وقد كثر حذف الخبر عند الحجازيين، نحو: لا بأس، فالأصل: لا باس عليك. أمّا التميميون فيوجبون حذفه دائمًا (٢).

وقال الكسائي<sup>(٣)</sup>: "سبيل النكرة أنْ يتقدمها أخبارها فتقول: قام رجل، فلما تأخر الخبر في التبرئة نصبوا ولم ينونوا؛ لأنَّه نصب ناقص "(٤).

# العطف على اسم ﴿ لَا ﴾:

إذا عطفت على اسم ﴿  $\vec{V}$  ﴾ وكررت ﴿  $\vec{V}$  ﴾ مرة ثانية، فلك في المعطوف، ثلاثة أوجه ( $^{\circ}$ ): الأول: البناء على الفتح، نحو: V رجل في الدار و V امرأة.

الثاني: النصب، نحو: لا رجلَ في الدار ولا امرأةً.

الثالث: الرفع، نحو: لا رجلٌ في الدار و لا امرأة.

## قراءة الرفع:

ومَن رفع ﴿ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾ فعلى الابتداء، أو على جَعْل ﴿ لَا ﴾ عاملة عَمَل "ليس"(٦). أمّا إذا دخلت ﴿ لَا ﴾ على معرفة، فوجَبَ إهمالها وتكرارها، ويكون ارتفاع الاسم على الابتداء نحو: لا زيدٌ عندك ولا عمر و.

وكذلك إذا كان الخبر مقدمًا على الاسم، فتهمل أيضًا وتكرر، ويرتفع الاسم على الابتداء، نحو قوله تعالى: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾ [الصافات:٤٧]. فهنا لـم يُرد بها العموم، فلزم تكرارها(٧).

(2) انظر أبو حيان، محمد بن يوسف (ت ٧٤٥هـ / ١٣٤٥م)، النكت الحسان في شرح غاية الإحسان، ط١، (تحقيق ودراسة عبد الحسين الفتلي)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٥هـ – ١٩٨٥م، ص ١٠٩٥.

(4) الكسائي، علي بن حمزة (ت ۱۸۹هـ / ۸۰۰م)، معاني القرآن، بدون طبعة، (أعاد بناءه وقدّم له عيـسى شحاتة عيسى)، دار قباء، القاهرة، ۱۹۹۸م، ص ٦١.

(5) انظر المالقي، أحمد بن عبد النور (ت ٧٠٢هـ / ١٣٠٣م)، رصف المباني في شرح حروف المعاني، ط٣، (تحقيق أحمد محمَّد الخرّاط)، دار القلم، دمشق، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م، ص ٣٣٥- ٣٣٦.

(6) انظر الأصبهاني، المبسوط في القراءات العشر، ص ١٥٠. وابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج١، ص ٣٠٢.

(<sup>7)</sup> انظر ابن هشام، شرح شُدُور الذهب في معرفة كلام العرب، ص ١٩٣ – ١٩٤. وابن خروف، علي بن محمَّد (ت ١٩٠٩هـ / ١٢١٣م)، شرح جُمل الزجاجي، ط١، ٢م، (تحقيق ودراسة سلوى محمَّد عرب)، معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة، ١٤١٩هـ، ج٢، ص ١٩٨١.

<sup>(1)</sup> انظر الهروي، علي بن محمَّد (ت ٤١٥هـ / ١٠٢٤م)، ا**لأزهية في علم الحروف**، بدون طبعة، (تحقيــق عبد المعين الملوحي)، مطبوعات اللغة العربيّة، دمشق، ١٤١٣هـ – ١٩٩٣م، ص ١٥٠.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۰.

 $[V]^{(7)}$  المبرد $(V)^{(1)}$  و ابن كيسان (ت ٩٩٦هـ) $(V)^{(7)}$  لم يوجبا تكرار  $(V)^{(7)}$ .

#### فإنْ قيل: فلم جاز الرفع إذا كان هناك تكرار؟

قيل: جاز التكرار في نحو: لا رجلٌ في الدار ولا امرأة؛ لأنَّه كان جوابًا لمن قال: أرجلٌ في الدار أم امرأةٌ. فتقول: لا رجلٌ في الدار ولا امرأةٌ. فجاء الجواب على حسب السؤال<sup>(٤)</sup>.

## أثر القراءتين في المعنى

تحدثت الآية الكريمة عن وجه من وجوه الإنفاق في سبيل الله - عزَّ وجلَّ -، وفي هذا تذكير منه بأنَّ على الإنسان أنْ ينفق من ماله، قبل أنْ يأتيه يوم القيامة فلا يقدر فيه على تدارك ما فاته والخلاص من عذابه، إذ لا ينفع أي شيء في هذا الوقت، إلا العمل الصالح (٥).

#### قراءة النصب:

وجه مَن نصب ﴿ لا بَيْعَ فِيهِ وَلَا خُلَّةَ وَلَا شَفَعَةً ﴾ أنَّه أراد النفي العام المستغرق لجميع الوجوه من ذلك الصنف، فجعله جوابًا لمن قال: هل فيه من بيع؟ فجعل السؤال عامًا. وهذا نحو: هل من رجل؟ فقال: لا رجلً؛ لأنَّ "مِن" لمّا كانت عاملة في الاسم كان الجواب عاملاً فيه النصب، وسقط التنوين للبناء (١).

والمعنى: لقد دلت هذه القراءة على عموم نفي جميع الجنس.

## قراءة الرفع:

ووجه مَن رفع ﴿ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾ أنّه جعل ﴿ لَا ﴾ بمنزلة "لـيس" وجعل الجواب غير عام، لمن قال: هل فيه بيع؟ فلم يغير السؤال عن رفعه، وبذلك رفع الجواب على حسب السؤال. ولك في المرفوع أنْ تجعله مبتدأ أو اسمًا لـــ "لـيس" و"فيّه": الخبر. وتقول: هل عندك رجل؟ فالجواب: لا رجلٌ، فلم يُعمل ﴿ لَا ﴾ لأنّ هل غير عاملة (٧).

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> ابن كيسان: أبو الحسن محمّد بن أحمد بن كيسان. أخذ عن أبي العباس المبرد وتعلب. تـوفي سـنة (ت ٩٩هـ). وله من الكتب: غريب الحديث. (الفهرست، ص ٨٩. ونزهة الألباء، ص ٢٠٨).

<sup>(3)</sup> انظر الأزهري، شرح التصريح على التوضيح، ج١، ص ٣٣٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> انظر ابن الأنباري، أ**سرار العربية**، ص ١٨٦.

<sup>(5)</sup> انظر البيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج١، ص ٢١٤.

<sup>(6)</sup> انظر ابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٤٥. والقيسي، الكشف، ج١، ص ٣٥٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٤، ص ٢٦١. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٥٤. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٤١- ١٤٢. والفارسي، الحسن بن عبد الغقار (ت ٣٧٧هـ / ٩٨٨م)، المسائل المنثورة، بدون طبعة وتاريخ، (تحقيق وتعليق شريف عبد الكريم النجار)، دار عمّان، ص ٩٣٠.

فإنْ قيل: فما الفرق بين قوله تعالى: ﴿ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾ وبين قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جَدَالَ فِي ٱلْحَجِ ﴾ [البقرة:١٩٧]؟ فالجواب: ففي قوله تعالى: ﴿ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾ جاء الخبر مباشرة بعد الاسم، ولم يتأخر كما في قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جَدَالَ فِي ٱلْحَجِ ﴾.

وثمة فرق آخر في قوله تعالى: ﴿ لا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّةٌ وَلَا شَفَاعَةٌ ﴾ وهو أنَّ الأمر لا يتطلب إقامة حكم، لذا ذكر المنهي عنه في الاسم الأول وذكر معه الخبر، ثم أتبعه بالمنهي عنه الثاني والثالث، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِمَّا عَنه الثاني والثالث، والدليل على ذلك قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ أَنفِقُواْ مِمَّا وَنَهُ اللّهُ مِن قَبْلِ أَن يَأْتِي يَوْمٌ ﴾ [البقرة: ٢٥٤]. فالله - عزَّ وجلَّ - يذكرهم بيوم القيامة، فعليهم أنْ يغتنموا الفرصة من خلال الادخار لهذا اليوم العظيم بالأعمال الصالحة.

وأمّا قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَتَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾ فقد ذكر المنهي عنه مباشرة: الرفث، والفسوق، والجدال، وذلك لأهمية الحديث عن هذه المنهيات؛ لأنَّ فاعلها يترتب عليه حكم شرعي. وجاء الذكر بهذا الترتيب أيضًا لجذب انتباه السامع؛ حتى لا يقع أحد في المحظور، فأوليت هذه الأسماء بالاهتمام بهذا الذكر، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

٥- قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي ٓ أُولَدِكُمْ لِلذَّكَرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنتَيَيْنِ ۚ فَإِن كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ ٱثْنَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ... ﴾ كُنَّ نِسَآءً فَوْقَ ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُنَّ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ... ﴾ [النساء: ١١].

قوله تعالى: ﴿ يُوصِيكُمُ ٱللَّهُ فِي ٓ أُولَادِكُمْ لِلذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنثَيَيْنِ ۚ فَإِن كُنَّ فِي الذَّكِرِ مِثْلُ حَظِّ ٱلْأُنثَيَيْنِ فَإِن كُنَّ فِي اللَّهُ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَةٌ فَلَهَا ٱلنِّصْفُ... ﴾ فَسَاءً فَوْقَ ٱثْنَتَيْنِ فَلَهُنَ ثُلُثًا مَا تَرَكَ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَةٌ فَلَهَا ٱلنِّصْفُ... ﴾ [النساء: ١١].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَاحِدَةً ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ وَاحِدَهُ ﴾ بالرفع (١) (٢).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ وَ حِدَةً ﴾ بالنصب فعلى أنَّها خبر كان منصوب (٢)، ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ وَحِدَةً ﴾ الأحزاب:٥].

(1) انظر السبعة في القراءات، ص ٢٢٧، والنشر في القراءات العشر، ٢٤٧/٢ - ٢٤٨، وحجة القراءات، ص ٢٩٢، والتذكرة، ص ٢٣٤، وإتحاف فضلاء المبع، ص ٥٩، والكشف، ١٩/١، والتذكرة، ص ٢٣٤، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٣٧، والبدور الزاهرة، ص ٢٧، والتيسير في القراءات السبع، ص ٧٨، وإعراب القرآن، ٢٦٩١، والكشّاف، ٢٣٤/١، وتقسير البحر المحيط، ١٩١/٣.

<sup>(2)</sup> ما ينطبق على هذه الآيـة الكريمـة ينطبق علـى قولـه تعـالى: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفَهَا ﴾ [النساء: ٠٤]. قرأ عاصم، وأبو عمرو، وابن عامر، وحمزة، والكسائي ﴿ حَسَنَةً ﴾ بالنصب. وقرأ ابن كثير، ونافع ﴿ حَسَنَةٌ ﴾ بالرفع.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، التبصرة في القراءات السبع، ص ٤٧٢ - ٤٧٣. والثعلبي، الكشف والبيان، ج٣، ص ٢٦٧.

وترد "كان" في العربية على ثلاثة أضرب(١):

الأول: كان الناقصة فحينئذ تحتاج إلى اسم مرفوع وخبر منصوب، نحو قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾ [الفرقان: ١١]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَتْ وَحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ ﴾ [النساء: ١١]. في قراءة نصب ﴿ وَحِدَةً ﴾.

الثاني: كان التامة فحينئذ تحتاج إلى مرفوع ويكون فاعلا لها، نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ وَاحِدَة مُلْهَا ذُو عُسْرَة فِ فَنَظِرَة الله مَيْسَرَة فَ البقرة: ٢٨٠]، وقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَتُ وَاحِدَة مُلْهَا لَا عُسْرَة فَا فَا الله مَيْسَرَة فَ الله وقاعة وقاعة فَاعِله الفائدة بذكره مع فاعله.

الثالث: كان الزائدة وهذه لا تحتاج إلى مرفوع وإلى منصوب.

وشرط زيادتها أمران:

الأول: أنْ تكون بلفظ الماضي، والثاني: أنْ تكون بين شيئين متلازمين ليسا جارًا ومجرورًا، نحو: ما كان أحسن زيدًا. فريدت "كان" بين "ما" وفعل التعجب.

### قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ وَ'حِدَةٌ ﴾ بالرفع جعل "كان" تامة، فرفع ﴿ وَ'حِدَةٌ ﴾ على أنّها فاعللٌ لها(٢).

وثمة اختلاف في معنى كان التامة والناقصة، فذهب ابن مالك<sup>(۱)</sup> إلى أنّ كان التامة هي التي اكتفت بمرفوعها، والناقصة التي لم تكتف بمرفوعها. وذهب سيبويه أنّ وأكثر النحاة كابن الأنباري (ت٧٧٥هـ) (١)(١) إلى أنّ معنى تمامها هو دلالتها على الحدث والزمان جميعًا ككل الأفعال التامة، ومعنى نقصانها عدم دلالتها على الحدث فجردت للدلالة على الزمان الذي هو جزء من مفهوم سائر الأفعال (٧).

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، شرح قطر الندى وبل الصدى، ص ١٤٣. ودعسين، منحة الملك الوهاب بشرح ملحة الإعراب، ص ٣٨٥- ٣٨٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر البغوي، معالم التنزيل، ج٢، ص ١٧٧. والكرماني، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ص ١٤٠.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۸.

<sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ا**بن الأنباري:** عبد الرحمن بن محمّد الأنباري. أبو البركات. وُلدَ سنة ٥١٣هــ. وتوفي سنة (٥٧٧هـــ)، ومن كتبه: أسرار العربيّة.(إنباه الرواة، ج٢، ص ١٦٩– ١٧١. وبغية الوعاة، ج٢، ص ١١٩– ١٢١).

<sup>(6)</sup> انظر ابن الأنباري، أسرار العربية، ص ١١٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر ابن هشام، أ**وضح المسالك (معه كتاب عدة السالك إلى تحقيق أوضح المــسالك)،** ج١، ص ٢٢٤. وانظر فيه أيضًا لملاستزادة.

## أثر القراءتين في المعنى

بين الله - عزَّ وجلَّ - حكم الميراث مجملا في قوله تعالى: ﴿ لِّلرِّ جَالِ نَصِيبٌ مِّمًا تَرَكَ اللهِ اللهِ اللهِ وَٱلْأَقْرَبُونَ وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمًا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُ ۚ لَوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُ ۚ لَوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُ ۚ لَوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ كَثُرُ ۚ لَمَا لَهِ مِلهُ (١).

وقد روي في سبب نزول الآية الكريمة عن جابر بن عبد الله (ت ٧٨هـ)(٢) أنَّه قال: "عادني رسول الله – صلى الله عليه وسلم – وأبو بكر في بني سلمة ماشيين، فوجدني النبي – صلى الله عليه ولم – لا أعقِل شيئًا، فدعا بماء فتوضأ منه، ثم رشّ عليّ منه فأفقت، فقلت: ما تأمرني أنْ أصنع في مالي يا رسول الله. فنزلت يوصيكم الله في أو لادكم"(٢).

#### قراءة النصب:

حجة من نصب ﴿ وَحِدَةً ﴾ أنّه جعل "كان" ناقصة فحينئذ تحتاج إلى اسم مرفوع، وخبر منصوب. فأضمر اسم كان فيها، ونصبت ﴿ وَحِدَةً ﴾ على أنّها خبر لها. وبهذا يكون قد وقق بذلك آخر الكلام مع أوله، وهو قوله تعالى: ﴿ فَإِن كُنّ نِسَآءً ﴾ [النساء: ١١]. فأضمر اسم كان ونصب ﴿ نِسَآءً ﴾ فأما أجمع على نصب ﴿ نِسَآءً ﴾ نصبت ﴿ وَحِدَةً ﴾ كذلك على اللفظ والحكم؛ لأنّ الله – عزّ وجلّ – ذكر جماعة البنات وحكمهن في ميراثهن، ثم ذكر حكم الواحدة في ميراثها، فجرت الواحدة في الإعراب مجرى الجماعة، وهذا يقوي من نصب؛ لأنّه جلى الكلام على نظام واحد.

والمعنى: وإن كانت المولودة (الوارثة) واحدة فلها النصف (٤).

والظاهر بأنّ قراءة النصب لا يوجد فيها توقع، فأمرُ وجود الابنة الواحدة متيقنٌ منه. وهذا مثل من قال: ما نصيب الابنة الواحدة من الميراث؟ فيجاب: إنْ كانت لك ابنة واحدة فنصيبها النصف.

(2) **جابر بن عبد الله:** هو جابر بن عبد الله الأنصاري السلمي. ولد سنة (١٦ق.هـ). صحابي. توفي سنة (ت ٨٨هـ). (الأعلام، ٢٠، ص ١٠٤، وتهذيب التهذيب، ج١، ص ٢٨١- ٢٨٢).

<sup>(1)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٦، ص ٢٠٦.

<sup>(3)</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب النفسير، حديث رقم (٤٢٦٣)، ج١٧، ص ٧٤- ٧٥. والسيوطي، أسباب النّزول المسمّى لباب النّقول في أسباب النّزول، ص ٧١.

<sup>(4)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤١٨. والفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٣، ص ١٣٥ - ١٣٦.

## قراءة الرفع:

وحجة من رفع ﴿ وَحِدَةً ﴾ أنّه جعل "كان" تامة، فلم تأخذ اسمًا وخبرًا، بل اكتفت بالفاعل. وهي بمعنى: حدث ووقع. ويقوي ذلك أنّ القضاء إنّما هو في إرث الواحدة لا في نفسها.

والمعنى: فإنْ وقع أو وجد أو حدث إرث الواحدة فلها النصف(١).

ويبدو أنّ قراءة الرفع قامت على التنبؤ لما سيحدث في المستقبل، أي: إذا كان للرجل ابنه واحدة فسوف يكون ميراثها النصف؛ لأنّه قد لا يكون للرجل ابنه، وبذلك انتقض شرط وجود الابنة الواحدة، والله – عزّ وجلّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٩٢. والشوكاني، فتح القدير، ج١، ص ٦٩٥. والهيتي، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ص ٢١.

٣- قول عنه تعسالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِي أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِبَاتِ
 مِنَ ٱلرِّزْقِ ۚ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ۗ ﴾
 إلاعراف: ٣٢].

قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ ٱللَّهِ ٱلَّتِيَ أَخْرَجَ لِعِبَادِهِ وَٱلطَّيِّبَاتِ مِنَ ٱلرِّزْقِ ۚ قُلْ هِيَ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا خَالِصَةٌ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ۗ ﴾ [الاعراف:٣١].

قرأ أبو عمرو: ﴿ خَالِصَةً ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿خَالِصَةٌ ﴾ بالرفع(١).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ خَالِصَةً ﴾ بالنصب فقد جعلها حالاً من الضمير المستتر في الجار والمجرور الذي قبله وهو: ﴿ فِي ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا ﴾، أو من المضمر في قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ﴾ (٢).

وأفرد سيبويه (٣) بابًا سماه "هذا باب ما ينتصب فيه الخبر وحجته أن المبتدأ يبقى مرفوعًا، إنْ قدمته أو أخرته، نحو: فيها عبدُ الله قائمًا، وعبدُ الله فيها قائمًا. فعبد الله ارتفع بالابتداء؛ لأن الذي ذكر قبله وبعده ليس به، بل هو موضع له (٤). وهذا إشارة السي جوازه نصب ﴿ خَالِصَةً ﴾، وما شابهها من الأمثلة.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٢٨٠، والنشر في القراءات العشر، ٢٦٩/٢، وحجة القراءات، ص ٢٨١، والحجة في القراءات السبع، ص ٨٤، والكشف، ٢١/٢، والتذكرة، ص ٢٦٩، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٨٢، والبدور الزاهرة، ص ١١٧، والنيسير في القراءات السبع، ص ٩٠، وإعراب القرآن، ص ٣٠٣، والتبيان في إعراب القرآن ٢٣٨/١، والكثناف، ٢٧/٢، وتفسير البحر المحيط، ٢٩٣/٤.

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٤١. وابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٩، ص ٩٣.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سيبويه، الكتاب، ج٢، ص ٨٨.

فالحال هو وصف هيئة الفاعل، أو المفعول. فلفظها يكون نكرة تأتي بعد معرفة قد تـمّ عليها الكلام، ولهذا تعدّ فضلة، وتلك النكرة هي المعرفة في المعنى. ويأتي الحال لتفسير مبهم من الهيئات، نحو: جاء زيدٌ ضاحكًا، أو مؤكّد لما انطوى عليه الكلم، نحو: تبسسم زيد ضاحكًا أو مؤكّد لما انطوى عليه الكلم، نحو: تبسسم زيد ضاحكًا أو مؤكّد لما انطوى عليه الكلم، نحو: تبسسم زيد ضاحكًا أو مؤكّد لما انطوى عليه الكلم، نحوت تبسسم زيد ضاحكًا أو مؤكّد لما انطوى عليه الكلم، نحوت تبسسم زيد ضاحكًا أو مؤكّد لما انطوى عليه الكلم، نحوت تبسسم زيد ضاحكًا المنابقة المن

## قراءة الرفع:

#### ولقراءة الرفع وجهان:

الأول: أنْ تكون ﴿ خَالِصَةٌ ﴾ خبرًا للمبتدأ ﴿ هِي ﴾ ويكون الجار والمجرور ﴿ لِلَّذِينَ

ءَامَنُواْ﴾ متعلقًا ب ﴿ خَالِصَةٌ ﴾ (٢).

وهذا الراجح عندي في قراءة الرفع؛ لأنّ فائدة الإخبار قد تمت، فلا حاجة لتعدد الخبر، كما في الوجه الثاني.

الثاني: أنْ تكون ﴿ خَالِصَةٌ ﴾ خبرًا ثانيًا لـ ﴿ هِي ﴾، والخبر الأول قوله تعالى: ﴿ لِلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ وهذا نحو: زيد عاقل لبيب "أ.

#### هل يجوز تعدد الخبر لمبتدأ واحد؟

اختلف في جواز تعدّد الخبر لمبتدأ واحد، ولهذا ظهرت أربعة آراء (٥):

الأول: الجواز في تعدّد الخبر، إنْ كان لمبتدأ واحد، وحجة ذلك هي: جواز التعدد في النعوت، سواء أقترن بعاطف أم لا.

ومثال الاقتران بعاطف: زيد فقية وشاعر وكاتب.

ومثال عدم الاقتران بعاطف قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ﴿ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلْمَجِيدُ ﴾ [البروج: ١٤- ١٥].

ورجّح السيوطي<sup>(٦)</sup> هذا الرأي، فقال: "وهو الأصح، وعليه الجمهور"<sup>(٧)</sup>.

<sup>(1)</sup> انظر ابن جنّى، اللمع في العربيّة، ص ٣٦. وابن عصفور، المقرّب ومعه مُثل المقرّب، ص ٢١١.

<sup>(2)</sup> انظر ابن خالویه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج۱، ص ۱۸۰. وقمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ۷٤.

<sup>(3)</sup> انظر السمين الحلبي، الدر المصون، ج٥، ص ٣٠٢. والبناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٢٨٢.

<sup>(4)</sup> انظر الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص ٣٣٣. والكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج١، ص ٣٠٠.

<sup>(5)</sup> انظر السيوطي، همع الهوامع، ج١، ص ٣٤٦.

<sup>(6)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۳۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> السيوطي، همع الهوامع، ج١، ص ٣٤٦.

**الثَّاني:** مَنْع تعدَّد الخبر، إنْ كان لمبتدأ واحد، واختار هذا الرأي **ابن عصفور<sup>(۱)</sup>،** وكثير مــن المغارُّبة. وعلى هذا فما ورد من ذلك جُعِل فيه الأول خبرًا، والْباقي صفة للخبر. وبعضهم مَن يجعله خبر لمبتدأ مقدّر.

الثالث: الجواز بالتعدد إن اتّحدا في الإفراد، والجملة.

فمثال الإفراد قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ۞ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلَّمَحِيدُ ﴾ [البروج: ١٠- ١٥].

ومثال الجملة: زيد أبوه قائم أخوه خارج. ومُنِع التعدد إنْ كان أحدهما مفردًا، والآخر جملة.

الرابع: قصر الجواز على ما كان المعنى منهما واحدًا، نحو: الرّمان حُلوٌ حامضٌ، أي: ليس كله حلو، ولا كله حامض.

فيتعين في هذا الرأي ترك العطف؛ لأنّ مجموع الخبرين فيه بمنزلة واحد.

### أحوال الاسم الواقع بعد الظرف والجار والمجرور:

اختلف في إعراب الاسم الواقع بعد الظرف والجار والمجرور، إنْ تقدمهما نفي، نحو: ما في الدار أحد، أو استفهام، نحو: أفي الدار زيد، أو موصوف، نحو: مررت برجل معه صقر، أو موصول، نحو: جاء الذي في الدار أبوه، أو صاحب الخبر، نحو: زيد عندك أخوه، أو حال، نحو: مررت بزيد على جبة (٢).

فقد عمل الظرف والمجرور عَمَل الفعل، إذ الأصل هناك فعل ثم حذف، أي: نحو: مــــا عندك مال، فأصله: ما استقر عندك مال. ونحو: ما في الدار زيد، فأصله: ما استقر أفي الدار زيدٌ. فحُذف الفعل، وأنيب الظرف والجار والمجرور عنه<sup>(٣)</sup>.

### وللاسم المرفوع الواقع بعد الظرف والجار والمجرور ثلاثة مذاهب (٤):

الأول: أنّه مبتدأ مخبر عنه بالظرف، أو المجرور، وهو الأرجح، وأجيز كونه فاعلاً. وهذا الرأي هو الراجح عندي، حتى لا يكون هناك تداخل بين الجملة الاسمية والجملة الفعلية.

وذهب الكوفيون في نحو: في الدار زيد. أنْ يكون الإعراب على الفاعلية، أمّا البصريون فقالوا على الابتداء وحجتهم: جواز القول: إنَّ في الدار زيدًا، وبجواز في داره زيد؛ لأنّ الضمير يوجب أن يكون التقدير: زيدٌ في داره، وذلك يمنع كونه فاعلاً<sup>(٥)</sup>.

سبقت ترجمته انظر، ص  $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> انظر ابن هشام، **مغني اللبيب**، ج٢، ص ١٠٤.

<sup>(3)</sup> انظر ابن هشام، شرح شُدُور الذهب في معرفة كلام العرب، ص ٣٥٧.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، **مغني اللبيب**، ج٢، ص ١٠٤ – ١٠٥.

<sup>(5)</sup> انظر ابن الحاجب، عثمان بن عمر (ت ٦٤٦هـ / ١٢٤٩م)، الإيضاح في شرح المفصل، بدون طبعة وتاريخ، ٢م، (تحقيق وتقديم موسى بناي العليلي)، دار إحياء التراث الإسلامي، العراق، ج١، ص ١٨٦.

الثاني: أنّه فاعل، ورُجح أيضًا هذا الرأي؛ بكونه فاعلاً، واختاره ابن مالك (١)، والسبب في ذلك هو أنّ الأصل عدم التقديم والتأخير.

إنّ عبارة "أنّ الأصل عدم التقديم والتأخير"، يعتريها النقص، والسبب في ذلك ما يلي: إنّ هذه العبارة صحيحة، لكن لا نسلم بها مطلقًا؛ لوجود قاعدة نحوية متفق عليها وهي: تقدم الخبر وجوبًا على المبتدأ النكرة إذا كان شبه جملة (الظرف، أو الجار والمجرور) (١)، نحو قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى أَبْصَرِهِمْ غِشَوَةً ﴾ [البقرة:٧]، فإنْ سلمنا بهذه العبارة، فذلك سيؤدي إلى إلغاء قاعدة نحوية.

وأمر ّ آخر يتعلق بهذه العبارة وهو أنَّ التقديم والتأخير موجود لا نستطيع الغاءه، فقد ورد في القرآن الكريم، وعلى لسان العرب، كما أنّ له فوائدًا بلاغية.

الثالث: أنّه يجب كونه فاعلاً.

فالعامل في الفاعل هو الفعل المحذوف، أو الظرف، أو المجرور(7).

## أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة النصب:

حجة من نصب عندما تم الكلام بدون ﴿ خَالِصَةً ﴾ نصب على الحال(٤).

و المعنى: "قل: هي مستقرة للذين آمنوا، في حال خلوصها يوم القيامة، وإنْ شاركهم فيها غير هم من الكفار في الحياة الدنيا" (٥).

والحال "يقتضي المصاحبة؛ لكونها لهم يوم القيامة مصاحب لكونها لهم في الدنيا، إذ هما داران لا واسطة بينهما (7). وتسمى القرينة الدالة على إفادة معنى "الحال" الملابسة للهيئات، نحو: جاء زيد راكبًا، والمعنى: جاء زيد ملابسًا لحال الركوب(7).

(2) انظر هذه القاعدة في كتب النحو في باب المبتدأ والخبر، مثل: الأزهري، شرح التصريح على التوضيح، ج١، ص ٢١٦. وابن عقيل، شرح ابن عقيل، ج١، ص ٢١٦.

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۸.

<sup>(3)</sup> اختلف في العامل في الفاعل هل هو الفعل المحذوف، أو الظرف، أو المجرور؟ (انظر للاستزادة في هذا الاختلاف، عند الشاطبي، المقاصد الشافية في شرح الخلاصة الكافية، ج٢، ص ٣- ١١. وابن هـشام، مغني اللبيب، ج٢، ص ١٠٥).

<sup>(4)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٨٤. وأبو السعود، إرشاد العقل السسليم إلى مزايا الكتاب الكريم، ج٢، ص ٣٣٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن غلبون، التذكرة في القراءات، ص ٢٦٩.

<sup>(6)</sup> النيسابوري، محمود بن أبي الحسن (ت ٥٥٣هـ / ١٥٨ م)، إيجاز البيان عن معاني القرآن، ط١، ٢م، (دراسة وتحقيق حنيف بن حسن القاسمي)، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٥م، ج١، ص ٣٢٨.

<sup>(7)</sup> أنظر بتصرف حسان، تمام، اللغة العربيّة معناها ومبناها، ص ١٩٨.

واختار الطبري<sup>(۱)</sup> قراءة النصب، وذلك الاستحسان العرب النصب في الفعل، إذا تأخر بعد الاسم والصفة. أما قراءة الرفع فهي جائزة، إلا أنّ ورود النصب في مثل هذه الحالة في جاء بكثرة في كلامهم (۲).

ويبدو أنَّ ما يقوي قراءة النصب أنّ الله – عزَّ وجلَّ – لم يقل هي لهم في الدنيا وهي لهم يوم القيامة، بل جعل في كونها لهم يوم القيامة شيئًا من الخصوصية والتفرد؛ لأنّه في الدنيا كانت للمؤمنين والمشركين، في حين تكون يوم القيامة للمؤمنين فقط، فَهُم بهذا يتميزون عن المشركين.

### قراءة الرفع:

مَن رفع ﴿ خَالِصَةٌ ﴾ على أنها خبر المبتدأ ﴿ هِيَ ﴾ فالمعنى: "هي خالصة يوم القيامة للذين آمنوا في الحياة الدنيا(٣).

وسبب تقديم المتعلق ﴿ لِلَّذِينَ ﴾ على خبر المبتدأ ﴿ خَالِصَةٌ ﴾ هو تأكيد الخلوص والاختصاص (٤).

ومن رفع ﴿ خَالِصَةٌ ﴾ على أنها خبر ثان، فالمعنى: "قل: هي ثابتة للذين آمنوا في الدنيا خالصة يوم القيامة"(٥).

### فإنْ قال قائل: فلماذا لم يقل عزَّ وجلَّ: للذين آمنوا ولغيرهم؟

فيجاب: جاء الذكر للذين آمنوا دون ذكر الكفار للتنبيه "على أنّها خلقت للذين آمنوا على طريق الأصالة والكفار تبع لهم كقوله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ، قَلِيلاً ثُمَّ أَضْطَرُهُ، إلى عَذَابِ آلنَّارِ ﴾ [البقرة:١٢٦] المؤمنون عند المؤمنون بالزينة والطيبات زائل. أمّا المؤمنون فتمتعهم بها ثابت، والله - عزَّ وجلَّ - أعلم.

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٩.

<sup>(2)</sup> انظر الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٠٠ ص ١٦٢.

<sup>(3)</sup> النحاس، إعراب القرآن، ص ٣٠٣.

<sup>(4)</sup> انظر الألوسي، روح المعاني، ج٨، ص ١١٢.

<sup>(5)</sup> الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٢، ص ٣٣٣.

<sup>(6)</sup> النسفي، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج٢، ص ٣٥٣. والزمخشري، الكشاف، ج٢، ص ١٧.

٧- قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَنَهُ عَلَىٰ تَقْوَىٰ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُوانٍ خَيْرً أَمَّ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَنَهُ وَ عَلَىٰ شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَٱنْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمُ وَٱللَّهُ لَا أَمْ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَنَهُ وَعَلَىٰ شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَٱنْهَارَ بِهِ فِي نَارِ جَهَنَّمُ وَٱللَّهُ لَا أَمْ مَنْ أَسَّسَ بُنْيَنَهُ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّلِمِينَ ﴾ [التوبة:١٠٩].

قول تعالى: ﴿ أَفَمَنْ أُسِّسَ بُنْيَنَهُ عَلَىٰ تَقْوَىٰ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُوَانٍ خَيْرًا مَّنَ أُسِّسَ بُنْيَنَهُ وَ عَلَىٰ تَقْوَىٰ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُوَانٍ خَيْرًا مَّنَ أُسِّسَ بُنْيَنَهُ وَ عَلَىٰ شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَٱنْهَارَ بِهِ عَنِى نَارِ جَهَنَّمُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى اللهِ مَنْ اللهُ لَا يَهْدِى اللهُ اللهُ عَلَىٰ شَفَا جُرُفٍ هَارٍ فَٱنْهَارَ بِهِ عَنِى نَارِ جَهَنَّمُ وَٱللَّهُ لَا يَهْدِى اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللهُولِي اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

قرأ أبو عمرو: ﴿ أُسَّسِ ﴾ و ﴿ بُنْيَنَهُ رُ ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ أُسِّسَ ﴾ و ﴿ بُنِّيننُهُ و ﴾ بالرفع.

كما قرأها بالرفع أيضنًا: ابن عامر (١).

#### الناحية النحوية

### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ أُسَّسَ ﴾ فقد بنى الفعل للمعلوم، ونصب ﴿ بُنْيَنَهُ وَ على المفعولية في الموضعين (٢). والبنيان فيه رأيان (٣):

الأول: أنّه مصدر كالغفران والشكران، وقد أطلِق على المفعول، نحو: الخَلْق بمعنى المخلوق. ويراد بالبنيان المبني. الشائع: أنّه جمعٌ وواحدهُ بُنيانة.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٣١٨، والنشر في القراءات العشر، ٢٨١/٢، وحجة القراءات، ص ٣٢٣- ٢ نظر السبعة في القراءات السبع، ص ٩٩، والكشف، ٢٨٦/٢-٨٦) والتذكرة، ص ٢٨٩، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٠٧، والبدور الزاهرة، ص ١٤٢، والتيسير في القراءات السبع، ص ٩٨، وإعراب القرآن، ص ٣٨٣ - ٣٨٤، والكشّاف، ١٩٣/٢، وتفسير البحر المحيط، ١٠٣/٥.

<sup>(2)</sup> انظر المهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٣٣٣- ٣٣٤. والرعيني، الكافي في القراءات السبع، ص ١٢٤.

<sup>(3)</sup> انظر السمين الحلبي، الدر المصون، ج٦، ص ١٢٤. وابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٣، ص ٥٠٢.

### قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ أُسِّسَ ﴾ فبنى الفعل للمجهول، ورفع ﴿ بُنْيَكُنُهُ ، على النائب للفاعل في الموضعين (١).

#### علة إقامة المفعول مقام الفاعل:

فإن قيل: فلماذا قام المفعول مقام الفاعل؟ فالجواب: قام المفعول مُقام الفاعل؛ "ليكون الفعل حديثًا عنه، إذ الفعل خبر، و لا بدَّ له من مخبر عنه، ولمّا أقيم مقامه في الإسناد إليه رُفع كما رفع الرافع له الفعل المسند إليه"(٢).

## أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة النصب:

مَن نصب ﴿ بُنْيَنهُ مُ ﴾ فقد بنى الفعل للمعلوم، وأضاف الفعل إلى ﴿ مَنْ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ ﴾ و ﴿ خَيْر أَم مَّنْ ﴾ ففي الفعلين ضمير ﴿ مَنْ ﴾ و هـ و صاحب البنيان، ويقوي ذلك أنه قد أضيف "البنيان" إلى ضميره، وهو الهاء في بنيانه، وهو صاحب البنيان، فكما أضيف "البنيان" إلى ﴿ مَنْ ﴾ فكذلك يجب أنْ يضاف الفعل والإسناد إليه. وقد جاء قبله على تسمية الفاعل في قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱلتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ﴾ [التوبة: ١٠٠]، فجعل الكلام واحدًا، وجعل التأسيس لهم، ومما دلَّ على أنّ المقصود هم الذين أسسوا، ما جاء بعده في قوله تعالى: ﴿ لاَ يَزَالُ بُنّينَهُمُ ٱلَّذِي بَنَوْاْ رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ [التوبة: ١٠٠]. فجاء هذا الترابط على نسق و احد (٣).

## قراءة الرفع:

ومَن رفع ﴿ بُنْيَنغُهُ ﴿ فقد بنى الفعل للمجهول، وحجة ذلك ما جاء قبله وهو قوله تعالى: ﴿ لَّمَسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقَوَىٰ ﴾ [التوبة:١٠٨]، فأجمع القراء فيها على بناء الفعل للمجهول، فيحسن تسمية الفاعل، لو كان للفاعل ذكر، فإذا لم يكن للفاعل ذكر، فترك التسمية في هذا أيضًا أقرب وأولى، على أنّ المسجد الذي أسس على التقوى هو المسجد الذي بنيانه

<sup>(1)</sup> انظر الصَّفَاقُسي، غيث النفع في القراءات السبع، ج٢، ص ٦٧٨. والأصبهاني، المبسوط في القراءات العشر، ص ٢٢٩.

<sup>(2)</sup> العكبري، عبد الله بن الحسين (ت ٦٦٦هـ / ١٢١٩م)، اللباب في على البناء والإعراب، ط١، ٢م، (تحقيق غازي مختار طليمات)، دار الفكر، دمشق، ١٦١هـ – ١٩٩٥م، ج١، ص ١٥٨.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج٢، ص ٨٦- ٨٧. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٣٢٤.

على تقوى من الله – عزَّ وجلَّ – وهو مسجد الرسول – صلى الله عليه وسلم – وبهذا يكون قد اتصل الكلام بعضه ببعض<sup>(١)</sup>.

إذن المقصود من إسناد الفعل إلى المفعول به؛ "هو الإعلام بأنّ تأسيس البنيان إنّما هـو على التقوى، ولم يقصد إلى تعريف المؤسس؛ لأنّه إذا كان البنيان المنسوب إليه مؤسسًا على التقوى، فسواءٌ أفعّله هو أم فعّله غيره"(٢).

والمعنى: "أفمن أسس بنيان دينه على قاعدة قوية محكمة، وهي الحقُّ الذي هو تقوى الله – عزَّ وجلَّ ورضوانه "(٢).

فبينت هذه الآية الكريمة الفارق بين المؤمن والكافر. فالمؤمن قد أسس بنيانه على تقوى الله – عزَّ وجلَّ – بل على الكفر والطغيان، والله – عزَّ وجلَّ – أمَّ الكافر فلم يؤسس بنيانه على تقوى الله – عزَّ وجلَّ – بل على الكفر والطغيان، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٣٢٣ - ٣٢٤. ومحيسن، محمَّد، القراءات وأثرها في علوم العربيّة، ج١، ص ٣٢٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> ابن أبي مريم، ال**موضح في وجوه القراءات وعللها،** ج٢، ص ٦٠٦.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، الكشاف، ج٢، ص ١٩٣.

٨- قوله تعالى: ﴿ قَالُوٓا إِنَّ هَادِين لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُحَرِّ جَاكُم مِّنَ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَىٰ ﴾ [طه: ٣٣].

قوله تعسالى: ﴿ قَالُوٓاْ إِنَّ هَالَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُحَرِّ جَاكُم مِّنَ أَرْضِكُم بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ ٱلْمُثْلَىٰ ﴾ [طه: ٣٣].

قرأ أبو عمرو: ﴿ إِنَّ ﴾ و ﴿ هَندَيْنِ ﴾ بالنصب.

وقرأ نافع: ﴿ إِنَّ ﴾ و ﴿ هَنذَ إِن ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير (1)، وابن عامر، وعاصم (7)، وحمزة، والكسائي (7).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

ولقراءة النصب وجهان:

الأول: أنْ تكون ﴿ إِنَّ ﴾ عاملة واسمها ﴿ هَدْيُنِ ﴾ بالياء. ف ﴿ إِنَّ ﴾ حرف توكيد ونصب، فيجب أنْ يليه اسمٌ منصوب، ومِن حق ﴿ هَدْيُنِ ﴾ النصب بالياء؛ لأنَّها مثنى (٤).

الثاني: أنْ تكون ﴿ إِنَّ ﴾ عاملة، واسمها ﴿ هَنذَانِ ﴾ على لغة بني الحارث بن كعب(٥).

(1) قرأ ابن كثير: ﴿ إِنْ ﴾ و﴿ هَنذَانً ﴾. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٤١٩).

(<sup>2)</sup> اختلف عن عاصم، فروى أبو بكر: ﴿ إِنَّ ﴾ و﴿ هَنذَانِ ﴾. وروى عن حفص: ﴿ إِنْ ﴾ و﴿ هَنذَانِ ﴾. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٤١٩).

<sup>(3)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤١٩، والنشر في القراءات العشر، ٢/١٣، وحجة القراءات، ص ٢٥٤- ٢٥٦، والحجة في القراءات السبع، ص ١٤٥- ١٤٦، والكشف، ٢٠٣/- ٢٠٥، والتذكرة، ص ٣٥٩- ٣٦، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٨٤، والبدور الزاهرة، ص ٢٠٨- ٢٠٩، والتيسير في القراد، السبع، ص ١٢٣، وإعراب القرآن، ص ٥٨٥، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/١٤١، والكثنّاف، ٣/٦٦- ٢٥٨، وتفسير البحر المحيط، ٢٣٨/٦.

<sup>(4)</sup> انظر ابن غلبون، التذكرة في القراءات، ص ٣٦٠. والسيوطي، المطالع السعيدة في شرح الفريدة، ص ٣٦٠. والأشموني، شرح الأشموني، ج١، ص ١٣٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر قمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ١٢٤ – ١٢٥. والراجحي، اللهجات العربيّة في القراءات القرآنية، ص ١٨٠ – ١٨١.

ومن الأمثلة على الزام المثنى بالألف ما ورد عن العرب أنَّهم كانوا يقولون: أتاني الرجلان، ورأيت الرجلان، ومررت بالرجلان. وعلة ذلك؛ أنَّ الألف أخفّ بنات المدّ واللّين (١٠).

## قراءة الرفع:

#### ولقراءة الرفع ثلاثة أوجه:

الأول: أنْ تكون ﴿ إِنَّ ﴾ بمعنى "نعم" و ﴿ هَنذَانِ ﴾ مبتدأ، والخبر ﴿ لَسَنجِرَانِ ﴾ والسلام زائدة (٢).

وقيل علة دخول اللام في الخبر: إنَّها وإنْ كانت مؤخرة لكن النية بها التقديم، والتقدير: نعم لهذان ساحران، كما تقول: نعم لهذان ساحران. وكقولك: نعم لمحمَّد رسول الله – صلى الله عليه وسلم –، وفي تأخر اللام مع لفظ "إنَّ" بعض القوة على نعم (٦)، أو لأنها كانت تدخل معها في الخبريّة (٤).

وقد ورد عن العرب إدخال لام التوكيد في الخبر، نحو: زيدٌ لأخوك (٥)، ونحو قول الشاعر:

أُمُّ الحليس لَعجوزٌ شَهُربَك ترضى مِن اللحم بعظم الرَّقبة (١) [الرجز] أُمُّ الحليس عجوزٌ.

الثاني: أنْ تكون ﴿ إِنَّ ﴾ بمعنى "نعم" و ﴿ هَنذَانِ ﴾ مبتدأ، و ﴿ لَسَيحِرَانِ ﴾ خبر لمبتدأ محذوف، والجملة في محل رفع خبر للمبتدأ ﴿ هَنذَانِ ﴾، ف ﴿ إِنَّ ﴾ وقعت موقع "نعم"، واللام وقعت موقعها، فالتقدير: هذان لهما ساحران. وهذا رأي الزجاج(١)(^).

(1) انظر ابن شقير، المحلى وجوه النصب، ص ١٠٦.

<sup>(2)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ١٤١. والأصبهاني، إعراب القرآن، ص ٢٣٠. وابن عقيل، شرح ابن عقيل، (معه كتاب منحة الجليل بتحقيق شرح ابن عقيل)، ج١، ص ٥٨.

<sup>(3)</sup> انظر المهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٤١٨. والنحاس، إعراب القرآن، ص ٥٨٦. والقيسي، مُسشكل إعراب القرآن، ص ٢٩٩.

<sup>(4)</sup> انظر الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج٤، ص ١٤١.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> انظر ابن زنجلة، **حجة القراءات**، ص ٤٥٥.

<sup>(6)</sup> رؤبة، رؤبة بن العجاج (ت ١٤٥هـ / ٧٦٢م)، مجموع أشعار العرب وهو مشتمل على ديوان رؤبـــة، بدون طبعة وتاريخ، (اعتنى بتصحيحه وترتيبه وليم بن الورد)، دار ابن قتيبة، الكويت، ص ١٧٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(8)</sup> انظر الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٣، ص ٣٦٣.

وقد ردَّ ابن جتّي (١) رأي الزجاج، فقال: "ووجه الخطأ فيه أنّ هما المحذوفة التي قدّرها مرفوعة بالابتداء، لم تحذف إلا بعد العلم بها والمعرفة بموضعها، وكذلك كلّ محذوف لا يحذف إلا مع العلم به، ولو لا ذلك لكان في حذفه مع الجهل بمكانة ضرب من تكليف علم الغيب للمخاطب، وإذا كان معروقا فقد استُغني بمعرفته عن تأكيده باللام؛ ألا ترى أنَّه يقبح أنْ تأتي بالمؤكِّد وتترك المؤكَّد فلا تأتي به؛ ألا ترى أنَّ التوكيد من مواضع الإطناب والإسهاب، والحذف من مواضع الاكتفاء (١) والاختصار، فهما إذن لك ضدان لا يجوز أنْ يشتمل عليهما عقد كلام "(٣).

الثالث: أنْ تكون ﴿ إِنَّ ﴾ عاملة واسمها ضمير الشأن محذوف، والجملة المكونة من المبتدأ ﴿ هَندُن ﴾ والخبر ﴿ لَسَنجِرَنِ ﴾ تكون في محل رفع خبر ﴿ إِنَّ ﴾، والتقدير: إنَّه هذان لساحران. وهذا نحو: إنَّه زيدٌ منطلقٌ (٤).

## أثر القراءتين في المعنى

قراءة النصب:

ولقراءة النصب وجهان:

الوجه الأول: احتج أبو عمرو في مخالفته المصحف في قراءته ﴿ هَنذَيْنِ ﴾ بالياء فيما رُوي أنّه من غَلط الكاتب، وأنّ في الكتاب غَلطًا سَتُقِيمُه العربُ بألسِنتها (٥)، ورواية ذلك ما ورد عن عثمان قوله: "إنّ في القرآن لحنًا وسَتُقِيمُه العربُ بألسِنتها "(١).

أمّا رواية عائشة فهي أنّها قد سألت "عن قوله تعالى: ﴿ لَّاكِنِ ٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْوَمِنُونَ يُوَّمِنُونَ يُوَّمِنُونَ يُوَّمِنُونَ يُوَّمِنُونَ يُوَّمِنُونَ يُوَّمِنُونَ يُوَّمِنُونَ يُوَاللَّهِمِينَ ٱلصَّلُوٰةَ ﴾ [النساء:١٦٢]، وعسن قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِيرَ عَامُنُواْ وَٱلَّذِيرَ عَادُواْ وَٱلصَّبِعُونَ وَٱلنَّصَرَىٰ ﴾ [طهندة:٢٩]، وعن قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَنذَانِ لَسَحِرَانِ ﴾ [طه:٣٣]، فقالت: يا ابن أخي هذا كان خطأ من الكاتب (٧).

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٩٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر مفهوم الاكتفاء، ص ٥٧.

<sup>(3)</sup> ابن جنّي، عثمان بن جنّي (ت ٣٩٢هـ / ١٠٠٢م)، سر صناعة الإعراب، ط٢، ٢م، (در اسـة وتحقيـق حسن هنداوي)، دار القلم، دمشق، ١٤١٣هـ - ١٩٩٣م، ج١، ص ٣٨٠ - ٣٨١.

<sup>(4)</sup> انظر القرطبي، الجامع الأحكام القرآن، ج١٤، ص ٩٥. والخطيب، معجم القراءات، ج٥، ص ٤٤٩ - دوابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص ١١٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٣، ص ٣٦٢.

<sup>(6)</sup> السجستاني، عبد الله بن سليمان (ت ٣١٦هـ / ٩٢٨م)، المصاحف، ط٢، ٢م، (دراسة وتحقيق ونقد محبّ الدّين عبد السَّجان واعظ)، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ١٤٢٣هـ – ٢٠٠٢م، ج١، ص ٢٢٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> الفرّاء، معاني القرآن، ج٢، ص ١٨٣. والسجستاني، المصاحف، ج١، ص ٢٣٥.

وتعد قراءة أبي عمرو لغة عالية مستعملة بين القبائل العربيّة، إلا أنَّها مخالفة لرسم المصحف، وبالرغم من ذلك فهي قراءة صحيحة وثابتة التواتر، وحيث ثبت تواتر القراءة، فلا يجوز الطعن فيها (١).

والمعنى: "فانِّهم أثبتوا لهما السحرَ بطريق تأكيدي من طرفيه" (٢).

مناقشة حجة أبي عمرو من خلال اعتماده على رواية عثمان – رضي الله عنه – ورواية عائشة – رضي الله عنها –:

لم يكن المقصود باللحن الخطأ كما ظن أبو عمرو؛ لأنه لو كان هناك لحن لغيره عثمان بن عفان – رضي الله عنه – وأهل اللغة الذين كانوا متقنين لها، فلعل المقصود باللحن هو ما قاله ابن خالويه (ت ٣٧٠هـ)(٣) وهو: "ليس اللحن ها هنا أخطاء الصواب، وإنما هو خروج من لغة إلى لغة غيرهم"(٤). فجاءت لغة بني الحارث بن كعب بدلاً من لغة قريش، وذلك لمراعاة لغات القبائل العربية.

ويبدو لي أنَّ أبا عمرو لو قال: إنَّ حجته أنَّه قد عامَال ﴿ هَندُيْنِ ﴾ على الأصل المتعارف عليه، وهو نصبها بالياء؛ لأنّها مثنى، وقد تقدمها العامل في النصب، وهو الحرف ﴿ إِنَّ ﴾، لكانت حجته صحيحة ومتينة، وأبعدَه عما قيل بأنَّ في القرآن الكريم لحنًا، فالقرآن الكريم محفوظ من الله – عزَّ وجلَّ – لقوله تعالى: ﴿ لاَ يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خَلِهِم حَمِيدٍ ﴾ [فصلت: ٢٤].

ويقوي قراءة أبي عمرو أنَّ "رسم المصحف كُتِبَ على قراءة واحدة، فليس من الضروري موافقة كافة القراءات الصحيحة له إذا وافق بعضها"(٥).

وقد ردَّ ابن تيمية (ت ٧٢٨هـ)<sup>(٦)</sup> قول "إنَّ هذان" لحنٌ، وأنّ عثمان – رضي الله عنه – قال: إنّ في المصحف لحنًا وستُقِيمه العرب بألسنتها، فأثبت عدم صحة ذلك من خلل الأوجه التالية وهي (٧):

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف الأزهري، معاني القراءات، ص ٢٩٥. والبناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٣٨٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> السمين الحلبي، ا**لدر المصون**، ج۸، ص ٦٤.

<sup>(3)</sup> ابن خالویه: الحسین بن أحمد بن خالویه، أبو عبد الله. توفي سنة (ت 77هـ). ومن كتبه: وإعراب ثلاثین سورة من القرآن الكریم. (بغیة الوعاة، ج ۱، ص 77 - 77 و الأعلام، ج ۲، ص 77).

<sup>(4)</sup> ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ١٤٦.

<sup>(5)</sup> الحمد، غانم قدّوري، رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية، ط١، اللجنة الوطنية، ١٤٠٢هـ - ١٩٨٢م، العراق، ص ٢٢١.

<sup>(6)</sup> ابن تيمية: أحمد بن عبد الحليم بن تيمية الحنبلي، أبو العباس. توفي سنة (ت ٧٢٨هـ). ومن كتبه: قواعد التفسير. (البدر الطالع، ج١، ص ٦٣- ٧٢. ومعجم المؤلفين، ج١، ص ١٦٣).

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر بتصرف ابن هشام، شرح شُدُور الذهب في معرفة كلم العرب، ص ٢٧- ٦٨. وابن تيمية، أحمد بن عبد الحليم (ت ٧٢٨هـ / ١٣٢٨م)، رسالة ابن تيمية في إنْ هذان لساحران، بدون طبعة، (تحقيق وتعليق محمد حسن يوسف)، مطبعة دار البيان، مصر، ١٤٠٦هـ - ١٩٨٦م، ص ٣٦، ٤١.

الأول: أنَّ الصحابة - رضي الله عنهم - كانوا يتسارعون إلى إنكار أدنى المنكرات، فكيف يُقرون باللحن في القرآن الكريم؟ مع أنَّهم لا كلفة عليهم في إزالته.

الثاني: أنَّ العرب كانت تستقبح اللحن غاية الاستقباح في الكلام. فكيف لا يستقبحون بقاءه في المصحف؟

الثالث: أنَّ الاحتجاج بأنَّ العرب سَتُقِيمه بألسنتها غير مستقيم؛ لأنَّ المصحف الكريم يَقف عليه العربي والعجمي.

الرابع: أنَّ كلَّ مصحف إنِّما كتبه جماعة، ووقف عليه خلق عظيم ممن يحصل التواتر بأقل منهم، ولو قدّر أنّ الصحيفة كان فيها لحنٌ، فقد كتبت منها جماعة لا يكتبون إلا بلسان قريش. فكيف يتفقون كلهم على أنْ يكتبوا "إنّ هذان" وهو يعلمون أنَّ ذلك لحنٌ لا يجوز في شتى من لغاتهم؟.

الخامس: أنَّه ثبت في الصحيح أنَّ زيد بن ثابت (ت ه ع هـ)(١) أراد أنْ يكتب "التابوت" بالهاء على لغة الأنصار فمنعوه من ذلك، ورفعوه إلى عثمان – رضي الله عنه – وأمرهم أنْ يكتبوه بالتاء على لغة قريش.

#### وقد وضع القرّاء ثلاثة معايير على الأقل لصحة القراءة، وهي:

١- "صحة السند بها إلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم -.

٢ - مو افقتها رسم المصحف المجمع عليه.

٣- مو افقتها وجهًا من وجوه العربيّة"(٢).

قال ابن الجزري (ت ٨٣٣هـ) (٣) موضحًا معايير قبول القراءة: "فإنّ التواتر إذا ثبت لا يحتاج فيه إلى الركنين الأخيرين من الرسم وغيره، إذ ما ثبت من أحرف الخلاف متواترًا عن النبي – صلى الله عليه وسلم – وجب قبوله وقطع بكونه قرآنًا سواء أوافق الرسم أم خالفه، وإذا اشترطنا التواتر في كلّ حرف من حروف الخلاف انتفى كثير من أحرف الخلاف الثابت عن هؤلاء الأئمة السبعة وغيرهم "(٤).

### الوجه الثاني لقراءة النصب(٥):

مَن قرأ ﴿ إِنَّ ﴾ بالتشديد فقد جعلها عاملة، واسمها ﴿ هَنذَانِ ﴾ على لغة بني الحارث بن كعب، وحجة ذلك ما ورد عن ابن عباس (٦) أنَّ الله – عزَّ وجلَّ – أنزل القرآن الكريم بلغة كلّ

<sup>(1)</sup> زيد بن ثابت: زيد بن ثابت بن الأنصاري الخزرجي، أبو خارجة. ولد في المدينة سنة (١١ق.م). له في كتب الحديث (٩٢) حديثًا. (غاية النهاية، ج١، ص ٢٦٩. والأعلام، ج٣، ص ٥٧).

<sup>(2)</sup> الأفغاني، سعيد، في أصول النحو، بدون طبعة، مديرية الكتب والمطبوعات الجامعية، دمشق، ١٤١٤هــــ – ١٩٩٤م، ص ٢٩ – ٣٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> ابن الجزري: محمَّد بن محمَّد بن الجزري، أبو الخير. ولد في دمشق سنة (٥١هــ). وتوفي ســـنة (ت ٨٣٣هــ). ومن كتبه: غاية النهاية في طبقات القراء. (غاية النهاية، ج٢، ص ٢٢١- ٢٢٢. والأعـــلام، ج٧، ص ٤٥).

<sup>(4)</sup> ابن الجزري، النشر في القراءات العشر، ج١، ص ١٣.

<sup>(5)</sup> الوجه الأول لقراءة النصب، ص ١٢٣.

<sup>(6)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۳۷.

حيِّ من أحياء العرب. وجاءت ﴿ هَنذَانِ ﴾ بلغة بني الحارث خاصة؛ لأنّهم يجعلون التثنية بالألف في كلَّ وجه(١).

ومن الأمثلة على هذه اللغة قول الشاعر:

إنَّ أباها وأباها قد بلغا في المجد غايتاه (٢) [الرجز]

وكذلك أنشد الفراء $^{(7)}$  رجلٌ من الأسد عنهم  $^{-}$  أراد بني الحارث $^{(2)}$ :

فأطْرَقَ إطْرَاقَ السَّتُجَاعِ ولو يَرَى مَسَاغًا لِناباه الشُّجِاعُ لَصَمَّمَا [البحر الطويل]

وقد سُئل ابن كيسان (٥) عن إعراب قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَندَانِ لَسَنجِرَانِ ﴾ [طه: ٦٣]. بتشديد نون ﴿ إِنَّ ﴾ و﴿ هَندَانِ ﴾ بالألف. فقد وجهها بأنّها مبنية لا معربة، ثمّ سُئل عن علة

بنائها فأجاب: بأنَّ المفرد منها "هذا" وهو مبني، والجمع "هؤ لاء" وهو مبني، فيحمل المثنى على المفرد والجمع (٦).

ويقوي من قرأ ﴿ هَنذُ إِن ﴾ بالألف، بأن القرآن الكريم لم يقتصر على لغة قريش، بـل احتوى عدة لغات (٢). كما أنَّ لغة بني الحارث بن كعب – إلزام المثنى الألف في كل حال – لم تكن لقبيلة بني الحارث بن كعب فحسب، بل كانت أيضًا لقبيلة كنانة، وختعم، وزبيد، وبني العنبر، وبني الهجيم، ومراد، وعذرة، وغيرها (١). وهذا يدل على استعمال هذه اللغة بكثرة بين عدة قبائل عربية.

<sup>(1)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ١٤٥.

<sup>(2)</sup> رؤبة، مجموع أشعار العرب وهو مشتمل على ديوان رؤبة، ص ١٦٨. وقيل البيت لأبي النجم العجلي. انظر المرادي، توضيح المقاصد والمسالك بشرح ألفية ابن مالك، ج١، ص ٣١٨.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الفرّاء، **معاني القرآن**، ج٢، ص ١٨٤.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۰۷.

<sup>(6)</sup> انظر السيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩٩١١هـ / ١٥٠٦م)، الأشباه والنظائر في النحو، ط١، ٩م، (تحقيق عبد العال سالم مكرم)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٦هـ – ١٩٨٥م، ج٦، ص ٦ – ٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر للاستزادة الحديث عن اللغات في القرآن الكريم: الحدّاد، إسماعيل بن عمرو (ت ٢٩٤هـ / ١٠٣٨م)، اللغات في القرآن، ط١، (حققه ونشره صلاح الدين المنجد)، مطبعة الرسالة، القاهرة، ما ١٣٦٥هـ – ١٩٤٦م.

<sup>(8)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٦، ص ٢٣٨. والمحلي، والسيوطي، تفسير الجلالين، ص ٣١٥. ومكرم، عبد العال سالم، القرآن الكريم وأثره في الدراسات النحوية، ط٢، المطبعة العصرية، الكويت، ط٧٨، المطبعة العصرية، الكويت، ط٧٨.

### قراءة الرفع:

#### ولقراءة الرفع ثلاثة أوجه:

الأول: فمن قرأ ﴿ هَنذَانِ ﴾ بالألف فقد جعل ﴿ إِنَّ ﴾ بمعنى "نعم"، ثـمّ ارتفع مـا بعـدها بالابتداء، لكن ضعف بعض النحويين كالعكبري (١) (٢) دخول اللام في ﴿ لَسَنحِرَانِ ﴾؛ لأنَّ من حقها أنْ تدخل في الابتداء دون الخبر، ويجوز دخولها على الخبر إذا عملـت ﴿ إِنَّ ﴾ فـي الاسم (٣) (٤).

وقد روي أنَّ النبي – صلى الله عليه وسلم – قال في خطبته: "إنَّ الحمدُ لله" برفع الحمد  $\{ \vec{j} \}$  بعد  $\{ \vec{j} \}$  (0).

ومجيء ﴿ إِنَّ ﴾ بمعنى "نعم" فقد ورد عن العرب مجيئها، فقال السيوطي (٦): "أثبت ه الأكثرون، وخرج عليه قوم قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَنذَانِ لَسَنِحِرَانِ ﴾ [طه: ٦٣] "(٧).

فقول السيوطي قد دلَّ على مجيئها بمعنى "نعم"، وخاصة أنه قد أثبتها الكثيرون، فاللغة العربيّة تتميز بالاتساع، فهي حاملة لاتساع المعنى.

وقال السمين الحلبي (ت ٥٦هـ) (١٠ أيضنًا: "وكَثُر ورود "إنَّ" بمعنى نعم" (٩٠). كما ذكر ذلك ابن هشام (١٠) (١١)، والزركشي (ت ٩٩٤هـ) (١٢) (١٣).

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص  $^{(1)}$ 

<sup>(2)</sup> انظر العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ص ٣٧١.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج٢، ص ٢٠٤ - ٢٠٥.

<sup>(4)</sup> تحدثت بشكل أوسع حول دخول اللام في الخبر، انظر للاستزادة أيضًا في قراءة الرفع من خلال الناحية النحوية، ص ١٢٢.

<sup>(5)</sup> انظر ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٦، ص ١٠٦.

<sup>(6)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۳۷.

<sup>(7)</sup> السيوطي، معترك الأقران في إعجاز القرآن، ج٢، ص ٧١.

<sup>(8)</sup> **السمين الحلبي:** أحمد بن يوسف الحلبي، أبو العباس، المعروف بالسمين. توفي سنة (ت ٧٥٦هــ). ومن كتبه: القول الوجيز في أحكام الكتاب العزيز. (غاية النهاية، ج١، ص ١٣٨. والأعلام، ج١، ص ٢٧٤).

<sup>(&</sup>lt;sup>(9)</sup> السمين الحلبي، ا**لدر المصون**، ج۸، ص ٦٥.

<sup>(10)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۹.

<sup>(11)</sup> انظر ابن هشام، مغني اللبيب، ج١، ص ٦٠. وابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج١١، ص ٢٥٢.

<sup>(12)</sup> **الزركشي**: محمَّد بن بهادر الزركشي، أبو عبد الله. ولد سنة (٧٤٥هــ). وتوفي سنة (ت ١٧٤هــ). ومن كتبه: البحر المحيط في أصول الفقه. (هدية العارفين، ج٢، ص ١٧٤ – ١٧٥. والأعلام، ج٦، ص ٦٠ – ٢٥).

<sup>(13)</sup> انظر الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج٤، ص ١٤٠.

ومن الأمثلة على مجيء ﴿ إِنَّ ﴾ بمعنى "نعم":

انشده ثعلب (ت ۲۹۱هـ) (۱) (۲):

ليت شعري هل للمحبّ شفاء من جوى حبّه ن إنَّ اللقاءُ [البحر الخفيف] أي: نعم.

Y - e و كذلك قول الشاعر (T):

وَيَقلن: شَيبٌ قد علا كوقد كبرت فقلت: إنه ويقلن: شيبٌ قد علا كوقد كبرت فقلت: إنه ويقالن الكامل]

٣- ما ورد عن ابن الزبير (ت ٧٥هـ)<sup>(1)</sup> لأعرابي استجداه فلم يعطه، فقال الأعرابي: "لعن الله ناقة حملتني إليك. فقال ابن الزبير: إنَّ وراكبها، أي: نعم ولعن الله راكبها"<sup>(٥)</sup>.

وقد أجاز أبو عبيدة (١٦) أنْ تكون ﴿ إِنَّ ﴾ بمعنى "نعم"، فقال: "فكان مجازُ ﴿ إِنَّ هَـندُنِ لَمَـنانِ لَمَـنانِ اللهِ عبيدة (١٠). لَسَـنِحِرَان ﴾ مجاز كلامين، مَخْرجُهُ: إنّه أي: نعم، ثمّ قلت: هذان ساحران "(٧).

كما أجاز ذلك أيضًا المبرد (<sup>()</sup>)، فقال: "أحسن ما قيل في هذا أنْ يجعل "إنّ" بمعنى "نعم"، والمعنى: نعم هذان ساحران. فيكون ابتداءً وخبرًا "<sup>(٩)</sup>.

والمعنى: "نعم هذان لساحران"(١٠).

(1) ثعلب: أحمد بن يحيى. وُلِدَ سنة (٢٠٠هـ). هو من النحويين الكوفيين. توفي سنة (ت ٢٩١هـ). ومـن كتبه: المصون فـي النحو (الفهرست، ص ٨٠ – ٨١. وطبقات النحويين واللغويين، ص ١٤١ – ١٥٠).

(3) انظر ابن هشام، مغني اللبيب، ج۱، ص ۲۰. والرقيات، عبيــد الله بــن قــيس (ت ۸۵هــــ / ۲۰۶م)، الديوان، بدون طبعة، (تحقيق محمَّد يوسف نجم)، دار صادر، بيروت، ۱۳۷۸هـــ – ۱۹۵۸م، ص ٦٦.

<sup>(2)</sup> النحاس، إعراب القرآن، ص ٥٨٦.

<sup>(4)</sup> عبد الله بن الزبير: هو عبد الله بن الزبير الأسدي. من شعراء الدولة الأموية. توفي في خلافة عبد الملك بن مروان نحو سنة (ت ٧٥هـ). (الأعلام، ج٤، ص ٨٧).

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> ابن هشام، **مغني اللبيب**، ج١، ص ٦٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> سبقت تر جمته انظر، ص ۱۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> أبو عبيدة، معمر بن المثنى (ت ٢١٠هـ / ٢٢٦م)، مجاز القرآن، بدون طبعة وتاريخ، ٢م، (عارضه بأصوله وعلق عليه محمَّد فؤاد سزكين)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ج٢، ص ٢١- ٢٢.

<sup>(8)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(9)</sup> ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٤٥٥.

<sup>(10)</sup> ابن الحاجب، أمالي ابن الحاجب، ج١، ص ١٥٧. والأزهري، معاني القراءات، ص ٢٩٦.

الثاني (۱): مجيء ﴿ إِنَّ ﴾ بمعنى "أجل" (۲) وإنْ لم يتقدم سؤال عن سحرهم، فقد تقدم قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَجِعُتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِخْرِكَ يَنمُوسَىٰ ﴾ [طه: ۱۷]، وهذا رأي قطرب (ت۲۰۲هـ) (۱).

والمعنى: "فتنازعوا أمرهم بينهم وأسروا النجوى، قالوا: أجل. تصديقًا من بعضهم لبعض، ثم قالوا: إنَّ هذان لساحران"(٥).

الثالث: على إضمار الهاء، فمن أضمر الهاء، فيكون المعنى: "إنَّه (الحال والشأن) هذان لساحر ان"(١).

وحُذِفَ ضمير الشأن كما حُذِفَ من قول الرسول – صلى الله عليه وسلم-: "إنّ من أشدّ أهل النار، يوم القيامة عذابًا المصورون"(V).

لقد كثرت التأويلات لهذه الآية، ونتج عن ذلك عدة آراء، وفي الحقيقة كانت هذه التأويلات في أغلبها متكلفة.

فالقرآن الكريم احتوى العديد من لغات القبائل العربيّة، كقوله تعالى: ﴿ وَأَسَرُّواْ ٱلنَّجْوَى الْعَدِينَ ظَامَهُواْ ﴾ [الأببياء:٣]. إسناد الفعل إلى فاعلين (الواو - الذين).

وبناءً على ذلك، فمن قرأ بالألف في قراءة النصب فقد اعتمد على لغة بني الحارث، التي تلتزم الألف في الورفع والنصب والجر، فهو جائز؛ لورود ذلك في القرآن الكريم، وفي كلام العرب.

ومَن قرأ بالياء فعلى الأصل في نصب المثنى، فهو حسن؛ لاعتماده على أنَّ الأصل في نصب المثنى بالياء. ومَن قرأ على الابتداء والخبر، فهو جائز؛ لأنَّ اللغة العربيّة ليست محكومة بقوانين، وهي تتسع ما لا تتسعه غيرها من اللغات، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

(2) أجل حرف جواب مثل نعم، إلا أنَّ هناك فروقا بينهما. انظر للاستزادة في هذه الفروق، الدقر، معجم النحو، ص ٢، ٤١١.

<sup>(1)</sup> انظر الوجه الأول لقراءة الرفع، ص ١٢٧.

<sup>(3)</sup> قطرب: محمّد بن المستنير أبو علي. وقد أخذ عن سيبويه وعن جماعة من علماء البصريين. توفي سنة (ت ٢٠٥هـ). وله من الكتب: معانى القرآن. (الفهرست، ص ٦٢. ونزهة الألباء، ص ٨٥).

<sup>(4)</sup> انظر الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج٤، ص ١٤١. وابن زنجلة، حجـة القـراءات، ص ٤٥٥. والرماني، معاني الحروف، ص ١١١.

<sup>(5)</sup> ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٤٥٥.

<sup>(6)</sup> الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٣، ص ٣٦٢. وابن عقيل، شرح ابن عقيل، (معه كتاب منحة الجليل بتحقيق شرح ابن عقيل)، ج١، ص ٥٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> البخاري، صحيح البخاري، كتاب اللباس، حديث رقم (٥٥٨٢)، ج٢١، ص ١٣٤. ومسلم، صحيح مسلم، كتاب اللباس و الزينة، حديث رقم (٢١٠٩)، ج٣، ص ١٦٧٠. وابن هشام، شرح شُدُور الذهب في معرفة كلام العرب، ص ٦٦.

٩ - قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيْئًا ﴿ وَالْسِياء: ٤٧].
 وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا ﴾ [الاسياء: ٤٧].

قوله تعالى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيَّا وَإِن كَانَ عَالَى: ﴿ وَنَضَعُ ٱلْمَوَازِينَ ٱلْقِسْطَ لِيَوْمِ ٱلْقِيَامَةِ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيَّا وَإِن كَانَ مِنْ خَرْدَلٍ أَتَيْنَا بِهَا ﴾ [الأبياء:٤٧].

قرأ أبو عمرو: ﴿ مِثْقَالَ ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ مِثْقَالُ ﴾ بالرفع (١) (٢).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ مِثْقَالَ ﴾ بالنصب جعل ﴿ كَانَ ﴾ ناقصة (٣)، و﴿ مِثْقَالَ ﴾ خبرها. وقد اختلف في اسم "كان" فهل هو مضمر، أو مقدّر؟

فيجاب عن هذا بوجهين:

الأول: مضمر، وهو عائد إلى قوله تعالى: ﴿ شَيُّكًا ﴾.

الثانى: مقدر، وتقديره: العمل، أو الظلم (٤).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤٢٩، والنشر في القراءات العشر، ٣٢٤/٢، وحجة القراءات، ص ٤٦٨، والخجة في القراءات السبع، ص ١٥١، والكشف، ٢١٥/٢، والتذكرة، ص ٣٦٧، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٩٣، والبدور الزاهرة، ص ٢١٥، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٢٦، وإعراب القرآن، ص ٥٠٠، والنبيان في إعراب القرآن، ٢١٠٦، والكشناف، ٣/٣، ونفسير البحر المحيط، ٢٩٤٦.

<sup>(2)</sup> ما ينطبق على هذه الآية الكريمة ينطبق على قوله تعالى: ﴿ يَعْبُنَي ۗ إِنَّهَاۤ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَكِ ﴾ [تقمان:١٦].

<sup>(3)</sup> انظر للاستزادة حول الاختلاف في معنى كان التامة والناقصة، ص ١١٠.

<sup>(4)</sup> انظر الداني، جامع البيان في القراءات السبع المشهورة، ص ٦٢٩. والعشّا، البسط في القراءات العشر، ج٤، ص ٣٣٥. والبيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٢، ص ٤٢٢.

ومن المعاني التي تدل عليها "كان" الناقصة(١):

الأول: تدل على المُضي، نحو: كان له مال.

الثاني: تكون بمعنى "القُدرة"، نحو قوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَا ۗ ﴾ [النمل: ٦٠]، أي: ما قدرتم.

الثالث: تكون بمعنى "صار"، كقوله تعالى: ﴿ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴾ [هـود:٤٣]، أي: صار.

الرابع: تكون بمعنى "ينبغي"، نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَآ ﴾ [النور:١٦].

الخامس: تكون بمعنى "الاستمرار"، أي: استمرار مضمون الخبر في جميع زمن الماضي، بشرط وجود قرينة، كقوله تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾ [النساء: ١٧]. ويُلاحظ مما سبق أنَّ "كان" متسعة من الناحية الدلالية.

## قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ مِثْقَالُ ﴾ بالرفع فعلى الفاعلية، فقد جعل "كان" تامة فاكتفت بالفاعل، فلل تحتاج إلى خبر، فهي بمعنى وقع أو حصل، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَقٍ ﴾ [النساء: ٢٨٠](١).

ومن المعانى التي تدل عليها "كان" التامة("):

الأول: تكون بمعنى حَدَثَ، نحو: ما شاء الله كان، أي: حدث. ونحو: كان الأمر، أي: حَدَثَ.

الثاني: تكون بمعنى حضر ، كقوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ ﴾ [النساء: ٢٨٠].

الثالث: تكون بمعنى "كَفَلَ"، نحو: كان فلان الصبيّ، أي: إذا كفله.

الرابع: تكون بمعنى "غَزَلَ" نحو: كان الصوف، أي: إذا غزله.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف عضيمة، دراسات لأسلوب القرآن الكريم، ج٨، ص ٣٣٣. وابن فارس، أحمد بن فارس (ت ٥٩٥هـ / ١٠٠٥م)، الصاحبي في فقه اللغة العربيّة ومسائلها وسنن العرب في كلامها، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٨هـ – ٢٠٠٧م، ص ١١٦-١١٧.

<sup>(2)</sup> انظر المهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٤٢٥. والأهوازي، الحسن بن علي (ت ٤٤٦هـــ / ١٠٥٥م)، الوجيز في شرح قراءات القرأة الثمانية أئمة الأمصار الخمسة، ط١، (حققه وعلق عليه دريد حسن أحمد)، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ٢٠٠٢م، ص ٢٥٤.

<sup>(3)</sup> انظر الأشموني، شرح الأشموني، ج١، ص ١١٥. وابن عصفور، المقرّب ومعه مُثُل المقرّب، ص ١٤٠.

فإن قيل: فلم أنث الضمير في قوله تعالى: ﴿ أَتَيْنَا بِهَا ﴾ [الأنبياء:٤٧]، ولم يقل: "به"، بالرغم من أنّ المثقال مذكر؟ قيل: لأنّه أضاف ضمير المثقال إلى الحبة وهي مؤنث (١).

# أثر القراءتين في المعنى

ذكرت هذه الآية الكريمة بيان العَدْل الإلهي يوم القيامة في الجزاء على ما سلف من الأعمال، فلا يظلم الله – عزَّ وجلَّ – أحدًا شيئًا، ولو كان عَمَله وزن حَبَّة من خردل، فإنَّها تُوزن له إنْ كانت حسنة، أو عليه إنْ كانت سيئة. فهذا التصوير في اختيار حَبَّة من خردل وهي أصغر ما تراه العيون، وأخفه في الميزان دلالة على دقة الميزان، وعدم إهمال عَمَل الإنسان مهما صَغُر (٢).

#### قراءة النصب:

وجه من قرأ ﴿ مِثْقَالَ ﴾ بالنصب، أنَّه جعل ﴿ كَانَ ﴾ ناقصة فتحتاج إلى اسم مرفوع وخبر منصوب. ومثقال حبَّة مجاز، أي: وزن حبة. والمعنى: وإنْ كان السشيء أو العملُ مثقالَ حبَّةٍ من خردل (٢).

وقيل المعنى: وإنْ كان الظلامة مثقال حَبَّة، وذلك لتقدم قوله تعالى: ﴿ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ مَلَ اللهِ المعنى: ﴿ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ مَلَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الأنبياء:٤٧]، وهذا نحو: مَن كذب كان شرًا له. أمّا سبب عدم ظهور علامة التأنيت في الفعل؛ وذلك لأنَّ الظلامة والظلم سواء، فذكر لتذكير الظلم، أو لمّا كانت الظلامة هي المنقال، والمثقال مذكّر، فقد ذكّر لتذكير المثقال أن وتهدف هذه القراءة إلى أنَّ على الإنسسان أنْ يعمل لأخرته؛ لأنَّه سوف يسأل عن عَمله يوم القيامة، ويحاسب عليه إنْ كان خيرًا أو شرًا.

### قراءة الرفع:

ووجه من رفع ﴿ مِثْقَالُ ﴾ أنَّه جعل ﴿ كَانَ ﴾ تامة، فرفع على الفاعلية، والمعنى: وإنْ وقع أو وجد أو حصل للعبد مثقال حَبَّة من خردل فسوف تُوزن بميزان العدل (٥). وكان التركيز في هذه القراءة على مقدار العمل، أي: فلو كان العمل مقدار حبَّة من

<sup>(1)</sup> انظر الدرويش، إعراب القرآن الكريم وبيانه، ج٦، ص ٣٢١.

<sup>(2)</sup> انظر قطب، سيد، في ظلال القرآن، ج٤، ص ٢٣٨١ - ٢٣٨٢. ومخلوف، حسنين محمَّد، صفوة البيان لمعاتي القرآن، ط٢، الإمارات العربية المتحدة، ١٤٠٢هـ – ١٩٨٢م، ص ٤١٧.

<sup>(3)</sup> انظر النسفي، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج٢، ص ٧٠٩. وأبو عبيدة، مجاز القرآن، ج٢، ص ٤٠. والكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٢، ص ٣٨.

<sup>(4)</sup> انظر الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٣، ص ٥٤٩. والقيسي، الكشف، ج٢، ص ٢١٥.

خردل، فسوف يُوزن في الميزان، مصداق قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَنوَيْلَتَنَا مَالِ هَندَا اللَّهِ فَا اللَّهِ فَا اللَّهِ فَا اللَّهِ فَا اللَّهِ وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلْهَا ﴾ [الكهف: ٩ ؛]، وفي هذا إشارة إلى دقة الميزان، والله - عزَّ وجلَّ - أعلم.

١٠ قوله تعالى: ﴿ وَٱلْحَنمِسَةُ أَنَّ لَعَنتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَنذِبِينَ ﴾ [النور:٧].
 قوله تعالى: ﴿ وَٱلْحَنمِسَةُ أَنْ لَعْنَتُ ٱللَّهِ عَلَيْهِ إِن كَانَ مِنَ ٱلْكَنذِبِينَ ﴾ [النور:٧].

قرأ أبو عمرو: ﴿ أَنَّ ﴾ بتشديد النون و ﴿ لَعْنَتَ ﴾ (١) بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ أَنَّ ﴾ بتخفيف النون و ﴿ لَعَّنَتُ ﴾ بالرفع (٢).

## الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ أَنَّ ﴾ بتشديد النون، فهي عاملة؛ أي: أنَّها تدخل على الجملة الاسمية فتنصب المبتدأ ويسمى اسمها، ويبقى الخبر مرفوعًا ويسمى خبرها. وقد نصب ﴿ لَعَنَتُ ﴾ على أنَّها المبتدأ ويسمى المها، والمجرور ﴿ عَلَيْهِ ﴾ في محل رفع خبر ﴿ أَنَّ ﴾ (٣).

# قراءة الرفع:

ومن قرأ ﴿ أَنْ ﴾ خفيفة النون، فقد رفع ﴿ لَعَنَتُ ﴾ على الابتداء. واسم ﴿ أَنْ ﴾ ضمير الشأن محذوف، و ﴿ لَعَنَتُ ﴾ مبتدأ، والجار والمجرور ﴿ عَلَيْهِ ﴾ في محل رفع خبر المبتدأ، والجملة في محل رفع خبر ﴿ أَنْ ﴾ المخففة (٤٠).

(1) كتبت بالتاء المفتوحة إتباعًا للرسم العثماني. (انظر السجستاني، المصاحف، ج١، ص ٤٤١).

<sup>(2)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤٥٣، والنشر في القراءات العشر، ٣٣٠/٣ - ٣٣١، وحجة القراءات، ص ٤٩٥ - ٤٩٦، والحجة في القراءات السبع، ص ١٦٠، والكشف، ٢/٣٧/ ٢٣٨، والتذكرة، ص ٣٨٣، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٠٩، والبدور الزاهرة، ص ٢٢٦، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٨٠، وإعراب القرآن، ص ٦٤٠، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/١٩١، والكشّاف، ٣/١٩١ - ١٩١، وتفسير البحر المحيط، ٣/٩١، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٩٨/٢، والكشّاف، ٣/٩١ - ١٩١، وتفسير البحر المحيط، ٣/٩١.

<sup>(3)</sup> انظر حسن، عباس، النحو الوافي، ج١، ص ٦٣١. والرعيني، الكافي في القراءات السبع، ص ١٦٦. والنشّار، عمر بن قاسم الأنصاري (ت ٩٣٨هـ / ١٥٣٢م)، المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرّر، ط١، (تحقيق أحمد محمود الحفيان)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـــ - ٢٠٠١م، ص ٢٧٣.

<sup>(4)</sup> انظر محيسن، محمَّد، القراءات وأثرها في علوم العربيّة، ج٢، ص ١٦٠. والأصبهاني، المبسوط في القراءات العشر، ص ٣٤٠. والزجاجي، عبد الرحمن بن إسحاق (ت ٣٤٠هـ / ٩٥٢م)، حروف المعاني، ط٢، (حققه وقدَّم له علي توفيق الحمد)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٦هـ – ١٩٨٦م، ص ٥٨٠.

وقد اشترط ابن الحاجب<sup>(۱)</sup> أنّ يكون اسم ﴿ أَنْ ﴾ المخففة ضمير الشأن. أمّا الجمهور فلم يشترطوا فيه ذلك، وذلك لأنّهم رأوا أنَّ ضمير الشأن خارج عن القياس، فلا يُحمل الكلام عليه ما وُجد له وجه آخر، ولهذا قدّر سيبويه (۱) في قوله تعالى: ﴿ وَنَندَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَاهِيمُ ﴿ قَدُ صَدَقَتَ الرَّوْيا (۱۰).

صَدَّقَتَ ٱلرُّءَيَا ۚ ﴾ [الصافات: ۱۰۶ - ۱۰۵]، أي: ناديناه أنّك يا إبراهيم قد صدقت الرؤيا (۱).

وإذا خُففت "أنَّ" يبقى عملها، ويكون اسمها ضمير الشأن محذوقًا، ويكون خبرها جملة، إمّا جملة اسمية أو فعلية، فلم تحتج لفاصل، فالاسمية نحو قوله تعالى: ﴿ وَءَاخِرُ دَعُولُهُمْ أَنِ المّا جملة اسمية أَخْمَدُ لِللّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [يونس: ١٠]. أمّا الفعلية التي فعلها جامد، فنحو قوله تعالى: ﴿ وَأَن لّيسَ لِلْإِنسَنِ إِلّا مَا سَعَىٰ ﴾ [السنجم: ٣٩]، والفعلية التي فعلها دعاء، نحو قوله تعالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِيَ أَنْ بُورِكَ مَن فِي ٱلنّارِ وَمَنْ حَوْلَهَا ﴾ [النمل:٨](٤).

## أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة النصب:

مَن جعل ﴿ أَنَّ ﴾ مشددة فقد نصب ﴿ لَعۡنَتَ ﴾ على أنَّها اسمها؛ لأنَّ الأصل في ﴿ أَنَّ ﴾ التشديد، وأنْ تكون عاملة، فجاء الكلام على أصل ما بني عليه (٧).

(4) انظر الأزهري، شرح التصريح على التوضيح، ج١، ص ٣٣١. ودعسين، منحة الملك الوهاب بشرح ملحة الإعراب، ص ٣٧٠. والسلسيلي، شفاء العليل في إيضاح التسهيل، ج١، ص ٣٧٠- ٣٧٢.

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٦.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف سيبويه، الكتاب، ج٣، ص ١٦٣. وابن عقيل، شرح ابن عقيل، (معه كتاب منحة الجليك بتحقيق شرح ابن عقيل)، ج١، ص ٣٤٠.

<sup>(5)</sup> انظر ابن الأنباري، عبد الرحمن بن محمَّد (ت ٥٧٧هـ / ١١٨٢م)، الإنصاف في مسائل الخلاف بين البصريين والكوفيين، ط١، (تحقيق ودراسة جودة مبروك محمَّد مبروك)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ٢٠٠٢م، مسألة ٣٥، ص ١٦٤.

<sup>(6)</sup> انظر مناقشة الاختلاف بين البصريين والكوفيين حول إعمال "أن" المخففة. (ابن الأنباري، الإنصاف في مسئل الخلاف، ص ١٦٤ – ١٧٠).

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> انظر بتصرف ابن خالويه، ا**لحجة في القراءات السبع**، ص ١٦٠. والثعالبي، ا**لجواهر الحسان في تفسير** ا**لقرآن**، ج٤، ص ١٧٣.

ويتعين تقدير حرف الجر الباء الذي يكون متعلقًا بالخامسة، فيكون المعنى: أنْ يشهد الرجل بأنّ لعنة الله عليه (١).

### قراءة الرفع:

ومن رفع ﴿ لَعْنَتُ ﴾ على الابتداء، فقد خفف ﴿ أَنَّ ﴾ فجعلها ﴿ أَنَّ ﴾، والجار والمجرور ﴿ عَلَيْهِ ﴾ يكون في محل رفع خبر المبتدأ، وإذا خُففت ﴿ أَنَّ ﴾ فيليها الأسماء فتضمر معها الهاء، ويكون اسمها ضمير الشأن (٢).

والمعنى: "أنه أي الأمر لعنة الله عليه"(٣).

فقراءة النصب جاءت على الأصل في أنْ يكون الحرف ﴿ أَنَّ ﴾ عاملا على طبيعت، وأتبع آخر الكلام مع أوله. أمّا قراءة الرفع فكانت على تخفيف ﴿ أَنَّ ﴾ فحينئذٍ لم يكن عاملا، فهذا فرع من الأصل، والأصل أقوى من الفرع، والله – عزَّ وجلَّ –.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن عاشور، تفسیر التحریر والتنویر، ج $^{(1)}$  انظر بتصرف ابن عاشور، تفسیر

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٢٣٧. والهمداني، حسين بن أبي العز (ت ٦٤٣هـ / ١٢٤٦م)، الفريد في إعراب القرآن المجيد، بدون طبعة وتاريخ، ٤م، (تحقيق فهمي حسن النمر، وفؤاد علي مخيمر)، دار الثقافة، الدوحة، ج٣، ص ٥٩٠.

<sup>(3)</sup> ابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٢، ص ٩٠٨.

11 - قول تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَكُ وَٱلْبَحْرَ يَمُدُّهُ مِنَ مَنْ مَنْ وَالْبَحْرَ يَمُدُّهُ مِنَ اللهِ أَإِنَّ ٱللهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ [تقمان: ٢٧]. قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقْلَكُ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ مِنَ بَعْدِهِ عَلَى اللهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [تقمان: ٢٧]. سَبْعَةُ أَنْحُرٍ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَاتُ ٱللهِ أَإِنَّ ٱللهَ عَزِيزُ حَكِيمٌ ﴾ [تقمان: ٢٧].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَٱلْبَحْرَ ﴾ بالنصب.

وقرأ نافع: ﴿ وَٱلْبَحْرُ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي(١).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

#### ولقراءة النصب وجهان:

الأول: أنْ يكون ﴿ ٱلْبَحْرَ ﴾ معطوفًا على ما قبله ﴿ مَّا ﴾ وهي اسم ﴿ أَنَّ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾، أي: ولو أنَّ ما في الأرض (٢).

الثاني: أنْ يكون ﴿ ٱلْبَحْرَ ﴾ منصوبًا على الاشتغال بتقدير فعل يفسره، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَآءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيرَانَ ﴾ [الرحمن:٧] (٣).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٥١٣، والنشر في القراءات العـشر، ٣٤٧/٢، وحجـة القـراءات، ص ٥٦٦-٥٦٦، والحجة في القراءات السبع، ص ١٨٢، والكشف، ٢٩٣/٢، والتذكرة، ص ٤١٦، وإتحـاف فضلاء البشر، ص ٤٤٨، والبدور الزاهرة، ص ٢٥٦، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٤٣، وإعراب القرآن، ص ٥٧٤، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٥٢٠، والكشّاف، ٣/٤٤٤، وتفسير البحـر المحـيط، ١٨٦/٧.

<sup>(2)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص ٢١٣. والأصبهاني، إعراب القرآن، ص ٣١٠.

<sup>(3)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج١٥، ص ٤٥٨. والهيتي، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ص ١١٣. والصبان، حاشية الصبان، ج٢، ص ١١٣.

### قراءة الرفع:

#### ولقراءة الرفع وجهان:

الأول: أنْ يكون ﴿ ٱلْبَحْرُ ﴾ مبتدأ، وخبره ﴿ يَمُدُّهُ ﴾، فلك في الواو أنْ تجعلها استئنافية، أو واو الحال (١).

فإنْ قيل: فلم جاز الابتداء في أثناء الكلام؟ فيجاب: لأنَّ ﴿ أَنَّ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ الْأَرْضِ ﴾ لم تعمل؛ فعندما اتصلت مع ﴿ مَّا ﴾ أصبحت كافة ومكفوفة (١).

الثاني: أنْ يكون ﴿ ٱلْبَحْرُ ﴾ معطوفًا مرفوعًا على محل ﴿ أَنَّ ﴾ ومعموليها، إذ موضعها الرفع بالابتداء، لوقوعها بعد ﴿ لَوۡ ﴾ (٢).

وإذا وقعت ﴿ أَنَّ ﴾ بعد ﴿ لَوْ ﴾، فهناك مذهبان:

الأول: الرفع على الابتداء، وهذا مذهب سيبويه  $(^{1})$ . والثاني: الرفع على الفاعلية بفعل مقدر، وهذا مذهب المبرد  $(^{\circ})^{(7)}$ .

والراجح عندي في قراءة الرفع الوجه الأول. أمّا الوجه الآخر فهو ضعيف؛ لما فيه من البعد والتكلف.

## أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة النصب:

مَن نصب ﴿ ٱلۡبَحۡرَ ﴾ عطفه على اسم ﴿ أَنَّ ﴾ وهو ﴿ مَّا ﴾، وخبرها ﴿ أَقَلَنْمُ ﴾ وخبره ﴿ يَمُدُّهُ مُ ﴾ وخبره ﴿ يَمُدُّهُ مُ ﴾ وخبره ﴿ يَمُدُّهُ مُ ﴾ وخبره الله على اسم ﴿ أَنَّ ﴾ وهو الله على اسم ﴿ أَنَّ اللهُ على اسم ﴿ أَنَّ اللهُ على اسم ﴿ أَنَّ اللهُ على الله على الله

<sup>(1)</sup> انظر الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج٢، ص ١٠٥٩. وأبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٧، ص ١٨٦٦. والكرماني، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ص ٣٢٨.

<sup>(2)</sup> انظر النحاس، معاني القرآن الكريم، ج٥، ص ٢٩١.

<sup>(3)</sup> انظر القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١٦، ص ٤٩٠.

<sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٦.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(</sup> $^{(6)}$  انظر بتصرف البناء، إ**تحاف فضلاء البشر**، ص ٤٤٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر العكبري، اللباب في علل البناء والإعراب، ج١، ص ١٥٨. والمبرد، الكامل في اللغة والأدب، ص ٢٢٤.

فإنْ قيل: فإنَّ من اختيار أبي عمرو أنْ يرفع المعطوف بعد الخبر، كقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ وَٱلسَّاعَةُ لَا رَيِّبَ فِيهَا ﴾ [الجاثية: ٣٧] فلم نصبه؟ فيجاب: الكلم في قوله قوله تعالى: ﴿ إِنَّ وَعُدَ ٱللَّهِ حَقُّ ﴾ تمام، ثمّ يستأنف ﴿ وَٱلسَّاعَةُ لَا رَيِّبَ فِيهَا ﴾. أمّا في قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي ٱلْأَرْضِ مِن شَجَرَةٍ أَقَلَكُمْ ﴾ فالكلام غير تام، فأشبه المعطوف قبل الخبر. وعلة عدم تمام الكلام فيها؛ وذلك لأنَّ ﴿ لَوْ ﴾ يحتاج إلى جواب، وجوابه قوله تعالى: ﴿ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ مُ القمان: ٢٧](١).

والمعنى: "ولو أنَّ ما في الأرض ولو أنَّ البحر َ يمدُّه" (٢).

ومن نصب ﴿ ٱلْبَحْرَ ﴾ على الاشتغال، فيكون المعنى: "ولو أنَّ الذي في الأرض حال كون البحر ممدودًا بكذا"(٣).

والواو تعد واو الحال، فلم يحتج إلى ضمير رابط بين الحال وصاحبها، وذلك للاستغناء عنه بالواو<sup>(٤)</sup>.

### قراءة الرفع: ولقراءة الرفع وجهان:

الأول: رفع ﴿ ٱلۡبَحْرُ ﴾ على الابتداء، وخبره ﴿ يَمُدُّهُ ، والجملة حالية، والرابط حرف الواو (٥). والمعنى: "والبحر هذه حاله"(٢).

الثاني: رُفع ﴿ ٱلْبَحْرُ ﴾ على أنَّه معطوفٌ مرفوعٌ على محل ﴿ أَنَّ ﴾ ومعموليها، فيكون المعنى: "ولو ثبت كونُ الأشجار أقلامًا، وثبت كونُ البحر ممدودًا بسبعة أبحر "(٧).

ويقوي قراءة الرفع أنَّ النبي - صلى الله عليه وسلم - قرأ بها (^). فمَن رفع بالابتداء في قراءة الرفع، فهو أجود وأوضح من العطف على المحل، والله - عزَّ وجلَّ - أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٥٦٦ - ٥٦٧. والنحاس، القطع والاتتناف، ص ٥٤٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> الزجاج، **معاني القرآن وإعرابه**، ج٤، ص ٢٠٠.

<sup>(3)</sup> ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج١٥، ص ٤٥٨.

<sup>(4)</sup> انظر السمين الحلبي، الدر المصون، ج٩، ص ٦٧.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> انظر الشوكاني، **فتح القدير**، ج٤، ص ٣١٩.

<sup>(6)</sup> انظر ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٦، ص ٣٢٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> الزمخشري، ا**لكشاف**، ج٣، ص ٤٤٤.

<sup>(8)</sup> انظر السيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩٩١١هـ / ١٥٠٦م)، الدر المنثور في التف سير بالماثور، ط١، ١٧٨م، (تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي)، مركز هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، القاهرة، ١٤٢٤هـ - ٢٠٠٣م، ج١١، ص ٢٥٩.

١٢- قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَأَتَبَعْنَهُمْ ذُرِّيَّتِهِمْ بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِمَ ذُرِّيَّتِهِمْ وَرَبَّتِهِمْ وَمَآ أَلَتَنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ ٱمْرِي عِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾ [الطور: ٢١]. قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱتَّبَعَتُهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَانٍ أَلْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِّيَّتِهِمْ وَمَا أَلَتْنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ ٱمْرِي عِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾ [الطور: ٢١]. ومَا أَلتَنَهُم مِّنْ عَمَلِهِم مِّن شَيْءٍ كُلُّ ٱمْرِي عِمَا كَسَبَ رَهِينٌ ﴾ [الطور: ٢١].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَأَتَبَعْنَنَهُمْ ﴾ بالنون و ﴿ ذُرِيَّتِهِمْ ﴾ النصب والجمع في الموضعين. وقرأ نافع: ﴿ وَٱتَّبَعْتُهُمْ ﴾ بالناء و ﴿ ذُرِيَّتُهُمْ ﴾ بالرفع والمفرد في الموضع الأول، وقرأ في الموضع الثاني ﴿ ذُرِيَّتِهِمْ ﴾ بالنصب والجمع. الموضع الثاني ﴿ ذُرِيَّتِهِمْ ﴾ بالنصب والجمع. وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي (٢) (٣).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ وَأَتَّبَعْنَكُمْ ﴾ بالنون، فقد جعل ﴿ ذُرِّيَّتِهِمْ ﴾ مفعولاً به ثانيًا؛ لأنَّ الفعل "تبع" يتعدى إلى مفعول واحد. أمَّا إذا نقل بالهمزة فيتعدى إلى مفعولين (٤).

وقرأ ابن عامر: ﴿ وَٱتَّبَعَتْهُمْ ﴾ بالناء و﴿ ذُرِّيَّتُهُمْ ﴾ بالرفع والجمع، وقرأ ﴿ ذُرِّيَّتِهِمْ ﴾ في الموضع الثاني بالنصب والجمع. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٦١٢).

<sup>(1)</sup> الاختلاف النحوي بين القراءتين في الموضع الأول.

<sup>(2)</sup> قرأ ابن كثير، وعاصم، وحمزة، والكسائي: ﴿ وَٱتَّبَعَتْهُمْ ﴾ بالناء و﴿ ذُرِيَّتُهُمْ ﴾ بــالرفع والمفــرد فـــي الموضع الثاني ﴿ ذُرِيَّتُهُمْ ﴾ بالنصب والمفرد.

<sup>(3)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٦١٢، والنشر في القراءات العشر، ٢٧٣/٢، وحجة القراءات، ص ٦٨٦- ٢٨٨، والكشف، ٢٠٩٢- ٣٩١، والحجة في القراءات السبع، ص ٢١٧- ٢١٨، والتذكرة، ص ٤٨٣، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٥١٨، والبدور الزاهرة، ص ٣١١، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٦٥، وإعراب القرآن، ص ١٠٤٣، والكشّاف، ٤/٣٥٣، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٠٨٠- ٣٨١، والكشّاف، ٤/٣٥٣، وتفسير البحر المحيط، ١٤٧/٨.

<sup>(4)</sup> انظر الهمداني، الفريد في إعراب القرآن المجيد، ج٤، ص ٣٧١. والغلابيني، جامع الدُّروس العربيّـة، ج١، ص ٣٩٠. والداني، جامع البيان في القراءات السبع المشهورة، ص ٣٢٩.

## قراءة الرفع:

ومن قرأ ﴿ وَٱتَبَعَتَهُم ﴾ بالتاء فقد رفع ﴿ ذُرِيَّتُهُم ﴾ على الفاعلية (١). فالذرية تقع للمفرد والجمع، فإذا كانت جمعًا تكون نحو: أقوام؛ لأنَّ الجموع قد تجمع، وأصل وزن كلمة "ذريــة" هو "قُعْولة" من "الذر" فقلبت الواو ياء ثم أدغمت الياءان فصارت في وزن "قُعْلية"(٢).

## أثر القراءتين في المعنى

هذه الآية الكريمة إخبار من الله – عزَّ وجلَّ – العباد عن كمال إحسانه، وتفضله، وتفضله، وتكرمه على المؤمنين، فيلحق سبحانه وتعالى بهم من آمن مِن أو لادهم في المنزلة؛ لتقرَّ بهم عيونهم في الجنة، وإنْ كان عملهم أقل من هذه المنزلة، فيتفضل الله – عزَّ وجلَّ – برفع ناقصي العمل بالكامل، ولا ينقص من درجات الآباء أي درجة (٢).

#### قراءة النصب:

حجة من قطع الألف في ﴿ وَأَتَبَعْنَهُمْ ﴾ ونصب ﴿ ذُرِيَّتِمْ مُ ﴿ أَنَّه أَضاف الفعل الله حزَّ وجلَّ - عن نفسه، كما أتى الإخبار منه الله - عزَّ وجلَّ - عن نفسه، كما أتى الإخبار منه عزَّ وجلَّ عن نفسه في ما قبله وهو قوله تعالى: ﴿ وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورٍ عِينٍ ﴾ [الطور: ٢٠]، وما بعده في قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَلْتَنَاهُم ﴾ الطور: ٢١]، وقوله تعالى: ﴿ وَمَا أَلْتَنَاهُم ﴾ الطور: ٢١]، وفوله تعالى: ﴿ وَمَا أَلْتَنَاهُم ﴾ مفعولين، ونصب بالكسرة؛ لأنّه جمع مؤنث سالم (٥).

<sup>(1)</sup> انظر النشّار، المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرّر، ص ٤٠٦. وقمحاوي، طلائع البـشر فـي توجيه القراءات العشر، ص ١٩٢.

<sup>(2)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٦٨٢. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٢١٧.

<sup>(3)</sup> انظر الشيرازي، جامع البيان في تفسير القرآن، ج٤، ص ٢٠٢. وحومد، أسعد محمود، أيسر التفاسير، ط٤، ٣م، دمشق، ١٤١٩هـ – ٢٠٠٩م، ج٣، ص ١٣٠٤.

<sup>(4)</sup> اختلف المفسرون في المقصود بقوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱتَّبَعَتَّهُمْ ذُرِّيَّتُهُم بِإِيمَانٍ ﴾ [الطور: ٢١]، فهناك أربعة تأويلات، هي:

١- أَنَّ الله - عزرَّ وجلَّ - يدخلُ الذرية بإيمان الآباء الجنة.

٧- أنَّ الله – عزَّ وجلَّ – يعطى الذرية مثل أجور الآباء من غير أنْ ينقص الآباء من أجورهم شيئًا.

٣- أنَّهم البالغون عملوا بطاعة الله - عزَّ وجلَّ - مع آبائهم، فألحقهم الله - عزَّ وجلَّ - بآبائهم.

٤- أنَّه لمَّا أدرك أبناؤهم الأعمال التي عملوها تبعوهم عليها، فصاروا مثلهم فيها.

وهذه الأوجه حسنة، فرحمة الله – عزَّ وجلَّ – واسعة بالعباد.

انظر بتصرف الماوردي، علي بن محمَّد (ت ٤٥٠هـ / ١٠٥٨م)، النكت والعيون، بدون طبعة وتاريخ، ٦م، (راجعه وعلق عليه السيّد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم)، دار الكتب العلمية، بيروت، ج٥، ص ٣٨١.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٣٩٠.

#### فإن قيل: فما الفرق بين الذرية والذريات؟

فيجاب: الذرية تطلق على الواحد والجمع، والإتيان بالمفرد لخفته – في قراءة نافع –. أمّا الذريات فلا تطلق إلا على الجمع<sup>(١)</sup>.

### قراءة الرفع:

وحجة من وصل الألف في ﴿ وَٱتَّبَعَتْهُمْ ﴾ ورفع ﴿ ذُرِيَّتُهُمْ ﴾ على الفاعلية، الإضافتها إلى الفعل.

ويقوي قراءة الرفع، في أنْ تكون ذرية على المفرد، قوله سبحانه وتعالى: ﴿ أُوْلَتِهِكَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَّتَنَ مِن ذُرِّيَّةٍ ءَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِن ذُرِّيَّةٍ إِبْرَاهِيمَ اللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيَّتَنَ مِن ذُرِّيَّةٍ ءَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِن ذُرِّيَّةٍ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَاءِيلَ ﴾ [مريم:٥٨].

كما يقوي هذه القراءة أيضًا أنَّ النبي – صلى الله عليه وسلم – قرأ بالرفع  $(^{7})$ . وقد أجاز الزجاج  $(^{7})$  الوجهين، فقال: "وكلا الوجهين جائز، الذرية تقع على الجماعة، والذريات جمع، وذرية على التوحيد أكثر  $(^{1})$ .

والمعنى: "ما نقصنا المتبوعين من ثواب أعمالهم شيئًا بالحاق ذريتهم بهم في الدّرجة، بل أعطيناهم ثوابَهم كاملاً، ورفعنا ذريتَهم إلى درجتهم فضلاً وإحسائًا "(٥).

فقراءة النصب تضمنت تناسبًا مع ما قبلها وما بعدها، فكانت على نظام واحد، والفاعل هو الله – عزَّ وجلَّ – وتعدّت القراءة إلى مفعولين. أمَّا قراءة الرفع فاكتفت بالفاعل، وأتت لفظة "ذرية" على الإفراد، وقد يراد بها الجمع، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر العشّا، البسط في القراءات العشر، ج٦، ص ١٦٧. والبيلي، أحمد محمَّد، المكتشاف عما بين القراءات العشر من خلاف، ط١، الدار السودانية للكتب، الخرطوم، ١٤١٩هـ – ١٩٩٨م، ص ٦٨.

<sup>(2)</sup> انظر السيوطي، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ج١٣، ص ٧٠٢.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٥، ص ٦٥.

<sup>(5)</sup> مخلوف، حسنين، صفوة البيان لمعاتي القرآن، ص ٦٧١.

## المبحث الثاني

## بين النصب والجر

- المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالجر.
- المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجر ونافع بالنصب.

# المطلب الأول

ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالجر

١- قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِي ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَ كَنشِفَتُ ضُرَّهُ مَ أُو أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتَهِ مَ ﴾
 هُنَ كَنشِفَتُ ضُرَّهُ مَ أُو أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتَهِ عَلَى هُنَ اللهِ إِنْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ مُمْسِكَتُ رَحْمَتَهِ عَلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِلَى اللهِ إِنْ أَرَادَنِي بِرَحْمَةٍ هَلْ هُنَ اللهِ إِلَى اللهِ إِنْ أَرَادَنِي اللهِ إِلْهُ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ إِلَى اللهِ اللهِ اللهِ إِلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ الللهُ اللهُ ا

قوله تعالى: ﴿ قُلْ أَفَرَءَيْتُم مَّا تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِنْ أَرَادَنِيَ ٱللَّهُ بِضُرِّ هَلْ هُنَّ كَنشِفَتُ ضُرِّهِ } [الزمر:٣٨].

قرأ أبو عمرو: ﴿ كَشِفَتُ ﴾ و ﴿ مُمْسِكَنتُ ﴾ بالتنوين و ﴿ ضُرَّه ـ ﴾ و ﴿ رَحْمَتُهِ ـ ﴾ بالنصب في الموضعين.

وقرأ نافع: ﴿ كَشِفَتُ ﴾ و ﴿ مُمْسِكَتُ ﴾ بتخفيف النتوين و ﴿ ضُرِّه ٤ ﴾ و ﴿ رَحَمْتِهِ ٤ ﴾ بالجر في الموضعين. في الموضعين. وقرأها بالجر أيضاً: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي (١).

#### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ كَنشِفَتُ ﴾ بالتنوين، فقد نصب ﴿ ضُرَه ﴾ و ﴿ رَحْمَتُه على المفعولية السم الفاعل؛ لأنَّه دلّ على الاستقبال، والتنوين على الأصل، فحينئذ يعمل اسم الفاعل عَمَل الفعل، فينصب ما بعده وجوبًا (٢).

والشرط يفيد الاستقبال عند النحويين، وإنْ كان فعله ماضيًا، نحو قوله تعالى: ﴿ فَإِن قَلَتُلُوكُمْ فَٱقْتُلُوهُمْ ﴿ وَالبقرة: ١٩١]. أمّا إذا كان الشرط بلفظ "كان" بعدها فعل ماض، فإنّه قد يأتي للدلالة على الماضي، نحو قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ ٱللّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٥٦٢، والنشر في القراءات العشر، ٢/٣٦٣، وحجة القراءات، ص ٦٢٣- ٢٠٢، والكشف، ٢/١٤، والتذكرة، ص ٤٤١، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٨١، والبدور الزاهرة، ص ٢٨٢، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٥٤، وإعراب القرآن، ص ٨٨٣- ٨٨٤، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٠٢، والكشّاف، ١٩/٤، وتفسير البحر المحيط، ٢٨٢٠).

<sup>(2)</sup> انظر المهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٤٩٨. والدمشقي، إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع، ص ٦٦٩.

لِلنَّاسِ ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَىٰهَيِّنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ قَالَ سُبْحَىٰنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُ و فَقَدْ عَلِمْتَهُ و المائدة:١١٦](١).

### قراءة الجر:

ومن قرأ ﴿ كَنشِفَنتُ ﴾ بتخفيف التنوين، فقد جر ّ ﴿ ضُرِّه عَ ﴾ و ﴿ رَحْمَتِهِ عَلَى الإضافة (٢).

والإضافة هنا لفظية (غير المحضة) التي لم تفد المضاف تعريفًا أو تخصيصًا، فمثال عدم إفادتها التعريف قوله تعالى: ﴿هَدُيًّا بَلغَ ٱلْكَعْبَةِ ﴾ [المائدة: ٩٥]، ولم تفده تعريفًا؛ لأنّا وصف بها النكرة، فإنّ ﴿بَلغَ ﴾ وقع صفة لـ ﴿هَدُيًّا ﴾ وهو نكرة. ومثال عدم إفادتها التخصيص: ضارب زيدًا. فالاختصاص حاصل قبل الإضافة (٣).

## أثر القراءتين في المعنى

جاءت هذه الآية الكريمة ردًا على المشركين، والبرهان على وحدانية الله – سبحانه وتعالى –. فالمشركون حين خوفوا النبي – صلى الله عليه وسلم – من آلهتهم، نزلت هذه الآية مبينة أنَّهم لا يقدرون على شيء، فكل شيء بيد الله – عزَّ وجلَّ -(3).

### قراءة النصب:

حجة من نصب ﴿ ضُرّه على و ﴿ رَحْمَتُه على المفعولية لاسم الفاعل، منون على الأصل؛ لأنّه أمر منتظر غير واقع (٥).

والمعنى: هل هنّ يكشفن ضرَّه أو يُمسكن رحمته (٦).

<sup>(1)</sup> انظر السامرائي، معاني النحو، ج٤، ص ٦٣ - ٦٤.

<sup>(2)</sup> انظر الهمداني، الفريد في إعراب القرآن المجيد، ج٤، ص ١٩٣. والنشّار، المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرّر، ص ٣٥٩.

<sup>(3)</sup> انظر ابن السراج، **الأصول في النحو**، ج١، ص ١٢٦. والجوجري، محمَّد بن عبد المنعم، شرح شدور الذهب، ط١، ٢م، (تحقيق نواف بن جزاء الحارثي)، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، ١٤٢٤هـ، ج٢، ص ٥٧٥- ٥٧٦.

<sup>(4)</sup> انظر الكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٢، ص ٢٦٩ - ٢٧٠.

<sup>(5)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٦، ص ٩٦. والقيسي، الكشف، ج٢، ص ٣٤١.

<sup>(6)</sup> انظر ابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٣، ص ١١١٤.

#### قراءة الجر:

وحجة من خفف التنوين، وجر ﴿ ضُرِهِ عَهُ و ﴿ رَحَمَتِهِ عَهُ أَنَّ الفعل إذا مضى في المعنى، نحو: أخوك أخذ حقه؛ لأنَّ الإضافة تدل على المضي. وقد ورد عن العرب استعمال الإضافة في الماضي والمنتظر. أمّا التنوين فلم يستعمل الأفي المنتظر، ودليل هذا قوله عزَّ وجلَّ: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ذَآبِقَةُ ٱلْمَوْتِ ﴾ [آل عمران:١٨٥](١).

وحجة أخرى وهي أنَّ مَن أضاف فقد أراد التخفيف، فحذف التنوين، ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَ وَاللَّأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي ٱلرَّحْمَانِ عَبْدًا ﴾ [مريم: ٩٣]. فهذا لم يقع، وتقديره: آتِ الرحمن (٢).

فإنْ قيل: فكيف جاء قوله تعالى: ﴿ كَنشِفَتُ ﴾ و﴿ مُمْسِكَنتُ ﴾ على التأنيث بعد قوله تعالى: ﴿ وَمُحْوَقُونَكَ بِٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۚ ﴾ [الزمر:٣٦].

فيجاب: المقصود هنا من تأنيثها التنبيه على كمال ضعفها، فكانوا يصفون الأصنام التي يعبدونها بالتأنيث، فيقولون: اللات، والعزى، ومناة. وفي ذلك أيضًا تحقير لها وتهكم على من بعدها<sup>(٦)</sup>.

لقد جاءت قراءة النصب على الأصل؛ لأنَّ اسم الفاعل المنون إذا دل على الحال والاستقبال يعمل عمَل الفعل وجوبًا. أمَّا قراءة الجر فكانت على الإضافة وتخفيف التنوين. وكلا الوجهين جائز لورودهما في القرآن الكريم، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٦٢٣. والفراء، معاني القرآن، ج٢، ص ٤٢٠.

<sup>(2)</sup> انظر الكرماني، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ص ٢٨٥. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٦٢٣.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج٢٦، ص ٢٨٣. والكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٢، ص ٢٧٠.

٢- قوله تعالى: ﴿ فَكَ رَقَبَةً ۞ أُو أَطْعَمَ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴾ [البلد:١٣،١٤].
 قوله تعالى: ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ۞ أُو إِطْعَيْمٌ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴾ [البلد:١٣،١٤].

قرأ أبو عمرو: ﴿ فَكَ ﴾ و﴿ أَطْعَمَ ﴾ و﴿ رَقَبَةً ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ فَكُ ﴾ و ﴿ إِطْعَامُ ﴾ و ﴿ رَقَبَةٍ ﴾ بالجر.

كما قرأها بالجر أيضًا: ابن عامر، وعاصم، وحمز $s^{(1)}$ .

#### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن جعل ﴿ فَكُ ﴾ فعلا، فقد نصب ﴿ رَقَبَةً ﴾ على أنَّها مفعول به (٣).

وقد اختار الفرّاء<sup>(1)</sup> قراءة النصب، وحجته أنَّ ما بعده ﴿ كَانَ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ﴾ [البلد: ٩٤]، فلما عطف بـ ﴿ كَانَ ﴾ وهي فعل ماض على الأول، وَجَبَ أنْ يكون الأول ﴿ فَكَ ﴾ فعلا ماضيًا؛ حتى يعطف فعلا ماضيًا على فعل ماض وهذه الحجة قد نوّه إليها أبو عمرو (٢).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٦٨٦، والنشر في القراءات العشر، ٢٠١/٢، وحجة القراءات، ص ٦٦٥- ٥٢٥، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٤٤، والكشف، ٢٧٣/٢- ٤٧٤، والتذكرة، ص ٥٤٤، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٥٨٥، والبدور الزاهرة، ص ٣٥٦، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٨١، وإعراب القرآن، ص ١٣٢٤- ١٣٢٥، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٣٦٤، والكشّاف، ٢/٩٤، وتفسير البحر المحيط، ٢٤٩/٨.

<sup>(2)</sup> الاختلاف النحوي في الموضع الأول.

<sup>(3)</sup> انظر الداني، جامع البيان في القراءات السبع المشهورة، ص ٧٧٩. وابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٨، ص ٤٠٦.

<sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٤.

<sup>(5)</sup> انظر الفراء، معاني القرآن، ج٣، ص ٢٦٥. والنحاس، إعراب القرآن، ص ١٣٢٤.

<sup>(6)</sup> انظر الفارسى، الحجة للقرّاء السبعة، ج٦، ص ٤١٥.

وقد ردّ النحاس<sup>(۱)</sup> ما ذهب إليه الفرّاء؛ لأنَّ النسق على الأول لا يلزم، فــلا يجـوز أنْ يكون معطوقًا على المعنى؛ لأنَّ المعنى فعل هذا، ثمّ ذهب النحاس إلى أنّ الفراء قــد خــالف قوله في جوازه أنْ تكون قراءة الجر على إضمار "أنْ" ومثل لذلك – الفرّاء – بقول الشاعر (۲): ألا أيُّهذا اللائمــي أحضر الـوغى وأنْ أشهـد اللذات هل أنت مُخلِدي (۳) [البحر الطويل]

يريد أنْ أحضر. ولو كان الأمر كما ذهب إليه الفرّاء لنصب "أحضر "، وإضمار "أنْ" لا يجوز إلا بعوض؛ لأنّها بعض اسم (٤).

#### قراءة الجر:

ومن جعل ﴿ فَكُ ﴾ اسمًا، فقد جر ﴿ رَقَبَةٍ ﴾ على أنَّها مضاف إليه (٥).

فقد أضيف المصدر إلى المفعول، ثمّ لم يذكر الفاعل، وهذا نحو قوله تعالى: ﴿ لَّا يَسْغَمُ الْمُوسِنُ مِن دُعَآءِ ٱلْحَيْرِ ﴾ [فصلت: ٩٤]، والتقدير: من أنْ يدعو الخيرَ. ونحو: ضَرَّبُ زيدٍ وضَرَبَ زيدًا (١).

وقد اختار الأخفش  $(^{\vee})$  قراءة الجر، فقال: "وقَكُّ رقبةٍ هو الجيِّد" $(^{\wedge})$ .

#### أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة النصب:

وجه مَن نصب ﴿ رَقَبَةً ﴾ أنَّه لمّا وقع لفظ الماضي في قوله تعالى: ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴾ [البلد: ١١]، واحتاج إلى تفسير الاقتحام ما هو؟ فسره بفعل ماض مثله، وهذا كقوله

 $<sup>^{(1)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص  $^{(1)}$ 

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> انظر الفراء، **معاني القرآن**، ج٣، ص ٢٦٥.

<sup>(3)</sup> طرفة، طرفة بن العبد (ت ٢٠ق.هـ / ٥٦٤م)، الديوان، ط٣، (شرحه وقدّم له مهدي محمَّد ناصر الدين)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٣هـ - ٢٠٠٢م، ص ٢٥.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف النحاس، إعراب القرآن، ص ١٣٢٤ - ١٣٢٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر الصَّفاڤسي، غيث النفع في القراءات السبع، ج٣، ص ١٢٧٧. والمَحَلَّـي، والـسيوطي، تفسير الجلالين، ص ٥٩٥.

<sup>(6)</sup> انظر ابن يعيش، شرح المفصل، ج٤، ص ٧٨. والعكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ٤٦٣. وابن خالويه، الحسين بن أحمد (ت ٣٧٠هـ / ٩٨١م)، إعراب ثلاثين سورة من القرآن الكريم، بدون طبعة، دار مكتبة الهلال، بيروت، ١٩٨٥م، ص ٩١.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(8)</sup> الأخفش، معاني القرآن، ج٢، ص ٥٧٩.

تعالى: ﴿ وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْحَآقَةُ ﴾ [الحاقة: ٣]، ففسر بفعل ماض، وهو قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتُ ثَمُودُ ﴾ [الحاقة: ٤]. وهذه القراءة محمولة على المعنى (١)(١).

والمعنى: فلا اقتحم العقبة قال: فلا فك رقبة، ولا أطعم في يوم ذي مسبغة يتيمًا ذا $^{(7)}$ .

#### قراءة الجر:

ووجه من جر ﴿ رَقَبَةٍ ﴾ على أنّها مضاف إليه فقد جعلها تفسيرًا للسؤال المتقدم وهو ﴿ وَمَا أَدْرَنْكَ مَا ٱلْعَقَبَةُ ﴾ [البلد: ١٦] فأخبر ما هي: هي فك رقبة أو إطعام. وهذا نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَدْرَنْكَ مَا هِيَةً ﴾ [القارعة: ١٠]، ثم فسر السؤال بقوله تعالى: ﴿ نَارٌ حَامِيَةٌ ﴾ [القارعة: ١٠]. وقدر حذف المضاف ليكون المفسر كالمفسر؛ لأنّ العقبة اسم لمسمى جامد، والفك مصدر دال على الحدث (٤).

فالمصدر يعمل عمل الفعل إذا كان بتقدير الفعل، فهو إنْ كان في اللفظ مضافًا، فهو في المعنى مفعول (٥).

و لا يصح أنْ تجعل ﴿ فَكُ ﴾ تفسيرًا لـ ﴿ ٱلْعَقَبَةَ ﴾؛ لأنَّ هـذا يقتـضي أنْ تجعـل المصدر تفسيرًا لغير المصدر، كما جعلته للمصدر، ولو لم تضمر لصار التقدير: والعقبة فـك رقبة، وليس الأمر على ذلك (٦).

والمعنى: وما أدراك ما العقبة؟ أي: هي فكُ رقبةٍ أو الطعام. أي: اقتحامها فك رقبة أو اطعام. فاقتحامها أحد هذين النوعين $\binom{(\vee)}{}$ .

ويكمن الفرق بين القراءتين هو أنَّ قراءة النصب مكتفية بنفسها، ولم تكن بحاجة السي تقدير. أمّا قراءة الجر فاحتاجت إلى تقدير، والله – عزَّ وجلَّ –.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج٢، ص ٤٧٤. والقرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٢٢، ص ٣٠٥.

<sup>(2)</sup> اختلف في المقصود بقوله تعالى: ﴿ فَكُّ رَقَبَةٍ ﴾ في ثلاثة أوجه:

<sup>1-</sup> إخلاصها من الأسر.

٢- عتقها من الرق.

٣- اجتناب المعاصى، وفعل الطاعات.

<sup>(</sup>انظر بتصرف الماوردي، النكت والعيون، ج٦، ص ٢٧٨ - ٢٧٩).

<sup>(3)</sup> انظر بنصرف الأزهري، معاني القراءات، ص ٥٤٦. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج١١، ص ٩.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٧٦٤ - ٧٦٥. والهمداني، الفريد في إعراب القرآن المجيد، ج٤، ص ٧٧٥.

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف ابن خالویه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج٢، ص ٤٨٣.

انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج٢، ص ٤٧٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر بتصرف الأصبهاني، إعراب القرآن، ص ٥٢٣. والفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٤، ص ٥٥٣. والمجاشعي، النكت في القرآن الكريم، ص ٥٥٦.

# المطلب الثاني

ما قرأه أبو عمرو بالجر ونافع بالنصب

١- قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَاعْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ۚ ﴾ [المائدة: ٦].
 وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلِكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ۚ ﴾ [المائدة: ٢].
 قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ إِذَا قُمْتُمْ إِلَى ٱلصَّلَوٰةِ فَٱغْسِلُواْ وُجُوهَكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ۚ ﴾ [المائدة: ٢].
 وَأَيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَآمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ۚ ﴾ [المائدة: ٢].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: ابن كثير، وعاصم في رواية أبي بكر، وحمزة.

وقرأ نافع: ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: ابن عامر، وعاصم في رواية حفص، والكسائي(1).

### الناحية النحوية

#### قراءة الجر:

ولقراءة الجر أربعة أوجه (٢):

الأول: عطف ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ على ﴿ رُءُوسِكُمْ ﴾ لفظا ومعنَّى.

الثاني: جر ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ على الجوار، نحو: هذا جُحْرُ ضنَبٌ خَرِبٍ"، لمجاورته لـ "ضنَبٌ" المجاورة.

و أنكر السيوطي (٣) هذا الوجه؛ "لأنَّ الجر على الجوار في نفسه ضعيفٌ شاذ، لم يَردْ منه إلاّ أحرف يسيرة، والصواب: أنَّه معطوف على ﴿ بِرُءُوسِكُمْ ﴾ على أنَّ المراد به مسح الخف "(٤).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٢٤٢- ٢٤٣، والنشر في القراءات العشر، ٢٥٤/٢، وحجة القراءات، ص ٢٢٠ انظر السبعة في القراءات السبع، ص ٢٠، والكشف، ١/٥٤٥- ٤٤٦، والتذكرة، ص ٢٤٤، والكشف م ٢٢٣- ٢٢١، والحجة في القراءات السبع، ص ٨٦، والتيسير في القراءات السبع، ص ٨٦، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٥٤- ٢٠٥، والتبيان في إعراب القرآن، ١/٥٣٥، والكثنّاف، ١/١٤، وتفسير وإعراب القرآن، ١/٣٥٥، والكثنّاف، ١/١٤، وتفسير البحر المحيط، ٢/٢٥.

<sup>(2)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٧، ص ٢٢٣ - ٢٢٨. وابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ٢٤٤.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۳۷.

<sup>(4)</sup> السيوطى، الإتقان في علوم القرآن، ص ٣٨٧.

الثالث: جر ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾؛ للتنبيه على عدم الإسراف باستعمال الماء، فعطفت على الممسوح، والمراد غسلها.

الرابع: جر ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ بحرف جر مقدر يدل عليه السياق.

### قراءة النصب:

ولقراءة النصب وجهان(١):

الأول: نصب ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ عطفًا على ﴿ وُجُوهَكُمْ ﴾ و ﴿ أَيْدِيَكُمْ ﴾.

واختار ابن الأنباري<sup>(۲)</sup> هذا الوجه؛ "لأنّه لو كان معطوفًا على ﴿بِرُءُوسِكُمْ ﴾ لكان ينبغى أنْ تكون الأرجل ممسوحة لا مغسولة"(٣).

الثاني: نصب ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ عطفًا على محل ﴿ رُءُوسِكُمْ ﴾؛ لأنَّها بمعنى امسحوا رؤوسكم.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الجر:

مَن عطف ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ على ﴿ رُءُوسِكُمْ ﴾ فحجته أنَّ السُّنة قد بينت بانَّ المراد بالمسح هو الغسل، وقد ورد عن العرب مجيء المسح بمعنى الغسل، نحو: تمسحت للصلاة أي: توضأت. ودليل هذا أنّ التحديد واقع معه، والتحديد إنَّما جاء في المغسول دون الممسوح. والمسح هنا واجب (٤).

والمعنى: وامسحوا رؤوسكم وامسحوا (واغسلوا) أرجلكم (٥).

ومن جر ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ بحرف جر مقدر، فيكون المعنى: "وافعلوا بأرجلكم غسلا"(٦).

<sup>(1)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ٣٣٥. والقيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ١٣٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۱۰.

<sup>(3)</sup> ابن الأنباري، الإنصاف في مسائل الخلاف، ص ٤٨٤.

<sup>(4)</sup> انظر الأزهري، معاني القراءات، ص ١٣٩. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج١، ص ٤٤٥.

<sup>(5)</sup> انظر ابن الحاجب، أمالي ابن الحاجب، ج١، ص ٢٧٩.

<sup>(6)</sup> السمين الحلبي، الدر المصون، ج٤، ص ٢١٥.

# قراءة النصب:

ولقراءة النصب وجهان:

الأول: نصب ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ وحجة ذلك أنّه عطف على ﴿ وُجُوهَكُمْ ﴾ و﴿ أَيْدِيَكُمْ ﴾ و ﴿ أَيْدِيكُمْ ﴾ فقد ردّه على أول الكلام؛ لأنّه عطف محدود على محدود؛ لأنّ ما أوجب الله – عزّ وجلّ عسله قد حصره بحدّ، وما أوجب مسحه أهمله بغير حدّ. وبهذا يكون في الكلام تقديم وتأخير، نحو قوله تعالى: ﴿ يَهُمُرْيَمُ ٱقَّنُتِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكَعِي مَعَ ٱلرَّاكِعِينَ ﴾ [آل عمران: ٣٤] فالغسل في هذه القراءة واجب (١).

والمُعنى: "فاغسلوا وجوهكم وأيديكم إلى المرافق وأرجلكم السي الكعبين وامسموا برؤوسكم"<sup>(٢)</sup>.

فإنْ قيل: فلم فصل بين المعطوف والمعطوف عليه بقوله تعالى: ﴿ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ ﴾؟

قيل: وذلك للمحافظة على الترتيب المشروع في الوضوء؛ حتى لا يظن أحد الجواز في تقديم فعل على آخر(7).

الثاني: ومن نصب ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾ عطفًا على محل ﴿ رُءُوسِكُمْ ﴾، فقد جعل هذه القراءة كقراءة الجر في الدلالة على المسح، فيكون المعنى: وامسحوا رؤوسكم وأرجلكم إلى الكعبين (٤).

وقد اختار الأخفش (٥) قراءة النصب، فقال: "والنصب أسلم وأجود من هذا الاضطرار"(١). فهذا المذهب يقوي أنَّ الكلام قائمٌ على التقديم والتأخير، مراعاة للترتيب.

والأبين في هذه المسألة هو أنَّ قراءة الجرقد عُطف فيها ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ على ﴿ وَأَرْجُلِكُمْ ﴾ على ﴿ وُرُءُوسِكُمْ ﴾؛ لكون معنى المسح هو الغسل. أمّا في قراءة النصب فقد عُطف فيها ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ ﴾؛ لأنَّ في الكلام تقديمًا وتأخيرًا، ولِمَا في هذين الوجهين من بُعْد عن التكلف، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف النحاس، معاني القرآن الكريم، ج٢، ص ٢٧٢. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٦٧. والمهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٤٦٣.

<sup>(2)</sup> الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج٢، ص ١١.

<sup>(3)</sup> انظر بنصرف الدمشقي، إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع، ص ٤٢٧.

<sup>(4)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٣، ص ٤٥٢.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(6)</sup> الأخفش، معاني القرآن، ج١، ص ٢٧٧.

٢- قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُوًا وَلِينَا مَنْ أَلَّذِينَ ٱلَّذِينَ أَوْتُواْ ٱللَّهَ إِن كُنتُم وَاللَّهُ إِن كُنتُم وَاللَّهُ إِن كُنتُم وَاللَّهُ إِن كُنتُم وَاللَّهُ إِن كُنتُم مُؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة:٧٠].

قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا تَتَّخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَعِبًا مِّنَ ٱلَّذِينَ الَّخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُوًا وَلَعِبًا مِّنَ ٱلَّذِينَ اللَّهَ اللهَ إِن كُنتُم مِّنَ ٱلَّذِينَ اللهَ اللهَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [المائدة:٥٧].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَٱلۡكُفَّارِ ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: الكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ وَٱلْكُفَّارَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، ابن عامر، وعاصم، وحمزة (١).

### الناحية النحوية

### قراءة الجر:

مَن جر ﴿ وَٱلْكُفَّارِ ﴾ فلأنَّه معطوف على الاسم الموصول المجرور ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلَّذِينَ ﴾ أُوتُوا ٱلْكِتَنبَ ﴾ [المائدة: ٥٧] (٢).

### قراءة النصب:

ومَن نصب ﴿ وَٱلْكُفَّارَ ﴾ فلأنَّه معطوف على الاسم الموصول المنصوب ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٢٤٥، والنشر في القراءات العـشر، ٢٥٥/٢، وحجـة القـراءات، ص ٢٣٠- ٢٣١، والحجة في القراءات السبع، ص ٦٦، والكشف، ٢٥٢/١، والتذكرة، ص ٢٤٧، وإحـاف فضلاء البشر، ص ٢٥٤، والبدور الزاهرة، ص ٩٤، والتيسير في القراءات السبع، ص ٨٣، وإعـراب القرآن، ص ٢٣٨، والتبيان في إعراب القرآن، ٣٥٣/١، والكشّاف، ٢٧٢/١، وتفسير البحـر المحـيط، ٣٥٣/١.

<sup>(2)</sup> انظُر ابن الباذش، **الإقناع في القراءات السبع**، ج٢، ص ٦٣٥. والعكبري، إملاء ما من به الرحمن، ص

في قوله تعالى: ﴿ لا تَتَّخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُوًا ﴾ [المائدة:٥٧](١).

## أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة الجر:

حجة من جر ﴿ وَٱلْكُفَّارِ ﴾ أنّه عطفه على أقرب العاملِين و هو قوله تعالى: ﴿ مِّنَ اللهِ عَلَى أُوتُواْ ٱلْكِتَنِ ﴾ [المائدة:٧٥]. فنهى الله – عزّ وجل المومنين أنْ يتخذوا المستهزئين بدينهم أولياء. وبناء على هذا فقد شملت هذه القراءة المستهزئين المكونين من نوعين:

الأول: أهل الكتاب: وهم اليهود والنصارى. والثاني: كفار عبدة أوثان.

وعليه فالاستهزاء حصل من هذين النوعين، وهما تفسيران للموصول ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ (٢).

والمعنى: "يا أيها الذين آمنوا لا تتّخذوا الذين اتّخذوا دينكم هُزوًا ولعبًا من الذين أوتـوا الكتاب من قبلكم ومن الكفار أولياء"<sup>(٣)</sup>.

وقد أجاز الباقولي (ت ٤٣٥هـ)(أ) قراءتي الجر والنصب، فقال: "فالوجهان حسنان جيدان"(٥).

#### قراءة النصب:

وحجة من نصب ﴿ وَٱلْكُفَّارَ ﴾ أنّه عطفه على ﴿ ٱلَّذِينَ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ لا تَتَخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱلَّذِينَ ٱللَّهِ عَلَى النّادَهِ مَا الله عَلَى الله عَلَى الله على الله

<sup>(1)</sup> انظر ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج٦، ص ٢٤٢. والرعيني، الكافي في القراءات السبع، ص ١٠٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٥٢. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٤، ص ٣١٦.

<sup>(3)</sup> الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج ٨، ص ٥٣٥.

<sup>(4)</sup> **الباقولي:** علي بن الحسين، أبو الحسن الأصبهاني الباقولي. توفي سنة (ت ٤٣هـ). ومن كتبه: البيان في شواهد القرآن. (بغية الوعاة، ج٢، ص ١٨١- ١٨٢. والأعلام، ج٤، ص ٢٧٩).

<sup>(5)</sup> الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج١، ص ٣٦٠.

<sup>(6)</sup> انظر ابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٣، ص ١٤٠. والفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٢، ص ٤٢١.

<sup>(7)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٥٢.

وليس في قراءة النصب تعرُّض لوصف المشركين باستهزائهم ولعبهم ، بالرغم من أنهم مستهزئون أيضًا، وبهذا اقتصرت هذه القراءة على الإخبار باستهزاء أهل الكتاب<sup>(١)</sup>.

والمعنى: "لا تتخذوا الذين اتخذوا دينكم هُزوًا، ولا تتخذوا الكفار َ أولياء"<sup>(٢)</sup>، أي: "لا تتخذوا هؤ لاء وهؤ لاء أولياء"<sup>(٢)</sup>.

ورجّح النحاس  $^{(1)}$  قراءة النصب، فقال: "والنصب أوضح وأبين  $^{(0)}$ .

لقد اختصت قراءة الجر بوصف أهل الكتاب والمشركين باستهزائهم ولعبهم، أمّا قراءة النصب فقد اقتصرت على وصف أهل الكتاب دون المشركين. أمّا من حيث ذكر المنهي عن اتخاذهم أولياء فقد شمل ذكر المشركين أيضًا، والله – عزّ وجلّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر السمين الحلبي، الدر المصون، ج٤، ص ٣١٦. والقيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ١٤٥.

<sup>(2)</sup> ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٢٣٠ - ٢٣١.

<sup>(3)</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٨، ص ٥٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(5)</sup> النحاس، إعراب القرآن، ص ٢٣٨.

٣- قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُدَخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ جَنَّاتٍ عَلَيْ وَلَوْ الصَّلِحَاتِ جَنَّاتٍ عَلَيْ مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ يُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤَلُؤ وَ وَلِبَاسُهُمْ فَيهَا حَرِيرٌ ﴾ [الحج: ٢٣].

قول تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُدَّخِلُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَاتِ جَنَّاتٍ عَلَيْ وَلَوْ السَّلِحَاتِ جَنَّاتٍ تَجَرِى مِن تَحْتِهَا ٱلْأَنْهَارُ تُحَلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُؤَلُوا ۖ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ [العج: ٢٣].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَلُؤْلُو ِ ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ وَلُؤَلُّوا ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضاً: عاصم في رواية أبي بكر(1).

### الناحية النحوية

### قراءة الجر:

ولقراءة الجر وجهان:

الأول: أنْ يكون ﴿ وَلُؤَلُؤٍ ﴾ معطوفًا على ﴿ أَسَاوِرَ ﴾ (٣).

الثاني: أنْ يكون ﴿ وَلُؤُلُو ﴾ معطوقًا على ﴿ ذَهَبٍ ﴾ (١٠).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤٣٥، والنشر في القراءات العشر، ٣٢٦/٢، وحجة القراءات، ص ٢٧٤، والخجة في القراءات السبع، ص ١٥٣، والكشف، ٢٢١/٢، والتذكرة، ص ٣٧١، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٩٧، والبدور الزاهرة، ص ٢١٨، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٢٧، وإعراب القرآن، ص ٣٦٠، والنبيان في إعراب القرآن، ٢/٥٧، والكشناف، ٣٤/٣، وتفسير البحر المحيط، ٣٥٣٥.

<sup>(2)</sup> ما ينطبق على هذه الآية الكريمة ينطبق على قوله تعالى: ﴿ جَنَّنتُ عَدْنٍ يَدْخُلُونَهَا تَحُلَّوْنَ فِيهَا مِنْ أَسُاوِرَ مِن ذَهَبٍ وَلُوْلُوًا ۗ وَلِبَاسُهُمْ فِيهَا حَرِيرٌ ﴾ [فاطر:٣٣].

<sup>(3)</sup> انظر ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٦، ص ٢٣٠. والبيلي، المكشاف عما بين القراءات العشر من خلاف، ص ١٣٣.

<sup>(4)</sup> انظر الكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٢، ص ٥٤. والبغوي، معالم التنزيل، ج٥، ص ٣٥٧.

#### قراءة النصب:

ولقراءة النصب أربعة أوجه (١):

الأول: أنْ يكون ﴿ وَلُؤَّلُو اللهِ منصوبًا بتقدير فعل، وتقديره: ويُعْطون لؤلؤًا.

الثاني: أنْ يكون ﴿ وَلُوْلُوا ﴾ معطوفًا على موضع الجار والمجرور ﴿ مِنْ أَسَاوِرَ ﴾؛ لأنَّه يقدر: ويحلون فيها حليًا من أساور، نحو: مررت بزيدٍ وعَمْرًا.

الثالث: أنْ يكون ﴿ وَلُؤَلُوا ﴾ معطوفًا على ﴿ أَسَاوِرَ ﴾، فحينئذ تعد ﴿ مِنْ ﴾ زائدة.

الرابع: أنْ يكون ﴿ وَلُؤُلُوا ﴾ معطوفا على المفعول المحذوف، وتقديره: يحلون فيها الملبوس من أساور ولؤلؤا، أي: عطف ﴿ وَلُؤُلُوا ﴾ على الملبوس.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الجر:

حجة من جر ﴿ وَلُولُو ﴾ أنَّه ردّه بالواو على أول الكلام؛ لأنَّ الاسم يعطف على الاسم، وبهذا قد جعل الكلام على نظام و احد (٢).

ومَن عطف ﴿ وَلُوۡلُوۡ ﴾ على ﴿ ذَهَبٍ ﴾ فقد ضعّف العكبري (٣) هذا العطف، ورأى أنَّ العطف على ﴿ أَسَاوِرَ ﴾ (١)، لا على ﴿ ذَهَبٍ ﴾؛ لأنَّ السوار لا يكون من لؤلؤ في العادة، ويصحُّ أنْ يكون حليًا (٥).

\_\_\_\_. والمعنى: "أنَّهم يُحَلَّون فيها أساور من ذهب ومن لؤلؤ، أي: منهما بأنّ يُرصع اللؤلؤ في الذهب"<sup>(١)</sup>.

<sup>(1)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج١٤، ص ٥٣. وابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص ١٤١- ١٤٢. وأبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٦، ص ٣٣٥.

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ١٥٣.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٦٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> مجرور بالفتحة؛ لأنَّه ممنوع من الصرف.

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ١٧٥.

<sup>(6)</sup> الكرماني، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ص ٢٨٤.

وقد أجاز الزجاج $^{(1)}$  أنْ يكون هناك خلطٌ بين الصنفين، أي: أساور من ذهبٍ ولؤلؤ $^{(7)}$ .

#### قراءة النصب:

ومن نصب ﴿ وَلُوۡلُوۡلُوا ﴾ فحجته أنَّه على إضمار فعل (٣). فيكون المعنى: "يحلون فيها من أساور من ذهب ويحلون لؤلؤًا"(٤).

وحجة أخرى وهي أنْ تحمل ﴿ وَلُؤَلُوا ﴾ على موضع الجار والمجرور ﴿ مِنْ أَسَاوِرَ ﴾؛ لأنَّ موضعهما نصب، فالمعنى: يحلون فيها من أساور (٥).

وثمة فرق بين القراءتين من ناحية الوقف والابتداء، فمن قرأ بالجر فقد وقف على هو وَفَ على الذهب. ومن قرأ بالنصب فقد وقف على قوله: ﴿ ذَهَبٍ ﴾ (٦).

لقد كان هناك تكلف وبعد في تأويل قراءة النصب، وأوضحها ما جاء فيها النصب على إضمار فعل. أمّا قراءة الجر فأبينها العطف على لفظة الأساور، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

(1) سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٣، ص ٤٢٠.

<sup>(3)</sup> انظر الزمخشري، الكشاف، ج٣، ص ١٣٤. والأزهري، معاني القراءات، ص ٣١٥.

<sup>(4)</sup> المهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٤٢٩.

<sup>(5)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٥، ص ٢٦٨.

<sup>(6)</sup> انظر الأنباري، إيضاح الوقف والابتداء في كتاب الله عزَّ وجلَّ، ج٢، ص ٧٨٢ - ٧٨٣. والنحاس، القطع والائتناف، ص ٤٤٢ - ٤٤٣.

٤- قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمِ نُوحٍ مِّن قَبَلُ ۖ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴾ [الذاريات: ٢٤]. قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ مِّن قَبَلُ ۖ إِنَّهُمْ كَانُواْ قَوْمًا فَسِقِينَ ﴾ [الذاريات: ٢٤].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَقُومِ ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: حمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ وَقُومَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، وعاصم (١).

### الناحية النحوية

قراءة الجر:

ولقراءة الجر أربعة أوجه (٢):

الأول: أنْ يكون ﴿ وَقَوْمِ ﴾ معطوفًا على قوله تعالى: ﴿ وَفِي تُمُودَ ﴾ [الذاريات: ٣٤].

الثانى: أنْ يكون ﴿ وَقَوْمِ ﴾ معطوفًا على قوله تعالى: ﴿ وَفِي عَادٍ ﴾ [الذاريات: ١٤].

الثالث: أنْ يكون ﴿ وَقُومِ ﴾ معطوفًا على قوله تعالى: ﴿ وَفِي مُوسَى ﴾ [الذاريات:٣٨].

الرابع: أنْ يكون ﴿ وَقَوْمِ ﴾ معطوفًا على قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴾ [الذاريات: ٢٠].

والوجه الأول هو الراجح عندي؛ لأنَّ العطف على الأقرب أولى من العطف على الأبعد.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٦٠٩، والنشر في القراءات العشر، ٢/٣٧٧، وحجة القراءات، ص ٦٨٠- ١٨٨، والحجة في القراءات السبع، ص ٢١٧، والكشف، ٢/٣٨٩، والتذكرة، ص ٤٨١، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٥١٧، والبدور الزاهرة، ص ٣١١، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٦٥، وإعراب القرآن، ص ١٠٣٦ والكشّاف، ٤/٨٤٣، وتفسير البحر ص ١٣٥٠- ١٠٣٧، والكشّاف، ٤/٨٤٣، وتفسير البحر المحيط، ٨/٣٩١.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر الفارسي، ا**لحجة في علل القراءات السبع**، ج٤، ص ٣٧٧. والفخر الرازي، ا**لتفسير الكبير** ومفاتيح الغيب، ج٢٨، ص ٢٢٠. والألوسي، روح المعاني، ج٢٧، ص ١٧.

#### قراءة النصب:

#### ولقراءة النصب خمسة أوجه (١):

الأول: أنَّ يكون ﴿ وَقَوْمَ ﴾ منصوبًا بفعل مضمر، وتقديره: وأهلكنا قومَ نوح؛ لأنَّ ما قبله دلّ عليه (٢)، أو تقديره: اذكر قومَ نوح.

الثَّاني: أنَّ يكون ﴿ وَقَوْمَ ﴾ معطوقًا على مفعول ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّعِقَةُ ﴾ [الذاريات: ؟ ٤].

الثالث: أنَّ يكون ﴿ وَقُومَ ﴾ معطوفًا على مفعول ﴿ فَأَخَذَنَه وَجُنُودَهُم ﴾ [الذاريات: ٤٠].

الرابع: أنَّ يكون ﴿ وَقَوْمَ ﴾ معطوفًا على مفعول ﴿ فَنَبَذُّنَاهُمْ فِي ٱلْمَمَّ ﴾ [الذاريات: ١٠].

الخامس: أنَّ يكون ﴿ وَقَوْمَ ﴾ معطوفًا على موضع ﴿ وَفِي مُوسَى ﴾ [الذاريات: ٣٨]. وأجود هذه الأوجه في قراءة النصب الأول؛ لدلالة المعنى عليه.

## أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة الجر:

حجة من جر ﴿ وَقَوْمِ ﴾ أنَّه ردَّه على قوله تعالى: ﴿ وَفِي ثُمُودَ ﴾ [الذاريات: ٢٣]، وذلك لقربه منه (٣).

وذهب العكبري<sup>(۱)</sup> إلى أنَّ ما يقوي هذه الحجة هو ما تقدم من ذكر هلك الأمم المذكورين<sup>(۱)</sup>.

والمعنى: "وفي قوم نوح أيضًا عبرة وعظة لكم، إذ أهلكناهم من قبل ثمود لما كفروا وكذبوا نوحًا"<sup>(١)</sup>.

<sup>(1)</sup> انظر القيسي، الهداية إلى بلوغ النهاية، ج١١، ص ٧١٠٣. والعكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ٣٠٨. والثعالبي، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، ج٥، ص ٣٠٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر الزمخشري، الكشاف، ج٤، ص ٣٤٨.

<sup>(3)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٢١٧. وابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج٢٧، ص ١٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٦٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر العكبري، إ**ملاء ما منّ به الرحمن**، ص ٤٨٧.

<sup>(6)</sup> القيسي، الهداية إلى بلوغ النهاية، ج١١، ص ٧١٠٤.

وحجة أخرى وهي: عطف ﴿ وَقَوْمِ ﴾ على ﴿ مُوسَىٰ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ وَفِي مُوسَىٰ ﴾ أرسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَنِ مُّبِينٍ ﴾ [الذاريات: ٣٨](١).

والمعنى: "وتركنا فيها وفي موسى وفي قوم نوح آية"(٢).

[الذاريات: ١٤]، والمعنى: أغرقناهم وأغرقنا قوم نوح.

#### قراءة النصب:

وحجة مَن نصب أنّه حمل على المعنى؛ لأنّ قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّعِقَةُ ﴾ [الذاريات: ٤٤]. معناه: أهلكناهم، فيكون المعنى: أهلكناهم وأهلكنا قوم نوح. ويجوز أنْ يحمل المعنى على معنى قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذْنَهُ وَجُنُودَهُ وَفَنَبَذْنَهُمْ فِي ٱلْمَمِّ ﴾

فهذان المعنيان يفيدان الجمع والمشاركة، وكلّ منهما يؤدي إلى هلاكهم (٢). كما أنَّ قوله تعالى: ﴿ مِّن قَبْلُ ﴾ [الذاريات: ٤٤] دلّ على إلحاق الأذى بهم في زمن قد مضى (٤).

واحتج أبو عبيد<sup>(٥)</sup> بأنّ ما قبل ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾ كان مخفوضًا من القصص، وكلها بيان ما نَزلَ بهم، نحو قوله تعالى: ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾ [الداريات: ١٤]. وليس هذا في ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾، فدّل هذا على أنّه ليس معطوفًا على الجر؛ وذلك لأنّه مخالف له. ودليل آخر: فكيف يكون "وفي قوم نوح" ولا يذكر ما نزل بهم؟. وهذا يقوي حجة النصب على إضمار فعل، بدلاً من العطف (١).

والراجح مما سبق أنَّ قراءة الجر عطفت على قوله تعالى: ﴿ وَفِي تُمُودَ ﴾، وذلك لكونه الأقرب. أمّا قراءة النصب فالواضح أنْ تكون بفعل مضمر؛ لدلالة ما قبله عليه، أو العطف على قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتْهُمُ ٱلصَّعِقَةُ ﴾ [النداريات: ٤٤]؛ لكون الهلاك قد أصابهم، وكذلك للقرب من قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ ﴾، والله - عزَّ وجلَّ - أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٦، ص ٢٢٣. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٦٨٠.

<sup>(2)</sup> المهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٥٢١.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج٢، ص ٣٨٩.

<sup>(4)</sup> انظر البيلي، المكشاف عما بين القراءات العشر من خلاف، ص ١٢٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۹.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف النحاس، إعراب القرآن، ص ١٠٣٧.

## المبحث الثالث

## بين الرفع والجر

- المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالجر.
- المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجر ونافع بالرفع.

# المطلب الأول

ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالجر

١- قوله تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وِنْدَيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾ [البقرة:١٨٤].
 قوله تعالى: ﴿ أَيَّامًا مَّعْدُودَاتٍ فَمَن كَانَ مِنكُم مّرِيضًا أَوْ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِدّةٌ مِنْ أَيَّامٍ أُخَرَ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ وِنْدَيَةُ طَعَامِ مَسَاكِينٍ ﴾ [البقرة:١٨٤].

قرأ أبو عمرو: ﴿ فِدْيَةٌ ﴾ بالتشديد و ﴿ مِسْكِينٍ ﴾ على الإفراد و ﴿ طَعَامُ ﴾ بالرفع. وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وحمزة، والكسائي. وقرأ نافع: ﴿ فِدْيَةٌ ﴾ بالتخفيف و ﴿ مَسْكِينٍ ﴾ على الجمع و ﴿ طَعَامٍ ﴾ بالجر. كما قرأها بالجر أيضًا: ابن عامر (١) (٢).

#### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

ولقراءة الرفع ثلاثة أوجه (٣):

الأول: أنْ يكون ﴿ طَعَامُ ﴾ بدلا مرفوعًا (كل من الكل) من ﴿ فِدْيَةٌ ﴾. ومن الأمثلة التي يجوز فيها أنْ تكون على البدلية: ثوبٌ خزٌّ(؛).

الثاني: أنْ يكون ﴿ طَعَامُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف، تقديره: هي طعام.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٧٦، والنشر في القراءات العشر، ٢٢٦/٢، وحجة القراءات، ص ١٢٥- ١٢٥، والحجة في القراءات السبع، ص ٤٠- ٤١، والكشف، ٣٣١/١- ٣٣٢، والتذكرة، ص ٢٠٠، وإتحاف فضلاء البشر، ص ١٩٩، والبدور الزاهرة، ص ٤٥، والتيسير في القراءات السبع، ص ٧٧- ١٨، وإعراب القرآن، ص ٨٠، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٠٠/١، وتفسير البحر المحيط، ٢٤/٢.

<sup>(2)</sup> ما ينطبق على هذه الآية الكريمة ينطبق على قوله تعالى: ﴿ أَوْ كَفَّرَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ ﴾ [المائدة: ٩٥]. إلا أنَّ القراء السبعة في هذه الآية الكريمة قد أجمعوا على جمع ﴿ مَسَاكِينٍ ﴾. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٢٤٨).

<sup>(3)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ١٣٠. والشوكاني، فتح القدير، ج١، ص ٣٣٠. والطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج٣، ص ١٨١.

<sup>(4)</sup> انظر ابن عصفور، المقرّب ومعه مُثّل المقرّب، ص ٢٨٥.

الثالث: أنْ يكون ﴿ طَعَامُ ﴾ عطف بيان، أي: بيَّن الفدية ما هي(١).

فإنَّ عطف البيان هنا قد كشف عن المراد من متبوعه، فقد وضَّحه وأزال عنه الإبهام (٢). وهذا الوجه وجه جيد؛ لأنَّه وضَّح ما سبقه، والسياق يتطلب هذا التوضيح.

#### قراءة الجر:

جر ﴿ طَعَامِ ﴾ على أنْ يكون مضاقًا إليه؛ لأنّ المصدر ﴿ فِدْيَةُ ﴾ قد خُفف، وما بعده يكون مضاقًا إليه (٣).

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

حجة من رفع ﴿ طَعَامُ ﴾ أنّه جعله هو الفدية التي أوجبها الله – عــز وجــل - علــى المفطر الذي رخص له الإفطار بعذر، فحينئذ عليه عن كل يوم يفطره إطعام مسكين (٤)، نحـو قوله تعــالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱللَّمُحْصَنَتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَآءَ فَٱجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلَّدَةً ﴾ [النور:٤]، أي: اجلدوا كل واحد منهم ثمانين جلدة (٥).

والمعنى: "على كل واحد لكل يوم طعام مسكين"(٦).

وقد اختار مكي القيسي (<sup>۷)</sup> قراءة الرفع؛ لأنَّ المعنى عليها، ولأنَّ أكثر القراء على هـذه القراءة (<sup>(^)</sup>.

### قراءة الجر:

وحجة من جر ﴿ طَعَامِ ﴾ أنَّه أضاف الفدية إلى الطعام، ويعدّ هذا من إضافة بعض إلى كل، نحو: خاتم فضة. وهذه الإضافة أفادت إلى تَبَيُّن وتخصص بالإضافة؛ لأنها إضافة الشيء

<sup>(1)</sup> انظر المهدوي، شرح الهداية، ج١، ص ١٩١. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج١، ص ٣١٦.

<sup>(2)</sup> انظر الزمخشري، المفصل في علم العربيّة، ص ١٢٢. وابن هشام، شرح شُدُور الذهب في معرفة كالام العرب، ص ٣٧٨.

<sup>(3)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ١٩٩. وابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج١، ص ١٨٦. والخطيب، معجم القراءات، ج١، ص ٢٥٢.

<sup>(4)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٢٤. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٤٠.

<sup>(5)</sup> انظر القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٣، ص ١٤٥.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف السيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ص ٤١٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(8)</sup> انظر بتصرف القيسي، الكشف، ج١، ص ٣٣٢.

إلى جنسه، فالفدية اسم للقدر الواجب، والطعام يعم الفدية، وتكون الفدية عن أيام متتابعة لا عن يوم واحد (١).

وعلة جمع المساكين أنَّه ورد الجمع في قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ ﴾ [البقرة: ١٨٤](٢).

والمعنى: وعلى الذين يطيقونه فدية أيام يفطر فيها إطعام مساكين. فتحذف كلمة "أيام" وتقيم "إطعام" مكانها (٦).

ومن الملاحظ مما سبق أنَّ قراءة الرفع الفدية فيها عن كل يوم يفطره المفطر بعذر. أمّا قراءة الجر فهي عن أيام متتابعة لا عن يوم واحد، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٢، ص ١٠٥. وأبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٢، ص ٤٤. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٤١.

<sup>(2)</sup> انظر القرطبي، الجامع المحكام القرآن، ج٣، ص ١٤٥.

<sup>(3)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٢٥.

٢- قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَخَيلٌ وَخَيلٌ مِنْوَانٍ يُسْقَىٰ بِمَآءٍ وَ'حِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَىٰ بَعْضٍ فِي الْأُكُلِ ﴾ [الرعد:٤].

قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطَعٌ مُّتَجَوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٍ وَخَيْلٍ فَوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ قِطعٌ مُّتَجَوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِّنْ أَعْنَابٍ وَفَيْلٍ صِنْوَانٍ يُسْقَىٰ بِمَآءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى المَعْضِ فِي صِنْوَانٍ يُسْقَىٰ بِمَآءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى المَعْضِ فِي اللهُ كُلِ ﴾ [الرعد:٤].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم في رواية حفص.

وقرأ نافع: ﴿ وَزَرْعِ وَخَيْمِلٍ صِنْوَانٍ وَغَيْرٍ ﴾ بالجر.

كما قرأها بالجر أيضًا: عاصم في رواية أبي بكر، وابن عامر، وحمزة، والكسائي(١).

### الناحية النحوية

## قراءة الرفع:

رفع ﴿ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ ﴾ بـ العطف علــى ﴿ قِطَعٌ ﴾ أو علــى ﴿ وَجَنَّنتُ ﴾، ورفــع ﴿ وَجَنَّنتُ ﴾، ورفــع ﴿ وَجَنَّنتُ ﴾ لكونه نعتًا لــ ﴿ خَنِيلٌ ﴾ و﴿ وَغَيْرُ ﴾ معطوف عليه (٢).

### قراءة الجر:

جر ﴿ وَزَرْعٍ وَخَّنِيلٍ صِنْوَانٍ وَغَيْرٍ ﴾ عطفًا على ﴿ أَعْنَبٍ ﴾<sup>(١)</sup>.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٣٥٦، والنشر في القراءات العشر، ٢٩٧/٢، وحجة القراءات، ص ٣٦٩، والكشف، ١٣٠/٢، والحجة في القراءات السبع، ص ١١٤، والتذكرة، ص ٣١٥، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٣٨، والبدور الزاهرة، ص ١٧١، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٠٧، وإعراب القرآن، ص ٤٦٧، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٦/٢، والكشّاف، ٢٦٠٢، وتفسير البحر المحيط، ٣٥٦٥.

<sup>(2)</sup> انظر قمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ٩٩. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٧، ص ١٩٠. والثعلبي، الكشف والبيان، ج٥، ص ٢٦٩. والأهوازي، الوجيز في شرح قراءات القرأة الثمانية وأئمة الأمصار الخمسة، ص ٢١٨.

<sup>(3)</sup> انظر العشّا، البسط في القراءات العشر، ج٤، ص ٣٥. وأبو السعود، إرشاد العقل السسليم إلى مزايسا الكتاب الكريم، ج٣، ص ١٩٩. والنسفي، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج٢، ص ٥٣٨.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الرفع:

حجة من رفع ﴿ وَزَرْعٌ وَنَحِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ ﴾ (١) أنّه عطف على ﴿ وَجَنَّتُ ﴾، وقد ورد عن الأصمعي (٢) أنه سأل أبا عمرو عن عدم قراءته ﴿ وَزَرْعٌ ﴾ بالجر، أي: ﴿ وَزَرْعٍ ﴾ فأجاب: لأنَّ الجنات لا تكون من زرع. وهذه حجته في قراءته بالرفع (٢). والمعنى: وفي الأرض قطعٌ متجاوراتٌ وجناتٌ من أعناب، وفيها أبيضًا زرعٌ ونخيلٌ صنوانٌ وغيرُ صنوان وغيرُ صنوان .

#### قراءة الجر:

وحجة من جر ﴿ وَزَرْعٍ وَخِيلٍ صِنْوَانٍ وَغَيْرٍ ﴾ أنّه عطف على ﴿ أَعْنَبٍ ﴾، فالأرض إذا كانت فيها النخل والكرم والزرع سميت جنة، كقوله تعالى: ﴿ وَٱضْرِبَ هُم مَّثَلاً رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا جَنَّيْنِ مِنْ أَعْنَبٍ وَحَفَفْنَدُهُمَا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ﴾ [الرعد: ٤]. فكما سميت الأرض ذات النخيل والزرع جنة، فكذلك يكون في قراءة ﴿ وَزَرْعٍ وَخِيلٍ صِنْوَانٍ وَغَيْرٍ ﴾ بالجر، وهذا دلالة على الاتساع في المعنى (٥).

وحجة أخرى: فمن عطف ﴿ وَزَرْعٍ وَنَجْيلٍ صِنْوَانٍ وَغَيْرٍ ﴾ على ﴿ أَعْنَابٍ ﴾، فذلك من باب العطف على الأبعد، ويكون الكلام على نسسق واحد.

<sup>(1)</sup> اختلف في المقصود بقوله تعالى: ﴿ صِنْوَانٌ ﴾ وقوله تعالى: ﴿ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ ﴾ في أربعة أوجه:

١- أنّ الصنوان المجتمع، وغير الصنوان المفترق.

٧- أنِّ الصنوان النَّخلات يكون أصلها واحدًا، وغير الصنوان أنْ تكون أصولها شتى.

٣- أِنَّ الصنوان الأشكال، وغير الصِنوان المختلف.

٤- أنّ الصنوان الفسيل يقطع من أمهاته، وهو معروف، وغير الصنوان ما ينبت من النوى، وهو غير معروف حتى يعرف، وأصل النخيل الغريب من هذا.

<sup>(</sup>انظر بتصرف الماوردي، النكت والعيون، ج٣، ص ٩٣- ٩٤).

<sup>(2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ١٣.

<sup>(3)</sup> انظر الفراء، معاني القرآن، ج٢، ص ٥٨. وابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٤، ص ٤٣١. والبيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٢، ص ١٩٧.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٣، ص ٤٢٠.

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٣٦٩.

وقد وجّه أبو حيان (١) قراءة ﴿ وَزَرْعٍ ﴾ بالجر، فقال: "فالجنات من مجموع ذلك لا من الزرع وحده؛ لأنّه لا يقال للمزرعة: جنة إلّا إذا خالطها ثمرات "(٢).

والمعنى: وفي الأرض قطع متجاورات وجنات من أعناب، ومن زرع ومن نخيلٍ صنوانٍ وغير صنوان (٢).

ويمكن توجيه قراءة من رفع ﴿ وَزَرْعٌ ﴾ بأنْ تكون الجنة حقيقة هي الأرض التي فيها الأعناب، نحو قول الشاعر:

الأعناب، نحو قول الشاعر: كأنَّ عينيَّ في غَربَي مُقتَّلَةٍ من النواضح تسقي جنَّة سُحُقًا<sup>(١)</sup> كأنَّ عينيَّ في غَربَي مُقتَّلَةٍ

أي: نخيل جنَّة، إذ لا يوصف بالسحق إلا النخيل.

وقد عُدّ هذا الرأي بأنه فيه تَجَوُّز. ومَن جر تكون الجنة من الأعناب<sup>(٥)</sup>، كما أنَّ قراءة الجر، عُطف فيها على الأقرب ويكون الكلام فيها على نسق واحد، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(2)</sup> أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٥، ص ٣٥٧.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٥، ص ٧.

<sup>(4)</sup> زهير بن أبي سلمى، (ت ١٣ق.هـ / ٦٠٩م)، شُعر زهير بن أبي سلمى، ط١، (تحقيق فخر الدين قباوة)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـ – ١٩٩٢م، ص ٦٦.

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف أبن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٥، ص ١٧٣ - ١٧٤.

٣- قوله تعالى: ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَايَةُ لِللّهِ <u>ٱلْحَقُ</u> هُوَ خَيْرٌ ثُوَابًا وَخَيْرٌ عُقبًا ﴾ [التهف: ٤٤].
 قوله تعالى: ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَايَةُ لِللّهِ <u>ٱلْحَقِّ</u> هُو خَيْرٌ ثُوَابًا وَخَيْرٌ عُقبًا ﴾ [التهف: ٤٤].

قرأ أبو عمرو: ﴿ ٱلْحَقُّ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضنًا: الكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ ٱلْحَقِّ ﴾ بالجر.

كما قرأها بالجر أيضًا: ابن كثير، ابن عامر، وعاصم، وحمزة (١).

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

ولقراءة الرفع أربعة أوجه:

الأول: أنْ يكون ﴿ ٱلْحَقُ ﴾ نعتًا لـ ﴿ ٱلْوَلَنيَةُ ﴾ (٢). وإنْ كان هناك فصلٌ بين الصفة والموصوف بالخبر، فهو جائز (٣).

الثاني: أنْ يكون ﴿ ٱلْحَقُّ ﴾ مبتدأ وخبره ﴿ هُوَ خَيْرٌ ﴾ (١٠).

الثالث: أنْ يكون ﴿ ٱلْحَقُّ ﴾ مبتدأ وخبره محذوف، تقديره: الحق ذلك، أي: ما قلناه (٥).

الرابع: أنْ يكون ﴿ ٱلْحَقُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف، تقديره: هو الحق أو هي الحق (٦). ويبدو أنَّ الوجهين الأول والثاني وجهان حسنان.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٣٩٢، والنشر في القراءات العشر، ٣١١/٢، وحجة القراءات، ص ٤١٩، والحجة في القراءات السبع، ص ٣٣٦، والكشف، ١٧٠/٢، والتذكرة، ص ٣٤٣، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٦٧، والبدور الزاهرة، ص ١٩٦، والتيسير في القراءات السبع، ص ١١٧، وإعراب القرآن، ص ٤٥، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٥٠، والكشاف، ٣٧/٢، وتفسير البحر المحيط، ١٢٤/٦.

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، مُشكل إعراب القرآن، ص ٢٨٣. والنيسابوري، إيجاز البيان عن معاني القرآن، ج٢، ص ٢٢٥.

<sup>(3)</sup> انظر الهمداني، الفريد في إعراب القرآن المجيد، ج٣، ص ٣٤٢.

<sup>(4)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ١٠٥.

<sup>(5)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٣٦٧. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٧، ص ٥٠٠.

<sup>(6)</sup> انظر العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ص ٣٥٢. والأشموني، أحمد بن محمَّد، منار الهدى في الوقف والابتداء، ط١، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـ - ٢٠٠٢م، ص ٤٦٩.

#### قراءة الجر:

ومن جر ﴿ ٱلْحَقِّ ﴾ فقد جعله نعتًا لـلفظ الجلالة ﴿ لِلَّهِ ﴾ فلا يكون في هذا الوجه فصل والحق مصدر، نحو: عدل(١).

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

وجه مَن رفع ﴿ ٱلْحَقُ ﴾ أنّه جعله صفة لـ ﴿ ٱلْوَلَيَةُ ﴾، والولاية بمعنى الملك، فهو كقوله تعالى: ﴿ ٱلْمُلْكُ يَوْمَبِنٍ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَانِ ﴾ [الفرقان: ٢٦]، وهذه الولاية خالصة من الشركة(٢).

و المعنى: "هنالك الولاية الحقُّ لا الباطل، لله - عزَّ وجلَّ - وحده لا شريك له $^{(7)}$ .

#### قراءة الجر:

ووجه من جر ﴿ ٱلْحَقِي ﴾ أنّه جعله صفة للفظ الجلالة ﴿ لِلّهِ ﴾، والحق مصدر، فوصفه بالحق كما وصفه بالعدل وبالسلام، أي: ذو الحق وذو السلام، نحو قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى اللّهِ مَوْلَنَهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾ [الانعام: ٢٦]، وقوله تعالى: ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللّهَ هُوَ ٱلْحَقُ ٱلْمُبِينُ ﴾ [النور: ٢٥].

والمعنى: هنالك الولاية لله الحقّ سبحانه وتعالى (°).

<sup>(1)</sup> انظر الثعالبي، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، ج٣، ص ٥٧٢. والمَحَلَي، والسيوطي، تفسير الجلالين، ص ٢٩٥. وابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص ٩٠.

<sup>(2)</sup> انظر الشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج٤، ص ١٣٨. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٢، ص ٧٨٤.

<sup>(3)</sup> انظر الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج٢١، ص ١٣٠. والطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٥، ص ٢٧١.

<sup>(4)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٥، ص ١٥٠. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٤١٩. وابن كثير، تفسير القرآن العظيم، ج٥، ص ١٦٠.

<sup>(5)</sup> انظر الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٥، ص ٢٧١.

#### فإنْ قيل: فلمَ نُعتت الولاية وهي مؤنثة بالحق وهو مصدر؟

فيجاب عنه بجوابين(١):

الأول: أنْ تأنيثها ليس حقيقيًا، فحُملت على معنى النصر، والتقدير: هنالك النصر لله الحق، نحو قوله تعالى: ﴿ وَأَخَدُ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ [هود: ٦٧]. فحُملت الصيحة على الصياح.

والثاني: أنَّ الحق مصدر يستوي في لفظه التذكير والتأنيث، نحو: لفظة السبيل.

ويُلاحظ مما سبق أنَّ الموصوف بالحق في قراءة الرفع هو الولاية، كأنَّه قال: هنالك الولاية الحقُّ لله – عزَّ وجلَّ – وفي قراءة الجر الموصوف بالحق هو الله سبحانه وتعالى (٢)، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٥، ص ١٤٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر الأزهري، معاني القراءات، ص ٢٦٨.

٤- قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ <u>اللَّهُ ۚ قُلَ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ اللَّهُ ۚ قُلَ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ اللَّهُ ۚ قُلَ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿ المؤمنون: ٨٩،٨٧].</u>

قول تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ۚ قُلْ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ۚ قُلْ اللَّهِ قُلْ اللَّهِ قُلْ اللَّهِ قُلْ اللَّهِ قُلْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ قُلْ اللَّهِ اللَّهِ قُلْ اللَّهُ اللّ

قرأ أبو عمرو: ﴿ ٱللَّهُ ﴾ بالرفع في الموضعين.

وقرأ نافع: ﴿ يِللَّهِ ﴾ بالجر في الموضعين وباللام.

وقرأها بالجر أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي (١) (٢).

### الناحية النحوية

## قراءة الرفع:

مَن رفع لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ فقد رفعه على أنَّه خبر ﴿ مَن ﴾ في قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن رفع لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ المؤمنون: ٨٦]، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن بِيَدِهِ عَلَكُوتُ كُلِّ مَن ربَّ ٱلسَّمَاوَاتِ ٱلسَّبِعِ ﴾ [المؤمنون: ٨٨]؛ لأنَّ ﴿ مَن ﴾ مرفوع المحل، فجاء جوابه مرفوعًا ومطابقًا له لفظًا (٣).

### قراءة الجر:

ومن جر لفظ الجلالة ﴿ لِلَّهِ ﴾ فلأنَّه أدخل حرف اللام الجار على الاسم؛ فكما أدخل اللام في السؤال، فقد جعلها في الجواب كذلك(؛).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤٤٧، والنشر في القراءات العشر، ٣٢٩/٢، وحجة القراءات، ص ٤٩٠- ١٤٩، والحجة في القراءات السبع، ص ١٥٨، والكشف، ٢٣٣/٢، والتذكرة، ص ٣٧٩، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٠٥، والبدور الزاهرة، ص ٢٢٤، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٣٠، والكشتاف، ٣٧٦/١، وتفسير البحر المحيط، ٣٨٦/٦.

<sup>(2)</sup> لم يختلف القرّاء السبعة في قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُون لِللَّهِ ۚ قُلْ أَفَلَا تَذَكَّرُونَ ﴾ [المؤمنون:٥٥]. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٤٤٧).

<sup>(3)</sup> أنظر ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج١٨، ص ١١١. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٨، ص ٣٦٢.

<sup>(4)</sup> انظر النشّار، المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرّر، ص ٢٧٠. وقمحاوي، طلائع البـشر فـي توجيه القراءات العشر، ص ١٤٠.

وذهب الأخفش (١) إلى أنَّ اللام زائدة في ﴿ لِلَّهِ ﴾ $^{(1)}$ .

# أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الرفع:

وبين الفراء (أ) أنّ قراءة الرفع أبين في العربية؛ لأنَّ لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ مردود مرفوع، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُ ٱلسَّمَ وَاتِ ٱلسَّبْعِ ﴾ [المؤمنون: ٨٦] مرفوع لا جر فيه فجرى جوابه عليه (٥).

والمعنى: هو الله – عزَّ وجلَّ – لمن قال: مَن ربّ السموات السبع، ولمَن قال: مَن بيده ملكوت كلّ شيء (٦).

## قراءة الجر:

وحجة مَن أدخل اللام وجَر لفظ الجلالة ﴿ لِلَّهِ ﴾ أنَّ الجواب خرج على المعنى لا على اللفظ، نحو قولك لرجل: مَن مو لاك؟ فيقول: أنا لفلان. فهذا كفاك من أنْ يقول: مو لاي فلان. فلما كان المعنيان واحدًا جرى ذلك في كلامهم (٧).

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(2)</sup> انظر الثعلبي، الكشف والبيان، ج٧، ص ٥٤.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٢٣٣. والزمخشري، الكشّاف، ج٣، ص ١٧٦. والباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج٢، ص ٩٣٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر الفراء، معاني القرآن، ج٢، ص ٢٤٠.

<sup>(6)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ١٥٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر الأزهري، معاني القراءات، ص ٣٢٦ - ٣٢٧. والشوكاني، فتح القدير، ج٣، ص ٣٧٤. والنحاس، معاني القرآن الكريم، ج٤، ص ٤٨١.

وقد اختار **مكي القيسي (١)** قراءة الجر، وعدَّ هذه القراءة هي الاختيار، ولأنّ الجماعــــة على هذه القراءة (٢).

و المعنى: لله – عزَّ وجلَّ، لمَن قال: لمَن ملك السموات و الأرض، ولمَـن قـال: لمَـن ملكوت كلّ شيء (٢).

ففي قراءة الرفع فقد حُمل الجواب على اللفظ، ولم يكن في أول الكلام حرف الجر اللام. أمّا في قراءة الجر حمل الجواب على المعنى، واحتاج الإضمار حرف الجر، والله - عزّ وجلّ - أعلم.

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٣.

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، ا**لكشف**، ج٢، ص ٢٣٣.

<sup>(3)</sup> انظر الثعالبي، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، ج٤، ص ١٦٠.

# المطلب الثاني

ما قرأه أبو عمرو بالجر ونافع بالرفع

١- قول عسالى: ﴿ الرَّحِتَ الْمَانِ الْمَانِ الْمَالِ اللَّهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ٱللَّهِ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِ ٱلسَّمَوَّتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَوَيْلُ لِلْكَفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ [ابراهيم:٢٠١].
 قوله تعالى: ﴿ الرَّحِتَ اللَّهُ أَلَيْكَ لِتُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَاتِ إِلَى ٱلنُّورِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ إِلَىٰ صِرَاطِ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ۞ ٱللَّهُ ٱلَّذِى لَهُ مَا فِ ٱلسَّمَوَّتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ وَوَيْلُ لِلْكَفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ [ابراهيم:٢٠١].
 في ٱلْأَرْضِ وَوَيْلُ لِلْكَفِرِينَ مِنْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ [ابراهيم:٢٠١].

قرأ أبو عمرو: ﴿ ٱللَّهِ ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ ٱللَّهُ ﴾ بالرفع

كما قرأها بالرفع أيضًا: ابن عامر (١).

## الناحية النحوية

### قراءة الجر:

مَن قرأ لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ بالجر، فقد جعله بدلاً من ﴿ ٱلْحَمِيدِ ﴾ (٢). وعند الزمخشري (٣) عطف بيان؛ "لأنَّه جرى مجرى الأسماء والأعلام لغلبته واختصاصه الذي يحقُ له العبادة، كما غلب النجم في الثريا "(٤)، أي: العلّم لا يصح وصف ما قبله به؛ لأنَّ العلّم لا يوصف به، وقيل بجواز ذلك من حيث المعنى (٥).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٣٦٢، والنشر في القراءات العشر، ٢٩٨/٢، وحجة القراءات، ص ٣٧٦، والحجة في القراءات السبع، ص ٢١٦، والكشف، ٢/٣٦، والتذكرة، ص ٣٢٠، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٤١، والبدور الزاهرة، ص ١٧٥، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٠٩، وإعراب القرآن، ص ٢٤٠، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٥، والكثناف، ٢٨١٦، وتفسير البحر المحيط، ٣٩٣٥.

<sup>(2)</sup> انظر ابن خالویه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج١، ص ٣٣٤. والفراء، معاني القرآن، ج٢، ص ٦٧. والأصبهاني، المبسوط في القراءات العشر، ص ٢٥٦.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۹.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الزمخشري، ا**لكشّاف**، ج٢، ص ٣٨١.

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف الشوكاني، فتح القدير، ج٣، ص ١٢٨.

وذهب ابن عصفور <sup>(١)</sup> إلى أنَّه لا يجوز أنْ تتقدم الصفة على الموصوف إلاّ حيث سُمع، وذلك قليل <sup>(٢)</sup>. وهذا هو الأصل والصواب.

ثمّ روى عن الشلوبين<sup>(٣)</sup> أنَّ للعرب وجهين في ذلك<sup>(٤)</sup>: الأول: أنْ ثقدِّمَ الصفة وتبقيها على ما كانت عليه، نحو قول الشاعر:

والمؤمن العائذات الطير تمسحها ركبان مكة بين الغيل والسند [البحر البسيط]

#### فلك في الإعراب وجهان:

١- أنْ تعرب الصفة صفة متقدمة.

٢- أنْ تعرب الموصوف بدلاً من الصفة.

الثاني: أنْ تضيف الصفة إلى الموصوف إذا قدمتها، كقراءة مَن قرأ قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّهُ مَ الثَّانِي: أَنْ تَضيف الصفة إلى الموصوف إذا قدمتها، كقراءة مَن الجدُّ، أي: العظيم، فقدِّمت الصفة وحذفت منها الألف واللام، وأضيفت إلى الموصوف.

وبناءً على ما ذهب إليه ابن عصفور يجوز أنْ نجعل ﴿ ٱلْعَزِيزِ ٱلْحَمِيدِ ﴾ صفتين متقدمتين، ويكون الموصوف لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ متأخرًا.

## قراءة الرفع:

## ولقراءة الرفع ثلاثة أوجه<sup>(٥)</sup>:

الأول: أنْ يكون لفظ الجلالة ﴿ آللَّهُ ﴾ مبتدأ، وخبره الوصول بعده.

الثاني: أنْ يكون لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ مبتدأ، وخبره محذوف، تقديره: الله الذي له ما السموات، وما في الأرض العزيز الحميد، فحذف لتقدم ذكره، و ﴿ ٱلَّذِي ﴾ صفته.

الثالث: أنْ يكون لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف، تقديره: هو الله – عزَّ وجلَّ – والراجح عندي في قراءة الرفع الوجه الأول؛ لأنَّ الكلام مستقلٌ عما سبقه، أي: هي آية مستقلة.

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٠.

<sup>(2)</sup> انظر ابن عصفور، شرح جُمل الزجاجي، ج١، ص ١٦٥.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٦٣.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف ابن عصفور، شرح جُمل الزجاجي، ج١، ص ١٦٥ - ١٦٧.

<sup>(5)</sup> انظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ٣٥. وابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج١١، ص ١٥٤.

## أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة الجر:

حجة من جر لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ أنَّه جعله بدلا من ﴿ ٱلْحَمِيدِ ﴾(١).

وقال أبو عمرو: "الخفض (الجر) على التقديم والتأخير، والتقدير: صــراط الله – عــزَّ وجلَّ – العزيز الحميد"<sup>(٢)</sup>.

# فإنْ قيل: فهل يصح أنْ نجعل لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ نعتًا لقوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمِيدِ ﴾؟

قيل: ذهب ابن زنجلة (٣) إلى أنَّه لا يصح أنْ نجعله نعتًا لـ ﴿ ٱلْحَمِيدِ ﴾، إنّما هو نحو: مررت بزيدٍ الظريفِ. فإنْ قلت: مررت بالظريف زيدٍ، عاد بدلاً ولم يكن نعتًا<sup>(٤)</sup>.

#### وإنْ قيل: فما الفرق بين النعت والبدل؟

فيجاب: النعت (الصفة) هو ما كان حلية للإنسان جاءت بعد اسمه، ليفرق بــذلك بينـــه وبين غيره ممن له هذا الاسم نحو: مررت بزيدٍ الظريفِ.

أمّا البدل فهو ما بَدأتَ فيه بالحلية، ثمّ أتيت بعدها بالاسم، نحو: مررت بالظريف زيد<sup>(٥)</sup>. والمعنى: لقد أتبع الكلام بعضه ببعض، فجعله على نسق واحد، على البدل، أي: العزيز الحميد اللهِ الذي له ما السموات وما في الأرض.

## قراءة الرفع:

وحجة من رفع لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ أنَّه جعل الكلام تامًا عند قوله تعالى: ﴿ٱلْحَمِيدِ ﴾ ثم ابتدأ قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضُ ﴾ [إبراهيم: ٢].

فرَفَعَ لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ على الابتداء. ويقوي هذه الحجة أنَّ لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ جاء ابتداء آية مستقلة عما سبقها(١).

<sup>(1)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص ٤٤. وأبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٥، ص ٣٩٣. والخطيب، معجم القراءات، ج٤، ص ٤٤٨.

<sup>(2)</sup> الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج١٩، ص ٧٧.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٦٠.

<sup>(4)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٣٧٦.

<sup>(5)</sup> انظر بتصرف ابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ١١٦.

<sup>(6)</sup> انظر الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج٢، ص ٦٣٩. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ١٦٦. والخطيب، معجم القراءات، ج٤، ص ٤٤٩ – ٤٥٠.

والمعنى: فقد جعل الكلام تامًا، فانتهى عند قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَمِيدِ ﴾، ثم ابتدأ قوله: الله الذي له ما السموات وما في الأرض.

ومَن جعله خبرًا لمبتدأ محذوف فيكون المعنى: هو الله الذي له ما السموات وما في الأرض (١).

وثمة فرق بين القراءتين من حيث الوقف والابتداء: فمَن جر لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ فقد وقف على قوله تعالى: ﴿ مَا فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۚ ﴾ [إبراهيم: ٢]. ومَن رفع لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ فقد وقف على قوله تعالى: ﴿ٱلْحَمِيدِ ﴾(١).

وقد تبين مما سبق أنّ مَن قرأ لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ بالجر، فعلى البدل، ومَن قرأ لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ بالرفع فعلى الابتداء؛ لأنّه ابتداء آية، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر أبو السعود، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم، ج٣، ص ٢٣٧.

<sup>(2)</sup> انظر الأنباري، إيضاح الوقف والابتداء في كتاب الله عـز و جـل ، ج٢، ص ٧٣٩. والنحاس، القطع والائتناف، ص ٧٣٧.

٢- قوله تعالى: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدةِ فَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشْرِكُونَ ﴾
 المؤمنون: ٩٢].

قوله تعالى: ﴿ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ فَتَعَلَىٰ عَمَّا يُشَرِكُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٢].

قرأ أبو عمرو: ﴿ عَلَم ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: ابن كثير، وابن عامر.

وقرأ نافع: ﴿ عَلِمُ ﴾ بالرفع.

كما قرأها بالرفع أيضًا: عاصم في رواية أبي بكر، وحمزة، والكسائي (١).

#### الناحية النحوية

#### قراءة الجر:

مَن قرأ ﴿ عَلِمٍ ﴾ بالجر فعلى الصفة، وهو اختيار الزمخشري (٢) (٣)، أو على البدل من لفظ الجلالة في قوله تعالى: ﴿ سُبِّحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩١] (٤). وقد رجّح الأخفش (٥) قراءة الجر، فقال: "الجر أجود؛ ليكون الكلام من وجه واحد "(١).

## قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ عَلِمُ ﴾ بالرفع فقد جعله خبرًا لمبتدأ محذوف، تقديره: هو عالم (٧).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤٤٧، والنشر في القراءات العشر، ٣٢٩/٢، وحجة القراءات، ص ٤٩١، و النظر، السبعة في القراءات السبع، ص ١٥٨، والكشف، ٢٣٤/٢، والتذكرة، ص ٣٧٩، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٤، والبدور الزاهرة، ص ٢٢٥، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٣٠، وإعراب القرآن، ص ١٤٠، والتبيان في إعراب القرآن، ١٩٣/٢، والكشناف، ١٧٧/٣، وتفسير البحر المحيط، ٣٨٦/٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۹.

<sup>(3)</sup> انظر الزمخشري، الكشّاف، ج٣، ص ١٧٧.

<sup>(4)</sup> انظر العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ص ٣٩٦. والبيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج٢، ص ٤٧٨. وقمحاوي، طلاع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ١٤١.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٣.

<sup>(6)</sup> ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٦، ص ٣١٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٤٠٦. والفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٥، ص ٣٠٢. والألوسي، روح المعاني، ج١٨، ص ٦٠٠.

## أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة الجر:

وجه من جر ﴿ عَلِمٍ ﴾ على الصفة أنّه ردّه على قوله تعالى: ﴿ سُبْحَينَ ٱللّهِ عَمّا يَصِفُونَ ﴾ [المؤمنون: ٩٦]، ثم قال قوله تعالى: ﴿عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَدَةِ ﴾ [المؤمنون: ٩٦]، وبهذا يكون الكلام متصلاً بالأول غير مقطوع(١).

وقد أجاز الفراء (٢) أنْ يكون جر ﴿ عَلِم ﴾ لنتبعه "ما قبله، وإنْ كان بالفاء؛ لأنَّ العرب قد تستأنف بالفاء، كما يستأنفون بالواو "(٣)(٤).

### قراءة الرفع:

ووجه مَن رفع ﴿ عَلِمُ ﴾ أنّ قبله رأس آية، وقد تمّ الكلام فحسن أنْ يكون على الابتداء، والدليل على ذلك دخول الفاء في قوله تعالى: ﴿ فَتَعَلَىٰ ﴾؛ لأنّه لو كان مخفوضًا لكان بالواو،

والدليل على دلك دخول الفاء في فوله تعالى: ﴿ فتعلى ﴿ لانه لو كان مخفوضاً لكان بالواو، أي: وتعالى. فدّل دخول الفاء على الرفع(٥).

والمعنى: "فسبحانه وتعالى هو المختص بعلم الغيب والشهادة، فغيره وإنْ عَلِمَ الـشهادة فلن يعلم معها الغيب"<sup>(٦)</sup>.

ولعلّ الفرق بين القراءتين يتضح أكثر من خلال المثال الأتى:

نقول: مررت بعبد الله المحسن وأحسنت إليه. وإذا رفعت "المحسن" لم يحسن بالواو؛ لأنّك تريد: هو المحسن فأحسنت إليه. فدّل دخول الواو على الجر، ودّل الفاء على الرفع  $(^{\vee})$ ، والله - عزّ وجلّ - أعلم.

(<sup>3)</sup> الفراء، **معاني القرآن**، ج٢، ص ٢٤١.

(<sup>6)</sup> الفخر الرازي، ا**لتفسير الكبير ومفاتيح الغيب**، ج٢٣، ص ١١٨.

<sup>(1)</sup> انظر الأزهري، معاني القراءات، ص ٣٢٧. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٢، ص ٩٠٠. والقرطبي، الجامع المحكام القرآن، ج١٥، ص ٨١.

<sup>(2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(4)</sup> انظر للاستزادة حول رأي الفراء بشكل أوسع في هذه المسألة من خلال توجيه قراءة الرفع، ص ١٨٤ (نفس الصفحة).

<sup>(5)</sup> أنظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٦٤٠. والفراء، معاني القرآن، ج٢، ص ٢٤١.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر الفراء، معاني القرآن، ج٢، ص ٢٤١. و الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٧، ص ١٠٨ – ١٠٣

٣- قوله تعالى: ﴿ وَٱلْخَنمِسَةَ أَنَّ غَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَاۤ إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [النور:٩].

قوله تعالى: ﴿ وَٱلْخَنِمِسَةَ أَنْ غَضِبَ ٱللَّهُ عَلَيْهَاۤ إِن كَانَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴾ [النور:٩].

قرأ أبو عمرو: ﴿ أَنَّ ﴾ بتشديد النون وجعل ﴿ غَضَبَ ﴾ اسمًا، ولفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ أَنْ ﴾ بتخفيف النون و ﴿ غَضِبَ ﴾ بكسر الضاد، أي: فعل ماض، ولفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهُ ﴾ بالرفع (١).

### الناحية النحوية

#### قراءة الجر:

مَن قرأ ﴿ غَضَبَ ﴾ بفتح الضاد، ولفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ بـالجر فقد جعل ﴿ غَضَبَ ﴾ السمّا، أي: مصدر. فيكون اسم ﴿ أَنَّ ﴾، و﴿ أَنَّ ﴾ المشددة هي العامل في نصب ﴿ غَضَبَ ﴾؛ لأنَّها تدخل على الجملة الاسمية، فتنصب المبتدأ ويسمى اسمها، ويبقى الخبر مرفوعًا ويسمى خبرها. ولفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ بالجر، أي: مضاف إليه. والجار والمجرور في محل رفع خبر ﴿ أَنَّ ﴾ (٢).

### قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ غَضِبَ ﴾ بكسر الضاد و﴿ أَنْ ﴾ بالتخفيف، فقد جعل ﴿ غَضِبَ ﴾ فعلا،

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤٥٣، والنشر في القراءات العشر، ٢/٣٣٠- ٣٣١، وحجة القراءات، ص ١٦٥، والكشف، ٢/٣٢٠- ٣٣٨، والتذكرة، ص ٣٨٠، والكشف، ٢/٣٧٢- ٢٣٨، والتذكرة، ص ٣٨٠، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٠٩، والبدور الزاهرة، ص ٢٢٦، والنيسير في القراءات السبع، ص ١٣١، وإعراب القرآن، ص ٦٤٥، والنبيان في إعراب القرآن، ٢/٨٩، والكشاف، ٣/١٩١- ١٩١، وتفسير البحر المحيط، ٣/٩٩،

<sup>(2)</sup> انظر الأزهري، معاني القراءات، ص ٣٣١. والقيسي، التبصرة في القراءات السبع، ص ٦٠٩. والشاطبي، المقاصد الشافية في شرح الخلاصة الكافية، ج٢، ص ٣٠٥.

ثمّ رفع لفظ الجلالة ﴿ آللَّهُ ﴾ على الفاعلية، والجملة الفعلية المكونة من الفعل والفاعل في محل رفع خبر ﴿ أَنّ ﴾ المخففة (١).

فإنْ قيل: فلم لم يجز في ﴿ أَنَّ ﴾ إلا الإعمال - وهذا رأي البصريين (٢) - بعد التخفيف؟

قيل: وذلك لبقائها على اختصاصها بالأسماء، نحو: علمتُ أنْ زيدٌ قائمٌ، والتقدير: أنه زيدٌ قائم، والتقدير: أنه زيدٌ قائم، وقد التُزم بحذف المضمر؛ لأنّه يردّ الأشياء إلى أصولها، فلو ظهر الاسم المضمر لوجب ردّ ﴿ أَنْ ﴾ إلى أصلها من التشديد (٣).

وإنْ قيل: فإذا كانت ﴿ أَنْ ﴾ مخففة من الثقيلة، فالأفصح أنْ يكون معها "قد" في الماضي، و"السين" و"سوف" في المستقبل، أو حرف النفي، فكيف جاء ﴿ أَنْ ﴾ وليس معه أحد هذه الحروف؟

فيجاب: لأنَّه لمّا كان بعد ﴿ أَنْ ﴾ دعاء، جاز تجرّده من هذه الحروف. فالدعاء يكون له اختصاص ليس لغيره (٤).

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الجر:

حجة من جر لفظ الجلالة ﴿ ٱللَّهِ ﴾ أنَّه جعل ﴿ أَنَّ ﴾ مشددة، ونصب ﴿ غَضَبَ ﴾ على أنّه اسم ﴿ أَنَّ ﴾؛ لأنّها عاملة، فجاء الكلام على أصل ما بني عليه، وقد أتبع الكلم بعضه

<sup>(1)</sup> انظر العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ص ٣٩٩. ومحبسن، محمَّد، القراءات وأثرها في علوم العربيّة، ج٢، ص ١٦٠. والنشّار، المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرّر، ص ٢٧٤.

<sup>(2)</sup> انظر في مناقشة الاختلاف بين البصريين والكوفيين حول إعمال "أنْ" المخففة. (ابن الأنباري، الإنصاف في مسائل الخلاف، ص ١٦٤ – ١٧٠).

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف ابن عصفور، المقرّب ومعه مثل المقرّب، ص ١٧٠. وابن عصفور، شرح جُمل الزجاجي، ج١٠، ص ٤٣٦.

<sup>(4)</sup> أنظر بتصرف الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج٢، ص ٩٤١. والزجاجي، حروف المعاني، ص ٥٨.

ببعض؛ لأنَّ ما قبله جاء بتشديد ﴿ أُنَّ ﴾ ونصب ﴿ لَعْنَتَ ﴾ (١) على أنَّها اسمها، وبهذا يكون الكلام على نسق واحد (٢).

ويتعين تقدير حرف الجر الباء الذي يكون متعلقًا بالخامسة، فيكون المعنى: أنْ تشهد المرأة بأنّ غَضَبَ اللهِ عليها(٣).

## قراءة الرفع:

وحجة من رفع لفظ الجلالة ﴿ آلله ﴾ على الفاعلية، أنّه جعل ﴿ غَضِبَ ﴾ فعلا ماضياً يحتاج إلى فاعل (<sup>3</sup>). والأصل أنْ يفصل بين ﴿ أَنْ ﴾ المخففة والجملة الفعلية بفاصل، إلا أنّ مجيء الفعل الدال على الدعاء، لا يحتاج إلى فاصل بينهما (<sup>6</sup>).

والمعنى: "وأنْ الأمر والشأن غَضبِ الله عليها"(٦).

فقراءة النصب جاءت على الأصل في أنْ يكون الحرف ﴿ أَنَّ ﴾ عاملا على طبيعته، فأتبع آخر الكلام مع أوله. أمّا قراءة الرفع فجاء الحرف ﴿ أَنْ ﴾ مخفقًا، ولم يكن عاملا، شمّ تليه فعل لا اسم كما في قراءة التشديد، فهذا فرع من الأصل، والأصل أقوى من الفرع، والله – عزّ وجلّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> كتبت بالناء المفتوحة إتباعًا للرسم العثماني. (انظر السجستاني، المصاحف، ج١، ص ٤٤١).

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ١٦٠. والبغوي، معالم التنزیل، ج٦، ص ١٢٠.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج١١٨ ص ١٦٦.

<sup>(4)</sup> انظر الثعلبي، الكشف والبيان، ج٧، ص ٦٨. والرعيني، الكافي في القراءات السبع، ص ١٦٦.

<sup>(5)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٥، ص ٣١٥. وأبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٦، ص ٣٩٩.

<sup>(6)</sup> ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص ١٦٠.

٤- قول تعالى: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شُوَاظُ مِن نَّارٍ وَخُعَاسِ فَلَا تَنتَصِرَانِ ﴾ [الرحمن: ٣٥].

قوله تعالى: ﴿ يُرۡسَلُ عَلَيۡكُمَا شُواظُ مِّن نَّارٍ وَخُعَاسٌ فَلَا تَنتَصِرَانِ ﴾[الرحمن:٣٥].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَنُحُكَاسٍ ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: ابن كثُير.

وقرأ نافع: ﴿ وَنُحَاسُ ﴾ بالرفع.

كما قرأها بالرفع أيضيًا: ابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي(1).

### الناحية النحوية

#### قراءة الجر:

مَن قرأ ﴿ وَنُحُاسٍ ﴾ بالجر فقد عطفه على ﴿ نَّارٍ ﴾ (٢).

## قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ وَنُحَاسُ ﴾ بالرفع فقد عطفه على ﴿ شُوَاظٌ ﴾ (٣).

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الجر:

حجة من جر ﴿ وَنُحُاسٍ ﴾ أنَّه عطفه على ﴿ نَّارٍ ﴾ فجعل "الشواظ" يكون من نار ونحاس (دخان)، فهي نار خارقة للعادة، نحو قوله تعالى: ﴿ فَٱتَّقُواْ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾ [البقرة: ٢٤](٤).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٦٢١، والنشر في القراءات العشر، ١٨١/٢، وحجة القراءات، ص ٦٩٢- ١٩٣، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٢٢، والكشف، ٢/١٠٤- ٢٠١، والتذكرة، ص ٤٩٣، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٧٢٥، والبدور الزاهرة، ص ٣١٧، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٦٧، وإعراب القرآن، ص ١٠٧٨، وتقسير البحر المحيط، القرآن، ص ١٠٧٨، والتبيان في إعراب القرآن، ٣٩٢/٢، والكشّاف، ٢٨٤/٤، وتقسير البحر المحيط، ١٩٣/٨.

<sup>(2)</sup> انظر الداني، جامع البيان في القراءات السبع المشهورة، ص ٧٣٧. والعشّا، البسط في القراءات العشر، ج٦، ص ٢٠٦. والقنوجي، فتح البيان في مقاصد القرآن، ج٦٣، ص ٣٣٢.

<sup>(3)</sup> أنظر العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج٢، ص ٣٩٢. والكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٢، ص ٣٥٥. والأهوازي، الوجيز في شرح قراءات القرأة الثمانية وأئمة الأمصار الخمسة، ص ٣٤٥.

<sup>(4)</sup> انظر ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج٧٧، ص ٢٦٠.

والمعنى: يرسل عليكما شواظ، لهب من نار لا يشوبها دخان، ويرسل عليكما لهب من نحاس (دخان) بعد ذلك (۱).

وقد اعثرض على هذه الحجة  $(^{(1)})$ ، ومن ذلك ما قاله مكي القيسي  $(^{(7)})$ : "وفيه بُعد في المعنى؛ لأنَّ اللهب لا يكون من الدخان  $(^{(2)})$ .

ولهذا ثمة حجة أخرى تسوغ هذه القراءة، وهي:

قراءة ﴿ وَنُحُمَاسٍ ﴾ بالجر على حذف الموصوف، وقامت الصفة مقامه، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ عُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾ [الروم: ٢٤]، وقوله تعالى: ﴿ مِّن الَّذِينَ هَادُواْ يُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ عَ ﴾ [النساء: ٢٤] (٥).

فيكون المعنى على هذا: "يرسل عليكما شواظ من نار وشيءٌ من نحاس" $^{(7)}$ ، والنحاس: الدخان $^{(7)}$ .

وقد رُويت هذه الحجة عن أبي عمرو، فقال: "لا يكون الشواظ إلا من نار وشيء آخر، أي: من شيئين: من نار ودخان (^).

### قراءة الرفع:

وحجة مَن رفع ﴿ وَنُحُاسٌ ﴾ أنَّه عطفه على ﴿ شُوَاظُّ ﴾ (٩).

والمعنى: يُرسَل عليكما شواظ من نار، ويُرسَل عليكما نحاسٌ، أي: يُرسَل هذا مرة وهذا مرة، كما يجوز أنْ يُرسلا معًا من غير أنْ يمتزج أحدهما بالآخر (١٠٠)، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٦٩٣.

<sup>(2)</sup> انظر للاستزادة حول ذلك القيسي، الكشف، ج٢، ص ٤٠٢.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> القيسي، ا**لكشف**، ج٢، ص ٤٠٢.

<sup>(5)</sup> انظر الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٤، ص ٤٠٣. والشيرازي، جامع البيان في تفسير القرآن، ج٤، ص ٢٣٦.

<sup>(6)</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج٢٠، ص ١٤٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر أبو عبيدة، مجاز القرآن، ج٢، ص ٢٤٤. والسيوطي، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ج١، ص ١٢٥.

<sup>(8)</sup> القيسى، مُشكل إعراب القرآن، ص ٤٤٢.

<sup>(9)</sup> انظر الأصبهاني، المبسوط في القراءات العشر، ص ٤٢٤. والنحاس، إعراب القرآن، ص ١٠٧٨. والألوسي، روح المعاني، ج٢٧، ص ١٠٧٨.

<sup>(10)</sup> انظر بتصرف الكرماني، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ص ٣٩٠. ومخلوف، حسنين، صفوة البيان لمعاني القرآن، ص ٢٩٠.

٥- قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ عَجِيدٌ ﴿ فَي لَوْحٍ عَمِّفُوظٍ ﴾ [البروج:٢٢،٢١]. قوله تعالى: ﴿ بَلْ هُوَ قُرْءَانٌ عَجِيدٌ ﴿ فِي لَوْحٍ عَمِّفُوظُ ﴾ [البروج:٢٢،٢١].

قرأ أبو عمرو: ﴿ مَّحَفُوطٍ ﴾ بالجر.

وقرأها بالجر أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ تَّحَفُوظُ ﴾ بالرفع(١).

### الناحية النحوية

#### قراءة الجر:

فَمَنَ قَرِ أَ ﴿ مَّحَفُوطٍ ﴾ بالجر، فقد جعله نعتًا مجرورًا لـــ ﴿ لَوْحٍ ﴾ (٢).

## قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ مَّحَفُوظُ ﴾ بالرفع، فقد جعله نعتًا ثانيًا مرفوعًا لـ ﴿ قُرْءَانٌ ﴾ (٣).

## أثر القراءتين في المعنى

تحدثت الآية الكريمة عن حفظ القرآن الكريم، وهذا تأكيد من الله – عزَّ وجلَّ – بانَّ القرآن الكريم مصون وثابت. وقوله هو المرجع الذي لا بعده أي مرجع، في كل ما يتناوله من الأمور، يُذهب كلّ قول، وقوله هو المرعي المحفوظ، فنحن ننتفع بالظل الذي يلقيه التعبير والإيحاء الذي يتركه في القلوب(3).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٦٧٨، والنشر في القراءات العشر، ٣٩٩/٢، وحجة القراءات، ص ٧٥٧، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٤٢، والكشف، ٢٩٧٢، والتذكرة، ص ٥٣٩، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٥٧٨، والبدور الزاهرة، ص ٣٤٨، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٧٩، وإعراب القرآن، ص ١٣٠٢، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٥٨/٤، والكثناف، ٢٢٧/٤، وتفسير البحر المحيط، ٤٤٦٨.

<sup>(2)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص ٤٢٤. والمَحَلَّي، والسيوطي، تفسير الجلالين، ص ٥٩٠.

<sup>(3)</sup> انظر ابن الباذش، الإقتاع في القراءات السبع، ج٢، ص ٨٠٧. وأبو السعود، إرشاد العقل السسليم إلى مزايا الكتاب الكريم، ج٥، ص ٥١٢.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف قطب، سيد، في ظلال القرآن، ج٦، ص ٣٨٧٦.

#### قراءة الجر:

وجه من جر ﴿ مَّحَفُوطٍ ﴾ أنَّه جعله صفة لـ ﴿ لَوْحٍ ﴾، وذلك لأنَّهما متجاوران، فجعل الصفة للأقرب(١).

و المعنى: لقد وصف اللوح المحفوظ، وهو أم الكتاب بأنَّه محفوظ من الشياطين، ومن الزيادة فيه و النقصان (٢).

## قراءة الرفع:

ووجه مَن رفع ﴿ مَّحَفُوطُ ﴾ أنَّه جعله صفة ثانية لـ ﴿ قُرْءَانٌ ﴾ كقوله تعالى: ﴿ إِنَّا خُنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُ لَحَنفِظُونَ ﴾ [البروج: ٩]، فأخبر الله – عزَّ وجلَّ – بحفظه (٣).

والمعنى: لقد وصف القرآن الكريم بأنَّه محفوظ من التحريف، والتغيير، والتبديل في لوح<sup>(٤)</sup>.

ويُلاحظ مما سبق الفرق بين القراءتين أنَّ قراءة الجر اللوح هو المحفوظ عند الله – عزَّ وجلَّ – أعلم. وجلَّ – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف الأزهري، معاني القراءات، ص ٥٣٨.

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف البغوي، معالم التنزيل، ج٨، ص ٣٨٩.

<sup>(3)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٤٦٧.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف القاسمي، محاسن التأويل، ج١١٧، ص ٦١١٩. وابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج١، ص ٣٠٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر الماوردي، ا**لنكت والعيون**، ج٦، ص ٢٤٤.

## الفصل الثاني في الفعل

### وفيه ثلاثة مباحث:

- المبحث الأول: بين الرفع والنصب.
- المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالنصب. المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالرفع.
  - المبحث الثاني: بين الرفع والجزم.
  - المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالجزم.
- المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجزم ونافع بالرفع.
  - المبحث الثالث: بين النصب والجزم.
- وفيه مطلب واحد وهو: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالجزم.

## المبحث الأول

## بين الرفع والنصب

- المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالنصب.
- المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالرفع.

# المطلب الأول

ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالنصب

١- قوله تعالى: ﴿ وَحَسِبُواۤ أَلَّا تَكُونَ فِتۡنَةٌ فَعَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ تَابَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمۡ ثُمُّ عَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ عَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ تَابَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمۡ وَٱللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ ﴾ [المائدة:١٧].
 قوله تعالى: ﴿ وَحَسِبُواۤ أَلَّا تَكُونَ فِتۡنَةٌ فَعَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ تَابَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمۡ ثُمَّ قُوله تعالى: ﴿ وَحَسِبُواۤ أَلَّا تَكُونَ فِتۡنَةٌ فَعَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ تَابَ ٱللَّهُ عَلَيْهِمۡ ثُمَّ عَمُواْ وَصَمُّواْ ثُمَّ وَاسَادة:١٧].
 عَمُواْ وَصَمُّواْ صَمُّواْ صَمُّواْ صَمُّواْ صَمُّواْ وَصَمُّواْ عَمْدُونَ ﴾ [المائدة:١٧].

قرأ أبو عمرو: ﴿ تَكُونَ ﴾ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: حمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ تَكُونَ ﴾ بالنصب.

كما قرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، وعاصم (١).

#### الناحية النحوية

## قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ تَكُون ﴾ بالرفع جعل "أن المخففة من الثقيلة، وأضمر معها الهاء، و "لا" نافية، و "تكون تامة، وجعل ﴿ وَحَسِبُوٓا ﴾ بمعنى: علموا(٢).

و إذا خُففت "أنَّ" تبقى عاملة على ما كانت عليه وهي مشددة، وعندئذ يجب أنْ يكون اسمها ضمير الشأن محذوقًا<sup>(٣)</sup>.

وذهب سيبويه (<sup>1)</sup> إلى أنَّ وجه قراءة الرفع هو كقولك: حسبت أنْ لا تقول ذاك، أي: حسبت أنَّه قال. فحسن هذا؛ لأنَّ حسب دلت على العلم واليقين، ثمّ أجاز قراءة النصب (<sup>0</sup>).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٢٤٧، والنشر في القراءات العشر، ٢٥٥/، وحجة القراءات، ص ٢٣٣- ٢٣٤، والكشف، ٢٥٤/ ٤٥٥- ٤٥٥، وإعراب القرآن، ص ٢٤١، والحجة في القراءات السبع، ص ٧٠، والتذكرة، ص ٢٤٧، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٥٥- ٢٥٦، والبدور الزاهرة، ص ٩٦، والتيسير في القراءات السبع، ص ٨٣، وإعراب القرآن، ص ٢٤١، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٥٨/، والكشتاف، ٢٥٢/، وتفسير البحر المحيط، ٢٤٢، و٢٤٢،

<sup>(2)</sup> انظر الأصبهاني، إعراب القرآن، ص ١٠٣. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٤، ص ٣٦٥.

<sup>(3)</sup> انظر ابن هشام، شرح قطر الندى وبل الصدى، ص ١٥٧.

<sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٦.

<sup>(5)</sup> انظر سيبويه، الكتاب، ج٣، ص ١٦٦ – ١٦٧.

وقد رأى النحاس<sup>(١)</sup> أنَّ النحويين استحسنوا قراءة الرفع، ثمَّ وضَّح سبيل هذا الاستحسان، فقال: "وإنَّما صار الرفع أجود؛ لأنَّ حسبت وأخواتها بمنزلة العلم في أنَّه في شيء ثابت"(٢).

#### قراءة النصب:

ومَن قرأ ﴿ تَكُونَ ﴾ بالنصب جعل "أن" ناصبة للفعل على الأصل، وجعل ﴿ وَحَسِبُوا ﴾ بمعنى: الشك، والفعل المضارع يكون منصوبًا بها(٣).

ولعل السبب في جواز الوجهين – الرفع والنصب – هو وجود الفاصل بلا النافية بين أن المصدرية والفعل. فلو لم يكن هناك فاصل فالنصب أولى، ودليل هذا إجماعهم على النصب في قوله تعالى: ﴿ أَحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتْرَكُوا ﴾ [العنكبوت:٢](٤).

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الرفع:

حجة مَن رفع ﴿ تَكُون ﴾ أنَّه جعل "حسب" بمعنى العلم واليقين، وجعل "أنْ" مخففة من الثقيلة؛ لأنّها لتأكيد ما بعدها، والمعنى: وحسبوا أنّه لا تكون فتنة، أي: لا تقع ولا تحدث، ومجيء ﴿ تَكُون ﴾ تامة جعلها مكتفية بالفاعل (٥).

والملاحظ من المعنى السابق أنّ الأصل وجود "أنّ مشددة، فلما خُففت جُعلت "لا" عوضًا عنها، وهذا نحو: علمت أنْ يقول. فبالرفع لم يحسن حتى تأتي بما يكون عوضًا عن المضمير المحذوف كالسين، وسوف، وقد، نحو قوله تعالى: ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَىٰ ﴾ [المزمل: ٢٠](١).

والمعنى: "أنَّهم قطعوا بذلك واعتقدوه دون أنْ يكونوا نافين للفتنة على سبيل الرجاء والطمع، كأنَّه: وعلموا أنَّه لا تكونُ فتنة؛ لأنَّ ذلك وإنْ كان جهلاً على الحقيقة، فإنَّه كان عندهم عِلمًا لفرط جهلهم"(٧).

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(2)</sup> النحاس، إعراب القرآن، ص ٢٤١.

<sup>(3)</sup> انظر العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ص ٢٠٠. وابن هشام، شرح شذور الذهب في معرفة كلم العرب، ص ٢٥٩.

<sup>(4)</sup> انظر الصبّان، حاشية الصبان، ج٣، ص ٤٠٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٥٤.

<sup>(6)</sup> انظر الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج١٢، ص ٦٠.

<sup>(7)</sup> الجرجاني، المقتصد في شرح الإيضاح، ج١، ص ٤٨٧.

#### قراءة النصب:

وحجة من نصب ﴿ تَكُونَ ﴾ أنَّه جعل "أنْ" ناصبة للفعل ولم يكن هناك فصل بـ "لا" بينها وبين الفعل، نحو قوله تعالى: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ ﴾ [ص:٥٧](١).

فإنْ قيل: فكيف دخل فعل الحسبان على "أنْ" التي هي للتحقيق؟ قيل: لأنَّه "نزل حسبانهم لقوته في صدور هم منزلة العلم"(٢).

والمعنى: "وظن هؤلاء الذين أخذ عليهم الميثاقُ أنَّه لا يقع من الله – عزَّ وجلَّ – ابتلاء واختبار بالشدائد"(٢)، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٧٠.

<sup>(2)</sup> الزمخشري، الكشاف، ج١، ص ٥٨٢.

<sup>(3)</sup> القرطبي، الجامع الأحكام القرآن، ج٨، ص ٩٧.

# المطلب الثاني

ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالرفع

١ - قوله تعالى: ﴿ وَزُلْزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ اللهِ تَعالى: ﴿ وَزُلْزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ قَريبٌ ﴾ [البقرة: ٢١٤].

قوله تعالى: ﴿ وَزُلْزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولُ ٱلرَّسُولُ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ ٱللَّهِ ۗ أَلَآ إِنَّ نَصْرَ ٱللَّهِ قَرِيبٌ ﴾ [البقرة: ٢١٤].

قرأ أبو عمرو: ﴿ يَقُولَ ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ يَقُولُ ﴾ بالرفع(١).

### الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

مَن نصب الفعل ﴿ يَقُولَ ﴾ فلأنَّه أضمر بعد ﴿ حَتَّىٰ ﴾ "أنْ" فنصب الفعل بها<sup>(٢)</sup>.

والفعل بعد ﴿ حَتَىٰ ﴾ لا يكون منصوبًا، إلا إذا كان مستقبلاً، فإنْ كان استقباله بالنظر إلى زمن المتكلم، فحينئذ يجب النصب، نحو قوله تعالى: ﴿ قَالُوا لَن نَّبْرَحَ عَلَيْهِ عَلِكِفِينَ حَتَىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا مُوسَىٰ ﴾ [طه: ١٩]، وإنْ كان الاستقبال بالنسبة لِمَا قبلها فيجوز الوجهان، نحو قوله تعالى: ﴿ وَزُلْزِلُواْ حَتَىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ ﴾ [البقرة: ٢١٤](٢).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٨١- ١٨٢، والنشر في القراءات العشر، ٢٢٧/٢، وحجة القراءات، ص ١٣١- ١٣٦، والحجة في القراءات السبع، ص ٤٢، والكشف، ٣٣٨- ٣٣٩، والتـذكرة، ص ٢٠٣، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٢، والبدور الزاهرة، ص ٤٨، والتيسير في القـراءات الـسبع، ص ٦٨، وإعراب القرآن، ص ٤٨، والكشنّاف، ٢٤٦/١، وتفـسير البحـر وإعراب القرآن، ١٤٦/١، والكشنّاف، ٢٤٦/١، وتفـسير البحـر المحيط، ٢٤٩/٢.

<sup>(2)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ١٣٨. والرعيني، الكافي في القراءات السبع، ص ٨٦.

<sup>(3)</sup> انظر ابن هشام، مغني اللبيب، ج١، ص ١٤٦.

### قراءة الرفع:

ومن قرأ ﴿ يَقُولُ ﴾ بالرفع فقد جعل ﴿ حَتَّىٰ ﴾ حرف ابتداء، فلم تعمل فيما بعدها، وحينئذ تدخل على الجملة الاسمية والجملة الفعلية، فهو على الحال<sup>(۱)</sup>. و ﴿ حَتَّىٰ ﴾ إذا دلت على المضى، نحو: سرنا حتى ندخلها، يكون الفعل قد مضى (۲).

## والشروط الواجب توافرها لارتفاع الفعل المضارع بعد حتى هي $^{(7)}$ :

الأول: أنْ يكون حالاً لا مستقبلاً، أو يكون مؤولاً بالحال، نحو: مرض زيدٌ حتى لا يَرْجُونه.

الثاني: أنْ يكون مُسببًا عما قبلها، فلا يجوز نحو: سرتُ حتى تطلعُ الـشمس، فالـصواب أنْ نقول: سرتُ حتى تطلع الشمس.

الثالث: أنْ يكون فضلة فلا يصح الرفع في نحو: سَيْري حتى أدخلها، إلا أنَّه يصح في نحو: سَيْري أمس حتى أدخلها.

### أثر القراءتين في المعنى

#### قراءة النصب:

وجه مَن نصب ﴿ يَقُولَ ﴾ أنَّه جعل ﴿ حَتَّىٰ ﴾ غاية بمعنى إلى أنْ يقول، فنصب الفعل بعدها (٤٠). كما أنَّ "قول الرسول – صلى الله عليه – وإنْ كان ماضيًا بالنسبة إلى زمن الإخبار وقصِّه علينا، إلا أنَّه مستقبل بالنسبة إلى زلز الهم "(٥).

و ﴿ حَتَىٰ ﴾ إذا دخلت على الفعل المستقبل، وانتصب الفعل بعدها فحينئذ لها معنيان (٢): الأول: بمعنى إلى أنْ، نحو: سرتُ حتى أدخلها، أي: إلى أنْ أدخلها، فالسير والدخول قد ورجدا جميعًا.

الثاني: بمعنى كي، نحو: أطع الله - عزَّ وجلَّ - حتى يدخلك الجنة، أي: كي يدخلك الجنة.

<sup>(1)</sup> انظر السيوطي، همع الهوامع، ج٢، ص ٣٤٣. وابن السراج، الأصول في النحو، ج٢، ص ١٥٣.

<sup>(2)</sup> انظر ابن شقير، المحلى وجوه النصب، ص ١٣٦.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف الدقر، معجم النحو، ص ۱۷۲ – ۱۷۳. وحسن، عباس، النحو السوافي، ج٤، ص ٣٣٩ – ٣٤٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> انظر القيسى، الكشف، ج١، ص ٣٣٩.

<sup>(5)</sup> الأزهري، شرح التصريح على التوضيح، ج٢، ص ٣٧٣.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف سيبويه، الكتاب، ج٣، ص ١٧. والباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج١، ص ١٥٥.

والمعنى: وزلزلوا إلى أنْ يقولَ الرسول – صلى الله عليه وسلم – متى نــصر الله، أي: الى أنْ قال الرسول – صلى الله عليه وسلم –، فقد جعل قول الرسول – صلى الله عليه وسلم – غاية تخويفهم (١).

## فإنْ قال قائل: فكيف استُدل على أنّ المعنى المقصود هو إلى أنْ ولم يكن بمعنى كي؟

فيجاب: كي تفيد العلة، نحو: أطعتُ الله – عزَّ وجلَّ – حتى يدخلني الجنة. أمّا قول الرسول – صلى الله عليه وسلم – والمؤمنين فلا يفيد العلة؛ لأنَّه ليس علة للمس والزلازل. ومن هنا ظهر أنَّ المعنى المقصود هو: إلى أنْ؛ لأنَّه غاية لمَا تقدّم من المس والزلازل (١).

وقد رُوي عن أبي عمرو حجة النصب وهي: لقد كان هناك اختلاف في زمن الفعلين: ﴿وَزُلْزِلُوا ﴾ و ﴿ يَقُولَ ﴾، فلما اختلفا في الزمن كان الوجه النصب (٣).

وقد بين الفخر الرازي (<sup>1)</sup> أنَّ الأكثرين قد اختاروا قراءة النصب؛ وذلك "لأنَّ قراءة الرفع لا تصح إلاّ إذا جعلنا الكلام حكاية عمن يخبر عنها حال وقوعها، وقراءة النصب لا تحتاج إلى هذا الفرض فلا جرم قراءة النصب أولى "(٥). إلاّ أنني لا أنحى هذا المنحى بالترجيح بين القراءتين، فكلتا القراءتين تحتمل دلالة معينة.

## قراءة الرفع:

ووجه من رفع الفعل ﴿ يَقُولُ ﴾ أنّه دلّ على المضي، ولم يدل على المستقبل، ويكون الرفع على أنّه حكاية لحال ماضية (٦).

و المعنى: وزلزلوا حتى قال الرسول – صلى الله عليه وسلم – والذين آمنوا متى نـصر الله. وتعدّ الزلزلة سبب القول().

وقد تمثلت قراءة الرفع من خلال وجهين، وهما $^{(\wedge)}$ :

الأول: أنَّ الفعل المضارع بعد ﴿ حَتَّىٰ ﴾ فعلُ حال، فيكون حالاً في حين الإخبار، نحو: مرض زيدٌ حتى لا يَر بُونه.

<sup>(1)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقرّاء السبعة، ج٢، ص ٣٠٦. والمهدوي، شرح الهداية، ج١، ص ١٩٧.

<sup>(2)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٣، ص ٥١٤.

<sup>(3)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٩٠.

<sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٧٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج٦، ص ٢٢.

<sup>(6)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ٤٢. والشوكاني، فتح القدير، ج١، ص ٣٨٠.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> انظر الثعلبي، **الكشف والبيان،** ج٢، ص ١٣٥. والعكبري، إ**ملاء ما منّ به الرحمن**، ص ٨٦.

<sup>(8)</sup> انظر بتصرف أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٢، ص ١٤٩.

الثاني: أو يكون الفعل المضارع بعد ﴿ حَتَىٰ ﴾ حالاً قد مضت فيحكيها على ما وقعت. والمراد به المضى فهو حال محكية، أي: وزلزلوا فقال الرسول – صلى الله عليه وسلم –.

وقد وقف ابن عاشور (ت ١٣٩٣هـ)(١) موقفًا وسطًا بين القراءتين، فقال: "فقراءة الرفع أنسب بظاهر السياق، وقراءة النصب أنسب بالغرض المسوق له الكلام، وبكلتا القراءتين يحصل كلا الغرضين"(١). وهذا الذي أذهب إليه، إذ كلّ قراءة تحمل معنى جديد فلا نستطيع الاستغناء عن أحد المعنيين، وكما تحصل الفائدة بهما.

وقد قيل: إنَّ قولَ الرسول - صلى الله عليه وسلم - ومن معه ليس غاية للزلزال، كما في قراءة النصب. وعليه يكون كل منهما حال وقع في الزمن الماضي، وهذا ينسجم مع قراءة الرفع<sup>(٣)</sup>.

لقد جاءت ﴿ حَتَّىٰ ﴾ في قراءة النصب بمعنى: الاستقبال، وعملت فيما بعدها. أمّا قراءة الرفع فكانت ﴿ حَتَّىٰ ﴾ بمعنى: المضي، ولم تعمل فيما بعدها، وهي على الحال، والله – عزًّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> **ابن عاشور:** محمَّد الطاهر بن عاشور. ولد في تونس. وتوفي فيها سنة (ت ١٣٩٣هــــ). ومــن كتبــه: التحرير والتنوير في التفسير. (الأعلام، ج٦، ص ١٧٤. ومعجم المؤلفين، ج٣، ص ٣٦٣).

<sup>(2)</sup> ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج٢، ص ٣١٦.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف الهيتي، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ص ٣١.

٢- قوله تعسالى: ﴿ وَيَقُولَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَهَتَوُلآءِ ٱلَّذِينَ أَقْسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمۡ لَاّ إَنَّهُمۡ لَعَكُمۡ حَبِطَتۡ أَعۡمَالُهُمۡ فَأَصۡبَحُواْ خَسِرِينَ ﴾ [المائدة:٥٠].
 قوله تعالى: ﴿ يَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ أَهَتَوُلآءِ ٱلَّذِينَ أَقۡسَمُواْ بِٱللَّهِ جَهْدَ أَيْمَنِهِمۡ لَا عَكُمۡ حَبِطَتۡ أَعۡمَالُهُمۡ فَأَصۡبَحُواْ خَسِرِينَ ﴾ [المائدة:٥٠].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَيَقُولَ ﴾ بالواو وبالنصب.

وقرأ نافع: ﴿ يَقُولُ ﴾ بدون الواو وبالرفع.

وقرأها بالرفع أيضاً: ابن كثير، وابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي (١) (٢).

## الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

ولقراءة النصب خمسة أوجه (٣):

الأول: أنْ يكون ﴿ وَيَقُولَ ﴾ معطوفًا على ﴿ يَأْتِيَ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَ الله بَالْ يَعْمَى الله أَنْ يأتي، وعسى أنْ يأتي الله، واحد.

الثاني: أنْ يكون ﴿ وَيَقُولَ ﴾ معطوفًا على ﴿ أَن يَأْتِيَ ﴾، والتقدير: فعسى الله أنْ يأتي بالفتح وأنْ يقولَ. وأنْ يقولَ. وهذا الوجه وجه حسن؛ لبعده عن التأويلات البعيدة والمتكلفة.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٢٤٥، والنشر في القراءات العشر، ٢٥١/ ٢٥٥- ٢٥٥، وحجة القراءات، ص ٢٢٩- ٢٢٥، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٩، والكشف، ٢٠/٥، والتذكرة، ص ٢٤٦، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٥٤، والبدور الزاهرة، ص ٩٤، والتيسير في القراءات السبع، ص ٨٦، وإعراب القرآن، ص ٢٣٦- ٢٣٧، والتبيان في إعراب القرآن، ٣٥٢/١، والكشّاف، ٢/٨٦، ونفسير البحر المحيط، ٣٥٢/١.

<sup>(2)</sup> قرأ عاصم، وحمزة، والكسائي: ﴿ وَيَقُولُ ﴾ بالواو. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ٢٤٥).

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ٣٥٢. والمهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٢٦٦. والبناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٢٥٤.

الثالث: أنْ يكون ﴿ وَيَقُولَ ﴾ معطوفًا على ﴿ فَيُصْبِحُواْ ﴾ [المائدة: ٥].

الرابع: أنْ يكون ﴿ وَيَقُولَ ﴾ معطوقًا على لفظ ﴿ يَأْتِيَ ﴾ وهو خبر، ويقدر مع المعطوف ضمير محذوف، وتقديره: ويقول الذين آمنوا به.

الخامس: أنْ يكون ﴿ وَيَقُولَ ﴾ معطوفًا على الفتح، وهو مصدر، والتقدير: فعسى الله أنْ يأتى بالفتح، وبأنْ يقولَ الذين آمنوا.

## وقد ردَّ السمين الحلبي(1) هذا الوجه – العطف على الفتح – في ثلاثة أمور(1):

الأول: أنَّ هذا العطف يؤدي إلى الفصل بين أجزاء الصلة؛ لأنَّ الفتح على قول مؤول بـ "أنْ" والفعل، والتقدير: أنْ يأتي بأنْ يفتح وبأنْ يقولَ، فيقع الفصل بأجنبي وهو قوله: ﴿فَيُصْبِحُواْ﴾، فهو معطوف على ﴿ يَأْتِيَ ﴾.

الثاني: أنَّ المصدر – الفتح – ليس المراد تجزئته لحرف مصدري وفعل، بل يُراد به مصدر غير ذلك المراد، نحو: يعجبني ذكاؤك وعِلمُك.

الثالث: فإنْ أجيز انحلاله لحرف مصدري وفعل، فليس المعنى على: فعسى الله أنْ يأتي بأنْ يقولَ الذين آمنوا. فإنَّه ناب عنه نُبُوًّا ظاهرًا.

## قراءة الرفع:

ومن رفع ﴿ يَقُولُ ﴾ جعله على الاستئناف، وانقطع الكلام عما سبقه (٦). ويستدل على رفع ﴿ يَقُولُ ﴾ أنَّه قد حُذف الواو (٤).

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة النصب:

حجة مَن نصب ﴿ وَيَقُولَ ﴾ أنّه عطف على ﴿ أَن يَأْتِيَ ﴾، كقولك: عسى زيد أنْ يأتي ويقوم عمرو. وقد اعثرض على هذا التأويل وعدّه بأنّ فيه بُعد؛ لأنّه لا يصحّ المعنى بأنْ

<sup>(1)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۲۷.

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف السمين الحلبي، الدر المصون، ج٤، ص ٣٠٣.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> انظر الأخفش، **معاني القرآن**، ج١، ص ٢٨٣.

<sup>(4)</sup> انظر الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج١١، ص ١٩.

نقول: عسى زيد أنْ يقوم عمرو. ويجوز العطف هنا على تأويل آخر وهو: عسى أنْ يقوم زيد ويأتي عمرو (١).

والمعنى: "فعسى اللهُ أنْ يأتيَ بالفتح وأنْ يقولَ"(٢).

ومَن عطف ﴿ وَيَقُولَ ﴾ على ﴿ فَيُصْبِحُواْ ﴾ فيقوي هذا العطف<sup>(٦)</sup> أنَّ "هذا القول إنَّما يصدر عن المؤمنين عند ظهور ندامة الكافرين لا عند إتيان الفتح فقط"(٤).

ولقد عد ابن الأنباري<sup>(۱)</sup> العطف على ﴿ فَيُصبِحُواْ ﴾ بأن فيه بُعد، وبالرغم من ذلك فهو جائز – عنده –<sup>(۱)</sup>.

## قراءة الرفع:

وحجة من رفع ﴿ يَقُولُ ﴾ أنّه استأنف الكلام، وجاءت الجملة جوابًا لسؤال مقدر؛ فلما تقدّم قوله تعالى: ﴿ فَعَسَى ٱللّهُ أَن يَأْتِيَ بِٱلْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِندِهِ وَ فَيُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَآ أَسَرُّواْ فِيَ تَقدّم قوله تعالى: ﴿ فَعَسَى ٱللّهُ أَن يَأْتِيَ بِٱلْفَتْحِ أَوْ أَمْرٍ مِّنْ عِندِهِ وَ فَيُصْبِحُواْ عَلَىٰ مَآ أَسَرُّواْ فِي أَنفُسِمٍ مَ نَديمِينَ ﴾ [المائدة: ٥٣] أنفُسِمٍ مَ نديمِينَ ؟ فالجواب قول قول المؤمنون حينئذٍ؟ فالجواب قول تعالى: ﴿ يَقُولُ ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ ... ﴾ [المائدة: ٥٣] أنه. وحذف حرف العطف الواو؛ لأنّ في الجملة الثانية ضميرًا يعود على الضمير الأول، فأغنى عن إعادته (٨).

ويكمن الفرق بين القراءتين أنَّ قراءة النصب قول المؤمنين فيها لم يكن إلا عند الفتح، وظهور ندامة المنافقين وفضيحتهم من خلال كشف حقيقتهم المخزية، وأنَّ العطف فيها محمول على المعنى. أمَّا قراءة الرفع فالقول قد صدر من المؤمنين عند رؤية الفتح، وندامة المنافقين قد حصلت وفضحهم الله – عزَّ وجلَّ – (٩).

<sup>(1)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٢٣٦.

<sup>(2)</sup> القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج ٨، ص ٤٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>3)</sup> لقد ردَّ السمين الحلبي هذا العطف من وجهة نظره في ثلاثة أمور، انظرها في الناحية النحوية فــي هـــذه الدراسة، ص ٢٠٤.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> الشوكاني، فتح القدير، ج٢، ص ٧٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۱۰.

<sup>(6)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ٢٥٣.

<sup>(7)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٧، ص ٣٨٣.

<sup>(8)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٤٥٠.

<sup>(9)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٣، ص ٥٢١. والثعالبي، الجواهر الحسان في تفسير القرآن، ج٢، ص ٣٩٣ - ٣٩٤.

كما أنَّ قراءة النصب الوجه الأحسن فيها أنْ يكون ﴿ وَيَقُولَ ﴾ معطوفًا على ﴿ أَن يَكُونَ ﴿ وَيَقُولَ ﴾ معطوفًا على ﴿ أَن يَأْتِيَ ﴾ وهو الوجه الثاني – كما بينتُ في الدراسة –. أمّا قراءة الرفع فهي على استئناف الكلام وهذا وجه حسن، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

٣- قوله تعالى: ﴿ وَيَعْلَمَ ٱلَّذِينَ يُجُدِدُلُونَ فِي ءَايَئِنَا مَا لَهُم مِّن تَحِيصٍ ﴾
 الشورى: ٣٥].

قوله تعالى: ﴿ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يَجُدِلُونَ فِيۤ ءَايَتِنَا مَا هُم مِّن عَجِيصٍ ﴾ الشورى: ٣٥].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ بالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن كثير، وعاصم ، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ وَيَعَلَّمُ ﴾ بالرفع

كما قرأها بالرفع أيضيًا: ابن عامر (١).

## الناحية النحوية

#### قراءة النصب:

#### ولقراءة النصب ثلاثة أوجه:

الأول: أنْ يكون ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ منصوبًا على الصرف؛ لأنَّه مصروف عن العطف عما قبله، فالذي قبله شرط وجزاء وهو غير موجب، فصرف العطف عن اللفظ إلى العطف على المعنى (٢).

الثاني: أنْ يكون ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ منصوبًا على إضمار "أنْ"؛ لأنَّ قبلها جزاء، نحو: ما تصنع أصنع مثله وأكرمك.

و هذا مذهب **الزجاج (<sup>۳)</sup> ، وأجاز في المثال السابق الرفع، فتقول: وأكرمُك. كمـــا أجـــاز أيضًا الجزم، فتقول: وأكرمُك<sup>(٤)</sup>.** 

واتضح مما سبق أنَّ العامل في النصب مختلف فيه بين البصريين والكوفيين. ولهذا كان النصب على الصرف مصطلح الكوفيين. أمَّا البصريون فكان على إضمار "أنْ "(٥).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٥٨١، والنشر في القراءات العشر، ٣٦٧/٢، وحجة القراءات، ص ٦٤٣، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٠٠، والكشف، ٣٥٤/٣ - ٣٥٥، والتذكرة، ص ٤٥٧، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٩٢، والبدور الزاهرة، ص ٢٩٣، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٥٨، وإعراب القرآن، ص ٩٣١، والكثناف، ٢٠٢/٤، وتفسير البحر المحيط، ٤٩٨/٧.

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، مُشكل أعراب القرآن، ص ٤٠٣. والقنوجي، فتح البيان في مقاصد القرآن، ج١٢، ص ٣٠٨.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(4)</sup> انظر الزجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٤، ص ٣٩٩.

<sup>(5)</sup> انظر ابن الأنباري، الإنصاف في مسائل الخلاف، المسألة ٧٨، ص ٤٤٢.

وقد ورد عن الكوفيين أنَّ الناصب هو واو الصرف، فالواو نفسها هي الناصبة، لـيس بإضمار "أنْ "(١).

إلا أنَّ سيبويه (٢) قد ضعّف النصب بالفاء والواو في نحو قولك: إنْ تأتني آتك وأعطيك (٣).

الثالث: أنْ يكون ﴿ وَيَعْلَمَ ﴾ معطوقًا على تعليل محذوف، وتقديره: لينتقم منهم ويعلم الذين يجادلون (٤).

وقد يكون وجود الواو هنا أنَّه يدل على النصب؛ لأنَّه بمعنى وليعلم، أو لأنْ يعلم (°).

## واختلف في نوع الواو في ثلاثة أضرب، هي(٦):

الأول: واو الصرف: فهي تصرف ما بعدها عن أنْ يكون معطوفًا على ما قبلها.

الثاني: واو العطف؛ لأنَّه معطوف على تعليل محذوف.

الثالث: واو المعية: فهي تنصب الفعل المضارع بعدها بـ "أنْ مضمرة.

#### قراءة الرفع:

### ولقراءة الرفع وجهان:

الأول: أنْ يكون ﴿ وَيَعَلَمُ ﴾ مرفوعًا على الاستئناف، فانقطع الكلام عما سبقه، واستأنف الكلام (٧).

الثاني: أنْ يكون ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف، تقديره: هو يعلم (^).

<sup>(1)</sup> انظر الهروي، الأزهية في علم الحروف، ص ٢٣٣. والسمين الحلبي، الدر المــصون، ج٩، ص ٥٥٩. والمرادي، الجني الداني في حروف المعاني، ص ١٥٣–١٥٤، ١٥٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٦.

<sup>(3)</sup> انظر سيبويه، ا**لكتاب**، ج٣، ص ٩٢.

<sup>(4)</sup> انظر الهمداني، الفريد في إعراب القرآن المجيد، ج٤، ص ٢٤٥.

<sup>(5)</sup> انظر القرطبي، الجامع الأحكام القرآن، ج١١، ص ٤٨٣.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج $^{(6)}$  ص  $^{(6)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج٢، ص ١٢٠٠. والداني، جامع البيان في القراءات السبع المشهورة، ص ٧١١.

<sup>(8)</sup> انظر قمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ١٨٢.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة النصب:

حجة من نصب ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ أنّه أضمر "أنْ"؛ لأنّ ما قبلها جزاء، نحو: ما تصنع أصنع مثله وأكرمك، أي: أنْ أكرمك (١).

والمعنى: "وأنْ يعلم الذين يجادلون في آياتنا ما لهم من محيص "(٢).

وحجة أخرى وهي: نصب ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ على الصرف، ومعنى الصرف "أنّه لما كان قبله شرط وجواب، وعطف عليه ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ لم يحسن في المعنى؛ لأنّ علم الله – عزّ وجلّ واجب، وما قبله غير واجب فلم يحسن الجزم في ﴿ يَعْلَمُ ﴾ على العطف على السرط وجوابه؛ لأنّه يصير المعنى: إنْ يشأ يعلم، وهو عالم بكل شيء، فلم يحسن العطف على الشرط وجوابه؛ لأنّه غير موجب، و ﴿ يَعْلَمُ ٱلّذِينَ ﴾ واجب، و لا يعطف واجب على غير واجب، فلم المتنع العطف على الفظه، عطف على مصدره "(٣).

ومَن عطف ﴿ وَيَعْلَمَ ﴾ نصبًا على تعليل محذوف، فالمعنى: "لينتقم منهم ويعلمَ الذين يجادلون"(٤).

وقد اعترض أبو حيان<sup>(٥)</sup> على هذا التقدير؛ لأنَّه ترتب على الشرط إهلاك قوم، ونجاة قوم فاذلك لا يحسن أنْ يكون التقدير: لينتقم منهم<sup>(١)</sup>.

فإنْ قال قائل: فلمَ عُدل عن الجزم – الأصل أنْ يكون الفعل مجزومًا – إلى النصب؟

فيجاب: لقد عُدل عن الجزم إلى النصب؛ لأنَّه قصد من النصب معنى آخر وهو الاجتماع وقوع إهلاكهم والعلم معًا مقترنين، كقوله تعالى: ﴿ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَهَدُواْ

<sup>(1)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٦٤٣.

<sup>(2)</sup> ابن خالویه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج٢، ص ٢٨٥.

<sup>(3)</sup> القيسى، الكشف، ج٢، ص ٣٥٤.

<sup>(4)</sup> الزمخشري، الكشاف، ج٤، ص ٢٠٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٧، ص ٤٩٨.

مِنكُمْ وَيَعْلَمُ ٱلصَّبِرِينَ ﴾ [آل عمران:١٤٢]، أي: ويعلم المجاهدين والصابرين معًا. فوقوع الأمرين كان باقترانهما معًا(١).

### قراءة الرفع:

وحجة من رفع ﴿ وَيَعْلَمُ ﴾ أنَّه استأنف الكلام؛ لأنَّه جاء بعد الجزاء. ويجوز أنْ يكون المعنى على تقدير ضمير، أي: هو يعلم، فيكون خبرًا لمبتدأ محذوف (٢).

فمن اختار قراءة الرفع عد النصب في مثل هذا شادًا، نحو: إنْ تقعد أقعد وأكرم. فالاختيار في "وأكرمُ" الجزم والرفع لا النصب (٣).

فالرفع على معنى الإخبار عن الكفار، والمراد به الإنشاء والطلب، فهو في قوة، أي: وليعلم الذين يجادلون (أ).

وقد تبيّن مما سبق أنَّ قراءة النصب مترابطة مع الآيات السابقة في بيان قدرة الله – عزَّ وجلَّ – في مخلوقاته، فهو القادر في التصرف بها كيف يشاء.

أمّا قراءة الرفع فكانت على إخبار الكفار بأنّ عليهم النظر في هذه المخلوقات؛ ليعرفوا بأنّ كلَّ شيء بيده سبحانه وتعالى، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر الدمشقى، إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع، ص ٦٧٥.

<sup>(2)</sup> الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٤، ص ٢٩٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> انظر الزّجاج، إ**عراب القرآن (**المنسوب إليه)، ج١، ص ٣٩٣.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج٢٥، ص ١٠٧.

٤- قوله تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِابٍ أَوْ يَكِلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيِ جِابٍ أَوْ يُرْسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الشورى: ٥٠].
 قول تعالى: ﴿ وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَن يُكَلِّمَهُ ٱللَّهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِن وَرَآيٍ جِابٍ أَوْ يُرْسِلُ رَسُولاً فَيُوحِيْ بِإِذْنِهِ مَا يَشَآءُ ۚ إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ ﴾ [الشورى: ٥٠].

قرأ أبو عمرو: ﴿ يُرْسِلَ ﴾ و﴿ فَيُوحِيَ ﴾ بالنصب. وقرأها بالنصب أيضنًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي. وقرأ نافع: ﴿ يُرْسِلُ ﴾ و﴿ فَيُوحِيۡ ﴾ بالرفع(١).

### الناحية النحوية

### قراءة النصب:

### ولقراءة النصب وجهان:

الأول: أنْ يكون ﴿ يُرْسِلَ ﴾ معطوقًا على ﴿ وَحْيًا ﴾ في المعنى، والمعطوف على المنصوب منصوب، ونصبه بأنْ المضمرة. و ﴿ فَيُوحَى ﴾ يكون معطوقًا منصوبًا على ﴿ وَحْيًا ﴾ (٢).

الثاني: أنْ يكون ﴿ يُرْسِلُ ﴾ منصوبًا بأنْ المضمرة، وتكون أنْ ومدخولها معطوفين على الثاني: أنْ يكون ﴿ يُرْسِلُ ﴾ منصوبًا بأنْ المضمرة، وتكون أنْ ومدخولها معطوفين على الثانية

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٥٨٢، والنشر في القراءات العشر، ٣٦٨/٢، وحجة القراءات، ص ٦٤٣- ٤٦٤، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٠٨، والكشف، ٢٥٥٣- ٣٥٦، والتذكرة، ص ٤٥٧، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٩٣، والبدور الزاهرة، ص ٢٩٤، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٥٨، وإعراب القرآن، ص ٩٣٥- ٩٣٦، والتبيان في إعراب القرآن، ٣٤١- ٣٤١، والكشّاف، ٢٠٨/٤، وتفسير البحر المحيط، ٧/٤٠٠.

<sup>(2)</sup> انظر ابن مالك، شرح التسهيل، ج٣، ص ٣٧٠. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٣، ص ١١٤٣.

<sup>(3)</sup> انظر قمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ١٨٢.

### قراءة الرفع:

## ولقراءة الرفع وجهان:

الأول: أنْ يكون ﴿ يُرْسِلُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف تقديره: هو يرسل. و ﴿ فَيُوحِي ﴾ معطوفًا مرفوعًا عليه (١).

الثاني: أنْ يكون ﴿ يُرْسِلُ ﴾ معطوفًا على ﴿ وَحْيًا ﴾، فهو مصدر دلّ على معنى الحال(٢).

### وقوع المصدر موقع الحال:

لقد أنكر أبو حيان<sup>(٣)</sup> وقوع المصدر موقع الحال، فهو عنده لا ينقاس. بالرغم من وروده في كلام العرب، نحو: جاء زيد بكاء، أي: باكيًا<sup>(٤)</sup>. إلاَّ أنَّ المبرد<sup>(٥)</sup> قاس منه ما كان نوعًا للفعل، وقد أفرد له بابًا سماه "هذا باب ما يكون من المصادر حالاً لموافقت الحال". ومن قياسه: جاء زيد مَشْيًا. فالمعنى: ماشيًا، وذلك لأنَّ التقدير: جاء زيد يمشي مَشْيًا. أمَّا نحو: جئته إعطاء، فلم يجزه المبرد؛ لأنَّ الإعطاء ليس من المجيء (٢).

وقد تبعه الزمخشري (٧) في جواز وقوع المصدر موقع الحال، فأجاز أنْ يقع المصدران ﴿ وَحَيًا ﴾ و "أنْ يرسل" موقع الحال، ف "أنْ يرسل" في معنى "إرسالا" (٨).

## أثر القراءتين في المعنى

وقد بيّن الله - عزَّ وجلَّ - في هذه الآية الكريمة كيفية كلامه لعباده، وكان هذا البيان من خلال ثلاثة أضرب وهي (9):

الأول: الوحى وهو الذي يكون بإلهام أو منام.

الثاني: أنْ يسمع كلامه – عزَّ وجلَّ – من وراء حجاب.

<sup>(1)</sup> انظر الأصفهاني، إعراب القرآن، ص ٣٦٤.

<sup>(2)</sup> انظر العشا، البسط في القراءات العشر، ج٦، ص ٢٥.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(4)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٧، ص ٥٠٤.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(6)</sup> انظر المُبْرِد، المقتضب، ج٣، ص ٢٣٤، و، ج٤، ص ٣١٢.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۹.

<sup>(8)</sup> انظر الزمخشري، الكشاف، ج٤، ص ٢٠٧.

<sup>(9)</sup> انظر الكلبي، التسهيل لعلوم التنزيل، ج٢، ص ٣٠٦.

الثالث: ما كان بواسطة الملك، وهذا ما قصده - عزَّ وجلَّ - بقوله تعالى: ﴿ أُو يُرْسِلَ رَسُولاً ﴾ [الشورى: ٥١].

### قراءة النصب:

وجه مَن نصب ﴿ يُرْسِلَ ﴾ أنَّه عطف على معنى قوله تعالى: ﴿ إِلَّا وَحْيًا ﴾، فعطف جملة على جملة في هذه الحالة يكون بـ "أو" و "الفاء"، وفي هذه الآية كان بـ "أو".

والمعنى: وما كان لبشر إلا أنْ يوحي إليه أو يرسلَ رسولاً فيوحى $^{(1)}$ .

وذهب الخليل (٢) إلى هذا المعنى – السابق – فرأى أنَّ ﴿ أُو يُرْسِلَ ﴾ محمول على "أنْ يوحي"، وحجته أنَّه لو قيل إلاَّ وحيًا وإلاَّ أنْ يُرسِلَ كان جائزًا (٣). وتبعه في هذا الفارسي (٤) الذي رأى أنَّ ما ذهب إليه الخليل هو الصواب (٥).

ويجوز نصب ﴿ يُرْسِلَ ﴾ على تقدير حذف حرف الجر من "أنْ" المضمرة، ويكون في محل الحال، والتقدير: أو بأنْ يُرسلَ رسولاً فيوحي (٦).

ومَن جعل ﴿ يُرْسِلَ ﴾ منصوبًا بأن المضمرة، وتكون أن ومدخولها معطوفين على ﴿ وَحَيًا ﴾ وهي حال، فالمعنى: إلا موحيًا أو مرسلا فيوحى (٧).

## فإنْ قيل: فهل يجوز أنْ يعطف ﴿ أَوْ يُرْسِلَ ﴾ على ﴿ أَن يُكَلِّمَهُ ﴾؟

قيل: لا يجوز أنْ يعطف ﴿ أُو يُرْسِلَ ﴾ نصبًا على ﴿ أَن يُكَلِّمَهُ ﴾ لعدم صحة المعنى؛ لأنّه يصير: ما كان لبشر أنْ يُرسِلِه الله – عزّ وجلّ – رسولاً أو أنْ يُرسِلَ إليه رسولاً؛ لأنّ

<sup>(1)</sup> انظر العيساوي، علم إعراب القرآن تأصيل وبيان، ص ٥٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۳۱.

<sup>(3)</sup> انظر سيبويه، الكتاب، ج٣، ص ٤٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(5)</sup> انظر الفارسي، المسائل المنثورة، ص ١٦٠.

<sup>(6)</sup> انظر القرطبي، الجامع الأحكام القرآن، ج١١، ص ٥٠٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر الشوكاني، **فتح القدير**، ج٤، ص ٧١٣.

الله - عزَّ وجلَّ – قد أرسل الرسل من البشر وأرسل إليهم (١). وعليه فإنَّ هذا التقدير يؤدي "إلى نفي المرسل اليهم الرسل"(٢).

### قراءة الرفع:

ووجه من رفع ﴿ يُرْسِلُ ﴾ أنَّه جعله معطوفًا على ﴿ وَحْيًا ﴾، في معنى "موحيًا". فهو مصدر دلّ على معنى الحال، نحو: جئت ركضًا ومشيًا (٣).

والمعنى: وما كان لبشر أنْ يكلمه الله إلا موحيًا أو مرسلا(؛).

ومن جعل ﴿ يُرْسِلُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف، فيكون المعنى: هو يرسل رسولاً فيوحى (٥).

كما يجوز أنْ يكون ﴿ يُرْسِلَ ﴾ معطوقًا على ما يتعلق به ﴿ مِن وَرَآيٍ ﴾، والتقدير: أو يسمع من وراء حجاب، وعليه يكون المعنى: إلا موحيًا أو مسمعًا من وراء حجاب أو مرسلا فيوحى (١)، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر القرطبي، الجامع لأحكام القرآن، ج١٨، ص ٥٠٨. والقنوجي، فتح البيان في مقاصد القرآن، ج١٨، ص ١٢٦، ص ٣٢١، ص

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> القيسي، ا**لكشف**، ج٢، ص ٣٥٦.

<sup>(3)</sup> انظر الزّجاج، إعراب القرآن (المنسوب إليه)، ج٢، ص ٦٤٦.

<sup>(4)</sup> انظر الهمداني، الفريد في إعراب القرآن المجيد، ج٤، ص ٢٤٩.

<sup>(5)</sup> انظر ابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٣، ص ١١٤٤.

<sup>(6)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٤٩٣. والألوسي، روح المعاتي، ج٢٥، ص ٥٧.

## المبحث الثاني

## بين الرفع والجزم

- المطلب الأول: ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالجزم.
- المطلب الثاني: ما قرأه أبو عمرو بالجزم ونافع بالرفع.

## المطلب الأول

ما قرأه أبو عمرو بالرفع ونافع بالجزم

١- قوله تعالى: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ بِٱلْحَقِّ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ۖ وَلَا تُسْفَلُ عَنْ أَصْحَابِ ٱلْجَعِيمِ ﴾ [البقرة:١١٩].

قول عن أَصَحَابِ عَنْ أَصَّحَابِ اللهِ عَنْ أَصَّحَابِ اللهِ عَنْ أَصَّحَابِ اللهِ عَنْ أَصَّحَابِ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ المُلْمُ المُلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ

قرأ أبو عمرو: ﴿ تُسْعَلُ ﴾ بضم الناء بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ تَسْعَلْ ﴾ بفتح التاء وبالجزم(١).

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

مَن رفع ﴿ تُسْعَلُ ﴾ فقد عد ﴿ لا ﴾ نافية ورفع الفعل بعدها؛ لأنَّها لا تعمل، فيبقى الفعل مرفوعًا، والفعل مبنى للمجهول (٢).

ونوع الواو يكون على ضربين (١٠):

الأول: واو العطف، تكون الواو عطفًا على جملة ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَكَ ﴾.

مه الثاني: واو الحال، أو واو العطف، على قوله تعالى: ﴿ بَشِيرًا وَنَذِيرًا ﴾.

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٦٩، والنشر في القراءات العشر، ٢٢١/٢، وحجة القراءات، ص ١١١- ١١٢، والحجة في القراءات السبع، ص ٣٦، والكشف، ١٩٢١- ٣١٤، والتذكرة، ص ١٩٤، وإتحاف فضلاء البشر، ص ١٩١، والبدور الزاهرة، ص ٣٩، والتيسير في القراءات السبع، ص ٥٥، وإعراب القرآن، ص ٢١، والتبيان في إعراب القرآن، ١٩٨١، والكشّاف، ١٨١/١، وتفسير البحر المحيط، ١٨٨٠.

<sup>(2)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٦١. والبناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ١٩١.

<sup>(3)</sup> انظر الأخفش، معاني القرآن، ج١، ص ١٥٣. وابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ١١٤. والزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص ٢٠٠.

<sup>(4)</sup> انظر ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج١، ص ٦٩٢.

### قراءة الجزم:

ومَن جزم ﴿ تَسْعَلْ ﴾ فقد عد ﴿ لا ﴾ ناهية، ويكون الفعل بعدها مجزومًا بها؛ لأنَّ ﴿ لا ﴾ الناهية إذا دخلت على الفعل تجزمه. والفعل مبنى للمعلوم (١٠).

فإنْ قال قائل: فهل يجوز أنْ تكون الجملة حالاً كما في قراءة الرفع؟ فيجاب: لا يجوز أنْ تكون الجملة حالاً؛ لأنَّ الطلب لا يقع حالاً، فهي على الاستئناف(٢).

# أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الرفع:

حجة من رفع ﴿ تُسْعَلُ ﴾ أنّه استأنف الكلام، فيكون المعنى: ولست تسألُ عن أصحاب الحجيم، أي: ليس الرسول – صلى الله عليه وسلم – يكون في موضع سؤال عما يفعلونه، ودليل هذا قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَغُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴾ [الرعد: ٤٠](٣).

ويمكن أنْ تحتمل قراءة الرفع معنى آخر وهو على الحال: أرسلناك بشيرًا ونذيرًا وغير سائل عن أصحاب الجحيم (٤).

وقد يستدل على أنَّ المقصود هو الخبر - وذلك في قراءة الرفع - لا النهي، من خلال مجيء قوله تعالى: ﴿ وَلا تُسْعَلُ عَنَ أَصِحَنَ إِلَّهِ بِالواو، فلم يقل: فلا تُسألُ، بالفاء؛ لأنَّه لو كان نهيًا لجاء بالفاء، نحو: أعطيتك مالاً فلا تسألني غيره. وهذا رأي الطبري (٥)، ومكي القيسي (١) (٧).

واعترض الفارسي (^) على هذا التأويل، ورأى أنَّ اقتران الفاء يكون إذا كانت الرسالة البشارة والنذارة علة لئلا يسأل عن أصحاب الجحيم. فقولك: قد حملتك على فرس فلا تسألني غيره. فهنا حَمْله على الفرس جاء علة لئلا يسأل غيره. أمَّا الآية الكريمة فليس الأمر كذلك؛

<sup>(1)</sup> انظر الأصبهاني، المبسوط في القراءات العشر، ص ١٣٥. والخطيب، معجم القراءات، ج١، ص ١٨٤.

<sup>(2)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٢، ص ٤٣٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> انظر ابن زنجلة، **حجة القراءات**، ص ۱۱۲.

<sup>(4)</sup> انظر الأخفش، معاتي القرآن، ج١، ص ١٥٣.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٩.

<sup>(6)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر الطبري، **جامع البيان عن تأويل آي القرآن**، ج٢، ص ٤٨٣. والقيسي، الكشف، ج١، ص ٣١٣– ٣١٤.

<sup>(8)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

وعليه فليس البشارة والنذارة علة لئلا يسأل، وبهذا قد خالف الفارسي ما ذهب إليه الطبري، ومكي القيسي (١).

### قراءة الجزم:

وحجة من جزم ﴿ تَسْعَلَ ﴾ أنَّ المراد هو النهي، ودليل ذلك ما ورد عن النبي - صلى الله عليه وسلم - أنَّه قال: "ليت شعري ما فعل أبواي؟ فأنزل الله تعالى: ﴿ وَلا تَسْعَلَ عَنْ الله عليه وسلم - أنَّه قال: "ليت شعري ما فعل أبواي؟ فأصحنب ٱلجَحِيم ﴾ "(٢).

والمعنى: الله – عزَّ وجلَّ قد أمره بنرك السؤال عنهم $(^{7})$ .

ومعنى آخر وهو: فالنهي قد أفاد معنى التعظيم والتهويل لحال الكفار، بما حلّ بهم من العذاب بسبب أعمالهم (٤). وهذا المعنى نحو قولك: "كيف فلان عندما تسأل عما حاله، فيقال لك: لا تسأل عنه، أي: قد أصابه ما أصابه من العذاب والفزع بسبب أعماله (٥).

وقد تمثل النهي في قراءة الجزم في نوعين: الأول: النهي الحقيقي، وهذا اتَّضح عند نَهْي الرسول – صلى الله عليه وسلم – عن السؤال.

الثاني: النهي غير الحقيقي (المجازي)، وهذا عندما حلّ بالكفار العذاب، فكان هذا على معنى التعظيم لحالهم.

ويُلاحظ مما سبق أنَّ قراءة الرفع النبي - صلى الله عليه وسلم - فيها غير مسؤول عما يفعلونه الكفار، كما بينت ذلك الآية الكريمة أنّ مهمة النبي - صلى الله عليه وسلم - بلاغ الرسالة.

أمّا قراءة الجزم فحملت على نهي النبي - صلى الله عليه وسلم - عن السؤال عن أفعال هؤلاء الكفار، والله - عزَّ وجلَّ - أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٢، ص ٥٧.

<sup>(2)</sup> السيوطي، الدر المنثور في التفسير بالمأثور، ج١، ص ٥٧٥. وابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ٣٦.

<sup>&</sup>lt;sup>(3)</sup> انظر الأزهري، **معاني القراءات**، ص ٦٠.

<sup>(4)</sup> انظر الهيتي، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ص ٣٤.

<sup>(5)</sup> انظر النسفي، مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ج١، ص ٧٦.

٢ - قوله تعالى: ﴿ لا تُضَار وُ الدَة بولدها وَلا مَوْلُودٌ لَهُ بولدهِ - وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِك ﴾ [البقرة: ٢٣٣].

قوله تعالى: ﴿ لَا تُضَارَ وَالِدَةُ بِوَلَدِهَا وَلَا مَوْلُودٌ لَهُ مِوَلَدِهِ عَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكَ ﴾ [البقرة: ٢٣٣].

قرأ أبو عمرو: ﴿ لَا تُضَآرُ اللهِ بالرفع.

وقرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير.

وقرأ نافع: ﴿ لَا تُضَآرُّ ﴾ بالجزم.

كما قرأها بالجزم أيضًا: ابن عامر، وعاصم، وحمزة، والكسائي (١).

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

مَن قرأ ﴿ لَا تُضَآرُ ﴾ بالرفع، فقد جعل ﴿ لا ﴾ نافية، وارتفع الفعل بعدها(٢). فعطف جملة خبرية على جملة خبرية مثلها من حيث اللفظ(٣).

ورأى السمين الحلبي (<sup>1)</sup> أنَّ قراءة الرفع "مناسبة لِما قبلها من حيث إنَّه عطف جملة خبرية على خبرية لفظًا نهيية معنى "(<sup>0)</sup>.

## قراءة الجزم:

ومَن قرأ ﴿ لَا تُضَآرٌ ﴾ بالجزم، فقد عد ﴿ لا ﴾ ناهية، وجزم الفعل بعدها، والأصل: لا تضارر . فأدغمت الراءان، ثم حركت الراء بالفتح؛ لالتقاء الساكنين (٦).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٨٣، والنشر في القراءات العشر، ٢٢٧/٢، وحجة القراءات، ص ١٣٦، والحجة في القراءات السبع، ص ٤٣، والكشف، ٣٤٤- ٣٤٣، والتذكرة، ص ٢٠٤، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٤، والبدور الزاهرة، ص ٥٠، والتيسير في القراءات السبع، ص ٩٦، وإعراب القرآن، ص ٨٠، والتبيان في إعراب القرآن، ١٥٦/١، والكشاف، ٢٦٦/١، وتفسير البحر المحيط، ٢٢٥/٢.

<sup>(2)</sup> انظر الباقولي، كشف المشكلات وإيضاح المعضلات، ج١، ص ١٦٨. والبيضاوي، أنوار التنزيل وأسرار التأويل، ج١، ص ٢٠١.

<sup>(3)</sup> انظر ابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج٤، ص ١٧٦.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۲۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>5)</sup> السمين الحلبي، الدر المصون، ج٢، ص ٤٦٧.

<sup>(6)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٢٠٤. وابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج١، ص ٢٧٢.

واختيار الفتح يكون إذا كان قبله فتح أو ألف، أمّا جواز الكسر في التضعيف هو كون الأصل في تحريك أحد الساكنين الكسر (١).

والفعل المضعف – ضار ّ – إذا جزم أو بُني على السكون جاز فيه ثلاث أمور(7):

الأول: أنْ يكون مفتوحًا مطلقًا، وذلك لخفة الفتح على اللسان.

الثاني: أنْ يكون مكسورًا مطلقًا، فكأنَّه شبه بالتقاء الساكنين.

الثالث: أنْ يكون على الإتباع لحركة الفاء.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة الرفع:

وجه من رفع ﴿ لَا تُضَآرُ ﴾ أنه جعله نفيًا، فما قبلها قوله تعالى: ﴿ لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ وَجه من رفع ﴿ لَا تُكَلَّفُ نَفْسُ إِلَّا وُسْعَهَا ۚ ﴾ [البقرة: ٣٣٣] جاء مرفوعًا، فأتبع ما بعده به؛ ليكون الكلام على نظام واحد، فجاء بلفظ الخبر والمعنى نهي، كقوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصَ بَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَةَ وَالْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصَ بَ بِأَنفُسِهِنَ ثَلَثَةً وَمُوّدٍ ﴾ [البقرة: ٢٢٨](٢).

فمن قرأ ﴿ لَا تُضَآرُ ﴾ على تسمية للفاعل، فالتقدير: لا تـضارر، والمفعـول يكـون محذوقًا، فالمعنى يكون: لا تضار والدة والدًا بسبب ولدها(٤)، ويكـون الـضرر بالنفقـة، أو الامتناع عن الرضاعة، وغير ذلك مما يسبب الضرر(٥).

ومن قرأ ﴿ لَا تُضَآرُ ﴾ على البناء للمفعول، فيكون المعنى: لا يفعل الأب الضرر بالوالدة بسبب الولد؛ لأنَّ الولد قد استأنس بها<sup>(١)</sup>.

وبناءً على ما سبق فقد اتضح أن في تسمية الفاعل، تكون الوالدة هي التي أوقعت الضرر بزوجها، فاستغلت محبته لابنه، كأن تمتنع عن الرضاعة. أمَّا في البناء للمفعول فالوالدة هي التي وقع عليها الضرر، من قبل الزوج فاستغل محبتها لابنها.

<sup>(1)</sup> انظر الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج١، ص ٣١٣.

<sup>(2)</sup> انظر الدرويش، إعراب القرآن الكريم وبيانه، ج١، ص ٣٤٩.

<sup>(3)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٣٦.

<sup>(4)</sup> انظر بتصرف العكبري، التبيان في إعراب القرآن، ج١، ص ١٥٦.

<sup>(5)</sup> انظر الجصاص، أحكام القرآن، ج٢، ص ١٠٦ – ١٠٨.

<sup>(6)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ١٤٦.

### قراءة الجزم:

ووجه من جزم ﴿ لَا تُضَارَ ﴾ أنَّه جعله نهيًا، ويقوي هذا النهي أنَّ ما بعده جاء أمرًا وهو قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكٌ ﴾ [البقرة: ٢٣٣](١).

والمعنى: لا تضار ً والده أزوجها بسبب ولدها فتطلب منه ما ليس بعدل من الرزق والكسوة (٢)، وهذا على الفاعلية.

وأمَّا المعنى على البناء للمجهول فهو: لا تضار الوالدة من زوجها بأن يقصر عليها في شيء مما يجب عليه من النفقة وغيرها، أو ينتزع ولدها منها بلا سبب، فعندئذ تحصل لها المضرة منه (٢).

وبهذا اتَّضح أنَّ كل من القراءتين تحتمل أنْ تكون على الفاعلية أو على البناء للمجهول.

واختار الطبري<sup>(۱)</sup> قراءة الجزم؛ "لأنَّه نهي من الله تعالى ذكرُه كلّ واحد من أبوي المولود عن مُضارة صاحبه له، حرام عليهما ذلك بإجماع المسلمين، فلو كان خبرًا لكان حرامً عليهما ضرارَهما به كذلك"<sup>(۱)</sup>.

وذهب الفراء<sup>(۱)</sup> إلى جواز الكسر في ﴿ لَا تُضَارَّ ﴾، أي: لا تضار ً<sup>(۱)</sup>. إلا أنَّ الطبري ردَّ ما ذهب إليه الفراء بحجة أنَّ المعنى يتغير إذا كان الاختيار الفتح أو الكسر، فالفتح على البناء للمجهول، والكسر على الفاعلية <sup>(۸)</sup>. وما ذهب إليه الطبري فهو صحيح، إذ اتَّضح هذا من خلال مناقشة القراءتين.

لقد جاءت قراءة الرفع بمعنى النهي على المجاز. أمّا قراءة الجزم فجاء النهي على الحقيقة (٩)، والله – عز وجل – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٣٤٤. وأبو عبيدة، مجاز القرآن، ج١، ص ٧٥.

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف الزمخشري، الكشاف، ج١، ص ٢٦٦.

<sup>(3)</sup> انظر القنوجي، فتح البيان في مقاصد القرآن، ج٢، ص ٣٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٩.

<sup>(5)</sup> الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج٤، ص ٢١٥.

<sup>(6)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> انظر الفراء، **معاني القرآن**، ج١، ص ١٤٩.

<sup>(8)</sup> انظر الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج٤، ص ٢٢٠.

<sup>(9)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٩٨.

قوله تعالى: ﴿ إِن تُبَدُواْ ٱلصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ ۖ وَإِن تُخَفُوهَا وَتُؤْتُوهَا ٱلْفُقَرَآءَ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ [البقرة: ٢٧١].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَنُكَفَّرُ ﴾ بالنون والرفع.

وقرأها بالرفع أيضنًا: ابن كثير، وعاصم في رواية أبي بكر، وابن عامر، وعاصم في رواية حفص $\binom{1}{2}$ .

وقرأ نافع: ﴿ وَنُكَفِّرُ ﴾ بالنون والجزم.

كما قرأها بالجزم أيضًا: حمزة، والكسائي (٢).

### الناحية النحوية

### قراءة الرفع:

ولقراءة الرفع ثلاثة أوجه (٣):

الأول: أنْ يكون ﴿ وَنُكَفِّرُ ﴾ خبرًا لمبتدأ محذوف والتقدير: نحن نكفر.

الثاني: أنْ يكون ﴿ وَنُكَفّرُ ﴾ على الاستئناف في الكلام فلا محل له من الإعراب، وتكون الواو عاطفة، فعطف جملة على جملة.

(1) قرأ ابن عامر وعاصم في رواية حفص: ﴿ وَيُكَفِّرُ ﴾ بالياء والرفع. (انظر ابن مجاهد، السبعة في القراءات، ص ١٩١).

<sup>(2)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ١٩١، والنشر في القراءات العشر، ٢٣٦/٢، وحجة القراءات، ص ١٤٧- ١٤٨، والحجة في القراءات السبع، ص ٤٧، والكشف، ٣٦٤٦- ٣٦٤، والتذكرة، ص ٢١١، وإحداف فضلاء البشر، ص ٢١٢، والبدور الزاهرة، ص ٥٦، والتيسير في القراءات السبع، ص ٧١، وإعراب القرآن، ١٨٤/١، والكشاف، ٢٩٦/١، وتفسير البحر المحيط، ٢٣٩/٢،

<sup>(3)</sup> انظر الفارسي، الحجة للقراء السبعة، ج٢، ص ٤٠٠. والأشموني، منار الهدى في الوقف والابتداء، ص ١٤٥. والشوكاني، فتح القدير، ج١، ص ٤٩٢.

الثالث: أنْ يكون ﴿ وَنُكَفّرُ ﴾ معطوفًا على محل ما بعد الفاء في قوله تعالى: ﴿ فَهُوَ خَيْرٌ لَا الثّالث: أنْ يكون ﴿ وَنُكَفّرُ ﴾ معطوفًا على محل ما بعد الفاء في قوله تعالى: ﴿ فَهُوَ خَيْرٌ لَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

ويُرجح في قراءة الرفع الوجه الأول.

أحوال الفعل المضارع المقرون بالفاء أو الواو الواقع بعد جملتى الشرط والجزاء (٢):

الأول: أنْ يكون معطوفًا مجزومًا على ما قبله.

الثاني: أنْ يكون مرفوعًا على الاستئناف.

الثالث: أنْ يكون منصوبًا على إضمار "أنْ" وجوبًا بعد الحرف العاطف، وهو ضعيف.

فالغالب في النصب في العطوف أنْ يكون جواب الجزاء بدون الفاء. أمّا إذا كانت الفاء موجودة فالاختيار الرفع أو الجزم<sup>(٣)</sup>.

والشرط إذا وقع جوابًا بالفاء كان ما بعد الفاء مرفوعًا، وكذلك الرفع للمعطوف على ما بعد الفاء؛ لأنَّ الكلام الذي بعد الفاء قد أجرى مجراه في غير الجزاء، وعليه فإنَّ المعطوف على المرفوع مرفوع (٤).

وكان هذا الاختيار اختيار سيبويه<sup>(ه)</sup>، فقال: "والرفع ههنا وجه الكلام، وهو الجيِّد؛ لأنَّ الكلام الذي بعد الفاء أجرى مجراه في غير الجزاء، فجرى الفعل هنا كما كان يَجرى في غير الجزاء"<sup>(1)</sup>.

### قراءة الجزم:

ومَن قرأ ﴿ وَنُكَفَّرُ ﴾ بالنون والجزم، فقد جعله معطوفًا على محل الجملة الاسمية التي قبله في قوله تعالى: ﴿ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ﴾، وذلك لأنّها جواب الشرط المجزوم، والواو واو العطف(٧).

<sup>(1)</sup> انظر الزمخشري، الكشاف، ج١، ص ٢٩٦.

<sup>(2)</sup> انظر دعسين، منحة الملك الوهاب بشرح ملحة الإعراب، ص ٥٧٨- ٥٧٩. والجوجري، شرح شذور الذهب، ج٢، ص ٦٢٥- ٦٢٦.

<sup>(3)</sup> انظر البغدادي، شرح أبيات المغني، ج٦، ص ٢٩٣.

<sup>(4)</sup> انظر ابن خالویه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج۱، ص ۱۰۲. وابن مالك، شرح التسهیل، ج۳، ص ۳۲۸.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٦.

<sup>(6)</sup> سيبويه، ا**لكتاب**، ج٣، ص ٩٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر قمحاوي، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ص ٣٩. والكرماني، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ص ١٢٣.

فإنَّ الذي أجاز الرفع – في قراءة الرفع – والجزم في الفعل؛ كونه مرتبط بالواو، فالجزاء إذا عطف عليه فعل جاز لك ذلك – الرفع والجزم – بشرط أنْ يكون العطف بالواو أو الفاء (١).

ورجح أبو حيان (٢) قراءة الجزم؛ لأنَّه يحسن العطف بالجزم، إذا كان قبله أو بعده مجزوم. وإذا كان الاختيار الرفع فهو على إضمار مبتدأ – عنده –، فذلك يجوز وإنْ كانت جملة الجزاء اسمية (٣).

وقد اختلف في ﴿ مِّن ﴾ في قوله تعالى: ﴿ مِّن سَيِّعَاتِكُمْ ﴾ على ضربين (١٠):

الأول: أنْ تكون ﴿ مِّن ﴾ زائدة، والتقدير: ونكفر عنكم سيئاتكم، وهو رأي الأخفش (١٥)٥.

الثاني: أنْ تكون ﴿ مِن ﴾ للتبعيض لا زائدة؛ لأنّها لا تُزاد في الإيجاب، وإنّما تزاد في النفي، نحو: ما جاءني من أحد، أي: ما جاءني أحد، وهذا الضرب هو اختيار الأكثرين. فإنّ الصدقات لا يكفر بها جميع السيئات، إنّما يكفر ببعضها.

## أثر القراءتين في المعنى

## قراءة الرفع:

حجة مَن رفع ﴿ وَنُكَفّرُ ﴾ أنّه على الإخبار من الله – عزّ وجلّ – عن نفسه بأنّه هو الذي يكفر السيئات، فجاء الإخبار بلفظة الجلالة المخبر للتفخيم والتعظيم (٢). ولقد جاء جواب الشرط في قوله تعالى: ﴿ فَهُوَ خَيْرٌ لّكُمْ ۚ ﴾ بالفاء، ولم يكن مجزومًا، ولذلك لم يحسن عطف فعل على غير جنسه؛ لأنّه لو كان جزمًا لجُزم الفعل المعطوف على الجزاء إذ كان فعلاً مثله. ويستدل على الرفع أنّه لو وقع فعل مضارع بعد الفاء لكان مرفوعًا، نحو قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللّهُ مِنّهُ ۗ ﴾ [المائدة: ٩٥] (١).

والمعنى: إنْ تظهروا إعطاء الصدقات أو تخفوها فذلك جائز، وكذلك نحن نكفر لكم من سيئاتكم، وعلى هذا يكون تكفير السيئات شاملاً صدقاتكم المعلنة والمخفية المبذولة<sup>(٩)</sup>.

<sup>(1)</sup> انظر الشاطبي، المقاصد الشافية في شرح الخلاصة الكافية، ج٦، ص ١٥٣.

<sup>(2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(3)</sup> انظر أبو حيان، ارتشاف الضرب، ج٤، ص ١٦٨٦.

<sup>(4)</sup> انظر ابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج١، ص ١٦٠. والألوسي، روح المعاني، ج٣، ص ٤٤.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(6)</sup> انظر العكبري، إملاء ما من به الرحمن، ص ١٠٧.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج١، ص ٣٦٣.

<sup>(8)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٤٧. والسمين الحلبي، الدر المصون، ج٢، ص ٢١٢.

<sup>(9)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٢، ص ٣٣٧، ٣٣٩.

وفي قراءة ﴿ وَنُكَفّرُ ﴾ بالنون لقد جاء لفظ المخبر عزَّ وجلَّ بالجمع، ثم جاء بعده قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرٌ ﴾ بلفظ المفرد، فهذا دلّ على تنوع الخطاب. وقد ورد مثله في قوله تعالى: ﴿ سُبْحَينَ ٱلَّذِي َ أَسْرَى بِعَبْدِهِ ﴾ [الإسراء:١]. فجاء اللفظ بلفظ المفرد، ثم قال تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَيْبَ ﴾ [الإسراء:٢] بلفظ الجمع (١).

### قراءة الجزم:

وحجة من جزم أنّه عطفه على محل قوله تعالى: ﴿ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾؛ لأنّه في محل جزم، فلو كان القول: وإنْ تخفوها تكن أعظم لثوابكم، لكان الاختيار الجزم، فدلّ على أنّ قوله تعالى: ﴿ فَهُوَ خَيْرٌ لَّكُمْ ﴾ في محل جزم، بمعنى: وإنْ تخفوها يكن خيرًا لكم (٢).

والمعنى: إنْ تخفوا الصدقات نكفر لكم من سيئاتكم (<sup>٣)</sup>، وبذلك اختصت قراءة الجزم بالصدقات المخفية.

وقد رأى ابن عطية (٤) أنَّ قراءة الجزم هي الأفصح؛ "لأنَّها تؤذن بدخول التكفير في الجزاء، وكونه مشروطًا إنْ وقع الإخفاء، وأمَّا رفع الراء فليس فيه هذا المعنى "(٥). في حين أنَّ قراءة الرفع قد دلت على أنَّ التكفير مترتب من جهة المعنى على بذل الصدقات المعلنة أو المخفية؛ لأنَّ التكفير متعلق بما قبله، فلم يكن مقتصرًا على الإخفاء، وقد بينت هذا قبل قليل في قراءة الرفع (٦).

فقراءة الجزم لقد أخذت معنى خاصًا، وهو أنّ تكفير السيئات إنّما هو ثواب للمتصدق على صدقته ويكون جزاءً له.

أمّا قراءة الرفع فاحتملت أنْ تكون ثوابًا وجزاءً على صدقته، أو تكون على غير مجازاة (٧).

ويُلاحظ أيضًا مما سبق أنَّ قراءة الرفع تكون على وعد في كيفية إعطاء الصدقات ظاهرة أو مخفية. أمَّا في قراءة الجزم فيكون تكفير السيئات معلقًا على الإخفاء (^)، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٢، ص ٢٠٤. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج١، ص ٣٤٨.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> انظر الفخر الرازي، ا**لتفسير الكبير ومفاتيح الغيب**، ج٧، ص ٨١.

<sup>(3)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٢، ص ٣٣٩.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص ٤٣.

<sup>(5)</sup> ابن عطية، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ج٢، ص ٨٤.

<sup>(6)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٢، ص ٣٣٩.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر بتصرف ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ١٤٨.

<sup>(8)</sup> انظر ابن عاشور، تفسير التحرير والتنوير، ج٣، ص ٦٩.

## المطلب الثاني

ما قرأه أبو عمرو بالجزم ونافع بالرفع

١- قوله تعالى: ﴿ يَرِثْنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ۖ وَٱجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴾ [مريم:٦]. قوله تعالى: ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ۗ وَٱجْعَلْهُ رَبِّ رَضِيًّا ﴾ [مريم:٦].

قرأ أبو عمرو: ﴿ يَرِثْنِي وَيَرِثْ ﴾ بالجزم.

وقرأها بالجزم أيضًا: الكسائي.

وقرأ نافع: ﴿ يَرثُنِي وَيَرثُ ﴾ بالرفع.

كما قرأها بالرفع أيضًا: ابن كثير، وابن عامر، وعاصم، وحمزة (١).

### الناحية النحوية

## قراءة الجزم:

مَن قرأ ﴿ يَرِثنِي وَيَرِثُ ﴾ بالجزم؛ فلأنّه جواب الطلب، وجواب الطلب يكون مجزومًا، فجزم الفعل ﴿ يَرِثنِي ﴾ ثم عُطف عليه فعل آخر بواو العطف، فصار مجزومًا مثله (٢). ويجوز الجزم على أنْ يكون الفعل جوابًا لشرط مقدر، ثم عُطف عليه فعل آخر، والتقدير: إنْ تهب يرث (٢).

والحالات التي يكون فيها الفعل المضارع مجزومًا بجواب الطلب، منها(؛):

الأول: إذا دلّ على أمر، نحو قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتُّلُ ﴾ [الانعام: ١٥١].

الثاني: إذا دلّ على نهي: لا تكسلْ تسدْ.

الثالث: إذا دلّ على استفهام: هل تفعل الخير تُؤجرْ.

وإذا سقطت الفاء من الفعل الواقع بعد الطلب، وقصد منه معنى الجزاء فحينئذ يكون الفعل مجزومًا (°).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٤٠٧، والنشر في القراءات العشر، ٣١٧/٢، وحجة القراءات، ص ٤٣٨، والكشف، ١٨٩/٢، والحجة في القراءات السبع، ص ١٤٠، والتذكرة، ص ٣٥١، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٣٧٦، والبدور الزاهرة، ص ٢٠١، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٢٠، وإعراب القرآن، ص ٩٥٠، والتبيان في إعراب القرآن، ١٦٥/٢، والكشاف، ٣/٣، وتفسير البحر المحيط، ١٦٥/٢.

<sup>(2)</sup> انظر الداني، جامع البيان في القراءات السبع المشهورة، ص ٦١٥. وابن غلبون، التذكرة في القراءات، ص ٣٥١.

<sup>(3)</sup> انظر البناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٣٧٦. والهمداني، الفريد في إعراب القرآن المجيد، ج٣، ص ٣٨٣.

<sup>(4)</sup> انظر ابن هشام، شرح قطر الندى وبل الصدى، ص ٩٢. والغلاييني، جامع الدُّروس العربيّـة، ج٢، ص ٣٢٧.

<sup>(5)</sup> انظر الأزهري، شرح التصريح على التوضيح، ج٢، ص ٣٨٢.

### قراءة الرفع:

ومَن قرأ ﴿ يَرِثُنِى وَيَرِثُ ﴾ بالرفع؛ فلأنّه لم يسبق الفعل حرف ناصب أو جزم، فلذلك ارتفع الفعل ﴿ يَرِثُنِي ﴾، ثمّ عُطف عليه فعل آخر وتبعه في الرفع؛ لأنّه معطوف مرفوع مثله، وتكون الجملة ﴿ يَرِثُنِي ﴾ صفة (١).

ويستدل على الرفع أنَّ قوله تعالى: ﴿ وَلِيًّا ﴾ جاء نكرة، فوصفت النكرة بقوله تعالى: ﴿ وَلِيًّا ﴾ جاء نكرة، فوصفت النكرة بقوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أُمّوا لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزكِيمِم بِهَا ﴾ ﴿ يَرِثُنِي ﴾، وهذا نحو قوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أُمّوا لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزكِيمِم بِهَا ﴾ [التوبة: ١٠٣]؛ لأنّه لو كان الاسم معرفة لكان الاختيار فيه الجزم، نحو قوله تعالى: ﴿ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي آرْضِ ٱللّهِ ﴾ [القصص: ٣٤]. فالهاء معرفة، فلا يجوز جَعْل النكرة صفة للمعرفة (١٠).

### فإنْ قيل: فلم عدل عن الجزم إلى الرفع؟

قيل: لقد عدل عن الجزم إلى الرفع؛ لأنّه لم يقصد الجزاء فارتفع الفعل<sup>(۱)</sup>، ولك في المرفوع ثلاثة أوجه، وهي: الأول: أنْ يكون صفة، نحو قوله تعالى: ﴿ فَهَب لِي مِن لّدُنكَ وَلِيًّا ۞ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ الأول: أنْ يكون صفة، نحو قوله تعالى: ﴿ فَهَب لِي مِن لّدُنكَ وَلِيًّا ۞ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾ [مريم: ٦]، وهي تمثل قراءة الرفع.

الثاني: أنْ يكون حالاً، نحو قوله تعالى: ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾ [الأنعام:١١٠].

الثالث: أنْ يكون على القطع والاستئناف، نحو قوله تعالى: ﴿ فَٱضْرِبَ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسًا لَا تَخْنفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ [طه:٧٧]، ويجوز لك أنْ يكون المرفوع - هنا- حالاً<sup>(٤)</sup>.

<sup>(1)</sup> انظر النشّار، المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرّر، ص ٢٤٠. والمحلي، والـسيوطي، تفسير الجلالين، ص ٣٠٦.

<sup>(2)</sup> انظر ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٤٣٨.

<sup>(3)</sup> انظر للاستزادة فيما تقدم من الحديث بشكل أوسع.

<sup>(4)</sup> انظر الزمخشري، المفصّل في علم العربيّة، ص ٢٥٣ - ٢٥٤.

## أثر القراءتين في المعنى

### وقد اختُلف في المقصود بالميرات في أربعة أوجه(١):

الأول: يَرِثني نبوتي وعِلْمي، ويرث من آل يعقوب النبوة أيضًا.

الثاني: يَرِثني العلم، ويرث من أل يعقوب المُلك.

الثالث: يَرِثني مالي، ويرث من آل يعقوب النبوة.

الرابع: يرتني النبوة، ويرث من آل يعقوب الأخلاق.

### قراءة الجزم:

وجه من جزم ﴿ يَرِثنِي وَيَرِثُ ﴾ أنّه جعله جوابًا للطلب مجزومًا، ثمَّ عطف عليه، ويقوي هذا أنّه بداية آية، فلا يحتاج لأنْ يكون ما بعده صفة له، ولهذا حمله على الجواب. كذلك قد أوقع ﴿ وَلِيًّا ﴾ في الجزم على الوارث دون غيره؛ لأنَّ لفظة ﴿ وَلِيًّا ﴾ تقع على الوارث وغيره.

ودليل هذا قولك: جاءني أهلُ الدنيا، فحقيقة جاءه بعضهم وليس الكل، وإنّما قصد من ذلك التكثير (٢).

والمعنى: هب لي وليًّا فإنْ تهبه لي، يرتني ويرث من آل يعقوب. فنلاحظ أنّ معنى الشرط موجود فيه (٢).

وإنْ كان هذا المعنى هو الذي يتطلبه الجزم "فكيف يُخير الله سبحانه وتعالى بما هو أعلم به منه؟"(٤).

ورجّح الفراء<sup>(٥)</sup> قراءة الجزم فقال: "والجزم الوجه؛ لأنَّ ﴿ يَرِثنِي ﴾ من آية سوى الأولى فحسن الجزاء"<sup>(١)</sup>.

### قراءة الرفع:

ووجه من رفع ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ ﴾ أنَّه جعله صفة ﴿ وَلِيًّا ﴾؛ لأنَّه إنَّما سأل زكريا وليًّا واللَّم ورث. فليس كل وارثًا علمه ونبوته، ولأنَّ المعنى ليس المقصود منه الجزاء، أي: إنْ وهبته ورث. فليس كل

<sup>(1)</sup> انظر الجصاص، أحكام القرآن، ج٥، ص ٤٥. وابن الجوزي، زاد المسير في علم التفسير، ج٥، ص ٢٠٩.

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف الفارسي، الحجة للقراء السبعة، ج٥، ص ١٩١. والقيسي، الكشف، ج٢، ص ١٨٩.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف ابن خالويه، الحجة في القراءات السبع، ص ١٤٠.

<sup>(4)</sup> ابن يعيش، شرح المفصل، ج٤، ص ٢٧٩.

سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.  $^{(5)}$ 

<sup>(&</sup>lt;sup>6)</sup> الفراء، **معاني القرآن**، ج٢، ص ١٦١ ـ ١٦٢.

ولي يرث<sup>(۱)</sup>. كقوله تعالى: ﴿ وَلَا تَمْنُن تَسْتَكْثِرُ ﴾ [المدثر:٦]، أي: مُستكثرًا. فالفعل المضارع إذا أقيم مقام اسم الفاعل يكون مرفوعًا<sup>(١)</sup>.

ويجوز أنْ يكون الرفع على القطع والاستئناف، فيكون المعنى: هو يرثني ويرث من آل يعقوب<sup>(٣)</sup>. وقد تطلبَ هذا الوجه تقدير ضمير.

فمن جعل الرفع على الصفة، أي: هب لي وليًّا وارتًا لي ووارتًا من آل يعقوب فهذا نحو قولك: هذا رجل يضرب، أي: ضارب  $(^{\circ})$ .

والمعنى: فهب لي من لدنك الولي الذي هذه حاله وصفته؛ وذلك لأنّ الأولياء منهم لا يرث، فيكون هنا وصف لمن يرث<sup>(٦)</sup>.

ورأى أبو عبيد<sup>(٧)</sup> أنَّ قراءة الرفع هي أصوب في المعنى؛ لأنَّه طلب وليًا هذه صفته، وطلبه هو: هب لي وليًّا الذي يكون وارثي<sup>(٨)</sup>.

وتبعه التحاس<sup>(٩)</sup>، فقال: "لأنَّ جواب الأمر عند النحويين فيه معنى الشرط والمجازاة، تقول: أطع الله – عزَّ وجلَّ – يدخلك الجنة. والمعنى: إنْ تطعه يدخلك الجنة"(١٠).

ويكمن الفرق بين القراءتين أنَّ قراءة الجزم فإنْ وهب له وليًا فسوف يرثه، وتكون وَلِيًّا ﴾ مختصة بالوارث، بالرغم من أنَّها تكون للوارث وغيره. أمَّا قراءة الرفع فكانت على الوصف؛ لأنَّ الأولياء منهم لا يرث، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر الفارسي، الحجة في علل القراءات السبع، ج٣، ص ٤٨٦. والجرجاني، المقتصد في شرح الإيضاح، ج٢، ص ١١٢٥.

<sup>(2)</sup> انظر ابن خالویه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج٢، ص ١٠.

<sup>(3)</sup> انظر المهدوي، شرح الهداية، ج٢، ص ٤٠٦. وابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٤٣٨.

<sup>(4)</sup> انظر أبو عبيدة، مجاز القرآن، ج٢، ص ١. والشنقيطي، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ج٤، ص ٢٦٨.

<sup>(5)</sup> انظر العشا، البسط في القراءات العشر، ج٤، ص ٢٤٢.

<sup>(6)</sup> انظر بتصرف النحاس، إعراب القرآن، ص ٥٥٩.

<sup>&</sup>lt;sup>(7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۹.

<sup>(8)</sup> انظر القنوجي، فتح البيان في مقاصد القرآن، ج٨، ص ١٣٧.

<sup>(9)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۳.

<sup>(10)</sup> النحاس، إعراب القرآن، ص ٥٥٩.

المبحث الثالث

بين النصب والجزم

وفيه مطلب واحد وهو:

ما قرأه أبو عمرو بالنصب ونافع بالجزم.

١- قوله تعالى: ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَاهُمْ وَلِيَتَمَتَّعُواً فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٦].

قوله تعالى: ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَآ ءَاتَيْنَاهُمْ وَلْيَتَمَتَّعُواْ ۖ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾ [العنكبوت: ٦٦].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَلِيَتَمَتَّعُوا ﴾ بكسر اللام وبالنصب.

وقرأها بالنصب أيضًا: ابن عامر، ونافع في رواية ورش، وعاصم.

وقرأ نافع في رواية قالون: ﴿ وَلْيَتَمَتَّعُوا ﴾ بسكون اللام وبالجزم.

كما قرأها بالجزم أيضًا: ابن كثير، وحمزة، والكسائي (١).

### الناحية النحوية

### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ وَلِيَتَمَتَّعُوا ﴾ بكسر اللام وبالنصب، ففي اللام وجهان (٢):

١- أنْ تكون اللام لام كي.

٢ - أنْ تكون اللام لام الأمر.

والأصل في لام الأمر الكسر، ورأى ا**لزجاج**(٣) أنَّ الكسر أجود على أنْ يكون المعنى لكي<sup>(٤)</sup>.

وقد اختار أبو عبيد (٥) قراءة النصب؛ لأنّه لو كان الفعل ﴿ وَلِيَتَمَتَّعُوا ﴾ بالفاء، أي: فليتمتعوا، لجاز ذلك؛ لأنّ الفاء قد يستأنف بها الخبر، وإنما معنى الواو العطف، وعليه فكيف يترك العطف ويرجع إلى الأمر؟ (٦).

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٥٠٠ - ٥٠٣، والنشر في القراءات العشر، ٣٤٤/٢، وحجة القراءات، ص ٥٥٥، والحجة في القراءات السبع، ص ١٧٨، والكشف، ٢/٤٤/٢ - ٢٨٥، والتنكرة، ص ٤١٠، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٤٤١، والبدور الزاهرة، ص ٢٥١، والتيسير في القراءات السبع، ص ١٤١، وإعراب القرآن، ص ٧٣٤، والتبيان في إعراب القرآن، ٢/٢٥٦، والكشّاف، ٣/١١٤، وتفسير البحر المحيط، ١٥٥/٠.

<sup>(2)</sup> انظر ابن هشام، مغني اللبيب، ج١، ص ٢٤٠. والبناء، إتحاف فضلاء البشر، ص ٤٤١.

<sup>(3)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۶.

<sup>(4)</sup> انظر الزّجاج، معاني القرآن وإعرابه، ج٤، ص ١٧٤.

<sup>(5)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۹.

<sup>(6)</sup> انظر الدمشقى، إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع، ص ٦٣٩.

### قراءة الجزم:

ومن قرأ ﴿ وَلَيَتَمَتَّعُوا ﴾ بسكون اللام وبالجزم، فلام الأمر إذا جاءت بعد الواو أو الفاء فالأكثر إسكانها. ولا يصح أنْ نجعلها لام كي؛ لأنَّ لام كي لا يجوز إسكانها (١).

### فإنْ قيل: فلم لا يجوز في لام كي الإسكان؟

قيل: لأنَّه قد حذف معها أنْ، فحينئذ لا يجوز أيضًا حذف حركتها؛ لأنَّه يجتمع في الكلمة حذفان (٢).

وتسمى لام الأمر لام الوعيد<sup>(٣)</sup>. ويستنتج من هذا أنَّ الفراهيدي<sup>(٤)</sup> قد أجـاز أنْ تكـون اللام هنا جازمة للفعل، وبذلك يقوي قراءة الجزم؛ لأنَّها جاءت بمعنى الوعيد والتهديد.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة النصب:

حجة من نصب ﴿ وَلِيَتَمَتَّعُوا ﴾ أنَّه عد اللام لام كي، فنصب الفعل بعدها، وجعل الواو عاطفة على قوله تعالى: ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَآ ءَاتَيْنَاهُمْ ﴾ [العنكبوت:٦٦](٥).

والمعنى: لكي يكفروا وكي يتمتعوا، أي: "يشركون ليكون إشراكهم كفرًا بنعمة الإنجاء، وليتمتعوا بسبب الشرك"<sup>(٦)</sup>.

وقد اعترض الطبري (٧) على هذه الحجة بدليل "أنَّ اللام في "ولِكفروا"، صلحت أنْ تكون بمعنى "كي"؛ لأنَّها شرط لقوله: إذا هم يشركون بالله، كي يكفروا بما آتيناهم من النعم. وليس ذلك كذلك في قوله: وليتمتعوا؛ لأنَّ إشراكهم بالله – عزَّ وجلَّ – كان كفرًا بنعمته، وليس إشراكهم به تمتعًا بالدنيا" (٨).

### قراءة الجزم:

وحجة مَن جزم ﴿ وَلَيْتَمَتَّعُوا ﴾ أنَّه جعل اللام لام الأمر. ولام الأمر جاءت بمعنى التهديد والوعيد؛ وذلك لأنَّ الله - عزَّ وجلَّ - لا يأمر هم بالإصرار على المعاصى والكفر،

<sup>(1)</sup> انظر النحاس، إعراب القرآن، ص ٧٣٤. وابن أبي مريم، الموضح في وجوه القراءات وعللها، ج٢، ص

<sup>(2)</sup> انظر القيسي، الهداية إلى بلوغ النهاية، ج٩، ص ٥٦٤٩.

<sup>(3)</sup> انظر الفراهيدي، الجمل في النحو، ص ٢٥٦.

 $<sup>^{(4)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر، ص ۳۱.

<sup>(5)</sup> انظر ابن خالویه، الحجة في القراءات السبع، ص ١٧٨.

<sup>(6)</sup> الفخر الرازي، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ج٢٥، ص ٩٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٤٩.

<sup>(8)</sup> الطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١١، ص ٤٤٢.

وبيان ذلك ما جاء في قوله تعالى: ﴿ أَعَمَلُواْ مَا شِئْتُمُ ۚ ﴾ [فصلت: ١٠]. فهذه الآية على الوعيد (١).

والمعنى: اكفروا بما أعطيناكم من النعم الكثيرة والنجاة من البحر وتمتعوا بها، وبعد ذلك سوف تعلمون بأنكم ستنالون العذاب بسبب كفركم، فجاء هذا على التهديد والوعيد لهم $^{(7)}$ .

فإنْ قال قائل: فكيف جاز أنْ يأمر الله - عزَّ وجلَّ - بالكفر وبأنْ يعمل العصاة ما شاءوا وهو ناه عن ذلك ومتوعِّد عليه؟

فيجاب: جاز ذلك لأنَّه "مجاز عن الخذلان والتخلية، وأنَّ ذلك الأمر متسخَطَّ إلى غاية"(٢). وهذا نحو قولك عند الغضب لمن يخالفك: افعل ما شئت، على الأمر إلا أنَّه لا يقصد الأمر حقيقة (٤).

ويُلاحظ مما سبق أنّ قراءة النصب جُعلت اللام للتعليل، وفي قراءة الجزم جُعلت الــــلام لام الأمر على معنى التهديد والوعيد، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر بتصرف ابن زنجلة، حجة القراءات، ص ٥٥٥.

<sup>(2)</sup> انظر بتصرف القرطبي، الجامع المحكام القرآن، ج١٦، ص ٣٨٨. والطبري، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ج١٨، ص ٤٤٢.

<sup>(3)</sup> الزمخشري، الكشاف، ج٣، ص ٤١١.

<sup>(4)</sup> انظر الألوسي، روح المعاني، ج٢١، ص ١٣.

٢- قوله تعالى: ﴿وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُونَ مِّن ٱلصَّلِحِينَ ﴾ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلَا أَخَرْتَنِي إِلَى أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُونَ مِّن ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [المنافقون: ١٠].

قول تعلى: ﴿ وَأَنفِقُواْ مِن مَّا رَزَقَنكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرَتنِى إِلَىٰ أَجَلِ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ فَيَقُولَ رَبِّ لَوْلاَ أَخَرَتنِى إِلَىٰ أَجَلٍ قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [المنافقون:١٠].

قرأ أبو عمرو: ﴿ وَأَكُونَ ﴾ بالنصب.

وقرأ نافع: ﴿ وَأَكُنْ ﴾ بالجزم.

وقرأها بالجزم أيضًا: ابن كثير، وعاصم، وابن عامر، وحمزة، والكسائي(١).

### الناحية النحوية

### قراءة النصب:

مَن قرأ ﴿ وَأَكُونَ ﴾ بالنصب، عطفه على ﴿ فَأُصَّدُّقَ ﴾ لفظًا؛ وهو منصوب بان المضمرة (٢). وقد حملت قراءة النصب على اللفظ لا على الموضع، والحمل على اللفظ أولى لظهوره في اللفظ وقربه منه، كما أنَّه هو الأصل، فالواجب ألا نلجأ للحمل على الموضع إلا للضرورة (٣).

### قراءة الجزم:

ومَن قرأ ﴿ وَأَكُنْ ﴾ بالجزم، عطفه على موضع ﴿ فَأُصَّدُقَ ﴾ بدون الفاء، أي: ﴿ أَصَّدُقَ ﴾ أَصَّدُقَ ﴾ (٤). ولقد جاز جزم الفعل ﴿ وَأَكُنْ ﴾ مع أنّه مردود على فعل منصوب؛ لأنّه على

<sup>(1)</sup> انظر السبعة في القراءات، ص ٦٣٧، والنشر في القراءات العشر، ٣٨٨/٢، وحجة القراءات، ص ٧١٠- ١٠١، والحجة في القراءات السبع، ص ٢٢٧، والكشف، ٢٢٢/٤ – ٤٢٣، والتذكرة، ص ٤٠٥، وإتحاف فضلاء البشر، ص ٥٤٣ – ٥٤٤، والبدور الزاهرة، ص ٣٢٨، وإعراب القرآن، ص ١١٥٦ – ١١٥٧، والتبيان في إعراب القرآن، ٢٤١٤/٤، والكثناف، ٤٦٢/٤، وتفسير البحر المحيط، ٢٧٠٠/٨ – ٢٧١.

<sup>(2)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج ٨، ص ٢٧٠. وابن الأنباري، البيان في غريب إعراب القرآن، ج٢، ص ٣٦٨.

<sup>(3)</sup> انظر بتصرف البغدادي، شرح أبيات المغني، ج٦، ص ٢٩٧.

<sup>(4)</sup> انظر الأزهري، معاني القراءات، ص ٤٩٢. والأصبهاني، المبسوط في القراءات العشر، ص ٤٣٧.

تأويل أنَّ الفعل لم تتصل به الفاء؛ لأنَّ الفاء لو لم تكن موجودة في ﴿ فَأُصَّدُقَ ﴾ لكان الفعل مجز ومًا (١).

وقد خَرَّج الفراهيدي<sup>(٢)</sup> قراءة الجزم، فقال: "كأنَّه جعله نــسقًا بـــالواو علـــى جـــواب الاستفهام، ولم يَعبأ بعمل الفاء"<sup>(٣)</sup>.

وذهب سيبويه (<sup>1)</sup> فيما نقله عن الفراهيدي إلى أنَّ الفاء لم ينطق بها، فالعطف عنده هنا على التوهم (<sup>0)</sup>. وهذا الذي ذهب إليه سيبويه، فهو بعيد؛ لأنَّ القرآن الكريم مصون عن مثل هذا التأويل، فإنْ احتمله كلام العرب، فالقرآن الكريم أعلى شأنًا من أنْ يحتمله.

وهذا الزركشي  $^{(7)}$  فقد ذهب لالتماس العذر لتسمية سيبويه وذلك بأنّه "ليس المراد بالتوهم الغلط؛ بل تنزيل الموجود منه منزلة المعدوم  $^{(7)}$ .

وأمّا السيوطي (^) فلم يذهب بعيدًا عما ذهب إليه الزركشي، فقال: "وقع العطف على التوهم في أنواع من الإعراب في الجر والرفع. حكى سيبويه: إنّهم أجمعون ذاهبون، وإنّك وزيد ذاهبان على توهم أنّه قال: هم "(٩).

ثمّ خرّج تسمية سيبويه بتسمية أخرى؛ وذلك أدبًا للقرآن الكريم، فقال: "وإذا وقع ذلك في القرآن عُبّرَ عنه بالعطف على المعنى لا التوهم أدبًا (١٠).

وقد اختار ابن جني (١١) أنْ يكون وجه قراءة الجزم هو الحمل على المعنى، ورأى أنَّ الحمل على المعنى واسعٌ في اللغة العربيّة(١٢).

يُلاحظ مما سبق – من خلال مناقشة قراءة الجزم – أنَّ ثمة اختلاقًا بين العطف على الموضع، والعطف على التوهم، وهذا يدفعنا إلى السؤال التالي، وهو:

### ما الفرق بين العطف على الموضع والعطف على التوهم؟

### العطف على الموضع:

إنَّ العامل في العطف على الموضع موجود وأثره مفقود، نحو: هذا ضارب ويدٍ وعمرًا.

<sup>(&</sup>lt;sup>1)</sup> انظر الفراء، **معاني القرآن**، ج٣، ص ١٦٠.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۳۱.

<sup>(3)</sup> الفراهيدي، الجمل في النحو، ص ١٩٤.

<sup>&</sup>lt;sup>(4)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٢٦.

<sup>(5)</sup> انظر سيبويه، الكتاب، ج٣، ص ١٠٠- ١٠١. والزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج٤، ص ٧٠.

<sup>(6)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۱۲۷.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> الزركشي، البرهان في علوم القرآن، ج٤، ص ٧٠.

 $<sup>^{(8)}</sup>$  سبقت ترجمته انظر ، ص  $^{(8)}$ 

<sup>(9)</sup> السيوطي، همع الهوامع، ج٣، ص ١٩٧.

<sup>(10)</sup> المصدر نفسه، ج٣، ص ١٩٧.

<sup>(11)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ٩٥.

<sup>(12)</sup> انظر ابن جنّي، الخصائص، ج٢، ص ١٩١ – ١٩٢.

### العطف على التوهم:

و العامل في العطف على التوهم مفقود وأثره موجود، نحو: ليس زيد قائمًا و لا قاعدٍ. بالخفض، على توهم دخول الباء في الخبر<sup>(۱)</sup>.

وقد ضعّف أبو حيان<sup>(۱)</sup> العطف على التوهم، فهو لا ينقاس، إنّما يقال منه ما سمع<sup>(۱)</sup>.

## أثر القراءتين في المعنى

### قراءة النصب:

وجه من نصب ﴿ وَأَكُونَ ﴾ أنّه عطفه على لفظ ﴿ أَصْدَقَ ﴾ المضمر بأنْ الناصبة، فجو اب التمني منصوب في قوله تعالى: ﴿ لَوْلا أَخَّرْتَنِي ﴾ [المنافقون: ١٠]؛ لأنّ معنى ﴿ لَوْلا ﴾ هنا "هلا" ويكون جو اب الاستفهام و التحضيض بالفاء منصوبًا (٤).

والمعنى: أخرني فأصدق وأكون من الصالحين. وهذا نحو قولك: زرني فأكرمك وأعطيك (٥).

### قراءة الجزم:

ووجه من جزم ﴿ وَأَكُنَ ﴾ أنّه عطفه على موضع ﴿ فَأُصّدٌ قَ ﴾؛ لأنّ موضعه قبل دخول الفاء فيه الجزمُ، لأنّه جواب التمني، فإذا كان جواب التمني بدون فاء أو واو يكون مجزومًا، نحو قراءة قوله تعالى: ﴿ مَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَلَا هَادِى لَهُم ۗ وَيَذَرُهُم فِي طُغْيَنِهِم مجزومًا، نحو قراءة قوله تعالى: ﴿ مَن يُضَلِلِ ٱللّهُ فَلَا هَادِى لَهُم وَيَذَرُهُم فِي طُغْيَنِهِم أَنَى الله وَالمَا المَا المَالَّقُولُ الله وَالمَا الله وَلَا المَا الله وَالمَا الله وَالمُوالِي الله وَالمَا الله وَالمُوالِي الله وَيَعَلَّا الله وَالمُعَلِي الله وَالمُوالِي الله وَالمُعَلِّي الله وَلَمْ الله وَلَا الله وَالمَا الله وَلَا الله وَلَا المُعْرِي وَالمُعْلَى الله وَالمُعْلِقُولُ الله وَالمُعْلِقُولُ الله وَالمُعْلِقُولُ الله وَالمُعْلَى الله وَالمُعْلِقُولُ الله وَالمُعْلِقُولُ الله وَالمُعْلَقُولُ الله وَالمُعْلَى وَالمُعْلَى وَالمُوالمُعْلَى وَالمُعْلِقُولُ الله وَالمُعْلَى وَالمُعْلَى وَالمُعْلِي وَالمُعْلَى وَالمُعْلِقُولُ اللهُ وَالمِنْ اللهُ وَالمُعْلِقُولُ اللهُ وَالمُعْلَى وَالمُعْلَى وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَى وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَى وَالمُعْلَى وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَى وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَى وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلِقُولُ وَاللَّهُ وَالمُعْلَمُ وَالمُعْلَى وَالمُعْلَمُ وَالْ

والمعنى: إنْ أخرتني أصدق وأكن من الصالحين $(^{\vee})$ .

وقد اتنضح مما سبق أنَّ قراءة النصب جاء العطف فيها على اللفظ، وهذا هو الأصل. أمَّا قراءة الجزم فكان العطف فيها على الموضع، والله – عزَّ وجلَّ – أعلم.

<sup>(1)</sup> انظر السمين الحلبي، الدر المصون، ج١٠، ص ٣٤٥. والسيوطي، الإتقان في علوم القرآن، ص ٤٢٢.

<sup>(&</sup>lt;sup>2)</sup> سبقت ترجمته انظر، ص ۲۱.

<sup>(3)</sup> انظر أبو حيان، تفسير البحر المحيط، ج٣، ص ٥٠٦.

<sup>(4)</sup> انظر ابن خالویه، إعراب القراءات السبع وعللها، ج٢، ص ٣٦٩. وابن عادل الدمشقي، اللباب في علوم الكتاب، ج١٩، ص ١١٩.

<sup>(5)</sup> انظر الهمداني، الفريد في إعراب القرآن المجيد، ج٤، ص ٤٧٤.

<sup>(6)</sup> انظر القيسي، الكشف، ج٢، ص ٤٢٣. والفارسي، الحجة للقراء السبعة، ج٢، ص ٢٩٣.

<sup>(&</sup>lt;sup>7)</sup> انظر الزمخشري، الكشاف، ج٤، ص ٤٦٢.



#### خاتمة

أبدأ هذه الخاتمة بالحمد لله – عزَّ وجلَّ – الذي وققني لإتمام هذا العمل، لـذا أمــلُ أنْ يكون خالصًا لوجهه الكريم، وأنْ يكون في ميزان حسناتي، كما أملُ أيضًا أنْ تحصل الفائــدة لمن يقرأه، والله – عزَّ وجلَّ – من وراء القصد.

وقد وقفت هذه الدراسة على مواطن الاختلافات النحوية بين قراءتي أبي عمرو ونافع، في القرآن الكريم من خلال دراستها ومناقشتها، ثم بيان أثر ذلك في المعنى مع توضيح آراء العلماء في ذلك، ثم توجيهها.

وقد توصلت هذه الدراسة إلى عدة نتائج، منها:

1- تعد القراءات القرآنية ذخرًا بما تحمله كلّ قراءة من التنوع النحوي من خلال تعدد الأوجه الإعرابية، والتنوع في المعنى الذي ينتج عنه عدة معان ، تساعد في التأمل في آفاق المعنى القرآني. وبهذا كلّ قراءة تقدّم إضافة جديدة.

٣ – وتعدّ القراءات القرآنية وجهًا من وجوه الإعجاز القرآني، كما تعدّ كل قراءة بمنزلة الآية.

٣-سعت هذه الدراسة إلى توضيح العلاقة بين علوم العربية وعلم القراءات القرآنية، ثمّ الربط بينهما.

٤- تبين من خلال الدراسة العلاقة بين النحو والمعنى، فهي علاقة لا يمكن أنْ تنفصل، وعلى هذا فهما محمولان على بعضهما.

و- يعد الاختلاف بين القراءتين اختلاقًا من باب التنوع، لا اختلاف تـضاد وتتـاقض؛ لأنَّ القرآن الكريم منزه عن التضاد والتناقض.

٦- بيان أثر القراءات القرآنية في التيسير على الأمة، وخاصة ما عُرف عن تعدد اللهجات.
 ولهذا جاءت مراعاة لأفهام الأمة المتفاوتة، لفهم القرآن الكريم.

٧- تعد قراءتا أبي عمرو ونافع من القراءات السبع المتواترة، وهذه القراءات لا يجوز الطعن فيها؛ لأنّه ثبت تواترها.

٨- وقد يعود أحيانًا الفرق بين القراءتين إلى أسباب النزول، فيترتب على ذلك اختلاف في الأوجه الإعرابية، أو المعنى، نحو قوله تعالى: ﴿ غَيْرُ أُولِى ٱلضَّرَرِ ﴾ [النساء: ٩٥].

٩- كما أنَّ اللجوء إلى التأويلات الكثيرة والمتكلفة والبعيدة في توجيه القراءتين، كان هذا بدافع عدم الإقرار بلغات القبائل العربيّة بالرغم من ورودها في القرآن الكريم، أو لأنَّ بعض الأوجه الإعرابية لم تنطبق مع القواعد.

• 1 - ثمة اعتقاد أنَّ اللغة العربيّة محكومة بقوانين، وقد تبين هذا الأمر من خلال بعض الآراء والتوجيهات للقراءتين. والحقيقة أنَّ هذا أدى إلى غضّ النظر عن كون اللغة العربيّة تتسع إلى ما لا تتسعه غيرها من اللغات، وهي بذلك تتسم بالحرية المطلقة في علومها المتنوعة.

11- وقد تبين من خلال الدراسة أنَّ الاختلاف في بعض القراءات القرآنية ترتب عليه اختلاف في الحكم الشرعيّ بين القراءتين، نحو قوله تعالى: ﴿ وَٱمْسَحُواْ بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة:٦].

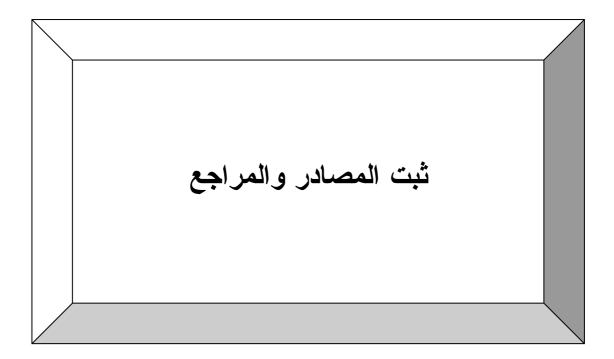
١٠ اتضح أحيانًا في بعض القراءات أنَّها كانت متفقة المعنى، وبعضها كانت متقاربة المعنى نوعًا ما، إلا أنَّه بالرغم من ذلك فيها بعض الفروق.

17 - لقد كان هناك ظن في أنَّ ما يحمل على كلام العرب مطلقًا، يحمل على كتاب الله - عزَّ وجلَّ - وأدى هذا إلى جواز القول بالعطف على التوهم - في قراءة نافع -، إلاَّ أنَّ هذا التأويل وجد له تسمية أخرى أيضًا وهي العطف على المعنى، وذلك تأدبًا مع القرآن الكريم. إلاَّ أنني أرى أنَّ هذه التسمية تؤدي إلى نفس المبدأ في التسمية الأولى؛ لأنَّ المقصود منها هو نفس الفكرة الواردة في العطف على التوهم، ولأنَّ العدول عن التسمية الأولى إلى الثانية كان بدافع التأدب مع القرآن الكريم. وعليه كلا الاسمين يسيران في طريق واحد.

١٠ وقد برز دور البصريين والكوفيين في هذه الدراسة من خلال آرائهم وتوجيهاتهم لبعض القراءات، إذ كان هناك اختلاف بينهما في توجيه بعض القضايا النحوية.

• 1 - وكان لعلم البلاغة دور مهم في بعض القراءات القرآنية من خلال زيادة فهمها. وبذلك تتسم تلك القراءات بسمة بلاغية جمالية تؤدي إلى إثراء المعنى، نحو: الالتفات والاكتفاء وفن الإيجاز.

وأسألُ الله – عزَّ وجلَّ – التوفيق والفلاح في هذا الجهد المتواضع، وأنْ يتقبله منِّي ويجعله خالصًا لوجهه الكريم، وآخر دعوانا أنْ الحمد لله ربّ العالمين.



### ثبت المصادر والمراجع

### القرآن الكريم.

- ۱ الأخفش، سعيد بن مسعدة (ت ۲۱۵هـ / ۸۳۰م)، معاني القرآن، ط۱، (تحقيق هدى محمود قراعة)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ۱۶۱۱هـ ۱۹۹۰م.
- ٢- الأزهري، خالد بن عبد الله (ت ٩٠٥هـ / ١٥٠٠م)، شرح التصريح على التوضيح،
   ط١، ٣م، (تحقيق محمَّد باسل عيون السّود)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٣- الأزهري، محمَّد بن أحمد (ت ٣٧٠هـ / ٩٨١م)، معاني القراءات، ط١، (حققه وعلّـق عليه أحمد فريد المزيدي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- ٤- الأستراباذي، محمَّد بن الحسن (ت ٦٨٦هـ / ١٨٨٧م)، شرح شافية ابن الحاجب، بدون طبعة، ٣م، (حققها وضبط غريبها وشرح مبهمها محمَّد نور الحسن، ومحمَّد الزفـزاف، ومحمَّد محيي الدين عبد الحميد)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م.
- ٥- الأشموني، أحمد بن محمَّد، منار الهدى في الوقف والابتداء، ط١، دار الكتب العلمية،
   بيروت، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.
- ٦- الأشموني، علي بن محمَّد (ت ٩٠٠هـ / ٩٥٥م)، شرح الأشموني على ألفيــة ابــن مالك، ط١، ٣م، (حققه محمَّد محيي الدين عبد الحميد)، دار الكتاب العربــي، بيــروت، ١٣٧٥هــ ١٩٥٥م.
- ٧- الأصبهاني، إسماعيل بن محمَّد (ت ٥٣٥هـ / ١٤١١م)، إعراب القرآن، بدون طبعة، (قدّمت له ووثقت نصوصه فائزة عمر المؤيد)، مكتبة الملك فهد الوطنية، ١٤١٥هـ ٥٩٥م.
- ٨- الأصبهاني، أحمد بن الحسين (ت ٣٨١هـ / ٩٩١م)، المبسوط في القراءات العشر،
   بدون طبعة وتاريخ، (تحقيق سبيع حمزة حاكمي)، مطبوعات مجمع اللغة العربية،
   دمشق.
- ٩- الأصفهاني، أحمد بن عبد الله (ت ٤٣٠هـ / ١٠٣٩م)، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء،
   ط١، ١٠م، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٩هـ ١٩٨٨م.
- 1 الأفغاني، سعيد، في أصول النحو، بدون طبعة، مديرية الكتب والمطبوعات الجامعية، دمشق، ١٤١٤هـ ١٩٩٤م.

- 11- الألوسي، محمود بن عبد الله (ت ١٢٧٠هـ / ١٨٥٤م)، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، بدون طبعة وتاريخ، ٣٠٠م، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- 11- ابن الأنباري، عبد الرحمن بن محمَّد (ت ٧٧٥هـ / ١٨٢ م)، أسرار العربيـة، ط١، (تحقيق وتعليق بركات يوسف هبود)، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت، 1٤٢٠هـ ١٩٩٩م.
- 1- البيان في غريب إعراب القرآن، بدون طبعة وتاريخ، (ضبطه وعلق حواشيه بركات يوسف هبود)، شركة دار الأرقم بن أبي الأرقم، بيروت.
- ١٥ \_\_\_\_\_\_\_، نزهة الألباء في طبقات الأدباء، بدون طبعة، (تحقيق محمَّد أبو الفضل إبر اهيم)، دار الفكر العربي، القاهرة، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- 17- الأنباري، محمَّد بن القاسم (ت ٣٢٨هـ / ٩٤٠م)، إيضاح الوقف والابتداء في كتاب الله عزَّ وجلَّ، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق محيي الدين عبد الرحمن رمضان)، مطبوعات مجمع اللغة العربية، دمشق، ١٣٩١هـ ١٩٧١م.
- 11- الأهوازي، الحسن بن علي (ت ٤٤٦هـ / ١٠٥٥م)، الوجيز في شرح قراءات القرأة الثمانية أئمة الأمصار الخمسة، ط١، (حققه وعلق عليه دريد حسن أحمد)، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ٢٠٠٢م.
- ۱۸ ابن الباذش، أحمد بن علي الأنصاري (ت ٥٤٠هـ / ١٤٦ م)، الإقداع في القراءات السبع، ط١، م٢، (حققه وقدّم له عبد المجيد قطامش)، دار الفكر، دمشق، ١٤٠٣هـ.
- 19- الباقولي، علي بن الحسين (ت 20 هـ / ١١٤٩م)، كـشف المـشكلات وإيـضاح المعضيلات، ط١، ٣م، (حققه وعلَق عليه محمَّد أحمد الدّالي)، مطبعة الصباح، دمـشق، ٥١٤١هـ ١٩٩٥م.
- ۲۰ البخاري، محمَّد بن إسماعيل (ت ٢٥٦هـ / ٨٧٠م)، التاريخ الكبير، بدون طبعة وتاريخ، ٩م، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ۲۲ البستي، محمَّد بن حبان (ت ٣٥٤هـ / ٩٦٥م)، الثقات، ط١، ١٠م، مطبعـة مجلـس دائرة المعارف العثمانية، حيدر آباد، ١٣٩٣هـ ١٩٧٣.

- ۲۳ البغدادي، عبد القادر بن عمر (ت ۱۰۹۳هـ / ۱۰۸۲م)، شرح أبيات المغني، ط۱، ۸م، (حققه عبد العزيز رباح وأحمد يوسف دقاق)، دار المأمون للترات ودار الثقافة العربية، دمشق، ۱۳۹۸هـ ۱۹۷۸م.
- ۲۲ البغوي، الحسين بن مسعود (ت ۲۱۵ه / ۱۲۲ م)، تفسير البغوي معالم التنزيل، ط۱، ۸م، (حققه وخرَّج أحاديثه محمَّد عبد الله النمر، وعثمان جمعة ضميرية، وسليمان مسلم الحرش)، دار طيبة، الرياض، ۱۶۰۹ه ۱۹۸۹م.
- ٢ البناء، شهاب الدين الدمياطي (ت ١١١٧هـ / ١٧٠٦م)، إتحاف فضلاء البـشر، ط١، (وضع حواشيه أنس مهرة)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩٩٨م.
- 77- البيضاوي، عبد الله بن عمر (ت ٧٩١هـ / ١٣٨٩م)، أنوار التنزيل وأسرار التأويك المسمى بتفسير البيضاوي، ط١، ٣م، (حققه وعلق عليه وخرَّج أحاديثه وضبط نصته محمَّد صبحي بن حسن حلاق ومحمود أحمد الأطرش)، دار الرّشيد، دمشق، ٢٦١هـ ٢٠٠٠م.
- ٧٧ البيلي، أحمد محمَّد، المكشاف عما بين القراءات العشر من خلاف، ط١، الدار السودانية للكتب، الخرطوم، ١٤١٩هـ ١٩٩٨م.
- ۲۸ ابن تیمیة، أحمد بن عبد الحلیم (ت ۷۲۸هـ / ۱۳۲۸م)، رسالة ابن تیمیة في إنْ هذان لساحران، بدون طبعة، (تحقیق و تعلیق محمَّد حسن یوسف)، مطبعة دار البیان، مصر، ۱۶۰۶هـ ۱۹۸۹م.
- 79 الثعالبي، عبد الرحمن بن محمَّد (ت ٥٧٥هـ / ٢٧١م)، تفسير الثعالبي المسمى الجواهر الحسان في تفسير القرآن، ط١، ٥م، (حقق أصوله وعلق عليه وخرَّج أحاديثه علي محمَّد معوض وعادل أحمد عبد الموجود)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ٣- الثعلبي، أحمد بن محمَّد (ت ٤٢٧هـ / ١٠٣٥م)، الكشف والبيان، ط١، ١٠م، (دراسة وتحقيق علي بن عاشور)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.
- ٣١- الجرجاني، عبد القاهر بن عبد الرحمن (ت ٤٧١هـ / ١٠٧٩م)، دلائل الإعجاز (في علم المعاني)، ط١، (تحقيق عبد الحميد هنداوي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢٢١هـ ٢٠٠١م.
- ۳۳ ابن الجزري، محمَّد بن محمَّد (ت ۸۳۳هـ / ۱٤۳۰م)، غاية النهايـة في طبقـات القرّاء، ط۱، ۲م، (تحقيق ج. برجستراسر)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱٤۲۷هـ ۲۰۰۲م.

- ع - - - - - - منجد المقرئين ومرشد الطالبين، بدون طبعة وتاريخ، (اعتنى به على بن محمد العمران).
- -۳۰ \_\_\_\_\_\_، النشر في القراءات العشر، بدون طبعة وتاريخ، ٢م، (أشرف على تصحيحه ومراجعته على محمَّد الضباع)، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٣٦- الجصاص، أحمد بن علي (ت ٣٧٠هـ / ٩٨١م)، أحكام القرآن، بدون طبعة، ٥م، (تحقيق محمَّد الصادق قمحاوي)، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤١٢هـ ١٩٩٢م.
- ۳۷ ابن جنّي، عثمان بن جنّي (ت ۳۹۲هـ / ۲۰۰۲م)، الخصائص، ط۳، ۲م، (تحقيق عبد الحميد هنداوي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۲۹هـ ۲۰۰۸م.
- ٣٩ \_\_\_\_\_، اللمع في العربيّة، ط٢، (حققه فائز فارس)، دار الأمل، إربد، ١١٤١هـ ١٩٩٠م.
- ٤ \_\_\_\_\_\_ ، المحتسب في تبيين وجوه شواذ القراءات والإيضاح عنها، ط١، ٢م، (دراسة وتحقيق محمَّد عبد القادر عطا)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩١٨هـ ١٩٩٨م.
- ٢٤ الجوجري، محمَّد بن عبد المنعم، شرح شذور الذهب، ط١، ٢م، (تحقيق نواف بن جزاء الحارثي)، الجامعة الإسلامية، المدينة المنورة، ١٤٢٤هــ.
- 27- ابن الجوزي، عبد الرحمن بن علي (ت ٥٩٧هـ / ١٢٠١م)، زاد المسير في علم التفسير، ط٣، ٩م، المكتب الإسلامي، بيروت، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- 33- ابن الحاجب، عثمان بن عمر (ت ٢٤٦هـ / ١٢٤٩م)، أمالي ابن الحاجب، بدون طبعة، ٢م، (دراسة وتحقيق فخر صالح قدارة)، دار عمّار، عمّان، ١٤٠٩هـ ١٩٨٩م.
- 53 الحدّاد، اسماعيل بن عمرو (ت ٢٩هـ / ١٠٣٨م)، اللغات في القرآن، ط١، (حققه ونشره صلاح الدين المنجد)، مطبعة الرسالة، القاهرة، ١٣٦٥هـ ١٩٤٦م.

- ٤٧ حسان، تمام، اللغة العربيّة معناها ومبناها، بدون طبعة، دار الثقافة، المغرب، ١٩٩٤م.
  - ٨٤ حسن، عباس، النحو الوافي، ط٣، دار المعارف، مصر، بدون تاريخ.
- 93 الحمد، غانم قدّوري، رسم المصحف دراسة لغوية تاريخية، ط١، اللجنة الوطنية، ك ١٤٠٢هـ ١٩٨٢م، العراق.
- ٥ الحموي، ياقوت بن عبد الله (ت ٦٢٦هـ / ١٢٢٨م)، معجم الأدباء، ط١، ٧م، (تحقيق إحسان عباس)، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٣م.
- 10- حنني، زاهر، المبني للمجهول في القرآن الكريم، بحث في مجلة جامعة الخليل للبحوث، المجلد (٣)، العدد، (١)، ٢٠٠٧م.
  - **٥٢ حومد، أسعد محمود، أيسر التفاسير، ط٤، ٣م، دمشق، ١٤١٩ هـ ٢٠٠٩م.**
- ۳۵- أبو حيان، محمد بن يوسف (ت ٧٤٥هـ / ١٣٤٥م)، ارتشاف الصرب، ط١، ٥م، (تحقيق وشرح ودراسة رجب عثمان محمد)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٤١٨هـ ١٩٩٨م.
- 30- \_\_\_\_\_\_ ، تفسير البحر المحيط، ط١، ٨م، (دراسة وتحقيق وتعليق عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ٥٦ ابن خالویه، الحسین بن أحمد (ت ٣٧٠هـ / ٩٨١م)، إعراب ثلاثین سورة من القرآن الكریم، بدون طبعة، دار مكتبة الهلال، بیروت، ١٩٨٥م.
- ٧٥- \_\_\_\_\_\_، الحجة في القراءات السبع، (تحقيق أحمد فريد المزيدي)، ط٢، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- 90- ابن خروف، علي بن محمَّد (ت ٦٠٩هـ / ١٢١٣م)، شرح جُمل الزجاجي، ط١، ٢م، (تحقيق ودراسة سلوى محمَّد عرب)، معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة، ١٤١٩هـ.
- ٦- الخطيب، عبد اللطيف، معجم القراءات، ط١، ١١م، دار سعد الدين، دمشق، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.

- 71- ابن خلكان، أحمد بن محمَّد (ت ٦٨١هـ / ١٢٨٣م)، وفيات الأعيان وأنباء أبناء الزمان، بدون طبعة، ٨م، (حققه إحسان عباس)، دار صادر، بيروت، ١٤٠٩هـ ١٤٨٨م.
- 77- الداني، عثمان بن سعيد (ت ٤٤٤هـ / ١٠٥٣م)، التيسير في القراءات السبع، ط١، (اعتنى بتصحيحه أوتويرتزل)، دار الكتب العلمية، بيروت، ٢١٤١هـ ١٩٩٦م.
- 37- درويش، شوكت علي، الالتفات نحويًا في القراءات القرآنية، ط١، دار غيداء، عمّان، 18٣٢هـ ٢٠١١م.
- ٦- الدرويش، محيي الدين، إعراب القرآن الكريم وبيانه، ط٣، ١٠م، دار الإرشاد، حمص، ٢١٤ هـ ١٩٩٢م.
- 77- دعسین، محمد بن عبد الملك (ت ١٠٠٦هـ / ١٥٩٨م)، منحة الملك الوهاب بـشرح ملحة الإعـراب، ط١، (دراسة وتحقیق سمیرة طارق بن ثعلب)، دار المناهج، عمّـان، 8٢٦هـ ٢٠٠٦م.
- ٣٧- الدقر، عبد الغني، معجم النحو، ط١، (بإشراف أحمد عبيد)، مطبعة محمَّد هاشم الكتبي، ٩٧٥ م.
- 7.4- الدمشقي، عبد الحي بن أحمد (ت ١٠٨٩هـ / ١٦٧٨م)، شذرات الذهب في أخبار من ذهب، ط١، ١٠٥٠م، (حققه وعلَق عليه محمود الأرناؤوط)، دار ابن كثير، دمشق، ٨٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- 79- الدمشقي، عبد الرحمن بن إسماعيل (ت ٥٩٠هـ / ١٩٤٤م)، إبراز المعاني من حرز الأماني في القراءات السبع، بدون طبعة وتاريخ، (تحقيق وتقديم وضبط إبراهيم عطوه عوض)، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧٠ الذهبي، محمَّد بن أحمد (ت ٧٤٨هـ / ١٣٤٨م)، سير أعلام النبلاء، ط١١، ٢٥م،
   (تحقيق مجموعة من المحققين)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٧٧- \_\_\_\_\_\_، ميزان الاعتدال في نقد الرجال، بدون طبعة وتريخ، ٤م، (تحقيق علي محمَّد البجاوي)، دار المعرفة، بيروت.
- ٧٣- الراجحي، شرف الدين، المبني للمجهول وتراكيبه ودلالته في القرآن العظيم، بدون طبعة، دار المعرفة الجامعية، السويس، ٩٩٩م.

- 4۷- الرضي، محمَّد بن الحسن (ت ٦٨٦هـ / ١٢٨٧م)، شرح الرضي لكافية ابن الحاجب، ط١، ٢م، (دراسة وتحقيق حسن بن محمَّد الحفظي)، إدارة الثقافة والنشر، السعودية، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م، ج١، ص ٩٩٩.
- ٧٠ الرعيني، محمَّد بن شريح (ت ٤٧٦هـ / ١٠٨٤م)، الكافي في القراءات السبع، ط١،
   (تحقيق أحمد محمود الشافعي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- ٧٦- الرماني، علي بن عيسى (ت ٣٨٤هـ / ٩٩٤م)، معاني الحروف، ط٢، (حققه وخرّج شواهده وعلق عليه وقدّم له عبد الفتاح إسماعيل شلبي)، دار الشروق، جده، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- ٧٧- رؤبة بن العجاج (ت ١٤٥هـ / ٧٦٢م)، مجموع أشعار العرب وهو مستثمل على ديوان رؤبة، بدون طبعة وتاريخ، (اعتنى بتصحيحه وترتيبه وليم بن الورد)، دار ابن قتيبة، الكويت.
- ۷۸ الزّجاج، إبراهيم بن السّرى (ت ۳۱۱هـ / ۹۲۶م)، إعراب القرآن (المنسوب إليـه)، بدون طبعة وتاريخ، ٣م، دار الكتاب المصري، القاهرة.
- ۹۷- \_\_\_\_\_\_، معاني القرآن وإعرابه، ط۱، ٥م، (شرح وتحقيق عبد الجليل عبده شلبي)، دار عالم الكتب، بيروت، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- ۸- الزجاجي، عبد الرحمن بن إسحاق (ت ٣٤٠هـ / ٩٥٢م)، الجمل في النحو، ط١،
   (حققه وقدّم له علي توفيق الحمد)، دار الأمل، إربد، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.
- ۱۸- الزرقاني، محمَّد عبد العظيم، مناهل العرفان في علوم القرآن، ط۱، ۲م، (حققه واعتنى به فوّاز أحمد زمرلي)، دار الكتاب العربي، بيروت، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- ۸۲ الزركشي، محمَّد بن بهادر (ت ۷۹۶هـ / ۱۳۹۲م)، البرهان في علوم القرآن، ط۱، ۲م، (قدّم له وعلق وخرّج أحاديثه مصطفى عبد القادر عطا)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۲۸هـ ۲۰۰۷م.
- ۸۳ الزركلي، خير الدين (ت ١٣٩٦هـــ / ١٩٧٦م)، الأعلام، ط١٥، ٨م، دار العلم للملايين، بيروت، ٢٠٠٢م.
- ۱۸۶ الزمخشري، محمود بن عمر (ت ۵۳۸هـ / ۱۱٤۶م)، أســاس البلاغـــة، ط۱، ۲م، تحقيق (محمَّد باسل عيون السود)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۱۹هـ ۱۹۹۸م.

- ۸۷ ابن زنجلة، عبد الرحمن بن محمّد (ت ٤٠٣هـ / ١٠١٣م)، حجـة القـراءات، ط٥، (تحقيق سعيد الأفغاني) مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ۸۸ زهیر بن أبي سلمی (ت ۱۳ق.هـ / ۲۰۹م)، شعر زهیر بن أبي سلمی، ط۱، (تحقیق فخر الدین قباوة)، دار الکتب العلمیة، بیروت، ۱۶۱۳هـ ۱۹۹۲م.
- ۸۹ السامرائي، فاضل صالح، معاتي النحو، ط۱، ٤م، دار الفكر، بيروت، ۲۰۰۱هـ ۲۰۰۰م.
- ٩- السجستاني، عبد الله بن سليمان (ت ٣١٦هـ / ٩٢٨م)، المصاحف، ط٢، ٢م، (دراسة وتحقيق ونقد محب الدين عبد السَّجان واعظ)، دار البشائر الإسلامية، بيروت، ٣٢٤هـ ٢٠٠٢م.
- 91- ابن السراج، محمَّد بن سهل (ت ٣١٦هـ / ٩٢٨م)، الأصول في النحو، ط٣، ٤م، (تحقيق عبد الحسين الفتلي)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- 97 ابن سعد، محمَّد بن سعد (ت ٢٣٠هـ / ٨٤٥م)، الطبقات الكبير، ط١، ١١م، (تحقيق على محمَّد عمر)، مكتبة الخانجي، القاهرة، ١٢١هـ ٢٠٠١م.
- 97- أبو السعود، محمَّد بن محيي الدين (ت ٩٨٢هـ / ١٥٧٥م)، إرشاد العقل السليم إلى مزايا الكتاب الكريم (تقسير أبي السعود)، بدون طبعة وتاريخ، ٥م، (تحقيق عبد القادر أحمد عطا)، مكتبة الرياض الحديثة، الرياض.
- 99- السلسيلي، محمَّد بن عيسى (ت ٧٧٠هـ / ١٣٦٩م)، شفاء العليل في إيضاح التسهيل، ط١، ٣م، (الشريف عبد الله البركاتي)، المكتبة الفيصلية، مكة المكرمة، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ٩ أبو سليمان، صابر حسن، النجوم الزاهرة في تراجم القرّاء الأربعة عـشر ورواتهـم وطرقهم، ط١، دار عالم الكتب، الرياض، ٩١٤ ١هـ ١٩٩٨م.
- 97- السمين الحلبي، أحمد بن يوسف (ت ٧٥٦هـ / ١٣٥٥م)، الدر المصون في علوم الكتاب المكنون، بدون طبعة وتاريخ، ١١م، (تحقيق أحمد محمَّد الخرّاط)، دار القلم، دمشق.
- ۹۷ سیبویه، عمرو بن بحر (ت۱۸۰هـ / ۹۹۲م)، الکتاب، ط۳، ۵م، (تحقیق وشرح عبد السلام محمّد هارون)، مکتبة الخانجی، القاهرة، ۸۰۰ ۱هـ ۱۹۸۸م.
- ۹۸ السيرافي، الحسن بن عبد الله (٣٦٨هـ / ٩٧٩م)، أخبار النحويين البصريين، ط١، (تحقيق محمَّد إبراهيم البنا)، دار الاعتصام، القاهرة، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- 99- السيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩١١هـ / ١٥٠٦م)، الإتقان في علوم القرآن، ط١، (تحقيق شعيب الأرنؤوط)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٢٩هـ ٢٠٠٨م.

- • - \_\_\_\_\_\_، أسباب النّزول المسمّى لُباب النّقول في أسباب النّزول، ط١، مؤسسة الكتب الثقافية، بيروت، ١٤٢٢هـ ٢٠٠٢م.
- 1.۱- \_\_\_\_\_\_، الأشباه والنظائر في النحو، ط١، ٩م، (تحقيق عبد العال سالم مكرم)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٦هـ ١٩٨٥م.
- 1.۳ الله بن عبد المحسن التركي)، مركز هجر للبحوث والدراسات العربية والإسلامية، القاهرة، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- المطالع السعيدة في شرح الفريدة، بدون طبعة، (تحقيق نبهان ياسين حسين)، دار الرسالة، بغداد، ۱۹۷۷م.
- ١٠ نفسه، معترك الأقران في إعجاز القرآن، ط١، ٣م، (ضبطه وصحَّمه وكتب فهارسه أحمد شمس الدّين)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٠٨هـ ١٩٨٨م.
- 1 ٧ الشاطبي، إبر اهيم بن موسى (ت ٧٩٠هـ / ١٣٨٨م)، المقاصد الشافية في شرح الخلاصة الكافية، ط١، ١م، (تحقيق مجموعة من المحققين)، معهد البحوث العلمية وإحياء التراث الإسلامي، مكة المكرمة، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- ۱۰۸ ابن شقیر، أحمد بن الحسن (ت ۳۱۷هـ / ۹۲۹م)، المحلى وجوه النصب، ط۱، (تحقیق فائز فارس)، مؤسسة الرسالة، بیروت، ۱۶۰۸هـ ۱۹۸۷م.
- ١٠٩ الشلوبيني، عمر بن محمّد (ت ١٤٥هـ / ١٢٤٨م)، التوطئة، ط٢، (دراسة وتحقيق يوسف أحمد المطوع)، دار الكتب، ١٩٨٠م.
- 11- الشنقيطي، محمَّد الأمين بن محمد (ت ١٣٩٣هـ / ١٩٧٣م)، أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، ط١، ٩م، (إشراف بكر بن عبد الله)، دار عالم الفوائد، مكة المكرمة، ١٤٢٦هـ.
- 111- الشوكاني، محمَّد بن علي (ت ١٢٥٠هـ / ١٨٣٥م)، فتح القدير الجامع بين فني الرواية والدراية في علم التفسير، بدون طبعة، ٥م، (حققه وخررَّج أحاديثه عبد الرحمن عميرة)، دار الوفاء، ١٩٩٤م.

- ۱۱۲ الشيرازي، محمَّد بن عبد الرحمن (ت ٩٠٥هـ / ١٥٠٠م)، جامع البيان في تفسير القرآن، ط١، ٤م، (تحقيق عبد الحميد هنداوي)، دار الكتب العلمية، بيروت، ٤٢٤هـ ٢٠٠٤م.
- ۱۱۳ الصبّان، محمَّد بن علي (۱۲۰٦هـ / ۱۷۹۲م)، حاشية الصبان على شرح الأشموني على ألفية ابن مالك، ط١، ٤٥، دار إحياء التراث العربيّ، بيروت، ١٤٣٠هـ ٩٠٠٠م.
- 114 الصَّفاقُسي، علي بن سالم (ت ١١٨هـ / ١٧٠٧م)، غيث النفع في القراءات السبع، بدون طبعة، ٣م، (تحقيق سالم بن غرم الله الزهراني)، جامعة أم القرى، ٢٦٦هـ.
- 110- الطبري، محمَّد بن جرير (ت ٢١٠هـ / ٩٢٣م)، جامع البيان عن تأويل آي القرآن، ط١، ٢٦م، (تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي)، دار هجر، القاهرة، ١٤٢٢هـ – ٢٠٠١م.
- ۱۱۲ طرفة بن العبد (ت ٦٠ق.هـ / ٥٦٤م)، الديوان، ط٣، (شرحه وقدّم له مهدي محمّد ناصر الدين)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- ۱۱۷ الطويل، السيّد رزق، في علوم القراءات، ط۱، المكتبة الفيصلية، مكة المكرمة، ما ١٤٠٥ هـ ١٩٨٥م.
- 11۸ ابن عادل الدمشقي، عمر بن علي (ت ۸۸۰هـ / ۱۲۷۲م)، اللباب في علوم الكتاب، ط۱، ۲۰۰م، (تحقيق وتعليق عادل أحمد عبد الموجود، علي محمد معوض)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۱۹هـ ۱۹۹۸م.
- ۱۱۹ ابن عاشور، محمَّد بن الطاهر (ت ۱۳۹۳هـ / ۱۹۷۳م)، تفسير التحرير والتنوير، بدون طبعة وتاريخ، ۳۰م، الدار التونسية للنشر، ۱۹۸٤م.
- ۱۲۰ عباس، فضل حسن، إتقان البرهان في علوم القرآن، ط۱، ٢م، دار الفرقان، عمّان، ١٩٩٧ م.

- 177- أبو عبيدة، معمر بن المثنى (ت ٢١٠هـ / ٨٢٦م)، مجاز القرآن، بدون طبعة وتاريخ، ٢م، (عارضه بأصوله وعلق عليه محمَّد فؤاد سزكين)، مكتبة الخانجي، القاهرة.

- 174- العسقلاني، أحمد بن علي (ت ٨٥٢هـ / ١٤٤٨م)، تهذيب التهذيب، بدون طبعة وتاريخ، ٤م، (اعتناء إبراهيم الزيبق، وعادل مرشد)، مؤسسة الرسالة، بيروت.
- ۱۲ العشا، سمر، البسط في القراءات العشر، بدون طبعة، ٥م، المطبعة الهاشمية، دمشق، ١٢٤ هـ ٢٠٠٤م.
- ۱۲۱ ابن عصفور، علي بن مؤمن (ت ٦٦٩هـ / ١٢٧١م)، شرح جُمل الزجاجي، ط١، ٣م، (قدّم له ووضع هوامشه وفهارسه فوّاز الشعّار)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٩١٨هـ ١٩٩٨م.
- 17۸ عضيمة، محمد عبد الخالق، دراسات الأسلوب القرآن الكريم، بدون طبعة، ١١م، دار الحديث، القاهرة، ٤٠٤هـ.
- ۱۲۹ ابن عقیل، عبد الله بن عبد الرحمن (ت ۲۹۱هـ / ۱۳۶۸م)، شرح ابن عقیل، ط۲، ۲م، (تحقیق محمد محیی الدین عبد الحمید)، دار الطلائع، القاهرة، ۲۰۰٤م.
- ١٣٠ ابن عطية، عبد الحق بن غالب (ت ٥٤٢هـ / ١٤٨م)، المحرر الوجيز في تفسير الكتاب العزيز، ط٢، ٨م، (تحقيق وتعليق الرحالة الفاروق، وعبد الله الأنصاري، وعبد العال السيد إبراهيم، ومحمّد الشافعي العناني)، دار الخير، دمشق، ١٤٢٨هـ ٧٠٠٧م.
- 171- العكبري، عبد الله بن الحسين (ت ٦١٦هـ / ١٢١٩م)، إملاء ما من به الرحمن من وجوه الإعراب والقراءات في جميع القرآن، ط١، (راجعه وعلق عليه نجيب الماجدي)، المكتبة العصرية، بيروت، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.

- ۱۳۶ العيساوي، يوسف بن خلف، علم إعراب القرآن تأصيل وبيان، ط١، دار الصميعي، الرياض، ٢٨٤ ١هـ ٢٠٠٧م.
- 170- الغلابيني، مصطفى، جامع الدُّروس العربيّة، بدون طبعة، دار الحديث، القاهرة، 175- الغلابيني، مصطفى، جامع الدُّروس العربيّة، بدون طبعة، دار الحديث، القاهرة،

- ۱۳۱ ابن غلبون، طاهر بن عبد المنعم (ت ۳۹۹هـ / ۱۰۰۹م)، التذكرة في القراءات، ط۱، (حققه وراجعه وعلق عليه سعيد صالح زعيمة)، دار ابن خلدون، الإسكندرية، ١٠٠١م.
- ۱۳۷ ابن فارس، أحمد بن فارس (ت ۳۹۵هـ / ۱۰۰۰م)، الصاحبي في فقه اللغة العربيّة ومسائلها وسنن العرب في كلامها، ط۲، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۲۸هـ ٧٠٠٠م.
- 179 الفارسي، الحسن بن عبد الغقار (ت ٣٧٧ه / ٩٨٨م)، الحجة في على القراءات السبع، ط١، ٤م، (تحقيق عادل أحمد عبد الموجود، وعلي محمد معوض)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٨ه ٢٠٠٧م.
- ١٤ \_\_\_\_\_\_، الحجة للقرّاء السبعة، ط١، (حققه بدر الدين قهوجي، وبشير حويجاتي)، دار المأمون، دمشق، ٤٠٤ هـ ١٩٨٤م.
- ۱٤۲ الفخر الرازي، محمَّد بن عمر (ت ٢٠٤هـ / ١٢٠٨م)، التفسير الكبير ومفاتيح الغيب، ط١، ٣٢م، دار الفكر، بيروت، ١٤٠١هـ ١٩٨١م.
- 127 الفراهيدي، الخليل بن أحمد (ت ١٧٠هـ / ٧٨٧م)، الجمل في النحو، ط١، (تحقيق فخر الدين قباوة)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤٠٥هـ ١٩٨٥م.
- \$ 1 الفرّاء، يحيى بـــن زيــاد (ت ٢٠٧هـ / ٢٢٣م)، معاني القرآن، بـدون طبعـة وتاريخ، ٣م، (تحقيق أحمد يوسف نجاتي، ومحمد علي نجار، وعبد الفتاح إسـماعيل شلبي)، دار المصرية، مصر.
- **١٤١٥** الفيروز آبادي، محمَّد بن يعقوب (ت ٨١٧هـ / ١٤١٤م)، البلغة في تـراجم أئمــة النحو واللغة، ط١، (تحقيق محمَّد المصري)، دار سعد الدين، دمشق، ١٤٢١هـ ٢٠٠٠م.
- 157 القاسمي، محمَّد جمال الدين (ت ١٣٣٢هـ / ١٩١٤م)، تفسير القاسمي المسمى المسمى محاسن التأويل، ط١، م١١، (وقف على وتصحيحه محمَّد فؤاد عبد الباقي)، دار إحياء الكتب العربيّة، ١٣٧٦هـ ١٩٥٧م.
- 1 1 4 القاضي، عبد الفتاح، البدور الزاهرة في القراءات العشر المتواترة، بدون طبعة، (تحقيق أحمد عناية)، دار الكتاب العربي، بيروت، ٢٦٦ ١هـ ٢٠٠٥م.

- 9 1 القرطبي، محمَّد بن أحمد (ت ٢٧٦هـ / ٢٧٣م)، الجامع لأحكام القرآن والمبين لمَا تضمنه من والسنة وآي الفرقان، ط١، ٢٢م، (تحقيق عبد الله بن عبد المحسن التركي)، مؤسسة الرسالة، بيروت، ٢٤٦٧هـ ٢٠٠٦م.
- • ١ القسطلاني، أحمد بن محمَّد (ت ٩٢٣هـ / ١٥١٧م)، لطائف الإشارات لفنون القراءات، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق وتعليق عامر السيد عثمان، وعبد الصبور شاهين)، المجلس الأعلى لشؤون الإسلامية، القاهرة، ١٣٩٢هـ ١٩٧٢م.
- ۱**۰۱** قطب، سيد (ت ۱۳۸۷هـ / ۱۹۶۸م)، **في ظلال القرآن**، ط۳۲، ٦م، دار الــشروق، القاهرة، ۱۶۲۳هـ ۲۰۰۳م.
- ١٥٢ قمحاوي، محمد الصادق، طلائع البشر في توجيه القراءات العشر، ط١، دار العقيدة،
   القاهرة، ١٤٢٧هـ ٢٠٠٦م.
- ۱۵۳ القنوجي، صدّيق خان بن حسن (ت ۱۳۰۷هـ / ۱۸۹۰م)، فتح البيان في مقاصد القرآن، بدون طبعة، ۱۵م، (عُني بطبعه وقدّم له وراجعه عبد الله بن إبراهيم الأنصاري)، المكتبة العصرية، صيدا، ۱۶۱۲هـ ۱۹۹۲م.
- ١٥٤ ابن قيس، عبيد الله (ت ٨٥هـ / ٢٠٤م)، الديوان، بدون طبعة، (تحقيق محمَّد يوسف نجم)، دار صادر، بيروت، ١٣٧٨هـ ١٩٥٨م.
- • ١ القيسي، مكي بن أبي طالب (ت ٤٣٧هـ / ١٠٤٦م)، الكشف عن وجوه القراءات السبع وعلها وحجمها، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق عبد الرحيم الطرهوني)، دار الحديث، القاهرة، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.

- ۱۵۹ ابن کثیر، اسماعیل بن عمر (ت ۷۷۶هـ / ۱۳۷۳م)، تفسیر القرآن العظیم، ط۲، ۸م، (تحقیق سامی بن محمَّد السّلامة)، دار طیبة، الریاض، ۱۶۲۰هـ ۱۹۹۹م.

- ١٦٠ الكرماني، محمد بن أبي المحاسن (ت ٥٦٣هـ / ١٦٨م)، مفاتيح الأغاني في القراءات والمعاني، ط١، (دراسة وتحقيق عبد الكريم مصطفى مدلج)، دار ابن حزم، بيروت، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ۱٦۱ الكسائي، علي بن حمزة (ت ١٨٩هـ / ١٨٥م)، معاني القرآن، بدون طبعة، (أعدد بناءه وقدّم له عيسى شحاتة عيسى)، دار قباء، القاهرة، ١٩٩٨م.
- 177- الكلبي، محمَّد بن أحمد (ت ٧٤١هـ / ١٣٤١م)، التسهيل لعلوم التنزيل، ط١، ٢م، (ضبطه وصححه وخرّج آياته محمَّد سالم هاشم)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.
- 177- المالقي، أحمد بن عبد النور (ت ٧٠٢هـ / ١٣٠٣م)، رصف المباني في شرح حروف المعاني، ط٣، (تحقيق أحمد محمَّد الخرّاط)، دار القلم، دمشق، ١٤٢٣هـ ٢٠٠٢م.
- 175- ابن مالك، محمَّد بن عبد الله (ت 777هـ / 1776م)، شرح التسهيل تسهيل الفوائد وتكميل المقاصد، ط١، ٣م، (تحقيق محمَّد عبد القادر عطا وطارق فتحي السيّد)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- 170- الماوردي، علي بن محمَّد (ت 200هـ / 100م)، النكت والعيون، بدون طبعة وتاريخ، آم، (راجعه وعلق عليه السيّد بن عبد المقصود بن عبد الرحيم)، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ١٦٦ المُبَرِّد، محمَّد بن يزيد (ت ٢٨٥هـ / ٨٩٨م)، **الكامل في اللغــة والأدب**، ط١، دار إحياء التراث العربي، بيروت، ١٤٢٤هــ – ٢٠٠٣م.
- 17.۸ المجاشعي، علي بن فضال (ت ٤٧٩هـ / ١٠٨٧م)، النكت في القرآن الكريم (في معاني القرآن الكريم وإعرابه)، ط١، (دراسة وتحقيق عبد الله عبد القادر الطويل)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٨هـ ٢٠٠٧م.
- 179 ابن مجاهد، أحمد بن موسى البغدادي (ت ٣٢٤هـ / ٩٣٦م)، السبعة في القراءات، ط٣، (تحقيق شوقي ضيف)دار المعارف، القاهرة، بدون تاريخ.
- ۱۷۰ المحلي، أحمد بن محمَّد (ت ۸٦٤هـ / ٢٦٠م)، والسيوطي، عبد الرحمن بن الكمال (ت ٩١١هـ ١٥٠٦م)، تفسير الجلالين، بدون طبعة وتاريخ، دار ابن كثير.
- ۱۷۱ محيسن، محمَّد سالم، القراءات وأثرها في علوم العربيّة، بدون طبعة، ٢م، مكتبة الكلبات الأزهربة، القاهرة، ١٤٠٤هـ ١٩٨٤م.

- 1۷۲ مخلوف، حسنين محمَّد، صفوة البيان لمعاني القرآن، ط٢، الإمارات العربيّة المتحدة، 19٨٢ ١٤٠٢م.
- ۱۷۳ المرادي، الحسن بن قاسم (ت ۷٤٩هـ / ۱۳٤۸م)، الجنعى الداني في حروف المعاني، ط۱، (تحقيق فخر الدين قباوة، ومحمد نديم فاضل)، دار الكتب العلمية، بيروت، ۱۶۱۳هـ ۱۹۹۲م.
- 170- ابن أبي مريم، علي بن محمَّد (ت ٥٦٥هـ / ١٧٠٠م)، الموضح في وجوه القراءات وعلها، ط١، ٣م، (تحقيق ودراسة عمر حمدان الكبيسي)، الجماعة الخيرية لتحفيظ القرآن الكريم، جدة، ١٤١٤هـ ١٩٩٣م.
- ۱۷۱ مسلم، مسلم بن الحجاج (ت ۲۶۱هـ / ۸۷۵م)، صحیح مسلم، ط۱، ۵م، (تحقیق محمّد فؤاد عبد الباقي)، دار الحدیث، القاهرة، ۱٤۱۲هـ ۱۹۹۱م.
- 1۷۷ مكرم، عبد العال سالم، القرآن الكريم وأثره في الدراسات النحوية، ط٢، المطبعة العصرية، الكويت، ١٩٧٨م.
- ۱۷۸ ابن منظور، محمَّد بن مکرم (ت ۷۱۱هـ / ۱۳۱۲م)، **لسان العرب**، بـ دون طبعــة وتاریخ، ۱۵م، دار صادر، بیروت.
- ۱۷۹ المهدوي، أحمد بن عمّار (ت ٤٤٠هـ / ١٠٤٩م)، شرح الهدايـــة، بـــدون طبعـــة، (تحقيق ودراسة حازم سعيد حيدر)، مكتبة الرّشد، الرّياض، ١٤١٥هــ.
- ١٨٠ الميداني، عبد الرحمن حسن، البلاغة العربية أسسها وعلومها وفنونها، ط١، ٢م،
   دار القلم، دمشق، ١٤١٦هـ ١٩٩٦م.
- ۱۸۱ النحاس، أحمد بن محمّد (ت ۲۸۸هـ / ۹۹۸م)، إ**عراب القرآن**، ط۳، (اعتنى به خالد العلي)، دار المعرفة، بيروت، ۱٤٣٢هـ ۲۰۱۱م.

- 1۸۵ النسفي، عبد الله بن أحمد (ت ۷۰۱ه ۱۳۰۲م)، تفسير النسفي المسمى مدارك التنزيل وحقائق التأويل، ٣م، (تحقيق سيّد زكريّا)، بدون طبعة وتاريخ، مكتبة نــزار مصطفى الباز.
- 117- النشّار، عمر بن قاسم الأنصاري (ت ٩٣٨هـ / ١٥٣٢م)، المكرر فيما تواتر من القراءات السبع وتحرّر، ط١، (تحقيق أحمد محمود الحفيان)، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٢هـ ٢٠٠١م.
- ۱۸۷ النيسابوري، محمود بن أبي الحسن (ت ٥٥٣هـ / ١٥٨م)، إيجاز البيان عن معاني القرآن، ط١، ٢م، (دراسة وتحقيق حنيف بن حسن القاسمي)، دار الغرب الإسلامي، بيروت، ١٩٩٥م.
- ۱۸۸ الهروي، علي بن محمَّد (ت ١٥٥هـ / ١٠٢٤م)، ا**لأزهية في علم الحروف**، بـدون طبعة، (تحقيق عبد المعين الملوحي)، مطبوعات اللغة العربيّة، دمشق، ١٤١٣هـ ١٩٩٣م.
- ۱۸۹ ابن هشام، عبد الله بن يوسف (ت ۷٦۱هـ / ١٣٦٠م)، أوضح المسالك إلى ألفية ابن مالك، بدون طبعة، ٢م، (تحقيق محمد محيي الدين عبد الحميد)، دار الطلائع، القاهرة، ٢٠٠٤م.

- 191- الهمداني، حسين بن أبي العز (ت ٦٤٣هـ / ١٢٤٦م)، الفريد في إعراب القرآن المجيد، بدون طبعة وتاريخ، ٤م، (تحقيق فهمي حسن النمر، وفؤاد علي مخيمر)، دار الثقافة، الدوحة.
- 9 1 الهيتي، عبد القادر، ما انفرد به كلّ من القراء السبعة وتوجيهه في النحو العربي، ط١، منشورات جامعة قار يونس، بنغازي، ١٩٩٦م.
- 197- ابن يعيش، يعيش بن علي (ت 327هـ / 1757م)، شرح المفصل، ط١، ٦م، (قـدّم له ووضع هو امشه وفهارسه إميل بديع يعقوب)، دار الكتب العلمية، بيروت، 1577هـ ٢٠٠١م.

## الملاحق

- ملحق القراءات القرآنية التي بُحثت في الدراسة.
  - ملحق الآيات القرآنية.
  - ملحق الأحاديث والآثار.
    - ملحق الأشعار.
  - ملحق المسائل اللغوية البارزة في الدراسة.

ملحق القراءات القرآنية التي بُحثت في الدراسة

## ملحق القراءات القرآنية

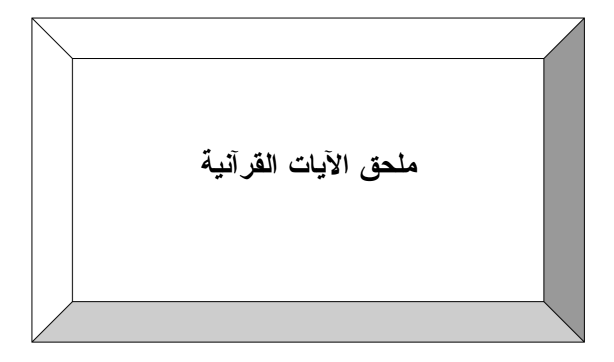
| الصفحة      | رقمها       | الآيـــة                                                                  |  |  |
|-------------|-------------|---------------------------------------------------------------------------|--|--|
|             | سورة البقرة |                                                                           |  |  |
| 91          | OA          | قوله تعالى: ﴿ نَّغْفِرْ لَكُرْ خَطَيَكُمْ ۚ وَسَنَزِيدُ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾. |  |  |
| 717         | 119         | قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُسْئَلُ عَنْ أَصْحَابِ ٱلْجَحِيمِ ﴾.                 |  |  |
| ۲.          | 170         | قوله نعالى: ﴿ وَلُو يَرَى ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ﴾.                           |  |  |
| 97          | ١٧٧         | قوله تعالى: ﴿ وَلَكِكَنَّ ٱلِّبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ ﴾.             |  |  |
| ١٦٦         | ١٨٤         | قوله تعالى: ﴿ فِدْيَةٌ طَعَامُ مِسْكِينٍ ﴾.                               |  |  |
| 77          | 197         | قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ ۖ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾.  |  |  |
| 199         | 715         | قوله تعالى: ﴿ وَزُلْزِلُواْ حَتَّىٰ يَقُولَ ٱلرَّسُولُ ﴾.                 |  |  |
| ٣٤          | 719         | قوله تعالى: ﴿ وَيَسْعَلُونَك مَاذَا يُنفِقُونَ قُلِ ٱلْعَفْوَ ﴾.          |  |  |
| 77.         | 7 7 7       | قوله تعالى: ﴿ لَا تُضَاّرُ وَالِدَأُ بِوَلَدِهَا ﴾.                       |  |  |
| 1.1         | 7 2 .       | قوله تعالى: ﴿وَصِيَّةً لِّأَزْوَاجِهِم ﴾.                                 |  |  |
| 1.0         | 708         | قوله تعالى: ﴿ يَوْمُ لَّا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خُلَّهُ وَلَا شَفَعَةٌ ﴾.    |  |  |
| 778         | 771         | قوله تعالى: ﴿ وَنُكَفِّرُ عَنكُم مِّن سَيِّءَاتِكُمْ ۗ ﴾.                 |  |  |
|             |             | سورة آل عمران                                                             |  |  |
| ٣٩          | 105         | قوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ ﴾.                     |  |  |
| سورة النساء |             |                                                                           |  |  |
| 1.9         | 11          | قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَتْ وَ حِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ ﴾.                |  |  |
| 1.9         | ٤ ٠         | قوله تعالى: ﴿ وَإِن تَكُ حَسَنَةً يُضَعِفَّهَا ﴾.                         |  |  |

| الصفحة      | رقمها | الآيــة                                                                              |  |  |
|-------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
| ٤٥          | 90    | قوله تعالى: ﴿ غَيْرُ أُولِي ٱلضَّرَرِ ﴾.                                             |  |  |
|             |       | سورة المائدة                                                                         |  |  |
| 107         | ٦     | قوله تعالى: ﴿ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ۗ ﴾.                                |  |  |
| 01          | ٤٥    | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْجُرُوحَ قِصَاصٌ ﴾.                                                |  |  |
| ۲۰۳         | ٥٣    | قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ ﴾.                                     |  |  |
| 100         | ٥٧    | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْكُفَّارَ أُولِيَآءً ﴾.                                            |  |  |
| 190         | ٧١    | قوله تعالى: ﴿ وَحَسِبُوٓا أَلَّا تَكُونَ فِتَّنَةٌ ﴾.                                |  |  |
| ١٦٦         | 90    | قوله تعالى: ﴿ أُو كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ ﴾.                                   |  |  |
|             |       | سورة الأتعام                                                                         |  |  |
| 00          | 00    | قوله تعالى: ﴿ وَلِتَسْتَبِينَ سَبِيلُ ٱلْمُجْرِمِينَ ﴾.                              |  |  |
| 09          | 119   | قوله تعالى: ﴿ وَقَدْ فَصَّلَ لَكُم مَّا حَرَّمَ عَلَيْكُمْ ﴾.                        |  |  |
|             |       | سورة الأعراف                                                                         |  |  |
| ٦٢          | 77    | قوله تعالى: ﴿ وَلِبَاسُ ٱلتَّقُّويٰ ذَالِكَ خَيْرٌ ﴾.                                |  |  |
| 117         | ٣٢    | قوله تعالى: ﴿خَالِصَةً يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ ﴾.                                        |  |  |
| ۹١          | ١٦١   | قوله تعالى: ﴿ نَّغَفِرْ لَكُمْ خَطِيَّاتِكُمْ ﴾.                                     |  |  |
|             |       | سورة الأنفال                                                                         |  |  |
| 7人          | 11    | قوله تعالى: ﴿ إِذْ يُغْشِيكُمُ ٱلنُّعَاسَ أَمَنَةً ﴾.                                |  |  |
| سورة التوبة |       |                                                                                      |  |  |
|             |       | قوله تعالى: ﴿ أَفَمَنْ أَسَّسَ بُنْيَانَهُ و عَلَىٰ تَقْوَىٰ مِنَ ٱللَّهِ وَرِضُوانٍ |  |  |
| 114         | 1.9   | خَيْرًا أَم مَّنْ أَسَّسَ بُنَّيَئِنَهُ عَلَىٰ شَفَا جُرُفٍ هَارٍ ﴾.                 |  |  |

| الصفحة        | رقمها     | الآبــة                                                                           |  |  |  |
|---------------|-----------|-----------------------------------------------------------------------------------|--|--|--|
|               | سورة هود  |                                                                                   |  |  |  |
| ٧١            | ٨١        | قوله تعالى: ﴿ وَلَا يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدُّ إِلَّا آمْرَأَتَكَ ﴾.              |  |  |  |
|               |           | سورة الرعد                                                                        |  |  |  |
| 179           | ٤         | قوله تعالى: ﴿ وَزَرْعٌ وَنَحِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ ﴾.                  |  |  |  |
|               |           | سورة إبراهيم                                                                      |  |  |  |
| 1 / 9         | 7-1       | قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهِ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ ﴾. |  |  |  |
| 1.0           | ٣١        | قوله تعالى: ﴿ لَّا بَيِّعٌ فِيهِ وَلَا خِلَالٌ ﴾.                                 |  |  |  |
|               |           | سورة الكهف                                                                        |  |  |  |
| ١٧٢           | ٤٤        | قوله تعالى: ﴿ هُنَالِكَ ٱلْوَلَيَةُ لِلَّهِ ٱلْحَقِّ ﴾.                           |  |  |  |
| ٧٥            | ٤٧        | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ نُسَيِّرُ ٱلْحِبَالَ ﴾.                                    |  |  |  |
|               |           | سورة مريم                                                                         |  |  |  |
| 777           | ٦         | قوله تعالى: ﴿ يَرِثُنِي وَيَرِثُ مِنْ ءَالِ يَعْقُوبَ ﴾.                          |  |  |  |
|               |           | سورة طه                                                                           |  |  |  |
| 171           | ٦٣        | قوله تعالى: ﴿ قَالُوٓاْ إِنَّ هَنذَانِ لَسَنجِرَانِ ﴾.                            |  |  |  |
|               |           | سورة الأتبياء                                                                     |  |  |  |
| 14.           | ٤٧        | قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ ﴾.                     |  |  |  |
|               | سورة الحج |                                                                                   |  |  |  |
| 101           | 74        | قوله تعالى: ﴿ مِن ذَهَبٍ وَلُؤَلُوا ۖ ﴾.                                          |  |  |  |
| سورة المؤمنون |           |                                                                                   |  |  |  |
| 110           | ۸۹،۸۷     | قوله تعالى: ﴿ سَيَقُولُونَ لِلَّهِ ۚ قُلَ أَفَلَا تَتَّقُونَ ﴾ سَيَقُولُونَ       |  |  |  |
|               |           | لِلَّهِ ۚ قُلْ فَأَنَّىٰ تُسْحَرُونَ ﴾.                                           |  |  |  |

| الصفحة      | رقمها     | الآيــة                                                            |  |  |  |
|-------------|-----------|--------------------------------------------------------------------|--|--|--|
| ١٨٣         | 97        | قوله تعالى: ﴿ عَلِمِ ٱلْغَيْبِ وَٱلشَّهَادَةِ ﴾.                   |  |  |  |
|             |           | سورة النور                                                         |  |  |  |
| ١٣٤         | ٧         | قوله تعالى: ﴿ أَنَّ لَعْنَتَ ٱللَّهِ عَلَيْهِ ﴾.                   |  |  |  |
| 110         | ٩         | قوله تعالى: ﴿ أَنَّ غَضَبَ ٱللَّهِ عَلَيْهَا ﴾.                    |  |  |  |
|             |           | سورة العنكبوت                                                      |  |  |  |
| ٧٨          | 70        | قوله تعالى: ﴿ مُّودَّةَ بَيُّنكُمْ فِي ٱلْحَيَوٰةِ ٱلدُّنْيَا ۗ ﴾. |  |  |  |
| 777         | ٦٦        | قوله نعالى: ﴿ وَلِيَتَمَتَّعُوا ۗ فَسَوْفَ يَعْلَمُونَ ﴾.          |  |  |  |
|             |           | سورة لقمان                                                         |  |  |  |
| ١٣.         | ١٦        | قوله تعالى: ﴿ إِن تَكُ مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ ﴾.         |  |  |  |
| 187         | 77        | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْبَحْرُ يَمُدُّهُ ر ﴾.                           |  |  |  |
|             |           | سورة فاطر                                                          |  |  |  |
| 101         | ٣٣        | قوله تعالى: ﴿ مِن ذَهَبِ وَلُؤَلُوا ۗ ﴾.                           |  |  |  |
| ٨٢          | ٣٦        | قوله تعالى: ﴿ كَذَالِكَ خَزِى كُلَّ كَفُورٍ ﴾.                     |  |  |  |
|             |           | سورة الزمر                                                         |  |  |  |
| 150         | ٣٨        | قولــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                            |  |  |  |
|             |           | هُرَّ مُمْسِكَنتُ رَحْمَتِهِ ﴾.                                    |  |  |  |
|             | سورة فصلت |                                                                    |  |  |  |
| 人纟          | 19        | قوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُحْشَرُ أَعْدَآءُ ٱللَّهِ ﴾.               |  |  |  |
| سورة الشورى |           |                                                                    |  |  |  |
| 7.7         | ٣٥        | قوله تعالى: ﴿ وَيَعْلَمُ ٱلَّذِينَ يَجُندِلُونَ فِي ءَايَنتِنَا ﴾. |  |  |  |

| الصفحة      | رقمها | الآيــة                                                                                          |  |
|-------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 711         | 01    | قوله تعالى: ﴿ أَوۡ يُرۡسِلَ رَسُولاً فَيُوحِيَ بِإِذۡنِهِۦ ﴾.                                    |  |
|             |       | سورة الذاريات                                                                                    |  |
| ١٦١         | ٤٦    | قوله تعالى: ﴿ وَقَوْمَ نُوحٍ مِّن قَبْلُ ۗ ﴾.                                                    |  |
|             |       | سورة الطور                                                                                       |  |
| 1 2 .       | ۲۱    | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱتَّبَعَتُّهُمْ ذُرِّيَّةُم بِإِيمَنٍ أَلْحَقَّنَا بِهِمْ |  |
|             |       | ۮؙڗؚڲڹؾؚؠٙۿؘؙؙٙٙٙٙ۫ڰ٠                                                                            |  |
| 1.0         | 77    | قوله تعالى: ﴿ لَّا لَغُوُّ فِيهَا وَلَا تَأْثِيمٌ ﴾.                                             |  |
|             |       | سورة الرحمن عز ّ وجل ّ                                                                           |  |
| ١٨٨         | ٣٥    | قوله تعالى: ﴿ شُوَاظٌ مِّن نَّارٍ وَنُحَاسٌ ﴾.                                                   |  |
|             |       | سورة الحديد                                                                                      |  |
| ٨٧          | ٨     | قوله تعالى: ﴿ وَقَدُ أَخَذَ مِيثَنِقَكُمْ ﴾.                                                     |  |
|             |       | سورة المنافقون                                                                                   |  |
| 777         | ١.    | قوله نعالى: ﴿ فَأَصَّدُّوكَ وَأَكُن مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾.                                        |  |
| سورة البروج |       |                                                                                                  |  |
| 19.         | 77    | قوله تعالى: ﴿ فِي لَوْحٍ مِّحَنَّفُوظٍ ﴾.                                                        |  |
| سورة البلد  |       |                                                                                                  |  |
| ١٤٨         | -17°  | قوله نعالى: ﴿ فَكُ رَقَبَةٍ ۞ أَوْ إِطْعَامُ فِي يَوْمِ ذِي مَسْغَبَةٍ ﴾.                        |  |



## ملحق الآيات القرآنية

| الصفحة    | رقمها        | الآيــة                                                                                                |  |
|-----------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|           | سورة الفاتحة |                                                                                                        |  |
| ٤٥        | ٧            | قوله تعالى: ﴿ غَيْرِ ٱلْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا ٱلضَّالِّينَ ﴾.                                     |  |
|           |              | سورة البقرة                                                                                            |  |
| ۸۲،۰۳،۲۳، | ۲            | قوله تعالى: ﴿ لَا رَيِّبَ فِيهِ ﴾.                                                                     |  |
| 117       | ٧            | قوله تعالى: ﴿ وَعَلَىٰ أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ ﴾.                                                      |  |
| ٧٩        | 19           | قول تعالى: ﴿ يَجَعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي ءَاذَانِهِم مِّنَ ٱلصَّوَاعِقِ حَذَر                        |  |
|           |              | ٱلۡمَوۡتِ ﴾.                                                                                           |  |
|           |              | قوله تعالى: ﴿ ٱلَّذِي جَعَلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ فِرَاشًا وَٱلسَّمَآءَ بِنَآءً                            |  |
| 70        | 77           | وَأَنزَلَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ مَآءً فَأَخْرَجَ بِهِ، مِنَ ٱلثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَّكُمْ ۖ فَلَا             |  |
|           |              | تَجْعَلُواْ لِلَّهِ أَندَادًا وَأَنتُمْ تَعَلَّمُونَ ﴾.                                                |  |
| ١٨٨       | ۲ ٤          | قوله تعالى: ﴿ فَأَتَّقُواْ ٱلنَّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا ٱلنَّاسُ وَٱلْحِجَارَةُ ﴾.                      |  |
| ٩٣        | ٥٨           | قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قُلْنَا ٱذْخُلُواْ هَلَذِهِ ٱلْقَرْيَةَ ﴾.                                        |  |
| ٣.        | 77           | قوله تعالى: ﴿ وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ تَحَزَّنُونَ ﴾.                                       |  |
| 117       | ١٢٦          | قوله تعالى: ﴿ وَمَن كَفَرَ فَأُمَتِّعُهُ لَا يُلَّا ثُمَّ أَضْطَرُّهُ آ إِلَىٰ عَذَابِ                 |  |
|           |              | ٱلنَّارِ ﴾.                                                                                            |  |
|           |              | قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن يَتَّخِذُ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَندَادًا                                |  |
| 70        | 170          | يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِ ٱللَّهِ ۗ وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَشَدُّ حُبًّا لِلَّهِ ۗ وَلَوْ يَرَى ٱلَّذِينَ |  |
|           |              | ظَلَمُوٓا إِذْ يَرَوۡنَ ٱلۡعَذَابَ أَنَّ ٱلۡقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ ٱللَّهَ شَدِيدُ           |  |
|           |              | ٱلْعَذَابِ ﴾.                                                                                          |  |

| الصفحة    | رقمها | الآيــة                                                                                 |
|-----------|-------|-----------------------------------------------------------------------------------------|
| 7 £       | ١٦٧   | قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُم بِخَارِجِينَ مِنَ ٱلنَّارِ ﴾.                                   |
| ١٦٨       | ١٨٤   | قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلَّذِينَ يُطِيقُونَهُ ﴿ ﴾.                                       |
| 150       | 191   | قوله تعالى: ﴿ فَإِن قَنتَلُوكُمْ فَٱقْتُلُوهُمْ ۗ ﴾.                                    |
| ١٠٨       | 197   | قوله تعالى: ﴿ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقَ وَلَا جِدَالَ فِي ٱلْحَجِّ ﴾.                  |
| 1.7       | 771   | قوله تعالى: ﴿ وَلَعَبْدُ مُّؤْمِنُ خَيْرٌ مِّن مُّشْرِكٍ ﴾.                             |
| 771       | 777   | قوله تعالى: ﴿ وَٱلْمُطَلَّقَتُ يَتَرَبَّصْ لَ بِأَنفُسِهِنَّ ثَلَيْةَ قُرُوٓءٍ ﴾.       |
| 771       | 777   | قوله تعالى: ﴿ لَا تُكَلَّفُ نَفْسٌ إِلَّا وُسْعَهَا ۚ ﴾.                                |
| 777       | 777   | قوله تعالى: ﴿ وَعَلَى ٱلْوَارِثِ مِثْلُ ذَالِكَ ۗ ﴾.                                    |
| 1.7       | 772   | قوله تعالى: ﴿ أَرْبَعَةَ أَشُّهُرٍ وَعَشِّرًا ﴾.                                        |
| ١٠٨       | 705   | قوله تعالى: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤا أَنفِقُوا مِمَّا رَزَقَنكُم مِّن قَبْلِ |
|           |       | أَن يَأْتِيَ يَوْمٌ ﴾.                                                                  |
| 11.       | ۲۸.   | قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةٌ إِلَىٰ مَيْسَرَةٍ ﴾.                  |
|           |       | سورة آل عمران                                                                           |
|           |       | قول تعسالى: ﴿ يَهُرُيُّمُ ٱقَّنُتِي لِرَبِّكِ وَٱسْجُدِى وَٱرْكَعِي مَعَ                |
| 105       | ٤٣    | ٱلرَّ كِعِينَ ﴾.                                                                        |
| ٥٣        | ٦٨    | قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾.                                       |
| 9 & - 9 8 | 170   | قوله تعالى: ﴿ وَمَن يَغْفِرُ ٱلذُّنُوبَ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾.                               |
| 717.9     | 1 £ 7 | قولـــه تعــالى: ﴿ وَلَمَّا يَعْلَمِ ٱللَّهُ ٱلَّذِينَ جَنهَدُواْ مِنكُمْ وَيَعْلَمَ    |
|           |       | ٱلصَّبِرِينَ ﴾.                                                                         |

| رقمها        | الآيــة                                                                                      |  |
|--------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 108          | قوله تعالى: ﴿ قُلَ إِنَّ ٱلْأَمْرَ كُلُّهُ و لِلَّهِ ﴾.                                      |  |
| 110          | قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسِ ِذَآبِقَةُ ٱلْمُوْتِ ۗ ﴾.                                         |  |
|              | سورة النساء                                                                                  |  |
|              | قول الله تعالى: ﴿ لِّلرِّ جَالِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَالِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ        |  |
| ٧            | وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبٌ مِّمَّا تَرَكَ ٱلْوَ'لِدَانِ وَٱلْأَقْرَبُونَ مِمَّا قَلَّ مِنْهُ أَوْ |  |
|              | كَثُرُ نَصِيبًا مُّفِّرُوضًا ﴾.                                                              |  |
| 11           | قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَتْ وَاحِدَةً فَلَهَا ٱلنِّصْفُ ﴾.                                   |  |
| ١٧           | قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴾.                                           |  |
| 77           | قوله تعالى: ﴿ وَخُلِقَ ٱلْإِنسَانُ ضَعِيفًا ﴾.                                               |  |
| ٤٦           | قوله تعالى: ﴿ مِّن ٱلَّذِينَ هَادُواْ تُحَرِّفُونَ ٱلْكَلِمَ عَن مَّوَاضِعِهِ عَ.            |  |
| ٦٦           | قوله تعالى: ﴿ مَّا فَعَلُوهُ إِلَّا قَلِيلٌ مِّنَّهُمْ ﴾.                                    |  |
| 170          | قوله تعالى: ﴿ وَٱتَّخَذَ ٱللَّهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا ﴾.                                    |  |
| ١٦٢          | قوله تعالى: ﴿ لَّاكِنِ ٱلرَّاسِخُونَ فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ يُؤْمِنُونَ     |  |
|              | مِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ۚ وَٱلْمِقِيمِينَ ٱلصَّلَوٰةَ ۗ ﴾.         |  |
| ۲۸.          | قوله تعالى: ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ ﴾.                                                    |  |
| سورة المائدة |                                                                                              |  |
| ٣            | قوله تعالى: ﴿ حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ ٱلْمَيْنَةُ ﴾.                                            |  |
|              | قول ـــ تعــالى: ﴿ فَعَسَى ٱللَّهُ أَن يَأْتِيَ بِٱلْفَتْحِ أَوْ أُمْرٍ مِّنْ عِندِهِ ع      |  |
| ٥٢           | فَيُصِّبِحُواْ عَلَىٰ مَآ أَسَرُّواْ فِيَ أَنفُسِهِمْ نَندِمِينَ ﴾.                          |  |
| ٥٧           | قوله تعالى: ﴿ مِّنَ ٱلَّذِيرَ أُوتُواْ ٱلْكِتَنبَ ﴾.                                         |  |
|              | 10 £ 1                                                                                       |  |

| الصفحة | رقمها | الآيــة                                                                                          |
|--------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 107    | ٥٧    | قوله تعالى: ﴿ لا تَتَّخِذُواْ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ دِينَكُمْ هُزُوًا ﴾.                         |
| ١٢٣    | 79    | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّابِعُونَ                    |
|        |       | وَٱلنَّصَيْرَىٰ ﴾.                                                                               |
| 1 2 7  | 90    | قوله تعالى: ﴿ هَدْيًّا بَالِغَ ٱلْكَعْبَةِ ﴾.                                                    |
| 770    | 90    | قوله تعالى: ﴿ وَمَنْ عَادَ فَيَنتَقِمُ ٱللَّهُ مِنْهُ ۗ ﴾.                                       |
|        |       | قوله تعالى: ﴿ وَإِذ قَالَ ٱللَّهُ يَعِيسَى ٱبْنَ مَرْيَمَ ءَأَنتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ               |
| 1 27   | ١١٦   | ٱتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَىٰهَيْنِ مِن دُونِ ٱللَّهِ ۖ قَالَ سُبْحَىٰنَكَ مَا يَكُونُ لِيَ أَنْ |
|        |       | أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقٍّ إِن كُنتُ قُلْتُهُو فَقَدْ عَلِمْتَهُو ﴾.                         |
|        | •     | سورة الأتعام                                                                                     |
| ٥٢، ٢٢ | 77    | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰٓ إِذْ وُقِفُواْ عَلَى ٱلنَّارِ ﴾.                                    |
| 9.۸    | ٣٣    | قوله تعالى: ﴿ وَلَكِكَنَّ ٱلظَّامِينَ بِعَايَنتِ ٱللَّهِ سَجِّحَدُونَ ﴾.                         |
|        |       | قوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي نُمِيتُ أَنْ أَعْبُدَ ٱلَّذِيرِ ۖ تَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ          |
| ٥٨     | ٥٦    | قُل لا أَتَّبِعُ أَهْوَآءَكُمْ لَقَدْ ضَلَلْتُ إِذًا وَمَآ أَنَاْ مِنَ ٱلْمُهْتَدِينَ».          |
| ١٧٣    | ٦٢    | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ رُدُّواْ إِلَى ٱللَّهِ مَوْلَلَهُمُ ٱلْحَقِّ ﴾.                              |
| ٤٢     | Λź    | قوله تعالى: ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُ مَ إِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ كُلاًّ هَدَيْنَا ﴾.                      |
| ٦١     | 9 7   | قوله تعالى: ﴿ قَدْ فَصَّلْنَا ٱلْأَيَاتِ لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ ﴾.                                 |
| 779    | 11.   | قوله تعالى: ﴿ وَنَذَرُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُونَ ﴾.                                      |
| ٨٥     | 111   | قوله تعالى: ﴿ وَحَشَرْنَا عَلَيْهِمْ كُلَّ شَيْءٍ قُبُلًا ﴾.                                     |
| ٦٠     | 115   | قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِيَّ أَنزَلَ إِلَيْكُمُ ٱلْكِتَبَ مُفَصَّلًا ﴾.                        |
| ٦١     | 119   | قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ أَلَّا تَأْكُلُواْ مِمَّا ذُكِرَ ٱسْمُ ٱللَّهِ ﴾.                     |

| الصفحة | رقمها | الآيــة                                                                                     |
|--------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |       | قوله تعالى: ﴿ وَإِنَّ كَثِيرًا لَّيُضِلُّونَ بِأَهْوَآبِهِم بِغَيْرِ عِلْمٍ ۗ إِنَّ رَبَّكَ |
| ٦١     | 119   | هُوَ أَعْلَمُ بِٱلْمُعْتَدِينَ ﴾.                                                           |
| ٥٢     | ١٤٨   | قوله تعالى: ﴿ لَوْ شَاءَ ٱللَّهُ مَا أَشْرَكُنَا وَلَا ءَابَآؤُنَا ﴾.                       |
| ٦١     | 10.   | قوله تعالى: ﴿ أَنَّ ٱللَّهَ حَرَّمَ هَنذَا ۗ ﴾.                                             |
| 17,777 | 101   | قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالُواْ أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ ۗ ﴾.                  |
| ۸۳     | ١٦٠   | قوله نعالى: ﴿ فَلَا يُجُزِّي إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾.                     |
|        | l     | سورة الأعراف                                                                                |
|        |       | قوله تعالى: ﴿ يَسَنِي ءَادَمَ لَا يَفْتِنَنَّكُمُ ٱلشَّيْطَنُ كَمَآ أُخْرَجَ                |
| ٦٦     | **    | أَبُوَيْكُم مِّنَ ٱلْجَنَّةِ يَنزِعُ عَنْهُمَا لِبَاسَهُمَا لِيُرِيَهُمَا سَوْءَ بِهِمَآ ﴾. |
| ٧٤     | ٨٣    | قوله تعالى: ﴿ فَأَنجَيْنَهُ وَأَهْلَهُ رَ إِلَّا ٱمْرَأَتَهُ  كَانَتْ مِنَ ٱلْغَيْرِينَ ﴿.  |
| ٥٧     | 157   | قوله تعالى: ﴿ وَإِن يَرَوْا سَبِيلَ ٱلرُّشْدِ لَا يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا وَإِن يَرَوْا       |
|        |       | سَبِيلَ ٱلْغَيِّ يَتَّخِذُوهُ سَبِيلًا ﴾.                                                   |
| ٨٨     | 179   | قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ يُؤْخَذُ عَلَيْهِم مِّيثَنُّ ٱلْكِتَنبِ ﴾.                             |
| 77%    | ١٨٦   | قوله تعالى: ﴿ مَن يُضْلِلِ ٱللَّهُ فَلَا هَادِيَ لَهُ ۚ وَيَذَرْهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ      |
|        |       | يَعْمَهُونَ﴾.                                                                               |
|        | •     | سورة الأتفال                                                                                |
| ٦٩     | ١.    | قوله تعالى: ﴿ وَمَا ٱلنَّصْرُ إِلَّا مِنْ عِندِ ٱللَّهِ ﴾.                                  |
| ٩٣     | ٣٨    | قول تعالى: ﴿ قُل لِّلَّذِينَ كَفَرُوۤاْ إِن يَنتَهُواْ يُغۡفَرْ لَهُم مَّا قَدْ             |
|        |       | سَلَفَ ﴾.                                                                                   |
| 70     | 0 ,   | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى ٓ إِذْ يَتَوَقَّى ﴾.                                             |

| الصفحة  | رقمها       | الآيــة                                                                                 |  |  |
|---------|-------------|-----------------------------------------------------------------------------------------|--|--|
|         | سورة التوبة |                                                                                         |  |  |
| 779     | 1.7         | قــوله تعالى: ﴿ خُذْ مِنْ أَمْوَ ٰ لِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُزَكِّيهِم بِهَا ﴾. |  |  |
| 119     | 1.7         | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ ٱتَّخَذُواْ مَسْجِدًا ﴾.                                      |  |  |
| 119     | ١٠٨         | قوله تعالى: ﴿ لَّمُسْجِدُ أُسِّسَ عَلَى ٱلتَّقْوَىٰ ﴾.                                  |  |  |
| 119     | 11.         | قوله تعالى: ﴿ لَا يَزَالُ بُنْيَنُّهُمُ ٱلَّذِي بَنَوْاْ رِيبَةً فِي قُلُوبِهِمْ ﴾.     |  |  |
|         |             | سورة يونس                                                                               |  |  |
| ٤٢، ١٣٥ | ١.          | قوله تعالى: ﴿ وَءَاخِرُ دَعْوَنَهُمْ أَنِ ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ رَبِّ ٱلْعَلَمِينَ ﴾.       |  |  |
|         |             | سورة هود                                                                                |  |  |
|         |             | قول تعالى: ﴿ الرَّ كِتَنبُ أُحْكِمَتْ ءَايَنتُهُ، ثُمَّ فُصِّلَتْ مِن لَّدُنْ           |  |  |
| ٦٠      | )           | حَکِيمٍ خَبِيرٍ ﴾.                                                                      |  |  |
| ٣.      | ٤٣          | قوله تعالى: ﴿ قَالَ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أُمْرِ ٱللَّهِ ﴾.                        |  |  |
| 181     | ٤٣          | قوله تعالى: ﴿ فَكَانَ مِنَ ٱلْمُغْرَقِينَ ﴾.                                            |  |  |
| ١٧٤     | ٦٧          | قوله تعالى: ﴿ وَأَخَذ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ ﴾.                                |  |  |
| ٨٨      | 117         | قوله تعالى: ﴿ فَٱسْتَقِمْ كَمَآ أُمِرْتَ ﴾.                                             |  |  |
|         |             | سورة يوسف                                                                               |  |  |
| ١ ٠ ٤   | ١٨          | قوله تعالى: ﴿ فَصَبْرٌ جَمِيلٌ ﴾.                                                       |  |  |
| 9 £     | ٣.          | قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ نِسْوَةٌ فِي ٱلْمَدِينَةِ ﴾.                                      |  |  |
| ١       | ٨٢          | قوله تعالى: ﴿ وَسْعَلِ ٱلْقَرْيَةَ ٱلَّتِي كُنَّا فِيهَا ﴾.                             |  |  |
| 70, 70  | ١٠٨         | قوله تعالى: ﴿ قُلْ هَادِهِ عَسْبِيلِي أَدْعُواْ إِلَى ٱللَّهِ عَلَىٰ بَصِيرَةٍ أَنَا    |  |  |
|         |             | وَمَنِ ٱتَّبَعَنِي ﴾.                                                                   |  |  |

| الصفحة   | رقمها | الآيـــة                                                                                   |
|----------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
|          |       | سورة الرعد                                                                                 |
| ١٧.      | ٤     | قول تعالى: ﴿ وَٱضْرِبْ لَهُم مَّثَلًا رَّجُلَيْنِ جَعَلْنَا لِأَحَدِهِمَا                  |
|          |       | جَنَّتَيْنِ مِنْ أَعْنَبٍ وَحَفَفْنَاهُمَا بِنَخْلٍ وَجَعَلْنَا بَيْنَهُمَا زَرْعًا ﴾.     |
| 717      | ٤٠    | قوله تعالى: ﴿ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ ٱلْبَلَنُّ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴾.                     |
|          |       | سورة إبراهيم                                                                               |
| ۱۸۱، ۲۸۱ | ۲     | قوله تعالى: ﴿ ٱللَّهُ ٱلَّذِي لَهُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ ۗ ﴾.          |
|          |       | سورة الحجر                                                                                 |
| 11       | ٩     | قوله تعالى: ﴿ إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكْرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنفِظُونَ ﴾.            |
| ٤١       | ٣.    | قوله تعالى: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَتِيِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾.                            |
| 77       | ٥٦    | قوله تعالى: ﴿ قَالَ وَمَن يَقْنَطُ مِن رَّحْمَةِ رَبِّهِ ٓ إِلَّا ٱلضَّالُّونَ ﴾.          |
| ٧٣       | 70    | قول عالى: ﴿ فَأَسْرِ بِأَهْلِكَ بِقِطْعٍ مِّنَ ٱلَّيْلِ وَٱتَّبِعْ أَذْبَارَهُمْ وَلَا     |
|          |       | يَلْتَفِتْ مِنكُمْ أَحَدٌ وَآمْضُواْ حَيْثُ تُؤْمَرُونَ ﴾.                                 |
|          |       | سورة النحل                                                                                 |
| ٣٦       | 7 £   | قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُم مَّاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُر ۗ قَالُوٓا أَسَاطِيرُ       |
|          |       | ٱلْأُوَّلِينَ ﴾.                                                                           |
| ٣٧       | ٣.    | قوله تعالى: ﴿ وَقِيلَ لِلَّذِينَ ٱتَّقَوْاْ مَاذَآ أَنزَلَ رَبُّكُمْ ۚ قَالُواْ خَيْرًا ﴾. |
| 77       | ٧٧    | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أُمَّرُ ٱلسَّاعَةِ إِلَّا كَلَمْحِ ٱلْبَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرَبُ ﴾.     |
| ٥٧       | ٨١    | قوله تعسالى: ﴿ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَابِيلَ                  |
|          |       | تَقِيكُم بَأْسَكُمْ ﴾.                                                                     |
| 77       | 117   | قوله تعالى: ﴿ فَأَذَ قَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ ﴾.                         |

| الصفحة | رقمها | الآيــة                                                                                            |
|--------|-------|----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        |       | سورة الإسراء                                                                                       |
| 777    | ١     | قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ ٱلَّذِي أَسْرَىٰ بِعَبْدِهِ ٢٠٠٠                                           |
| 777    | ۲     | قوله تعالى: ﴿ وَءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَابَ ﴾.                                                    |
|        |       | سورة الكهف                                                                                         |
| ۲۷، ۲۸ | ٤٧    | قوله تعالى: ﴿ وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا ﴾.                                 |
| ٨٦     | ٤٨    | قوله تعالى: ﴿ وَعُرِضُواْ عَلَىٰ رَبِّكَ صَفًّا ﴾.                                                 |
| ١٣٣    | ٤٩    | قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ يَنوَيْلَتَنَا مَالِ هَنذَا ٱلْكِتَنبِ لَا يُغَادِرُ                    |
|        |       | صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَلها ﴾.                                                      |
|        |       | سورة مريم                                                                                          |
|        |       | قوله تعالى: ﴿ أُولَتِهِكَ ٱلَّذِينَ أَنْعَمَ ٱللَّهُ عَلَيْهِم مِّنَ ٱلنَّبِيِّ عَن مِن ذُرِّيَّةٍ |
| 1 £ 7  | OA    | ءَادَمَ وَمِمَّنْ حَمَلْنَا مَعَ نُوحٍ وَمِن ذُرِّيَّةِ إِبْرَاهِيمَ وَإِسْرَ وِيلَ ﴾.             |
| ٥٨، ٢٨ | ДО    | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ خَمْشُرُ ٱلْمُتَّقِينَ إِلَى ٱلرَّحْمَانِ وَفْدًا ﴾.                          |
|        |       | قول تعالى: ﴿ إِن كُلُّ مَن فِي ٱلسَّمَاوَاتِ وَٱلْأَرْضِ إِلَّا ءَاتِي                             |
| 1 2 7  | 98    | ٱلرَّحْمَانِ عَبْدًا ﴾.                                                                            |
| ٤٢     | 90    | قوله تعالى: ﴿ وَكُلُّهُمْ ءَاتِيهِ يَوْمَ ٱلْقِيَامَةِ فَرْدًا ﴾.                                  |
|        |       | سورة طه                                                                                            |
| ۸۳     | 10    | قوله تعالى: ﴿ لِتُجْزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا تَسْعَىٰ ﴾.                                            |
|        |       | قول ـــه تعــالى: ﴿ قَالَ أَجِئَتَنَا لِتُخْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ                      |
| 179    | ٥٧    | يَامُوسَيٰ﴾.                                                                                       |
| ١٢٣    | ٦٣    | قوله تعالى: ﴿ إِنَّ هَنذَانِ لَسَنجِرَانِ ﴾.                                                       |

| الصفحة       | رقمها | الآيــة                                                                              |
|--------------|-------|--------------------------------------------------------------------------------------|
|              |       | قوله تعالى: ﴿ فَٱضۡرِبۡ لَهُمۡ طَرِيقًا فِي ٱلۡبَحۡرِ يَبَسًا لَّا تَحَنفُ دَرَكًا   |
| 779          | ٧٧    | وَلَا تَخْشَىٰ ﴾.                                                                    |
|              |       | قول تعالى: ﴿ قَالُوا لَن نَّبْرَحَ عَلَيْهِ عَاكِفِينَ حَتَّىٰ يَرْجِعَ إِلَيْنَا    |
| 199          | ٩١    | مُوسَىٰ﴾.                                                                            |
|              |       | سورة الأتبياء                                                                        |
| ۲۹، ۲۹       | ٣     | قوله تعالى: ﴿ وَأُسَرُّوا ٱلنَّجْوَى ٱلَّذِينَ ظَاَمُواْ ﴾.                          |
| ١٣٢          | ٤٧    | قوله تعالى: ﴿ فَلَا تُظْلَمُ نَفْسٌ شَيَّا ۖ ﴾.                                      |
|              |       | سورة المؤمنون                                                                        |
| ١ • ٤        | ٦٣    | قوله تعالى: ﴿ وَلَهُمْ أَعْمَالُ مِّن دُونِ ذَالِكَ ﴾.                               |
| ۱۷٦،۱۷٥      | ٨٦    | قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَن رَّبُّ ٱلسَّمَاوَاتِ ٱلسَّبْعِ ﴾.                             |
| ۱۷۲،۱۷٥      | ٨٨    | قوله تعالى: ﴿ قُلْ مَنْ بِيَدِهِ ، مَلَكُوتُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾.                         |
| ۱۸٤،۱۸۳      | ٩١    | قوله تعالى: ﴿ سُبْحَانَ ٱللَّهِ عَمَّا يَصِفُونَ ﴾.                                  |
|              |       | سورة النور                                                                           |
| 177          | ٤     | قوله تعالى: ﴿ وَٱلَّذِينَ يَرْمُونَ ٱلْمُحْصَنَاتِ ثُمَّ لَمْ يَأْتُواْ بِأَرْبَعَةِ |
|              |       | شُهِدَآءَ فَٱجْلِدُوهُمْ ثَمَنِينَ جَلْدَةً ﴾.                                       |
| ١٣١          | ١٦    | قوله تعالى: ﴿ قُلْتُم مَّا يَكُونُ لَنَآ ﴾.                                          |
| ۱۷۳          | 70    | قوله تعالى: ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْحَقُّ ٱلْمُبِينُ ﴾.                |
| سورة الفرقان |       |                                                                                      |
| 11.          | 11    | قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ رَبُّكَ قَدِيرًا ﴾.                                            |
| 77           | 77    | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ يَرَوْنَ ٱلْمَلَتِ كَةَ ﴾.                                      |

| الصفحة       | رقمها         | الآيــة                                                                              |  |
|--------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ١٧٣          | 77            | قوله تعالى: ﴿ ٱلْمُلُّكُ يَوْمَبِنٍ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ ۚ ﴾.                       |  |
| ٤٢           | ٣٩            | قوله تعالى: ﴿ وَكُلاًّ ضَرَبْنَا لَهُ ٱلْأَمْثَلَ ۗ وَكُلاًّ تَبْرَنَا تَتْبِيرًا ﴾. |  |
| ٨٠           | ٤٣            | قوله تعالى: ﴿ أَرَءَيْتَ مَنِ ٱتَّخَذَ إِلَىٰهَهُ رَهُوَلَهُ ﴾.                      |  |
|              |               | سورة النمل                                                                           |  |
|              |               | قولـــه تعـــالى: ﴿ فَلَمَّا جَآءَهَا نُودِيَ أَنْ بُورِكَ مَن فِي ٱلنَّارِ وَمَنْ   |  |
| 180          | ٨             | حَوْلَهَا ﴾.                                                                         |  |
| 181          | ٦٠            | قوله تعالى: ﴿ مَّا كَانَ لَكُمْ أَن تُنبِتُواْ شَجَرَهَآ ۗ ﴾.                        |  |
|              | •             | سورة القصص                                                                           |  |
| 779          | ٣٤            | قوله تعالى: ﴿ فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي أَرْضِ ٱللَّهِ ۗ ﴾.                            |  |
|              | سورة العنكبوت |                                                                                      |  |
| 197          | ۲             | قوله تعالى: ﴿ أُحَسِبَ ٱلنَّاسُ أَن يُتَّرَكُوۤاْ ﴾.                                 |  |
| 782          | ٦٦            | قوله تعالى: ﴿ لِيَكْفُرُواْ بِمَآ ءَاتَيْنَاهُمْ ﴾.                                  |  |
|              |               | سورة الروم                                                                           |  |
| ١٨٩          | 7 £           | قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ ءَايَنتِهِ ـ يُرِيكُمُ ٱلْبَرْقَ خَوْفًا وَطَمَعًا ﴾.           |  |
|              |               | سورة لقمان                                                                           |  |
| 189          | 77            | قوله تعالى: ﴿ مَّا نَفِدَتْ كَلِمَتُ ٱللَّهِ ۗ ﴾.                                    |  |
| سورة الأحزاب |               |                                                                                      |  |
| 1.9          | ٥             | قوله تعالى: ﴿ وَكَانَ ٱللَّهُ غَفُورًا رَّحِيمًا ﴾.                                  |  |
| سورة سبأ     |               |                                                                                      |  |
| ٥٢، ٢٢       | ٣١            | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذِ ٱلظَّالِمُونَ مَوْقُوفُونَ عِندَ رَبِّهِمْ ﴾.       |  |

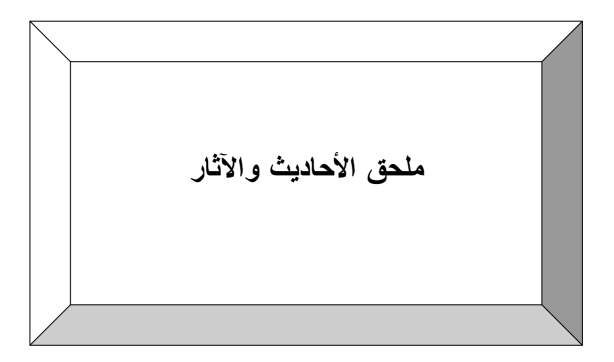
| الصفحة | رقمها     | الآيــة                                                                          |  |
|--------|-----------|----------------------------------------------------------------------------------|--|
| 77     | ٥١        | قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ فَزِعُواْ فَلَا فَوْتَ ﴾.                       |  |
|        |           | سورة فاطر                                                                        |  |
| ۸۳     | ٣٦        | قول تعلى: ﴿لَا يُقَضَىٰ عَلَيْهِمْ فَيَمُوتُواْ وَلَا يُحَنَّفُّ فَعَنَّهُم مِّن |  |
|        |           | عَذَابِهَا ﴾.                                                                    |  |
| ۸۳     | ٣٧        | قوله تعالى: ﴿ أُولَمْ نُعَمِّرُكُم ﴾.                                            |  |
|        |           | سورة يس                                                                          |  |
| ٦٩     | ٩         | قوله تعالى: ﴿ فَأَغْشَيْنَاهُمْ فَهُمْ لَا يُبْصِرُونَ ﴾.                        |  |
|        |           | سورة الصافات                                                                     |  |
| ١٠٦    | ٤٧        | قوله تعالى: ﴿ لَا فِيهَا غَوْلٌ وَلَا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ ﴾.                 |  |
| 170    | -1.5      | قوله تعالى: ﴿ وَنَندَيْنَهُ أَن يَتَإِبْرَ هِيمُ ﴿ قَدْ صَدَّقْتَ ٱلرُّءْيَا ﴾.  |  |
|        | سورة ص    |                                                                                  |  |
| 197    | ٧٥        | قوله تعالى: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَن تَسْجُدَ ﴾.                                       |  |
|        | 1         | سورة الزمر                                                                       |  |
| ١٤٧    | ٣٦        | قوله تعالى: ﴿ وَيُحُوِّفُونَكَ بِٱلَّذِينَ مِن دُونِهِ ۗ ﴾.                      |  |
|        | سورة غافر |                                                                                  |  |
| ۸۳     | ١٧        | قوله تعالى: ﴿ ٱلْيَوْمَ تُجِّزَىٰ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ ﴾.                 |  |
| ٣٩     | ٤٨        | قوله تعالى: ﴿ قَالَ ٱلَّذِينَ ٱسْتَكَبِّرُوۤاْ إِنَّا كُلُّ فِيهَآ ﴾.            |  |
|        | سورة فصئت |                                                                                  |  |
| ٨٥     | ١٨        | قوله تعالى: ﴿ وَخَجَّيْنَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَكَانُواْ يَتَّقُونَ ﴾.         |  |
| ٨٥     | 19        | قوله تعالى: ﴿ فَهُمْ يُوزَعُونَ ﴾.                                               |  |

| الصفحة           | رقمها | الآيــة                                                                                     |
|------------------|-------|---------------------------------------------------------------------------------------------|
| 770              | ٤٠    | قوله تعالى: ﴿ ٱعْمَلُواْ مَا شِئْتُمْ ﴾.                                                    |
|                  |       | قوله تعالى: ﴿ لَّا يَأْتِيهِ ٱلْبَطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِۦ ۖ تَنزِيلٌ |
| 175              | ٤٢    | مِّنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ ﴾.                                                                    |
| 1 £ 9            | ٤٩    | قوله تعالى: ﴿ لَّا يَسْئَمُ ٱلْإِنسَانُ مِن دُعَآءِ ٱلْخَيْرِ ﴾.                            |
|                  |       | سورة الزخرف                                                                                 |
| ٩٨               | ٧٨    | قوله نعالى: ﴿ وَلَنكِنَّ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقِّ كَثِرِهُونَ ﴾.                              |
|                  |       | سورة الجاثية                                                                                |
| ٥٣               | 19    | قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ وَلِيُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴾.                                            |
| 189              | ٣٢    | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنَّ وَعْدَ ٱللَّهِ حَقٌّ وَٱلسَّاعَةُ لَا رَيْبَ فِيهَا ﴾.    |
|                  |       | سورة محمَّد - صلى الله عليه وسلم-                                                           |
| 1.1              | ٤     | قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا لَقِيتُمُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فَضَرَّبَ ٱلرِّقَابِ ﴾.                 |
|                  | I     | سورة ق                                                                                      |
| 1 * \$           | ٣٥    | قوله تعالى: ﴿ لَهُم مَّا يَشَآءُونَ فِيهَا وَلَدَيْنَا مَزِيدٌ ﴾.                           |
|                  | 1     | سورة الذاريات                                                                               |
| ١٦١              | ۲.    | قوله تعالى: ﴿ وَفِي ٱلْأَرْضِ ءَايَنتُ لِلْمُوقِنِينَ ﴾.                                    |
| 171, 771,<br>771 | ٣٨    | قوله تعالى: ﴿ وَفِي مُوسَى إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ ﴾.      |
| ١٦٢              | ٤٠    | قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذُنَه وَجُنُودَهُ ،                                                     |
| ۲۲۱، ۳۲۱         | ٤٠    | قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذُنَهُ وَجُنُودَهُ فَنَبَذَّنَهُمْ فِي ٱلَّمِّ ﴾.                       |
| ۱۲۲، ۱۲۳         | ٤١    | قوله تعالى: ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ ٱلرِّيحَ ٱلْعَقِيمَ ﴾.                |
| ۱۲۱، ۲۲۱         | ٤٣    | قوله تعالى: ﴿ <b>وَفِي ثُمُودَ</b> ﴾.                                                       |

| الصفحة      | رقمها         | الآيــة                                                                            |  |
|-------------|---------------|------------------------------------------------------------------------------------|--|
| ۱۳۲، ۱۳۲    | ٤٤            | قوله تعالى: ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلصَّعِقَةُ ﴾.                                        |  |
| ١٦٣         | ٤٦            | قوله تعالى: ﴿ مِّن قَبْلُ ﴾.                                                       |  |
|             |               | سورة الطور                                                                         |  |
| <b>Y</b> ٦  | 19            | قوله تعالى: ﴿ يَوْمَ تَمُورُ ٱلسَّمَآءُ مَوْرًا ١ وَتَسِيرُ ٱلْجِبَالُ سَيْرًا ﴾.  |  |
| 1 £ 1       | ۲.            | قوله تعالى: ﴿ وَزَوَّجْنَاهُم بِحُورٍ عِينٍ ﴾.                                     |  |
|             | سورة النجم    |                                                                                    |  |
| 170         | ٣٩            | قوله تعالى: ﴿ وَأَن لَّيْسَ لِلْإِنسَنِ إِلَّا مَا سَعَىٰ ﴾.                       |  |
|             |               | سورة القمر                                                                         |  |
| ٨           | ١٧            | قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ يَسَّرْنَا ٱلْقُرْءَانَ لِلذِّكْرِ فَهَلْ مِن مُّدَّكِرٍ ﴾. |  |
|             |               | سورة الرحمن عز ً وجل ً                                                             |  |
| ١٣٧         | ٧             | قوله تعالى: ﴿ وَٱلسَّمَاءَ رَفَعَهَا وَوَضَعَ ٱلْمِيزَانَ ﴾.                       |  |
|             |               | سورة الحديد                                                                        |  |
| ٨٩          | ٨             | قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُرُ لَا تُؤْمِنُونَ بِٱللَّهِ ۚ ﴾.                          |  |
|             | سورة المجادلة |                                                                                    |  |
| ٦.          | 11            | قول عالى: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوۤاْ إِذَا قِيلَ لَكُمۡ تَفَسَّحُواْ فِ  |  |
|             |               | ٱلۡمَجَىٰلِسِ﴾.                                                                    |  |
| سورة الحاقة |               |                                                                                    |  |
| 70          | 7-1           | قوله تعالى: ﴿ ٱلْحَاقَةُ ۞ مَا ٱلْحَاقَةُ ﴾.                                       |  |
| 10.         | ٣             | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَا ٱلْحَآقَةُ ﴾.                                   |  |
| 10.         | ٤             | قوله تعالى: ﴿ كَذَّبَتْ ثَمُودُ ﴾.                                                 |  |

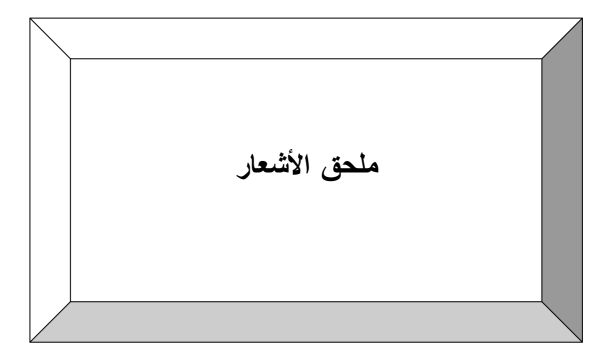
| الصفحة     | رقمها        | الآيــة                                                                        |  |
|------------|--------------|--------------------------------------------------------------------------------|--|
|            | سورة المعارج |                                                                                |  |
| 71         | V-7          | قوله تعالى: ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ و بَعِيدًا ﴿ وَنَرَاهُ قَرِيبًا ﴾.          |  |
|            |              | سورة الجن                                                                      |  |
| 14.        | ٣            | قوله تعالى: ﴿ وَأُنَّهُ م تَعَالَىٰ جَدُّ رَبِّنَا ﴾.                          |  |
|            |              | سورة المزمل                                                                    |  |
| 197        | ۲.           | قوله تعالى: ﴿ عَلِمَ أَن سَيَكُونُ مِنكُم مَّرْضَىٰ ﴾.                         |  |
|            | سورة المدثر  |                                                                                |  |
| 771        | ٦            | قوله تعالى: ﴿ وَلَا تُمُّنُن تَسْتَكُثِرُ ﴾.                                   |  |
| ٤٢         | ٣٨           | قوله تعالى: ﴿ كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةً ﴾.                         |  |
|            | سورة النبأ   |                                                                                |  |
| <b>Y</b> ٦ | ۲٠           | قوله تعالى: ﴿ وَسُيِّرَتِ ٱلْجِبَالُ فَكَانَتْ سَرَابًا ﴾.                     |  |
|            | 1            | سورة التكوير                                                                   |  |
| <b>Y</b> ٦ | ٣            | قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا ٱلِّجِبَالُ سُيِّرَتُ ﴾.                                 |  |
|            | سورة البروج  |                                                                                |  |
| 191        | ٩            | قوله نعالى: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا ٱلذِّكَرَ وَإِنَّا لَهُۥ لَحَنفِظُونَ ﴾. |  |
| 112        | -1 £         | قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلْوَدُودُ ۞ ذُو ٱلْعَرْشِ ٱلۡكِجِيدُ ﴾.       |  |
|            | سورة الفجر   |                                                                                |  |
| ٦.         | 71           | قوله تعالى: ﴿ كَلَّا إِذَا دُكَّتِ ٱلْأَرْضِ دَكًّا دَكًّا ﴾.                  |  |
| سورة البلد |              |                                                                                |  |
| 1 £ 9      | 11           | قوله تعالى: ﴿ فَلَا ٱقْتَحَمَ ٱلْعَقَبَةَ ﴾.                                   |  |

| الصفحة | رقمها | الآيــة                                                |
|--------|-------|--------------------------------------------------------|
| 10.    | 17    | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَدۡرَىٰكَ مَا ٱلۡعَقَبَةُ ﴾.      |
| ١٤٨    | ٤٩    | قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ كَانَ مِنَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾. |
|        | 1     | سورة القارعة                                           |
| 10.    | ١.    | قوله تعالى: ﴿ وَمَآ أَدْرَىٰكَ مَا هِيَهُ ﴾.           |
| 10.    | ١.    | قوله تعالى: ﴿ نَارُّ حَامِيَةٌ ﴾.                      |
|        | •     | سورة الإخلاص                                           |
| ٦٤     | ١     | قوله تعالى: ﴿ قُلْ هُوَ ٱللَّهُ أَحَدُّ ﴾.             |



### ملحق الأحاديث والأثار

| الصفحة | الأحاديث والآثار                                                                                                                                         |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|        | ما روي عن الرسول – صلى الله عليه وسلم – أنَّه قال: "أقرأني جبريل –                                                                                       |
| ٨      | عليه السلام – على حرف واحد فراجعته فلم أزل أستزيده ويَزيدُني حتى انتهى إلى                                                                               |
|        | سبعة أحرف".                                                                                                                                              |
|        | ما روي عن عمر بن الخطاب كان يقول: "سمعت هشام بن حكيم بن حزام                                                                                             |
| ٨      | يقرأ سورة الفرقان على غير ما أقرؤها، وكان رسول الله – صلى الله عليه وسلم                                                                                 |
|        | — أقر أنيها                                                                                                                                              |
|        | ما رواه عطاء عن ابن عباس أنَّه نزلت هذه الآية في رجل أتى للنبي – عليه                                                                                    |
| ٣٧     | الصلاة والسلام - فقال إنّ لي دينارًا. فقال: أنفقه على نفسك                                                                                               |
| ٣٨     | ما روي عن ابن عباس، "أنّ نفرًا من الصحابة حين أمروا بالنفقة                                                                                              |
|        | ما رواه البخاري أنَّه "لما نزلت: ﴿ لَّا يَسْتَوِى ٱلْقَعِدُونَ مِنَ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾                                                                     |
| ٤٨     |                                                                                                                                                          |
|        | [النساء: ٩٥]. قال النبي – صلى الله عليه وسلم –: ادعوا فلانًا فجاء ومعه الدواة<br>ما رُوي عن جابر بن عبد الله أنَّه قال: "عادني رسول الله – صلى الله عليه |
| 111    | وسلم                                                                                                                                                     |
| ١٢٣    | ما رُوي عن عثمان أنَّه قال: "إنّ في القرآن لحنًا وسَتُقِيمُه العربُ بألسِنتها".                                                                          |
|        | ما رُوي عن عائشة فهي أنها قد سألت "عن قوله تعالى: ﴿ لَّكِنِ ٱلرَّاسِخُونَ                                                                                |
| ١٢٣    | فِي ٱلْعِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْوُمْنُونَ يُؤْمِنُونَ مِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَاۤ أُنزِلَ مِن قَبْلِكَ ۚ وَٱلْمُقِيمِينَ                                   |
|        | اً لصَّلَوٰةً ﴾ [النساء:١٦٢]                                                                                                                             |
| -170   | ما ورد عن ابن عباس أنَّ الله – عزَّ وجلَّ – أنزل القرآن الكريم بلغة كــلّ                                                                                |
| ١٢٦    | حيِّ من أحياء العرب.                                                                                                                                     |
| ١٢٧    | ما روي عن النبي - صلى الله عليه وسلم - أنَّه قال في خطبته: "إنَّ <u>الحمدُ</u> لله".                                                                     |
| 179    | ما روي عن الرسول – صلى الله عليه وسلم- أنَّه قال: "إنّ من أشدّ أهـــل                                                                                    |
|        | النار، يوم القيامة عذابًا المصورون".                                                                                                                     |
| 719    | ما ورد عن النبي – صلى الله عليه وسلم – أنَّه قال: "ليت شعري ما فعـــل                                                                                    |
|        | أبو اي؟                                                                                                                                                  |
|        |                                                                                                                                                          |



# ملحق الأشعار

| الصفحة | البحر           | البيت                                                                                    |
|--------|-----------------|------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١٢٨    | الخفيف          | ليت شعري هل للمحبّ شفاء من جوى حبّهن إنَّ اللقاءُ                                        |
| 177    | الرجز           | أمُّ الحُليس لَعجوز "شَهْ ربَـه تـرضي مِـن اللحم بعظم الرَّقبة                           |
| ۲۸     | مجزوء<br>الكامل | مَنْ صدَّ عن نيرانها فأنا ابن قيس لا بَراحُ                                              |
| 1 £ 9  | الطويل          | ألا أيُّهـذا اللائمي أحضرُ الوغى وأنْ أشهدَ اللدّات هل أنت مُخلِدي                       |
| 14.    | البسيط          | والمؤمن العائذات الطير تمسحها ركبان مكة بين الغيل والسند                                 |
| ١٧١    | البسيط          | عينيَّ في غربَي مُقتَّلَةِ من النواضح تسقي جنَّة سُحُقًا                                 |
| 77     | الطويل          | وأغفِر عـوراءَ الكريم ادّخَارَهُ وأعـرضُ عـن شَنْم اللئيم تكرُّما                        |
| ١٢٦    | الطويل          | فأطررَقَ إطرراقَ الشُّجَاعِ ولو يَرَى مَسَاغًا لِناباهِ السَّشُجاعُ اصمَّمَا             |
| ١٢٨    | مجزوء<br>الكامل | ويَقَلَن: شيبٌ قدع الله فقلت: إنَّا وقد كبرت فقلت: إنَّا و                               |
| ١٢٦    | الرجز           | إنَّ أباها وأبا أباها قد بلغا في المجد غايتاه                                            |
| 79     | الطويل          | تَعزَّ فلا شيءٌ على الأرض باقيا ولا وَزَرٌ مِمَّا قـضـــــــــــــــــــــــــــــــــــ |

ملحق المسائل اللغوية البارزة في الدراسة

## ملحق المسائل اللغوية

| الصفحة  | المسائل النحوية                                    |
|---------|----------------------------------------------------|
|         | الجملة الاسمية                                     |
| ۰۳۰۲۰۲۰ | مسوغات الابتداء بالنكرة                            |
| 1.4     |                                                    |
| ۱۰٤،۳۸  | الجملة الاسمية تدل على الثبات                      |
| ٦٢      | الرابط بالمبتدأ هو اسم الإشارة                     |
| 37,771, | المبتدأ لخبر محذوف                                 |
| ١٨.     |                                                    |
| ٦٤      | الفصل بين المبتدأ والخبر باسم الإشارة              |
| ٦٤      | أحوال وقوع الخبر جملة                              |
| ٦٥      | رابط الخبر الجملة                                  |
| ۲۲۳،۲۲  | الخبر لمبتدأ محذوف: ۸۷، ۱۲۲، ۱۸۲، ۱۸۳، ۱۸۳، ۲۰۸، ۲ |
| ٧٨      | المبتدأ المفرد والخبر شبه الجملة                   |
| 115     | المبتدأ يبقى مرفوعًا إنْ تقدم أو تأخر              |
| 118     | تعدد الخبر لمبتدأ واحد                             |

|        | الجملة الفعلية                  |  |
|--------|---------------------------------|--|
| 77-71  | الأفعال التي تنصب أكثر من مفعول |  |
| 15.79  |                                 |  |
| ٣٨     | الجملة الفعلية تدل على التجدد   |  |
| 00     | الفعل اللازم والمتعدي           |  |
| 09     | الغرض من الفعل المبني للمجهول   |  |
| ٨١     | أفعال التحويل                   |  |
| 97, 70 | تذكير الفعل وتأنيثه وحالاته     |  |

| 94  | الفصل بين الفعل ونائب الفاعل بفاصل                           |
|-----|--------------------------------------------------------------|
| 120 | الشرط يفيد الاستقبال وإن كان فعله ماضيًا                     |
| ۲   | ارتفاع الفعل بعد حتى                                         |
| 775 | اقتران الفاء أو الواو بالفعل المضارع بعد جملتي الشرط والجزاء |
| 777 | جزم الفعل؛ لأنَّه جو اب الطلب                                |
| 788 | نصب الفعل بعد كي                                             |
| 772 | جزم الفعل بعد لام الأمر (لام الوعيد)                         |

|         | النواسخ                                            |  |
|---------|----------------------------------------------------|--|
| ۲۸      | عدم الجواز بحذف خبر كان وأخواتها                   |  |
| 9 ٧     | لكن بعد الجملة للاستدراك                           |  |
| )).     | أنواع كان                                          |  |
| 11171   | الفرق بين كان التامة والناقصة ومعانيهما            |  |
| 17.     | جواز أنْ يكون اسم كان مضمرًا أو مقدرًا             |  |
| 170     | الاختلاف في عمل أنْ المخففة بين البصريين والكوفيين |  |
| 190,177 | إعمال أنْ بعد التخفيف                              |  |
| ١٠٦     | خبر لا النافية للجنس بين الحجازيين والتميميين      |  |

| المنصوبات |                                 |
|-----------|---------------------------------|
| ٥٣، ٥٥،   | المفعول به لفعل محذوف           |
| 1.7       |                                 |
| ٧٩        | المفعول لأجله                   |
| 1.1       | المفعول المطلق                  |
| 177       | النصب على لغة بني الحارث بن كعب |
| ١٣٧       | النصب على الاشتغال              |
| ٧٠٢، ٩٠٢  | النصب على الصرف                 |

|       | المجرورات                                    |  |
|-------|----------------------------------------------|--|
| 1 2 7 | عدم إفادة الإضافة اللفظية تعريفًا أو تخصيصًا |  |
| 107   | الجر على الجوار                              |  |
| 107   | الجر بحرف جر مقدر                            |  |
| ١٨١   | الجر على التقديم والتأخير                    |  |
| 1 / 9 | الجر على حذف الموصوف وقيام الصفة مكانه       |  |
| 770   | دلالة حرف الجر "من"                          |  |

| التوابع     |                                         |
|-------------|-----------------------------------------|
|             | النعت                                   |
| ٦٣          | النعت أعرف من المنعوت                   |
| ٦٣          | أحوال النعت المعرفة عند البصريين        |
| 112         | تعدد النعوت                             |
| 177,177,179 | النعت                                   |
| ۱۹۰،۱۸۳     |                                         |
| ١٧٢         | الفصل بين الصفة (النعت) والموصوف بالخبر |
| ١٨٠         | تقدم الصفة على الموصوف                  |
| ١٨١         | الفرق بين النعت والبدل                  |

|    | التوكيد       |
|----|---------------|
| ٤١ | التوكيد بكل   |
| ٤٣ | فائدة التوكيد |

|    | البدل                                                                      |
|----|----------------------------------------------------------------------------|
| ٧١ | أحوال الاسم الواقع بعد إلا في الكلام غير الموجب، وكان الاستثناء متصلاً بين |
|    | البصريين والكوفيين                                                         |

| ۱۲۹،۱٦٦ | البدل |
|---------|-------|
| ١٨٣     |       |
|         |       |

| العطف        |                                              |
|--------------|----------------------------------------------|
| ٥١           | عطف جملة على جملة                            |
| ٥٢           | العطف على الضمير المرفوع المستتر             |
| ١٣٨          | العطف على محل أنَّ                           |
| 107          | العطف لفظًا ومعنى                            |
| 104          | العطف على المحل                              |
| 108          | الفصل بين المعطوف والمعطوف عليه              |
| 100          | العطف على الاسم الموصول                      |
| 107          | العطف على أقرب العاملين                      |
| 109          | العطف على المفعول المحذوف                    |
| ١٢٠،١٦١      | العطف على الأقرب أولى من العطف على الأبعد    |
| ١٧٩ ،١٦٧     | عطف البيان                                   |
| ۲٠۸          | الفرق بين واو الصرف، وواو العطف، وواو المعية |
| 711,7.7      | العطف على المعنى                             |
| 3 . 7 . 5 77 | العطف على اللفظ                              |
| 777          | العطف على التوهم                             |

|          | الحال                   |
|----------|-------------------------|
| 717 . £7 | النصب على الحال         |
| 115      | الحال من الضمير المستتر |

| الاستثناء |                        |
|-----------|------------------------|
| ۲۲، ۲۷    | الاستثناء التام الموجب |

| 77 | الاستثناء المنقطع     |
|----|-----------------------|
| 77 | جواز الاستثناء والبدل |

|         | الضمائر          |
|---------|------------------|
| ٦٤      | ضمير الفصل       |
| 177,179 | ضمير الشأن       |
| 185     |                  |
| ٦٣      | سم الإشارة "ذلك" |

|       | المصدر                   |
|-------|--------------------------|
| 1.1   | وقوع المصدر موقع الأمر   |
| 1 £ 9 | إضافة المصدر إلى المفعول |
| 10.   | المصدر يعمل عمل الفعل    |
| 177   | تخفيف المصدر             |
| 717   | وقوع المصدر موقع الحال   |

| الأساليب |                                |
|----------|--------------------------------|
| ٥٧       | دلالة الاكتفاء                 |
| ٨٣       | دلالة التحقيق                  |
| 90       | دلالة الالتفات                 |
| 99       | فن الإيجاز                     |
| 1.7      | الحمل على معنى الأمر           |
| 1.8      | دلالة التحديد والتوكيد         |
| ١١٦      | دلالة المصاحبة                 |
| ١٧٤      | جواز التذكير والتأنيث في الاسم |
| 177      | حمل الجواب على اللفظ           |

| ١٧٦   | حمل الجواب على المعنى |
|-------|-----------------------|
| ۲     | الفرق بين إلى أنْ وكي |
| ۲ • ٤ | القطع والاستئناف      |

| مسائل صرفية |                                   |
|-------------|-----------------------------------|
| 79-77       | الفرق بين غشي وأغشى               |
| ٧٥          | الفرق بين تُسيَّر ونُسيِّر        |
| 9 £         | الفرق بين خطايا وخطيئات           |
| 90          | جمع القلة ليس بأصل في الجمع       |
| 90          | جمع كلمة خطيئة                    |
| 1 £ 1       | وقوع "ذرية" للمفرد وللجمع، وأصلها |
| ١١٨         | دلالة البنيان                     |
| 1 2 7       | الفرق بين الذرية والذريات         |
| ١٦٨         | علة جمع المساكين                  |

### AI -TIBYAN IN THE SYNTACTICAL DIFFERENCES BETWEEN ABU AMR AND NAFEI READING, AND THEIR IMPACTS ON THE MEANING, IN THE HOLY QURAN

### By Salah Abdallah Hasan Abu Yahya

#### Supervisor Dr. Yasin Ayiesh Khalil

#### **ABSTRACT**

It was the Koran significant impact on Arabic grammar through multi-faceted syntactic and the emergence of readings in, but this This study examined research in the differences grammatical between my reading of Abu Amr's and Nafei's, and then showed the impact of the difference grammar in meaning in the Koran, and sought to study the difference grammar between readings, indicating the views of scientists for this difference, then discuss and express an opinion on it.

The multi-faceted syntactic reflected on the meaning, and led to the emergence of new meanings, and this gave an indication that the relationship between grammar, meaning can't be separated, as the result of this relationship to the breadth of meaning.

And found through the study that the emergence of the difference in the readings came into account the tribal languages of Arabic, and for the nation to facilitate the understanding of the Koran. And revealed the importance of the Arabic language in the readings by accepting these differences and to allow them to widen, and to the fact that this language has a capacitive.

This study sought to identify some of the seven readings readers that frequent exposure to them may not be Baltkhtih; Toatu to prove. It also

aimed to statement Capacity aware readers, and Tbharham in the science of grammar, readings.

The study concluded several results, has represented identification of points of differences that occurred between readers, then analyzed and discussed and clarified, and the statement of the importance of these differences in enriching the grammatical meaning. It was these differences of diversity, not antagonism and contradiction. And led to the understanding of the Koran and research in sciences.