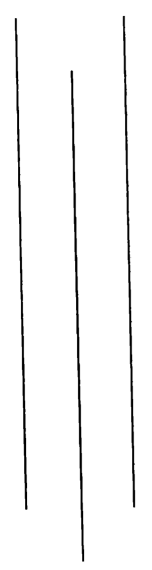
المال المالية المالية

ڪَالِيْفُ ال*ڏکتورفاضِل صَالح السَّامِّرانيِ*ّ

ٱلجُّوْءُ ٱلْأُوَّل



كالرافظين



ڷؙڛٮٛٵ۬ۮؙؠۜؾؗٳڹؽؙؖ ڣڟڸۼؙڔؖڒڐڮڰؽؽٟؽ ٱڵڿؙۯؙٵڵٲۊؘڶ

الموضوع: علوم القرآن
 العنوان: أسئلة بيانية في القرآن الكريم 2/1
 تأليف: الدكتور فاضل السامرائي

# الطبعة الثانية

م 2013 – 1434 A ISBN 978-614-415-040-5

#### ك مقوق الطبع ممفوظة

يمنع طبع هذا الكتاب أو جزء منه بكل طرق الطبع والتصوير والنقل والترجمة والتسجيل المرئي والمسموع والحاسوبي وغيرها من الحقوق إلا بإذن خطى من المؤلف.



● الطباعة: مطبعة IPEX - بيروت / التحليد: شركة فؤاد البعينو للتحليد - بيروت

● الورق: أبيض/ الطباعة: لونان / التحليد: كرتونيه

● القياس: 17×24/ عدد الصفحات: 554/ الوزن: 1380 غ

دمشق - سوريا - ص.ب : 311

حلبوين. حادة ابن سينا . بناء الحابي – حالة المهيعات تلفاكس: 2225877 – 2258541 – 2243502 الإحارة تلفاكس: 2243502 – الإحارة المفاكس:

بيروت - لبنان - ص.ب : 113/6318

برج أبي حيدر . خلف دبوس الأصلي . بناء الحديقة - تلفاكس : 817857 01 جوال : 204459 03

www.ibn-katheer.com - info@ibn-katheer.com

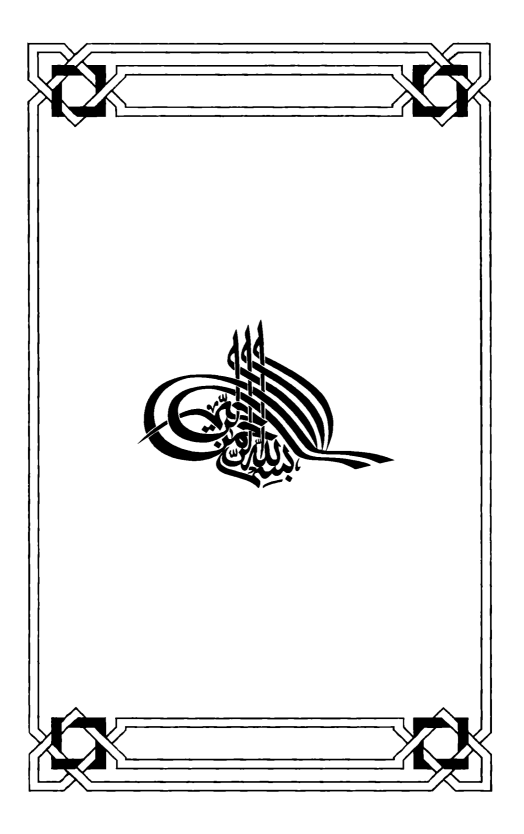




تَ الدِّنْ فَ اللَّهِ فَ اللَّهِ الللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللِّهُ الللللِّهُ اللَّالِي الللِّلْمُلِلْمُلِمُ الللِّلْمُ اللِي الللِّلِي الللِ

ٱلجُزْءُ ٱلْأُوَّلُ





#### المُقدِّمة

الحمد لله الذي علَّم بالقلم ، علَّم الإنسان ما لم يعلم ، والصَّلاة والسَّلام على السِّراج المنير ، سيدنا محمد وعلى آله وأصحابه أجمعين ، مصابيح الهُدى وأئمَّة التُّقى ، ومَن تبعهم بإحسان إلىٰ يوم الدين ، وبعد :

فهاذه أسئلةٌ ورَدَ إليَّ كثيرٌ منها على طريق التلفاز ، بينما كنتُ أتحدَّث في برنامج (لمساتٌ بيانيةٌ في نصوص من التَّنزيل) في قناة الشَّارقة الفضائية في دولة الإمارات العربية المتحدة ، وورد القسم الآخر عن طريق المراسلة .

وقد أجبتُ عن قسم غير قليل منها عبر البرنامج ، وبقي قسم آخر لم يتسنَّ لي الإجابةُ عنه .

وفي هـٰذا الكتاب، حاولتُ الإجابةَ عن مئتي سؤالٍ مما سبق أن أجبتُ عنه، أو لم يتسنَّ لي ذٰلك .

وقد رتَّبتُ موضوعات الأسئلة على حسب تسلسلها في المصحف الشَّريف في الغالب ، ولم يختلف هاذا المنهج إلا نادراً ، وذلك فيما أراه أنه هو الأنسب ، كأن يكون بين الموضوعين ارتباطٌ ما ، وإن كانا

متباعدين في المصحف ، وذلك كالسُّؤال في آية النور من سورة النور ، عن سبب إخبار ربنا عن نفسه بأنه نور السماوات والأرض ، ولم يخبر عن نفسه أنه ضياء ، مع أن الضياء أقوى من النور ، والسُّؤال في آية من سورة الأنبياء عن سبب الإخبار عن التَّوراة أنها ضياء وفي مواضع أخرى أنها نور ، فرأيت من المناسب أن أضعها بجانب بعض .

أما ما لم تكن بينهما علاقة من نوع ما ، فرتبته بحسب ما ورد في المصحف ، وهو الأعم الأغلب .

وأرجو من القارئ العزيز أن يعذرني إذا كنت عنده غيرَ مصيبٍ ، وألا يبخل عليَّ بدعوة يسألُ آلله فيها أن يعطيني أجر أحدِ المجتهدين ، وأن يبصِّرني بالصَّوابِ .

أَسَأَلُ ٱلله سبحانه أَن يُلهمنا الرُّشد ويَمُنَّ علينا بالسَّداد في القول، والعمل إنه أكرم مسؤولٍ، وأعظم مسؤولٍ.

فاضل السَّامرَّائي

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورةِ البقرةِ: ﴿ ذَالِكَ ٱلْكِنَابُ لَا رَبُّ فِيهِ هُدَى لِلْمُنَّقِينَ ﴾ [ البقرة : ٢ ] .

وقال في سورةِ لقمان : ﴿ تِلْكَ ءَايَنْتُ ٱلْكِئْنَبِ ٱلْحَكِيمِ ۞ هُدًى وَرَخْمَةُ لِلْمُحْسِنِينَ﴾ [لقمان : ٢ - ٣] .

# سؤالٌ

لماذا زاد الرَّحمة على الهدى في آية لقمان ؟

#### الجواب

إن آيةَ البقرةِ في المتقين ، والمتَّقي هو الذي يحفظ نفسه .

وأما آية لقمان ففي المحسنين ، والمحسن هو الذي يُحسِن إلىٰ نفسه ، وإلىٰ غيره ، قال تعالىٰ : ﴿ وَأَحْسِن كَمَا آخَسَنَ ٱللَّهُ إِلَيْكَ ﴾ [القصص : ٧٧] .

وقال : ﴿ وَبِأَلُوْلِدَنِّنِ إِحْسَنَا﴾ [ النساء : ٣٦ ] .

وقال : ﴿ إِنَّ أَحْسَنْتُمْ أَحْسَنْتُمْ لِأَنْفُسِكُمْ ﴾ [ الإسراء : ٧ ] .

جاء في ( المفردات ) للرَّاغب : « الإحسان على وجهين :

أحدهما: الإنعام على الغير.

يقال: أحْسِن إلىٰ فلان.

والثَّاني : إحسانٌ في فعله ، وذلك إذا علم علماً حسناً ، أو عمل عملاً حسناً »(١) .

فلمًّا ذكر في آية لقمانَ أنهم محسنون ، زاد لهم الرَّحمة على الهدى ، وذلك أنهم زادوا في الوصف على المتقين بأن أحسنوا إلى غيرهم ، وإلى أنفسهم ، فزاد الله لهم في الجزاء .

ثم إن الإحسان إلى الآخرين إنَّما هو من الرحمة ، فزاد الله لهم الرَّحمة لما رحموا الآخرين .

ولم تقتصر هانده الزِّيادة لهم في الدنيا ، بل زاد الله لهم الجزاء في الآخرة أيضاً ، قال تعالى : ﴿ ﴿ لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا الْحُسُنَى وَزِيَادَةً ﴾ [لآخرت المُسَنَوُ الْحُسُنَى وَزِيَادَةً ﴾ [يونس: ٢٦] .

فكما زادوا في الدنيا من الخير ، زاد الله لهم فيه في الدنيا والآخرة ، والجزاء من جنسِ العملِ .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) المفردات (حسن).



قال في سورةِ البقرةِ: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّمَا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ هِسُورَةٍ مِن مِّن فِي رَبِّ مِّمَا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُواْ هِسُورَةٍ مِن مِنْ لِهِ وَادْعُواْ شُهَكَآءَكُم مِن دُونِ اللّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَلَن تَفْعَلُواْ فَلَن قَاتَقُواْ النّارَ الّتِي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتَ لِلْكَافِينَ ﴾ تَفْعَلُواْ فَاتَقُواْ النّارَ الّتِي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتَ لِلْكَافِينَ ﴾ [البقرة: ٢٣ ـ ٢٤].

وقال في سورة يونسَ : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَكَةُ قُلُ فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِّنْلِهِ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِن دُونِ ٱللهِ إِن كُنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ اللَّهِ مِن كَنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن دُونِ ٱللَّهِ إِن كُنْتُمْ صَلِيقِينَ ﴿ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِن اللَّهِ مِن اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِن اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا كَانَ عَلَيْهُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ تأويلُهُ كُذَاك كَذَب ٱلذّينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنظُرُ كَيْفَ كَانَ عَلِيمَةُ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ ويونس : ٣٨ - ٣٩] .

وقال في سورة هود : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَّهُ قُلَ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ عَلَى مُفْتَرَيْتُ قُلَ فَأَتُواْ بِعَشْرِ سُورٍ مِّشْلِهِ عَمُ مُفْتَرَيْتِ وَٱدْعُواْ مَنِ ٱسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ ٱللهِ إِن كُنْتُمْ صَلَدِقِينَ ﴿ فَا فَا لَمْ يَسْتَجِيبُواْ لَكُمُ فَأَعْلَمُوا أَنْمَا أَنْزُلَ بِعِلْمِ ٱللهِ وَأَن لَآ إِللهَ إِلَّا هُو فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ لَكُمُ فَأَعْلَمُوا أَنْمَا أَنْزُلَ بِعِلْمِ ٱللهِ وَأَن لَآ إِللهَ إِلَّا هُو فَهَلَ أَنتُم مُسْلِمُونَ ﴾ [ هود : ١٣ - ١٤ ] .

# سؤالٌ

١ \_ لماذا قال في البقرة : ﴿ فَأَتُواْ بِسُورَةٍ مِن مِثْلِهِ ، ﴾ بذكر ﴿ مِن ﴾

مع المِثْل ولم يذكرها في يونسَ ، ولا في هود ؟

لماذا قال في البقرة : ﴿ وَأَدْعُواْ شُهَدَآءَكُمْ مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ ، وقال في يونسَ وهود : ﴿ وَأَدْعُواْ مَنِ اسْتَطَعْتُم مِّن دُونِ اللَّهِ إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ ؟

٣ ـ لماذا شدّد التّحذير في البقرةِ ، فقال : ﴿ فَإِن لَّمْ تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ وَلَن تَفْعَلُواْ فَاتَّقُواْ النّارَ ٱلَّتِي وَقُودُهَا النّاسُ وَالْجِجَارَةُ أُعِدّتُ لِلْكَنفِرِينَ ﴾ ولم يقل مثل ذٰلك في يونس ، ولا في هود ؟

٤ ـ ولماذا قطع بعدم الفعل بعد الشَّرط في البقرة ، فقال : ﴿ وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ ؟

#### الجوابُ

١ ـ إن معنىٰ : ( ائتني بشيء من مثله ) يختلف عن قولك : ( ائتني بشيء مثله ) يعني افتراض أن له
 مثلاً ، فتقول : ائتني بشيء من هاذا المثل .

يقال: إن لهلذا الشَّيء أمثالاً.

فتقول: ائتني بشيء من مثله ؛ أي من هاذه الأمثالِ.

أما قولك: (ائتني بشيء مثله) فإنك لا تفترض أن له مثلاً ، فقد يكون أن له مثلاً ، أو لا يكون ، فاستحدِث أنت مثله ، كأن تقول لصاحبك: ائتني بشعرٍ مثل هذا ؛ أي بشعرٍ مماثلٍ له ، سواء كان مستحدثاً أم موجوداً .

وبعد هاذه المقدمة في التفريق بين معنيي ( من مثله ) و( مثله ) نقول :

عَوله: ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبْ مِمَّا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ أعمُّ من قوله:
 أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَىٰكُ ﴾ في يونس وهود ؛ لأن مظنة الافتراء واحد من أمور الرّيبة . فالريبة قد تكون من مظنة الافتراء ، أو غيره ، فإنهم قالوا : ساحر ، أو مجنون ، أو يعلمه بشر ، وما إلىٰ ذلك .

٣ ـ قوله في البقرةِ: ﴿ مِن مِثْلِهِ ، ﴾ يحتمل أن يكون من مثل القرآن ، أو من مثل الرسولِ ، أي من شخص أميِّ لم يتعلم .

وهو أعم مما في الآيتين في يونس وهود ، فإنهما نصٌّ في أن المطلوب أن يأتوا بمثل القرآن .

فناسب العمومُ العمومَ ، وإن كان المعنى الأول هو الأظهر .

ع حذف مفعولي ﴿ تَفْعَلُوا ﴾ و﴿ وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ مجانسة للإطلاق ،
 وإن كان المقصود معلوماً .

قال في يونس وهود: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَنَةً ﴾ فقال: ﴿ فَأَتُوا لِمِسُورَةٍ مِّشْلِهِ مَ مُفْتَرَيَنَتِ ﴾ ؛ أي افتروا أنتم كما افترى .

٦ ـ لا يحسن بعد قوله : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبِّ مِّمَا نَزَّلْنَا عَلَى عَبْدِنَا ﴾ أن
 يقال : ( فائتوا بسورة من مثله مفتراة ) من جهتين :

الأولىٰ : أنهم لم يقولوا : ( افتراه ) كما في آيتي يونس وهود .

والجهة الأخرى: أنه لا يحسن بعد قوله: ﴿ مِن مِثْلِهِ ﴾ أن يقول: (مفتراة ) لأنه افترض أن له مثلاً ، فهو إذن ليس مفترًى .

٧ ـ وعلى هاذا لا يحسن أن يقال: (أم يقولون افتراه فائتوا بسورة من مثله) ؟ لأنه افترض أن له مثلاً ، فهو إذن ليس بمفترًى .

٨ ـ لا يحسن بعد قوله : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَائَةً ﴾ في يونس وهود أن
 يقال : ﴿ فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِن مِّشْلِهِ ، ﴾ .

فإنهم قالوا: (افتراه) وإذن ليس له مثلٌ. وقوله: (من مثله) يقتضي أن له مثلًا، وإنما ينبغي أن يقال: (فائتوا بسورة مثله)، أي: افتروا أنتم أيضاً.

9 - لم يقل في البقرة : (وادعوا من استطعتم من دون الله) لأنه افترض أن له مثلاً ، ومعنى ذلك أن هناك مَن استطاع أن يفعل ، إذن فليأتوا بشيء مما فعله المستطيع . فإن الغرض من دعوة من استطاعوا أن يفعلوا مثله ، وهو قد افترض أن له مثلاً ، فدعاهم إلى أن يأتوا بشيء مما فعله هاؤلاء .

١٠ ـ قال : ﴿ وَادْعُوا شُهَدَآ عَكُم مِن دُونِ اللّهِ ﴾ أي : ادعوا مَن يشهد
 لكم أن هاذا الكلام مثل هاذا .

وعلىٰ هاذا فالآية تقتضي دعاء مَن استطاعوا ، ودعاء الشُّهداء ، فالأوَّلون دعاهم بقوله : ﴿ مِّن مِثْلِهِ ﴾ ؛ لأنه افترض أن هناك مَن استطاع أن يأتى بمثله .

والشُّهداء دعاهم للشهادةِ .

وهاذا أوسع وأعمُّ فناسب العمومُ العمومَ .

11 ـ ذكر بعد آيةِ البقرةِ أن يتقوا النّار التي وقودها الناس والحجارة ؛ لأن الذي لا يؤمن بعد إقامةِ الحجةِ عليه ، ولم يستعمل عقله ، إنما هو بمنزلةِ الحجارةِ فقرن بينهما .

١٢ ـ لما قال في أوَّل سورةِ البقرةِ : ﴿ ذَلِكَ ٱلْكِئْلُ لَا رَبِّ فِيهِ ﴾
 ناسب أن يقول : ﴿ وَإِن كُنتُمْ فِي رَبْبٍ ﴾ .

كما ناسب أن يقطع بعدم الاستطاعة على الفعل ، بقوله : ﴿ وَلَن تَفْعَلُوا ﴾ ؛ لأنه ذكر ابتداءً أنه لا ريب فيه .

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورةِ البقرةِ: ﴿ وَإِذْ نَجَنَّ نَكُم مِّنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمُ مُوَةً ٱلْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَآءَكُمْ وَيَسْتَحْيُونَ نِسَآءَكُمْ وَفِى ذَلِكُم بَلَآنٌ مِّن زَيِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ [البقرة: ٤٩] .

وقال في سورةِ الأعرافِ [ ١٤١] : ﴿ وَإِذْ أَنِحَيْنَكُم مِنْ ءَالِ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوٓءَ ٱلْعَذَاتِ يُقَلِّلُونَ أَبْنَآءَكُمُ وَيَسْتَحْبُونَ نِسَآءَكُمُ وَفِى ذَلِكُم بَلَا يُعِن رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ﴾ .

#### سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ البقرةِ : ﴿ يُذَبِّعُونَ ﴾ وقال في الأعراف : ﴿ يُقَلِّلُونَ ﴾ ؟

#### الجواب

إنه قال في الأعراف في قصة موسى ، قبل هاذه الآية : ﴿ وَقَالَ اَلْمَلاَ مِن قَوْمِ فِزْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَ الْهَتَكَ قَالَ سَنُقَنِلُ مِن قَوْمِ فِرْعَوْنَ أَتَذَرُ مُوسَىٰ وَقَوْمَهُ لِيُفْسِدُوا فِي الْأَرْضِ وَيَذَرَكَ وَ الْهَتَكَ قَالَ سَنُقَنِلُ الْبَنَاءَهُمُ وَلَيْ اللّهُ وَلَا ] ، فناسب قولُ فرعونَ أَبْنَاءَهُمُ وهو فعله ، فقد قال : ﴿ يُقَلِّلُونَ أَبْنَاءَكُمُ ﴾ وهو المناسب ، فقد فعل ما قاله وهدد به .

هـٰذا من جهةٍ ، ومن جهةٍ أخرىٰ أن القتل أعم من الذَّبح ، وأن القصة في الأعراف مبنيةٌ علىٰ العمومِ والتفصيلِ في موقف فرعونَ من بني إسرائيلَ ، فإنه لم يَرِد في سورة البقرة ذكرٌ لفرعون مع بني إسرائيل ، ولا فتنته لهم إلا هـٰذه الآية .

في حين أن القصة في الأعرافِ فَصَّلت في ذكرِ الحوادثِ قبل موسى الله وبعده ، وذكرت فتنة فرعونَ لبني إسرائيلَ ، وذكرت مجيء موسى إلى فرعون وتبليغه بالدعوة ، وذكرت موقف فرعون من السَّحرةِ وتهديد فرعون لبني إسرائيل بالقتل والإذلال والإيذاء ؛ حتى قالوا لموسى : ﴿ أُوذِينَامِن قَبَلِ أَن تَأْتِينَا وَمِنْ بَعَدِمَا جِئَتَنَا ﴾ [ ١٢٩ ] .

وذكر الآيات التي حلَّت بفرعون وقومه : ﴿ وَلَقَدَّ أَخَذْنَا مَالَ فِرْعَوْنَ اللَّهِ عَرْضَوْنَ اللَّهَ عَرَاتِ ﴾ [ ١٣٠ ] .

وتستمر القصَّة في ذكرِ التفاصيلِ :

فناسب العمومُ في الأعراف العمومَ في اللفظِ ، وهو التقتيلُ .

ثم إنه لم يرد في البقرة ذكرٌ لهارون في هاذه القصةِ ، وأما في الأعراف ، فقد ورد ذكره في أكثرِ من موقفٍ ، منها قول السَّحرةِ : ﴿قَالُوٓا عَامَنَّا بِرَبِّ ٱلْعَكَمِينَ ﴿ ثَالُونَ ﴾ [ ١٢١ ـ ١٢٢ ] .

وورد استخلافه في قومه ، فقال : ﴿ وَقَالَ مُوسَىٰ لِأَخِيهِ هَـٰدُونَ الْخَلِفَةِي فِي قَوْمِي وَأَصْلِحْ ﴾ [ ١٤٢ ] .

فناسب ذلك أيضاً ذكرُ التقتيلِ ، فإن ذكر موسى وهارون أعمُّ من ذكر موسى وحده ، فناسب العمومُ العمومَ .



لماذا قال في البقرة: ﴿ وَإِذْ وَعَدْمَا مُوسَى ٓ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ [ البقرة: ٥١].

وقال في الأعراف : ﴿ ﴿ وَوَعَدْنَا مُوسَىٰ ثَلَثِينَ لَيْلَةٌ وَأَتَمَمَّنَهَا بِعَشْرِ فَتَمَّ مِيقَتُ رَبِّهِ ۚ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ [الأعراف: ١٤٢] ؟

## الجوابُ

في حين أن السِّياق في البقرةِ كان مجملًا ، فإنه لم يتعدَّ آيةً واحدةً أو جزءً من آيةٍ ، وهي قوله : ﴿ وَإِذْ وَعَدْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةَ ثُمَّ الْقِجْلَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَنتُمْ ظَلِمُونَ ﴾ [ ٥١ ] .

وبعدها قوله: ﴿ ثُمَّ عَفُونَا عَنكُم مِّنْ بَعْدِ ذَالِكَ لَعَلَّكُمْ نَشْكُرُونَ ﴿ وَإِذَ اللَّهُ لَعَلَكُمْ مَشْكُرُونَ ﴿ وَإِذَ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عِنقَوْمِ إِنّكُمْ عَاتَيْنَا مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ عِنقَوْمِ إِنّكُمْ ظَلَمْتُمْ أَنفُسَكُم بِأَتِخَاذِكُمُ ٱلْعِجْلَ . . . ﴾ بل إن ما يخصُ المواعدة هو قوله: ﴿ وَإِذْ وَعَذْنَا مُوسَىٰ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً ﴾ وبعده يتعلق باتخاذِ العجل كما هو ظاهر .

فناسب التفصيلُ التفصيلَ والإجمالُ الإجمالَ .

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورةِ البقرةِ: ﴿ أُولَكَيْكَ اللَّذِينَ اَشْتَرَوُا الْحَيَوْةَ الدُّنْيَا بِا لَآخِرَةً فَلَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ الْعَكَذَابُ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ [ البقرة : ٨٦] .

وقال فيها أيضاً : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُواْ وَهُمْ كُفَّارُ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللَّهِ وَالْمَلَتَهِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ إِنَّ الَّذِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظَرُونَ ﴾ [ البقرة : ١٦١ - ١٦٢] .

وقال في آلِ عمرانَ : ﴿ أُوْلَتَهِكَ جَنَآ أُوهُمْ أَنَّ عَلَيْهِمْ لَعَنَكَ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَ وَالْمَلَتَهِكَ وَالْمَلَتَهِكَ وَالْمَلَتَهِكَ وَالْمَلَتَهِكَ وَالْمُلَوْنَ ﴾ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴿ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْمَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظُرُونَ ﴾ [ آل عمران : ٨٧ - ٨٨ ] .

### سؤالٌ

لماذا قال في الآيةِ السادسةِ والثمانين : ﴿ وَلَا هُمْ يُنْصَرُونَ ﴾ ، وقال في الآيتين الأخريين : ﴿ وَلَا هُمْ يُنْظَرُونَ ﴾ ؟

#### الجوابُ

إن الآية الأولى إنما هي في سياقِ القتلِ والحربِ والأسرِ ، والأسارى إنما هم من أوزارِ الحربِ ، ومَن في هـٰذه الحال إنما يبتغي

وأما الآيتان الأخريان ، فقد ذكرتا أن عليهم لعنة الله والملائكة والناسِ أجمعين ، وذكر بعد ذلك أنهم خالدون فيها ، لا يخفَّفُ عنهم العذابُ ولا هم ينظرون .

واللَّعنة هي الطَّرد والإبعادُ من رحمةِ آلله ، والمطرودُ لا يُنظر إليه ؛ لأنه يُبْعد .

والنظرُ قد يكون معناه التأخيرَ والإمهالَ ، وقد يكون معناه نظر الرحمةِ . وكلاهما منفي .

أما الأول فلأنه مطرودٌ فكيف يؤخَّرُ ؟ وكذَّلك بالنسبةِ إلى المعنىٰ الآخر ، فناسب كل تعبيرِ مكانه .



قال تعالىٰ في سورةِ البقرةِ: ﴿ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابُ عَظِيمٌ ﴾ [ البقرة : ١١٤ ] .

وقال في سورةِ المائدةِ : ﴿ ذَالِكَ لَهُمْ خِزْئٌ فِي ٱلدُّنْيَأُ وَلَهُمْ فِي ٱلْآنِيَأُ وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ [ المائدة : ٣٣ ] .

وقال في سورةِ الحجِّ : ﴿ لَهُ فِي ٱلدُّنْيَا خِزْيُّ ۖ وَنُذِيقُهُ يَوْمَ ٱلْقِيَكَمَةِ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ﴾ [ الحج : ٩ ] .

# سؤالٌ

لماذا قدَّم الخزي علىٰ الدُّنيا في آيةِ المائدةِ ، فقال : ﴿ لَهُمْ خِزْئُ فِي الدُّنيَا ۚ ﴾ وأخّره عنها في آيتي البقرة والحج ، فقال : ﴿ لَهُ فِي الدُّنيَا خِزْئُ ﴾ ؟ .

#### الجواب

إن الخزي المذكور في آيةِ المائدةِ أظهر للعيان مما في آيتي البقرة والحج ، وهو ثابت لا يزول ، بخلاف ما في آيتي الحجِّ والبقرةِ ، فإنه غير ظاهرٍ ذٰلك الظهورِ ولا ثابت ذٰلك الثباتِ ، فقد قال تعالىٰ في آيةِ

المائدة : ﴿ إِنَّمَا جَزَّ وَ أُ الَّذِينَ يُحَارِبُونَ اللّهَ وَرَسُولَهُ وَيَسْعَوْنَ فِي ٱلْأَرْضِ فَسَادًا أَن يُعَتَّلُوا أَوْ يُصَكَلَّبُوا أَوْ تُقَطَّعَ أَيْدِيهِمْ وَأَرْجُلُهُم مِنْ خِلَافٍ أَوْ يُنفَوا مِن لَا أَن يُعَتَّلُوا أَوْ يُعَكَلَّبُوا أَوْ يُعَلَّمُ ﴾ ، في الأَرْضُ ذَلِكَ لَهُمْ خِزْئُ فِي ٱلدُّنْيَا وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ ، في حينِ قال في البقرة : ﴿ وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّن مَنعَ مَسَجِدَ اللّهِ أَن يُذْكُر فِيها أَسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُولَتِهِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَن يَدْخُلُوهَا إِلّا خَابِفِينَ لَهُمْ فِي ٱلدُّنْيَا خِزَى وَلَهُمْ فِي ٱلْآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ .

فقد ذكر عن هاؤلاء أنهم لا يدخلونها إلا خائفين ؛ أي لا يدخلون المساجد إلا خائفين ، فالخوف مقارنٌ للدخولِ ، فإذا انتفىٰ الدخول انتفىٰ الخوف أمرٌ قلبيٌ غير ظاهرٍ للعيان ، فالخزي المذكور في آيةِ المائدةِ أظهرُ وأشدُ .

وقال في الحجّ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يُجَدِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كُنْ مِ فَاللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كُنْ مِ اللهِ مُنْ يُجَدِلُ فِي اللهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلَا هُدًى وَلَا كُنْ مِ مُنْ يَكِنْ مُنْ يَكِلُ اللهِ لَهُ فِي الدُّنْ عَلَى اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنَابَ اللهُ يَعْ اللهُ عَنْ اللهُ الله

فالتَّقتيل ، والتَّصليب ، وقطع الأيدي والأرجل من خلاف ، والنَّفي من الأرض ، أظهر خزياً وأشد عقوبةً في الدنيا مما ذكره في الآيتين الأخريين . فناسب تقديمه في آيةِ المائدةِ .



قال تعالىٰ في سورة البقرة: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَتَبِعَ مِلَّتُهُمُ ۚ [ البقرة : ١٢٠ ] .

# سؤالٌ

لماذا قال : ﴿ حَتَىٰ تَلَّيْعَ مِلَّتُهُم ﴾ بإفرادِ الملةِ ولم يقلْ : حتىٰ تتبع ملتيهما ؟

ولماذا جاء بـ : ( لا ) في قوله : ﴿ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ ﴾ ولم يقل : ( ولَن تَرْضَىٰ عَنكَ الْيَهُودُ وَالنَّصَارَىٰ ) ؟

## الجوابُ

الجواب عن السُّؤالِ الأول أنه لو قال : (حتىٰ تتبع ملتيهما)
 الكان المعنىٰ أن اليهود لا يرضون حتىٰ تتبع الملتين ، وأن النَّصارىٰ
 لا يرضون حتىٰ تتبع الملتين ، وهاذا غير مرادٍ ولا يصحُ .

٢ ـ أما الجواب عن السُّؤال الثاني ، فإنه لو قال ذٰلك من دون
 ( لا ) أي : (ولن ترضىٰ عنك اليهود والنصاریٰ حتیٰ تتبع ملتيهما )كان
 المعنیٰ أنه لن يرضیٰ عنك الجميع ؛ حتیٰ تتبع الملَّتين .

ولو قال : ( ولن ترضىٰ عنك اليهود والنصاریٰ حتیٰ تتبع ملتهم ) احتمل ذٰلك معنيين :

الأول: أن الجميع لا يرضون حتى تتبع ملَّتهم .

بمعنىٰ أنك إذا اتبعت ملَّة اليهود ، رضيت عنك اليهود والنَّصارىٰ ، وهذا وإذا اتبعت ملة النَّصارىٰ ، وهذا البعد والنَّصارىٰ ، وهذا المعنىٰ لا يصحُّ وهو غير مراد .

والآخر : هو احتمالُ ما نصَّت عليه الآية أي : لن ترضىٰ عنك اليهودُ حتىٰ تتبع ملَّتهم ، ولن ترضىٰ عنك النَّصارىٰ حتىٰ تتَّبع ملَّتهم .

وما جاء في التعبيرِ القرآني نصَّ علىٰ المعنىٰ المراد من دون احتمالِ آخرَ .

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورةِ البقرةِ: ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَلَيِّعَ مِلَّتُهُمُّ قُلْ إِنَ هُدَى ٱللَّهِ هُوَ ٱلْهُدَئُ وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ ٱهْوَآءَهُم بَعْدَ ٱلَّذِى جَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [ البقرة : ١٢٠] .

وقال في سورةِ الرعدِ : ﴿ وَكَذَالِكَ أَنزَلْنَاهُ حُكُمًّا عَرَبِيًّا وَلَهِنِ ٱنَّبَعْتَ أَهُوَآءَ هُم بَعْدَ مَاجَآءَكَ مِنَ ٱلْعِلْمِ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا وَاقِبٍ ﴾ [الرعد: ٣٧].

# سؤالٌ

القد قالَ تعالىٰ في آيةِ البقرةِ : ﴿ بَعْدَ الَّذِي جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ ، وقال في آيةِ الرَّعدِ : ﴿ بَعْدَ مَا جَاءَكَ مِنَ الْعِلْمِ ﴾ .

٢ ـ قال في آيةِ البقرةِ : ﴿ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ .

وقال في آيةِ الرَّعدِ : ﴿ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيِّ وَلَا وَاقِ ﴾ .

فما سبب هاذا الاختلاف ؟

#### الجواب

١ \_ نقول أولاً: إن الفرقَ بين ( الَّذي ) و( مَا ) مع أن كليهما اسمُّ

موصولٌ ، أن ( الَّذي ) اسمٌ موصولٌ مختصٌ فهو مختصٌ بالمفردِ المذكَّرِ .

وأن ( مَا ) اسمٌ موصولٌ مشتركٌ يشترك فيه المذكرُ والمؤنث المفرد والمثنى والجمع .

وأنه حدد الأهواء في البقرةِ وعيَّنها بقوله : ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا النَّصَارَىٰ حَتَّىٰ تَلْبِعُ مِلَتَهُم ﴾ .

ولم يحددها في الرعد ، بل أطلقها ، غير أنه قال قبل هاذه الآية : ﴿ وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَةً ﴾ ولم يذكر هاذا البعض .

فجاء مع ذكرِ الأهواءِ المخصصةِ بالاسمِ الموصولِ المختصِّ وهو ( الذي ) .

وجاء مع ذكرِ الأهواءِ العامةِ بالاسم الموصول المشترك وهو (ما).

ثم إن العلم المذكور في كل من الآيتين مرتبط بالسياق الذي ورد فيه ، فالمقصود بالعلم في قوله : ﴿ وَلَهِنِ ٱتَّبَعْتَ أَهْوَآءَهُم بَعْدَ الَّذِى جَآءَكَ مِنَ الْمِلْمِ في آيةِ البقرةِ العلم بدين الإسلام ، وهو هدى الله وهو ما يقابل ملة اليهودِ والنَّصارى وهو معلومٌ .

وأما العلم المذكور في آيةِ الرَّعدِ ، فلم يعيَّن ولم يحدَّد وهو ما يقابل ﴿ وَمِنَ ٱلْأَخْرَابِ مَن يُنكِرُ بَعْضَةً ﴾ فلم يذكر الأحزاب ، ولم يذكر البعض الذي تنكره .

فجاء في العلم المحدَّد المعلوم بالاسم الموصول المختص وهو

( الذي ) ، وجاء في غير المعين بالاسم الموصول المشترك ، وهو ( ما ) فناسب كل تعبيرٍ موضعه .

٢ ـ وأما من ناحية الفاصلة في كل من الآيتين ، فإنه قال في البقرة : ﴿ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِيٍّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ .

وقال في الرَّعدِ: ﴿ مَا لَكَ مِنَ ٱللَّهِ مِن وَلِمِّ وَلَا وَاقِ ﴾ ، والواقي أعمُّ من النَّصير ، فالواقى هو الحافظ ، و( وقيل ) معناه : (حفظ ) .

والواقي يكون عاقلاً أو غيره ، فقد يكون من الجماداتِ أو غيرها ، فالسقف واقي ، والملابس واقيةٌ ، قال تعالىٰ : ﴿ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ الْمَحَدُّمُ الْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُمُ الْسَكُمُ ﴾ [ النحل : ٨١ ] .

وأما النصير فلا يكون إلا عاقلاً قادراً ، فجعل العامَّ وهو (الواقي) مع العام وهو عموم الأهواء ، والاسم الموصول المشترك (ما) ، وجعل الخاصَّ مع الأهواء المحددة ، والاسم الموصول المختص وهو (الذي).

٣ ـ إن النصير ينصر صاحبَه على الخصم والعدو ويمكّنه منه ،
 وأما الواقي فإنه يحفظه منه وقد لا يتمكّن من نصره .

فوجودُ النصير أتم في النعمةِ من وجودِ الواقي ؛ لأنه ينصره ، وإذا نصره فقد وقاه ، وإذا عدم النصير فإنه لا يزال مطلوباً لخصمه ، أو مهضوماً حقه ، حتى مع وجود ما يحفظه أو مَن يحفظه ، فإن الحافظ قد يخفي مَن يحفظه في مكان لا يعلمه خصمه أو لا يصل إليه .

فجعل نفي النَّصيرِ ـ وهو النعمة الأتم ـ مع الوزرِ الأعظم ، وهو

ترك ملة الإسلام إلى ملة اليهودِ أو النَّصارىٰ ، وجعل نفي الواقي الذي هو دون ذلك ، مع ما هو أقل ، وهو إنكار بعضِ الأحزابِ بعضَ ما أنزل إليه .

وقد تقول: لقد قلتَ في النقطة السَّابقة إن الواقي أعم من النصير، وإن مدلولَ الكلام ههنا، أن النصير أعم؛ لأنه ينصر صاحبه، وإذا نصره فقد وقاه، فهو واقي ونصيرٌ؟

والحق أنه لا تناقض بين القولين ، فإن النصير لابد أن يكون عاقلاً قادراً ، والمنصور عليه لابد أن يكون عاقلاً قادراً ، فهو مختصلٌ بذوي العلم والقدرة ؛ ناصراً ومنصوراً ومنصوراً عليه ، فلا تقول : هو نصيره من العقرب ، أو من الحر أو من البرد ، ونحو ذلك .

وأما الواقي فهو عامٌ فقد يكون عاقلًا أو غيره ، وكذَّلك ما تقيه منه ، فقد يكون عاقلًا أو غيره .

وما تقيه قد يكون عاقلاً أو غيره ، فإنك قد تقي بضاعةً من التَّلفِ ، وملابسَ من الوسخِ ، وماءً من القذرِ ونحو ذلك ، فلا الواقي ، ولا ما تقيه ، منه ، يُشترط أن يكون عاقلاً بخلاف النَّصير ، فإن النصرة مختصةٌ بالعقلاءِ ، وليست كذلك الوقاية ، فاتضح ما قلناه .

٤ - ثم إن سياق كل آية يقتضي فاصلتها التي وردت فيها من جهة أخرى ، فقد قال في آية البقرة : ﴿ وَلَن تَرْضَىٰ عَنكَ ٱلْيَهُودُ وَلَا ٱلنَّصَارَىٰ حَتَىٰ تَنَبِعَ مَلَمَهُم ۚ فَإذا اتبع ملتهم كان منهم ، وأهل الملة ينصرون أتباعهم على غيرهم من أصحاب الملل الأخرى ، فنفىٰ النصير عنه .

وأما آيةُ الرَّعدِ ، فلم يذكر فيها ذلك ، وإنما قال : ﴿ وَمِنَ ٱلْأَحْزَابِ
مَن يُنكِرُ بَعْضَةً ﴾ فإذا اتبع أهواءهم في ذلك البعض ، فإنه قد لا يقتضي
النصرة ومحاربة أعدائه ؛ من أجل ذلك البعض الذي قد يكون هيناً ،
وللكن ربما يحفظونه إذا وقع في شدةٍ أو أَمْرٍ ، مما هو دون الدخول في
مجابهةِ عدوه ، فنفي الواقي ، فناسب كل تعبيرٍ موضعَه كما هو ظاهر .

• - هاذا ومن الطريفِ أن نذكر أن كلمة ( نصير ) وردت في البقرة مرتين : مرة في هاذه الآية ومرة في الآية السابعة بعد المئة ، ولم ترد في سورة الرعد ، وأن كلمة ( واق ) وردت في سورة الرّعدِ مرتين ، مرة في هاذه الآية ، ومرة في الآية الرّابعة والثلاثين ، ولم ترد في البقرة ، فناسب ذلك من جهة أخرى .

آ ـ هاذا علاوة على تناسبِ فواصلِ الآياتِ في كلِّ سورةٍ ، فآية البقرة تناسب فاصلتها فواصل الآيات التي وردت في سياقها ، من مثل ألجَحِيمِ ، و المَخْسِرُونَ ، و الْمَالَمِينَ ، وفاصلة آية الرعدِ تناسب فواصل الآيات التي وردت في سياقها من مثل : ﴿ مَثَابِ ﴾ فواصل الآيات التي وردت في سياقها من مثل : ﴿ مَثَابِ ﴾ و : ﴿ الْمَصِتَابِ ﴾ و : ﴿ الْمُحِتَابِ ﴾ و : ﴿ الْمُحِتَابِ ﴾ و : ﴿ الْمُحِتَابِ ﴾ و : ﴿ الْمُحَالِدُي ورد في من كل جهةٍ ، والله أعلم .



قال تعالىٰ في سورةِ البقرةِ: ﴿ وَمَا جَعَلْنَا ٱلْقِبْلَةَ ٱلَّتِي كُنتَ عَلَيْهَاۤ إِلَّا لِنَعْلَمَ مَن يَتَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مِعَّن يَنقَلِبُ عَلَى عَقِبَيْةً وَإِن كَانَتَ لَكَبِيرَةً إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللهُ ﴾ [ البقرة : ١٤٣] .

وقال في سورةِ الأنعامِ: ﴿ أُوْلَيَهِكَ ٱلَّذِينَ ءَانَيْنَهُمُ ٱلْكِنَبَ وَٱلْمَكُمَ وَٱلنَّبُوَةَ فَإِن يَكُفُرُ بِهَا هَاوُلَآءِ فَقَدُ وَكَلَنَا بِهَا قَوْمًا لَيْسُواْ بِهَا بِكَنفِرِينَ ۞ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُدَنِهُمُ ٱقْتَدِةً﴾ [ الأنعام : ٨٩ ـ ٩٠ ] .

وقال في سورةِ الزمرِ : ﴿ وَالَّذِينَ اَجْتَنَبُواْ الطَّعْوَتَ أَن يَعْبُدُوهَا وَأَنَابُواْ إِلَى اللّهِ هَمُ اللّهُ مَن فَيَشَر عِبَادِ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهَ مَا اللّهُ مُ اللّهُ مُ اللّهُ وَأُولَتِهِكَ هُمُ أُولُواْ الْأَلْبَابِ ﴾ [ الزمر : ١٧ - ١٨ ] .

#### سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ البقرةِ : ﴿ إِلَّا عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ﴾ ، فحذف العائد على ( الذين ) من الفعل ( هدى ) .

وكذلك في آيةِ الأنعامِ ، فقد قال : ﴿ أُولَيْكِ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ﴾ ، ولم يقل : ( هداهم ٱلله ) .

في حين قال في آيةِ الزمرِ : ﴿ أُوْلَـٰتَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَىٰهُمُ ٱللَّهُ ﴾ فذكر العائد وهو الضمير ( هم ) المتصل بالفعل ( هدىٰ ) ؟

# الجواب

إن هـٰذا النوع من الحذفِ إنما هو من الحذف الكثير في اللغة ، والفرق بين الذكر والحذف ، أن الذكر يفيد التوكيد كما هو معلومٌ ، ومعنىٰ ذٰلك أن قوله : ﴿ أُولَكَيِكَ الَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ ﴾ آكدُ من قوله : ﴿ الَّذِينَ هَدَنْهُمُ اللَّهُ ﴾ آكدُ من قوله : ﴿ اللَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ ؛ لأنه صرح بذكر الضمير .

أما الفرق بين آيةِ البقرةِ وآيةِ الزمرِ ، فإن آية الزمر تقتضي التوكيد أكثر من آية البقرة ، وذلك أن آية البقرة إنما هي في تحويلِ القبلةِ .

وأما آية الزمرِ فإنها فيمن يستمعون القول فيتبعون أحسنه ، وهاؤلاء على درجة كبيرة من الهدى ، فإنهم لا يكتفون باتباع الحسنِ ، وإنما يتبعون الأحسن ، ثم إنه جاء معهم بالفاء ، فقال : ﴿فَيَــتّبِعُونَ أَحْسَنَهُو ﴾ ولم يأت بـ : (ثم) ، والفاء تدل على الترتيبِ والتعقيبِ ، فإنهم بمجرد سماع القول يتبعون الأحسن .

وقال: (يتبعون) مضارع (اتبع) بتضعيف التاء، وهو على وزن (افتعل) الدال على المبالغة في الاتباع، ولم يقل (يتبعون) بالتخفيف، وهاذه مرتبة عظيمة أعلى من مجرّد اتباع القبلة الأن اتباع القبلة إنما هو من استماع القول واتباعه، فهو واحد من الأمور المطلوبة.

فهداية المذكورين في الزمرِ أعلى وآكد ؛ لأنها تشمل ما ذكره في آيةِ البقرةِ وغيره مما يريده الله .

ولذا كان التوكيدُ في الزمرِ هو المناسب .

وأما آيةُ الأنعامِ فهي في جمع من رسلِ ٱلله وأنبيائهِ وفيهم أولو العزم ، ولا شكَّ أن هـٰؤلاء أعلىٰ من المذكورين في آية الزمر .

قد تقول: ولماذا إذن لم يذكر الضَّمير مع فعلِ الهدايةِ ، مع أنهم أولىٰ بالتوكيد من غيرهم ؟

والجواب : إن ربنا ذكر كل أحوالِ الهدايةِ مع هـلؤلاء الذين ذكرهم في سياق آيةِ الأنعام ، واستعمل كل أنواع التّعديةِ لفعلِ الهدايةِ .

فقد عدَّىٰ الفعل إلىٰ المفعول مباشرة بأسمائهم الظَّاهرة، فقال : ﴿ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ ۖ وَمِن ذُرِّيَّيَهِ الْوَدَ وَسُلَيَّمَانَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ. . . ﴾ إلخ .

فعطف هاؤلاء الأنبياء والرسل على نوح الذي هو مفعول ﴿ هَدَيْنَا﴾ أي: ومن ذريته هدينا سليمان وأيوب ويوسف . . . إلخ ، ثمَّ عدَّىٰ الفعل إلى ضميرهم أيضاً ، فقال : ﴿ وَاجْنَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ [ ٨٧ ] ، فقال : ﴿ وَهَدَيْنَاهُمْ فعدَّىٰ الفعل إلىٰ ضميرهم ، كما قال : ﴿ أُولَتَهِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ ﴾ وزاد علىٰ ذلك الاجتباء .

ولم يكتفِ بذاك ، بل قال أيضاً : ﴿ أُوْلَيَهِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ﴾ فحذف مفعول (هدى ) وهو الضّمير العائد على الرسل ، فجعل الكلام على

صورة المطلق فأطلق المعنى ، إذ يحتمل هذا التعبير معنيين :

الأول : أولئتك الذين هداهم ألله ، وهو الأظهرُ .

والثاني: أولائك الذين هدى ٱلله بهم .

فصار المعنى : أولئك الذين هداهم الله وهدى بهم ، ولو ذكر الضّمير لدلَّ على معنى واحدٍ ، فاتسع المعنى بالحذف .

ولا شُكَّ أن هـٰذا المعنىٰ أوسع من ذكرِ الضَّمير وأمدح لهم .

فزاد على ما ذكره في الزمرِ بالتعدية إلى المفعول المباشرِ ، وهو الاسم الظاهر ، وبالحذف للدلالة على الإطلاقِ واتساع المعنى .

ثم إنه ذكر من الهداية ما لم يذكره في الآيتين.

فقد ذكر الهداية العامة ، وهو قوله : ﴿ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبَلُ ۗ وَمِن دُرِّيَّتِهِ عَاهُ وَمِن أَنُو كُن فَعَلَ أَوْ وَمِن دُرِّيَّتِهِ عَاهُ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

ثم أفاد بالحذف أنه هداهم ، وهدى بهم .

هلذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى ، أنه أسند فعل الهداية مع رسل ألله مرة إلى ضمير التعظيم ، فقال : ﴿ وَنُوحًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيّتَتِهِ عَالَى مَا يَسَلَمُ وَالْ عَلَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِيّتَتِهِ عَالَى الله عَلَيْنَا مِن قَبْلُ مَا يَسَلِمُ الله عَلَيْنَا مِن قَبْلُ مِرَطِ مَسْتَقِيمٍ ﴾ .

وأسنده مرةً أخرى إلى اسمه الجليل وهو اسمه العَلَم، فقال: ﴿ أُوْلَيْكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ ﴾ .

في حين أسنده في الآيتين الأخريين إلىٰ اسمه العلم ، فزاد الإسناد مع الرسلِ علىٰ ما في الآيتين الأخريين .

هاذا علاوة على ما ذكره من التعظيم لأنبيائه ، ما لم يذكره مع الآخرين من نحو قوله : ﴿ وَكُلُّا فَضَّالُنَا عَلَى ٱلْمَالَمِينَ ﴾ [ ٨٦ ] .

وقوله : ﴿ وَٱجْنَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ إِلَىٰ صِرَطٍ مُسْتَقِيمٍ ﴾ فزاد الاجتباء علىٰ الهداية .

وقوله: ﴿ أُوْلَتِهِكَ ٱلَّذِينَءَاتَيْنَهُمُ ٱلْكِئْبَ وَٱلْحُكِّرَ وَٱلنَّابُوَّةُ ﴾ [ ٨٩ ] .

وقوله : ﴿ فَبِهُ دَنَّهُمُ ٱقْتَدِةً ﴾ [ ٩٠ ] .

فناسب كلُّ تعبيرٍ موضعه .

وقد تقول: ألا يحتمل الحذف في آيةِ البقرةِ ، وهي قوله: ﴿ وَإِن كَانَتُ لَكِيرَةً إِلَّا عَلَى اللَّهِ ﴾ ما ذكرته في قوله: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ ما ذكرته في قوله: ﴿ أُولَتِكَ الَّذِينَ هَدَى اللَّهُ ﴾ فيكون المعنى: إلا على الذين هداهم الله وهدى بهم ، فيتسع المعنى ، فيكون مَن ذكرهم في البقرةِ أعلىٰ ممن ذكرهم في الزمرِ ، نظير ما ذكرته في آية الأنعام ؟

والجوابُ : إن السِّياق يأبىٰ ذلك ، فإن هاذه الآية في تحويلِ القبلةِ الله الكعبةِ ، بعد أن كانت إلىٰ بيت المقدس ، ويكفي في ذلك أن يتجه المسلم إلىٰ الكعبة في صلاته ، وأن يهديه ٱلله للرضا بذلك ، سواء كان

يهدي الآخرين أم لا ، وسواء كان عالماً أم لا .

فمن رضي بذلك واتجه إلىٰ القبلة ، شملته الآية أيّاً كان ، فلا يصحُّ تقدير ما ذكرت .

وقد تقول : ولِمَ لَم يحذف الضَّمير في آية الزمر ، فيقول : ﴿ أُوْلَيَهِكَ اللَّهِ مَدَى اللَّهُ ﴾ ليشمل الذين هداهم الله وهدى بهم ، فيكون أمدحَ لهاؤلاء ، كما فعل في آية الأنعام ؟

والجوابُ : إن ذكر الضَّميرِ ههنا من رحمةِ آلله بنا ، ولو حذفه لكانت البشرى لا تنال إلا مَن هداه آلله وهدى به ، فيكون ممن جمع بين الأمرين ، ولا تَنال مَن هداه آلله ولم يَهدِ به ، فذِكْرُ الضَّميرِ أفاد نصًّا أن البشرى تنال مَن هداه آلله ، وأن ذلك كافٍ لأن تناله بشرى ربِّنا .

وهلذا من رحمته سبحانه بعباده ، والحمد لله ربِّ العالمين .

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورة البقرة: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَكْتُمُونَ مَا آنَزَلْنَا مِنَ ٱلْبَيِّنَتِ
وَالْهُدَىٰ مِنْ بَعْدِ مَا بَيَّنَكُ لِلنَّاسِ فِي ٱلْكِنَكِ أُولَتَهِكَ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ
اللَّعِنُونَ شَيْ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتَهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا ٱلنَّوَابُ
اللَّعِنُونَ شَيْ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتَهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا ٱلنَّوَابُ
اللَّعِنُونَ شَيْ إِلَّا ٱلَّذِينَ تَابُواْ وَأَصْلَحُواْ وَبَيَّنُواْ فَأُولَتَهِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا ٱلنَّوَابُ

وقال فيهم أيضاً : ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُواْ وَهُمَّ كُفَّارُ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَعَنَهُ اللّهِ وَالْمَلَتِهِكَةِ وَالنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﷺ خَلِدِينَ فِيهَا لَا يُحَفَّفُ عَنْهُمُ ٱلْعَذَابُ وَلَا هُمْ يُنظرُونَ ﴾ [ البقرة : ١٦١ - ١٦٢] .

فقال في الآيةِ الأولىٰ: ﴿ أُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنُهُمُ اللَّهِ وَلَكَ ۚ ۖ ۗ ﴿ أُولَتَهِكَ يَلْعَنُهُمُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّا

وقال في الآيةِ الثانيةِ: ﴿ أُولَتِهِكَ عَلَيْهِمْ لَغَنَهُ ٱللَّهِ وَٱلْمَلَتَهِكَةِ وَٱلنَّاسِ أَجْمَعِينَ ﴾ بالصيغة الاسمية ، فَلِمَ ذاك ؟

#### والجواب

إن الآية الأولىٰ قيلت فيمن كان لا يزال في الحياة الدنيا ، فجاء بالفعل ، (يكتمون) مضارعاً ، وجاء بفعل اللعنةِ مضارعاً ، فما

داموا يكتمون ما أنزل ألله تصيبهم اللعنة ، إلا الذين تابوا وأصلحوا وبيّنوا ، فأولئك يتوب ألله عليهم .

وهاذا هو المناسب لفعلهم ، فاللعنة تستمرُّ ما دام الكتمان مستمرّاً .

وأما الآية الثانية فنزلت في الذين ماتوا على الكفر، وقد انقطعت أعمالهم وثبتوا على حالةٍ واحدةٍ ، لا يرجى لهم تبديلٌ ولا تغييرٌ ، فجاء باللعنة بالصيغة الاسمية للدلالةِ على الثبوتِ ، فناسب كلُّ تعبيرٍ مكانه الذي ورد فيه .



وقال تعالىٰ في سورةِ البقرةِ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوا كُلُوا مِن طَيِبَنتِ مَا رَزَقَنَكُمُ وَاشْكُرُوا لِلَّهِ إِن كُنتُمْ إِنَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [ البقرة : ١٧٢ ] .

وقال في سورةِ النحلِ : ﴿ فَكُلُواْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ حَلَالًا طَيِّبًا وَالنَّحَالُ وَاللَّهِ إِن كُنتُمَّ إِيَّاهُ تَعْبُدُونَ ﴾ [ النحل : ١١٤ ] .

# سؤالٌ

لماذا قال في آية البقرة : ﴿ وَٱشۡـُكُرُواْ بِلَّهِ ﴾ فأمر بالشكرِ لله ، وقال في آيةِ النحلِ : ﴿ وَٱشۡـكُرُواْ نِعْمَتَ ٱللَّهِ ﴾ فأمر بشكرِ النَّعمةِ ؟

#### الجواب

إن السِّياق الذي وردت فيه آيةُ البقرةِ ، إنما هو في الكلام علىٰ ٱلله ، والسياق الذي جاءت فيه آيةُ النحلِ في الكلام علىٰ النعم .

فقد قال تعالىٰ في سياقِ آيةِ البقرةِ : ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَن يَنَخِذُ مِن دُونِ النَّاسِ مَن يَنَخِذُ مِن دُونِ اللَّهِ أَندَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ وَالَّذِينَ عَامَنُواْ أَشَدُ حُبَّا بِلَلَّ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُواْ إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابِ ﴾ [ ١٦٥ ] .

وقال قبل الآيةِ: ﴿ وَمَثَلُ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ كَمَثَلِ ٱلَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لَا يَسْمَعُ إِلَّا

دُعَآةً وَنِدَآءً صُمُّ الكُمُّ عُمَى فَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ ﴾ [ ١٧١].

فالكلام كما ترى على آلله ، وعلى ما يدعوه الكفار من الآلهة ، فناسب الأمرُ بشكر آلله .

وأما آية النحلِ فهي في سياق النعم ، فقد قال قبل الآية : ﴿ وَضَرَبَ اللَّهُ مَثَلًا قَرْيَةً كَانَتُ ءَامِنَةً مُطْمَيِنَّةً يَأْتِيهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِن كُلِّ مَكَانِ فَكَ مَثَلًا قَرْيَةً بِأَنْفُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُوا فَكَ نَوْلًا عَلَيْهِ اللَّهِ فَأَذَاقَهَا ٱللَّهُ لِبَاسَ ٱلْجُوعِ وَٱلْخَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصَى نَعُونَ ﴾ [ ١١٢ ] .

فذكر القرية التي كفرت بأنعم الله ، فأذاقها الله لباس الجوع والخوف ، فناسب الأمر بشكرِ النعمةِ ؛ لئلا يصيبهم ما أصاب من قبلهم .

هاذا إضافةٌ إلىٰ أن كلمة ( النعمة ) وردت في سورة النحل أكثر مما وردت في سورة البقرةِ ستَّ مراتٍ ، وردت في سورة البقرةِ ستَّ مراتٍ ، ووردت في النحل تسع مراتٍ ، فناسب كلُّ تعبيرٍ مكانه من جهةٍ أخرىٰ .



قال تعالىٰ في سورة البقرة: ﴿ ﴿ وَٱلْوَلِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوَلِدَهُنَّ حَوَلَيْنِ كَامِلَيْنَ ۗ لِمَنْ أَرَادَ أَن يُتِمَّ ٱلرَّضَاعَةَ وَعَلَى ٱلْمَوَلُودِ لَهُ رِزْقُهُنَّ وَكِسُوَتُهُنَّ بِالْمُعْرُوفِ ﴾ [ البقرة: ٢٣٣].

### سؤالٌ

١ - لماذا قال : ﴿ وَعَلَى ٱلْمَؤْلُودِ لَهُ ﴾ ولم يقل : ( وعلى الوالدِ ) ؟

٢ - ولماذا قال : ﴿ ﴿ وَالْوَلِدَاتُ ﴾ بالجمع ، وقال : ﴿ وَعَلَى ٱلْمَوْلُودِ
 لَهُ ﴾ بالإفراد ؟

ح ولماذا قال : ﴿ وَعَلَى ٱلْمَؤْلُودِ لَهُ رِزْفُهُنَ ﴾ ولم يقل : (وعلىٰ الوالدات أن يرضعن ) كما قال في الوالد ؟

#### الجوات

ا - بالنسبة إلى السُّؤالِ الأول فإنه قال : ﴿ وَعَلَى ٱلْمَؤُلُودِ لَهُ ﴾ دون الوالد « للدَّلالة على أن الأولاد للآباء لا للأمهات ، ولهاذا يُتسبون إليهم دونهن كأنهن إنما ولدن لهم فقط »(١) .

٢ - وأما بالنسبة إلى السؤالِ الثاني ، فإنه عبر بـ: ( الْوَالِدَاتُ )

<sup>(</sup>١) فتح القدير (١/ ٢٤٥).

علىٰ صيغة الجمع دون المولود له ؛ للكثرةِ النسبية ، فإن الوالدات أكثر من الآباء ؛ لأن الأب قد تكون له أكثر من زوجة ، وكلهن يلدن والوالد واحد .

" - وأما بالنسبة إلىٰ السؤالِ الثالثِ ، فإنه قال : ﴿ وَعَلَى ٱلْمُؤْلُودِ لَهُ رِنْقُهُنَ ﴾ ولم يقل : ( وعلىٰ الوالدات أن يرضعن ) لأن الزوج مكلف بالرزق والكسوة للزوجاتِ ، أما الزوجة فلا يجب عليها أن ترضع أولادها ، وهي غير مكلفةٍ بذلك ، بل لها أن تمتنع عن إرضاع ولدها ، فيبحث له والده عن مُرضعةٍ ، كما قال تعالىٰ : ﴿ وَإِن تَعَاسَرُ ثُمُ فَسَتُرْضِعُ لَهُ وَالطلاق : ٢ ] .

ولهاذا لم يقل : (وعلى الوالدات أن يرضعن ) كما لم يقل : (والوالدات ليرضعن ) بلام الأمر ، وإنما قال : ﴿ ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ ﴾ .



قال تعالى في سورة البقرة: ﴿ حَفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوْةِ الْوُسْطَىٰ وَقُومُواْ لِلَّهِ قَانِتِينَ ﴿ فَإِذَا أَوْ رُكَّبَانًا ۚ فَإِذَا آمِنتُمْ فَأَذَكُرُواْ اللَّهَ كَمَا عَلَمَكُم مَا لَمْ تَكُونُواْ تَعْلَمُونَ ﴾ [ البقرة: ٢٣٨ ـ ٢٣٩] .

# سؤالٌ

وبعدها: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّونَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجًا . . . ﴾ [ ٢٤٠ ] ؟

#### الجواب

ا لمشكلاتِ بين الزَّوجين قد تؤدي إلىٰ أن يحيف أحدهما
 علىٰ الآخر ، وينتصر لنفسه ، فيظلم الآخر .

وإن الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر ، كما قال ربنا (١) ، فأمرهم بذلك ؛ ليرتدعوا ، ولئلا يبغي بعضهم على بعض .

٢ ـ ثم إنه أمرهم بالمحافظة على الصلاة ؛ لئلا تشغلهم
 المشكلات العائلية عنها ، فيتركوها أو يتهاونوا في أدائها .

وقد أمرهم بالمحافظةِ عليها في الوقت الذي هو أشدُّ من ذلكَ ، وذٰلك عند الخوفِ ، فقال : ﴿ فَإِنْ خِفْتُمْ فَرَجَالًا أَوْ رُكُبَانًا ﴾ ، فكيف فيما هو دون ذلكَ ؟

وهاذا يدل على عِظم هاذهِ الفريضةِ ، وأنه ينبغي ألا يشغلهم عنها شاغل مهما عظم .

العنكبوت الآية (٤٥).



قال تعالى في سورة البقرة: ﴿ فَلَمَّا فَصَلَ طَالُوتُ بِالْجُنُودِ قَالَ إِنَّ اللَّهَ مُبْتَلِيكُم بِنَهَ مِنْ فَمَن شَرِبَ مِنْهُ فَلَيْسَ مِنِّي وَمَن لَّمْ يَطْعَمْهُ فَإِنَّهُ مِنِي إِلَّا مَنِ الْغَرَفَ غُرْفَةً بِيَدِودً ﴾ [ البقرة : ٢٤٩ ] .

# سؤالٌ

لماذا قال : ﴿ وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ ﴾ ولم يقل : ( ومن لم يشربه ) ، مع أن الكلام على الماء ؟

#### الجوابُ

يقال : ( طعم ) إذا أكل أو ذاق ، والطَّعم الذوق ، وهو يكون في الطعام والشَّراب .

يقال : طعمه مر أو حلو أو غير ذلك ، ويكون ذلك في كل شيء مما يؤكل أو يُشرب (١) .

ثم إن « الماء قد يُطعم إذا كان مع شيء يمضغ .

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (طعم).

ولو قال : (ومن لم يشربه ) لكان يقتضي أن يجوز تناوله إذا كان في طعام .

فلما قال : ﴿ وَمَن لَمْ يَطْعَمْهُ ﴾ تبين أنه لا يجوز تناوله علىٰ كلِّ حالٍ الا قدر المستثنىٰ وهو الغرفة باليد »(١) .

<sup>(</sup>١) المفردات (طعم).



قال تعالىٰ في آلِ عمرانَ علىٰ لسان زكريا عَلَيْتَلَا ، حين بشرته الملائكة بيحيىٰ : ﴿ قَالَ رَبِّ أَنَّ يَكُونُ لِى غُلَامٌ وَقَدْ بَلَغَنِيَ ٱلْكِبَرُ وَٱمْرَأَقِ عَاقِرٌ ۗ قَالَ كَذَلِكَ ٱللهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ [آل عمران: ٤٠].

وقال علىٰ لسان مريم ، حين بشرتها الملائكة بالمسيح : ﴿ قَالَتْ رَبِّ أَنَّى يَكُونُ لِى وَلَدُ وَلَمْ يَمْسَنِي بَشَرُ قَالَ كَذَاكِ ٱللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ إِذَا قَضَىٰ أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ إِنَّا فَيَكُونُ ﴾ [ آل عمران : ٤٧ ] .

## سؤالٌ

١ \_ لماذا قال زكريّا : ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي عُلَامٌ ﴾ .

وقالت مريمُ : ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي وَلَدُّ ﴾ .

فذكر زكريّا الغلام ، وذكرت مريم الولد ؟

٢ \_ لماذا قال ٱلله مخاطباً زكريّا: ﴿ كَنَالِكَ ٱللَّهُ يَفْعَلُ مَا يَشَاءُ ﴾ .

وقال مخاطباً مريمَ : ﴿ كَذَالِكِ اللَّهُ يَخَلُقُ مَا يَشَآءُ ﴾ .

فاستعمل ( الفعل ) مع زكريًّا ، و( الخلق ) مع مريم ؟

### الجواب

ا ما بالنّسبة إلى استعمال الغلام مع زكريًا فهو المناسب ؟
 لأن ٱلله بشره بيحيى ، قال تعالى : ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتَهِكَةُ وَهُو قَآبِهُم يُصَلِي فِ الْمِحْرَابِ أَنَ ٱللّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ مُصَدِّقًا بِكَلِمَةٍ مِّنَ ٱللّهِ ﴾ [ ٣٩ ] . ويحيىٰ غلام .

أما بالنّسبة إلى استعمالِ الولدِ مع مريم ، فهو المناسب أيضاً ؛ ذلك أن ٱلله بشرها بكلمة منه اسمه المسيح ، قال تعالىٰ : ﴿ إِذْقَالَتِ ٱلْمَلَيْكَةُ لَا اللهُ يَكُمُّرْيَمُ إِنَّ اللهَ يُبَشِّرُكِ بِكَلِمَةِ مِّنْهُ ٱلْمُسِيحُ عِيسَى ٱبْنُ مَرْيَمَ ﴾ [ ٤٥ ] .

والكلمة أعم من الغلام فهي تصحُّ لكل ما أراد ألله أن يكون ، قال تعالىٰ : ﴿ إِنَّمَا آمَرُهُۥ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَن يَقُولَ لَهُۥ كُن فَيكُونُ ﴾ [ينس : ٨٦] ، والولد أعمُّ من الغلام ، فالولد يُقال للذكر والأنثىٰ ، والمفرد والجمع ، قال تعالىٰ : ﴿ إِن تَرَنِ أَنَا أَقَلَ مِنكَ مَا لَا وَوَلَدًا ﴿ فَعَسَىٰ رَبِّ أَن يُؤْتِينِ خَيْرًا مِن جَنَيْكِ ﴾ [الكهف : ٣٩ ـ ٤٠] .

فلما بشَّرها بالكلمة وهي عامة ، سألت بما هو أعمُّ من الغلام وهو الولد ، فناسب العمومُ العمومَ والخصوصُ الخصوصَ .

أَلَا تَرَىٰ في سورةِ مريمَ ، حين بشرها رسول ربها بالغلام قائلاً : ﴿ قَالَ إِنَّمَاۤ أَنَاْ رَسُولُ رَبِّكِ لِأَهَبَ لَكِ غُلَامًا زَكِيًّا ﴾ [ مريم : ١٩ ] .

قالت : ﴿ أَنَّ يَكُونُ لِي غُلَامٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَشَرٌ ﴾ [ مريم : ٢٠ ] ، فناسبَ كل تعبيرِ مكانه .

٢ - وأما قوله مخاطباً زكريًا : ﴿ كَذَالِكَ ٱللَّهُ يَفْعَـ لُ مَا يَشَاءُ ﴾ ،

وقوله مخاطباً مريم : ﴿ كَذَلِكِ اللَّهُ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ ﴾ فهو المناسب أيضاً .

ذٰلك أن الفعلَ أيسر من الخلقِ ، فالفعلُ عامٌ ، ألا ترىٰ أنه قد يقول لك قائل : لِمَ فعلت كذا ؟ ولم تفعل كذا ؟ فتقول : أنا أفعل ما أشاء .

ولا يصحُّ أن تقول : ( أنا أخلق ما أشاء ) فإنك لا تستطيعُ ذٰلك .

هاذا وإن إيجاد الذريَّةِ من أبوين مهما كان شأنهما ، أيسر من إيجادها من أمِّ بلا أب .

فناسب ذكرُ الفعلِ الذي هو أيسرُ من الخلقِ مع زكريا . وناسب ذكرُ الخلقِ مع مريمَ التي لم يمسسها بشرٌ .



قال تعالىٰ في آلِ عمرانَ: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا فِي اللَّهُ فَيَ وَأَمَّا الَّذِينَ وَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَكَمِلُواْ اللَّهِ فَيَ وَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَكَمِلُواْ الصَّلِحَاتِ فَيُوفِي هِمَ أُجُورَهُمُّ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّلِمِينَ ﴾ [آل عمران: ٥١ - ٥٧].

# سؤالٌ

لماذا قال في الآية الأولى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُواْ فَأْعَذِبُهُمْ ﴾ بإسنادِ التعذيبِ إلى ضميرِ المتكلِّم ، وقال في الآية الثانية : ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ عَامَنُواْ وَعَكِمُواْ ٱلصَكِلِحَاتِ فَيُوفِيهِمْ أُجُورَهُمٌ ﴾ بإسنادِ توفيةِ الأجورِ إلى الغائبِ ولم يقل : ( فأوفيهم أجورهم ) فيكونُ الكلامُ على نسقٍ واحدٍ ؟

### الجوابُ

إِن الآيةَ الأولىٰ في سياق كلام الله سبحانه عن نفسه ، قال تعالىٰ : ﴿ إِذْ قَالَ اللّهُ يَنْعِيسَىٰ إِنِي مُتَوَفِيكَ وَرَافِعُكَ إِلَىٰ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الّذِينَ كَفَرُواْ وَجَاعِلُ الّذِينَ التّبَعُوكَ فَوْقَ الّذِينَ كَفَرُواْ إِلَىٰ يَوْمِ الْقِيكَمَةُ ثُمَّ إِلَىٰ مَرْجِعُكُمُ فَأَحْتُمُ الّذِينَ التّبَعُوكَ فَوْقَ الّذِينَ كَفَرُواْ فَأَعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا ﴾ بَيْنَكُمْ فِيمَا كُنتُمْ فِيهِ تَخْلِفُونَ شَي فَأَمَّا الّذِينَ كَفَرُواْ فَأُعَذِبُهُمْ عَذَابًا شَكِيدًا ﴾ ومده ٥٠].

فناسب إسنادُ التعذيبِ إلى نفسه ، جرياً مع سياقِ الحديثِ عن النفس .

وأما الآية الثانية ، فهي في مقام الالتفاتِ إلىٰ الغائب ؛ وذلك ليكون مدخلًا إلىٰ قوله تعالىٰ : ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾ فإنه لو لم يلتفت لقال : ( وأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فأوفيهم أجورهم وأنا لا أحب الظالمين ) .

ولم يرد فعل الحبِّ من الله في القرآن ؛ إثباتاً أو نفياً مسنداً إلى ضميرِ المتكلِّمِ ، أي إن الله سبحانه وتعالىٰ لم يقل في جميع القرآن مخبراً عن نفسه بنحو : ( وأنا لا أحب الظالمين أو المعتدين ) أو : ( وأنا أحب الصابرين أو المحسنين ) بل يسند ذلك إلىٰ لفظِ الجلالةِ في الأغلبِ ، أو إلىٰ ضميره كأن يقول : ( إنه لا يحب المسرفين ) أو : ( إنه لا يحب المعتدين ) .

فالمناسبُ هو الالتفاتُ ، وليس الاستمرارُ بالحديثِ عن النفسِ .



قال تعالىٰ في آلِ عمرانَ: ﴿ فَإِن تَوَلَّوْا فَقُولُوا ٱشْهَـدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [آل عمران: ٦٤] .

وقال في سورةِ هودٍ : ﴿ قَالَ إِنَىۤ أُشْهِدُ ٱللَّهَ وَٱشْهَدُوۤاْ أَنِي بَرِىٓ ۗ مِّمَّا تُشْرِكُونُ ۚ فِيَا مُنْكُونُ ۚ فَيْ مِن دُونِهِ ۚ ﴾ [هود : ٥٤ ـ ٥٥ ] .

## سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ آلِ عمرانَ : ﴿ أَشَهَكُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ فجاء بالباء مع ( أنا ) ولم يذكرها في قولهِ : ﴿ وَأَشْهَدُوۤ ا أَنِّى بَرِىٓ ۗ ﴾ فلم يقلْ : ( بأني بريء ) مع أن الفعلَ فيهما واحدٌ ، وهو قوله : ( اشهدوا ) ؟

### الجواب

إن الباءَ مُقدرةٌ في قوله تعالىٰ : ﴿ وَٱشْهَدُوۤا أَنِي بَرِيٓ ۗ ﴾ والمصدر المؤول منصوب علىٰ نزعِ الخافض ؛ لأن (شهد) بهاذا المعنىٰ يتعدَّىٰ بالباء ، وذلك نحو قوله تعالىٰ : ﴿ إِلَّا مَن شَهِدَ بِٱلْحَقِّ ﴾ [الزخرف: ٨٦] ، وقوله : ﴿ وَمَاشَهِدُنَا إِلَّا بِمَاعَلِمْنَا ﴾ [يوسف: ٨١] .

ومعلومٌ أن الذكر أقوى وآكدُ من الحذفِ ، فقوله : ﴿ ٱشْهَادُواْ بِأَنَّا

مُسْلِمُونَ﴾ أقوىٰ وآكد من قوله: ﴿ وَٱشْهَدُوۤ اْ أَنِّي بَرِيٓ ءُ مِّمَّا لَثُمْرِكُونَ ۗ ﴾.

وسياقُ كلِّ من الآيتين يوضح ذٰلك .

قال تعالىٰ في آلِ عمرانَ : ﴿ قُلْ يَتَاَهْلَ ٱلْكِنَابِ تَعَالُواْ إِلَىٰ كَلِمَةِ سَوَآمِ بَيْنَنَا وَبَيْنَكُوْ أَلَّا نَعُبُدَ إِلَّا اللهَ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ - شَكِيْنًا وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُنَا بَعْضًا أَرْبَابًا مِّن دُونِ ٱللَّهِ فَإِن تَوَلَّواْ فَقُولُواْ ٱشْهَدُواْ بِأَنَّا مُسْلِمُونَ ﴾ [ ٦٤ ] .

وقال في سورة هود: ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا ٱعْتَرَىنكَ بَعْضُ الِهَتِنَا بِسُوَةً قَالَ إِنَّ أَشْهِدُ اللَّهَ وَاشْهَدُوا أَنِي بَرِىٓ ثُو مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا ٱعْتَرَىنكَ بَعْضُ اللَّهَ وَٱشْهَدُوا أَنِي بَرِىٓ ثُو مِمَّا تُشْرِكُونَ ﴿ إِن نَقُولُ إِلَّا اللَّهَ وَاشْهَدُوا إِلَيْهِ مَا تُشْرِكُونَ اللَّهُ وَاشْهَدُوا بَعْنَا فِلْمُ لَا نُظِرُونِ ﴾ [80-00].

ومن النَّظرِ في كلِّ من الموضعين ، يتضح أن ما ذكره رسول ٱلله في آل عمرانَ ، أكثرُ مما قاله نبيُّ ٱلله هودٌ في سورةِ هودٍ .

فقد قال في آلِ عمرانَ :

- ١ ﴿ أَلَّانَفُ بُدَ إِلَّاللَّهُ ﴾ .
- ٢ ﴿ وَلَا نُشْرِكَ بِهِ عَشَيْنًا ﴾ .
- ٣ ﴿ وَلَا يَتَّخِذَ بَعْضُ نَا بَعْضًا أَرْبَا بَا مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ .

وأما في هود فقد ذكر البراءة من الشرك فقط فقال: ﴿ أَنِي بَرِيٓ ۗ مِّمَا تُشْرِكُونُ ۚ فَيَا عِمرانَ . تُشْرِكُونُ ۚ فَيَا عِمرانَ .

ثم لو نظرنا فيما جاء عن الشِّركِ في كلِّ من الموضعين ، لوجدنا أن ما في آل عمرانَ أقوىٰ وأعم ، فقد قال فيها : ﴿ وَلَا نُثْرِكَ بِهِ - شَيْئًا ﴾ أي : أيُّ شيء كان ، وهذا التعبير يحتمل معنيين : لا نشرك به شيئاً من

الشِّركِ ، ولا نشرك به شيئاً من الأشياءِ .

في حين قال في هود: ﴿ أَنِي بَرِىٓ ۗ مِّمَا تُشْرِكُونَ ۚ هِاللهِ ذَكَرِ اللهِ أَنِي بَرِىٓ ۗ مِمَا تُشْرِكُونَ هُولِهِ مَا يشرك قومه. فكان ما في آلِ عمرانَ أعم وأشمل ؛ لأنه نفى كل أنواع الشِّركِ ويدخل فيه ما ذكره في هودٍ .

فكان ما في آلِ عمرانَ أقوى وآكد وأعم ، فناسبَ ذكر الباءِ فيه ، ولما كان ما في هود جزءاً مما ذكر في آلِ عمرانَ ناسب الحذف ، والحذف في نحو هذا قياس كما هو معلومٌ .



قال تعالىٰ في آلِ عمرانَ: ﴿ وَلِلَّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ مَنِ ٱسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ۚ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيُّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [ آل عمران : ٩٧ ] .

### سؤالٌ

من المعلوم أن الحجَّ عبادة مأمور بها المسلمون ، وهي ركنٌ من أركان الإسلام ، فلماذا قال : ﴿ وَلِلّهِ عَلَى ٱلنَّاسِ حِجُّ ٱلْبَيْتِ ﴾ فقال : ﴿ عَلَىٰ المسلمين ﴾ النَّاسِ ﴾ ، والناس فيهم الكافرُ والمسلمُ ، ولم يقل : (علىٰ المسلمين ) أو (علىٰ المؤمنين ) كما قال تعالىٰ في الصِّيام : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَى المؤمنين ) كما قال تعالىٰ في الصِّيام : ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَى ٱللّهِ مِن قَبْلِكُمُ ﴾ [ البقرة : ١٨٣ ] ، وكما قال في الصَّلاةِ : ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبًا مَّوْقُوتًا ﴾ قال في الصَّلاةِ : ﴿ إِنَّ ٱلصَّلَوْةَ كَانَتْ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ كِتَنَبًا مَوْقُوتًا ﴾ [ النساء : ١٠٣ ] فذكر المؤمنين ؟

## الجوابُ

ا ـ قال تعالىٰ قبل هاذه الآية : ﴿ إِنَّ أُوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّةَ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْقَالِمِينَ ﴾ [آل عمران : ٩٦] ، فذكر أن هاذا البيت إنما وضع للناس ، فناسب أن يدعو الناس إلىٰ حجه .

وقال : ﴿ مُبَارَكًا وَهُدًى لِلْعَلَمِينَ ﴾ فذكر العالمينَ ، فناسب ذلك أيضاً أن يدعو العالمين إلى حجه .

وقال : ﴿ وَمَن كَفَرَ فَإِنَّ ٱللَّهَ غَنِيٌّ عَنِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ فذكر العالمين أيضاً ، فناسب ذٰلك من جهة أخرى أن يدعو العالمين إلىٰ حجه .

٢ ـ إن هاذه الفريضة تختلف عن بقية الفرائض ، من صلاة وصيام وزكاة ، فإن هاذه الفرائض مأمورٌ بها الأنبياء السابقون وأتباعهم .

فقد قال في الصِّيام : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُواْ كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ ٱلصِّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْ اللَّهِ الصَّيَامُ كَمَا كُنِبَ عَلَى ٱلَّذِينَ مِن قَبِّلِكُمْ ﴾ .

فذكر أن الصِّيام كتب علينا كما كتب على الذين من قبلنا ، فلو قال : ( لله على الناس أن يصوموا ) لقال أصحابُ الدِّياناتِ الأخرىٰ أو كثيرٌ منهم : نحن نصوم ، فنحن قائمون بما أمر ٱلله به .

ولو قال : (ولله على الناس إقامة الصلاة ) لقال كثيرٌ من أهلِ المللِ من أهل الكتابِ وغيرهم : نحن نقيمُ الصلاةِ ، فإن الصلاةَ عبادةٌ مأمورٌ بها الأنبياء وأتباعهم .

قال تعالىٰ في سيدنا موسىٰ : ﴿ وَأَوْحَيَّنَاۤ إِلَىٰ مُوسَىٰ وَأَخِهِ أَن تَبَوَّءَا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بُيُوتًا وَأَجْعَلُواْ بُيُوتَكُمُ قِبْلَةً وَأَقِيمُواْ ٱلصَّكَوْةً ﴾ [ يونس : ٨٧ ] .

وقال على لسان سيدنا إبراهيم : ﴿ رَبَّنَا إِنِّي أَسْكَنتُ مِن ذُرِّيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِندَ بَيْلِكَ ٱلْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا ٱلصَّلَوْةَ ﴾ [ إبراهيم : ٣٧] .



قال تعالىٰ في سورةِ آلِ عمرانَ: ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُ وُجُوهُ وَتَسُودُ وُجُوهُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ السَّوَدَّتُ وُجُوهُ وَتَسُودُ وُجُوهُ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ السَّوَدَّتُ وُجُوهُ هُمُ مَ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ فَذُوقُواْ ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْفُرُونَ ﴿ وَأَمَّا اللَّهِ مَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿ وَأَمَّا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴿ وَأَمَّا اللَّهِ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُوالَى اللَّهُ مَا اللَّهُ مُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مَا اللّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ اللّه

# سؤالٌ

لماذا قدّم أولاً من تبيضُ وجوههم على من تَسودُ ، فقال : ﴿ يَوْمَ تَسَودُ وَجُوهُمُ وَتَسْودُ وَجُوهُمُ مَن تَسودُ وجوههم على من تبيضُ وُجُوهُ وَتَسْودُ وُجُوهُمُ ﴾ ، ثم قدّم بعده من تسودُ وجوههم على من تبيضُ ، فقال : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَتَ وُجُوهُهُمْ ﴾ وقال بعده : ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَتْ وُجُوهُهُمْ ﴾ وقال بعده : ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ السّودَتْ وُجُوهُهُمْ ﴾ .

وكان المظنون أن يكون التَّفصيل على نسقِ ما بدأ ، فيقول أولاً : ( فأما الذين ابيضت وجوههم ) ويقول بعده : ( وأما الذين اسودت وجوههم ) نظيرَ قولهِ تعالىٰ في سورةِ هودٍ : ﴿ فَمِنَّهُمُّ شَقِيٌ وَسَعِيدٌ ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ شَعُوا فَفِي النَّارِ لَهُمُ فِهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقُ ﴿ . . . ﴿ وَأَمَّا الَّذِينَ سُعِدُوا فَفِي الْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيها ﴾ [ ١٠٥ ـ ١٠٨ ] .

فإنه لما قال : ﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيُّ وَسَعِيدٌ ﴾ فقدَّم الشَّقي ، كان التفصيل علىٰ نسق ذٰلك ، فقال : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُوا ﴾ فقدَّم الذين شَقوا علىٰ الذين سُعدوا ، فما الفرق ؟

## الجواب

إن التَّقديم والتَّأخير في آلِ عمرانَ جرى بحسب القربِ والبعدِ ، فَمَن كان قريباً قدم القول فيه ، ومَن كان بعيداً أخَّر القولَ فيه .

وإيضاح ذلك أن الكلامَ كان على صنفين من النَّاسِ ، أحدِهما مُخاطبٍ والآخرِ غائبٍ ، ولا شكَّ أن المخاطب أقرب من الغائبِ ، فقدَّم ما يتعلَّق بالمخاطبِ وأخَّر ما يتعلَّق بالغائبِ .

والذين تفرَّقوا واختلفوا هم الذين تسودٌ وجوههم ، وهم في السياق

غائبون ، ألا ترى إلى قوله : ﴿وَأُولَيِّكَ لَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ فأخبر عنهم بضمير الغيبة ؟

فقدَّم القول في المخاطبين كما ذكرنا ، فقال : ﴿ يَوْمَ تَبْيَضُّ وَجُونُ ﴾ .

وأما الكلام بعد ذلك ، فإن الذين اسودَّت وجوههم ، هم المخاطبون فيه ، وأما الذين ابيضَّت وجوههم فهم غائبون .

فقد قال : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَنِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ ﴾ .

فقد خاطبهم بقوله : ﴿ أَكَفَرْتُمُ بَعْدَ إِيمَانِكُمْ ﴾ ، ﴿ فَذُوقُوا ٱلْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُرُونَ ﴾ .

وأما الذين ابيضَّت وجوههم فهم هنا غائبون ، فقد قال فيهم : ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ ٱبْيَضَّتْ وُجُوهُهُمْ فَغِي رَحْمَةِ ٱللَّهِ هُمْ فِهَا خَلِدُونَ ﴾ .

فأخبر عنهم بضمير الغيبة .

فقدَّم القولَ في المُخَاطبين كما فعل أولاً ، فجرى الكلامُ على نسقٍ واحدٍ في التقديمِ والتأخيرِ .

وأما التقديمُ والتأخيرُ في سورةِ هودٍ فقد جرىٰ علىٰ نهجٍ واضحِ أيضاً ، فإن السِّياق فيها في ذكرِ الأممِ الكافرةِ الذين عصوا رسلهم ، وأنزل بهم العقوبات ، ثم عقب بعد ذلك بقوله : ﴿ ذَلِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْقُرَىٰ نَقُصُّهُم عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءٍ ٱلْقُرَىٰ فَكَا لَكَ مِنْ الْنُسَهُمُ فَكَا لَقُسُهُم عَلَيْكَ مِنْ الْفُسَهُمُ فَكَا لَا مُنَاكُم وَكَا طَلَمْنَاهُمُ وَلَاكِن ظَلَمُوا أَنفُسَهُم فَكَا

أَغْنَتْ عَنْهُمْ ءَالِهَثُهُمُ ٱلَّتِي يَدْعُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن شَيْءٍ لَّمَّا جَآءَ أَمْرُ رَبِّكٌ وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَنْبِيبٍ ﴾ [ ١٠٠ - ١٠١ ] ، فالسّياق في الأشقياء من الناسِ فقدَّم الأشقياء ، فقال : ﴿ فَمِنْهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ .

وأما التفصيل فيما بعد ، فقد جرى على نسق ما ذكر ؛ لأنهم كلهم غائبون فهم بمنزلة واحدة ، فقد قال : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ فَفِي ٱلنَّارِ لَهُمُ فِهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ﴾ .

وقال بعدها : ﴿ ﴿ وَأَمَّا ٱلَّذِينَ سُعِدُواْ فَفِي ٱلْجَنَّةِ خَلِدِينَ فِيهَا ﴾ بخلاف ما عليه السياق في آل عمران ؛ فإن منهم مخاطباً ومنهم غائب ، فجرئ التفصيل في هود على ما أجمل ، فلما قال : ﴿ فَمِنَّهُمْ شَقِيٌّ وَسَعِيدٌ ﴾ فقدَّم الأشقياء ، فصّل الكلام على نسق ذلك ، فقال : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ ﴾ الأشقياء ، فصّل الكلام على نسق ذلك ، فقال : ﴿ فَأَمَّا ٱلَّذِينَ شَقُواْ ﴾



قال تعالىٰ في آلِ عمرانَ: ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ ﴾ [آل عمران: ١٦٧] .

وقال في سورةِ الفتحِ : ﴿يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمُّ ﴾ [الفتح: ١١] .

# سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ آلِ عمرانَ : ﴿ يَقُولُونَ بِأَفَوَاهِهِم ﴾ ، وقال في الفتح : ﴿ يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم ﴾ ؟

#### الجوابُ

إن الأفواه أعمُّ وأشملُ من الألسنةِ ، فإن اللسانَ جزءٌ من الفمِ ، والمناسب أنه إذا كان القولُ كبيراً عظيماً ذُكرتِ الأفواه ، وإذا كان أقل ذُكرت الألسنةُ مناسبةً لكلِّ حالةٍ .

وعلىٰ هاذا فقوله : ﴿ يَقُولُونَ بِأَفْوَهِهِم ﴾ يدل علىٰ أن القولَ أعظمُ وأكبرُ ، والأمر كذلك .

فإن السِّياق في آلِ عمرانَ إنما هو في المتخلفين عن القتال في

أُحد ، فقد دُعوا إلىٰ القتال ، أو الدفع عن المدينة ، فامتنعوا قائلين : ﴿ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَهُمْ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالًا لَاَتَبَعْنَكُمْ ﴾ ، قال تعالىٰ : ﴿ وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُواْ وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالُواْ قَرَبُواْ فِي سَبِيلِ اللّهِ أَوِ ادْفَعُواْ قَالُواْ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالًا لَاَتَبَعْنَكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَعْلَمُ قِتَالًا لَاَتَبَعْنَكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَقُولُونَ يَقُولُونَ بِأَفُوهِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُومِهِمْ وَاللّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَرْمَهِذٍ أَقْرَبُمْ وَاللّهُ أَعْلَمُ عِمَا يَكْتُمُونَ فِي اللّهِ الْذِينَ قَالُواْ لِإِخْوَنِهِمْ وَقَعَدُواْ لَوْ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواْ قُلُ فَادْرَءُواْ عَنَ اللّهُ الْفُسِحَةُ مُ الْمُونَ إِن كُنتُمْ صَلّاقِينَ ﴾ [ ١٦٧ - ١٦٨ ] .

ومما قيل في معنىٰ قوله : ﴿ لَوْ نَعْلَمُ قِتَالًا لَاَتَبَعْنَكُمُ ۗ إننا لا نُحسن القتال ، ولو كُنا نحسن القتال لاتبعناكم .

وأما المذكورون في سورةِ الفتحِ ، فهم المتخلِّفون عن عُمرة المُحديبية ، فهم لم يذهبوا إلىٰ العُمرة مع الرسولِ مُعتلِّين ﷺ بالشُّغل ، قال تعالىٰ : ﴿ سَيَقُولُ لَكَ الْمُخلَّفُونَ مِنَ الْأَعْرَابِ شَغَلَتْنَا آمَولُنا وَآهَلُونا فَالسَتَغْفِر لَنَا يَقُولُونَ بِأَلْسِنَتِهِم مَّا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِم مَّ قُلْ فَمَن يَمْلِكُ لَكُم مِّنَ اللّهِ شَيْئًا إِنْ أَرَادَ بِكُمْ فَقَا أَبُلُ كَانَ اللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ خَبِيرًا ﴾ [ ١١ ] .

ومن النظر في السِّياقين يتبين ما يأتي :

١ ـ إن الموقف في آية آلِ عمرانَ إنما هو في قتال المشركين ؟
 الذين جاؤوا إلى المدينة .

وأما الموقف في آيـة الفتـحِ فهو في الذهاب إلى العمرةِ ، وليس إلىٰ قتالٍ ، فالموقف في أُحُدِ أشدُّ والخطر أظهر .

 في القتالِ ، راضين بقعودهم ، ولم يكتفوا بذلك بل كانوا يخذّلون غيرهم ، ويُرينون لهم القعود ، فقد قال عنهم سبحانه إنهم قالوا لإخوانهم : ﴿ لَوَ أَطَاعُونَا مَا قُتِلُواً ﴾ ، فهم لم يندموا ، بل كانوا يرون ذلك من بُعد النظرِ .

وأما المُخلَّفون الذين ذُكروا في سورةِ الفتحِ ، فإنهم قالوا : ﴿ شَغَلَتْنَا ٓ أَمَوَ لُنَا وَأَهۡلُونَا فَٱسۡـتَغۡفِر لَنا ﴾ .

فاعتذروا عن عدم الذَّهابِ إلى العُمرة بالشُّغلِ ، وأنهم طلبوا الاستغفارَ من الرسول ﷺ ، فهم أظهروا للرسول ﷺ أنهم مُقصِّرون وأنهم مذنبون فطلبوا الاستغفار ، وأنه كان لهم عذر .

ولم يُظهِر الأولون ذلك ، بل كانوا راضين بما فعلوا مُخذَلين لغيرهم ، غير نادمين ولا طالبين لمغفرةٍ .

فقول أصحاب أُحد أكبر وأعظم ، وموقفهم أخطر وأكبر ، فناسب أن يُذكر فيهم ما هو أكبر وهو الأفواه ، وناسب ذكر الألسنة في آيةِ الفتح .



قال تعالىٰ في سورة النساء: ﴿ رُبِيدُ اللّهُ لِيُسَبِينَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ اللّهُ لِيُسَبِينَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ اللّهُ عَلِيدُ حَكِيدُ اللّهُ عَلِيدً حَكِيدُ اللّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ اللّهِ عَلِيدُ مَرَيدُ اللّهُ عُونَ الشّهَوَتِ أَن يَميدُواْ مَيْ لَا عَظِيمًا ﴿ وَاللّهُ يُرِيدُ اللّهُ أَن اللّهُ اللّهُ اللّهُ أَن عَلَيْكُمْ وَيُرِيدُ اللّهَ اللّهِ عَلَي اللّهُ اللهُ ا

## سؤالٌ

- ١ ـ لماذا رتّب الآية السادسة والعشرين على هاذا النّحو ، أي قدّم البيان ، ثم الهداية ، ثم التوبة ؟
- ٢ ـ لماذا قدّم لفظ الجلالة علىٰ الفعل (يريد) في الآيةِ السابعةِ والعشرين ؟
- ٣ ـ لماذا عدَّىٰ فعلَ الإرادةِ باللاَّمِ في الآيةِ السادسةِ والعشرين ،
   وعدّاه بنفسه في الآية التي بعدها ؟

#### الجوابُ

النسبة إلى التَّقديم والتأخير في الآية الأولى ، فإن هاذا هو الترتيب الطبيعي ، فإنه قدَّم البيان على هداية السُّنن ؛ لأن البيان مقدَّم الترتيب الطبيعي ، فإنه قدَّم البيان على الترتيب ال

علىٰ الهداية ، فالهداية تكون بعد البيان ، وإلا فإلىٰ أي شيء يهديه ؟

وأما التوبةُ فهي بعد البيانِ والهدايةِ ، فإنها تكون بعد التقصيرِ في الاتباع ، وارتكاب الذنوب والمعاصي .

٢ - قُدِّم لفظُ الجلالةِ علىٰ الفعل (يريد) في الآيةِ السابعةِ
 والعشرين لأكثر من سببِ .

منها: أنها بمقابل ما يُريده الذين يتبعون الشُّهواتِ.

ومنها: أن هاذا التقديم يُفيد الاهتمامَ والتوكيدَ ، والمبالغةَ في إرادة التوبة من ٱلله(١).

ومن جهة أخرىٰ أن هاذا التقديمَ يُفيد الحصر، إضافة إلىٰ ما تقدَّم، فإن التوبة مُختصة بالله حصراً، فلا يتوب غيره علىٰ العبدِ، ولا يمكنه ذٰلك.

قد تقول : ولِمَ كان هـٰذا الموضع موضع تأكيدٍ ومبالغةٍ ؟

فنقول : إن ذلك لأكثر من سبب :

منها: أن التوبة من الله أهم شيء بالنسبة إلى العبد ، ولا يقوم شيءٌ مقامها ، فإنه إذا لم يتب الله على العبد هلك .

ثم إن السِّياق يدل علىٰ ذٰلك ، فقد كرَّر إرادةَ التوبةِ ، فقال : ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ ۗ .

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البيضاوي (١٠٩) ، روح المعاني (٥/ ١٢).

وقال إضافةً إلىٰ ذٰلك : ﴿ يُرِيدُ ٱللَّهُ أَن يُخَفِّفَ عَنكُم ۗ ﴾ والتوبةُ من ٱلله تخفيفٌ عن العبدِ .

ومما يدلُّ علىٰ ذلك أيضاً أنه قال : ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ﴾ بمقابل ما ذكره من إرادة الفجّارِ ، فقد قال : ﴿ وَيُرِيدُ ٱلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الشَّهَوَاتِ أَن يَيلُواْ مَيْلًا عَظِيمًا ﴾ .

وكان المظنونُ بمقابلِ ذلك أن يقول: (والله يريد أن تستقيموا) مثلاً أو أن تطيعوه، فإن الاستقامةَ تُقابل الميلَ، وللكنه لم يقلْ ذلك، وإنما قال: ﴿وَاللهُ يُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ ﴾ فذكر ما هو أخفُ ، ولا شكَ أن ذكر هاذه الإرادة بمقابلِ ما يريده الذين يتبعون الشَّهواتِ رحمةٌ وتخفيفٌ.

ثم ذكر أن الإنسان خُلق ضعيفاً ، والضَّعيف به حاجةٌ إلى التخفيف ، والتوبةُ من التخفيف .

ثم إن السياقَ قبل هاذه الآياتِ في ذكرِ التوبةِ ، فقد قال : ﴿ وَٱلَّذَانِ يَأْتِينِهَا مِنكُمُ فَاذُوهُمَا فَإِن تَابَا وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُمَا ۚ إِنَّ ٱللّهَ كَانَ وَأَصْلَحَا فَأَعْرِضُواْ عَنْهُما ۚ إِنَّ ٱللّهَ كَانَةُ عَلَى ٱللّهِ لِلّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱللّهَ بِجَهَلَةٍ ثُمَّ يَتُوبُونَ مِن قَوْبُونَ مِن فَوْبُونَ اللّهَ عَلَيْهِم وَكَانَ ٱللّهُ عَلَيْهِم وَكَانَ ٱللّهُ عَلَيْهِم وَكَانَ ٱللّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلَا اللّهِ اللّهُ عَلَيْهِم وَكَانَ اللّه عَلَيْهِم وَكَانَ اللّه عَلَيْهِم وَكَانَ الله عَلَيْهِم وَكَانَ الله عَلَيْهُم وَلَا اللّه عَلَيْه وَكَانَ الله عَلَيْه عَلَيْه وَكَانَ اللّه عَلَيْهُم وَكُونَ اللّه عَلَيْهِم وَكَانَ اللّه عَلَيْهُم وَكُونَ اللّه عَلَيْه وَكَانَ اللّه عَلَيْه وَلَا اللّه وَلَا اللّه عَلَيْه وَلَا اللّه وَلِه وَلَا اللّه وَاللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَهُ اللّهُ وَلَا اللّه وَلَا اللّهُ وَلَا اللّه وَلَا لَه وَلَا اللّه وَلَا الللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا الللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا الللللّه وَلَا اللّه وَلَا اللللللّه وَلَا اللّه وَلَا اللّه وَلَا ال

فاتَّضحَ أن سياقَ الآياتِ وما قبلها إنما هو في التوبةِ ، فاقتضىٰ ذلك الاهتمامَ والمبالغةَ في إرادة التوبة .

واقتضىٰ تقديم لفظِ الجلالةِ من كلِّ وجهٍ .

قد تقول: لقد اتضح سبب تقديم لفظِ الجلالةِ في قوله: ﴿وَٱللَّهُ مُرِيدُ أَن يَتُوبَ عَلَيْكُمُ ﴾ فلِمَ لم يُقدم الذين يتبعون الشهوات ، فيقول: (والذين يتبعون الشهوات يريدون أن تميلوا ميلًا عظيماً) حتى يكون التعبيران على نسقٍ واحدٍ ؟

فنقول: إن الذين يتبعون الشهوات ليسوا وحدهم الذين يريدون للمسلمين أن يميلوا ميلاً عظيماً ، بل هناك غيرهم ممن يريد ذلك من المنافقين ، وأهل الكتاب والمشركين ، وغيرهم ممن يأكلُ قلبه الحسدُ والحقدُ ، أو لغير ذلك ، كما قال تعالىٰ : ﴿ وَدَّ كَثِيرٌ مِنَ اَهْلِ الْكِنْبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا الْكِنْبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِّنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا الْكِنْبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا لَكِنْبِ لَوْ يَرُدُّونَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَنِكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا لَكِنْبِ لَوْ يَرُدُونَكُم مِّنَ بَعْدِ إِيمَنِيكُمْ كُفَّالًا حَسَدًا مِنْ عِندِ أَنفُسِهِم مِّنَ بَعْدِ مَا لَكَيْرِيدَ فَاللَّانُ اللَّهُ مُن أَنْفِلُ اللَّهُ عَلَى مَن رَبِكَ طُغْيَنُنا وَكُفْرًا ﴾ [المائدة: ١٨]. وقال : ﴿ وَقَالُ : ﴿ وَلَيَزِيدَ كَ كُثِيلًا مِنْهُم مِّنَا أَنْفِلُ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ طُغْيَنُنا وَكُفْرًا ﴾ [المائدة: ١٨].

وقال في المنافقين: ﴿ فَهَا لَكُوْ فِى اَلْمُنَافِقِينَ فِتَنَيْنِ وَاللَّهُ أَرْكَسَهُم بِمَا كَسَبُمُ أَنْ اَللَّهُ فَان تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ وَمَن يُضَلِلِ اللَّهُ فَلَن تَجِدَ لَهُ سَبِيلًا ﴿ وَهُوا لَوَ اَنْسَاء : ٨٨ ـ ٨٩]. لَوْ تَكَفُرُونَ سَوَاتًا ﴾ [النساء: ٨٨ ـ ٨٩].

فذكر أن الذين يتبعون الشَّهوات يريدون أن تميلوا ميلاً عظيماً ، ولم يَقصر ذٰلك عليهم فلا يُناسب التقديم .

٣ ـ وأما تعدية فعل الإرادةِ باللام مرة ، وبنفسه مرة أخرى ، فإن التَّعدية باللام تحتمل أمرين :

الأول: أن تكون اللام مزيدة للتوكيد، وهاذا كثيرٌ في أفعال الإرادة ، وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ لِيُذْهِبَ عَنصَكُمُ الرِّجْسَ الإرادة ، وذلك نحو قوله تعالى : ﴿ إِنَّمَا يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَهِمٍ ﴾ أَهْلَ الْبَيْتِ ﴾ [ الأحزاب : ٣٣ ] ، وقوله : ﴿ يُرِيدُونَ لِيُطْفِئُواْ نُورَ اللَّهِ بِأَفْوَهِمٍ ﴾ [ الصف : ٨ ] ، والآخر : أن تكون اللام للتعليل (١) ؛ أي إرادته لهاذا الغرض .

وكلاهما يدلُّ على المبالغةِ والقوة ، وهو آكدُ وأقوى من التعدية بنفسه (7) ، فالتعبير ( يريد الله ليتوب عليكم ) آكد من : ( يريد الله أن يتوب عليكم ) .

وقد ذكر ٱلله الأمرين فإن قوله : ﴿ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمُ ۗ فِي الآية الأولىٰ أَي فِي الآية الأولىٰ أَي فِي قوله : ﴿ رُبِيدُ ٱللَّهُ لِللَّهِ اللَّهُ لِللَّهِ اللَّهُ لِللَّهِ اللَّهُ لِللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

وفي الثانية مفعولٌ به للفعلِ ( يريد ) .

فتكون إرادة آلله للتوبةِ مطلوبةً مؤكدةً علىٰ كل حالٍ ، وهاذا يدل علىٰ عظيم رحمةِ آلله بخلقه .

ولما كانت الآية الأولىٰ ذكرت أموراً في غاية الأهمية ، منها البيان لما يريده الله ، وهداية الخلق لما يريد ، ومنها التوبة ، جاء بفعل الإرادة معدّىٰ باللام .

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير البيضاوي ( ١٠٩ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر : كتابنا ( معانى النحو ) ( ٣ / ٦٧ ) وما بعدها .

ولما كانت الآية التي تليها مندرجةً في مطلوبِ الآيةِ السابقةِ ، وهي إرادةُ التوبةِ ، وليس فيها ما في الآية التي قبلها لم تحتجُ إلى اللام .

وقد تقول : ولِمَ لَم يقدَّم لفظ الجلالةِ في الآية الأولىٰ فيقول : ( ٱلله يريد ليبين لكم ) ؟

فنقول: إن هاذا المواطنَ لا يقتضي التَّقديم؛ لأنه لم يذكر أن جهةً أخرى تُريد غير ذلك ، ولا هو موطنُ تعريضِ بجهةٍ أخرى تريد غير هاذا الأمر ، وإنما هو إخبارٌ عن إرادةِ ٱلله لذلك ، بخلاف الآية التي تليها ، فإنه ذكر جهة أخرى تريد غير ما يريده ٱلله للمؤمنين .

فلا يناسبُ التَّقديمَ في الآيةِ الأولىٰ ، والله أعلم .



قال تعالىٰ في سورةِ النِّساءِ: ﴿ فَكَن لَمْ يَجِدٌ فَصِيَامُ شَهْرَيْنِ مُتَكَابِعَيْنِ نَوْبَكُ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ [النساء: ٩٢].

وقال في سورةِ التَّوبةِ : ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُواْ أَنَّ ٱللَّهَ هُوَ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ۔ وَيَأْخُذُ ٱلصَّدَقَتِ﴾ [ النوبة : ١٠٤ ] .

وقال في سورةِ الشُّورىٰ : ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ وَيَعْفُواْ عَنِ السَّيِّ السُورىٰ : ٢٥ ] .

## سؤالٌ

لماذا جاء مع التوبة بـ: (من) في آيةِ النِّساءِ، وجاء معها بـ: (عن) في آيتي التوبة والشُّوريٰ ؟

### الجوابُ

لقد ذكر ( من ) مع التوبة ليُبيِّنَ الجهةَ التي تقبل التوبة ، وهو ( ٱلله ) .

وذكر معها ( عن ) ليُبيِّن طالبَ التَّوبةِ وهمُ العبادُ .

فقوله : ﴿ تَوْبَكُمُ مِّنَ ٱللَّهِ ﴾ يعني أن التَّوبة قَبِلَها ٱلله ، وهو يتوب علىٰ مَن يفعل ذٰلك .

وقوله : ﴿ يَقْبَلُ ٱلتَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ﴾ يعني أنه يقبل التوبة التي تصدر عن عباده طالبين لها .

وقيل: إن معناه أنه يتجاوز عنهم ، ويعفو عن ذنوبهم التي تابوا منها ، جاء في « روح المعاني »: « وتعدية القبول بـ: (عن ) لتضمُّنه معنىٰ التَّجاوز والعفو أي: يقبل ذلك متجاوزاً عن ذنوبهم التي تابوا عنها »(١).

<sup>(</sup>١) روح المعانى : ( ١١ / ١٥ ) .



قال تعالىٰ في سورةِ النساءِ: ﴿ لَكِكِنِ ٱلرَّسِخُونَ فِي ٱلْمِلْمِ مِنْهُمْ وَٱلْمُؤْمِنُونَ مِنَا ٱلْمَالِمُ وَالْمُؤْمِنُونَ مِنَا ٱلْمِلَوْةُ وَٱلْمُؤْمُونَ مِنَا ٱلْرَكُونَ مِنَا ٱلْرَكُونَ وَٱلْمُؤْمُونَ مِنَا ٱلْرَكُونَ وَٱلْمُؤْمِنُونَ مِاللَّهِ وَٱلْمُؤْمِنُونَ مِلْمُ اللَّهُ وَالْمُؤْمِنُونَ مِلْمُ اللَّهُ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهِ وَاللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّ

# سؤالٌ

لماذا قال : ﴿ وَٱلْمُقِيمِينَ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ بنصب ﴿ ٱلْمُقِيمِينَ ﴾ مع أنه معطوفٌ علىٰ ﴿ ٱلرَّسِحُونَ ﴾ وهو مرفوع ؟

#### الجوابُ

إن هاذا مما يسمى في علم النَّحوِ بالقطع ، وهو يكثر في المدح والذم والترحم ، ويكون ذٰلك لأهميةِ المعطوفِ (١١) .

والقطع هنا للمدح ، وهو مفعولٌ به لفعل محذوف تقديره ( أمدح ) أو ( أخص ) .

وحسَّن القطع أنه ذكر عبادتين ظاهرتين وهما : إقامةُ الصلاةِ وإيتاءُ

<sup>(</sup>١) انظر: (معاني النحو) (٣/ ١٨٧) وما بعدها.

الزكاةِ ، والصلاة أهم من إيتاء الزكاة ؛ لأنها فرض عين على كل مكلّف سواء كان غنيًّا أم فقيراً ، صحيحاً أم سقيماً ، وهي أهمُّ ركنٍ في الإسلامِ ، ولا تسقط في حالٍ من الأحوال ، ولذا قطعها للدلالة على فضلها على الزكاةِ ، أما الصّفات الأخرى فهي أمورٌ باطنةٌ وقلبيةٌ .

ونظير ذلك قوله تعالىٰ: ﴿ ﴿ آَيْسَ ٱلْبِرَّ أَن تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ ٱلْمَشْرِقِ وَٱلْمَغْرِبِ وَلَكِنَّ ٱلْبِرَّ مَنْ ءَامَنَ بِاللّهِ وَٱلْمَيْوِ الْآخِرِ وَٱلْمَلَيْهِ وَٱلْكِنْبِ وَٱلنَّبِيتِينَ وَءَانَى الْمَالَ عَلَىٰ حُبِّهِ عَذَوِى ٱلْقُرْبَانِ وَٱلْمَتَاكَىٰ وَٱلْمَسَكِينَ وَأَبْنَ ٱلسَّبِيلِ وَٱلسَّآبِلِينَ وَفِي الرِّقَابِ وَأَقَامَ ٱلصَّلَاةَ وَءَاتَى ٱلرَّكُوةَ وَٱلْمُوفُونَ بِعَهْدِهِمْ إِذَا عَلَهُ وَالصَّابِرِينَ فِي الرِّقَابِ وَالطَّرَآءِ وَحِينَ ٱلْبَاشِ أُولَئِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُولًا وَأُولَيْهِكَ هُمُ ٱلمُنْقُونَ ﴾ الْبَانُسَآءِ وَالطَّرَآءِ وَحِينَ ٱلْبَاشِ أُولَئِهِكَ ٱلَّذِينَ صَدَقُولًا وَأُولَيْهِكَ هُمُ ٱلمُنْقُونَ ﴾

فقطع الصابرين لفضلهم ، وذلك أنهم صابرون في الفقر ، وفي المرض ، وفي القتال ، والبأساء هي البؤس والفقر ، والضّراء السقم والوجع ، وحين البأس ؛ أي وقت القتالِ وجهاد العدو<sup>(۱)</sup> .

جاء في ( البحر المحيط ) : « انتصب ( والصابرين ) على المدح .

ولما كان الصَّبر مبدأ الفضائل ـ ومن وجه ـ جامعاً للفضائل ؛ إذ لا فضيلة إلا وللصبر فيها أثرٌ بليغٌ ، غيّر إعرابه ؛ تنبيها علىٰ هاذا المقصد »(٢) .

<sup>(</sup>١) انظر : روح المعاني (٢/ ٤٨) ، البحر المحيط (٢/ ٧) .

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٢/٧).

وجاء في (روح المعاني): ﴿ ﴿ وَالصَّدِيرِينَ فِي الْبَأْسَآءِ وَالظَّرَّآءِ وَحِينَ الْبَأْسِ الْمَاتِ وَالظَّرَّآءِ وَحِينَ الْبَأْسِ أَوْ الْمَدِّ .

وغيَّر سبكه عمَّا قبله ؛ تنبيهاً علىٰ فضيلة الصبرِ ومزيته علىٰ سائر الأعمال ، حتىٰ كأنه ليس من جنس الأوَّلِ »(١) .

<sup>(</sup>١) روح المعانى (٢/ ٤٧).



قال تعالىٰ في سورةِ النِّساءِ: ﴿ ﴿ إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَىٰ فُرِجِ وَالنِّسِينَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ إِبْرَهِيمَ وَإِسْمَعِيلَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوبَ وَٱلْأَسْبَاطِ وَالنَّيِّنَ مِنْ بَعْدِهِ وَأُوسُلَا قَدَ وَعَيْنَى وَأَيْوَلَا شَيْ وَهُرُونَ وَسُلَيْهَنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَبُورًا شَيْ وَرُسُلًا قَد وَعِيسَىٰ وَأَيُوبَ وَيُونُسَ وَهُرُونَ وَسُلَيْهَنَ وَءَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَبُورًا شَي وَرُسُلًا قَد وَعَيْنَا مَا وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكُ وَكُمَّ اللّهُ مُوسَىٰ فَصَصْمَهُمْ عَلَيْكُ وَكُمَّ اللّهُ مُوسَىٰ وَصَحْلِيمًا ﴾ [النساء: ١٦٣ ـ ١٦٤] .

# سؤالٌ

لماذا خص داود بقوله : ﴿ وَءَاتَيْنَا دَاوُرَدَ زَبُورًا ﴾ ؟

## والجواب

إن أهل الكتابِ سألوا سيدنا محمداً ﷺ أن يُنزل عليهم كتاباً من السَّماء ، قال تعالىٰ : ﴿ يَسْتَلُكَ أَهْلُ الْكِنْبِ أَن تُنَزِّلُ عَلَيْهِمْ كِنْبُا مِنَ السَّمَاءُ فَقَدْ سَأَلُوا مُوسَى آكَبُرُ مِن ذَلِكَ فَقَالُوٓا أَرِنَا اللّهَ جَهْرَةً ﴾ [ النساء : ١٥٣] .

فأجابهم ربُّ العزةِ أن محمداً ﷺ أُوتي مثلما أُوتي رسل اللهِ الذين تؤمنون بهم ، وتُقرون بنبوتهم ، فقال : ﴿ ﴿ إِنَّا آوَحَيْنَا إِلَيْكَ كُنَا آوَحَيْنَا

إِلَى نُوجٍ وَالنَّبِيِّـَنَ مِنْ بَعْدِهِ ۚ وَأَوْحَيْــنَآ إِلَىٰ إِبْرَهِيــمَ ﴾ ومَن ذكرهم من الأنبياءِ الآخرين .

وآتیناه کما آتینا داود زبوراً ، وقد نَــزَلَ الکتـابُ علـی داود منجماً (۱) ، وکذٰلك نزل علی محمد ﷺ .

فإن مَن ذكرهم من الأنبياء الذين سبق ذكرهم ذكر داود ، اشتركوا في الوحي ، ولم يؤتهم كلهم كتباً ، فإن قسماً منهم لم ينزل عليهم كتباً ، فاشترك معهم محمد على في الوحي ، وأوتي كتاباً كما أوتي داود الذي تؤمنون به ، وأرسله كما أرسل رسلاً آخرين قصهم عليه ، وآخرين لم يقصصهم عليه .

وقد تقول: ولِمَ قال: ﴿ وَرُسُلًا قَدْ قَصَصْنَاهُمْ عَلَيْكَ مِن قَبْلُ وَرُسُلًا لَمْ نَقْصُصْهُمْ عَلَيْكَ ﴾ ؟

والجوابُ : إن قسماً ممن ذكرهم في صدرِ الأنبياءِ أنبياء ، وليسوا رسلاً مثل إسحاقَ ويعقوبَ ، فقد أوتي محمدٌ ﷺ مثلما أوتي أنبياء ٱلله ورسله جميعاً .

- ١ ـ فقد أوحي إليه كالنبيين .
  - ٢ ـ وأوتي كما أوتي داود .
- ٣ ـ وأُرسل كما أُرسل رسلُ اللهِ ممن قصهم عليه ، ومَن لم يقصصهم عليه .

<sup>(</sup>١) انظر : روح المعاني (٦ / ٢٦ ) .

٤ ـ ذكر سبحانه أن آلله كلّم موسىٰ تكليماً ، وهاذه خصوصية لموسىٰ عَلَيْتَ الله .

وأوتي محمدٌ على ما هو أعظم من ذلك ، فإن موسىٰ كلَّمه اللهُ علىٰ الطُّورِ ، وأما محمدٌ على فقد عرج به إلىٰ السماوات العلا ، إلىٰ سدرة المنتهىٰ عندها جنة المأوى .

ثم إن موسىٰ خرَّ صعقاً .

وأما محمدٌ عَلَيْ فقد قال ربه فيه : ﴿ مَا زَاغَ ٱلْبَصَرُ وَمَا طَغَى ﴾ [ النجم : ١٧ ] ، فأحرى بكم أن تؤمنوا به ، وقد أوتي مثلما أوتي رُسل ٱلله .

جاء في (روح المعاني) في تحقيق المماثلة بين شأنه على « وبين شؤون مَن يعترفون بنبوته من الأنبياء على في مطلق الإيحاء، ثم في إيتاء الكتاب، ثم في الإرسالِ، فإن قوله سبحانه: ﴿ وَإِنَّا أَوْحَيُّنَا إِلَيْكَ ﴿ منتظمٌ لمعنى ( آتيناك ) و ( أرسلناك ) فكأنه قيل: إنا أوحينا إليك كما أوحينا إلى فلانٍ وفلانٍ ، وآتيناك مثلما آتينا فلاناً ، وأرسلناك مثلما أرسلنا الرسل الذين قصصناهم وغيرهم ، ولا تفاوت بينك وبينهم في حقيقة الإيحاء والإرسالِ ، فما للكفرة يسألونك شيئاً لم يُعطه أحدٌ من هئولاء الرُسلِ عليهم الصَّلاة والسلام » (١) .

<sup>(</sup>١) روح المعانى : (٦ / ٢٦ ) .



قال تعالىٰ في سورة المائدة: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَعَانُ قَوْمٍ أَن صَدُّوكُمْ عَنِ ٱلْمَسْجِدِ ٱلْحَرَامِ أَن تَعْتَدُوا ﴾ [ المائدة : ٢] .

وقال في السورة نفسها أيضاً : ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ مَامَنُوا كُونُواْ قَوَّمِينَ لِلّهِ شُهُدَاءَ بِٱلْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَى ٓ أَلَّا تَعَدِلُواْ أَعَدِلُواْ هُوَ أَقَرَبُ لِلتَّقُوكَا ﴾ [ المائدة : ٨ ] .

فقال في الآية الأولى: ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ . . . أَن تَعْتَدُوا ﴾ ، والتقدير : (علىٰ أن تعتدوا) فحذف (علىٰ) ، وقال في الآية الثانية : ﴿ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَانُ قَوْمٍ عَلَىٰۤ أَلَا تَعْدِلُوا ﴾ فذكر (علىٰ) فما السبب ؟

### الجوابُ

إن الذِّكر يفيد التَّوكيد فذكر (علىٰ) في الآية الثانية ؛ لأنها آكد ، ذٰلك أن الآية الأولىٰ في حالةٍ وقعت ومضت وهي حالة عارضة ، وذٰلك في قوم صدُّوهم عن المسجدِ الحرامِ ، وهي في أهلِ مكة وذٰلك عام الحديبيةِ .

أما الآيةُ الثانيةُ فهي نهي عن حالةِ مستديمةِ إلىٰ يوم القيامةِ ، وهي النَّهي عن عدم العدلِ .

ثم إنَّ الاعتداءَ يدخل في عدم العدلِ ؛ لأنه اعتداء فدخلت الآية الأولىٰ في الثانية .

فالثانية آكد وأعم وأشمل ، فجاء فيها بـ : (على ) وحذفها من الأخرى .



قال تعالىٰ في سورة المائدة: ﴿ يَتَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوٓا إِذَا قُمَتُمْ إِلَى الصَّلَوْةِ فَأَغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَٱيْدِيكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْمَرَافِقِ وَٱمْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى ٱلْكَعْبَيْنِ ﴾ [المائدة: ٦].

# سؤالٌ

هل يصحّ في اللغةِ عطف الأرجل علىٰ الوجوه في الغسل ، مع أنه قد فصل بين المعطوف والمعطوف عليه بأجنبيِّ عن الغسلِ ، وهو المسح بالرؤوسِ ؟ ثم لماذا فعل ذاك ؟

### الجوابُ

لا شكَّ في صحةِ هاذا العطف في اللغةِ ، وهو كثيرٌ في القرآن وغيره ، قال تعلليٰ : ﴿ فَسُبْحَانَ اللّهِ حِينَ تُمْسُونَ وَجِينَ تُصَبِحُونَ ۞ وَلَهُ الْحَمَّدُ فِي السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَعَشِيًّا وَجِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ [ الروم : ١٧ ـ ١٨ ] .

فقد عطف : ﴿ وَجِينَ تُظْهِرُونَ ﴾ على : ﴿ جِينَ تُمْسُونَ ﴾ وبينهما متعاطفاتُ ، فقوله : ﴿ فَسُبْحَنَ اللَّهِ ﴾ ، و﴿ وَالْأَرْضِ ﴾ معطوفةٌ على ﴿ السَّمَوَاتِ ﴾ .

ونحو ذلك آية الكرسي ، فإن قوله : ﴿ وَلا يَعُودُمُ حِفَظُهُماً ﴾ معطوفٌ علىٰ قوله في أول الآية : ﴿ لَا تَأْخُذُمُ سِنَةٌ وَلَا نَوَمٌ ﴾ وبينهما متعاطفاتُ مختلفةٌ وهي : ﴿ لَهُ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ ، وقوله : ﴿ يَعْلَمُ مَا بَيْنَ اَيَدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُم ۗ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَتِ وَاللَّمَ فَلَى ﴾ ، ونحو أيديهِمْ وَمَا خَلْفَهُم ۗ ﴾ ، وقوله : ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّهُ السَّمَوَتِ وَاللَّمَ فَلِ وَاللَّمَ فَا اللَّهُ مَا بَيْنَ الْمِرْفِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبِرَ النَّوْلُو الْوَجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ وَلَكِنَ الْبِرَ اللَّهُ وَالْمَالَ عَلَى حُبِيهِ وَالْكِنَ الْبِرَ النَّهِ وَالْمَنْ وَالْمَنْ وَالْمَالَ عَلَى حُبِيهِ وَالْكِنْ السَيلِ وَالسَّالِينِ وَفِي الرِّقَابِ وَأَصَامَ الصَّلَوةَ ﴾ وألمَن السَّلِيلِ وَالسَّالِينِ وَفِي الرِّقَابِ وَأَصَامَ الصَّلَوةَ ﴾ وألمَن السَّلِيلِ وَالسَّالِينِ وَفِي الرِّقَابِ وَأَصَامَ الصَّلَوةَ ﴾ وألمَن السَّلِيلِ وَالسَّالِينِ وَفِي الرِّقَابِ وَأَصَامَ الصَّلَوةَ ﴾ وألمَن السَلِيلِ وَالسَّالِينِ وَفِي الرِّقَابِ وَأَصَامَ الصَلَاقَ وَالْكَانِ وَاللَّوْ وَمِن أَوْ الْمَالَعُونَ وَالْمَالِونَ وَمَن أَوْ الْمَالَعُونَ وَالْمَالَونَ وَالْمَالِونَ وَالْسَلَونَ وَالْمَالَونَ وَالْمَالَونَ وَالْمَالَونَ وَالْمَالِونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالُونَ وَالْمَالِونَ وَلَيْ السَلِيقِ وَالْمَالِونَ وَالْمَالُونَ وَمَن أَوْمَ الصَلاة ) على ما بينهما من متعاطفاتِ . ومن أقام الصلاة ) على ما بينهما من متعاطفاتِ .

وقال تعالى في سورة الجنِّ : ﴿ وَأَلَو اَسْتَقَامُواْ عَلَى الطَّرِيقَةِ لَأَسْقَيْنَاهُم مَّاَةً عَدَقًا ﴾ [١٦] فعطف هاذه الآية على قوله : ﴿ قُلَ أُوحِى إِلَى أَنَهُ اَسْتَمَعَ نَفَرُّ مِّنَ الْجِنِّ ﴾ وهي الآية الأولى .

فعطف الآية السادسة عشرة على الآية الأولى .

وفي سورة الأعراف عطف قوله: ﴿ وَإِلَىٰ مَدْيَنَ أَخَاهُمْ شُعَيْـبًا ﴾ [ ٥٩ ] علىٰ قوله: ﴿ لَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِـ ﴾ [ ٥٩ ] .

علىٰ ما بينهما من بُعدِ ، وذكر قصصاً متعددةً ومتعاطفاتِ كثيرةً ، فإن بينهما ستًا وعشرين آية ، فلا خلافَ في صحَّةِ نحو هـٰذا .

تقول في الكلام: ( ذهبت إلى السُّوقِ فاشتريت من البقالِ فاكهةً وخضراواتٍ وبيضاً ، ومن البزازِ قماشاً وقميصاً ، ومن المكتبةِ كتابين ودفتراً ، ثم عُدت ) فتعطف الفعل ( عدت ) علىٰ ( ذهبت ) في أول

العبارة على ما بينهما من متعاطفاتٍ متعددةٍ مختلفةٍ .

أما لماذا فعل ذلك في آيةِ الوضوءِ ، فإن الغرضَ إرادةُ الترتيبِ في الوضوء ، فإنه يجب أن تكون أعمالُ الوضوءِ مرتبةً بحسب ما ذكره القرآن الكريم .



لماذا قال تعالىٰ في المائدة: ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْفَسِقِينَ ﴾ [المائدة: ٢٦] : ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى ٱلْقَوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ ؟ المَقْوْمِ ٱلْكَفِرِينَ ﴾ ؟

### الجواب

إن الآية الأولىٰ قالها ربُّنا في قوم موسىٰ ؛ الذين نكلوا عن قتال الجبارين ، وقالوا : ﴿ يَمُوسَىٰ إِنَّا لَن نَدْخُلَهَا آبَدًا مَّا دَامُواْ فِيهَا فَادْهَبُ أَنتَ وَرَبُّكَ فَقَلَتِلا إِنَّا هَلَهُنَا قَعِدُونَ شَى قَالَ رَبِّ إِنِي لاَ أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِيُّ وَرَبُّكَ فَقَلَتِلا إِنَّا هَلَهُنَا قَعِدُونَ شَى قَالَ وَبِ إِنِي لاَ أَمْلِكُ إِلَّا نَفْسِي وَأَخِي فَا فَافُرِقُ بَيْنَنَا وَبَيْنَ الْفَقُومِ الْفَسِقِينَ شَى قَالَ فَإِنَّهَا مُحَرَّمَةُ عَلَيْهِمْ أَرْبَعِينَ سَنَةً يَتِيهُونَ فِي الْأَرْضِ فَلا تَأْسَ عَلَى الْفَوْمِ الْفَسِقِينَ ﴾ [ ٢٤ - ٢٦] .

وقوم موسى ليسوا كافرين ، وإنما هم فاسقون لمخالفة أمرِ اللهِ في القتالِ ، ثم إن هاذا الوصف مجانسٌ لما وصفهم به موسى عَلَيْتُلِالِهُ بقوله : ﴿ فَالْ فَأَفْرُقَ بَيْنَا وَبَيْنَ الْقَوْمِ ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ فقال له ربُّه : ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْفَوْمِ الْفَاسِقِينَ ﴾ فَالْفَاسِقِينَ ﴾ .

وأما الآية الثانية فهي خطابٌ لرسوله محمد ﷺ بخصوص أهل

الكتاب الذين لم يؤمنوا به ، قال تعالىٰ : ﴿ قُلْ يَكَأَهْلَ ٱلْكِنْبِ لَسْتُمْ عَلَىٰ شَيْءٍ حَقَىٰ ثَقَيْءٍ حَقَىٰ ثَقَيْمُ اللّهِ اللّهَ وَاللّهِ عِنْ اللّهِ عَلَىٰ اللّهُ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ الللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ عَلَىٰ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَىٰ اللّهُ عَلَى الل

وهـــــؤلاء كافرون ، فإنهم لم يؤمنوا برسول ٱلله ، وقد قال ٱلله في هـنـده الآية : ﴿ وَلَيَزِيدَ كَ كَثِيرًا مِنْهُم مَّا أُنزِلَ إِلَيْكَ مِن رَبِكَ طُلغَيكنَا وَكُفْرًا ﴾ فذكر أنه يزيدهم ما أُنزل إليه طغياناً وكفراً ، فقال فيهم : ﴿ فَلَا تَأْسَ عَلَى الْقَوْمِ الْكَفْرِينَ ﴾ .



قال تعالىٰ في سورةِ المائدةِ: ﴿ ﴿ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَأَ ٱبْنَىٰ ءَادَمَ بِٱلْحَقِّ إِذَ قَرَبَانَا فَنُقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَأَقَّنُلُنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَأَقَّنُلُنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخَرِ قَالَ لَأَقَّنُلُنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ مِنَ ٱلْآخُرِ قَالَ لَأَقَنُلُنَّكَ قَالَ إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ مِنَ ٱلْمُنْقِينَ ﴾ [ المائدة : ٢٧ ] .

وقال في سورةِ الأحقافِ : ﴿ أُوْلَئِهِكَ ٱلَّذِينَ نَنَقَبَّلُ عَنْهُمْ أَحْسَنَ مَا عَبِلُوا وَنَنَجَاوَزُعَن سَيِّعَاتِهِم فِيَ أَصْحَبِ ٱلجُنَّةِ ﴾ [ ١٦ ] .

# سؤالٌ

عدّىٰ الفعل ( تقبل ) في آيةِ المائدةِ بـ : ( من ) فقال : ﴿ فَنُقُبِلَ مِنْ الْمُنَّقِينَ ﴾ ، وعدّىٰ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُنَقَبَّلُ مِنَ ٱلْأَخْرِ . . . إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ ٱللَّهُ مِنَ ٱلْمُنَّقِينَ ﴾ ، وعدّىٰ الفعلَ في آيةِ الأحقافِ بـ : ( عن ) فقال : ﴿ نَنَقَبَّلُ عَنْهُمْ ﴾ فما السَّبب ؟

### الجوابُ

إن تعدية الفعل ( تقبل ) ب : ( من ) تدل على الاهتمام أو العناية بالذاتِ أو الجهة التي يتقبل منها .

وتعديته بـ : (عن) تدل على الاهتمام والعناية بتقبُّل العمل الصادر عنها ، فإذا كانتِ العناية والاهتمام بالذات أو الجهة التي يتقبل منها عدّاه

ب: (من) ، وذلك نحو قوله : ﴿ فَلْقُبِّلَ مِنْ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُلْقَبَّلُ مِنَ أَحَدِهِمَا وَلَمْ يُلْقَبَّلُ مِنَ أَلَاّخَرِ ﴾ ، وقـــولـــه : ﴿ رَبَّنَا لَقَبَّلُ مِنَا ۚ إِنَّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْعَلِيمُ ﴾ [ البقرة : ١٢٧ ] ، وقوله : ﴿ إِنِّ نَذَرْتُ لَكَ مَا فِي بَطْنِي مُحَرَّرًا فَتَقَبَّلُ مِنْ ۗ ﴾ [ آل عمران : ٣٥ ] .

أما إذا كان محطُّ العنايةِ والاهتمامِ علىٰ العملِ وقبوله فإنه يعدّيه ب : (عن) ، وذلك نحو قوله : ﴿ أُوْلَتَهِكَ ٱلَّذِينَ نَنَقَبَّلُ عَنَهُمْ أَحْسَنَ مَا عَمِلُوا وَنَنَجَاوَزُعَن سَيَّ عَالِمِهِ فِي ٱلْجَنَّةِ ﴾ أي : نتقبل العملَ الصادرَ عنهم .

وحيث عُدِّي الفعل ( تقبل ) بـ : ( من ) لم يذكر له مفعولاً ، أو هو يبنيه للمجهولِ ؟ مما يدلُّ على الاهتمامِ بالذات أو الجهة التي يتقبل منها .

فإذا عدَّاه ب : (عن) ذكر العمل كما في الآية المذكورة ، وهي الآيةُ الوحيدةُ في القرآن الكريم .

فدلَّ علىٰ أن مناطَ الاهتمامِ بالعملِ مع تعديةِ الفعلِ بـ : (عن) ، ومناطَ الاهتمام بالذاتِ أو الجهة مع تعديته بـ : (من) ، وألله أعلم .



قال تعالىٰ في سورة الأنعام: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشِفَ لَهُۥ إِلَّا هُوَّ وَإِن يَمْسَسْكَ بِخَيْرِ فَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءِ قَدِيرٌ ﴾ [ الأنعام : ١٧ ] .

وقال في سورة يونس: ﴿ وَإِن يَمْسَسُكَ ٱللَّهُ بِضُرِّ فَلَا كَاشَهُ إِلَّا هُوَّ ۗ وَابِن يُرِدْكَ بِخَيْرِ فَلَا رَآدً لِفَضْلِةً ۦ ﴾ [ يونس: ١٠٧] .

## سؤالٌ

لماذا اختلف التعقيب في الآيتين ، فقال في آية الأنعام : ﴿فَهُوَعَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ ، وقال في آية يونس : ﴿فَلَارَآدً لِفَضْلِمِّۦ﴾ ؟

#### الجواب

إن آية الأنعام في افتراض مسِّ الخيرِ ، فقد قال : ﴿ وَإِن يَمْسَكَ بِخَيْرِ ﴾ ، وأما آية يونسَ فهي في افتراض إرادةِ الخيرِ وليس المسَّ ، فقد قال : ﴿ وَإِن يُمْيِرُ ﴾ ، والإرادة من غيرِ ٱلله قد لا تتحقق ؛ لأنه قد يحول بينها وبين وقوعها حائلٌ ، وأما إرادته سبحانه فلا رادَّ لها .

فاختلف التَّعقيبان بحسب ما يقتضيه المقام.

ألا ترى أنه لما اتفق الافتراضان في مسِّ الضُّر اتفق الجوابان ، فقد قال في كلِّ منهما : ﴿ فَلاَ كَاشِفَ لَهُ وَ إِلّا هُوَ ﴾ ؟ ولما اختلف الافتراضان كان الجواب بحسب ما يقتضيه كلُّ افتراض .



قال تعالىٰ في سورةِ الأنعامِ: ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُحَشَرُواْ إِلَىٰ رَبِّهِ \* لَلَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ ـ وَإِنَّ وَلَا شَفِيعٌ لَقَلَهُمْ يَنَّقُونَ ﴾ [ الأنعام : ٥١ ] .

وقال في سورةِ الأنعامِ أيضاً : ﴿ وَذَرِ ٱلَّذِيكَ ٱتَّكَذُواْ دِينَهُمْ لَعِبَا وَلَهُواً وَعَنَ تَهُمُ الْعِبَا وَلَهُواً وَعَنَ تَهُمُ ٱلْعَيْوَةُ ٱلدُّنَيَّ وَذَكِرَ بِهِ آنَ تُبْسَلَ نَفْسُ بِمَا كَسَبَتَ لَيْسَ لَهَا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ [ الأنعام : ٧٠] .

وقال في سورةِ السَّجدةِ : ﴿ أَمْ يَقُولُونَ ٱفْتَرَيْهُ بَلْ هُوَ ٱلْحَقُّ مِن رَّيِكَ لِتُنذِرَ قَوْمًا مَّآ أَتَنْهُم مِّن نَّذِيرٍ مِّن قَبْلِكَ لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُرَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِّن دُونِهِ مِن السَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُرَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَا لَكُمْ مِّن دُونِهِ مِن وَلِي وَلِي السَّمَوَةِ وَلَا شَفِيعٌ أَفَلًا نَتَذَكَّرُونَ ﴾ [السجدة : ٣ - ٤] .

### سؤالٌ

لماذا قال تعالىٰ في آيتي الأنعام : ﴿ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ ، و : ﴿ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِيُّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ فنف لي . ( ليس ) .

وقال في آيةِ السَّجدةِ : ﴿ مَا لَكُمْ مِّن دُونِهِ ـ مِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٍ ﴾ فنفى

#### ب: ( ما ) ، وجاء معها بـ : ( من ) ؟

## الجواب

إن النَّفي في آيةِ السَّجدةِ أقوىٰ منه في آيتي الأنعامِ ؛ ذٰلك أن آيتي الأنعامِ ، ذٰلك أن آيتي الأنعامِ من الجمل الفعلية ، فهي مبدوءةٌ بـ : ( ليس ) . و( ليس ) فعل .

وأما آيةُ السَّجدةِ فهي جملةٌ اسميةٌ منفيةٌ بـ: (ما) ، ومعلومٌ أن الجملَ الاسميةَ أقوى من الفعلية ، و(ما) أقوى من (ليس)(١) .

هلذا علاوةً على المجيءِ مع ذلك به : ( من ) الاستغراقية التي تُفيد نفي الجنسِ وتُفيد التوكيد مع ذلك ، فهي تُفيد نفي الولي والشَّفيع على سبيلِ الاستغراقِ .

وأما سبب ذلك \_ وألله أعلم \_ فإن الكلام في آيتي الأنعام على أصناف خاصة من الناس .

فإن الإنذار في الآيةِ الأولىٰ للذين يخافون أن يحشروا إلىٰ ربهم على هاذه الحالةِ ، وهناك غيرهم كثيرٌ من غيرِ هاذا الصِّنفِ ، فإن هناك مَن لا يؤمن أصلاً باليومِ الآخر ، ولا يخاف الحشر ، وهناك أصناف آخرون غير هاؤلاء .

وأما الآية الثانية فإن التَّذكير فيها لنفي مخافةِ أن تؤخذ بجريرتها وتُسلم بذنبها وتفضح به ، وذكر من حالة هـٰذا الصِّنف بقوله : ﴿ أُولَكِيكَ

<sup>(</sup>١) انظر: معانى النحو (١/ ٢٧٢) وما بعدها.

الَّذِينَ أُبْسِلُواْ بِمَا كَسَبُواْ لَهُمْ شَرَابٌ مِّنْ حَييهِ وَعَذَابُ أَلِيمُ بِمَا كَانُواْ يَكُفُرُونَ ﴾ [لان ] .

وأما آيةُ السجدةِ فالخطاب لعموم مَن يصحُّ خطابه من الثقلين ، لا يخصُّ صنفاً دون صنفٍ ولا واحداً دون آخر ، وإنما هو خطابٌ عامٌّ يعم الجميع ، فقد قال : ﴿ اللهُ ٱلَّذِي خَلَقَ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُرَّ ٱسْتَوَىٰ عَلَى ٱلْعَرْشِ مَالكُمُ مِن دُونِهِ عِن وَلِيِّ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ فلم يذكر صفةً معينةً ، ولا صنفاً خاصًا .

فلما عمَّ ذٰلك الجميع احتاج إلىٰ التوكيدِ ولا شك ، فإنه جارِ في العادةِ أن يكون لمجموعةٍ من الناس العادةِ أن يكون لمجموعةٍ من الناس وليُّ واحدٌ ، أما ألاَّ يكون للخلق جميعاً إلا وليُّ واحدٌ وليس لأحدِ منهم وليٌّ غيره ، فهاذا يحتاج إلىٰ التوكيد ، فأكده بالجملةِ الاسميةِ و( من ) الاستغراقية .

هـُندا أمرٌ .

والأمر الآخر أنه لم يذكر في آيتي الأنعام شيئاً من صفاتِ اللهِ ، وإنما ذكر اسمه العلم في آيةٍ ، فقال : ﴿ لَيْسَ لَمَا مِن دُونِ ٱللَّهِ وَلِنُ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ ، وأعاد الضَّمير على الربِّ في الآيةِ الأخرى ، فقال : ﴿ لَيْسَ لَهُمْرِين دُونِهِ وَلِنُ وَلَا شَفِيعٌ ﴾ .

وأما في آيةِ السَّجدةِ فذكر له صفاتٍ عظيمةً ، فقال : ﴿ اللَّهُ اللَّذِي خَلَقَ السَّمَوَتِ وَالْأَرْضَ وَمَا بَيْنَهُمَا فِي سِتَّةِ أَيَّامٍ ثُرُّ السَّمَوَيْ عَلَى الْعَرْشِ ﴾ [ ٤ ] .

وقال : ﴿ يُدَبِّرُ ٱلْأَمْرَ مِنَ ٱلسَّمَآءِ إِلَى ٱلْأَرْضِ ثُمَّ يَعْرُجُ إِلَيْهِ فِي يَوْمِ كَانَ مِقْدَارُهُ ٱلْفَسَنَةِ مِّمَّا تَعُدُّونَ ﴾ [ ٥ ] .

وقال: ﴿ ذَلِكَ عَلِمُ ٱلْغَيْبِ وَالشَّهَدَةِ ٱلْعَزِيزُ ٱلرَّحِيمُ ۞ ٱلَّذِى أَحْسَنَ كُلَّ شَيْءٍ خَلَقَةُ وَبَدَأَ خَلْقَ ٱلْإِنسَنِ مِن طِينٍ ﴾ [ ٦ - ٧].

ويستمرُّ في ذكرِ صفاته العظيمة وقدرته التي لا تُحدُّ .

فناسب ذلك أن يؤكد أنه ليس للخلق من دونه وليٌّ ، ولا من دونِ رضاه شفيع ، وإنما هو الولي الأوحد للخلقِ أجمعين .

قد تقول: ولاكنه ذكر من صفاتِ المعصيةِ والضَّلالِ في آيتي الأنعام ما لم يذكره في آية السجدةِ ، أفلا يقتضي ذلك توكيد نفي الوليِّ والشفيعِ فيهما ؟

والجواب : أن ليس الأمر كما توهمت ، بل لقد ذكر في سياقِ آيةِ السجدةِ من المعصية والكفر ما لم يذكر في آيتي الأنعام .

فقد قال في آيةِ الأنعامِ [ ٥١] : ﴿ وَأَنذِرْ بِهِ ٱلَّذِينَ يَخَافُونَ أَن يُعَشَـرُوٓا إِلَىٰ رَبِّهِمِّ لَيْسَ لَهُم مِّن دُونِهِ ، وَلِيُّ وَلَا شَفِيعُ ﴾ .

فلم يذكر لهم معصية ، وإنما قال عنهم : إنهم يخافون أن يحشروا إلىٰ ربهم في هاذه الحالِ ، ومعنىٰ ذلك أنهم مقرُّون بالحشر ، معترفون به ، يخافون ربهم ويخافون أن يحشروا ، وليس لهم من دون ٱلله وليُّ ولا شفيعٌ ، وهاذا ليس معصيةً ولا ذنباً .

وأما آيةُ الأنعام الأخرى فإنه قال فيها : ﴿ وَذَرِ ٱلَّذِينَ ٱتَّخَـٰذُواْ دِينَهُمْ

لَعِبًا وَلَهُوًا ﴾ أي : اتركهم ، ﴿ وَذَكِّرْبِهِ ۚ ﴾ : أي بالقرآنِ مخافةَ أن تؤخذ نفسٌ بجريرتها وتجزئ بكسبها ، ولم يذكر لها ذنباً ، وأما الذين اتخذوا دينهم لعباً ولهواً ، فأمر بتركهم .

فهم كذبوا الرسول عَلَيْهِ وأنكروا الحشر والمعاد ، ولا شكَّ أن هاذا أكبر مما ذُكر في آيتي الأنعام ، فاقتضى السِّياق توكيد نفي الوليِّ والشفيع من دون الله ، وطاعته ورضاه من هاذه الجهة أيضاً ، فاقتضى توكيد ذلك في آيةِ السجدةِ من كلِّ وجهٍ ، والله أعلم .



قال تعالىٰ في سورة الأنعام: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ٓ عَاتَيْنَهُ ٓ إِبْرَهِيهُ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَفْعُ دَرَجَاتٍ مَن نَشَاء ۚ إِنَّ رَبَّكَ حَكِمُ عَلِيهُ ﴿ وَيَلْكَ حُجَّتُنَا آعَاتَيْنَهُ ٓ إِبْرَهِيهُ عَلَىٰ قَوْمِ نَفْعُ وَكَالَمُ وَهَبُنَا لَهُ وَالْمَحْنَقُ وَيَعْقُوبَ فَوَكُلًا هَدَيْنَا فَى وَنُوكُ عَلِيمُ وَمُونِي وَهُودُ وَسُلَيْمُن وَأَيُوبُ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُورُنَّ وَكُذَالِكَ بَعْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ آنِ وَرَكِرِيّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسُّ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهُومَا وَكُلُولُكَ بَعْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ آنِ وَرَكِرِيّا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسُّ وَيُوسُنَ وَلُومًا وَكُلُو فَصَلَانًا عَلَى كُلُّ مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴿ وَالْمَالَا وَصَلَالًا فَصَلَالًا عَلَى اللّهُ عَلَىٰ وَلُومًا وَصَلَالًا وَصَلَالًا فَصَلَاكِمِينَ ﴾ [الأنعام: ٨٦ ـ ٨٦] .

# سؤالٌ

ما سرُّ ترتيبِ الأنبياءِ في هذه الآياتِ ؟

## الجوابُ

ربنا أعلم بسرِّ ترتيبِ كلامِه ، وللكن هناك أكثرُ من ظاهرةٍ في ترتيب هاؤلاء الأنبياءِ سلام الله عليهم ، فنحن نلاحظ نسقاً منتظماً في هاذا الترتيبِ ، وهو أنه يذكر ثلاثة أنبياء ثم يعود إلىٰ مَن هو أقدم من المذكورين .

ثم يذكر ثلاثة أنبياء آخرين ويعود بعدهم إلى مَن هو أقدم ، وهـُذا هو الأمر الظاهر في هـُذا الترتيبِ .

ا \_ فقد ذكر إبراهيم وإسحاق ويعقوب ، ثم ذكر بعدهم مَن هو أقدم منهم جميعاً ، وهو نوحٌ عَلَيْتُ لِللهِ .

۲ ـ ثم ذكر بعد ذلك : داود وسليمان وأيوب ، ثم ذكر بعدهم مَن
 هم أقدم منهم وهم : يوسف وموسئ وهارون .

٣ ـ ثم ذكر بعد ذلك : زكريّا ويحيى وعيسى ، ثم ذكر بعدهم : إلياس وهو أقدم منهم .

\$ - ثم ذكر إسماعيل واليسع ويونس ، ثم ذكر بعدهم : لوطاً وهو أقدم منهم .

هاذا من ناحيةٍ .

ومن ناحية أخرى : إن هناك علاقةً ما تربط بين المذكورين ، إضافةً إلى علاقةِ النبوةِ التي تجمع بين الجميع ، وإيضاحُ ذٰلك :

ا براهيم وإسحاق ويعقوب تربط بينهم علاقة البنوة ،
 فإسحاق ابن إبراهيم ، ويعقوب ابن إسحاق .

٢ ـ وأن داود وسليمان تربط بينهما علاقة البنوة والملك ،
 فسليمان ابن داود ، وكانا ملكين .

٣ ـ وأن سليمان وأيوب كلاهما قال آلله تعالى فيهما : ﴿ نِعْمَ ٱلْعَبْدُ إِنَّهُ وَ وَانْ سليمان وأيوب كلاهما : الغني الشاكر وهو سليمان ،

وثانيهما: الفقير الصابر، والشُّكر والصَّبر جِماع الإيمانِ كما قيل، فإن الإيمان نصفه صبرٌ ونصفه شكرٌ، وقد جمع بينهما في سورةِ (صَ ).

٤ - أيوب ويوسف: كلاهما أُنعِمَ عليه بعد الابتلاء، وأصابه الرخاء بعد الشّدة .

يوسف وموسى: كلاهما رسول، ولم يذكر القرآن بينهما اسمَ رسولٍ فيما أعلم، وقد قال موسى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ اسمَ رسولٍ فيما أعلم، وقد قال موسى: ﴿ وَلَقَدْ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ مِن اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ ال

- ٦ موسىٰ وهارون يجمع بينهما الأخوةُ والرسالةُ .
- ٧ زكريا ويحيى : يجمعُ بينهما البنوةُ فيحيى ابن زكريا .
  - ٨ يحيئ وعيسئ : كلاهما مستغربُ الولادةِ .

الأول: من أبوين لا ينجبان أحدهما شيخٌ فانٍ ، والآخر أمٌّ عاقرٌ ، وعيسىٰ من أمٌّ بلا أبِ .

٩ - أن عيسىٰ خاتمة النسبِ من ولد إسحاق إذ ليس له أبّ ،
 والمذكورون بعد عيسىٰ سلسلةٌ أخرىٰ ، ومن ذرية أخرىٰ ليست من ذرية إسحاق ، فكان عيسىٰ الحد الفاصل بين السلسلتين .

١٠ - فقد ذكر أن إلياس من ولدِ إسماعيلَ وليس من ذريةِ
 إسحاق .

١١ - وإسماعيلُ أخو إسحاق ، وهو ابن إبراهيم من هاجر عليهم
 السلام .

۱۲ ـ اليسع صاحبُ إلياسَ ، وحيث ورد ذكر اليسع في القرآن ، يسبقه بذكر إسماعيلَ .

١٣ ـ يونسُ ولوطٌ كلاهما ليس من ذريةِ إبراهيمَ ، وكلاهما خرج يحمل همَّ الدعوة إلىٰ ٱلله .

فإن يونس خرج مُغاضباً قومه ، وظنَّ أن لن يضيق ٱلله عليه ، فخرج يحمل همَّ الدعوة إلىٰ ٱلله .

وإن لوطاً خرج مهاجراً إلىٰ ربه ، كما قال تعالىٰ فيه : ﴿ ﴿ فَفَامَنَ لَهُمُ لُوُ اللَّهُ وَقَالَ إِنِّي مُهَاجِرٌ إِلَىٰ رَبِّيٌّ ﴾ [ العنكبوت : ٢٦ ] .

وجمع بينهما في سورة الصَّافاتِ .

فبدأت زمر الأنبياءِ بالذاهبِ إلى ربّه وهو سيدنا إبراهيم ، ﴿ وَقَالَ إِنِّ ذَاهِبُ إِلَىٰ رَبِّ سَيَهْدِينِ ﴾ [ الصافات : ٩٩ ] . وخُتمت بالمهاجر إلىٰ ربّه سيدنا لوط .

قد تقول : لِمَ بدأ بسيدنا إبراهيم ، ولم يبدأ بسيدنا نوح عَلَيْتُ ؟

والجواب : إن الكلام والسياق في سيدنا إبراهيم ، فإن الآياتِ تبدأ بقوله تعالىٰ : ﴿ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً . . . وَكَذَلِكَ نُرِى ٓ إِبْرَهِيمُ مَلَكُوتَ ٱلسَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضِ . . . فَلَمَّا جَنَّ عَلَيْهِ ٱلْيَـٰلُ رَءَا

كَوْكُبُّا مَا مَا لَهُ اللَّهُ مَرَ بَازِعُ اقَالَ هَلَذَا رَبِّى مَا فَلَمَّا رَءَا ٱلشَّمْسَ بَازِعَ أَقَالَ هَلَذَا رَبِّى مَا مَا الشَّمْسَ بَازِعَ أَقَالَ هَلَذَا رَبِّي هَلَا آ أَكُبَرُ مَا ﴾ .

ويستمر الكلام على سيدنا إبراهيمَ من الآية (٧٤) إلى الآية (٨٣) ، فكان ذٰلك هو المناسب .

وقد أثير سؤالٌ آخرُ في هـٰذا السّياق : وهو أنه قال تعالىٰ : ﴿ وَمِنْ عَالَمُ لَمُ يَقُلُ : ﴿ وَأَرْواجِهِم ﴾ ؟

والجواب: إن السياق في ذكرِ الأنبياءِ ، والنِّساءُ لسن كذلك ، فلا يناسب ذكر الأزواج .



في الآياتِ السَّابقةِ وهي قوله تعالىٰ: ﴿ وَتِلْكَ حُجَّتُنَا ءَاتَيْنَهَا ٓ إِبْرَهِيمَ عَلَىٰ قَوْمِهِ ۚ نَرْفَعُ دَرَجَتِ مَن نَسْاَةً ۚ إِنَّ رَبَّكَ حَكِيمٌ عَلِيمٌ شَي وَهَبَنَا لَهُ السّحَنقَ وَيَعْفُوبَ صَّحُلًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيْتِهِ وَدَاوُر وَسُلَيْمَن وَيَعْفُوبَ صَّحُلًا هَدَيْنَا مِن قَبْلُ وَمِن ذُرِّيْتِهِ وَدَاوُر وَسُلَيْمَن وَيَعْفَو وَيَعْفَى وَعِيسَىٰ وَهُوسَىٰ وَهُوسَىٰ وَهُورُونَ وَكَذَلِكَ بَعْزِى الْمُحْسِنِينَ شَي وَزُكُوبَا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَلَوْلَا مِن السَّعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَحَكُلًا فَضَلَنا وَإِلْيَاسً كُلُّ مِن الصَّلِحِينَ شَي وَإِسْمَعِيلَ وَالْيَسَعَ وَيُونُسَ وَلُوطًا وَحَكُلًا فَضَلَنا عَلَى الْمُعْلِمِينَ ﴾ [ الأنعام : ٨٣ - ٨٦ ] .

# سؤالٌ

لماذا ختم الآيات بما ختم ، فقال في مجموعة من الأنبياء : ﴿ وَكَذَالِكَ نَجْزِى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ ، وقالَ في قسم آخرَ : ﴿ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ ، وقال في الآخرين : ﴿ وَكُلَّا فَضَلْمُنَاعَلَى ٱلْمَالَمِينَ ﴾ ؟

#### الجواب

إن خاتمة كلِّ آيةٍ مناسبةٌ لمن ذكر فيها من الأنبياءِ ، وإن كانت كلُّ فاصلةٍ تصح على جميع الأنبياءِ .

فقوله تعالىٰ : ﴿ وَوَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَنَى وَيَعْفُوبُ كُلَّا هَدَيْنَا ۚ وَنُوحًا

هَدَيْنَا مِن قَبَلُ وَمِن ذُرِّيَّتِهِ، دَاوُردَ وَسُلَيَمَنَ وَأَيُّوبَ وَيُوسُفَ وَمُوسَىٰ وَهَدُونَ وَكَذَلِكَ نَجَرِّى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ ذكر فيه إسحاق ويعقوب، وقد أنعم ٱلله عليهما بالهداية ، فقال : ﴿ كُلَّا هَدَيْنَا ﴾ ويعقوبُ أنعم آلله عليه بلقب (إسرائيل) ، وقيل : معناه في لسانهم : صفوة ٱلله ، وقيل : عبد آلله ، وقيل : عبد آلله ، وقيل : رجل الله ، وقيل غير ذلك (١) .

وأنعم عليه بعد فَقْدِ ولده بأنه أعاد إليه ولده ، وجعله عزيز مصرَ ، ورفعه ابنه علىٰ العرشِ ، وجعل أولاده أنبياء وهم الأسباط ، وذريته من بعده ينتسبون إليه اعتزازاً به فيقال : ( بنو إسرائيل ) .

وداود صار قائداً وصار ملكاً ، وسليمان ملكٌ ، وهب الله له مُلكاً لا ينبغي لأحد من بعده ، وأيوب أغناه ألله بعد الابتلاء ، وآتاه أهله ومثلهم معهم ، وآتاه مالاً وفيراً ، وموسى وهارون أكرمهما الله بالرسالة والآيات العظيمة ، والنصر على فرعون الذي أغرقه الله وجنوده في اليم في آية عظيمة من آيات الله .

فكلًا جزاه بإحسانه ، فناسب ذلك قوله : ﴿ وَكَذَالِكَ نَجْزِى اللهُ عَمِرِينَ ﴾ .

وأما قوله: ﴿ وَزَكْرِيَا وَيَحْيَىٰ وَعِيسَىٰ وَإِلْيَاسُّ كُلُّ مِّنَ ٱلصَّـٰلِحِينَ ﴾ ، فإن زكريًا قتل بعد قتل ولده ، ويحيىٰ قتل ، وعيسىٰ أُريد قتله فرفعه ٱلله إليه ، فلا يناسب ذٰلك أن يقول فيهم : ﴿ وَكَذَلِكَ نَجِرْى ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ ؛ لأن

<sup>(</sup>۱) انظر: الكشاف (۱/ ۲۱۲)، البحر المحيط (۱/ ۱۷۳)، روح المعاني (۱/ ۲٤۱).

معناه أنه يجازي المحسنين بالقتل والخوف ومحاولة القتل.

وأما إسماعيلُ واليسعُ ويونسُ ولوطٌ فقد أكرمهم الله بالرسالةِ والتفضيلِ على عالمي زمانهم ، ولم يعطهم ما أعطى الأولين من الملكِ ونحوه .

ولم يصبهم ما أصاب من ذكرهم بعد الأولين من القتلِ والخوفِ ، فذكر أنه فضَّلهم على العالمين ، وهو أعلى وسام .



قال تعالىٰ في سورة الأنعام: ﴿ أُولَكِيكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَسُهُمُ اللَّهُ فَبِهُ دَسُهُمُ اللَّهُ اللهُ اللهُ

# سؤالٌ

ما هـُـذه الهاء في ( اقتده ) ، وما دلالتها ؟

### الجواب

هاذه الهاء اسمها هاءُ السَّكتِ ، ويؤتى بها عند الوقفِ ، وفي مثل هاذه المواضعِ يكون الإتيان بها جائزاً ، وقد جاءت هنا لغرضِ لطيفٍ ، فقد جاءت بعد ذكر عددٍ من الأنبياءِ منهم إبراهيم ، وإسحاق ، ويعقوب ، ونوح ، وداود ، وسليمان ، وأيوب ، ويوسف ، وموسى ، وهارون ، وزكريًا ، ويحيىٰ ، وعيسىٰ ، وغيرهم .

ثم قال بعد ذلك : ﴿ أُولَيْبِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُ دَعْهُمُ ٱقْتَدِةً ﴾ [ ٩٠ ] .

أي : اقتدِ بهدى هـٰؤلاءِ حصراً ، وقِفْ عنده ، ولا تطلب هدى في غير هداهم .

أي : اقتدِ بهدئ هـاؤلاءِ حصراً ، وقِفْ عنده ، ولا تطلب هدئ في غير هداهم .

وقدم الجار والمجرور ؛ للدلالةِ علىٰ القصرِ ، وهو من لطيفِ البيانِ .



قال تعالىٰ في سورةِ الأنعامِ: ﴿ يَهَمَّشَرَ ٱلْجِيِّ وَٱلْإِنِسِ ٱلَمَّ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِّنَكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَاتِي وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَنَا أَقَالُواْ شَهِدْنَا عَلَىٰ مِنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ هَنَا قَالُواْ شَهِدْنَا عَلَىٰ مَنْكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ هَنَا قَالُواْ شَهِدْنَا عَلَىٰ مِنْكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ هَنَا أَقَالُواْ شَهِدْنَا عَلَىٰ مَنْكُمْ يَقُصُونَ عَلَيْكُمْ اللهُ اللهُ عَلَىٰ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

وقال في سورةِ الزُّمرِ : ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوٓاْ إِلَىٰ جَهَنَّمَ زُمَرًّا حَتَّىَ إِذَا جَاءُوهَا فُتِحَتَ أَبُوْبُهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزَنَهُمَ ٱلْمَ يَأْتِكُمُ رُسُلُّ مِنكُمْ يَتْلُونَ عَلَيْكُمْ ءَاينَتِ رَبِّكُمْ وَيُنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَأْ قَالُواْ بَلَىٰ ﴾ [الزمر: ٧١].

# سؤالٌ

لماذا قال في الأنعام : ﴿ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِي ﴾ وقال في الزُّمرِ : ﴿ يَتَلُونَ عَلَيْكُمْ ءَايَنِ رَبِّكُمْ ﴾ ؟

### الجواب

إن سورة الأنعام جرى فيها ذكر قصص الماضين في مواضع كثيرة منها ، وفيها من التحذير ومواضع العبرة ما يكفي للاتعاظِ .

فمن ذٰلك قولُه تعالىٰ : ﴿ أَلَمْ يَرَوا كُمْ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِّن قَرْنٍ مَّكَّنَّهُمْ فِي

ٱلْأَرْضِ مَا لَدَ نُمَكِن لَكُرُ وَأَرْسَلْنَا ٱلسَّمَآءَ عَلَيْهِم مِّذْ رَازًا وَجَعَلْنَا ٱلْأَنْهَارَ تَجْرِى مِن تَعْنِهِمْ فَأَقْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَنشَأْنَا مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا ءَاخِرِينَ ﴾ [7].

وقولُه : ﴿ وَلَقَدِ ٱسْنُهُزِى بِرُسُلِ مِن قَبَلِكَ فَكَاقَ بِٱلَّذِينَ سَخِرُواْ مِنْهُم مَّا كَانُواْ بِهِ عَنْوَاْ بِهِ عَنْوَاْ بِهِ عَنْوَا بِهِ عَنْوَا بِهِ عَنْوَا بِهِ عَنْوَا بِهِ الْأَرْضِ ثُمَّ ٱنظُرُواْ كَيْفَ كَانَ عَلَقِبَةُ الْمُكَذِينَ ﴾ [ ١٠ - ١١ ] .

وقال : ﴿ وَلَقَدْ كُذِّبَتْ رُسُلُّ مِن قَبْلِكَ فَصَبَرُواْ عَلَى مَا كُذِّبُواْ وَأُوذُواْ حَتَّى آلَكُهُمْ نَصْرُنَا ۚ وَلَا مُبَدِّلَ لِكَلِمَاتِ ٱللَّهِ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَبَإِي ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [ ٣٤ ] .

أي : من أخبارِهم وقصصِهم .

وقال : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلُنَا إِلَىٰ أُمْمِ مِن قَبْلِكَ فَأَخَذْنَهُم بِٱلْبَأْسَاءِ وَٱلضَّرَّءِ لَعَلَّهُمْ بَضَرَّعُونَ اللهِ فَلَوْكُمْ وَزَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُنُ بَعْمَرَعُوا وَلَكِن قَسَتَ قُلُوبُهُمْ وَزَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُنُ مَا كَانُونَ اللهِ عَلَيْهِمْ وَزَيْنَ لَهُمُ ٱلشَّيْطُنُ مَا كَانُونَ اللهِ عَنْدَ فَلَا عَلَيْهِمْ أَبُوبَ كُلِ مَا ذُكِرُوا بِهِ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ أَبُوبَ كُلِ مَا فَعَدُ وَا بِمَا أُونُوا أَخَذُنَهُم بَغْتَهُ فَإِذَا هُم مُّبَلِسُونَ اللهِ فَقُطِعَ دَابِرُ ٱلْقَوْمِ ٱلَّذِينَ طَلَمُوا وَٱلْحَمَّدُ لِللهِ رَبِ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [ 27 ـ 20 ] .

ثم ذكر قصة إبراهيم وحيرته حتى اهتدى إلى خالقِه في عشر آياتٍ ، قال تعالىٰ : ﴿ ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ ءَازَرَ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا ءَالِهَةً . . . ﴾ [ ٧٤ - ٨٣ ] .

وذكر مجموعةً من الأنبياءِ قبل وبعد إبراهيمَ ، فقال : ﴿ وَوَهَبُ نَا لَهُۥ إِسْحَنَى وَيَعْ قُوبَ ۗ كُلَّا هَدَيْنَ ۗ وَنُوحًاهَدَيْنَا مِن قَبْلُ . . . ﴾ .

إلىٰ أن قال : ﴿ أُولَيِّكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَبِهُدَ هُمُ ٱقْتَدِةً . . . ﴾ [ ٩٠ - ٨٤ ] .

ثم ذكر إشاراتٍ أخرى إلىٰ أممٍ ورسلٍ سابقين .

فناسب ذكر القصصِ التي تستدعي الحذرَ والموعظةَ قولُه تعالىٰ: ﴿ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمُ ءَايَكِي ﴾ .

وأما في سورةِ الزُّمرِ فلم يأتِ شيءٌ من ذلك ، ولم تأتِ إشارةٌ إلىٰ الأممِ السابقةِ غير قولِه : ﴿ كَذَّبَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ فَأَنَدُهُمُ ٱلْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لَا مَشْعُرُونَ ۚ فَيَ فَأَذَا قَهُمُ ٱللَّهُ ٱلْخِزْى فِي ٱلْحَيَوةِ ٱلدُّنَيَّ وَلَعَذَابُ ٱلْآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُواْ يَعْلَمُونَ ﴾ [ ٢٥ - ٢٦ ] .

ثم إنه ورد في سورةِ الزُّمرِ من ذكرِ الكتابِ وما يقتضي تلاوته الكثير ، فقد قال في أول سورةِ الزُّمرِ : ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئْبِ مِنَ اللَّهِ ٱلْعَزِيزِ الْكثير ، فقد قال في أول سورةِ الزُّمرِ : ﴿ تَنزِيلُ ٱلْكِئْبِ مِنَ اللَّهِ الْعَزِيزِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ الْحَرِيدِ فَأَعْبُدِ اللَّهَ مُخْلِصًا لَهُ ٱلدِّينَ ﴾ [٢-٢] .

والكتابُ إنما أُنزل ليُتلىٰ ويُتبع ما فيه .

وقال : ﴿ اللَّهُ نَزَّلَ أَحْسَنَ الْحَدِيثِ كِلنَّبَا مُّتَشَيْهِا مَّثَانِي نَفْشَعِثُ مِنْهُ جُلُودُ اللَّهِ اللَّهِ عَنْهَ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّاللَّلْمُ الللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّالَّالَا الل

وذٰلك عند تلاوتِه أو سماعٍ تلاوتِه .

وقال : ﴿ وَلَقَدْ ضَرَبْنَ اللَّنَاسِ فِي هَذَا ٱلْقُرْءَانِ مِن كُلِّ مَثَلِ لَعَلَّهُمْ يَنْفُونَ ﴾ [ ٢٧ ـ ٢٨ ] . وذٰلك يتبيَّنُ مِن تلاوتِه .

وقال : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِئْبَ لِلنَّاسِ بِٱلْحَقِّ فَمَنِ ٱهْتَكَدَّكَ فَلِنَفْسِهِ ۗ

وَمَن ضَلَّ فَإِنَّمَا يَضِلُّ عَلَيْهَا ﴾ [ ٤١] . وإنما أنزله ليتلوه عباده ، ويعملوا بما فيه ، ويتعظوا .

وقال: ﴿ وَأَتَّبِعُوٓا أَحْسَنَ مَا أُنزِلَ إِلَيْكُم مِّن رَبِّكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْنِيكُم مِّن قَبْلِ أَن يَكُون يَأْنِيكُمُ ٱلْعَذَابُ بَغْتَةً وَأَنتُمْ لَا تَشْعُرُونِكَ ﴾ [٥٥]، وذلك يكون بتلاويه، والاطلاع على ما فيه.

حتىٰ إنه ذكر الكتاب في مشهدٍ من مشاهدِ القيامةِ ، فقال : ﴿ وَأَشْرَقَتِ ٱلْأَرْضُ بِنُورِ رَبِّهَا وَوُضِعَ ٱلْكِئْبُ ﴾ ، والكتاب إنما جيء به ليَطلع عليه مَن يطَّلع ، وذلك إنما يكون بتلاوةِ ما فيه .

ومما قيل في ذلك الكتاب : إنه صحائفُ الأعمالِ ، وقيل : إنه اللوحُ المحفوظُ ، وقيل غير ذلك ، فناسب ذكرُ التلاوةِ في الزمرِ والقصُّ في الأنعام ، وآلله أعلم .



قال تعالى في سورةِ الأعرافِ: ﴿ قَالَ آخُرُجَ مِنْهَا مَذْهُ وَمَا مَّذَهُ وَمَا لَمَن تَبِعَكَ مِنْهُمْ لَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ الأعراف: ١٨] .

وقال في سورةِ ( صَ ) : ﴿ قَالَ فَالْحَقُ وَالْحَقَ أَقُولُ ۚ ۚ الْأَمْلَأَنَ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمَمَّن تَبِعَكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ [ ص : ٨٤ - ٨٥ ] .

# سؤالٌ

لماذا قدَّم في آيةِ الأعرافِ مَن تبعه علىٰ مل ِ جهنم ، فقال : ﴿ لَّمَن تَبِعهُ علىٰ مل ِ جهنم ، فقال : ﴿ لَّمَن تَبِعكَ مِنْهُمْ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَمُ مِنْكُمْ أَجْمَعِينَ ﴾ .

وقدَّم ملء جهنمَ علىٰ مَن تبعه في آية (صَ ) فقال : ﴿ لَأَمْلَأَنَّ جَهَنَّمَ مِنكَ وَمِمَّن تَبِعكَ مِنْهُمْ أَجْمَعِينَ﴾ ؟

### الجوابُ

إن كلتا الآيتين في قصة آدم وإبليس في السورتين ، وقد تقدَّم قبل هاذه القصة في سورة (ص ) الكلام على جهنم وعذابها ، وذلك من قوله : ﴿ هَاذَا وَإِنَ لِلطَّاغِينَ لَشَرَّ مَثَابِ ﴿ هَا فَهَا فَإِنَ اللَّا عَلَىٰ اللَّهَا وَ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَ اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهَا اللَّهُ اللللْمُ ال

فلما تقدَّم الكلامُ على جهنمَ قدَّم ما يتعلق بها وهو ملءُ جهنمَ .

وأما في سورةِ الأعرافِ ، فقد تأخر ذكرُ جهنمَ وعذابها عن هاذه القصة ، فلما تأخر ذكرُ جهنمَ أخَّر ما يتعلق بها في القصة .

هاذا أمر ، والأمر الآخر أنه تقدَّم على القصةِ في الأعرافِ ذكرُ مَن تبع إبليس ، ممن أهلكهم آلله من أهلِ القُرىٰ ، فقال : ﴿ وَكُم مِن قَرْيَةٍ أَهُلَكُنَهَا فَجَاءَهُم بَأْسُنَا إِلَّا أَن الْمَكَنَهَا فَجَاءَهُم بَأْسُنَا إِلَّا أَن قَالُونَ ﴿ فَمَا كَانَ دَعُونِهُمْ إِذْ جَاءَهُم بَأْسُنَا إِلَّا أَن قَالُونَ ﴾ [ ٤ ـ ٥ ] .

وتَقدَّمها عتابُ ربِّنا لأهلِ الأرضِ لقلَّةِ شكرِهِم، فقال: ﴿ وَلَقَدُ مَكَنَّكُمْ فِي ٱلْأَرْضِ وَجَعَلْنَالَكُمْ فِيهَا مَعَيِشُ قَلِيلًا مَّا نَشَكُرُونَ ﴾ [١٠].

فكأنه صدَّق عليهم إبليس ظنه ، فاتبعوه حين قال في قصَّةِ آدم في هانده السورة : ﴿ وَلَا عَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ﴾ [ ١٧ ] .

فناسبَ تقديمُ مَن اتبعوه في الأعرافِ من هلذه الناحيةِ أيضاً .

هـندا إضافةً إلى أن إبليس ذكر في الأعرافِ ما سيحتال لذريةِ آدمَ ؛ ليتبعوه أكثر مما ذكره في (صَ ) ، فقد قال :

- ١ ﴿ لَأَفَعُدُنَّ لَهُمْ صِرَطَكَ ٱلْمُسْتَقِيمَ ﴾ .
  - ٢ ﴿ ثُمَّ لَا تِينَّهُ مِنْ بَيْنِ أَيْدِيهِم ﴿ .
    - ٣ \_ ﴿ وَمِنْ خَلَّفِهِمْ ﴾ .
    - ٤ ﴿ وَعَنْ أَيْمَانِهِمْ ﴾ .
    - ﴿ وَعَن شَمَآبِلِهِمْ ﴾ .

٦ \_ ﴿ وَلَا يَجِدُ أَكْثَرَهُمْ شَكِرِينَ ﴾ [ الأعراف : ١٧ ] .

في حين قال في ( ص ) :

- ﴿ لَأُغُوِينَا هُمُ أَجُمُعِينُ ﴿ إِلَّا عِبَادَكَ مِنْهُمُ ٱلْمُخْلَصِينَ ﴾ [ ٨٢ - ٨٣ ] ، فلما أفاض فيما سيفعله ، ويحتال لذريةِ آدمَ في الأعرافِ ليتبعوه ، ناسبَ أن يقدم مَن تبعه من هاذه الدُّريةِ ، بخلاف ما في ( صَ ) التي لم تكن فيها مثلُ هاذه المناسبةِ ، فناسب كلُّ تعبيرِ مكانه من كلِّ وجهِ .



قال تعالىٰ في سورةِ الأعرافِ: ﴿ آدْعُواْ رَبَّكُمْ تَضَرُّعُا وَخُفْيَةً إِنَّهُ لَا يُحِبُ الْمُعْتَدِينَ ﴿ وَالْمُعْتَدِينَ ﴿ وَالْمُعْتَدِينَ ﴿ وَالْمُعْتَدِينَ ﴿ وَالْمُعْتَدِينَ ﴿ وَالْمُعْتَدِينَ ﴾ [ الأعراف : ٥٥ - ٥٦ ] .

وقال فيها: ﴿ وَأَذْكُر رَّنَاكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً وَدُونَ ٱلْجَهْرِمِنَ ٱلْقَوْلِ بِٱلْغُدُوِّ وَٱلْأَصَالِ وَلَا تَكُن مِّنَ ٱلْغَلِفِلِينَ ﴾ [ الأعراف: ٢٠٥] .

وقال في سورةِ الأنعامِ: ﴿ قُلْ مَن يُنَجِّيكُمْ مِّن ظُلُمُنَ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ مِنَ ظُلُمَنَ ٱلْبَرِ وَٱلْبَحْرِ تَدْعُونَهُ لَتَصَرُّعًا وَخُفْيَةً لَيْنِ أَنجُننَا مِنْ هَذِهِ لَنكُونَنَّ مِنَ ٱلشَّلَكِرِينَ ﴿ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِ كَرْبِ ثُمَّ أَنتُمْ تُشْرِكُونَ ﴾ [ الانعام: ٦٣ ـ ٦٤ ] .

### سؤالٌ

لماذا ذكر الخوف في آيتي الأعرافِ ، فقال في الآيةِ الأولىٰ : ﴿ وَٱذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ وَاَذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً ﴾ وقال في الآيةِ الثانية : ﴿ وَٱذْكُر رَّبَّكَ فِي نَفْسِكَ تَضَرُّعًا وَخِيفَةً ﴾ والخيفةُ هي الخوفُ ، ولم يذكرِ الخوفَ في آيةِ الأنعامِ ، وإنما قال : ﴿ تَضَرُّعًا وَخُفْيَةً ﴾ والخفيةُ نقيضُ الجهرِ ؟

## الجوابُ

إن الدعاءَ والذكر المذكورين في آيتي الأعرافِ ، إنما هما في مقام

العبادةِ ، والخوف المذكور فيهما إنما هو الخوفُ من اللهِ دعاءً وذكراً .

وأما آيةُ الأنعامِ فهي في مقامِ الخوفِ مما قد يحيطُ بالناسِ في ظلماتِ البرِّ والبحرِ ، فلو ذكر الخوف لانصرف إلىٰ هاذه الأمورِ المخوفةِ ، ولم ينصرف إلىٰ الخوفِ من الله .

والخوفُ في مثلِ هاذه المواطن مما يعتري النفس البشرية ، وهاذا ظاهرٌ معلومٌ ، وقد أوضحته الآيةُ وسياقها ، فقد ذكر تضرعهم وتذللهم إليه سبحانه قائلين : ﴿ لَإِنْ أَنِحَلْنَا مِنْ هَاذِهِ عَلَىٰ مِنَ ٱلشَّاكِرِينَ ﴾ وطلبُ النجاةِ إنما يكون من الأمور المخوفةِ .

وقال بعد ذٰلك : ﴿ قُلِ ٱللَّهُ يُنَجِّيكُم مِّنْهَا وَمِن كُلِّ كَرْبِ ﴾ فسمَّىٰ ذٰلك كرباً ، فاتضح الفرق بين الموضعين فناسب كلُّ تعبيرِ موضعَه .



قال تعالىٰ في سورةِ الأعرافِ في قصَّةِ نوحٍ: ﴿ فَأَنْجَيْنَكُهُ وَٱلَّذِينَ مَعَهُمْ فِي ٱلْفُلْكِ وَأَغْرَقْنَا ٱلَّذِينَ كَذَبُوا بِثَايَنَا ۚ إِنَّهُمْ كَانُوا فَوَمَّا عَمِينَ ﴾ [الأعراف: ٦٤].

وقال في سورةِ يونسَ في قصة نوح : ﴿ فَنَجَيْنَهُ وَمَن مَّعَهُم فِي ٱلْفُلْكِ وَجَعَلْنَكُمْ مَ خَلَتَهِفَ وَأَغَى قُلُا ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِتَايَنِنَا ﴾ [ بونس : ٧٣ ] .

# سؤالٌ

لماذا قال في سورةِ الأعرافِ: ﴿ وَٱلَّذِينَ مَعَهُم ﴾ وقال في سورة يونس: ﴿ وَمَن مَّعَهُ ﴾ (١) ؟

## الجوابُ

من أوجهِ منها :

١ ـ أن ( الذين ) اسمٌ موصولٌ مختصٌ ، وهو يخصُّ جماعةً

<sup>(</sup>١) أما السؤال عن نجينا وأنجيناه فقد ذكرناه في كتابنا ( بلاغة الكلمة في التعبير القرآني ) ( ص٧٢ ) .

الذكورِ العقلاءِ ، ولا يُطلق علىٰ المفردِ أو المثنىٰ .

وأما ( من ) فإنه اسمٌ موصولٌ مشتركٌ ، يطلق على المفردِ والمثنى والجمع المذكرِ والمؤنثِ .

وأن سياق القصةِ في سورةِ يونسَ فيه إلماحٌ إلى أن قومه كبر عليهم تذكيره لهم بآياتِ ربهم ، وبقاؤه بينهم يبلِّغ دعوةَ ربِّه ، وأن نوحاً تحدّاهم بأن يجمعوا أمرهم ، ويسعوا في إهلاكه ، وألا يمهلوه ، قال تعالى : فَ وَأَتَلُ عَلَيْهِمْ نَبَا نُوجٍ إِذْ قَالَ لِقَوْمِهِ عِنَقَوْمِ إِن كَانَ كَبُرُ عَلَيْكُمْ مَقَامِي وَتَذَكِيرِي بِعَاينتِ اللّهِ فَعَلَى اللّهِ تَوَكَّلُتُ فَأَ جُعُوا أَمْرَكُمْ وَشُركاً عَكُمْ ثُمَّ لَا يَكُن أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَةً ثُمَّ القَضُوا إِنَى كَانَ أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَةً ثُمَّ القَضُوا إِنَى وَلا يُنظِرُونِ اللهِ اللهِ اللهِ قَوَكَ لا يَكُن أَمْرُكُمْ عَلَيْكُمْ غُمَةً ثُمَةً اللهِ فَعَلَى اللّهِ قَوَكُمْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اله

وليس الأمرُ في الأعرافِ كذلك ، وإنما هو تبليغٌ ودعوةٌ ، وقصارى ما قال فيه الملأ من قومه : ﴿ إِنَّا لَنَرَبُكَ فِي ضَلَالٍ ثُمِّينٍ ﴾ ، فردَّ عليهم قائلًا : ﴿ يَنْقَوْمِ لَيْسَ بِي ضَلَالَةٌ وَلَكِنِي رَسُولٌ مِّن رَّبِّ ٱلْعَالَمِينَ ﴾ .

فلما كانتِ المواجهةُ في يونسَ أشدَّ ، وأنه تحداهم أن يجمعوا أمرهم ، ويسعوا في إهلاكه ، وألا يُمهلوه ، كان ذلك مدعاةً إلىٰ قلةِ من يؤمن له وأن يخاف من يخاف في مثل هاذا الظرف العصيب .

فقال في هاذا السياقِ : ﴿ فَنَجَيَّنَاهُ وَمَن مَّعَهُ ﴾ وهاذا يحتمل في اللغةِ أن يكون معه شخص أو شخصان ، وليس فيه تنصيص على الجمع .

وأما في الأعرافِ فإن قوله : ﴿ فَأَنْجَيْنَكُهُ وَٱلَّذِينَ مَعَكُم ﴾ تنصيصٌ علىٰ أن معه جماعة من المؤمنين له ، وليس شخصاً واحداً أو شخصين قطعاً ،

فناسبت حالةُ التحدي والمواجهةِ الشديدةِ أن يقول : ( من ) التي ليس فيها تنصيصٌ على الجمع .

وفي الحالةِ الأخرىٰ أن يقول: (الذين) التي هي تنصيص علىٰ أن المؤمنين له جماعة ، وليس واحداً ؛ ذلك أن السياق لا يستدعي مثل حالةِ الخوفِ تلك ، ولا يستدعي قلة المؤمنين علىٰ النحوِ الذي في يونس .

٢ ـ إن القصة في الأعراف أطول مما في يونس، فإنها في الأعراف ستُ آيات، من الآية التاسعة والخمسين إلى الآية الرابعة والستين، وهي في يونس ثلاث آيات من الآية الحادية والسبعين إلى الآية الثالثة والسبعين.

وإن كلمة ( الذين ) أطولُ من ( من ) فناسب في مقام الإطالةِ أن يأطولِ الكلمتينِ .

٣ ـ وعلاوة على ذلك فإن كلمة ( من ) في يونسَ أكثرُ مما في الأعراف .

وإن كلمة (الذين) في الأعرافِ أكثر مما في يونسَ ، فإن كلمة (من) وردت في يونسَ (٢٤) أربعاً وعشرين مرةً ، ووردت في الأعرافِ (١٨) ثماني عشر مرةً .

وأن كلمة ( الذين ) وردت في الأعراف ( ٤٧ ) سبعاً وأربعين مرةً ، ووردت في يونسَ ( ٢٨ ) ثمانياً وعشرين مرةً .

فناسب كلُّ تعبيرٍ موضعَه من حيث السِّمة التَّعبيرية لكل سورةِ<sup>(١)</sup>. فاتضح أن كلَّ تعبيرِ مناسب لموضعه الذي ورد فيه من كلِّ وجهٍ .

<sup>(</sup>١) انظر : موضوع ( السمة التعبيرية للسياق ) في كتابنا ( التعبير القرآني ) .



قال تعالىٰ في سورةِ الأعرافِ: ﴿ قَالَ فِرْعَوْنُ ءَامَنتُم بِهِ عَبِّلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُوْ ﴾ [ الأعراف : ١٢٣ ] .

وقال في سورةِ طله [٧١]، وفي سورةِ الشعراءِ [٤٩]: ﴿ قَالَ عَامَنَتُمْ لَلْمُقَبِّلُ أَنَّ ءَاذَنَ لَكُمْ ﴾.

# سؤالٌ

لماذا قال في سورةِ الأعرافِ : ﴿ ءَامَنتُم بِهِــ ﴾ وقال في سورتي طـــه ، والشعراء : ﴿ ءَامَنــُتُمْ لَهُ ﴾ ؟

#### الجواب

إن معنى : ﴿ مَامَنتُم بِهِ ٢٠ أَي بِٱللهُ تعالى .

و : ﴿ مَامَنتُمْ لَلُمُ ﴾ أي : لموسىٰ عَلَيْتُ إِلَا ، والمعنىٰ : صدَّقتم وأقررتم له ، والسياقُ يوضحُ ذلكَ .

قال تعالى في الأعرافِ: ﴿ قَالُوٓاْ ءَامَنَّا بِرَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَالْوَاْ ءَامَنَّا بِرَبِ ٱلْعَالَمِينَ ﴿ وَهَ مُوسَىٰ وَهَدُونَ ﴿ وَهَا لَهُ مَا لَا مَا اللَّهُ مَا لَا مَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقال في سورةِ طله: ﴿ فَأُلْقِى ٱلسَّحَرَةُ سُجَّدًا قَالُوٓا ءَامَنَا بِرَبِّ هَارُونَ وَمُوسَىٰ ۞ قَالَ ءَامَنَةً لَهُ قَبْلَ أَنَّ ءَاذَنَ لَكُمُ ۚ إِنَّهُ لِكَبِيرُكُمُ ٱلَّذِى عَلَمَكُمُ ٱلسِّحْرِ ﴾ ، فقوله: ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُمُ ٱللَّهِ عَلَى عَلَمَكُمُ ٱلسِّحْرِ ﴾ ، فقوله: ﴿ إِنَّهُ لَكِيرُكُمُ ٱللَّهِ عَلَى عَلَى عَلَيْ اللَّهِ عَلَى عَلَيْ اللَّهِ عَلَى عَلَيْ اللَّهِ عَلَى عَلَيْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى عَلَى اللَّهُ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ اللللللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ

وقال في سورةِ الشعراءِ : ﴿ قَالُوٓاْ ءَامَنَا بِرَبِّ ٱلْعَالَمِينَ ۞ رَبِّ مُوسَىٰ وَهَرُونَ ۞ قَالَ ءَامَنتُمْ لَهُ قَبْلَ أَنْ ءَاذَنَ لَكُمْ ۖ إِنَّامُ لَكِيدُكُمُ ٱللَّذِى عَلَّمَكُمُ ٱلسِّحْرَ ﴾ . وهو نحو ما مر في طاه .

وإذا رأيت الإيمانَ معدَّىٰ باللام ، فاعلم أنه لغيرِ اللهِ فإنه لا يعديه مع ٱلله إلا بالباء نحو قوله : ﴿ حَقَّىٰ تُوْمِنُواْ بِٱللَّهِ وَحْدَهُۥ ﴾ [الممتحنة : ٤] وقوله : ﴿ عَامَنًا بِرَبِّ ٱلْمَاكِمِينَ ﴾ .

وربما استعمله مع غيرِ الأشخاصِ نادراً ، وذٰلك نحو قوله : ﴿ وَلَنَ نُوْمِنَ لِرُقَيِّكَ حَتَىٰ تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِئَبًا نَقْرَوُمُ ﴾ [ الإسراء : ٩٣ ] .



قال تعالىٰ في سورةِ الأعرافِ: ﴿ قَالَ يَكُوسَىٰ إِنِّ اَصْطَفَيَ تُكَ عَلَى اَلنَّاسِ مِرسَكَتِي وَبِكُلَمِي فَخُذْ مَا ءَاتَيْتُكَ وَكُن مِّنَ الشَّكِرِينَ ﴿ وَالْكَبِينَ ﴿ وَالْكَبِينَ اللَّهِ فِي اَلْأَلُواحِ مِن كُلِ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا مِن كُلِ شَيْءٍ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا الْحَسَنِهَا سَأُورِيكُمُ دَارَ ٱلْفَاسِقِينَ ﴾ [ الأعراف: ١٤٤ ـ ١٤٥].

# سؤالٌ

لماذا قال في الآيةِ الأولىٰ: ﴿ فَخُذْ مَا ٓ ءَاتَيْتُكَ ﴾ ، وقال في الآيةِ التاليةِ لها: ﴿ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ ﴾ فذكر القوةَ ولم يذكرها في الآيةِ الأولىٰ ؟

### الجواب

إن ذٰلك لعدةِ أمورِ منها:

١ ـ أن الآية الأولى في الإيتاء ، والثانية في الإيتاء والتبليغ ، فقد أمره في الآية الثانية أن يأخذ ما آتاه بقوة ، ويُبلغه قومه ، فقد قال له فيها : ﴿ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا ﴾ ، وهاذا أمرٌ بالتبليغ ، والتبليغ يحتاجُ إلى قوة وجهد وعزيمة .

٢ \_ إنه طلب من قومه في الآيةِ الثانيةِ أن يأخذوا بأحسنها ، فإنه لم

يقل: (وأمر قومك يأخذوا بها) بل قال: ﴿ يَأْخُذُوا بِأَحْسَنِهَا ﴾ وهو أقوى من عموم الأخذِ وآكد، ذلك أن فيما آتاه حسناً وأحسن، فأمرهم أن يأخذوا بالأحسن، فإذا كان قومه مأمورين بما هو أقوى وآكد، ناسب أن يكون هو كذلك، فكان مأموراً أن يأخذها بقوة.

٣ \_ إِن في الآيةِ الثانيةِ تفصيلًا ليس في الآيةِ الأولىٰ .

فإنه قال في الآيةِ الأولىٰ : ﴿ فَخُذْ مَا ٓ ءَاتَـٰيۡتُكَ ﴾ ، فقال : ﴿ مَا ٓ ءَاتَـٰیۡتُكَ ﴾ ، فقال : ﴿ مَا ٓ ءَاتَـٰیۡتُكَ ﴾ علیٰ الإجمالِ .

وفصَّل في الآيةِ الثانيةِ ما آتاه ، فقال : ﴿ وَكَتَبْنَا لَهُ فِي ٱلْأَلْوَاحِ مِن كُلِّ شَيْءٍ ﴾ .

وأجمل في الطلبِ في الآيةِ الأولىٰ ، فقال : ﴿ فَخُذْمَا مَا مَا تَيْتُكَ ﴾ ، وفصَّل في الآيةِ الثانيةِ ما أجمله في الآيةِ الأولىٰ من الطَّلبِ ، فقال : ﴿ فَخُذْهَا بِقُوَّةٍ وَأَمُرْ قَوْمَكَ يَأْخُذُواْ بِأَحْسَنِهَا ﴾ .

فكما أجمل في ذكر ما آتاه في الآية الأولى أجمل في الأمر بأخذها ، وكما فصّل في ذكر ما آتاه في الآية الثانية ، فصّل وبيّن في الأمر بأخذِه ، فناسبَ الإجمالُ الإجمالُ ، والتفصيلُ التفصيلَ .

٤ ـ ومما حسن ذلك أيضاً ـ إضافة إلى ما ذكرنا ـ أن الآية الأولى وردت عقبَ إفاقةِ موسى بعدما خرَّ صعقاً ، فقد جاءتِ الآيةُ الأولى عقب قولِه تعالىٰ : ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ وَلِه تعالىٰ : ﴿ فَلَمَّا تَجَلَّىٰ رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَكَّا وَخَرَّ مُوسَىٰ صَعِقاً فَلَمَّا أَفَاقَ قَالَ سُبْحَنَكُ ثَبْتُ إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ ٱلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [ ١٤٣ ] .

والإنسانُ بعدما يفيق من صعقةٍ يصعقها يكون واهنَ القِوىٰ.

وقد ذكر قبل الآيةِ الأولىٰ أكثرُ من أمرٍ يدعو إلىٰ وهنِ القوةِ ، فقد ذكر أنه ﴿ خَرَّ ﴾ أي : قد هوىٰ وسقطَ ، والخرور مدعاةٌ إلىٰ الوهنِ .

وذكر أنه (صعق) أي غشي عليه ، ومعنى (صعق) في اللغة : غُشي عليه وذهب عقله (١) ، وأن قوله تعالىٰ : ﴿ فَلَمَّا آَفَاقَ ﴾ دليلٌ علىٰ الغشيِّ (٢) . والصعقُ مدعاةٌ إلىٰ وهنِ القوىٰ .

فكلٌ من الخرورِ والصعقِ يدعو إلى الوهنِ فكيف إذا اجتمعا ؟

فلم يذكر الأخذ بالقوةِ بعد ذكرِ الإفاقةِ مباشرةً ؛ إذ العادةُ أن يكون الإنسانُ واهناً في مثل هاذا الوقت ، فأخره إلى ما بعد ذلك في الآيةِ الثانيةِ ، فناسبَ كلُّ تعبيرِ موضعَه من كلِّ وجهٍ ، واللهُ أعلمُ .

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (صعق) ( ١٢ / ٦٦ ) .

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (صعق) (١٢/ ٦٧).



قال تعالىٰ في سورةِ الأنفالِ: ﴿ كَدَأْنِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمُّ كَفُرُواْ بِعَايَنَ اللّهَ فَاخَذَهُمُ اللّهُ بِذُنُوبِهِمْ إِنَّ اللّهَ قَوِيُّ شَدِيدُ ٱلْعِقَابِ ﴿ فَاللّهَ بِأَنَ اللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍمْ وَأَنَ ٱللّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ اللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍمْ وَأَنَ ٱللّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴿ اللّهَ لَمَ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً مَا لَهُ مُعَوِّنَ وَاللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْمُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الل

# سؤالٌ

١ ما الفرقُ بين الدأبين المذكورين لآلِ فرعونَ في الآيةِ الثانيةِ
 والخمسين ، والآيةِ الرابعةِ والخمسين ؟

لماذا قال في الآيةِ الثانيةِ والخمسين : ﴿ كَفَرُواْ بِعَايَتِ ٱللّهِ فَأَخَذَهُمُ ٱللّهُ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ ، وقال في الآيةِ الرابعةِ والخمسين : ﴿ كَذَّبُواْ بِعَايَتِ ٱللّهِ بِاللّهِ مَا أَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقْنَا عَالَ فِرْعَوْنَ ﴾ ؟

### الجوابُ

الدأبُ الأولُ هو مشابهتهم لهم في الكفرِ ، ذلك أنه سبق الآية الأولى قوله تعالىٰ : ﴿ وَلَوْ تَرَىٰ إِذْ يَتَوَفَى ٱلَّذِينَ كَ فَرُوا ٱلْمَلَاَئِمِكَةُ يَضْرِيونَ

وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَكَرَهُمْ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ آ ذَلِكَ بِمَا قَدَّمَتُ أَيْدِيكُمْ وَأَكَ اللّهَ لَيْسَ يِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ آ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ اللّهَ لَيْسَ يِظَلَّهِ لِلْعَبِيدِ آ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ وَالَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَفَرُواْ بِعَايَنتِ اللّهِ . . . ﴾ [ ٥٠ - ٥٠ ] .

فالدأبُ الأولُ هو مشابهتهم في الكفرِ والجري على عادتِهم، ألا ترى أنه قال : ﴿ وَلَوْ تَكَرَى ٓ إِذْ يَتَوَفَّ ٱلَّذِينَ كَفُرُوا ۗ الْمَلَتَ كَةُ ﴾ ، ثم قال : ﴿ كَدَأْبِ ءَالِ فِرْعَوْنَ ۖ وَٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِمْ كَفُرُوا بِعَايَتِ ٱللَّهِ ﴾ .

أما الدأبُ الثاني فإنه مشابهتهم لهم في تغييرِ النَّعمِ والأحوالِ ، فقد قال قبلَ الآيةِ الرابعةِ والخمسين : ﴿ ذَلِكَ بِأَتَ اللَّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَىٰ قَوْمٍ حَتَىٰ يُغَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمِمٌ وَأَتِ ٱللَّهَ سَمِيعُ عَلِيمٌ ﴾ [ ٥٣ ] ، ثم قال بعدها : ﴿ كَذَاْبِ عَالِ فِرْعَوْنَ فَالَكِينَ مِن قَبْلِهِمْ ﴾ .

قد تقول : وما التغييرُ الذي أحدثوه ، فإنهم كفارٌ علىٰ كلِّ حالٍ ، ولم يغيروا شيئاً ؟

فنقول: إنهم كانوا على حالٍ من الكفرِ ، حتى جاء موسى فدعاهم وأنذرهم ، وجاءهم بالآياتِ الدالةِ على صدقه ، فكذبوا بها فزادوا على ما هم عليه تكذيبهم بآياتِ اللهِ ، كما قال تعالىٰ : ﴿ كَذَّبُوا بِتَايَاتِ رَبِّهِم ﴾ فعاجلهم العقوبة بالإغراق .

جاء في (البحر المحيط): « وتغيير آلِ فرعونَ ومشركي مكة ، ومَن يجري مجراهم بأن كانوا كفاراً ، ولم تكن لهم حالةٌ مرضيةٌ ، فغيروا تلك الحالة المسخوطة إلىٰ أسخط منها ، من تكذيب الرسلِ والمعاندةِ والتخريبِ وقتلِ الأنبياءِ والسعي في إبطالِ آياتِ الله ، فغيَّر الله تعالىٰ

ما كان أنعم عليهم به وعاجلهم ولم يمهلهم  $\mathbb{P}^{(1)}$ .

وجاء في ( الكشاف ) : « أي : دأبُ هـٰـؤلاءِ مثل دأبِ آلِ فرعونَ ، ودأبهم عادتهم وعملهم الذي دأبوا فيه ؛ أي داوموا عليه وواظبوا ، و كفروا ) تفسيرٌ لدأب آل فرعون . . .

﴿ حَتَىٰ يُعَيِّرُواْ مَا بِٱنفُسِمِمْ ﴾ فإن قلت : فما كان من تغيير آلِ فرعونَ ومشركي مكة حتىٰ غيَّر ٱلله نعمته عليهم ، ولم تكن لهم حالٌ مرضيةٌ فيغيروها إلىٰ حالٍ مسخوطةٍ ؟

قلت : كما تغيرت الحالُ المرضيةُ إلىٰ المسخوطةِ تغيرتِ الحالُ المسخوطةُ إلىٰ أسخط منها .

وأولئكَ كانوا قبل بعثةِ الرسولِ عَلَيْ إليهم كفرةً عبدة أصنام ، فلما بعث إليهم بالآياتِ البيناتِ ، فكذبوه وعادوه ، وتحزبوا عليه في إراقة دمه ، غيروا حالهم إلى أسوأ مما كانت ، فغير ألله ما أنعم به عليهم من الإمهالِ وعاجلهم بالعذاب "(٢) .

٢ - وأما الجوابُ عن السؤالِ الثاني فإن كلَّ عقوبةِ مناسبةٌ للحالةِ التي هم فيها ، فقد قال في الآيةِ الأولىٰ : ﴿ كَفَرُواْ بِعَايَتِ اللَّهِ فَأَخَذَهُمُ اللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقُنَا مَالَ فِي الأخرىٰ : ﴿ كَذَبُواْ بِعَايَتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقُنَا مَالَ فِي الأخرىٰ : ﴿ كَذَبُواْ بِعَايَتِ رَبِّهِمْ فَأَهْلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقُنَا مَالَ فِي الأخرىٰ .

<sup>(</sup>١) البحر المحيط (٤/ ٥٠٧).

<sup>(</sup>٢) الكشاف (٢/ ٢٠).

ذٰلك أن الكفرَ أعمُّ من التكذيبِ بآياتِ ٱلله ، فقد يكون الكفرُ بالتكذيبِ وبغيره ، من نحو عبادةِ غيرِ ٱلله ، والمعتقداتِ الباطلةِ ، وغير ذٰلك من نحو ما أخبر به ربُّنا في قوله : ﴿ لَقَدَ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللّهَ وَلَكُ مَن نحو ما أخبر به ربُّنا في قوله : ﴿ لَقَدَ كَفَرَ ٱلَّذِينَ قَالُوٓا إِنَّ ٱللّهَ وَاللّهُ ثَلَاثَةُ ﴾ [ المائدة : ٢٧] ، وقوله : ﴿ لَقَدْ كَفَرَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ هُوَ ٱلْمَسِيحُ ٱبنُ مَرْيَدً ﴾ [ المائدة : ٢٧] ، وقوله : ﴿ وَلَاكِنَ ٱلَّذِينَ كَفَرُوا يَفْتَرُونَ عَلَى ٱللّهِ ٱلْكَذِبَ ﴾ [ المائدة : ٢٧] .

فالتكذيبُ بآياتِ اللهِ نوعٌ من أنواع الكفرِ .

فقال في عقوبةِ الكفرِ : ﴿ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ بِذُنُوبِهِمْ ﴾ وهو أمر عام يشمل عقوبات الدنيا والآخرة .

وقال في عقوبةِ التكذيبِ بالآياتِ : ﴿ فَأَهۡلَكُنَهُم بِذُنُوبِهِمۡ وَأَغۡرَقۡنَاۤ ءَالَ فِي عقوبةِ التكذيبِ بالآياتِ الأخذِ بالذنوبِ ، فقد يكون الأخذُ بالذنوبِ بالتعذيبِ والسجن والنارِ وغير ذٰلك .

فجعلَ عقوبةَ الكفرِ الذي هو عامٌ ، الأخذَ بالذنوبِ وهو عامٌ ، وجعل عقوبةَ التكذيبِ بالآياتِ الذي هو أخصُ من الكفرِ بالإهلاكِ والإغراقِ ، وهو أخصُ .

هلذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى أن قوله : ﴿ فَأَخَذَهُمُ ٱللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَقَابٌ عَامٌ قد يكون في الدنيا ، وقد يكون في الآخرة ، وقد يكون فيهما .

وأما قوله : ﴿ فَأَهْلَكُنَّهُم بِذُنُوبِهِمْ وَأَغْرَقْنَا ءَالَ فِرْعَوْنَ ﴾ فإنه عقابٌ في الدنيا فهو أخص من حيث الوقت ، فإن الإهلاك والإغراق إنما يكونان في

الدنيا وليسا من عقابِ الآخرةِ ، فكانت عقوبةُ الكفرِ أعمَّ من حيث النوع والوقت .

ومن الملاحظ أنه قال في الآية الرابعة والخمسين: ﴿ كَذَّبُواْ بِنَايَتِ رَبِهِم ﴾ فذكر الرب وأضافه إلى ضميرهم ، في حين قال في الآية الثانية والخمسين: ﴿ كَفَرُواْ بِنَايَتِ اللّهِ ﴾ ذلك أنه قبل ذكر التكذيب بآيات ربهم ذكر نعمه عليهم ، فقال: ﴿ ذَلِكَ بِأَنَ اللّهَ لَمْ يَكُ مُغَيِّرًا نِعْمَةً أَنْعَمَهَا عَلَى قَوْمٍ حَتَى لَعُمْ يُرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مُ فقال: ﴿ ذَلِكَ بِأَن الربّ هو المربي والمنعم ، جاء يُعَيِّرُواْ مَا بِأَنفُسِمٍ مُ فناسب ذكرُ الربّ ؛ لأن الربّ هو المربي والمنعم ، جاء في ( روح المعاني ): « وأشير بلفظ الربّ إلى أن ذلك التغيير كان بكفر نعمه تعالىٰ لما فيه من الدلالة علىٰ أنه مربيهم المنعم عليهم »(١) .

ثم إنه أضافَ الربَّ إلى ضميرهم ؛ ليبين قبحَ كفرهِم ، فإنهم كفروا بآيات ربهم الذي أنعم عليهم ، فإنه من أقبح كفر النعم أن تكفر نعمة ربك ؛ الذي رباك وأنعم عليك ، فذلك أدل على قبح كفرهم .

هاذا من ناحيةٍ ، ومن ناحيةٍ أخرى أنه ذكر مرةً لفظَ الجلالةِ ( ٱلله ) ، ومرةً ذكرَ الربِّ ؛ ليدل علىٰ أن الرب هو ٱلله وليس شيئاً آخرَ .

<sup>(</sup>۱) روح المعاني (۱۰ / ۲۰).



قال تعالىٰ في سورةِ يونسَ: ﴿ وَلَوْ لَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُضِى اللّهُ مُ وَلَوْلَا كَلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَّبِكَ لَقُضِى اللهُ وَ اللهُ وَاللهُ وَ اللهُ وَلَا اللهُ وَ اللهُ وَلَوْلَا كُلِمَةُ سَبَقَتْ مِن رَبِكَ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى لَقُضِى بَيْنَهُمُ ۚ [ الشورى : ١٤ ] .

## سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ الشُّورىٰ: ﴿ إِلَىٰٓ أَجَلِمُ سَمَّى ﴾ ولم يقلُ مثل ذلك في بقيةِ الآياتِ ؟

### الجوابُ

إن الآياتِ في يونسَ وهودِ وفصلتْ إنما هي في أمةِ واحدةٍ ، والقضاءُ يمكن أن يكون بينهم عاجلًا أو آجلًا .

أما آية الشُّورى فهي في أمم مختلفة أكثرها هالك ، فلا يمكن القضاء بينهم في الآخرة ، وهو الأجلُ المسمَّىٰ لذلك .

وإيضاحُ ذٰلك أنه قال في يونسَ : ﴿ وَمَا كَانَ ٱلتَّكَاسُ إِلَّا أَمْتَةً وَحِدَةً فَا خَتَكَافُواً وَلَوْلَا كَلِمَةً سَبَقَتْ مِن رَّيِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمْ فِيمَا فِيهِ يَغْتَلِفُونَ ﴾ فهي أمةٌ واحدةٌ اختلفت ، والقضاء بينهم ممكنٌ ؛ لأنهم أمةٌ واحدةٌ مختلفةٌ .

وقال في هود : ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَى ٱلْكِتَبَ فَأَخْتَلِفَ فِيدٍ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ مَنَ مِن رَّبِكَ لَقُضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّهُمْ لَفِي شَكِّ مِنْهُ مُرِيبٍ ﴾ ، وهاذه الآية في بني إسرائيل حين اختلفوا في الكتاب ، والقضاء بينهم ممكن في الحياة الدنيا ، ونحوها آية فصلت فإنها تطابق آية هود ، قال تعالىٰ في فصلت : ﴿ وَلَقَدْ ءَانَيْنَا مُوسَى ٱلْكِنْبَ فَأَخْتُلِفَ فِيدٍ وَلَوْلَا كَلِمَةٌ سَبَقَتْ مِن زَبِّكَ لَقُضِى بَيْنَهُمُّ وَإِنَّهُمْ وَإِنَّهُمْ مَلِيبٍ ﴾ .



قال تعالىٰ في سورةِ يونسَ: ﴿ وَإِمَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَفِدُهُمُ أَوْ نَنَوَقَيْنَكَ فَإِلَتِنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ﴾ [ يونس : ٤٦ ] .

وقال في سورةِ غافر : ﴿ فَأُصْبِرُ إِنَّ وَعُـدَ ٱللَّهِ حَقُّ فَكَإِمَّا نُرِينَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِي نَعِدُهُمْ أَقْ نَتَوَفَيْنَكَ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ﴾ [غافر : ٧٧] .

وقال في سورة الرعد : ﴿ وَإِن مَّا نُرِيَنَّكَ بَعْضَ ٱلَّذِى نَعِدُهُمْ أَوْ نَتَوَفَّيَنَّكَ فَإِنَّمَا عَلَيْكَ أَلْبَكُغُ وَعَلَيْنَا ٱلْحِسَابُ ﴾ [ الرعد : ٤٠ ] .

### سؤال

لماذا رُسمت ﴿ وَإِمَّا ﴾ في آيتي يونسَ وغافرٍ متصلةً ، ورُسمت في آية الرَّعدِ : ﴿ وَإِن مَّا ﴾ منفصلةً مع أنها كلها في هاذه الآياتِ إنما هي ( إنْ ) الشرطيةُ مع ( ما ) الزائدةِ المؤكدةِ ؟

#### الجواب

إن هاذا من أمورِ رسمِ المصحفِ ، ورسم المصحفِ لا يُقاس عليه ، ولاكن مع ذلك قد يبدو أن لهاذا الاختلافِ تعليلاً ، ولا ندري إن كان مقصوداً أم لا .

فنقول: إن السياقَ في آيتي يونسَ وغافرٍ إنما هو في الكلامِ علىٰ الآخرةِ ، والآيتان تذكران الرُّجوعَ إلىٰ ٱلله ، فقد قال في آيةِ يونسَ : ﴿ فَإِلَيْنَا مُرْجِعُهُمْ مُمَّ اللَّهُ شَهِيدُ عَلَىٰ مَا يَفْعَلُونَ ﴾ وقال في آيةِ غافرَ : ﴿ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ ، وهاذا الرجوعُ في الآيتين إنما هو في الآخرةِ .

قال تعالىٰ في يونسَ : ﴿ وَيَوْمَ يَعْشُرُهُمْ كَأَن لَّرَ يُلْبَثُواْ إِلَّا سَاعَةُ مِّنَ ٱلنَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمُّ قَدْ خَسِرَ ٱلَّذِينَ كَذَّبُواْ بِلِقَاءِ ٱللَّهِ وَمَا كَانُواْ مُهْ تَدِينَ ﴿ وَإِمَّا نُرِينَكَ بَعْضَ الَّذِي نَعِدُهُمْ أَوْ نَنَوَيْنَكَ فَإِلَتِنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ ٱللَّهُ شَهِيدُ عَلَى مَا يَفْعَلُونَ ﴿ وَهُ وَلِكُلِ أَمَّةٍ رَّسُولُ فَإِذَا جَاءَ رَسُولُهُمْ قُضِى بَيْنَهُم بِٱلْقِسْطِ وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ [ ٥٥ ـ ٤٧ ] .

فقوله : ﴿ فَإِلِتَنَا مُرْجِعُهُمْ ﴾ يعني في يومِ القيامةِ ، وهو متصلٌ بما ذكره من أمورِ الآخرةِ ، وواقعٌ فيه .

فالكلامُ كما ترى في سياقِ عذابِ الآخرةِ ، وقد وقعت الآية في هاذا السياقِ ، فإن قوله : ﴿ فَإِلَيْنَا يُرْجَعُونَ ﴾ يعني في الآخرةِ ، وهو متصلٌ بما ذكره من أمورِ الآخرةِ .

وجاء بعدها قولُه : ﴿ أَوَلَمْ يَرُواْ أَنَّا نَأْتِي ٱلْأَرْضَ نَنقُصُهَا مِنْ أَطْرَافِهَاْ وَٱللَّهُ يَعَكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِةِ ـ وَهُوَ سَرِيعُ ٱلْحِسَابِ ﴾ [ ٤١ ] .

فقوله: ﴿ وَعَلَيْنَا ٱلْجِسَابُ ﴾ إنما هو في الآخرةِ ، فهو يذكر أمراً سيقع في الآخرةِ ، والكلامُ إنما هو علىٰ الدنيا بخلافِ آيتي يونسَ وغافرٍ ، فإنهما في سياقِ الآخرةِ .

فَفُصِلت (ما) عن (إن) في الرعدِ إشارةً إلى الفصلِ بين الأحداثِ ، فالكلامُ على الدنيا ، والحسابُ إنما هو في الآخرةِ .

ووصلت (ما) بـ: (إن) في آيتي يونسَ وغافرَ ، إشارةً إلىٰ أن الأحداثَ متصلةٌ ببعضها ، واللهُ أعلمُ .





قال في سورة يونسَ: ﴿ قُلِ ٱنظُرُواْ مَاذَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا تُغَنِي ٱلْآيَتُ وَٱلنَّذُرُ عَن قَوْمِ لَا يُؤْمِنُونَ ﴾ [ يونس : ١٠١ ] .

وقــال فـــي ســورة القمــر : ﴿ حِصَّــَمَةُ أَ بَـٰلِغَةٌ فَمَا تُغَنِّنِ ٱلنَّذُرُ ﴾ [القمر : ٥] .

# سؤالٌ

لماذا رُسم الفعل ( تغني ) في آية يونس بالياء ، ورُسم في آيةِ القمرِ من دون ياءِ أي : ( تغن ) ؟

#### الجواب

إن رسم المصحف لا يُقاس عليه كما هو معلومٌ ، ومع ذٰلك فإنه يبدو أن هـٰذا الاختلاف في الرسم له دلالته .

فلقد زاد في آية يونسَ على ما في القمرِ ، فقد قال في القمرِ : ﴿ فَمَا تُغَنِّ ٱلنَّذُرُ ﴾ ، وقال في يونسَ : ﴿ وَمَا تُغَنِّ ٱلْآينَتُ وَٱلنَّذُرُ ﴾ فزاد الآياتِ على النذرِ فزاد في الرسمِ تبعاً لذلك .

ثم إنه عندما تزيد دواعي الإغناء ينبغي أن يزيد الإغناء ، فلما زادتِ

الدواعي في يونسَ انبغيٰ أن يزيد الإغناءُ .

ولما نقصتِ الدواعي في القمرِ نقص شيءٌ من الحدثِ تبعاً لذلك ، فنقص من الرسم في القمرِ مناسبةً لنقصِ الدواعي ، واللهُ أعلمُ .



قال تعالىٰ في سورةِ هودٍ: ﴿ أُولَائِكَ لَمْ يَكُونُواْ مُعْجِزِيرَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمْ يَكُونُواْ مُعْجِزِيرَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا كَانَ لَهُمْ يِسَانُ دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أَوْلِيَآءُ ﴾ [ هود: ٢٠] .

وقال في سورةِ الشورى : ﴿ وَمَاۤ أَنتُم بِمُعۡجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِي وَلَانَصِيرِ ﴾ [الشورى : ٣١] .

### سؤال

لماذا قال في هود : ﴿ أُوْلَئِكَ لَمْ يَكُونُواْ مُعْجِزِينَ ﴾ وقال : ﴿ وَمَا كَانَ لَمُ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِنْ أَوْلِيَآءً ﴾ فجاء بالفعل الماضي ، وقال في سورة الشورئ : ﴿ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ ﴾ الشورئ : ﴿ وَمَا لَكُمْ مِن دُونِ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ ﴾ بأسلوب الخطاب للحاضر ؟

#### الجواب

إِن الكلامَ في هودِ إِنما هو في الآخرةِ ، وهو يدور علىٰ أحداثٍ ماضيةٍ كانت في الدنيا ، فقد قال : ﴿ أُولَكِيْكَ يُعْرَضُونَ عَلَىٰ رَبِّهِمْ وَيَقُولُ الْأَشْهَادُ هَا وُلَا يَكُ الظَّلِمِينَ ﴾ [ ١٨ ] ، الأَشْهَادُ هَا وُلَا يَا الظَّلِمِينَ ﴾ [ ١٨ ] ،

فاقتضىٰ ذكرُ الفعلِ الماضي ، وأما الخطابُ في الشورىٰ فهو في الدُّنيا ، قال تعالىٰ : ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُمُ مِّن مُصِيبَةٍ فَيِمَا كَسَبَتَ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرِ ﴾ [ ٣٠ ] . فاقتضىٰ كل منهما ما ذكر في موضعِهِ .



قال تعالىٰ في سورةِ هود: ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلنَّنُّورُ قُلْنَا ٱحِمْلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَإِلَّا فَي كَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ وَمَا ءَامَنَ مَعَهُ وَإِلَّا فَي كُلُولُ وَاللَّهُ [ هود: ٤٠] .

# السؤالُ الأولُ

ما المقصودُ بـ: (أهلك) أَهُمُ الأهلُ ، أم هو فعلٌ ماضٍ من الإهلاكِ ؟

## الجوابُ

إن المقصودَ بـ : ( أهلك ) هم الأهلُ ، وليس فعلاً ماضياً ، ويدلُّ علىٰ ذٰلك أمورٌ منها :

الإهلاك لم يحصل بعد ، وأن المؤمنين لم يركبوا بعد في السفينة ، فإنه قال بعد هاذه الآية : ﴿ ﴿ وَقَالَ اَرْكَبُواْ فِبِهَا بِسَــمِ اللَّهِ بَعْرِيهِا وَمُرْسَنَهَا ﴾ [ ٤١ ] .

٢ ـ لو كان (أهلك) فعلاً ماضياً لكان الاستثناء مفرَّغاً ، أي : إن المستثنىٰ منه غيرُ مذكورٍ ، والاستثناءُ المفرَّغُ إنما يكون في النفي

وشبهه ، ولا يقع في الإثباتِ إلا نادراً ، والفعلُ في الآيةِ مثبتٌ فلا يترجح أنه فعل .

٣ ـ ومما يدلُّ علىٰ أن المقصودَ بـ : (أهلك) هم الأهل ، قوله تعالىٰ في سورة (المؤمنون) : ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْ هِ ٱلْقَوَٰلُ مِنْ هُمَّ ﴾
 [ ٢٧ ] فإن الضميرَ في (منهم) يعودُ علىٰ الأهل .

٤ ـ لـو كـان المقصـودُ بـ : (أهلـك) الفعـل لكـان النـاجـون
 جماعتين :

أ \_ مَن سبق عليه القول .

ب \_ ومَن آمن .

وهاذا يقتضي أن مَن سبقَ عليه القولُ ليسوا ممن آمن ، ومع ذلك فقد نجا ، وهاذا لا يصحُ .

المجيء بـ: (على) مع الفعل (سبق) يدلُّ على أن المقصود بمن سبق عليه القول أنه معذبٌ ، كقوله تعالىٰ : ﴿حَقَّ عَلَيْهِمُ الْقَوْلُ ﴾ و : ﴿حَقَّ ٱلْقَوْلُ عَلَىٰ أَكْثَرِهِمْ ﴾ و نحو ذٰلك .

بخلافِ استعماله مع اللامِ فإنه بشرىٰ بالحسنىٰ ، كقوله تعالىٰ : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُم مِّنَا ٱلْحُسْنَىٰ أُولَتَإِكَ عَنْهَا مُبْعَدُونَ ﴿ إِنَّ ٱلْكُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّهُمْ لَمُمُ الْنَبِياء : ١٠١] ، وقوله : ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الأنبياء : ١٠١] ، وقوله : ﴿ وَلَقَدْ سَبَقَتْ كَلِمَنْنَا لِعِبَادِنَا ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [الصافات : ١٧١ ـ ١٧٢] .

### السؤال الثاني

قال في هانده الآية \_ آية هود \_ : ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ اللَّهِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ، وقال في آية ( المؤمنون ) : ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ مِنْ اللَّهُ مَا سَبَعَ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ هُودٍ ، مِنْهُم ) ولم يذكر ذلك في آية هودٍ ، فما سبب ذلك ؟

#### الجواب

إن القصة في سورة هود مبنيةٌ علىٰ العمومِ في أكثرِ من جانبٍ من جوانبها ، أما القصةُ في سورةِ ( المؤمنون ) فمبنية علىٰ الخصوصِ ، ومما يوضح ذٰلك :

ا حقوله في هود : ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ ﴾ ، وقوله في
 ( المؤمنون ) : ﴿ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ مِنْهُم ۗ ﴿ وَمَا في هودٍ أَعمُ مَما في ( المؤمنون ) فإنه لم يقل ( منهم ) .

أنه قال في هودٍ : ﴿ وَمَنْ ءَامَنَ ﴾ فزاد على الأهلِ : ﴿ وَمَنْ ءَامَنَ ﴾ فزاد على الأهلِ : ﴿ وَمَنْ ءَامَنَ ﴾ ولم يذكر ذٰلك في ( المؤمنون ) .

ولا شُكَّ أن ما في هودٍ أعمُّ فإنه زاد علىٰ الأهلِ من آمن .

٣ - أنه قال في هود : ﴿ لَا عَاصِمَ ٱلْيَوْمَ مِنْ أَمْرِ ٱللّهِ إِلَّا مَن رَحِمَ ٱلله ،
 [ ٤٣ ] ، وهاذا يفيدُ العمومِ فإنه استغرق نفي العاصمِ إلا مَن رحمَ ٱلله ،
 وذلك أنه نفى بـ : ( لا ) النافيةِ للجنسِ ، ولم يقلْ مثل ذلك في ( المؤمنون ) .

عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ عَنَا وَبَرَكَتِ عَلَيْكَ وَعَلَى أَمْدِ مِنَا مَعَلَثَ أَمْدِ مِنَا وَبَرَكَتٍ عَلَيْكَ وَعَلَى أَمْدِ مِنَا مَعَلَثَ ﴾ [ ٤٨ ] . وقال في ( المؤمنون ) : ﴿ وَقُل رَّبِ أَنزِلِنِي مُنزَلًا مُبَارَكًا وَأَنتَ خَيْرُ ٱلْمُنزِلِينَ ﴾ [ ٢٩ ] .

فإنه في هودٍ زاد السلام علىٰ البركاتِ ، ولم يذكر ذلك في ( المؤمنون ) ، وقال في هودٍ : ﴿ وَبَرَكَنتٍ ﴾ وهو جمعُ بركةٍ ، في حين قال في ( المؤمنون ) : ﴿ مُنزَلًا مُبَارَكًا ﴾ بالإفراد .

وقال في هود : ﴿ عَلَيْكَ وَعَلَىٰ أُمَدِ مِّمَن مَّعَكَ ﴾ ، ولم يقلْ مثل ذلكَ في ( المؤمنون ) ، وإنما دعا لنفسه : ﴿ أَنزِلْنِي ﴾ .



قال تعالىٰ في سورةِ هودٍ في قصةِ عادٍ: ﴿ وَأُنِّبِعُواْ فِي هَاذِهِ ٱلدُّنَّبَالَعْنَةُ وَيَوْمَ الْقَيْمَةُ ﴾ [ هود : ٦٠ ] .

وقال في سورةِ هودٍ أيضاً في قومٍ فرعونَ : ﴿ وَأُتَّبِعُواْ فِي هَاذِهِ ـ لَعَنَةً وَيَوْمَ الْقِيَكُمَةِ بِئُسَ الرِّفْدُ ٱلْمَرْفُودُ ﴾ [ هود : ٩٩ ] .

## سؤالٌ

لماذا قال في عاد : ﴿ وَأُتَبِعُوا فِي هَاذِهِ ٱلدُّنَا لَعَنَهُ ﴾ فذكر (الدنيا)، وقال في قوم فرعون : ﴿ وَأُتَبِعُوا فِي هَاذِهِ الْعَنَةَ ﴾ ولم يذكر الدنيا، مع أن المقصود بالإشارة هي الدُّنيا؟

#### الجواب

إن قصة عاد في السورة أطول من قصة موسى وفرعون ، فقصة عاد إحدى عشرة آية ، تبدأ من الآية الخمسين إلى الآية الستين ، وأما قصة موسى فهي أربع آيات من الآية السادسة والتسعين إلى الآية التاسعة والتسعين .

فناسب ذكرُ ( الدنيا ) مقامَ الإطالةِ والتبسطِ في قصةِ عادٍ ، وناسب

عدمُ ذكرها والاكتفاء بالإشارةِ إليها في مقامِ الإيجازِ .

٢ ـ ذكرَ في قصة عادٍ أموراً تتعلَّق بالدنيا ، منها أنه قال فيها :
 ﴿ وَيَنقَوْمِ السَّمَاءَ عَلَيْكُمُ ثُمَّ ثُمَّ ثُوبُوا إِلَيْهِ يُرْسِلِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدُوارًا وَيَنفَوْمِ السَّمَاءَ عَلَيْكُم مِّدُوارًا اللَّهِ عَلَيْكُم مَّا أَوْرَدُ حَكُم قُوَّةً إِلَى قُوَّنِكُم ﴾ [ ٥٢ ] ، فقد ذكر في هاذه الآيةِ أمرين مهمَّينِ من أمورِ الدنيا :

أحدَهما : سعةُ الرزقِ ، وبه تقومُ الحياةُ ، وهو قوله : ﴿ يُرْسِلِ السَّمَآءَ عَلَيْكُمُ مِدْرَارًا﴾ .

والآخرَ : زيادةُ القوةِ ، وبه استمرارُ الحياةِ الكريمةِ ، وهو قوله : ﴿ وَيَزِدْ كُمْ قُوَّةً إِلَىٰ قُوَّتِكُمْ ﴾ ولم يذكرْ أمراً يتعلق بالدنيا في قصةِ موسىٰ .

فناسب ذكر الدنيا والإشارةُ إليها في قصةِ عادٍ ، وعدمُ ذكرِها والاكتفاءُ بالإشارةِ إليها في قصةِ موسىٰ من هاذه الجهةِ أيضاً .

٣ ـ أشار إلى العذاب الذي أحاط بعاد ، ونجاة هود ومَن آمن معه في الدنيا ، فقال : ﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمْرُنَا نَجَيَّنَا هُودًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةِ مِنَا وَنَجَيْنَاهُم مِّنْ عَذَابٍ غَلِيظٍ ﴾ [ ٥٨ ] .

ولم يُشر إلىٰ عذابِ أو عقوبةٍ أحاطت بفرعونَ وملئه في الدنيا ، فناسب من جهةٍ أخرىٰ ذكر ( الدنيا ) ، والإشارة إليها في قصةِ عادٍ ، والاكتفاءُ بالإشارةِ إليها في قصةِ موسىٰ .

٤ ـ ذكرَ العذابَ الذي سيصيبُ فرعونَ وقومه يوم القيامةِ ، فقال : ﴿ يَقْدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِيكَ مَةِ فَأَوْرَدَهُمُ ٱلنَّارَ وَبِنْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴾ [ ٩٨ ] ، ولم يذكرْ شيئاً عن عذابٍ سيصيب عاداً يومَ القيامةِ .

فناسبَ من جهةِ أخرىٰ ذكرَ الدنيا في قصةِ عادٍ ، وعدمَ ذكرها والاكتفاءَ بالإشارةِ إليها في قصةِ فرعونَ .

ويحسنُ أن نذكر من جهةٍ أخرى أنه اختلف التعقيبُ بعد كلِّ قصةٍ بما يناسبُ المقامَ ، فقد قال تعقيباً على قصةِ عادٍ : ﴿ وَأَنْبِعُواْ فِي هَذِهِ ٱلدُّنِيَا لَعَنَةُ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ ، وقال تعقيباً على قصةِ فرعونَ : ﴿ يَقَدُمُ قَوْمَهُ يَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ فَاوَرَدُهُمُ ٱلنَّارِّ وَبِئُسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴿ وَأَنْبِعُواْ فِي هَاذِهِ الْعَنَةُ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ في فَأُورَدَهُمُ ٱلنَّارِّ وَبِئُسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴿ وَاللَّهِ عَلَىٰ قوله : ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ في بِئْسَ ٱلرِّفَدُ ٱلْمَرْفُودُ ﴾ [ ٩٨ - ٩٩ ] ، فلم يزدْ على قوله : ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ في قصةِ عادٍ ؛ لأنه لم يذكر فيها أمراً يتعلَّق بيومِ القيامةِ .

وقال في قصةِ فرعونَ بعد ذكرِ العذابِ : ﴿ وَبِئْسَ ٱلْوِرْدُ ٱلْمَوْرُودُ ﴾ ثم قال بعد قوله : ﴿ وَيَوْمَ ٱلْقِينَمَةِ ﴾ : ﴿ بِئْسَ ٱلرِّفَدُ ٱلْمَرْفُودُ ﴾ ، فكان كلُّ تعبيرٍ أنسب بالموضع الذي ورد فيه .



قال تعالىٰ في سورةِ هودٍ في قومِ صالحٍ: ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ ﴾ [هود: ٦٧] .

وقال في السورةِ نفسها في مدينَ قومِ شعيبٍ : ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ [ هود : ٩٤ ] .

## سؤالٌ

لماذا قال في قوم صالح : ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ بتذكير الفعل ( أخذ ) ، وقال في قوم شعيب : ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ بالتأنيث مع أن الفاعل واحدٌ ، والفصل بين الفعل والفاعل واحدٌ ؟

## الجواب

من المعلوم أنه يجوز في نحو هلذا تذكيرُ الفعلِ وتأنيثه ؛ لأن الفاعلَ غيرُ حقيقيِّ التأنيثِ ، وأما اختيار التذكيرِ والتأنيثِ في كلِّ موضعٍ فله أكثرُ من سببِ منها :

انه قيل: إنه أخبر عن قوم شعيب بثلاثة أنواع من العذاب كلها مؤنثة الألفاظ، وهي: الرجفة ، والصيحة ، والظلة ، فناسب ذلك

التأنيثَ في أهل مدين ، جاء في ( درة التنزيل ) : « هل لتخصيصِ قصةِ شعيبِ بـ : ( أخذت ) فائدةٌ ليست لها في قصةِ صالح عَلَيْتُ اللهِ ؟

الجوابُ عن هذا الموضعِ هو أن يقال : إن الله أخبر عن العذابِ الذي أهلك به قوم شعيبِ عَلَيْتَكِيرٌ بثلاثةِ ألفاظِ منها : (الرجفة) في سورةِ الأعرافِ في قوله : ﴿ وَقَالَ ٱلْكَذُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ مِن قَوْمِهِ ـ لَهِنِ ٱتَّبَعْتُمْ شُعَيّبًا إِنَّكُو إِذَا لَخَيْمُونَ ۞ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجَفَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دَارِهِمْ جَنْثِمِينَ ۞ ٱلَّذِينَ كَذَبُوا شُعَيّبًا كَأَن لَمْ يَغْنَوْا فِيهَا ﴿ وَعَالَ ٱلْكَذُ اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ ا

وذكر ذٰلك قبله في مكانٍ آخرَ .

ومنها ( الصيحة ) في سورةِ هودٍ في قوله تعالىٰ : ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِينرِهِمْ جَنِثِمِينَ ﴿ فَأَن لَمْ يَغْنَوْاْ فِيهَا ۖ أَلَا بُعُدًا لِمَدْينَ كَمَا طَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ ﴾ [ ٩٤ \_ ٩٥ ] .

ومنها: ( الظلة ) في سورةِ الشعراءِ في قوله تعالىٰ : ﴿ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ ٱلظُّلَّةِ ﴾ [ ١٨٩ ] .

فلما اجتمعت ثلاثة أشياء مؤنثة الألفاظِ في العبارةِ عن العذابِ الذي أُهلكوا به غلب التأنيثُ في هاذا المكان على المكان الذي لم تتوال فيه هاذه المؤنثات ، فلذلك جاء في قصّةِ شعيبٍ : ﴿ وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا الصّيْحَةُ ﴾ (١٠) .

وهاذا الكلامُ فيه نظرٌ .

<sup>(</sup>١) درة التنزيل ( ٢٢٤ ـ ٢٢٥ ) .

والصوابُ : أن مدين ذكر سبحانه عنهم أنهم أخذتهم الصَّيحة ، وأنهم أخذتهم الرحفة ، وأما عذاب يوم الظلة ، فإنه لم يُصبُ مدين ، وإنما أصاب أصحاب الأيكة ، قال تعالىٰ فيهم : ﴿ فَأَخَذَهُمْ عَذَابُ يَوْمِ الظُّلَة ﴾ [الشعراء: ١٨٩]. وكلاهما أرسل إليهما شعيبٌ ، هاذا من ناحية .

ومن ناحيةِ أخرىٰ أن ( الرجفة ) أخذت قوم صالح أيضاً ، قال تعالىٰ فيهم : ﴿ فَأَخَذَتُهُمُ ٱلرَّجْفَةُ ﴾ [ الأعراف : ٧٨ ] ، فهاذا التعليلُ فيه نظرٌ .

إنه عبَّر عن عذابِ قومِ صالح بالخزي ، فقال : ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا نَجَيْمُنَا نَجَيْمُنَا ضَلِحًا وَٱلَّذِينَ ءَامَنُوا مَعَنَمُ بِرَحْمَةِ مِنْكَا وَمِنْ خِزْي يَوْمِهِإِذَّ ﴾
 [ هود : ٦٦ ] .

والخزيُ مذكرٌ ، فناسب التذكيرُ في قومِ صالحِ (١) .

قد تقول : إنه قال في قصةِ مدينَ : ﴿ سَوْفَ تَعَـٰلَمُونَ مَن يَأْتِيهِ عَذَابُ يُخْزِيهِ ﴾ [ ٩٣ ] ، والعذاب مذكر .

فنقول: إنه ذكر العذابَ أيضاً في قصةِ ثمودَ ، فقال: ﴿فَيَأْخُذَلَرُ عَذَابُ وَرِيبُ ﴾ [ ٦٤ ] ، وذكر الخزيَ علاوةً علىٰ ذٰلك فناسبَ التذكيرَ في قوم صالح .

٣ ـ إن التعقيبَ علىٰ قومِ صالح وعقابهم أشد مما ذكره في قوم شعيبٍ ، فقد قال في قوم صالح : ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَنُّ نَا جَاءَ أَنُّ نَا جَاءَ أَنُّ نَا جَاءَ أَنَّ نَا صَلِحًا وَٱلَّذِينَ

<sup>(</sup>١) انظر : كتابنا ( معانى النحو ) ( ٢ / ٤٨٥ ـ ٤٨٨ ) ( باب الفاعل ) .

ءَامَنُواْ مَعَهُم بِرَحْمَةِ مِّنَّكَا وَمِنْ خِزْيِ يَوْمِيذًا إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْعَزِيرُ ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُواْ ٱلصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِي دِيَرِهِمْ جَرْثِمِينَ ﴿ كَأَن لَمْ يَغْنَوْاْ فِهَا ۖ أَلَآ إِنَّ تَمُودَا كَ فَرُواْ رَبَّهُمُّ أَلَا بُعْدًا لِتَمُودَ ﴾ [ 11 - 18 ] .

وقال في قوم شعيب : ﴿ وَلَمَّا جَاءَ أَمَرُنَا نَجَيَّنَا شُعَيْبًا وَالَّذِينَ ءَامَنُواْ مَعَهُ بِرَحْمَةٍ مِّنَا وَأَخَذَتِ ٱلَّذِينَ طَلَمُواْ الصَّيْحَةُ فَأَصْبَحُواْ فِ دِيكِرِهِمْ جَيْمِينَ ﴿ كَأَن لَرَيْغُنَوْا فِي النصين فِيمُ أَ اللهُ اللهُ

أ - أنه قال في قوم صالح : ﴿ فَلَمَّا جَاءَ أَمْرُنَا ﴾ .

وقال في مدينَ : ﴿ وَلَمَّا جَآءَ أَمَرُنَا﴾ .

والفاء تفيد التعقيبَ ؛ ذلك أنه قال علىٰ لسان نبيِّها صالحٍ : ﴿ فَيَأْخُذَكُرْ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴾ [ ٦٤ ] .

فناسب التوعدُ بالعذابِ القريبِ ذكر الفاء التي تفيدُ الترتيبَ والتعقيبَ ، ثم إن نبيهم توعَّدهم بعد عقرِ الناقةِ بالعذاب بعد ثلاثةِ أيامٍ ، فلما انقضت الأيامُ الثلاثةُ حلَّ بهم العذابُ ، فناسب ذلك أيضاً ذكر الفاءِ التي تفيدُ الترتيبَ والتعقيبَ ، وليس الأمرُ كذلك في مدينَ ، فناسب فيها ذكر الواو .

ب - إنه ذكر الخزي في عقوبة قوم صالح ، فقال : ﴿ وَمِنْ خِزْيِ
 يَوْمِيدَ إِنَّ ﴾ ولم يذكر ذلك في قوم شعيب .

ج - وذكر قوةَ اللهِ وعزتَه تعقيباً علىٰ هلاكِ قومِ صالحٍ ، فقال : ﴿ إِنَّ رَبَّكَ هُوَ ٱلْقَوِيُّ ٱلْعَرِيرُ ﴾ ، ولم يذكر مثل ذٰلك في قومِ شعيبٍ .

د ـ وقال في قوم صالح : ﴿ أَلَاۤ إِنَّ ثَمُودَاْ كَفَرُواْ رَبَّهُمُّ ﴾ ، ولم يقلْ مثل ذٰلك في قوم شعيب .

فاتضح أن التعقيبَ على قوم صالح كان أشد ، فجاء في عقوبتهم بلفظ التذكيرِ ، فقال : ﴿ وَأَخَذَ ٱلَّذِينَ ظَلَمُوا ٱلصَّيْحَةُ ﴾ ؛ لأن المذكرَ أقوى من المؤنثِ .

وقد ذكرنا في تذكيرِ وتأنيثِ لفظِ الملائكةِ أنه إذا كان ثمة أمرٌ أشد من آخر ؛ كأن يكونا موقفي عذابٍ أحدهما أشد من الآخر ، جيء بما هو أشدُّ بالتذكيرِ للدلالةِ علىٰ قوةِ الأمرِ وشدته ، فناسب التذكيرُ قومَ صالحٍ ، والتأنيثُ قومَ شعيبٍ .

على كل ذلك ؛ فإن قصة قوم شعيب في هاذه السورة أطول من قصة قوم صالح نماني آيات ، من الآية الحادية والستين إلى الآية الثامنة والستين .

وإن قصة مدينَ اثنتا عشرة آية من الآية الرابعة والثمانين إلى الآية الخامسة والتسعين ، وإن كلمة (أخذت) أطول من (أخذ) فناسبت الكلمةُ الطويلةُ طول القصةِ من جهةٍ أخرىٰ .

وردت كلمة ( العذاب ) في قوم صالح في القرآن الكريم أكثر
 مما وردت في مدين ، فإنها وردت في قوم صالح سبع مرات وهي :

قوله تعالىٰ : ﴿ فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابُ أَلِيكُ ﴾ [ الأعراف : ٧٣ ] .

وقوله : ﴿ فَيَأْخُذَكُرُ عَذَابٌ قَرِيبٌ ﴾ [ هود : ٦٤ ] .

وقوله : ﴿ فَيَأْخُذُكُمْ عَذَابُ يَوْمٍ عَظِيمٍ ﴾ [ الشعراء : ١٥٦ ] .

وقوله : ﴿ فَأَخَذَهُمُ ٱلْعَذَابُ ﴾ [ الشعراء : ١٥٨ ] .

وقوله : ﴿ فَأَخَذَتُهُمْ صَاعِقَةُ الْعَذَابِ الْمُؤْنِ ﴾ [ فصلت : ١٧ ] .

وقوله : ﴿ فَكُنْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [ القمر : ٣٠ ] .

وقوله في عادٍ وثمودَ وفرعونَ : ﴿ فَصَبَّ عَلَيْهِمْ رَبُّكَ سَوَّطَ عَذَابٍ ﴾ [الفجر : ١٣] .

ووردت في أهلِ مدينَ مرةً واحدةً ، وذلك قوله تعالىٰ : ﴿ سَوْفَ تَعَلَىٰ كَانُ مِنْ يَأْتِيهِ عَذَابٌ يُحُزِيهِ ﴾ [هود: ٩٣] .

وإن من معاني ( الصيحة ) في اللغة ( العذاب )(١) ، فذكّر الصيحة في قوم صالح ، إشارة إلى معنى العذاب ، ومناسبة لذكره الذي تكرر فيهم ، ولم يكن الأمر كذلك بالنسبة إلى قوم شعيب أهل مدين ، فجاء بالفعل على لفظ الصيحة وهو التأنيث .

٦ - وأما قوله تعالىٰ تعقيباً علىٰ قوم شعيب : ﴿ أَلَا بُعْدًا لِمَدْيَنَ كَمَا بَعِدَتُ ثَمُودُ ﴾ فذلك لأن طبيعة العذاب واحدةٌ في القومين ، فكلاهما أهلك بالصيحة ، فشبه هلاك مدين بهلاكِ ثمودَ ، وألله أعلم .

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (صيح) (٣/ ٣٥٣).



قال تعالىٰ في سورةِ يوسفَ: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ قُرَّءَ نَا عَرَبِيًّا لَعَلَكُمْ تَعْقِلُونَ ﴾ [يوسف: ٢] .

وقال في سورةِ الزخرفِ : ﴿ إِنَّا جَعَلْنَهُ قُرُءَ نَّا عَرَبِيًّا لَّعَلَّكُمْ مَعْقِلُونَ﴾ [الزخرف : ٣] .

### سؤالُ

لماذا ذكر الإنزال في آية يوسف والجعل في الزخرف ؟

#### الجواب

لقد ذكر الإنزال في آية يوسف ؛ لأنه ذكر ما يتعلق بالإنزال ، وهو قوله : ﴿ نَعَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَذَا ٱلْفُرْءَانَ وَإِن قُولُه : ﴿ نَعَنُ نَقُشُ عَلَيْكَ أَحْسَنَ ٱلْقَصَصِ بِمَا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ هَنَذَا ٱلْفُرْءَانَ وَإِن صَلَى اللّهُ وَلَهِ عَلَيْكَ صَلْحَنْتَ مِن قَبْلِهِ عَلَيْنَ الْغَيْفِلِينَ ﴿ \* \* \* \* \* \* لَقَدْ كَانَ فِي يُوسُفَ وَإِخْوَتِهِ عَايَنَتُ لِلسّائِلِينَ ﴾ [ ٣ - ٧ ] . لَيْسَابِلِينَ ﴾ [ ٣ - ٧ ] .

فقد ذكر أن ربه يقصُّ عليه أحسن القصص ، وأنه أوحىٰ إليه هـٰذا القرآن ، وأن هـٰذه القصةَ جوابٌ للسـائلين عنها ، ومعنىٰ ذٰلك أنه أنزله إليه .

وسورةُ يوسفَ هي في عمومها سردٌ لقصةِ يوسفَ ؛ التي سُئل عنها رسولُ ٱلله ﷺ ، فقد ذكر في أسبابِ نزولها أن جماعةً من اليهودِ سألوا رسول ٱلله ﷺ أن يحدِّثهم بأمرِ يعقوبَ وولده ، وشأنِ يوسفَ وما انتهىٰ إليه .

وقيل: إن جماعة من اليهود وجهوا إلىٰ رسول الله عَلَيْ من أهل المدينة مَن يسأله عن رجلٍ من الأنبياء كان بالشام ، أخرج ابنه إلىٰ مصر ، فبكىٰ عليه حتىٰ عمي . ولم يكن بمكة أحدٌ من أهل الكتاب ، ولا من يعرف خبر الأنبياء فأنزل الله سورة يوسف جملة واحدة كما في التوراة (١) .

وقد قال سبحانه في آخرِ القصةِ : ﴿ ذَالِكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلْغَيْبِ نُوحِيهِ إِلَيْكُ ۗ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ أَجْمَعُواْ أَمَرَهُمْ وَهُمْ يَكُرُّونَ ﴾ [ ١٠٢ ] .

فقد ذكر سبحانه أن هذا من أنباءِ الغيبِ ، فدل ذلك على أن هذا الكتابَ إنما هو إنزالٌ من عندِ ٱلله ؛ لأن قومه لا يعلمون عن هذه القصةِ شيئاً ، فناسب ذلك ذكرُ الإنزالِ .

أما في آيةِ الزخرفِ فلم يذكر الإنزال ، وإنما ذكر الجعل ؛ لأنه لم يذكر ما يتعلق بالإنزال ، فقد قال بعدها : ﴿ وَإِنَّهُ فِي أُمِّ ٱلْكِتَنبِ لَدَيْنَا لَعَالَيُّ حَكِيمُ ﴾ [ ٤ ] ، ففي قوله : ﴿ فِي أُمِّ ٱلْكِتَنبِ ﴾ و﴿ لَدَيْنَا ﴾ و﴿ لَعَالَيُّ ﴾

<sup>(</sup>١) انظر : روح المعاني ( ١٢ / ١٧٠ ) ، فتح القدير ( ٣ / ٦ ) .

دلالةٌ على أن الكلام ليس على الإنزالِ ، وإنما على ما هو في الأعلىٰ ، فلم يذكرِ الإنزالَ .

ثم إنه تردد لفظُ الجعلِ في السورةِ عدة مراتٍ ، من نحو قوله : ﴿ الَّذِى جَعَلَ لَكُمْ مَهَدًا وَجَعَلَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلًا لَعَلَكُمْ تَهُ تَدُونَ ﴾ ﴿ اللَّذِى جَعَلَ لَكُمْ أَلْأَرْضَ مَهَدًا وَجَعَلُوا لَهُ مِنْ عِبَادِهِ عَجُزُءًا إِنَّ ٱلْإِنسَانَ لَكَفُورٌ ثَمِينُ ﴾ [ ١٠ ] ، وقوله : ﴿ وَجَعَلُوا ٱلْمَلْتَهِكَةُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَنَدُ ٱلرَّمَانِ إِنَاثًا ﴾ [ ١٩ ] ، وقوله : ﴿ وَلَوَ نَشَاءُ لَجَعَلُوا ٱلْمَلْتِهِكَةُ آلَذِينَ هُمْ عِبَنَدُ ٱلرَّمَانِ إِنَاثًا ﴾ [ ١٩ ] ، وقوله : ﴿ وَلَوَ نَشَاءُ لَجَعَلُنا مِنكُم مَلَتِهِكَةً فِي ٱلْأَرْضِ يَعَلَّفُونَ ﴾ [ ٢٠ ] ، وغيره ، فناسب ذكرُ الجعلِ فيها .

هاذا من جهةٍ ، ومن جهةٍ أخرىٰ أن لفظ (الجعل) ورد في الزخرفِ أكثر مما في سورةِ يوسفَ ، فقد ورد في الزخرفِ (١١) إحدىٰ عشرة مرة ، وورد في سورة يوسف (٤) أربع مراتٍ .

وإن الإنزال ومشتقاته ورد في يوسف (٣) ثلاث مراتٍ ، وورد في الزخرف مرةً واحدةً ، فناسب ذكر الجعلِ في الزخرفِ والإنزالِ في يوسفَ من جهةٍ أخرىٰ .

جاء في (ملاك التأويل) في سبب الاختلاف بين هاتين الآيتين: «أن آية سورة يوسف لما كانت توطئة لذكر قصصه عليه الصلاة والسلام . . . ومستوفياً ما كان أهل الكتاب يظنون أنهم انفردوا بعلمه ، فأنزل الله هاذه السورة موفية من ذلك أتمه ومعرّفة من قصصه العجيب ، ومؤدية أكمله وأعمه ، ولا أنسب عبارة من قوله تعالىٰ : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَكُ فُرُءَانًا عَرَبِيّا ﴾ ليعلم العربُ وأهل الكتاب أن ذلك منزلٌ من عند الله تعالىٰ . . .

وليقطع العربُ والجميعُ أن محمداً على لله يتلقّ ذلك القصص من أحدٍ من العربِ إذ لم يكن عندهم من نبأ ، ولا رحل في تعرُّفه إلى أحدٍ ، فكان قصصاً وآيةً مُعْلِماً بصحةِ رسالته على وعظيمِ تلك العنايةِ ، فالتعبيرُ بالإنزالِ هنا بيِّنٌ .

وأما آيةُ الزخرفِ ، فلم تُبْنَ علىٰ إخبارٍ ، بل أعقبت بآي الاعتبارِ واللطفِ والتنبيهِ والتذكارِ »(١) .

<sup>(</sup>١) ملاك التأويل (٢/ ٣٦٥ ـ ٧٣٥).



يقول ٱلله سبحانه في سورة الرعد: ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهًا وَظِلَنْكُهُم بِٱلْفُدُو وَٱلْاَصَالِ ﴾ [الرعد: ١٥].

ويقول: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَتَّ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُمْ مَن فِي ٱلسَّمَاوَتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ وَٱلشَّمْسُ وَٱلْفَمَرُ وَٱلنَّجُومُ وَٱلْجِبَالُ وَٱلشَّجُرُ وَٱلدَّوَآبُ وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ [ الحج: ١٨].

بإسنادِ الفعلِ ( يسجد ) إلىٰ : ( مَن ) التي هي للعاقلِ في الآيتين .

وقال في آية أخرى : ﴿ أُوَلَمْ بَرُوا إِلَى مَا خَلَقَ ٱللّهُ مِن شَيْءٍ يَنَفَيَّوُا ظِلَالُهُمْ عَنِ اللّهَ مَن شَيْءٍ يَنَفَيَّوُا ظِلَالُهُمْ عَنِ اللّهَ مَا إِلَى مَا خَلَقَ ٱللّهُ مِن اللّهُ مَن وَالشَّمَا إِلِى سُجَّدًا بِلّهَ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمْرُونَ ﴾ [ النحل : ٤٨ ـ ٤٩] ، بإسناد الفعل مِن دَابّةٍ وَالْمَلَتَهِكَةُ وَهُمْ لَا يَسْتَكُمْرُونَ ﴾ [ النحل : ٤٨ ـ ٤٩] ، بإسناد الفعل ( يسجد ) إلى ( ما ) فما السببُ ؟

### الجوابُ

قال تعالىٰ في آيةِ الرعدِ : ﴿ وَبِلَهِ يَسْجُدُمَن فِي ٱلسَّمَوَٰتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكُرْهًا﴾ ، والطَّوع والكرهُ من صفاتِ العقلاءِ ؛ إذ العاقلُ هو الذي يختار

الفعلَ طوعاً أو يُستكره عليه ، فناسب إسنادُ السجودِ إلىٰ ( مَن ) التي هي للعاقلِ .

وأما آيةُ الحجِّ فإنها في سياقِ العقلاءِ ، فقد قال قبلها : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ اللَّهِ وَاللَّذِينَ اللَّهَ اللَّهِ وَاللَّذِينَ هَادُواْ وَالصَّنِئِينَ وَالنَّصَرَىٰ وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ اَشَرَكُواْ إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ مَنَ الْقَرَاتُ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ شَهِيدُ شَ اللَّهُ تَرَأَتَ اللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوٰتِ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ . . . ﴾ الآية .

فناسبَ إسنادُ السجودِ إلى ( مَن ) أيضاً .

وأما آية النحلِ فإنها ذُكرت في سياقِ العموم ، فقد جاء قبلَ الآيةِ قوله سبحانه : ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا إِلَى مَا خَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ يَنَفَيّوُ أَظِلَلُهُمْ عَنِ الْيَمِينِ وَلَا سَبحانه : ﴿ أَوَلَمْ يَرَوُا إِلَى مَا خَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ يَنَجُدُ مَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ وَالشّمَآبِلِ سُجّدًا يِللّهِ وَهُمْ دَخِرُونَ شِي وَيلّهِ يَسْجُدُ مَا فِي السّمَوَتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ وَالشّمَآبِلِ سُجّدًا يلّهَ مَ فقد قال : ﴿ أَولَمْ يَرَوُا إِلَى مَا خَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ وكلمة . . . . ﴾ الآية ، فقد قال : ﴿ أَولَمْ يَرَوُا إِلَى مَا خَلَقَ اللّهُ مِن شَيْءٍ ﴾ وكلمة (شيء ) تدلّ على العموم من عاقل وغيره ، هاذا من جهةٍ .

ومن جهةٍ أخرى أنه قال في الآيةِ : ﴿ وَبِلَهِ يَسَجُدُ مَا فِي ٱلسَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱللَّرَضِ مِن دَابَة ) ، وكلمةُ ( دابة ) عامةٌ ، واستعمالها في غيرِ العاقلِ هو الغالبُ ، فناسب إسنادُ الفعلِ إلىٰ ( ما ) من جهتين :

الأولى : العمومُ في (شيءٍ ) .

والأخرى : العموم وغلبة غير العاقل في ( دابةٍ ) .

و( ما ) كما هو معلومٌ أعمُّ من ( مَن ) ، وما تدلُّ عليه أكثر مما تدل عليه ( مَن ) . فإن ( مَن ) خاصةٌ بذواتِ العقلاءِ ، وأما ( ما ) فهي تدل علىٰ ذواتِ ما لا يعقل وعلىٰ صفاتِ العقلاءِ .

فالأول نحو قولك : (آكلُ ما تأكلُ وأركبُ ما تركبُ) ، قال تعالىٰ : ﴿ يَأْكُلُ مِمَّاتَأْكُلُونَ مِنْهُ وَيَشْرَبُ مِمَّاتَشْرَبُونَ ﴾ [ المؤمنون : ٣٣] .

والثاني: نحو قولك (ما زيد؟) فتقول: تاجرٌ أو كاتبٌ ، ونحو قوله تعالىٰ: ﴿ وَنَفْسِ وَمَا سَوَّنَهَا ﴾ [الشمس: ٧] ، والذي سوّاها هو الله ، وقوله: ﴿ فَأَنكِمُ وَا مَا طَابَ لَكُمْ مِّنَ النِّسَآءِ ﴾ [النساء: ٣] ، فاتضح أن ما تدل عليه (من) ، فذوات غير العاقل أكثر من غليه (من) ، فذوات غير العاقل أكثر من ذوات العقلاء ، فكيف إذا أُضيف إليهم صفاتُ العقلاء ؟

فناسب العمومُ كلمة ( ما ) في آيةِ النحلِ إضافةً إلى ما بيَّن به ( ما ) من غير العاقل ، أو ما غلب فيه ذٰلك ، وهو قوله : ( من دابةٍ ) فناسب ذٰلك : ( ما ) أيضاً .

ومن اللطيفِ أن نذكر ههنا أن الله سبحانه إذا أسندَ السجودَ إلىٰ ( مَن ) أتبعه بذكرِ العاقلِ ، وإذا أسنده إلىٰ ( ما ) أتبعه بذكرِ العاقلِ .

فقد قال في آيةِ الرعدِ : ﴿ وَبِلَّهِ يَسْجُدُمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ ثم عطف عليه بقوله : ﴿ وَظِلَالُهُم ﴾ والظلالُ غير عاقلةٍ .

وقال في آيةِ الحجِّ : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱللَّهَ يَسْجُدُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَـٰوَتِ ﴾ ، وعطف عليه الشمس والقمر والنجوم ونحوها .

وقال في آيةِ النحلِ: ﴿ وَلِلَّهِ يَسَدُّكُ مَا فِي ٱلسَّمَاوَتِ ﴾ وعطف عليه

الملائكة ، حتى إنه فعل ذلك مع فعل التسبيح في قوله تعالى : ﴿ أَلَمْ تَكُرُ اللَّهُ يُسَيِّحُ لَهُ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلطَّيْرُ صَنَقَانَتٍ ﴾ [ النور : ٤١] ، فعطف ( الطير ) على : ﴿ مَن فِي ٱلسَّمَوَتِ ﴾ .

وقد تقولُ : ولِمَ قال في آيةِ الحجِّ : ﴿ وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِ ۗ بعد قوله : ﴿ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ وهم داخلون فيمن قبلهم ؟

والجوابُ من أكثرِ من وجهٍ :

فقد يكونُ ذلك من بابِ عطفِ الخاصِّ علىٰ العامِّ ، فإن قوله : ﴿ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ لا يخصُّ الناسَ وحدهم ، بل قد يكونون من الناسِ أو من غيرهم من الجنِّ أو عباد ٱلله الآخرين الذين لا نعلمهم .

وعطفُ الخاصِّ على العامِّ غير عزيزٍ في اللغةِ ، قال تعالىٰ : ﴿ كَانِظُواْ عَلَى ٱلصَّكَوْتِ وَٱلصَّكَوْةِ ٱلْوُسْطَىٰ ﴾ [ البقرة : ٢٣٨ ] .

والصلاةُ الوسطىٰ من الصَّلواتِ ، وقال : ﴿ فِيهِمَا فَكِهَةٌ وَغَلَّ وَرُمَّانُ ﴾ [ الرحمان : ١٨ ] ، والنخلُ والرمانُ فاكهةٌ .

أو إن السُّجودَ الأول بمعنىٰ السجودِ العامِّ ، وهو التَّسخيرُ والانقيادُ لله والخضوع له ، وهاذا لا يخصُّ الإنسان ، بل يعمُّ الجميعَ من عاقلِ أو غيره ، وهو ليس عبادةً بالنسبة إلىٰ المكلفين ، وإن السجودَ الثاني سجودُ طاعةٍ واختيارٍ ، كما قال تعالىٰ : ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعًا وَكَرْهَا﴾ .

وقد يقوِّي هـٰذا الاحتمال أنه ذكر قبل الآية أصنافاً من الناس ، مَن يسجد لله سجودَ طاعةٍ وكثيراً حقَّ عليه العذابُ ، وذٰلك قوله تعالىٰ :

﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلصَّنِئِينَ وَٱلنَّصَرَىٰ وَٱلْمَجُوسَ وَٱلَّذِينَ أَشْرَكُواْ وَالسَّمِ اللَّهِ يَقْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ ٱلْقِيكَمَةِ ﴾ ، فالمجوس والذين أشركوا وقسم من الصابئين لا يسجدون لله سجود طاعة واختيار ، فقد يكون من بين هاؤلاء من يعبد النار ، أو يعبد النجوم ، أو غير ذلك من المعبوداتِ .

فناسبَ أن يقول: ﴿ وَكَثِيرٌ مِّنَ ٱلنَّاسِ وَكَثِيرٌ حَقَّ عَلَيْهِ ٱلْعَذَابُ ﴾ .



قال تعالىٰ في سورة الحجر: ﴿ رُّبَمَا يَوَدُّ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ لَوْ كَانُواْ مُسْلِمِينَ﴾ [الحجر: ٢].

### سؤالٌ

لِمَ قُرئت ( رُبَما ) بتخفيفِ الباءِ ؟

#### الجواب

إن (ربما) قرئت بالتخفيفِ والتشديدِ ، وكلتا القراءتين سبعيةٌ متواترةٌ .

أما الإجابة عن التخفيف والتشديد فإن التخفيف قد يكون لتخفيف معنى الحرف ، وذلك نظير نونِ معنى الحرف ، وذلك نظير نونِ التوكيد الثقيلة والخفيفة ، فإن الثقيلة آكد من الخفيفة ، ونظير (إنّ) الثقيلة والمخففة فإن الثقيلة آكد من المخففة ، و(ربّ) المثقلة آكد في معنى الحرف من المخففة ، فإن تكرار الباء لزيادة المعنى .

و ( ربّ ) تكونُ للتكثيرِ كقوله ﷺ : « ألا رُبّ كاسية في الدنيا عارية يوم القيامة » ، وتكونُ للتقليل ، كقول الشاعر :

# ألا ربَّ مولودٍ وليس له أبّ وذي وليد لم يلده أبوان

إن الرغبة في الدخولِ في الإسلامِ التي ذكرتها الآية تختلف بحسب المواطن والأشخاص ، فقد تقوى في مواطنٍ وتخفُ في مواطنٍ ، وقد تقوى عند أشخاصٍ وتخف عند آخرين ، فقد قيل : إن ذلك في الدنيا عندما رأوا الغلبة للمسلمين في بدر<sup>(۱)</sup> أو غيرها .

وفي مثل هاذا الموطن يتمنى قسمٌ من الناسِ أن لو كانوا مسلمين ؛ ليحصلوا على غنائم ، وتختلف هاذه الرغبةُ باختلافِ الأشخاصِ ، فقد تكون قويةً عند أشخاصٍ ، وقد تكون خفيفةً عند آخرين .

وقيل : إن ذلك يكون في القيامة ، ولا شكّ أن تلك الرغبة ستكون قويةً جدًّا ، وأنهم كانوا يتمنون أن لو كانوا مسلمين .

فالتمني في أن لو كانوا مسلمين يختلف قوة وشدة بحسب المواطن ، وبحسب الأشخاص ، فقد يكون قويًا جدًّا في موطن ما ، فذلك المعنى يحققه التشديد ، وقد يكون أخف في موطن آخر فذلك ما يحققه التخفيف ، فاقتضى ذلك القراءتين كلتيهما .

<sup>(</sup>١) انظر : روح المعاني (١٤ / ٤) .



قال تعالىٰ في سورةِ الحجرِ : ﴿ ٱدْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ءَامِنِينَ ﴾ [ الحجر : ٤٦ ] ، وقال في سورة ( قَ ) : ﴿ ٱدْخُلُوهَا بِسَلَامٍ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُلُودِ ﴾ [ قَ : ٣٤ ] .

### سؤالٌ

لماذا ذكر الأمن في آيةِ الحجرِ ، فقال : ﴿ ٱدْخُلُوهَا بِسَلَارٍ ءَامِنِينَ ﴾ ولم يقل مثل ذٰلك في آية (ق) ؟

#### الجواب

هناك ما حسَّن ذكر الأمن في آيةِ الحجرِ ، ذلك أن الآية وردت في سياقِ قصةِ آدمَ وإبليسَ ، وانتهت بإخراجِ آدمَ من الجنةِ ، فكان من المناسب أن يؤمِّنهم ربنا من ذلك ، ومن كلِّ ما يُخشىٰ منه ، وأنه لا يصيبهم ما أصاب أباهم حين كان في الجنة ثم أُخرِج منها .

وقوَّىٰ هاذا المعنىٰ بقوله: ﴿ وَمَا هُم مِّنْهَا بِمُخْرَحِينَ ﴾ [ ١٨ ] تمكيناً لهاذا المعنىٰ في نفوسهم ، وإرغاماً لإبليس وزيادةً في إغاظته ، وهو من لطيفِ المناسباتِ .

وليس السياقُ في ( قَ ) في مثل ذلك ، وإنما ذُكر مجيءُ الموتِ ،

وفرارُ الإنسانِ منه ، فقال : ﴿ وَجَآءَتْ سَكْرَةُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ عَيِدُ ﴾ [19] .

فناسب ذكرُ الخلودِ الذي لا موت فيه ، والذي هو مطمعُ الإنسانِ وغايةُ رغبتِه ، فقال : ﴿ ذَلِكَ يَوْمُ ٱلْخُلُودِ ﴾ فكان كلُّ تعبيرِ في مكانه أنسب .



قال تعالىٰ في سورةِ النحلِ: ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ اللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم مَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِن دَآبَةِ وَلَكِنَ يُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰ أَجَلِ مُسَمَّى فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَقْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَقْدِمُونَ ﴾ [ النحل: ٦١] .

وقال في سورةِ الحجرِ : ﴿ وَمَاۤ أَهۡلَكۡنَا مِن قَرۡيَةٍ إِلَّا وَلَمَا كَنَابُ مَعۡـلُومُ ۗ ۞ مَّا تَسۡـبِقُ مِنْ أُمَّـةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسۡتَعْخِرُونَ ﴾ [ الحجر : ٤ ـ ٥ ] .

### سؤالٌ

لماذا ذكر تأخيرُ الأجلِ في النحلِ ، فقال : ﴿ فَإِذَا جَآءَ أَجَلُهُمْ لَا يَسْتَفْخِرُونَ سَاعَةً وَلَا يَسْتَفْدِرُونَ ﴾ .

وقدَّم سبقَ الأجلِ في الحجرِ ، فقال : ﴿ مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّـةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْخِرُونَ﴾ ؟

### الجواب

قدَّم تأخيرَ الأجلِ في النحلِ لأكثر من مناسبةٍ :

فقد قال في الآيةِ : ﴿ وَلَكِن بُؤَخِّرُهُمْ إِلَىٰٓ أَجَلِ مُسَمَّى ﴾ فناسبَ التأخيرُ التأخيرُ التأخيرَ ؛ ولأن الناسَ يريدون تأخيرَ الأجلِ ، فقدَّم ما يريده الناس وما

يسعون إليه ؛ ولأنه قال : ﴿ وَلَوْ يُوَاخِذُ ٱللَّهُ ٱلنَّاسَ بِظُلْمِهِم ﴾ فقد يكون من أسبابِ الظلمِ الرغبةُ في البقاءِ ومدِّ الأجلِ .

وأما تقديمُ الأجلِ في الحجرِ ، فله سببه أيضاً ؛ ذلك أنه قال بعدها : ﴿ وَقَالُواْ يَتَأَيُّمَا ٱلَّذِى نُرِّلَ عَلَيْهِ ٱلذِّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونُ ۞ لَوَ مَا تَأْتِينَا بِالْمَكَيْكَةِ إِن كُنتَ مِنَ ٱلصَّندِقِينَ ۞ مَا نُنَزِّلُ ٱلْمَكَيْكَةَ إِلَا بِالْجَقِّ وَمَا كَانُواْ إِذَا مُنظرِينَ ﴾ [٦-٨] .

فقد طلبوا إنزالَ الملائكةِ ، ولو أنزلها إليهم لم يُمهلهم ولم يؤخِّرهم ، كما قال تعالىٰ : ﴿ مَا نُنزِّلُ ٱلْمَلَتَهِكَةَ إِلَّا بِٱلْحَقِّ وَمَا كَانُوۤا إِذَا مُنظَرِينَ ﴾ فكأنهم أرادوا استعجالَ أجلِهم بطلبهم هلذا ، فقال ربُّنا : ﴿ مَّا تَسْبِقُ مِنْ أُمَّةٍ أَجَلَهَا وَمَا يَسْتَغْرُونَ ﴾ ، فناسبَ كلُّ تعبيرٍ موضعَه الذي ورد فيه .



قال تعالىٰ في سورةِ النحلِ: ﴿ وَمَاۤ أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُنُمُ اللَّهِ مَا أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُنْمُ اللَّهِ اللَّهُ ال

وقال فيها أيضاً : ﴿ قُلْ نَزَّلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّيِّكَ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلْذِينَ عَامَنُواْ وَهُدًى وَبُشْرَكَ لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [النحل: ١٠٢] ، فذكر الهدى والبشرى .

وقال في السورةِ نفسِها: ﴿ وَنَزَّلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَنَبَ تِبْيَـنَا لِكُلِّ شَيْءٍ وَهُدًى وَرَخْمَةً وَبُثْرَى لِلْمُسْلِمِينَ ﴾ [ النحل: ٨٩].

فذكر الهدى والرَّحمة والبشرى ، فجمع الأوصاف كلَّها ، فلِمَ ذاك؟ ولِمَ خَصَّ كلَّ موطنٍ بما ذكر فيه من الهدى والرَّحمةِ أو الهدى والبُشرى ؟ الجوابُ

إن ما ذكره في الآيةِ الرابعةِ والستين من قوله: ﴿ وَمَاۤ أَنَزَلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَنَبَ إِلَّا لِشُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي اَخْنَلَفُواْ فِيلِهِ ﴾ إنما هو غرضٌ واحدٌ من أغراضِ إنزالِ الكتابِ ، فأغراضُ إنزالِ الكتابِ كثيرةٌ ، أهمها وأولها عبادةُ ربهم غير أنه ذكر غرضاً واحداً وهو تبيين الذي اختلفوا فيه ، فذكر الهدى والرحمة .

وكذلك ما ذكره في الآيةِ الثانيةِ بعد المئة ، وهو قوله : ﴿ قُلْ نَزَّلَمُ رُوحُ ٱلْقُدُسِ مِن رَّيِّكِ بِٱلْحَقِّ لِيُثَبِّتَ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ﴾ ، فهو غرضٌ من أغراضٍ إنزالِ الكتابِ ولم يذكرِ الأغراض كلها ، فذكر الهدى والبُشرى .

وأما الآية التاسعة والثمانون فقد ذكر فيها أن التنزيل تبيانٌ لكل شيء، فلم يترك شيئاً إلا شمله فجمع الأوصاف كلها، فقال: ﴿ وَهُدًى وَرَحْمَةً وَبُشْرَىٰ ﴾ وهو المناسب لقوله: ﴿ وَنَزَلْنَا عَلَيْكَ ٱلْكِتَابَ تِبُينَنَا لِكُلِّ شَيْءٍ ﴾ .

أما الجوابُ عن السؤالِ الآخرِ ، وهو أنه لماذا خصَّ كلَّ موطنِ بما ذكره من الهدى والرحمة أو الهدى والبشرى ، فهو أنه ذكر بعد الآيةِ الرابعةِ والستين ـ وهي قوله : ﴿ وَهُدَى وَرَحْمَةً ﴾ ـ أموراً من مظاهرِ الرحمةِ ، وذلك من نحو قوله تعالىٰ : ﴿ وَاللّهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَخَيَا بِهِ الْأَرْضَ الرحمةِ ، وذلك من نحو قوله تعالىٰ : ﴿ وَاللّهُ أَنزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءَ فَأَخَيَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا فَ . . . وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَلَمِ لَعِبْرَةً فَيُتَقِيكُم مِّنَا فِي بُطُونِهِ عِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَا فَاصَالَ . . . وَمِن ثَمَرَتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَا فِي نَتَخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ﴾ خَالِصًا . . . وَمِن ثَمَرَتِ النَّخِيلِ وَالْأَعْنَا فِي نَتَخِذُونَ مِنْهُ سَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ﴾

وإنه ذكر قبل الآية الثانية بعد المئة شيئاً من البشرى ، و ذلك من نحو قوله تعالى : ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَا عِندَ اللّهِ بَاقِ وَلَنجْزِينَ الَّذِينَ صَبَرُواْ اَجْرَهُم قولِهِ تعالى : ﴿ مَا عِندَكُمْ يَنفَذُ وَمَا عِندَ اللّهِ بَاقِ وَلَنجْزِينَ اللّهِ يَاقُ وَهُو مُوْمِنُ الْحَسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴿ مَن عَمِلَ صَالِحًا مِن ذَكِرِ أَوْ أَنثَى وَهُو مُوْمِنُ اللّهُ عَنوا مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ فَلَنجْدِينَا هُمْ حَيُوةً طَيِّبَةً وَلَنجْزِينَا هُمْ أَجْرَهُم بِأَحْسَنِ مَا كَانُواْ يَعْمَلُونَ ﴾ فَلَنجْدِينَا هُمْ فَاسب كلُّ تعبيرٍ مكانه .



قال تعالىٰ في سورةِ النحلِ: ﴿ وَإِنَّ لَكُمْ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْرَةً نَشُقِيكُمْ مِّمَا فِي بُطُونِهِ، مِنْ بَيْنِ فَرْثِ وَدَمِ لَبَنَا خَالِصًا سَآبِغًا لِلشَّارِبِينَ ۞ وَمِن ثَمَرَتِ ٱلنَّخِيلِ وَٱلْأَعْنَابِ لَنَّخِذُونَ مِنْهُسَكَرًا وَرِزْقًا حَسَنًا ۚ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ [ النحل: ٦٦ ـ ٦٧ ] .

## سؤالٌ

لماذا عدّ السَّكَرَ وهو الخمرُ من جملةِ النعم ؟

ولماذا ختمَ الآيةَ بقوله : ﴿ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ مع أن الخمرَ تذهبُ بالعقل ؟

#### الجواب

- ا لآية نزلت قبل تحريم الخمر ، ومع ذلك فهي ليست كما ظنَّ السائلُ .
- ٢ قيل : إن من معاني السَّكر ( الخَل ) وللكن المعنى المشهور
   للسكر هو الخمر ، ونحن سننظر في النص بحسب المعنى المشهور .
- ٣ إنه قسم ما يتخذه الإنسانُ من ثمراتِ النخيلِ والأعنابِ على قسمين :

السَّكَر ولم يصفه بأنه حسنٌ.

والرزقُ الحسنُ ، فأخرج السَّكَر من الرزق الحسن ، مع أن الآية نزلت قبل تحريمِ الخمرِ ، وفي هاذا لفت للنظرِ إلىٰ أن الخمر ليست ممدوحةً .

إن الآية ليست خطاباً للمؤمنين ، وإنما هي لعموم الناس فيما يتخذونه من هاذه الثمراتِ ، وهاذا أمرٌ واقعٌ ، فإن الناس يتخذون من هاذه الثمراتِ ما ذكر .

لم تكن الآية في تعداد النعم ، وإنما هي في ذكر ما هو حاصلٌ في واقع الأمر .

٦ لم يقل في خاتمة الآية ( لعلكم تشكرون ) لسببين :

السببُ الأولُ: أنها ليست في سياقِ ذكرِ النِّعمِ.

والآخر: لئلا يشمل الشكرَ السكَرَ .

٧ \_ ختم الآية بقوله : ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَاكِيَةً لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ ﴾ .

وكأن في هاذا إهابةً لترك السكر ؛ لأن السكر يخامرُ العقلَ ويغطيه ، أما الآية فإنها لمن يعقل لا لمن يُذهب عقلَه السكرُ .



قال تعالىٰ في سورةِ النحلِ: ﴿ وَمِنكُمْ مَّن يُرَدُّ إِلَىٰٓ أَرْذَكِ ٱلْعُمُرِ لِكَىٰٓ لَا يَعْلَمَ بَعْدَ عِلْمَ بَعْدَ عِلْمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهِ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمَ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَيْكُمُ اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ اللّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَّهُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلَمُ عَلّمُ عَلّمُ عَلّمُ

وقال في سورةِ الحجِّ : ﴿ وَمِنكُم مَّن يُرَدُّ إِلَىٰٓ أَرَّذَٰلِ ٱلْعُمُرِ لِكَيْلًا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ شَيْئًا ﴾ [ الحج : ٥ ] .

## سؤالٌ

لقد فصلت ( لا ) عن ( كي ) في الرسمِ في آيةِ النحلِ ، فكتبت ( لكي لا ) ، ووصلت بها في آية الحجِّ فكتبت ( لكيلا ) ، فما السبب ؟

### الجوابُ

إن هاذا من شؤونِ رسمِ المصحفِ الذي لا يُقاس عليه مع أنه يجوز وصل ( لا ) بـ : ( كي ) ، ويجوز فصلها عنها في الرسمِ ، ومع ذلك فإنه ـ كما يبدو ـ أن وصل ( لا ) بكي وفصلها عنها في رسمِ المصحفِ له ارتباطٌ بالناحيةِ البيانيةِ ، والله أعلمُ .

ذٰلك أن ( من ) في قوله : ﴿مِنْ بَعَدِ عِلْمٍ ﴾ ونحوها تفيد ابتداءَ الغايةِ ، فقوله : ﴿لِكَيْلَا يَعْلَمُ مِنْ بَعْدِ عِلْمٍ ﴾ يفيد أن عدمَ العلمِ موصولٌ

بالعلم بلا فاصل ، أي إن ذلك يكون بعد العلم مباشرة .

وأما قوله : ﴿ بَعَدِ عِلْمِ ﴾ فإن ذلك يحتمل أن يكون عدمُ العلمِ متَّصلاً بالعلم كالأولِ ، ويحتمل أن يكون بعده بمدَّةٍ .

ونظيره قولك: (فوقه) و(من فوقه)، فإن قولك: (فوقه) يحتمل القربَ والبعدَ، وأما (من فوقه) فيفيد الاتصالَ بما هو تحته، قال تعالىٰ: ﴿ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَسِيَ مِن فَوِّقِهَا ﴾ [ فصلت: ١٠]، فقال: (من فوقها) أي بلا فاصل .

وقال : ﴿ أَفَامَرُ يَنظُرُوٓا إِلَى ٱلسَّمَآءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَهَا ﴾ [ ق : ٦ ] ، فلم يأتِ بـ : ( من ) لأن الفوقية بعيدة .

ونحوه قوله: ﴿ أَوَلَمْ يَرَوْا إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمُّ صَنَفَّاتٍ ﴾ [ الملك: ١٩] ، فإنه لم يأت بـ: ( من ) لأنها كذلك ؛ أي إن الفوقية غيرُ متصلة (١٠ .

فلما كان عدمُ العلمِ متَّصلاً بالعلمِ في آية الحجِّ ؛ أي حصل بعده مباشرةً بلا فاصلِ وصلت (لا) بـ: (كي) فرُسمت موصولةً بها (لكيلا).

ولما لم يكن كذلك في آيةِ النحلِ فصلت ( لا ) عن ( كي ) فرُسمتا مفصولتين ( لكي لا ) .

وهاذا الأمر لا يقتصر على هاتين الآيتين ، بل حيث وردت (كي ) مع (لا ) في المصحف رُسمتا ، بحسبِ هاذا الأمرِ .

<sup>(</sup>١) انظر: معانى النحو (٢/ ٦٢٠) وما بعدها.

قال تعالىٰ: ﴿ فَلَمَّا قَضَىٰ زَيْدٌ مِنْهَا وَطَرًا زَوَّجْنَكُهَا لِكَىٰ لَا يَكُونَ عَلَى ٱلْمُؤْمِنِينَ حَرَجٌ فِى أَزُوْجِ أَدْعِيَآبِهِمْ إِذَا قَضَوْاْ مِنْهُنَّ وَطَرًا ﴾ [ الأحزاب: ٣٧] .

ففصلت (لا) عن (كي) في الرسم ، وذلك أن الزواج بأزواج الأدعياء إنما يكون بعد الانفصال عن أزواجهن ، وبعد انقضاء العدَّة ففصلت في الخطِّ (لا) عن (كي) مجانسةً لذلك .

في حين رُسمت (لا) موصولة ب : (كي) في قوله تعالى : ﴿ يَتَأَيّتُهُا ٱلنّبِيُّ إِنَّا ٱلْحَلَلْنَا لَكَ أَرْوَجَكَ ٱلَّذِي ءَاتَيْتَ أَجُورَهُنَ وَمَا مَلَكَتْ يَمِينُكَ مِمّا أَفَاءَ ٱللّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّكَ وَبَنَاتِ عَمِّنَاتِ عَمِّنَاتِ خَالِكَ وَبَنَاتِ خَلَائِكَ ٱلَّذِي مِمّا أَفَاءَ ٱللّهُ عَلَيْكَ وَبَنَاتِ عَمِّنَاتِ عَمِّنَاتِ خَلَائِكَ ٱلّذِي مَمّاكَ وَامْرَأَةً مُّوْمِنَةً إِن وَهَبَتْ نَفْسَهَا لِلنّبِيّ إِنْ أَرَادَ ٱلنّبِيُّ أَن يَسْتَنَكِحَهَا خَالِصَةً هَاجَرْنَ مَعَكَ وَآمَلَةً مُّوْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي ٓ أَرْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِيٓ أَرْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِي ٓ أَرُوجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ لَكَ مِن دُونِ ٱلْمُؤْمِنِينَ قَدْ عَلِمْنَا مَا فَرَضْنَا عَلَيْهِمْ فِيٓ أَرْوَجِهِمْ وَمَا مَلَكَتْ لَكُونَ عَلَيْكَ حَرَبُهُ } [ الأحزاب : ٥٠ ] ؛ وذلك لأن الاتصال قائمٌ بأزواجه ، وبما ملكت يمينه .

ونحوه قوله تعالى : ﴿ ﴿ إِذْ تُصَّعِدُونَ وَلَا تَكُورُ عَلَىٰ أَحَدِ وَالْآسُولُ عَلَىٰ أَحَدِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أُخْرَىٰكُمْ فَأَثْبَكُمْ غَمَّا بِغَمِّرِ لِكَيْلًا تَحْدَرُنُواْ عَلَىٰ مَا فَاتَكُمْ وَلَا مَا أَصَرَبَكُمْ ۖ ﴿ آل عمران : ١٥٣ ] .

إذ وصلت (كي) بـ: (لا) وذلك أن قوله: ﴿ فَأَتُنَبَكُمْ غَـمَّا اللهُ وَمِلْكُمْ عَـمَّا اللهُ وَفُواتِ بِغَـمِّ ﴾ معناه أنه جازاكم غمَّا موصولاً بغمٌّ ، غمِّ الهزيمةِ وفواتِ

الغنيمةِ ، أو جازاكم غمًّا موصولاً بغمٌ فعلتموه لرسول ٱلله ﷺ لمَّا عصيتم أمره (١) .

فلما كان الغمُّ الثاني موصولاً بالغمِّ الأول، وصلت (كي) بـ : (لا) مجانسةً لوصل الغمَّينِ .

في حين رُسمت (كي) مفصولةً عن (لا) في قوله تعالىٰ : ﴿ مَّا الْفَارَ عَلَىٰ الْقُرِيْ وَالْمَسَكِكِينِ وَابْنِ أَفَاءَ اللّهُ عَلَىٰ رَسُولِهِ عِنْ أَهْلِ الْقُرَىٰ فَلِلّهِ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرِّيْ وَالْمَسَكِكِينِ وَابْنِ السَّمِيلِ كَى لَا يَكُونُ دُولَةٌ بَيْنَ الْأَغْنِيكَ مِنكُمُ ﴾ [الحشر : ٧].

وذلك أنه لا يريدُ أن تبقى الأموال دُولة بين الأغنياءِ لا تخرج عنهم ، وإنما أراد أن يشاركهم فيها الآخرون ، ففصلت (لا) عن (كي) ؛ مجانسة لإرادة ألا تبقى الأموالُ محصورة في فئة معينة . وهلذا من لطيفِ الرَّسم .

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير أبي السعود (٢/ ١٠٠).



قال تعالىٰ في سورةِ النحلِ: ﴿ أَلَمْ يَرَوَا إِلَى ٱلطَّيْرِ مُسَخَّرَتِ فِي جَوِّ السَّكَمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهُ ۚ إِنَّ فِ ذَلِكَ لَآيَتَ لِقَوْمِ يُؤْمِنُونَ ﴾ [ النحل: ٧٩].

وقال في سورةِ المُلكِ : ﴿ أُوَلَمْ يَرَوْاْ إِلَى ٱلطَّيْرِ فَوْقَهُمْ صَنَفَّنَتِ وَيَقْبِضَنَّ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحَنَنُ إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ بَصِيرُ ﴾ [ الملك : ١٩ ] .

### سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ النحلِ : ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱللَّهُ ﴾ بإسنادِ الإمساكِ إلى ٱلله ، وقال في آيةِ الملكِ : ﴿ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا ٱلرَّحْمَنُ ﴾ بإسنادِ الإمساكِ إلى الرَّحمنُ ؟

الجواب

من أوجهٍ :

١ ـ إن كلمة ( الرَّحمٰنِ ) لم ترد في سورةِ النَّحلِ علىٰ طولها ،
 وهي ( ١٢٨ ) آية ، ووردت في سورة الملك أربع مراتٍ ، وهي ثلاثون
 آية .

٢ ـ ووردت كلمة ( ٱلله ) في سورةِ النَّحلِ ( ٨٤ ) أربعاً وثمانين

مرةً ، ووردت في سورةِ الملكِ ثلاثَ مراتٍ .

٣ ـ لم يرد إسنادُ الفعلِ (سخر) إلىٰ الرَّحمنِ في القرآنِ الكريمِ ، وقد أسند إلىٰ الله في مواضعَ عدةٍ ، وذلك نحو قوله تعالىٰ : ﴿ أَلَوْ تَرَوَا أَنَّ اللهَ سَخَرَ لَكُمْ مَا فِي السَّمَوَتِ وَمَا فِي ٱلأَرْضِ ﴾ [لقمان : ٢٠] ، ﴿ ﴿ اللهُ اللَّذِي سَخَرَ لَكُمُ الْبَحْرَ لِنَجْرِي ٱلْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ . . . ﴾ [الجاثبة : ١٢] .

فمن حيث السِّمةُ التَّعبيريةُ للسُّورةِ والاستعمال القرآني للفعلِ ( سخر ) ناسب كلُّ تعبيرِ موضعَه .

٤ - وإن السياق في سورة الملكِ في ذكرِ مظاهرِ الرحمةِ ، وذلك نحو قوله تعالىٰ : ﴿ هُوَ اللّذِى جَعَـٰلَ لَكُمُ ٱلْأَرْضَ ذَلُولًا فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّرْقِدِ أَوْلِيَا فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّرْقِدِ أَوْلِيَا فَٱمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رَبِّقِدِ أَوْلِيَا فَٱمْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رَبِّقِدِ أَوْلِيَا فَالْمُشُورُ ﴾ [ ١٥ ] .

وقوله : ﴿ قُلْ هُو ٱلَّذِيّ أَنشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَنَرَ وَٱلْأَقْئِدَةُ قَلِيلًا مَّا يَشُكُرُونَ ﴾ [ ٢٣ ] .

حتىٰ إنه إذا حذرهم فإنه يحذرهم بزوالِ النعمِ ، من نحو قوله تعالىٰ : ﴿ أَمَنْ هَاذَا ٱلَّذِى يَرْزُقُكُمْ إِنَّ أَمْسَكَ رِزْقَةً بَل لَجُّواْ فِ عُتُوِّ وَنُقُورٍ ۞ ﴾ تعالىٰ : ﴿ أَمَنْ هَاذَا ٱلَّذِى يَرْزُقُكُمْ إِنَّ أَمْسَكَ رِزْقَةً بَل لَجُّواْ فِينَ عُتُواْ فِي عُتُواْ وَنُقُورٍ ۞ ﴾ [ ٢١ ] ، وقوله : ﴿ قُلْ أَرْءَيْتُمْ إِنَّ أَصْبَحَ مَا قُكُمْ غَوْرًا فَهَنَ يَأْتِيكُمْ بِمَاتِهِ مَعِينٍ ﴾ [ ٣٠ ] .

ومن مظاهر ذلك أنه حين ذكَّرهم بالمكذبين ممن قبلهم ، قال : ﴿ وَلَقَدُ كَذَّبَ اللَّيْنَ مِن قَبِلِهِمْ فَكَيْفَ كَانَ نَكِيرٍ ﴾ [ ١٨ ] ، ولم يقل : ( فكيف كان عقاب ) فذكر الإنكار عليهم ولم يذكر العقوبة ، كما قال في الرعد مثلاً ( الآية : ٣٢ ) ، والإنكار أخف من العقوبة .

أما السِّياقُ في سورةِ النَّحلِ ففي التَّوحيدِ والنَّعي علىٰ الشِّركِ ،

و ذلك نحو قوله: ﴿ وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ مَا لَا يَمْلِكُ لَهُمْ رِزْقًا مِنَ السَّمَوَاتِ
وَ الْأَرْضِ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلّهِ الْأَمْثَالُ إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا
تَعْلَمُونَ ﴿ شَيْئًا وَلَا يَسْتَطِيعُونَ ﴿ فَلَا تَضْرِبُواْ لِلّهِ الْأَمْثَالُ إِنَّ اللّهَ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لَا
تَعْلَمُونَ ﴿ فَلَى شَيْءٍ . . . وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا عَبْدُا مَمْلُوكًا لَا يَقْدِرُ عَلَى شَيْءٍ . . . وَضَرَبَ اللّهُ مَثَلًا رَجُلُ اللّهُ اللهُ مَثَلًا رَجُلُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ اللّ

حتىٰ إنه ختم الآية بقولِهِ : ﴿ إِنَّ فِي ذَالِكَ لَآيَاتِ لِّقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

قد تقول: وللكن قال أيضاً في سياقِ آيةِ النَّحلِ قبل هاذهِ الآيةِ: ﴿ وَٱللَّهُ أَخْرَجَكُم مِنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ ٱلسَّمْعَ وَٱلْأَبْصَدَرَ وَٱلْأَقْئِدَةُ لَعَلَكُمْ تَشْكُرُونَ ﴾ [ ٧٨ ] .

فأقول: نعم، ولكنها وردت في سياقِ التوحيدِ والنَّعيِ علىٰ الشِّركِ، ثم إنه قال في آيةِ النَّحلِ: ﴿ وَاللَّهُ أَخْرَجَكُم مِّنْ بُطُونِ أُمَّهَا يَكُمُ ﴾ فأسند ذٰلك إلىٰ ٱلله.

وقال في الملكِ : ﴿ قُلْ هُو اللَّذِي آَنَشَاۤكُمُ ﴾ فأسندَ ذٰلك إلى الضّمير (هو) الذي يعود على الرَّحمنِ قبله في قوله : ﴿ أَمَّنْ هَنَا اللَّذِي هُو جُندُ لَكُمُ يَضُرُكُمُ مِّن دُونِ ٱلرَّحْنَ ﴾ [٢٠] ، فأعادَ الضميرَ على الرَّحمنِ ، فناسب ذكر ( الرَّحمن ) في آية الملك ، وذكر ( الله ) في آية النحل .

ذكر في آية النحل أن الطير مسخَّراتٌ ، وهو من بابِ القهرِ والتَّذليلِ ، وليس من بابِ الاختيار ، فأسند ذلك إلىٰ ٱلله ، أما في آيةِ الملكِ ، فقد قال : إنهن ﴿ صَنَفَّتِ وَيَقْبِضَنَّ ﴾ [ الملك : ١٩ ] بإسنادِ ذلك إلىٰ الطير ، فهو من بابِ التمكينِ للطَّيرِ ، وهو أنسبُ بالرَّحمةِ .

٦ - ذكر في سورةِ الملكِ شيئاً من الراحةِ للطيرِ ، وهو قوله :

﴿ صَلَفَاتِ ﴾ وهو سكون الحركةِ ، فناسب ذلك ذكرُ الرحمةِ ، جاء في (ملاكِ التأويلِ ): « إن سورةَ الملكِ لما انطوت علىٰ ذكرِ حالين للطائر ، من صفّهِ جناحيهِ وقبضهما ، وهما حالتان يستريح إليهما الطائرُ ، فتارة يصفّ جناحيه كأن لا حركة به ، وتارة يقبضهما إلىٰ جنبيه حتىٰ يلزقهما بهما ، ثم يبسطهما ويقبضهما موالاة بسرعة كما يفعل السّابح ، فناسب هاذا الإنعام منه تعالىٰ ورود اسمه الرّحمان .

أما آية النحلِ فلم يرد فيها ذكرُ هاذه الاستراحةِ فقيل هنا: ﴿مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلَّا اللهُ ﴾ وتناسب ذلك وامتنع عكس الواردِ بما تبيَّن، والله أعلمُ »(١).

<sup>(</sup>۱) ملاك التأويل ( ٢ / ٦١٨ ) .



قال تعالىٰ في سورة النَّحل: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّمَّا خَلَقَ ظِلَالًا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم مَّلَالِكَ يُتِمُّ نِعْمَتُهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَكُمْ تَسُلِمُونَ ﴾ وَسَرَبِيلَ تَقِيكُم مَّلَكُمْ تَسُلِمُونَ ﴾ [النحل: ٨١].

#### سؤال

لماذا قال : ﴿ سَرَبِيلَ تَقِيكُمُ ٱلْحَرَّ ﴾ ولم يقل : ( والبردَ ) ؟ الجواب

قال بعضهم: استدلَّ بذكر الحرِّ علىٰ البردِ ، فحذف ما يدلُّ عليه ، أي : والبرد (١) . وقد يكون اكتفىٰ بقوله سبحانه في أولِ السورةِ : ﴿ وَٱلْأَنْفَامَ خَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَادِفَ ۗ ﴾ [النحل: ٥] (٢) .

وهناك أمرٌ آخر حسَّن عدمَ ذكرِ وقاية البردِ هاهنا ؛ ذلك أن المقام في ذكرِ الحرِّ لا البردِ ، فإن الإنسان يذهب إلى الظلالِ ليقي نفسه الحرَّ ،

انظر: شرح الأشموني (٣/ ١١٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: المغنى (٢/ ٩٩١).

ويذهب إلى الجبالِ في الصيف ليحتمي من الحرِّ ، فكان المناسب ذكرَ الوقايةِ من الحرِّ .

وأما الوقاية من البردِ فقد ذكرها في أولِ السورةِ كما أشرنا ، وقال بعضهم : إن ذكرَ الحرِّ يُغني عن ذكرِ البردِ ، فإن القياس يكون بذكرِ درجاتِ الحرارةِ فإنها قد تتدنَّىٰ وقد ترتفعُ .

ولو كان الأمر كما ذكر هـ ولاء لما كان داع لذكر البرد أصلاً.



قال تعالىٰ في موضعين من سورةِ الإسراءِ: ﴿ وَقَالُوۤا أَءِذَا كُنَا عِظْهَا وَرُفَنَا اللَّهِ عَلَامًا وَرُفَنَا أَءِنَا كُنَا عِظْهَا وَرُفَنَا لَءَ الْمَبْعُوثُونَ خَلَقًا جَدِيدًا ﴾ [ الإسراء : ٤٩ ] ، ﴿ . . . وَقَالُوۤا أَءِذَا كُنَّا عِظْهَا وَرُفَنَا أَءِنَا لَمَبْعُوثُونَ خَلَقًا جَدِيدًا ﴾ [ الإسراء : ٩٨ ] .

وقال في سورةِ ( المؤمنون ) : ﴿ قَالُوٓاْ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظَامًا أَءِنَّا لَمَ ثُوتُونَ﴾ [ المؤمنون : ٨٢ ] .

وقال في سورةِ الصَّافاتِ : ﴿ أَءِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا أَءِنَا لَمَدِينُونَ ﴾ [الصافات : ٥٣] .

### سؤالٌ

قال في آيتي الإسراءِ : ﴿ أَءِذَا كُنَّا عِظَامًا وَرُفَانًا ﴾ ، وقال في آيةِ (المؤمنون) وآياتٍ أخرى : ﴿ أَءِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظَامًا ﴾ فما الفرقُ ؟

#### الجوابُ

إن الترابَ والعظامَ أدلُّ علىٰ البليٰ من العظام والرفات ؛ ذلك أن ( الرفات ) هو الفتاتُ والحُطامُ من كلِّ شيء ، يقال : ( رفت الشيء :

كسره ودقه )(١) . فإذا بلي الرفاتُ أصبح تراباً .

فبعث الترابِ والعظامِ أبعد في عقولِ المنكرين ، وأغرب من بعثِ العظامِ والرفاتِ ، وهو أدعىٰ للعجبِ والإنكارِ ، وهاذا يتضح من السياقِ الذي يرد فيه كلُّ من التعبيرين .

ففي سياق آيتي الإسراء : ﴿ وَقَالُوٓا أَءِذَا كُنَّا عِظْمًا وَرُفَنَّا أَءِنَا لَمَبَّعُوثُونَ خَلْقًا جَدِيدًا ﴾ لم يذكر من قولهم غير هاتين الآيتين في الإنكارِ ، فلم يقولوا بعدهما ولا قبلهما شيئاً يتعلق بإنكارِ البعثِ أو العجبِ منه .

وأما إذا ذكر الترابُ والعظامُ ، فإنه يذكر من إنكارهم واستبعادهم للبعث ما لم يذكره في العظام والرفاتِ .

من ذلك مثلاً ما جاء في سورة ( المؤمنون ) ، وهو قوله : ﴿ أَيَعِدُكُرُ اللَّهُ مِن ذَلك مثلاً ما جاء في سورة ( المؤمنون ) ، وهو قوله : ﴿ أَيَعِدُكُرُ النَّهُ أَنْكُمْ إِذَا مِتُمُ وَكُنتُمْ تُرَابًا وَعِظَمًا أَنْكُم مُخْرَجُونَ ﴿ هَمْ اللَّهِ هِمَ إِلَّا حَيَالُنَا ٱلدُّنْيَا نَمُوتُ وَنَحْيَا وَمَا نَحْنُ بِمَبْعُوثِينَ ﴾ [ ٣٥ ـ ٣٨ ] .

فأنت ترى من العجب والاستبعادِ ما هو ظاهرٌ ، مما لم يذكر نحوه في آيتي الإسراءِ ، ونحو ذُلك قولُه في السورةِ نفسِها : ﴿ قَالُواْ أَءِذَا مِتْنَا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَا لَمَنْعُوثُونَ ﴿ لَقَالُهُ اللَّهِ مُؤْدَنَا نَعْنُ وَءَاكَ أَوُنَا هَذَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلَّا وَكُنَّا ثُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَا لَمَنْعُوثُونَ ﴿ لَقَالَا لَهُ مُؤْدَنَا نَعْنُ وَءَاكَ أَوْنَا هَذَا مِن قَبْلُ إِنْ هَذَا آ إِلَّا السَّطِيرُ ٱلْأَوْلِينَ ﴾ [ ٨٢ - ٨٣ ] .

ونحوه ما جاء في سورةِ الصَّافاتِ : ﴿ قَالَ قَآبِلٌ مِّنْهُمْ إِنِّ كَأَنَ لِي

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (رفت).

قَرِينٌ ﴿ يَقُولُ أَءِنَّكَ لَمِنَ ٱلْمُصَدِّقِينَ ﴿ أَءِذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظْمًا أَءِنَا لَمَدِينُونَ ﴾ [ ٥٦ ـ ٥٣ ] .

ونحوه ما جاء في سورةِ الواقعةِ : ﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ أَيِذَا مِتْنَا وَكُنَّا تُكَرَابًا وَعَظَنْمًا أَءَ اللَّهُ عُوثُونَ ۚ ﴿ وَكَانُواْ يَقُولُونَ ۚ ﴿ وَكَانُوا اللَّهُ عَالَمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَوْنَ ﴾ [ ٤٧ ـ ٤٨ ] .

فيضيفون إلى عجبِهم وإنكارِهم أن يُبعثوا مع آبائِهم الأولين.

فكيف يبعث آباؤهم الأولون معهم وقد أصابهم من البلئ ما أصابهم ؟ وهاذا شأنُ كلِّ ما ذكر فيه الترابُ والعظامُ .

ويدلُّك على هنذا أيضاً أنه حيث ذكر التُّراب والعظام ، أضافوا إلىٰ ذكر الموتِ فيقولون : ﴿ لَوَذَا مِنْنَا وَكُنَّا تُرَابًا وَعِظْمًا ﴾ وذلك للزِّيادةِ في العجبِ والاستبعادِ . فالميتُ لا يحيا وإن كان حديث الموتِ ، فكيف إذا أصبح تراباً وعظاماً ؟ !

ولم يذكر مثل ذُلك مع العظامِ والرُّفاتِ ، فذكرُ الموتِ مع التُّرابِ والعظام فيه جانبان :

جانبُ الزيادةِ في العجبِ والاستبعادِ ، وجانب الإفاضةِ والتَّوسُّعِ في دواعي الاستبعادِ والإنكارِ ، مما يدعو إلى الإفاضةِ في ذكرِ الإنكارِ والعجبِ ، بخلافِ ذكرِ العظامِ والرفاتِ ، وعدمِ ذكرِ الموتِ ، فإنه أوجزُ في الكلامِ ، وأوجز في ذكرِ العجبِ والاستبعادِ .



قال تعالى في سورةِ مريم: ﴿ يَكَأَبَتِ إِنِيَّ أَخَافُ أَن يَمَسَّكَ عَذَابٌ مِّنَ ٱلرَّحْمَٰنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَنِ وَلِيّا﴾ [مريم: ٤٥].

### سؤالٌ

لماذا قال : ﴿ أَن يَمَسَكَ عَذَابٌ مِنَ ٱلرَّحَمَٰنِ ﴾ وكان الأنسبُ فيما يبدو أن يقال : عذابٌ من الجبارِ أو المنتقم ونحو ذٰلك ؟

#### الجواب

ا لقد قال قبل هذه الآية : ﴿ يَكَأَبَتِ لَا تَعَبُدِ ٱلشَّيْطَنَّ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ إِنَّ ٱلشَّيْطَنَ
 كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًا ﴾ [ ٤٤ ] فذكر اسمَ الرَّحمن .

٢ ـ إن اسم الرَّحمنِ تكرر في هـنـــٰه السورةِ (١٦) ستَّ عشرةً
 مرةً ، وهي أكثر سورة في القرآن تردد فيها هـنــٰذا الاسم .

٣ ـ إن جو السورةِ يشيعُ فيه الرحمةُ من أولها إلىٰ آخرها ، فهي تبدأ بالرحمةِ : ﴿ ذِكْرُ رَحْمَتِ رَبِّكَ عَبْدَهُ زَكِرٍ يَّا ﴾ [٢] .

وتنتهي بالرحمة : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُوا ٱلصَّلِلِحَنْتِ سَيَجْعَلُ لَمُّمُ الرَّحْنَنُ وُدًّا﴾ [ ٩٦ ] .

ويفيضُ جوُّها بالرحمةِ : ﴿ وَلِنَجْعَـكُهُ ءَايَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنَّا ﴾ [٢١] .

﴿ وَوَهَبْنَا لَهُمْ مِّن رَّحْمَلِنَا وَجَعَلْنَا لَهُمْ لِسَانَ صِدْقٍ عَلِيَّا ﴾ [ ٥٠ ] .

لابيه: ﴿ سَلَامُ عَلَيْكُ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ اللهِ عَلَيْكُ سَأَسْتَغْفِرُ لَكَ رَبِّ " إِنَّهُ كَانَ بِي حَفِيتًا ﴾ [ ٤٧ ] .

فلا يحسنُ أن يقول : أستغفر لك الجبار أو المنتقم ونحو ذلك ؟ لأن المغفرة تُطلبُ من الرحمنِ ، فناسب ذكر ( الرحمان ) من كل وجهٍ .

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورةِ مريمَ: ﴿ جَنَّنتِ عَدْنِ ٱلَّتِى وَعَدَ ٱلرَّحْنَ عِبَادَهُ بِٱلْغَيْبُ إِنَّهُ كَانَ وَعْدُهُ مَأْنِيًّا ۚ ﴿ لَكَ مَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا إِلَّا سَلَامًا ۚ وَلَهُمْ رِزْقُهُمْ فِيهَا بُكُرَةً وَعَشِيًّا ﴿ يَا لَكُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ الْوَرِثُ مِنْ عِبَادِنَامَن كَانَ تَقِيبًا ﴾ [مريم: ٦١ - ٦٣].

# سؤالٌ

في قوله تعالىٰ : ﴿ إِنَّهُ كَانَ وَعَدُوُ مَأْنِيًّا ﴾ .

١ ـ لماذا جاء بهاذا التعبير ، ولم يقل مثلاً : ( إن وعدَ الرحمنِ
 كان مأتيًا ) أو : ( إن الرحمان كان وعده مأتيًا ) ؟

٢ ـ لماذا قال : ( مأتياً ) ولم يقل : ( آتياً ) ؟

### الجواب

١ - الجوابُ عن السؤال الأول من أوجه :

أ \_ إن الهاء في (إنه) يحتمل أن تعود على الرحمنِ ، ويحتمل أن تكون ضميرَ الشأنِ ، وهو \_ أي ضميرُ الشأنِ \_ يفيد تفخيمَ الوعدِ وتعظيمه .

ب \_ لو قال : ( إن الرحمان كان وعده مأتيًا ) لفات تفخيمُ الوعدِ

وتعظيمه مع أن الوعدَ له شأنٌّ كبيرٌ وظاهرٌ في السياقِ .

ج ـ ولو قال : (إن الرحمان كان وعده مأتيًا) لفات التفخيم ؛ أي تفخيم الوعدِ من ناحيةٍ ، ومن ناحيةٍ أخرىٰ يكون الإخبار عن الوعدِ لا عن الرَّحمانِ ، مع أن الكلامَ علىٰ الرَّحمن أيضاً كما هو علىٰ الوعدِ ، فقد ذكر أن الرَّحمان وعد عبادَه ، وأن وعده مأتيٌّ ، وأنه يورث الجنة لعبادِهِ الاُتقياءِ ، فقال : ﴿ يَلْكَ اَلْجَنَةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًا ﴾ لعبادِهِ الاُتقياءِ ، فقال : ﴿ يَلْكَ الْجَنَةُ الَّتِي نُورِثُ مِنْ عِبَادِنَا مَن كَانَ تَقِيًا ﴾ [مريم : ٣٣] .

وعلىٰ هاذا فقد ذكر الرَّحمن ، وأعاد عليه الضَّميرَ أربع مراتٍ في الأقل .

الضَّميرُ في ﴿عِبَادَمُ ﴾ ، والضَّمير في ﴿ وَعَدُمُ ﴾ ، والضَّمير المستتر في ﴿ وَعَدُمُ ﴾ ، والضَّمير المستتر في ﴿ فُرِيثُ ﴾ ، والضَّمير في ﴿ عِبَادِنَا ﴾ ، مما يدل على أهميته في السِّياقِ .

د ـ في التَّعبيرِ الذي جاء في الآية تفخيمٌ وتعظيمٌ للرحمان وللوعد كليهما ، وكل منهما له أهميته في السياقِ كما هو ظاهر ، ولو قال أي تعبيرِ آخر لم يجمع المعنيين معاً .

٢ ـ أما بالنّسبة إلى السُّؤالِ الثاني فإن قوله: ﴿مَأْنِيًّا ﴾ هو المناسبُ من أكثر من وجه .

فإن المقصودَ بالوعدِ في الآية إنما هو الجنةُ ، قال تعالىٰ : ﴿ جَنَّاتِ

عَدْذٍ ٱلَّذِي وَعَدَ ٱلرَّحْمَنُ عِبَادَهُ بِٱلْغَيْبِ ﴾ وهم يأتونها (١٠) . قال تعالىٰ : ﴿ وَسِيقَ ٱلَّذِينَ ٱلَّغَوْأُ رَبَّهُمْ إِلَى ٱلْجَنَّةِ زُمَرًا ﴾ [ الزمر : ٧٣ ] ، فهي مأتيةٌ .

هاذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى أن هاذا التعبيرَ يُفيد قوةَ الوعدِ ، وأنه ناجزٌ لا محالة ، فنحن نأتيه وهو يأتينا ، كما قال تعالى : ﴿ قُل لَوْ كُنُمُ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرْزَ ٱلَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ ٱلْقَتُلُ إِلَى مَضَاجِعِهِمٌ ﴾ [ آل عمران : ١٥٤ ] ، أي : يمضون إلىٰ قدرِ ٱلله الذي قدَّره عليهم .

وقال : ﴿ أَيَّنَمَا تَكُونُواْ يُدْرِكَكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْهُمْ فِي بُرُوجٍ مُّشَيَّدَةً ﴾ [النساء : ٧٨] أي : يأتيهم ، فالقدرُ يأتي ويؤتىٰ ، كما قال الشاعر :

فهن المنايا أي واد سلكت عليها طريقي أو علي طريقها و ذلك أدلُ على إنجاز الوعدِ ؛ لأنه آتِ ومأتيٌّ .

هاذا مع أنه قيل أيضاً : إن ( مأتي ) هنا بمعنى اسم الفاعلِ ، أي آتِ (٢٠) ؛ كما قيل في جملةٍ من أسماءِ المفعولِ نحو : ( حجاباً مستوراً ) .

والأولىٰ عدم إخراج الصِّيغةِ عن الدَّلالةِ المشهورةِ لها ، ما دام يمكن حملها عليها .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (٧/ ٢٧٩).

 <sup>(</sup>۲) انظر: البحر المحيط (۷/ ۲۷۹)، وانظر: شرح الرضي على الكافية
 (۳/ ۲۱۵).



قال تعالىٰ في سورة طه: ﴿ إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمِكَ مَا يُوحَىٰ ۚ أَنِ ٱقَدِفِيهِ فِي النَّابُوتِ فَٱقَدِفِيهِ فِي النَّابُوتِ فَٱقْدِفِيهِ فِي الْمَاتِّ فَلَيْلُقِهِ الْمَيْمُ بِٱلسَّاحِلِ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِي وَعَدُوُّ لَمَّ وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ عَلَيْكَ عَجَبَّةً مِنْ وَلِلْصَنَعَ عَلَى عَنْ عَلَى عَنْ فَلُمُ وَعَلَى مَن يَكُفُلُهُ وَرَجَعْنَكَ مِنْ وَلِلْصَنَعَ عَلَى عَنْ عَلَى عَنْ عَلَى مَن يَكُفُلُهُ وَرَجَعْنَكَ إِلَى أَمِنَكَ كُولُ هَلَ أَدُلُكُم عَلَى مَن يَكُفُلُه وَ وَعَدُولُ هَلَ أَدُلُكُم عَلَى مَن يَكُفُلُه وَرَجَعْنَكَ إِلَى أَمِنَكَ كُلُولُ هَلَ أَدُلُكُم عَلَى مَن يَكُفُلُه وَرَجَعْنَكَ إِلَى أَمِنَكَ كُلُولُولُ هَلَ أَدُلُكُم عَلَى مَن يَكُفُلُه وَرَجَعْنَكَ إِلَى أَمِن كَنْ فَقَرْ عَيْنُهُ وَلَا عَمْرَانَ ﴾ [طه: ٣٨ ـ ٤٠ ] .

وقال في سورةِ القصصِ : ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَىٰ أُمِّ مُوسَىٰ أَنْ أَرْضِعِيةٌ فَإِذَا خِفْتِ
عَلَيْهِ مُنَالِقِيهِ فِ ٱلْبَدِّ وَلَا تَخَافِى وَلَا تَحْرَفِيْ إِنَّا رَادُوهُ إِلَيْكِ وَجَاعِلُوهُ مِن
الْمُرْسَلِينَ ۚ فَي فَالْنَفَطَهُۥ عَالُ فِرْعَوْنَ لِيكُونَ لَهُمْ عَدُوّا وَحَزَنًا إِنَ فِرْعَوْنَ وَهَمْ لَا يَشْعُرُونَ فَرَتُ عَيْنِ لِي وَلَكُ وَهَمْ لَا يَشْعُرُونَ فَرَتُ عَيْنٍ لِي وَلَكُ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَي وَأَصْبَحَ فَوَادُ أُمِّ لَا نَقْتُلُوهُ عَسَىٰ أَن يَنفَعَنَا أَوْ نَتَخِذَهُ وَلَدًا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَي وَأَصْبَحَ فَوَادُ أَمِّ مُوسَى فَرَقَ لَا يَشْعُرُونَ فَي وَأَصْبَحَ فَوَادُ أَمِّ مُوسَى فَرَقًا إِن كَادَتْ لَلْبَدِى بِهِ وَلَا أَن رَبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ مُنْ فَي وَقَالَتْ هِوْ أَوْلَا أَنْ رَبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِنَ اللّهُ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فِي وَقَالَتْ هِوْ أَنْ اللّهُ مَنْ اللّهُ وَقَالَتْ هِوْ أَنْ أَنْ رَبُطُونَا عَلَى قَلْبِهَا لِتَكُونَ مِن اللّهُ وَقَالَتْ هَلَ أَدُونَا وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَي وَقَالَتْ هِوْ أَنْ أَنْ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ فَي وَقَالَتْ هِمْ لَا يَشْعُرُونَ وَهُمْ لَا يَشْعُرُونَ وَقَالَتْ هِمْ لَا يَشْعُرُونَ فَي وَقَالَتْ هِمْ لَا يَعْلَمُ وَلَا لَا فَعُلُونَا وَهُمْ لَالْ مُوسَالًا عَلَى الْمُونَ وَلَاكُونَا أَلَى اللّهُ وَلَا لَا فَعُلُونَا وَلَا لَا لَا لَا اللّهُ وَلَا كُنْ وَلَكُنَ أَكُونَا أَنْ كَالْمُونَ وَلَا لَا فَلَا اللّهُ مَا لَا يَعْلَمُونَ اللّهُ مِنْ فَالْكُونَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللْهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُولِ اللّهُ وَلَا لَا الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّه

#### سؤال

لماذا قال في سورة طله : ﴿ هَلْ أَدُلُكُرُ عَلَىٰ مَن يَكَفُلُهُ ۚ ﴾ ، وقال في سورةِ القصص : ﴿ هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَىٰ أَهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ ۗ ؟

#### الجواب

١ - الكلامُ في القصصِ مبنيٌّ على الجمع ، وفي طه على الإفرادِ .

فقد قال في القصص : ﴿ فَٱلْنَقَطَ اَهُ وَالَّهُ وَالْكُونَ لِهُمْ عَدُوًّا وَعَرُنَ لِيَكُونَ لَهُمْ عَدُوًّا وَحَزَنًا ﴾ ، وقال في طله : ﴿ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِي وَعَدُوُّ لَمَّ ﴾ ، فقوله في القصص : ﴿ وَالله فِي وَعَدُوُ لَهُمْ عَدُوَّا ﴾ جمعٌ القصص : ﴿ وَالله فِي وَعَدُوُ لَهُمْ عَدُوَّا ﴾ جمعٌ بخلاف ﴿ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِي وَعَدُوُ لَمَ هُمُ ، فكان قوله : ﴿ أَهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ ﴾ بخلاف ﴿ يَأْخُذُهُ عَدُوُّ لِي وَعَدُوُ لَمَ هُمُ اللهُ ﴾ أنسب بالمفرد .

٢ - قال في القصص : ﴿ وَقَالَتِ ٱمۡرَأَتُ فِرْعَوْنَ قُرَّتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ ﴾ ، وامرأة الرجل أهله في اللغة (١) والقرآن . قال تعالىٰ في امرأة سيدنا إبراهيم بعد أن قالت : ﴿ يَنَوَيْلَتَى ءَأَلِدُ وَأَنَا عَجُوزٌ وَهَنذَا بَعَلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَى ءُعِيثُ إِنَّ قَالُوا أَنَا عَجُورٌ وَهَنذَا بَعَلِي شَيْخًا إِنَّ هَذَا لَشَى ءُعَجِيبٌ إِنَّ قَالُوا أَنَعَجِينَ مِنْ أَمْرِ اللَّهِ رَحْمَتُ اللهِ وَبَرَكَنُهُم عَلَيْكُمُ اَهْلَ ٱلْبَيْتِ ﴾ [هود: ٧٧ - ٧٧] .

وقالت امرأةُ العزيزِ تكلِّم زوجها بخصوصِ سيدنا يوسفَ : ﴿ مَا جَزَآءُ مَنْ أَرَادَ بِأَهْلِكَ سُوَءًا ﴾ [ يوسف : ٢٥ ] .

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (أهل).

وامرأةُ فرعونَ أهلُ بيته ، فناسب أن تدلَّ أختُه أهلَ بيتِ فرعونَ علىٰ أهلِ بيتٍ يكفلونه ، وليس في طه مثل ذلك .

" - قال تعالىٰ في القصصِ : ﴿ فَٱلْنَقَطَهُ مَ اللَّهِ وَرَعُونَ ﴾ والراجحُ عند علماء اللغةِ أن أصلَ كلمةِ (آل) هو (أهل) أبدلت الهاء همزةً ثم ألفاً ؛ لاجتماع همزتين الأولىٰ مفتوحةٌ والثانية ساكنةٌ ، فإذا صغرت (آل) قيل : (أهيل)(١) .

فناسب ذكر الآل ذكر ( أهل بيت ) في القصص .

فَالَ فَرَعُونَ هُمُ أَهُلُهُ وَخَاصِتُهُ ، فَكَانَ الْمَنَاسِبِ القُولَ : ﴿ هَلَ أَدُلُّكُو مُ لَا أَدُلُكُو عَلَى آهَلِ بَيْتِ ﴾ ، وليس في طه مثلُ ذٰلك .

إن هاذا الجانب من القصة في سورة القصص أطول مما في طه ، كما هو واضح ، فهي في طه ثلاث آيات ، وفي القصص سبع آيات ، وقوله : ﴿ أَهْلِ بَيْتِ يَكُفُلُونَهُ لَكُمْ مَهُمْ لَهُ نَصِحُونَ ﴾ أطول من قوله : ﴿ عَلَىٰ مَن يَكَفُلُهُ ﴾ ، فناسب الإيجازُ الإيجازَ ، والتبسطُ التبسط .

هاذا ومن جهة أخرى أن كلمة ( أهل ) وردت في القصص أكثر مما في طاه .

وأن كلمة ( من ) وردت في طه أكثر مما في القصص .

فقد وردت كلمة ( أهل ) في القصص سبعَ مراتٍ ، وفي طه أربعَ

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (أهل).

مراتٍ ، وأن كلمة ( من ) وردت في طنه ( ٢٤ ) أربعاً وعشرين مرةً ، ووردت في القصص ( ٢٠ ) عشرين مرةً ، فناسبَ كلَّ تعبيرٍ موضعه من أكثر من وجهٍ .

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورةِ طله: ﴿ وَلَقَدْ أَوْحَيْنَآ إِلَىٰ مُوسَىٰۤ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى فَٱضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسًا لَا تَخَفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ [طه: ٧٧].

وقال في الشُّعراءِ : ﴿ ﴿ وَأَوْحَيْنَا ۚ إِلَىٰ مُوسَىٰ أَنْ أَسْرِ بِعِبَادِى ٓ إِنَّكُمْ مُّتَبَعُونَ ﴾ [الشعراء: ٥٢] .

وقال في سورةِ الدُّخانِ : ﴿ فَأَسَرِ بِعِبَادِى لَيْلًا إِنَّكُم مُّتَبَعُونَ ۞ وَٱتْرُكِ الْبَحْرَرَهُوَّ إِنَّكُم مُّتَبَعُونَ ۞ وَٱتْرُكِ الْبَحْرَرَهُوَّ إِنَّهُمْ جُندُ مُُغْرَفُونَ ﴾ [ الدخان : ٢٣ ـ ٢٤ ] .

# سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ الدُّخانِ : ﴿ فَأَسَرِ بِعِبَادِى لَيْلًا ﴾ فذكر اللَّيلَ ، ولم يقل مثل ذٰلك في آيتي الشُّعراءِ وطله ؟

#### الجوابُ

إن الإسراء لا يكون إلا في اللّيلِ سواء ذكر الليلَ أم لم يذكره ، فاللّيلُ هنا هو ظرفٌ مؤكدٌ ، ولما أمر ربُّنا موسى بالإسراء في آيتي الشُعراء وطه ، علم أن ذلك إنما هو في اللّيلِ .

وأما ذكرُ اللَّيل في الدُّخانِ وعدَمُ ذكرِه في الآيتين الأخريينِ ، فلأكثر من سبب :

منها: أنه ذكر في الدخانِ من هاذا الأمرِ ما لم يذكره في الآيتين الأخريين ، وبيَّن فيها ما لم يُبينه في الموطنين الآخرين ، فقد ذكرَ في الدخان:

- ١ ـ أنهم متبعون .
- ٢ ـ وأن جندَ فرعونَ مغرقون .

ولم يذكر هاذين الأمرين في الموضعين الآخرين ، وإنما ذكر أحدهما في كلِّ موضع ، فقد ذكر في الشعراء أنهم متبعون ، ولم يقلُ له : إنهم جندٌ مغرقون ، وإنما ذكر أنه لما تراءى الجمعان قال أصحاب موسىٰ : إنّا لمدركون ، فنفىٰ موسىٰ ذلك بقوله : ﴿ كَلّا الله مَعِى رَبِّ سَبَهْدِينِ ﴾ [ الشعراء : ٦٢ ] .

ولم يقلْ له في طه: إنهم متبعون ، وإنما ذكر له النجاة ، فقد قال له : ﴿ فَٱضْرِبْ لَهُمْ طَرِيقًا فِي ٱلْبَحْرِ يَبَسَا لَا تَخَنَفُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَىٰ ﴾ [ طنه : ٧٧ ] ثم إنه ذكر بعد ذٰلك ما حصل .

ففصَّل وبيَّن في الدخانِ في تبليغه لموسىٰ ، ما لم يُفصله ويُبينه في الموطنين الآخرين .

ومنها: أن قوله: ﴿ لَيْلًا ﴾ ليس لمطلقِ التوكيدِ ، وإنما هو يدل علىٰ ليلةٍ بعينها ، فقولك: (جئت ليلًا) تريد فيه ليل ليلتك ، أو ليلة بعينها (١) .

<sup>(</sup>۱) انظر: سيبويه (۱/ ۱۱۰)، الأصول (۱/ ۲۲۰)، الأمالي الشجرية (۲/ ۲۰۱)، وانظر: معانى النحو (۲/ ۲۱۲ ـ ۲۱۳).

ولو قلت : ( جئت في ليل ) لم يتعيَّن ذاك .

فقوله : ﴿ فَأَسْرِ بِعِبَادِى لَيْلًا ﴾ يريد فيه تعيين الليلةِ التي أمر بالإسراءِ فيها .

وأما قوله: ﴿فَأَسَرِ بِعِبَادِى ﴾ فإنه أمر بالإسراء من دون تعيين الوقتِ ، فكان في الدخانِ: تعيين وقت الإسراءِ ، وبيان أنهم متبعون ، وأن جند فرعونَ جندٌ مغرقون ، فناسب تبيينُ الوقتِ ما ذكره من التبيينِ في التبليغ .

وناسبَ عدمُ التبيينِ للوقت تحديداً عدم التبيينِ لشيء مما سيقع في الموضعين الآخرين .

ومما زاد ذلك حُسناً في الدخانِ إضافةً إلىٰ ما ذكرنا أنه قال في أول السورة : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْـلَةٍ مُّبَـٰرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴿ فِيهَا يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ السورة : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْـلَةٍ مُّبَـٰرَكَةً إِنَّا كُنَّا مُرْسِلِينَ ﴿ رَحْمَةً مِّن رَبِّكَ إِنَّهُ هُو السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ حَكِيمٍ ﴿ السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ ويما إلى السّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴾ [ ٣ - ٢ ] .

فذكر الليلةَ التي يُفرق فيها كلُّ أمرِ حكيمٍ ، فناسب ذلك ذكر الليل الذي فرّق فيها بين جندِ فرعونَ ، وأصحابِ موسىٰ فأغرق فرعونَ وجندَه ، ونجّىٰ موسىٰ ومَن معه .

وهو من لطيفِ التناسبِ يراعيه القرآنُ فيما تحسن فيه المراعاة .



قال تعالىٰ في سورة طه: ﴿ فَأَصْبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبُلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلْيَلِ فَسَبِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿ وَلَا تَمُدُنَ عَيْنَيْكَ إِلَىٰ مَا مَتَعْنَا بِهِ ۚ أَزْوَنَهُا مِنْهُمْ ذَهْرَةَ ٱلْحَيَوْةِ ٱلدُّنْيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيدٍ وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ﴾ [طه: ١٣٠ ـ ١٣١].

وقال في سورةِ قَ : ﴿ فَأُصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ فَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَسَيِّحَهُ وَآذَبَكَرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ [ق : ٣٩ ـ ٤٠] .

## سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ ( طله ) : ﴿ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ۚ ﴾ ، وقال في آيةِ ( قَ ) : ﴿ وَقَبْلَ غُرُوبِ ۗ ﴾ ؟

٢ - ولماذا قال في طه: ﴿ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَّيْلِ فَسَيِّحُ ﴾ ، بإطلاق التّسبيحِ أن وَلْك التّسبيحِ ، وقال في ق : ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ فَسَيِّحُهُ ﴾ بتخصيصِ التسبيحِ لله وذلك بذكرِ ضميرِه ؟

### الجوابُ

١ - بالنِّسبة إلىٰ السؤالِ الأول ، فإن قوله في آيةِ طه : ﴿ وَقَبْلَ

غُرُوبِهَا ﴾ تنصيص على غروبِ الشَّمسِ ، وذلك بذكرِ الضَّميرِ الذي يعود عليها .

وأما قوله في ق : ﴿ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ ﴾ فإنه يدلُّ علىٰ غروبِ الشَّمسِ بدلالةِ السِّياقِ ، قيل : علىٰ تقديرِ ضميرٍ ، أو علىٰ قولِ مَن يرىٰ أن ( أل ) عوضٌ عن الضميرِ ، وذكروا منه قوله تعالىٰ : ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ـ وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ۚ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ـ وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ وَأَمَّا مَنْ خَافَ مَقَامَ رَبِّهِ ـ وَنَهَى النَّفَسَ عَنِ ٱلْهَوَىٰ ﴿ وَالنَّا اللَّهُ وَى الْمَأْوَىٰ ﴾ [ النازعات : ٤١ ] أي : مأواه أو المأوىٰ له (١) .

فكأنه أخرج ( الغروب ) في ( قَ ) مخرجَ العمومِ ، وإن أريد به الخصوصُ . وكلُّ تعبيرِ مناسبٌ للسياقِ الذي ورد فيه .

فإن السِّياقَ في (طه) أُخرج مخرجَ الخصوصِ ، كما أنه ألصقَ بالشَّمسِ ، أما السِّياق في (قَ) فقد أُخرج مخرجَ العمومِ وهو أبعدُ عن الشمسِ .

أما من حيث العموم في (ق) فمن ذلك ما ذكرناه في قوله: ﴿ وَقَلَ النَّهُرُوبِ ﴾ من أنه أخرج مخرج العموم ، وإن كان الكلامُ علىٰ الخصوص تقديراً .

ومنه أنه قال في طه : ﴿ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلَّيْلِ ﴾ وقال في قَ : ﴿ وَمِنَ ٱلَّيْلِ﴾ .

وآناءُ الليلِ ساعاته ، والشكُّ أن ( الليل ) أعمُّ من ساعاتِ الليلِ ،

<sup>(</sup>١) انظر : الأشموني (١/ ١٩٥ ـ ١٩٦) .

فكان الكلام في (ق ) أُخرج مخرجَ العموم .

وأما من حيث إن السياقَ في طه ألصقُ بالشمسِ ، فإنه قال فيها : ﴿ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ ﴾ له علاقةٌ بالشَّمسِ ، شروقها وزوالها عند الظَّهيرةِ وغروبها ، ويكفي ذكرُ ( النهار ) الذي آيته الشَّمسُ .

وأما في (ق) فلم يذكر أمراً يتعلق بالشَّمسِ ولا بالنَّهارِ ، فقد قال : ﴿ وَأَدْبَكَرَ ٱلسُّجُودِ ﴾ وهاذا ليس له علاقةٌ بالشَّمسِ ولا بالنهارِ .

فكان ذكرُ ضميرِ الشَّمسِ في ( طه ) أنسب مع السِّياقِ من ناحيتين :

ناحيةِ الخصوصِ ، وناحيةِ ماله علاقة بالشَّمسِ وهو أطرافُ النهارِ .

هلذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى أن السياقَ في طله بعد ذلك عن الدُّنيا والحياةِ الدنيا والرزقِ ، فقد قال بعد الآيةِ : ﴿ وَلَا تَمُدَّنَ عَيْنَكَ إِلَىٰ مَا مَتَّعْنَا بِهِ ۗ أَزْوَجًا مِّنْهُمْ زَهْرَةَ ٱلدُّنِيَا لِنَفْتِنَهُمْ فِيةً وَرِزْقُ رَبِّكَ خَيْرٌ وَأَبْقَىٰ ۗ [ ١٣١ ] .

وأما السِّياقُ في ( قَ ) بعد الآيةِ ففي الآخرةِ ، فقد قال بعد الآيةِ : ﴿ وَٱسۡتَمِعۡ بَوْمَ يُنَادِ ٱلْمُنَادِ مِن مَّكَانِ قَرِيبٍ ۞ يَوْمَ يَسْمَعُونَ ٱلصَّيْحَةَ بِٱلْحَقِّ ذَلِكَ بَوْمُ الْمُنْدِعِ ۞ إِنَّا غَنْ نُحِيّ وَنُمِيتُ وَإِلَيْنَا ٱلْمَصِيرُ ۞ يَوْمَ تَشَقَقُ ٱلْأَرْضُ عَنْهُمْ سِرَاعًا ذَلِكَ حَشْرٌ عَلَيْمَنَا يَسِيرُ ﴾ [ ٤١ - ٤٤ ] .

فناسب فيها ذكر الغروبِ على العمومِ ، وهو غروبُ الشمسِ وذهابها وزوالها ، وغروبُ كلِّ شيء مما يتعلق بأمرِ الدنيا من الكواكبِ والشَّمسِ والقمرِ ، فإخراجه مخرجَ العموم أنسبُ في ( قَ ) .

هَـٰذَا وَإِن ذَكُرِ الآخرةِ بعد قوله : ﴿ وَأَذَبَـٰزَ ٱلسُّجُودِ ﴾ من لطيفِ المناسباتِ ، ذٰلك أن الآخرةَ ستكونُ أدبارَ السجودِ حيثُ لا يكون في الدنيا رجلٌ يقول : ( لا إلـٰه إلا ٱلله ) وليس فيها رجلٌ ساجدٌ .

فكان كلُّ تعبيرٍ في مكانهِ هو المناسبُ من كلِّ ناحيةٍ ، إضافةً إلىٰ فاصلةِ الآيةِ .

٢ - وأما الجوابُ عن السؤالِ الثاني ، فإنه أمره في (ق) بنوعين
 من التسبيح :

١ - التسبيحُ بحمدِ ربِّه .

٢ - تسبيحُ ٱلله نفسه ، وذلك أنه قال : ﴿ فَسَبِحَهُ ﴾ أي : فسبّح ألله ، أو فسبّح ربّك ، كما قال : ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَكُرُوا ٱللّهَ ذِكْرا كَثِيراً إِنَّهُ ، أو فسبّح ربّك ، كما قال : ﴿ يَا أَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُوا ٱذَكُرُوا ٱللّه ذِكْرا كَثِيراً إِنَّهُ ، وَالدّبَدر وَسَبّحُوهُ أَبُكُرهُ وَأَصِيلًا ﴾ [ الأحزاب : ٤١ - ٤٢] ، ذلك أنه قال فيها : ﴿ وَٱدّبَدر السّجُودِ ﴾ ومعلومٌ أنه بعد السجودِ يُسَنُّ للمصلي أن يُسبح ٱلله ، فيقول : (سبحان ٱلله ) ثلاثاً وثلاثين مرة .

فناسب تسبيحُ ٱلله أدبارَ السجودِ .

ولما لم يرد في (طله) نحو ذلك أطلق التسبيح فقال: ﴿ فَسَبِّحُ ﴾ وحذف المتعلق ليشمل عمومَ التسبيح ، والله أعلمُ .



قال تعالىٰ في سورةِ الحجِّ : ﴿ وَأَذِن فِي ٱلنَّاسِ بِٱلْحَجِّ يَأْتُوكَ رِحَالًا وَعَلَىٰ كُلِّ فَعِ عَمِيقٍ﴾ [الحج : ٢٧].

#### سؤال

١ ـ لماذا قال : ﴿ وَعَلَىٰ كُلِّ ضَامِرٍ ﴾ فذكر وصفَ الضمور ؟

٢ - ولماذا وصف الفجَّ بالعمقِ ، ولم يصفه بالبعدِ مع أن معنىٰ
 ( عميق ) هنا ( بعيد ) ؟

#### الجواب

اما بالنسبة إلى السؤال الأول فإن معنى الضّامر هو المهزولُ الضّعيفُ المنهوك من السّفرِ ، وذكرُ هاذا الوصف هنا مناسبٌ من أكثر من جهةٍ .

منها: أنها تأتي من كل فجّ عميقٍ ؛ أي بعيدٍ ، والبعدُ هو الذي يُضمر الإبل والمطايا ، ولم يقل: ( من كل فجّ ) فحسب ؛ لأن ذلك يشمل البعيدَ والقريبَ فلا يناسب ذكر الضمورِ .

ومنها : أنه قال : ﴿ مِن كُلِّ فَجٍّ ﴾ ، وكلمة ( فج ) في الأصل هو

الطريق في الجبل ، وهو أنسب بالضُّمور من كلمةِ الطريقِ أو السَّبيلِ أو نحوه ؛ لأن السير في الجبلِ أدعىٰ إلىٰ التَّعب والمَشقة والضُّمور .

٢ - وأما اختبار كلمة (عميق) على (بعيدٍ) فهو أنسب هنا من أكثر من جهةٍ أيضاً.

منها: أن اختيار كلمة (عميق) على (بعيد) أنسب مع ذكر الضُّمور، ذلك أن العمق نقيض العلو والارتفاع، وأن الصعود في السير أشق وأصعب من السير في الطريق المستوي، فهو يضمر المطايا وينهكها.

ومنها: أن الحجَّ رفعةٌ وعلوٌّ في المنزلةِ عند الله ؛ لأنه مدعاةٌ إلىٰ مغفرةِ الذنوبِ ، فالسالك في طريقِ الحجِّ آخذٌ بالارتفاع ، وسالك سبيلَ الصَّعودِ فناسبَ الوصفُ بالعمقِ من أكثر من جهةٍ ، والله أعلمُ .

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورة النُّور: ﴿ ﴿ أَللَهُ نُورُ ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [النور: ٣٥].

## سؤالٌ

لماذا أخبر آلله عن نفسه بأنه نورٌ ، ولم يُخبر بأنه ضياءٌ ، مع أن الضياء أقوى من النورِ ، بدليلِ قولِه تعالىٰ : ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيّآهُ وَٱلْقَكَرَ نُورًا ﴾ [ يونس : ٥ ] ؟

#### الجواب

ليس صحيحاً ما ذُكر من أنَّ الضياءَ أقوى من النورِ ؛ لأن الضّياء هو نورٌ ، غير أن النور أعمُّ من الضِّياءِ ، فكلُّ ضياءٍ هو نورٌ كما هو مُقررٌ في اللغة ، إن الضياء حالةٌ من حالاتِ النورِ وهو أخصُّ منه ، وذلك أن النورَ درجاتٌ بعضها أقوى من بعضٍ ، فإذا كان في حالةٍ قويةٍ فهو ضياءً (١) ، فالضياء نور وليس غيره .

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير الرازي (٦/ ٢٠٨ ـ ٢٠٩).

وقيل: هما مترادفان، جاء في (لسان العرب): «النور: الضياء، والنور: ضد الظلمة »(١). وجاء في (تاج العروس): «النُّور بالضمِّ الضوء أيًّا كان أو شعاعه وسطوعه ...

وقوله: ﴿ هُوَ الَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيَاءٌ وَٱلْقَمَرَ ثُورًا ﴾ وتخصيصُ الشمسِ بالضوء أخصُ من حيث إن الضوء أخصُ من النور »(٢).

وجاء في (المفردات) للراغبِ الأصفهانيِّ: «النور: الضوء المنتشر الذي يُعين على الإبصار »(٣).

وبهاذا يتضح أن النور أعمُّ من الضياءِ ، وأن الضِّياءَ قسمٌ منه أو حالةٌ من حالاته .

وقد قابل ربنا الظلماتِ بالنورِ ، قال : ﴿ ٱلْحَمَدُ لِلَّهِ ٱلَّذِى خَلَقَ السَّمَاوَتِ وَٱلْأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورُ ﴾ [الأنعام: ١].

وقال : ﴿ يُخْرِجُهُ مِ مِّنَ ٱلظُّلُمَنتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [ البقرة : ٢٥٧ ] .

وسمىٰ الهدىٰ نوراً والضلالَ ظلماتِ ، قال تعالىٰ : ﴿ كِتَبُّ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ لِنُخْرِجَ ٱلنَّاسَ مِنَ ٱلظُّلُمَٰتِ إِلَى ٱلنُّورِ ﴾ [ إبراهيم : ١ ] .

<sup>(</sup>١) لسان العرب ( نور ) ، وانظر : المصباح المنير ( النور ) .

<sup>(</sup>٢) تاج العروس (نور).

<sup>(</sup>٣) المفردات ( النور ) .

وقال : ﴿ أَوَ مَن كَانَ مَيْتَا فَأَخْيَيْنَكُ وَجَعَلْنَا لَمُ نُورًا يَمْشِي بِهِ وَ فِ ٱلنَّاسِ ﴾ [الأنعام : ١٢٢] .

وسمىٰ القرآن نوراً ، قال تعالىٰ : ﴿ وَأَنزَلْنَاۤ إِلَيْكُمُ نُورًا مُبِينًا ﴾ [النساء: ١٧٤] .

وقال : ﴿ فَتَامِنُواْ بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ ـ وَالنُّورِ ٱلَّذِيَّ أَنزَلْنَا ﴾ [ التغابن : ٨ ] .

فسمّىٰ ألله نفسه نوراً لا ضياء ؛ لأن الضياء حالةٌ من حالاتِ النور ، وهناك حالاتٌ من حالاتِ النور لا نعلمها ، ألله يعلمها هي أعلىٰ من الضياء ، وحالات من النورِ غير الضّياء ، فلا يصح قصر المطلق علىٰ جزئية .

فَالله هو النور المطلق ، « والنور المطلق هو آلله سبحانه  $^{(1)}$  .

\* \* \*

<sup>(</sup>۱) تفسير الرازي ( ۸ / ۳۸۳ ) .



قال تعالىٰ في سورةِ الأنبياءِ: ﴿ وَلَقَدْ ءَاتَيْنَا مُوسَىٰ وَهَـٰرُونَ ٱلْفُرُقَانَ وَضِيَآءُ وَذِكْرًا لِلْمُنَّقِينَ ﷺ اللَّهَاءَةِ وَضِيَآءً وَذِكْرًا لِلْمُنَّقِينَ ﷺ اللَّهَاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾ [ الأنبياء : ٤٨ ـ ٤٩] .

وقال في سورةِ المائدةِ : ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَا ٱلتَّوْرَئَةَ فِيهَا هُدَى وَنُورُ يَعَكُمُ بِهَا ٱلنَّينُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُوا مِن النَّينُونَ وَٱلْأَحْبَارُ بِمَا ٱسْتُحْفِظُوا مِن كَنْ اللهِ ﴾ [ المائدة : ٤٤ ] .

وقال في سورةِ الأنعامِ: ﴿ قُلْ مَنْ أَنزَلَ ٱلْكِتَنَبَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِ ـ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدُى لِلنَّاسِ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ ﴾ [ الأنعام: ٩١] .

## سؤالٌ

لماذا وصف التَّوراة بأنها (ضياء) في آية الأنبياء، ووصفها بأنها ( نورٌ ) في آيتي المائدةِ والأنعامِ ؟

### الجوابُ

إن النور أعمُّ من الضياءِ ، والضياء حالةٌ من حالاتِ النورِ وهو أخصُّ منه كما ذكرنا في النقطة السابقة .

وقد ذكر في آيةِ الأنبياءِ أنه : ﴿ لِلْمُنَّقِينَ ۞ ٱلَّذِينَ يَغْشُوْنَ رَبَّهُم بِٱلْغَيْبِ وَهُم مِّنَ ٱلسَّاعَةِ مُشْفِقُونَ ﴾ ، وهم أخصُّ ممن ذُكر في الآيتين الأخريين .

فقد قال في آيةِ المائدةِ : ﴿ يَعَكُمُ بِهَا النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُواْ لِلَّذِينَ هَادُواْ﴾ أي : لليهود ، والمتقون أخص من اليهودِ وهم جزءٌ منهم .

وقال في آيةِ الأنعامِ: ﴿ ٱلْكِتَنَبَ ٱلَّذِى جَآءَ بِهِ مُوسَىٰ نُورًا وَهُدَى لِلنَّاسِ ﴾ [ الأنعام: ٩١] . فجعله للناسِ ، وهم أعمُّ من المتقين المذكورين في آيةِ الأنبياءِ ، والمتقون جزءٌ منهم .

فجعل النورَ الذي هو أعمُّ من الضياءِ للذين هم أعمُّ ؛ وهم اليهود والناس ، وجعل الضياءَ الذي هو أخصُّ للذين هم أخصُّ ؛ وهم المتقون الذين يخشون ربهم ، وهم من الساعةِ مشفقون .

فناسب العمومُ العمومَ ، والخصوصُ الخصوصَ .

ومن ناحيةٍ أخرى أن الضياء إنما هو الساطعُ من النورِ ، أو هو التامُّ منه (۱) .

وإن المتقين إنما هم جماعة ساطعة من بين عموم المؤمنين أو الناس ، وحالهم أتم وأكمل ، فناسب بين سطوع المتقين وسطوع النور وهو الضياء ، فالمتقون من بين عموم المؤمنين كالضياء من النور .

جاء في ( الكشاف ) في قولِه تعالىٰ : ﴿ مَثَلُهُمْ كُمَثَلِ ٱلَّذِي ٱسْتَوْقَدَ

<sup>(</sup>۱) انظر: تفسير الرازي (٦/ ٢٠٩).

نَارًا فَلَمَّآ أَضَاءَتْ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ ٱللَّهُ بِنُورِهِمْ وَتَرَكَّهُمْ فِي ظُلْمَتِ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ [ البقرة : ١٧ ] .

« النار : جوهرٌ لطيفٌ مضيءٌ حارٌ محرقٌ ، والنورُ ضوءُها ، وضوء كلّ نيّرٍ ، وهو نقيضُ الظلمةِ . . . والإضاءة فرطُ الإنارةِ ، ومصداقُ ذلك قوله : ﴿ هُوَ ٱلَّذِى جَعَلَ ٱلشَّمْسَ ضِيآةً وَٱلْقَمَرُ نُورًا ﴾ . . .

فإن قلت : هلا قيل : ( ذهب الله بضوئهم ) لقوله : ﴿ فَلَمَّا اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهِ عَلَمُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ الله

قلت: ذكر النور أبلغ ؛ لأن الضّوء فيه دَلالةٌ علىٰ الزيادةِ فلو قيل: ( ذهب ٱلله بضوئهم ) لأوهم الذهاب بالزيادة وبقاء ما يسمىٰ نوراً ، والغرضُ إزالةُ النورِ عنهم رأساً وطمسُه أصلاً . ألا ترىٰ كيف ذكر عقيبه : ﴿ وَنَرَكَهُمْ فِي ظُلُمَتِ ﴾ ، والظُلمةُ عبارةٌ عن عدم النورِ وانطماسه ، وكيف جمعها ، وكيف نكَّرها ، وكيف أتبعها ، ما يدل علىٰ أنها ظلمةٌ مبهمةٌ لا يتراءىٰ فيها شبحان ، وهو قوله : ﴿ لَا يُبْصِرُونَ ﴾ "(1) .

\* \* \*

<sup>(</sup>١) الكشاف (١/ ١٥١ ـ ١٥٤).



قال تعالىٰ في سورةِ العنكبوتِ في سيدنا نوحٍ عَلَيْتَكِلاِ : ﴿ فَأَنْجَيْنَـٰهُ وَأَضَحَـٰبَ ٱلسَّفِينَـٰةِ وَجَعَلْنَكُمَ ءَاكِةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ [ العنكبوت : ١٥ ] .

وفي آيات أخرى سماها الفلك ، فقال : ﴿ فَأَنْجَيْنَكُ وَالَّذِينَ مَعَهُ فِى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّلْمُولَا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّا

وقال : ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَمَن مَّعَهُم فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ [ الشعراء : ١١٩ ] ، فما السبب ؟

## الجوابُ

السَّفينة هي الفلك ، غير أن العرب استعملتِ السَّفينة خاصةً بالمفردةِ المؤنثةِ .

أما الفلك فقد استعملتها عامةً ، فقد استعملتها للواحدِ والاثنينِ والجمعِ ، واستعملتها مذكرةً ومؤنثةً ، فتقول للواحد : ( فُلك ) تؤنثه وتذكّره ، وتقول للجمع أيضاً : ( فُلك ) ، وكذا استعمله القرآن .

قال تعالىٰ : ﴿ فَأَوْحَيْنَا إِلَيْهِ أَنِ أَصْنَعِ ٱلْفُلْكَ بِأَعْيُنِنَا وَوَحْيِنَا فَإِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلتَّنُّورُ فَأَسْلُفَ فِيهَا مِن حُثِلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ ﴾ [ المؤمنون : ٢٧] ،

فجعلها مفردةً مؤنثةً ، فقد قال : ﴿ فَأَسَلُكُ فِيهَا ﴾ .

وقال : ﴿ ٱرْكَبُواْ فِهَا بِسَــهِ ٱللّهِ بَعْرِيهَا وَمُرْسَلَهَا ﴿ . . ﴾ وقال : ﴿ وَهِي مَوْمِ اللّهِ عَرْبِهَا وَمُرْسَلَهَا أَ . . ﴾ وقال : ﴿ وَهِي اللّهِ عَرْبِيهِا وَمُرْسَلَهَا أَ . . ﴾ وقال : ﴿ وَهِي اللّهِ عَرْبِيهِا وَمُرْسَلَهَا أَ . . ﴾ وقال : ﴿ وَهِي اللّهِ عَرْبِيهِا وَمُرْسَلَهَا أَ . . ﴾ وقال : ﴿ وَهِي اللّهِ عَرْبِيهِا وَمُرْسَلَهَا أَ . . ﴾ وقال : ﴿ وَهِي اللّهِ عَرْبِيهِا وَمُرْسَلَهَا أَ . . ﴾ وقال : ﴿ وَهِي اللّهِ عَرْبِيهِا وَمُرْسَلَهَا أَ . . ﴾ وقال : ﴿ وَهِي اللّهِ عَرْبِيهِا إِنْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَمْرِيهِا إِنْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَرْبِيهِا إِنْهُ اللّهُ عَرْبِيهِا إِنْهُ اللّهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّ

وقال : ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَمَن مَّعَهُم فِي ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ [ الشعراء : ١١٩ ] .

وقال : ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ ٱلْمُرْسَلِينَ ۞ إِذْ أَبَقَ إِلَى ٱلْفُلُكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ [الصافات : ١٣٩ ـ ١٤٠] .

فقال : ﴿ ٱلْفُلْكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ فجعلها مفردةً مُذكرةً .

وقال : ﴿ وَتَرَى ٱلْفُلْكَ فِيهِ مَوَاخِرَ ﴾ [ فاطر : ١٢ ] ، فقال : ﴿ مَوَاخِرَ ﴾ فجعلها جمعاً .

وقال : ﴿ حَتَّى إِذَا كُنتُر فِ ٱلْفُلُكِ وَجَرَيْنَ بِهِم ﴾ [يونس : ٢٢] ، فقال : ﴿ وَجَرَيْنَ ﴾ فجمع وأنَّث (١) .

وقد تقول : ولِمَ استعملها القرآن مُذكرةً أحياناً ، ومُؤنثةً أحياناً أخرىٰ ؟

فنقول: إنه استعملها مذكرةً في حالةِ ملئِها بالحمل، ولم يستعملها في غير ذلك ؛ ذلك لأن التذكير أقوى من التأنيث، وأن المذكر أقوى من المؤنث، وأن المذكر أقوى من المؤنث، قال تعالى : ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَمَن مَّعَهُم فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴾ المسؤنث، قال تعالى : ﴿ فَأَنْجَيْنَهُ وَمَن مَّعَهُم فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ ﴾ [الشعراء: ١١٩].

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب ( فلك ) .

وقال : ﴿وَءَايَةٌ لَمَّمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي ٱلْفُلُكِ ٱلْمَشْحُونِ ﴾ [ينس: ٤١]، و : ( المشحون ) معناه : المملوء ، « والشحن ملؤك السفينة وإتمامُك جهازها كله ، شحن السفينة يشحنها شحناً : ملأها »(١) ، فشحن السفينة ملؤها كلها .

ولذا عندما ذكر سيدنا يونس ، فقال : ﴿ وَإِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِنَّ يُونُسَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ﴿ إِذَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

أفاد أنه أُلقي في البحرِ ؛ لأن السَّفينة كانت ملأى ولابد أن يخفَّف من حملها ، فوقعتِ القرعةُ عليه فالتقمه الحوت ، فلما ذكر أثقل حالاتها حملًا ذكرها مذكَّرةً .

قد تقول: ولكنه ذكر حالاتٍ أخرى تدلُّ على الملء ، ولم يستعملها مذكرة ، وذلك قوله: ﴿ حَتَى إِذَا جَآءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱلنَّنُورُ قُلْنَا ٱمِلَ فِيهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ وَمَنْ ءَامَنَ وَمَآءَامَنَ مَعَهُ. إِلَا قَلِيلُ ﴿ فَاسْلُمْ فَيْهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ إِلَا قَلِيلُ ﴿ فَاسْلُمْ فَيْهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ إِلَا قَلِيلُ ﴿ فَالسَّلُمُ فَيْهَا مِن كُلِّ زَوْجَيْنِ ٱثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلَّا مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱلْقَوْلُ مِنْهُم وَلَا تَحْنَظِبْنِي فِي ٱلّذِينَ ظَلَمُوا ۚ إِنَّهُم وَلَا تَحْنَظِبْنِي فِي ٱلّذِينَ ظَلَمُوا ۚ إِنَّهُم وَلَا تَحْنَظِبْنِي فِي ٱلّذِينَ ظَلَمُوا ۚ إِنَّهُم مُنْ مُنْ اللّذِينَ ظَلَمُوا ۚ إِنَّهُم وَلَا تَحْنَظِبْنِي فِي ٱلّذِينَ ظَلَمُوا ۚ إِنَّهُم مُنْ مَنْ مَن سَبَقَ عَلَيْهِ ٱللّذِينَ عَلَيْهِ اللّذِينَ ظَلَمُوا وَاللّذِينَ طَلَمُوا وَاللّذِينَ طَلَمُوا وَاللّذِينَ طَلَمُوا وَاللّذِينَ طَلَمُوا وَاللّذِينَ طَلَمُوا وَاللّذِينَ عَلَيْهُ مِنْ اللّذِينَ طَلَيْلُ اللّذِينَ طَلَمُوا وَاللّذِينَ طَلَيْلُولُ وَاللّذِينَ طَلَمُوا وَاللّذَيْنَ عَلَيْلُولُونَ وَاللّذِينَ طَلَمُوا وَاللّذَالَالَ اللّذِينَ طَلَيْلُولُ وَقُولُهُ وَلَا تَعْنَاطِبْنِي فِي ٱلنّذِينَ طَلَمُوا وَلِهُ وَلَا اللّذِينَ عَلَيْهُمْ وَاللّذَالِكُ وَلَا اللّذِينَ عَلَيْهُ وَلَا اللّذِينَ عَلَيْهُ وَلَا اللّذِينَ اللّذِينَ عَلَيْهُ اللّذَالِقُولُ وَاللّذَالِقُولُ وَاللّذَالِينَ عَلَيْهُ وَلَا الللّذَالِكُ اللّذِينَ عَلَيْهُ وَلَا الْمَوْمِنُونَ وَلَا اللّذَالِكُ وَلَا اللّذَالِينَ وَاللّذَالِينَا فَاللّذَالَةُ وَلَا اللّذِي اللّذِينَ اللّذِي اللّذِي اللّذَالِقُولُ اللّذِي اللّذِينَ اللّذَالِقُولُ اللّذَالِقُولُ وَاللّذِينَ وَاللّذِينَ اللّذَالِقُولُ وَاللّذَالَ اللّذَالِقُولُ وَاللّذَالِقَالِقُولُ وَاللّذَالِقَالَ وَالْمَالَالْوَالِمُونَ وَاللّذَالِقَالَالَ وَاللّذَالِقُولُ وَاللّذَالِقَالَ وَاللّذَالِقُولُ وَاللّذَالْوَالِمَالِقَالَالِي وَاللّذَالِقُولُ وَاللّذَالِلْمُو

فنقول: إن الآيتين لا تدلان على الملء، فهو لم يقل إنها مملوءة، فقد أمره في آيةِ هودٍ أن يحمل من كل زوجين اثنين، وأهله

<sup>(</sup>١) لسان العرب (شحن).

ومَن آمن ، وقد ذكر أنهم قلَّة ، فقال : ﴿ وَمَآءَامَنَ مَعَهُۥ إِلَّا قَلِيلٌ ﴾ .

ومما يدلُّ على أن في السفينةِ متسعاً ، أنه نادى ابنه فقال : ﴿ يَكُبُنَى السَّفِينَةِ مَسَعاً ، أَنه نادى ابنه فقال : ﴿ يَكُبُنَى السَّفِينَةِ مَسَعاً ﴾ [ هود : ٤٢ ] .

وأما آية ( المؤمنون ) فقد ذكر أنه أمره أن يسلك فيها من كلِّ زوجين اثنين وأهله ، ولم يذكر مَن آمن ، فلم يصرِّح بالملء بخلافِ التَّصريح بالشَّحنِ ، وقيل : إن تأنيثها وتذكيرها كأنه « يذهب بها إذا كانت واحدةً إلىٰ المركبِ فيذكّر ، وإلىٰ السَّفينة فيؤنث »(١) .

ثم نأتي إلى السَّفينةِ والفلكِ في السؤالِ فنقول:

إن السَّفينة من السَّفْن وهو القَشْر ، ومعنىٰ ( سفن الشيء ) قشره ، وسميت السَّفينة ؛ لأنها تسفن وجه الماء أي : تقشره (٢) .

وأما الفُلك فكأنها سُميت بذلك ؛ لأنها تركب الفَلك ، ومن معاني (الفَلك) بفتح الفاء واللام: موجَ البحرِ إذا ماجَ واضطربَ ، ومن معانيه: الماء الذي حركته الربحُ ، وفلك البحرِ: موجه المستديرُ المترددُ (٣) ، فكأنها سُميت بذلك لما كانت تركب الموج ، وما ذكرناه في معنىٰ الفلكِ .

وقد بيّنا أن ( الفُلك ) أعمُّ من السفينةِ في الاستعمالِ اللغوي ؛ لأنه

<sup>(</sup>١) لسان العرب ( فلك ) .

<sup>(</sup>٢) انظر: لسان العرب (سفن).

<sup>(</sup>٣) انظر: لسان العرب ( فلك ) .

يذكّر ويؤنث ، ويكون للواحد وغيره بخلافِ السفينةِ ، فإنها مفردةٌ مؤنثةٌ ، فهي مختصةٌ .

وقد استعمل القرآن السَّفينةَ في مقامِ التَّخصيصِ فقط مناسبةً لمعناها اللَّغوي ، وبخلاف الفلك فقد استعملها عامةً وخاصةً .

ا ـ فقد استعمل السَّفينة في المملوكة دون غيرِها ، فقد قال : ﴿ حَتَّىٰ إِذَا رَكِبَا فِي ٱلسَّفِينَةِ خَرَقَهَا ﴾ [الكهف : ٧١] ، وهاذه السَّفينة كانت لمساكين يعملون في البحر ، كما جاء في السورة [الكهف : ٧١] .

ثم قال : ﴿ وَكَانَ وَرَآءَهُم مَّلِكُ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِينَةٍ غَصْبًا ﴾ [ الكهف : ٧٩ ] ، أي : يأخذها غصباً من مالكِها .

فالسفينة في القرآنِ لم تُستعمل إلا في سفينةِ نوحٍ ، وهي المذكورة في آيةِ العنكبوتِ ، وفي هـٰـذه السفن المذكورة في سورةِ الكهفِ ، وهي مملوكة لمساكين أو لآخرين في ذٰلك العهدِ .

وهي علىٰ أيةِ حالٍ خاصةٌ بمالك أو خاصةٌ بعهد معين هو عهد الملك المغتصب ، أو هي فلك نوح .

وأما الفلك فهي قد تكون خاصةً كما في فلكِ نوح ، وقد تكون مطلقةً تصلح لجميع الأزمنةِ ، وذلك نحو قوله : ﴿ أَلَمْ تَرَأَنَّ ٱلْفُلُكَ تَجْرِي فِ ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ ﴾ [ لقمان : ٣١ ] .

وقــولــه : ﴿ ﴿ اللَّهُ ٱلَّذِى سَخَّرَ لَكُمُ ٱلْبَحْرَ لِتَجْرِيَ ٱلْفُلْكُ فِيهِ بِأَمْرِهِ ﴾ [الجاثية : ١٢] .

وقوله : ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ ۚ أَن يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرَتِ وَلِيُذِيقَكُمُ مِّن رَّحْمَتِهِ ـ وَلِتَجْرِيَ ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ ﴾ [ الروم : ٤٦ ] .

٢ - ومِن استعمالها مختصة أنه ذكر معها الأصحاب في قصة نوحٍ ، فقال : ﴿ فَأَنِيَنْكُ وَأَصْحَبَ السَّفِينَةِ ﴾ وكلمة الأصحاب قد تأتي بمعنى المالكين ، وإن لم تكن كذلك في قصة نوحٍ ، وإنما هي على تقدير ( في ) أي : وأصحابه في السَّفينة ، مثل : ﴿ يَصَحِبِ السِّجْنِ ﴾ أو تكون الإضافة لأدنى ملابسةٍ ، فناسب ذكر الأصحاب استعمالها مملوكة في السِّياقاتِ الأخرى ، فكانت في كل استعمالاتها مملوكة أو كالمملوكة .

٣ ـ ومن لطيف الاستعمال أنه مع ذكر السَّفينة التي هي خاصة ، ذكر المدة التي لبثها سيدنا نوح وخصصها ، فقال : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ، فقال : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ قَوْمِهِ ، فقال : ﴿ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا نُوحًا إِلَىٰ فَوْمِهِ مَا لَكُ وَهُمْ ظَلِيْمُونَ ﴾ إلى قَوْمِهِ ، فلَيَثُ فِيهِمْ أَلْفُ سَنَةٍ إِلَّا خَمْسِينَ عَامًا فَأَخَدُهُمُ ٱلطَّوفَاتُ وَهُمْ ظَلِيمُونَ ﴾ [ العنكبوت : ١٤] ، فذكره وخصصه مع ذكر السفينة التي هي أخص من الفلك .

السفينة أنوح : ﴿ وَجَعَلْنَهَا عَالِمَةً لِلْعَلَمِينَ ﴾ أي : جعل السفينة هاذه آية ، سفينة أنوح : ﴿ وَجَعَلْنَهَا عَالِمَ لِلْعَلَمِينَ ﴾ أي : جعل السفينة هاذه آية ، ولو ذكر مكانها الفلك لم يدل نصًا على أن المقصود به الفلك الذي صنعه نوحٌ ، بل يحتمل أن المقصود به عمومُ الفلكِ الذي يركبه الناس ، وقد ذكره ربنا ، وذكر أنه آيةٌ من آياته في أكثر من موضع ، فقال : ﴿ إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱخْتِلَافِ ٱلنَّهِ إِنَّ اللَّهَارِ وَٱلْفُلْكِ ٱلَّتِي جَمْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِمَا يَنفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللَّهُ مِنَ ٱلسَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَاَخْتِما بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن صَلِّلًا اللهَ عَلَى السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَاَخْتِما بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن صَلِّلًا النَّاسَ وَمَا أَنزَلَ ٱللهُ مِن ٱلسَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَاَخْتِما بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن صَلِّلًا إِلَيْ اللهَ عَلَى السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَاَخْتِما بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن صَلْحِيلًا إِلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن ٱلسَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَاَخْتِما بِهِ ٱلْأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن كُلِّي اللَّهُ مِن السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَاَخْتِما بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا وَبَثَ فِيها مِن اللَّهُ مِن السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَاَعْمَا بِهِ الْأَرْضَ بَعْدَمَوْتِهَا وَبَثَ فَيْهَا مِن عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مِن السَّمَاءِ مِن مَاءٍ فَاَعْمَا إِلَيْ اللَّهِ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ اللْهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللْهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

دَآبَتَةِ وَتَصْرِيفِ ٱلرِّيَكِجِ وَٱلسَّحَابِ ٱلْمُسَخَّرِ بَيْنَ ٱلسَّكَمَآءِ وَٱلْأَرْضِ لَأَيَكَتِ لِقَوْمِ يَعْقِلُونَ﴾ [ البفرة : ١٦٤ ] .

وقال : ﴿ وَمِنْ ءَايَكِهِ ۚ أَن يُرْسِلَ ٱلرِّيَاحَ مُبَشِّرَتِ وَلِيُذِيقَكُمُ مِّن رَّحْمَنِهِ ـ وَلِتَجْرِيَ ٱلْفُلْكُ بِأَمْرِهِ ﴾ [ الروم : ٤٦ ] فذكر أنه من آياتِه .

وقال : ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ ٱلْفُلْكَ تَجْرِي فِي ٱلْبَحْرِ بِنِعْمَتِ ٱللَّهِ لِيُرِيكُمْ مِّنْ ءَايَنتِهِ ۗ ﴾ [ لقمان : ٣١ ] .

وقال: ﴿ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الل

فلو ذكر الفلكَ أيضاً في آيةِ العنكبوتِ لاحتمل أن المقصود نحو ما ذكره في آياتٍ أخرىٰ في الفلكِ ، ولم ينصَّ علىٰ أنه سفينةُ نوح .

فاستعمل السَّفينة التي هي \_ خاصةٌ في اللُّغةِ \_ خاصَّةٌ بسفينةِ نوحٍ أو خاصَّةٌ بمالكين أو خاصَّةٌ بعهد معين ، وخصَص معها مدة لبثِ نوحٍ ، وخصصها بأنها آيةٌ للعالمين .

فما أَجَلَّ هـٰذا التَّناسب وألطفه !



قال تعالىٰ في سورة العنكبوت: ﴿ قُلْ سِيرُواْ فِ ٱلْأَرْضِ فَانظُرُواْ كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ﴾ [ العنكبوت: ٢٠] .

وقال : ﴿ فَأَمْشُواْ فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُواْ مِن رِّزْقِهِ ۗ ﴾ [ الملك : ١٥ ] .

# سؤالٌ

لماذا قال في آيةِ العنكبوتِ : ﴿ سِيرُوا ﴾ ، وقال في سورةِ الملكِ : ﴿ فَأَمْشُوا ﴾ ، وما الفرق بين السير والمشي ؟

### الجوابُ

يقال: (سار القومُ) « إذا امتد بهم السيرُ في جهةٍ ما توجهوا إليها »(١) ، أما المشى فلانتقال الخطئ وإن كانت قليلةً.

والسير قد يكون للسفرِ وللتجارةِ والضربِ في الأرض ، وللاعتبار والاتعاظ ، ولغير ذٰلك على أن يكون ممتدًا .

قال تعالىٰ : ﴿ فَ فَلَمَّا قَضَىٰ مُوسَى ٱلْأَجَلَ وَبَسَارَ بِأَهْلِهِ ٤ ءَانَسَ مِن جَانِبِ

<sup>(</sup>١) لسان العرب (سير).

ٱلطُّورِ نَكَارًا ﴾ [ القصص: ٢٩ ] ، وهو سير ممتدٌ للعودةِ إلى مصرَ .

وقال: ﴿ سِيرُواْ فِيهَا لَيَـالِى وَأَيَّامًا ءَامِنِينَ ﴾ [سبأ: ١٨] ، وهو سيرٌ متطاولٌ ممتدٌ يستغرقُ ليالي وأياماً ، كما ذكر ربنا .

وقال : ﴿ أَفَامَرْ يَسِيرُواْ فِي ٱلْأَرْضِ فَتَكُونَ لَمُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَآ ﴾ [الحج : ٤٦] ، وهو سيرٌ للعبرةِ .

ونحوه قوله : ﴿ قُلَ سِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَٱنظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ﴾ [العنكبوت : ٢٠] .

أما المشي فيكون علىٰ الأرجلِ وإن كان قليلًا ، قال تعالىٰ : ﴿ وَلَا تَمْشِ فِي ٱلْأَرْضِ مَرَمًا ﴾ [ لقمان : ١٨ ] .

وقال : ﴿ فَجُاءَتُهُ إِحْدَنْهُمَا تَمْشِي عَلَى ٱسْتِحْيَاءِ ﴾ [القصص: ٢٥].

وقال : ﴿ إِلَّا إِنَّهُمْ لَيَأْكُلُونَ ٱلطَّعَكَامَ وَيَكْشُونِ فِي ٱلْأَسْوَاقِ ﴾ [الفرقان : ٢٠] .

\* \* \*



قال تعالىٰ في سورةِ العنكبوتِ: ﴿ وَمَاۤ أَنتُد بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآ الْحَالَةِ وَمَا السَّمَآ الْحَالِينِ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [ العنكبوت : ٢٢ ] .

وقال في سورةِ الشورىٰ : ﴿ وَمَاۤ أَنتُه بِمُعۡجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَمَا لَكُم مِّن دُوبِ ٱللَّهِ مِن وَلِيّ وَلَا نَصِيرٍ ﴾ [ الشورىٰ : ٣١ ] .

## سؤالٌ

لماذا قال في سورةِ العنكبوتِ : ﴿ وَمَاۤ أَنتُم بِمُعۡجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَآءِ ﴾ فذكر السماءَ إضافةً إلىٰ الأرضِ .

وقال في سورة الشورى : ﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ فذكر الأرضَ ، ولم يذكر السماءَ ؟

### الجواب

إن التهديدَ والتوعدَ في العنكبوت أشدُّ وأعمُّ ، وذٰلك أن السياق في العنكبوت يختلف عمّا في الشورى من أكثر من جهةٍ منها :

الكلام في العنكبوتِ إنما هو على الكفارِ وتهديدهم ، وذلك من مثل قوله : ﴿ إِنَّمَا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ أَوَثَنَا

وَتَغْلُقُونَ إِفْكًا ۚ إِنَّ ٱلَّذِينَ تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ لَا يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَٱبْنَعُواْ عِندَ ٱللَّهِ ٱلرِّزْقَ﴾ [ ١٧ ] .

وقوله: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُواْ بِعَايَاتِ اللَّهِ وَلِقَ آبِهِ ۚ أُولَانِكَ يَبِسُواْ مِن رَّحْمَقِ وَأُولَتِهِكَ لَهُمُ عَذَابُ أَلِيمٌ ﴾ [ ٢٣ ] .

وأما الكلام في الشُّورىٰ فأكثره في المؤمنين أو هو عامٌ ، وذلك من مثل قولِهِ : ﴿ ذَلِكَ ٱللَّذِي يُبَشِّرُ ٱللَّهُ عِبَادَهُ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَتِّ ﴾ [ ٢٣ ] .

وقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يَقْبَلُ ٱلنَّوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ ـ وَيَعْفُواْ عَنِ ٱلسَّيِّئَاتِ ﴾ [ ٢٥ ] .

وقوله: ﴿ ﴿ وَلَوْ بَسَطَ ٱللَّهُ ٱلرِّزْقَ لِعِبَادِهِ ـ لَبَغَوَّا فِي ٱلْأَرْضِ ﴾ [ ٢٧ ] .

وقوله: ﴿ وَهُوَ ٱلَّذِى يُنَزِّلُ ٱلْغَيْثَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتُهُ ﴾ [ ٢٨ ] فناسب أن يكون التهديدُ في العنكبوتِ أشدَّ .

٢ - إن جو سورة العنكبوت إنما هو في ذكر الأمم الكافرة ، وموقفهم من رسلهم وعقوباتهم ، فقد ذكر قوم نوح ، وقوم إبراهيم ، وقوم لوط ، وذكر مدين وعاداً وثمود ، وقارون وفرعون وهامان ، فناسب ذلك شدة التهديد والتّحذير فيها ، ولم يذكر شيئاً من ذلك في الشّورئ .

٣ ـ قال تعالىٰ قبل آيةِ العنكبوتِ هاذه : ﴿ قُلْ سِيرُوا فِ ٱلْأَرْضِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ ٱلْخَلْقَ ثُمَّ ٱللَّهُ يُنشِئُ ٱلنَّشَأَةَ ٱلْآخِرَةً إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِ شَيْءِ فَانظُرُوا كَيْفَ بَدَرُ ﴾ [٢٠] .

وقال في الشُّوري : ﴿ وَمِنْ ءَايَكِيهِ ءَ خَلْقُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَّ فِيهِمَا

مِن دَاَبَّةً وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ [ ٢٩ ] .

فقال في آيةِ العنكبوتِ : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كُلِّ شَيْءٍ قَـدِيْرٌ ﴾ ، وقال في الشورىٰ : ﴿ وَهُوَ عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَآءُ قَدِيرٌ ﴾ .

فذكر قدرته في العنكبوتِ بما هو أعمُّ وأشملُ ، فقال : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كَالَّهُ عَلَىٰ حَكِيْ شَيْءٍ فَدِيرٌ ﴾ ، وذكر شيئاً من مظاهرِ قدرته في الشورى ، فقال : ﴿ وَهُوَ عَلَىٰ جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ فذكر جمع مَن في السمواتِ والأرضِ .

وهاذا ولا شكَّ جزءٌ من قدرته ، فهو يدخل في قوله : ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ عَلَىٰ كَالَهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ كَاللَّهُ عَلَىٰ كَالَّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَىٰ كَاللّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَى كَاللَّهُ عَلَى عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَىٰ كَاللَّهُ عَلَى عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَا عَلَا عَلَّا عَلَّا عَلّهُ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّهُ عَلَّا ع

فذكر في العنكبوتِ ما هو أعمُّ مما في الشورئ ، وهو السَّماء والأرض ، وذكر جزءاً من ذلك في الشُّورئ ، وهو الأرض ، فناسب العمومُ العمومُ ، والتَّخصيصُ التَّخصيصَ .

٤ ـ ذكر في الشُّورئ من مظاهرِ مغفرتهِ وعفوهِ ولطفِه ما لم يذكره في العنكبوت ، فقد قال في الشُّورئ : ﴿ وَٱلْمَلَئِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمِّدِ رَبِّهِمَ في العَنكبوت ، فقد قال في الشُّورئ : ﴿ وَٱلْمَلَئِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمِّدِ الله بمن في وَيَسْتَغْفِرُونَ لِهُم نَّهُ بمن في الأرض ، فقد جعلَ الملائكة يستغفرون لهم .

وقال : ﴿ أَلَآ إِنَّ ٱللَّهَ هُوَ ٱلْغَفُورُ ٱلرَّحِيمُ ﴾ [ ٥ ] .

وقال : ﴿ اللَّهُ لَطِيفُ بِعِبَادِهِ ﴾ [ ١٩ ] ، وقال : ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [ ٢٩ ] ، وقال : ﴿ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ شَكُورٌ ﴾ [ ٢٣ ] ، وقال : ﴿ وَهُو اللَّذِى يُفَرِّلُ الْغَيْتَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُمْ وَهُو الْوَلِيُ وَقَال : ﴿ وَهُو اللَّذِى يُنزِلُ الْغَيْتَ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُواْ وَيَنشُرُ رَحْمَتَهُمْ وَهُو الْوَلِيُ الْحَمِيدُ ﴾ [ ٣٠ ] ، وقال أيضاً : الْحَمِيدُ ﴾ [ ٣٠ ] ، وقال أيضاً :

﴿ وَيَعْفُ عَن كَثِيرِ ﴾ [ ٣٤] ، ولم يرد في العنكبوتِ ذكرٌ للمغفرةِ أو العفوِ ، وإنما ذُكرَ التهديدُ والتوعدُ من مثل قوله : ﴿ أَحَسِبَ النَّاسُ أَن يُتْرَكُّواْ أَن يَقُولُواْ ءَامَتَ وَهُمْ لَا يُفْتَنُونَ ﴾ [ ٢ ] ، وقوله : ﴿ أَمْ حَسِبَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّاتِ أَن يَسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَعْكُمُونَ ﴾ [ ٢ ] ، وقوله : ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوَلَا أَجَلُ يُسْبِقُونَا سَاءَ مَا يَعْكُمُونَ ﴾ [ ٢ ] ، وقوله : ﴿ وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالْعَذَابِ وَلَوَلَا أَجَلُ مُسَمِّى لَجَاءَهُمُ الْقَذَابُ وَلِيَانِيَهُم بَعْنَةً وَهُمْ لَا يَشْعُهُونَ ﴾ [ ٣٥ ] ، وقوله : ﴿ لِيَكُفُرُواْ بِمَا ءَاتَيْنَهُمْ وَلِيَنَامُهُمْ وَلِيَانَهُمُ مَا فَعَلَمُونَ ﴾ [ ٣٠ ] .

فناسب التوعدُ الشديدُ والتهديدُ ما في العنكبوت .

جاء في ( ملاك التأويل ) : « للسائل أن يسأل عن زيادةِ الواردِ في سورةِ العنكبوتِ ، من قوله : ﴿ وَلَا فِي اَلسَّمَآءُ ﴾ ولم يرد ذٰلك في سورةِ الشورئ .

والجواب عنه \_ والله أعلم \_ أنه لما تقدّم قبلها قوله تعالىٰ : ﴿ أَمْ حَسِبَ اللَّذِينَ يَعَمَلُونَ السَّيِّعَاتِ أَن يَسْبِقُوناً ﴾ وهاذا من أشد الوعيدِ ، إذ حاصله أنه لا يفوته سبحانه أحد ، وأنه لا مهرب منه إلا إليه ، ناسب هاذا قوله تعالىٰ : ﴿ وَمَا أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي الْأَرْضِ وَلَا فِي السَّمَايَّ ﴾ كما قال : ﴿ أَيْنَ مَا تَكُونُواْ يَأْتِ بِكُمُ اللهُ جَمِيعًا ﴾ [ البقرة : ١٤٨ ] ، إلىٰ ما ورد من هاذا وذلك تناسبٌ بيّنٌ .

ولما لم يرد في سورةِ الشورىٰ من أولها إلىٰ الآية مثل هاذا الوعيدِ الشديدِ ، ولا كان فيها ما يستدعي هاذا التعميمَ والاستيفاءَ الوعيدي ، وردت الآية مناسبةً لذلك ، فقال تعالىٰ : ﴿ وَمَاۤ أَنتُم بِمُعْجِزِينَ فِي ٱلْأَرْضِ ﴾

ولم يكنِ التعميمُ هنا ليناسب ، فورد كل على ما يجب وألله سبحانه أعلم  $^{(1)}$ .

• \_ إن كلمة (الأرض) وردت في الشورئ أكثر مما في العنكبوت ، فقد وردت في العنكبوت خمس مراتٍ ، ووردت في الشورئ عشر مراتٍ ، فناسب الاقتصارُ علىٰ ذكرِ الأرضِ في الشورىٰ من هذه الجهةِ .

7 ـ إن كلمة السماء وردت في العنكبوتِ ثلاثَ مراتٍ ، ولم ترد في الشورئ ، فناسب ذكر السماء إضافةً إلىٰ الأرضِ في العنكبوت من جهةٍ أخرىٰ ، فناسب كلُّ تعبيرٍ موضعه الذي ورد فيه من كلِّ جهةٍ ، والله أعلمُ .

ملاك التأويل (٢ / ٧٦٧).



قال تعالى في سورة العنكبوت: ﴿ وَعَادًا وَتَمُودُا وَقَد تَبَيْكَ لَكُمُ مِن السّبِيلِ وَكَانُواْ مِن مَسَكَ فِي مَن السّبِيلِ وَكَانُواْ مِن مَسَكَ فِي السّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴿ وَقَدُونَ وَهَنْمُنَ أَعْمَلُهُمْ فَصَدَ هُمْ عَنِ السّبِيلِ وَكَانُواْ مُسْتَبْصِرِينَ ﴿ وَقَدُونَ وَهَنْمُنَ أَوْلَ سَبِقِينَ وَهَا كَانُواْ سَبِقِينَ ﴿ وَهَا كَانُواْ سَبِقِينَ ﴿ وَهَا كَانُواْ سَبِقِينَ اللَّهُ الْخَذْنَا بِذَنْهِ إِنْ قَيْمُهُم مَنْ فَعَنْهُم مَنْ أَخَذَتُهُ الصّبِقِينَ فَي فَكُلًا أَخَذُنَا بِذَنْهِ إِنْ الْأَرْضِ وَمَا كَانُواْ سَبِقِينَ اللَّهِ الْكُلَّا أَخَذُنَا بِذَنْهِ إِنَّ فَعَنْهُم مَنْ فَعَنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضِ وَمَا كَانُوا مَنْ الْخَذَتُهُ الصّبِيقِينَ وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُم مِنْ أَخْدَتُهُ الصّبَا وَمِنْهُم مَنْ خَسَفْنَا بِهِ الْأَرْضَ وَمِنْهُم مِنْ أَغُرَقُونَا أَعْرَفَا اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ الْمُعْرَالُ اللَّهُ ال

وقال في سورةِ غافر : ﴿ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ وَهَامَانَ وَقَائُرُونَ فَقَالُواْ سَاحِرُ كَذَّابُ ﴾ [ غافر : ٢٤ ] .

# سؤالٌ

لماذا قدَّم (قارون) علىٰ فرعون وهامان في العنكبوتِ، وأخَّره عنهما في غافر ؟

# الجوابُ

إنه قال عن قوم ثمود : إنهم كانوا مستبصرين ، وكذلك قارون كان مُستبصراً أيضاً ؛ لأنه كان من قوم موسى ، فبغى عليهم ، كما قال ربُّنا

عنه [ القصص : ٧٦ ] فناسب ذكره بعد ثمودَ ، وأما فرعون وهامان فلم يذكر ذلك عنهما .

ثم إن تقديم (قارون) في سورةِ العنكبوتِ مناسبٌ لما ورد في السورةِ من بسط الرزقِ ، فقد قال : ﴿ اللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ عَلَيْمُ اللَّهُ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ [ ٦٢ ] .

وقارون بُسط له في رزقهِ ، قال تعالىٰ : ﴿ وَءَالَيْنَاهُ مِنَ ٱلْكُنُورِ مَا ٓ إِنَّ مَا َ إِنَّ مَا َ إِنَّ مَا أَيْنَاهُ مِنَ ٱلْكُنُورِ مَا ٓ إِنَّ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا ا

وقد ذكر العقوبات في سورةِ العنكبوتِ مُرتبة بحسبِ المذكورين ، فقد قال : ﴿ فَكُلًّا أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ مُ فَيَنْهُم مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا وَمِنْهُم مَّنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ وَمِنْهُم مَّنْ أَغَرَقُنْ أَغَرَقُنْ أَغَرَقُنْ أَغَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَغَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعَرَقُنْ أَعْرَقُنْ أَعْرَقُونُ أَعْرَقُنْ أَعْرَقُونَ أَعْرَقُونُ أَنْ أَنْ أَعْرَقُونَ أَعْرَقُونَ أَعْرَقُونَ أَعْرُهُمْ أَعْرَقُونَ أَعْرَقُونُ أَعْرَقُونُ أَعْرَقُونُ أَعْرَقُونُ أَعْرَقُونَ أَعْرَقُونَ أَعْرَقُونُ أَعْرَقُونَا أَعْرَقُونُ أَعْرُقُونَا أَعْرَقُونَا أَعْرُقُونِ أَعْرِقُ أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرَقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرَقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْلَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْلَاقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُونَا أَعْرُقُون

فقوله: ﴿ مَّنْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِ حَاصِبًا ﴾ يعني عاداً ، وقوله: ﴿ مَّنْ أَخَذَتُهُ الصَّيْحَةُ ﴾ يعني ثمودَ ، وقوله: ﴿ مَّنْ خَسَفْنَا بِهِ ٱلْأَرْضَ ﴾ يعني قارونَ ، وقوله: ﴿ مَّنْ أَغْرَفْنَا ﴾ يعني فرعونَ .

وأما في سورة غافر ، فقد قال : ﴿ وَلَقَدُ أَرْسَلُنَا مُوسَىٰ بِعَايَـٰدِنَا وَسُلُطَانِ مُبِينِكُ وَالإرسالُ كان إلىٰ فرعونَ أولاً .

ثم إن السياق في الكلام على فرعونَ أولاً ، فقد قال : ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْثُ وَلَا اللَّهِ مِنْ مَالٍ فِرْعَوْثُ وَلَا مُوسَىٰ وَلِّيدُعُ رَبَّهُ وَ اللَّهُ . . . وَقَالَ رَجُلُ مُّوْمِنُ مِنْ اللَّهِ فِرْعَوْثُ مَا أُرِيكُمُ إِلَّا مَا يَكُنُهُ إِيمَنَهُ وَأَنَقُ تُلُونَ رَجُلًا أَن يَقُولَ رَقِي اللّهُ . . . قَالَ فِرْعَوْنُ مَا أُرِيكُمُ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَرِيكُمُ إِلَّا مَا أَرَىٰ وَمَا أَوْمِيكُمُ إِلَّا سَبِيلَ الرّشَادِ ﴾ [ ٢٦ وما بعدها ] . وغير ذلك ، فناسب تقديمُ فرعونَ في غافر .

ومن ناحيةٍ أخرى أن المذكور آخراً في هاذين الموضعين ، لم يرد بشأنه شيءٌ في السورةِ .

فآخر مَن ذُكر في العنكبوت (هامان) ولم يرد بشأنه شيءٌ في السورةِ ، وأما مَن قبله فقد ذكر عقوبته .

وآخر مَن ذُكر في غافر : (قارون) ولم يرد بشأنه شيءٌ في السورةِ ، وأما (هامان) فقد ورد له ذكرٌ في غافر ، فقد قال فيه : ﴿ وَقَالَ فِي عَافِر ، فقد قال فيه : ﴿ وَقَالَ فِي عَافِر ، فقد قال فيه : ﴿ وَقَالَ فِي عَافِر ، فقد قال فيه : ﴿ وَقَالَ فِي عَافِر ، فقد قال فيه : ﴿ وَقَالَ فِي عَافِر ، فَقَد قال فيه : ﴿ وَقَالَ مِنْ مَا لَعَلِيّ أَبْلُغُ الْأَسْبَنَبُ ﴾ [ ٣٦] .



قال تعالىٰ في سورةِ الأحزابِ: ﴿ وَأَنزَلَ ٱلَّذِينَ ظَاهِرُوهُم مِّنْ أَهْلِ الْكَيْنَ ظَاهِرُوهُم مِّنْ أَهْلِ الْكَتَابِ مِن صَيَاصِيهِمْ وَقَدَفَ فِي قُلُوبِهِمُ ٱلرُّعْبَ فَرِيقًا تَقْتُلُونَ وَتَأْسِرُونَ فَرَيقًا اللهُ عَلَى كُلِ فَرِيقًا اللهِ وَأَرْضًا لَمْ تَطَعُوهَا وَكَانَ ٱللهُ عَلَى كُلِ فَرِيقًا اللهِ وَلَيْنَ اللهُ عَلَى كُلِ صَكِلِ فَرَيقًا اللهِ وَالرَّفَ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى صَكِلِ فَيْ اللهِ وَاللهِ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهَا عَلَى اللهُ عَلَ

# سؤالٌ

لماذا قدَّم الفريق في قوله : ﴿ فَرِيقًا تَقْـتُلُونَ ﴾ وأخَّره في قوله : ﴿ وَيَأْسِرُونَ فَرِيقًا ﴾ ؟

# الجواب

أما تقديم الفريق على ﴿ تَقْتُلُونَ ﴾ فإنه هو المناسبُ ، ذلك أن هلاه من أندر حالاتِ القتلِ وأغربِها ، وأنها تستدعي التقديم للاهتمام ، ذلك أن المرء يقاتل إما دفاعاً عن نفسِه ، أو عن أهلِه وذريته ، أو عن مالِه ، أو عن دارِه ، أو عن أرضِه .

إذ إن كلَّ واحدٍ من هاذه الأمورِ يستوجب الدفاعَ عنه والقتالَ دونه ، فكيف إذا اجتمعت كلها ؟

وهاؤلاء لم يقاتلوا مع موجب أحوالِ الدِّفاعِ كلها ، مع أنهم بأيديهم سلاحهم ، وقد كانوا في حصونِهم ، بل نزلوا مستسلمين للقتلِ ملقين سلاحهم ، ولم يدافعوا عن شيءٍ من كلِّ ذٰلك ، وقد كانوا ستمئة مقاتلٍ .

وهنذا يُبين مقدار الرعبِ الذي قُذف في قلوبهم .

فتخيل أن رجلاً يُنادي علىٰ رجلِ في حصنه معه سلاحه ، فيقول له : انزل إليّ ، وألق سلاحك ، فأنا سأقتلك ، وأسبي أهلك وذريتك ، وآخذ دارك ومالك وأرضك ، أفترىٰ أنه فاعلٌ ذٰلك وهو مقتولٌ لا محالة ؟

فهاذا هو حال هاؤلاءِ من بني قريظة .

فاقتضىٰ ذٰلك تقديم هاذا الفريق ؛ لغرابة حالِه .

أما الفريقُ المأسورُ فلا يستدعي تقديمه وهي حالةٌ غير مُستغربةٍ ، ولا تستدعي الاهتمامَ ، فإنهم أطفالٌ ونساءٌ وليس فيهم مقاتلٌ .

فلا شكَّ أن أسرهم سهلٌ وميسورٌ فلا يقتضي التقديم .



قال تعالىٰ في سورة الأحزاب: ﴿ إِنَّا عَرَضْنَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْحِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْنَهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانُ ۚ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا ﴾ [ الأحزاب : ٧٢] .

# سؤالٌ

لماذا ذكر الجبال بعدَ الأرض وهي جزءٌ منها ؟

### الجواب

إن هـٰذا من بابِ عطفِ الخاصِّ علىٰ العامِّ ، وذٰلك لعظم خلقها ، فهي أعظم ما في الأرض .

وهاذا النوع من العطفِ غير عزيزٍ في اللغة ، فإنه يعطف الخاصَّ على العامِّ لأهمية المعطوفِ ، وذلك نحو قوله تعالىٰ : ﴿ كَيْفِظُواْ عَلَى الصَّكَوَتِ وَالصَّكَوْةِ الْوُسْطَىٰ ﴾ [البقرة: ٢٣٨] ، فعطف الصلاة الوسطىٰ علىٰ الصلواتِ ؛ وذلك لأهميةِ الحفاظِ علىٰ هاذهِ الصلاةِ .

ونحو قوله تعالىٰ: ﴿ مَن كَانَ عَدُوًّا لِللَّهِ وَمَلَتَهِكَتِهِ وَرُسُلِهِ وَجِبْرِيلَ وَجِبْرِيلَ وَجِبْرِيلَ وَمِكْنُلُ فَإِنَ ٱللَّهَ عَدُوُّ لِلْكَنْفِرِينَ ﴾ [البقرة: ٩٨]، فعطف جبريلَ

وميكالَ ، وهما من الملائكة ؛ وذلك لتعظيم منزلتِهما عند ألله .

ثم إن الجبال ليست خاصةً بالأرضِ ، فهي موجودة في قسمٍ من الأجرامِ السماويةِ ، وعلىٰ هاذا فإن ذكرها أفاد ما لم يُفده ذكر الأرضِ ، فربما عرض الله الأمانة علىٰ السمواتِ والأرضِ وعلىٰ الجبالِ ، أينما كانت سواء كانت في الأرض أم في غيرها .

ثم إن ذكرها بعد ذكرِ الأرضِ فيه إشارةٌ إلى أمرِ آخرَ لطيفٍ ، ذلك أن الجبال إنما هي رواسٍ للأرض ؛ لئلا تميد بنا ، قال تعالىٰ : ﴿ وَجَعَلْنَا فِ الْجَبَالِ إِنما هي رواسٍ للأرض ؛ لئلا تميد بنا ، قال تعالىٰ : ﴿ وَجَعَلْنَا فِ الْأَرْضِ رَوَسِي اللَّارْضِ رَوَسِي اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ فِي الْأَرْضِ رَوَسِي اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّارْضِ رَوَسِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّارِضِ رَوَسِي اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ وَاللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنَالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّلْمُ اللَّالِي الللَّالِمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّا لَم

وهاذه الأمانة كالجبالِ رواسِ للإنسانِ تثبته ؛ لئلا تميد به الأهواء وتعصف به الشهوات ، بل هي تُثبته في الدنيا والآخرةِ ، كما قال تعالىٰ : ﴿ يُثَبِّتُ اللّهُ اللّذِينَ عَامَنُواْ بِٱلْقَوْلِ الشَّابِ فِي الْحَيَوْةِ الدُّنيَا وَفِ الْآخِرَةِ ﴾ [إبراهيم : ٢٧] ، وهي أدومُ من الأرضِ والجبالِ ؛ بل هي أدوم من السماوات ، فإن الأرض ستزولُ والجبالُ ستُنسف ، والسماوات ستُبدل ، أما هاذه الأمانة فإنها باقيةٌ تثبته في الحياةِ الدنيا ، وتُثبته في الآخرةِ ، وتُثبته على الصراطِ ؛ لئلا يسقط في جهنم .

فذكر الجبال ههنا بعد ذكرِ الأرضِ من لطيفِ المناسباتِ .



قال تعالىٰ في الآيةِ السادسةِ والثلاثين من سورةِ سبأ: ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ وَيَقْدِرُ وَلَكِكَنَّ أَكُثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ [ سبأ : ٣٦] .

وقال في الآيةِ التاسعةِ والثلاثين من السُّورة نفسِها: ﴿ قُلُ إِنَّ رَبِّ يَشْكُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ ـ وَيَقْدِرُ لَهُ ۚ وَمَآ أَنفَقْتُهُ مِّن شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُ مُ ۗ وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴾ [ سبأ : ٣٩ ] .

## سؤالٌ

ا لماذا قال في الآيةِ السادسةِ والثلاثين : ﴿ وَيَقْدِرُ ﴾ ولم
 يقل : (له) ، وقال في الآيةِ التاسعةِ والثلاثين : ﴿ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾ ؟

٢ - ولماذا قال في الآيةِ التاسعةِ والثلاثين : ﴿ مِنْ عِبَادِهِ ، ﴾ ولم
 يقل مثل ذٰلك في الآية السادسة والثلاثين ؟

### الجوابُ

ا - بالنسبة إلى السؤال الأول ، فقد ذكر ربُّنا في السُّورةِ قسمين
 من العباد :

قسماً بسط الله لهم الرِّزقَ ، ولم يقدره لهم .

وقسماً بسط ٱلله لهم الرِّزق ، ثم قدره لهم ؛ أي ضيَّقه . فذكرَ كلَّ آيةٍ لمناسبةِ كلِّ قسم ، وإليك إيضاحُ ذلك :

لقد ذكر من الذين بسط لهم الرزقُ ، ولم يضيِّق عليهم نبي الله داود ، ونبيه سليمان ، فقد ذكر أن الله آتاهما فضلاً ، ولم يُضيق عليهما ، فهما ملكان عظيمانِ في بني إسرائيلَ ، إلىٰ أن توفاهما الله .

ومن الذين بسط لهم رزقهم ، ولم يقدره لهم المذكورون في قوله : ﴿ وَمَا أَرْسِلْنَا فِي قَرْبَيْةِ مِّن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتَرَفُوهَاۤ إِنَّا بِمَاۤ أُرْسِلْتُم بِهِۦ كَيْفِرُونَ ﴿ وَمَا أَرْسِلْتُمُ بِهِ عَلَىٰ مُعَذَّبِينَ ﴾ [ ٣٤ ـ ٣٥ ] .

وهاؤلاء ممن بسط لهم الرِّزقَ ، فقد ذكر أنهم مُترفون ، والمُترفُ مبسوطٌ له في رزقِه ، وذكر أنهم قالوا : ﴿ خَنْ أَكَ تَرُ أَمْوَلًا وَأَوْلَادًا ﴾ ، فهاؤلاء ممن بسط لهم في رزقهم ، ولم يذكر أنه ضيَّقه عليهم ، وقد قال بعدَ هاذه الآية :

﴿ قُلَ إِنَّ رَقِى يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقَدِرُ وَلَكِكَنَّ أَكَثَرُ ٱلنَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴿ فَذَكُرَ أَنَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ فذكر أن ربَّك يبسط الرزق ويقدر ، ولكن لم يذكر أنه يقدر لمن بسط له ، فقد يقدر له أو لغيره .

وقد ذكر في السُّورةِ أيضاً قوماً بسطَ لهم في رزقِهم ، ثم ضيَّقه عليهم ، وهو ما ذكره عن سبأ ، فقال : ﴿ لَقَدْ كَانَ لِسَبَإِ فِي مَسْكَنِهِمْ ءَايَةً جَنَّتَانِ عَن يَمِينِ وَشِمَالِ كُلُوا مِن رِّزْقِ رَبِّكُمْ وَاشْكُرُوا لَمُ بَلَدَةٌ طَيِّبَةٌ وَرَبُّ عَفُورٌ ﴾ [ ١٥] ، وهاذا زمنُ البسط . ثم قال : ﴿ فَأَعْرَضُواْ فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمْ وَيَدَّلْنَهُم بِجَنَّتَيْهِمْ جَنَّتَيْنِ ذَوَاقَ أَكُو مُنَا لَهُ مُ عَلَيْهِمْ سَيْلَ ٱلْعَرِمْ وَيَدَّلْنَهُم بِمَا كَفَرُواْ وَهَلْ نُجَزِيَ أَكُ الْكَفُورَ ﴾ [ ١٦ - ١٧ ] ، فضيَّق عليهم بعدَ البسطِ .

فالأولون بسط لهم في رزقِهم ، ولم يقدره لهم .

والآخرون بسط لهم في رزقهم ، ثم قدره لهم .

فناسبت كلُّ آيةٍ قسماً من المذكورين في السُّورةِ.

٢ ـ وأما ذكر ﴿ مِنْ عِبَادِهِ ، في الآيةِ الثانيةِ دون الأولىٰ ، فقد قيل : إن الآيةَ الأولىٰ في الكافرين ، وإن الآيةَ الثانيةَ في المؤمنين ، وقوله : ﴿ مِنْ عِبَادِهِ ، مُشعرٌ بذٰلك .

جاء في ( البرهان في متشابه القرآن ) أنه : « لم يذكر مع الأول : ( من عباده ) لأن المراد بهم الكفار ، وذكر مع الثاني ؛ لأنهم المؤمنون »(١) .

وجاء في ( البحر المحيط ) : « ومعنىٰ ﴿ فَهُوَ يُخَلِفُ أَمُ ﴾ أي : يأتي بالخُلف والعوضِ منه ، وكانت لفظة ﴿ مِنْ عِبَادِهِ ، مشعرة بالمؤمنين ، وكذلك الخطاب في : ﴿ وَمَا آَنفَةَ نُمُ ﴾ يقصد هنا رزقُ المؤمنين "(٢) .

هـٰذا من ناحيةٍ ، ومن ناحيةٍ أخرىٰ أن خاتمة كلِّ آيةٍ من الآيتين تبين مناسبةَ كلِّ تعبيرِ لما ورد فيه .

<sup>(</sup>١) البرهان ( ٢٧٩ ) .

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط (٧/ ٢٨٦).

فإنه ختم الآيةَ الأولىٰ بالكلام علىٰ الناسِ ، فقال : ﴿ وَلَـٰكِنَّ أَكْثَرُ النَّاسِ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ والناس عموم .

وختم الآية الثانية بالمؤمنين المنفقين ، فقال : ﴿ وَمَا آَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُ أَمْ ﴾ وهم أخص من الأولين فإنهم جزءٌ من الناس .

فأطلق في الآيةِ الأولىٰ مناسبةً للعمومِ ، فلم يقل : ( من عباده ) ، وخصصَ في الآيةِ الثانيةِ مناسبةً للخصوصِ ، فقال : ﴿ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ ﴾ ، فناسب العمومُ العمومُ والخصوصُ الخصوصَ .



قال تعالىٰ في سورة فاطر: ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يَتْلُونَ كِئْبَ ٱللَّهِ وَأَقَامُواْ الصَّكَوْةَ وَأَنْفَامُواْ السَّكَوْةَ وَأَنْفَقُواْ مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًّا وَعَلَانِيَةً يَرْجُونَ نِجَارَةً لَّن تَبُورَ ﴾ [فاطر: ٢٩].

# سؤالٌ

لماذا جاء بالفعل ﴿ يَتَلُونَ ﴾ مُضارعاً ، وبالفعلين : ﴿ أَقَامُواْ ٱلصَّلَوْةَ ﴾ و ﴿ أَنفَقُواْ ﴾ ماضيين ؟ وما سرُّ هاذا الترتيبِ ؟

### الجواب

جاء بالفعل ﴿ يَتَلُونَ ﴾ مضارعاً للدلالةِ على الاستمرارِ والتجددِ ؟ لأنه أكثر مما بعده ، فإن الذين يُقيمون الصلاة لابد أن يتلوا فيها كتابَ الله ، ولا تكون صلاةٌ من غيرِ تلاوةٍ .

والتلاوةُ قد تكون في غيرِ الصلاةِ ، ولا يُشترط فيها ما يُشترط في الصلاةِ من وضوءِ أو استقبالِ قبلةٍ أو أوقاتٍ معينةٍ ، فهي أكثرُ من الصلاةِ ، وهي لاشكَّ أكثرُ من الإنفاقِ .

فجاء بالفعل فيها مضارعاً للدَّلالةِ على الاستمرارِ والتَّجددِ.

وأما سرُّ الترتيبِ في الآيةِ فهو واضحٌ ، فإنه تدرجٌ من الكثرةِ إلىٰ القلَّةِ ، فالتلاوةُ أكثرُ من الصلاةِ كما ذكرنا ، والصلاةُ أكثرُ من الإنفاقِ ، فإن الصَّلاةَ المكتوبةَ فقط خمسةُ أوقاتٍ في اليومِ والليلةِ عدا السننِ ، والإنفاقُ لا يكون بهاذه الكثرةِ .

هاذا إضافةً إلى أن الصَّلاةَ فرضٌ على الجميعِ بخلاف الإنفاق ، فإن كثيراً من المصلين لا يجب عليهم إنفاقٌ ، وإنما قد تُصرف إليهم بعض وجوهِ الإنفاقِ كما هو معلومٌ .



قال تعالىٰ في سورةِ ياسَ: ﴿ وَنُفِخَ فِي ٱلصَّمُورِ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ﴾ [ ياس : ٥١ ] .

# سؤالٌ

لماذا قال : ﴿ مِّنَ ٱلْأَجَّدَاثِ ﴾ ولم يقل : ( من القبور ) ؟

# الجوابُ

الأجداث هي القبورُ إلا أنه \_ والله أعلم \_ كان لاختيارِ الأجداثِ هاهنا وفي موطنين آخرين سبب ، ذلك أن الأجداث جمع جَدَثٍ وهو القبرُ ، ولفظة ( الجدَث ) قريبةٌ في اللفظِ والاشتقاقِ من لفظ ( جَدَثة ) وليس بينهما إلا زيادةُ الهاءِ في الآخرِ .

والجَدَثةُ صوتُ الحافرِ والخفِّ ومضغ اللحم(١).

وصوت خروج الموتىٰ من الأجداثِ مُسرعين شبيهٌ بصوت الحافرِ

<sup>(</sup>١) انظر: القاموس المحيط ( الجدث ) .

والخفِّ عند السيرِ والعَدْوِ ، وقد خصَّ استعمالُ الأجداثِ بحالةِ الخروجِ من القبورِ مُسرعين إلىٰ المحشرِ .

قال تعالى : ﴿ خُشَعًا أَبْصَدُوهُمْ يَغُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجَدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرٌ ﴾ [القمر: ٧] ، وقال : ﴿ يَوْمَ يَغُرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجَدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ ﴾ [المعارج: ٤٣] ، ولم يستعملها في حالة الشّكونِ بخلافِ لفظة : (القبور) فإنه استعملها في حالِ السكونِ والهمودِ ، كقوله تعالىٰ : ﴿ قَدْ يَبِسُوا مِنَ ٱلْآخِرَةِ كَمَا يَبِسَ ٱلْكُفَّارُ مِنْ أَصَّكِ ٱلْقُبُورِ ﴾ [الممتحنة: ١٣] ، وقوله : ﴿ وَمَا أَنتَ بِمُسْمِعِ مَن فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ [فاطر: ٢٢] .

واستعملها في حالِ بعثرتِها وبعثرةِ ما فيها ، فقال : ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُغَّيْرَتَ ﴾ [الانفطار : ٤] ، وقال : ﴿ ﴿ أَفَلَا يَعْلَمُ إِذَا بُغْثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ [العاديات : ٩] .

ومع ذلك فإن هناك فرقاً بين الحالتين ، فقولُه : ﴿ وَإِذَا ٱلْقُبُورُ بُغَيْرَتُ ﴾ لا يدلُّ إلا على بعثرةِ القبورِ ، كما تقول : ( بُعثرت الصناديقُ ) ، ولا يدل على السيرِ والحركةِ ، وإن كان المقصود من بعثرةِ القبورِ ذلك .

وكذُلك قوله: ﴿إِذَا بُعُثِرَ مَا فِي ٱلْقُبُورِ ﴾ فإنه يدل على بعثرةِ ما فيها كما تُبعثر الأشياءُ من مكانِها ، ولا يدلُّ ذلك من حيث اللفظ إلا على البعثرةِ ، ولا يدلُّ على السَّيْر والحركةِ ، بخلافِ ما ورد في استعمالِ الأجداثِ ؛ فإنها كلها تدل على حركةِ الخارجين منها والإسراع في

السيرِ ، فقوله : ﴿ فَإِذَا هُم مِّنَ ٱلْأَجْدَاثِ إِلَىٰ رَبِّهِمْ يَنسِلُونَ ﴾ معناه : يُسرعون .

وكذُلك قوله: ﴿ يَغْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ ﴾ ، وقوله: ﴿ خُشَّعًا أَبْصَدُوهُمْ يَغْرُجُونَ مِنَ ٱلْأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُّنتَشِرٌ ﴿ فَيَ مُهْطِعِينَ إِلَى اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّا الللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

فإنها كلها تدل على الإسراعِ في السَّيرِ ، وذٰلك نظيرُ صوتِ الحافرِ والخفِّ عند السيرِ .

وفيها دَلالةٌ جماليةٌ أخرى : ذلك أن من معنى (الجدثة) \_ كما ذكرنا \_ مضغ اللحم ، فكأن المعنى : إنما يخرجون بعدما أكلتهم الأرض ومضغت لحومهم ، وليس في لفظ القبورِ مثل ذلك المعنى ، وألله أعلم .



### لماذا وصف ألله سيدنا إسماعيلَ بأنه غلامٌ حليمٌ

فقال فيه : ﴿ فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ ﴾ [ الصافات : ١٠١ ] .

ووصف سيدنا إسحاق بأنه غلامٌ عليمٌ ، فقال فيه : ﴿ وَبَشَرُوهُ بِغُلَيْمٍ عَلِيمٍ ﴾ [ الذاريات : ٢٨ ] ؟

#### الجواب

الحِلمُ : هو أن يملك الشخصُ نفسه عند الغضبِ ، وهو يظهر عند التعاملِ مع الآخرين والعلاقةِ بهم .

وقد ذكر ألله علاقة إسماعيل بأبيه وبالآخرين في أكثر من موطنٍ في القرآن الكريم ، فقد ذكر بعد قوله : ﴿ فَبَشَرْنَكُ بِغُلَمٍ حَلِيمٍ ﴿ فَامَّا بِلَغَ مَعَهُ السَّعْى قَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِيَّ أَذْبَكُ فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَبُنَى إِنِّ أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِيَّ أَذْبَكُ فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَبُنَى إِنِي أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِيَّ أَذْبَكُ فَأَنظُرْ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَبُنَى إِنِي أَرَىٰ فِي ٱلْمَنَامِ أَنِي أَنْ أَنظُرُ مَاذَا تَرَكَ قَالَ يَكُرُنُهُ إِنْ السَّامِ فِي السَّافِات : ١٠٢] .

وذكر بناءه البيتَ مع إبراهيمَ أبيه ، فقال : ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَهِ عُمُ ٱلْقَوَاعِدَ مِنَ ٱلْبَيْتِ وَإِسْمَعِيلُ رَبَّنَا نَقَبَّلُ مِنَا ۖ إِنِّكَ أَنتَ ٱلسَّمِيعُ ٱلْمَلِيمُ ﴾ [ البقرة : ١٢٧ ] .

وقد ذكر ٱلله عنه أنه رسولٌ نبيٌّ ، وأنه كان صادقَ الوعدِ ، والرِّسالة إنما تقتضي حسنَ التعاملِ مع الآخرين .

وصدقُ الوعدِ إنما يكون إذا وعد جهةً ما بأمرٍ معينٍ فوفاها إياه ، ووصفه بالصيغةِ الاسميةِ يدل على ثبوتِ هاذه الصفةِ فيه .

قال تعالىٰ : ﴿ وَاَذَكُرْ فِي ٱلْكِنْبِ إِسْمَعِيلٌ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ ٱلْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولًا نَبَيًّا ۞ وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِٱلصَّلَوْةِ وَٱلزَّكُوةِ وَكَانَ عِندَ رَبِّهِ، مَرْضِيًا ﴾ [مريم : ٥٤ ـ ٥٥] .

وهاذه الأمور تقتضي علائقَ اجتماعيةً وفيها يظهر الحلمُ أو غيره ، فوصفه بالحلم لذاك .

وأما إسحاقُ فلم يذكر له علاقة بالآخرين ، وقد وصفه آلله بالعلمِ ، والعلم لا يقتضي مثل تلك العلائقِ .

ثم إنه قد ذكر ٱلله عنه أنه نبيٌّ ولم يذكر أنه رسولٌ ، فقال : ﴿ وَبَشَرْنَكُ بِإِسْحَقَ نِبَيًّا مِنَ ٱلصَّلِحِينَ ﴾ [ الصافات : ١١٢ ] .

وقال : ﴿ وَهَبْنَا لَهُۥ إِسْحَقَ وَيَعْقُوبٌ ۚ وَكُلَّا جَعَلْنَا نَبِيتًا ﴾ [ مريم : ٤٩ ] ، والنبوةُ لا تقتضي علائقَ كالرسالةِ ، فوصفه بالعلم ولم يصفه بالحلم .

ويَحسنُ أن نذكرَ أنه حين يصفُ ٱلله نبيًّا بصفةِ كمالٍ ، لا يعني أن الأنبياء الآخرين ليسوا متصفين بمثل هاذه الصِّفةِ ، أو أن هاذا النبيَّ لم يتصف بصفة كمالٍ غيرها ، فإذا وصف نوحاً مثلاً بأنه كان عبداً شكوراً ، لا يعني ذاك أن الأنبياء الآخرين ليسوا كذلك ، وإذا وصف إبراهيمَ بأنه

أواةٌ مُنيبٌ لا يعني أن إخوانه من الأنبياء ليسوا كذلك ، بل كلهم عبادٌ شاكرون لأنعمه سبحانه منيبون إليه ، وإنما هو يذكر أمراً أو وصفاً يقتضيه السياقُ ، أو يكون مشتهراً به أكثر من غيره من الصِّفات ، فوصف كلاً منهما بما يقتضيه سياقه الذي ورد فيه ، أو الأمر الذي أُوكِلَ إليه .



قال تعالىٰ في سورةِ (صَ ): ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴾ [صَ : ١٤] .

وقال في سورةِ ( قَ ) : ﴿ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَكَ َّوَعِيدِ ﴾ [ قَ : ١٤ ] .

# سؤالٌ

لماذا قال في آية (صَ ): ﴿ فَحَقَّ عِقَابِ ﴾ وقال في آية (قَ ): ﴿ فَحَقَّ عِقَابِ ﴾ وقال في آية (قَ ):

## الجواب

إن العقابَ أشدُّ من الوعيدِ ، والصفاتُ المذكورةُ للكافرين في (صَ ) أشدُّ مما في (قَ ) ، وهم في (صَ ) أشدُّ وأعتىٰ علىٰ المسلمينَ مما في (قَ ) ، وذكر من عقوباتِ الأممِ السابقةِ في (صَ ) ما لم يذكره في (قَ ) ، وذكر من تهديدِ الكافرين وتوعدِهم في (صَ ) ما لم يذكره في (قَ ) ، فناسبَ ذٰلك أن يذكر في (صَ ) أشد مما ذكره في (قَ ) .

قال تعالىٰ في (صَ ) : ﴿ صَ ۚ وَٱلْقُرْءَانِ ذِى ٱلذِّكْرِ ۞ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةٍ وَشِقَاقِ ۞ كَرَ أَهْلَكُنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادَواْ وَلَاتَ حِينَ مَنَاصِ ۞ وَعِجَبُوٓاْ أَن جَآءَهُم مُّنذِدُّ

مِنْهُمْ وَقَالَ ٱلْكَفِرُونَ هَذَا سَحِرٌ كَذَابُ ﴿ آجَعَلَ ٱلْآلِمَةَ إِلَهُا وَبِعِدًا إِنَّ هَذَا لَنَيْءُ عِنَا لَنَيْءُ عَالَمُ عَنَا الْمَعْمَ أَنِ الْمَشُوا وَاصْبِرُوا عَلَىٰ عَالِهَ تِكُورٌ إِنَّ هَذَا لَئَنَىءٌ يُسُرَادُ ﴿ إِنَّ هَذَا لَنَيْءٌ يُسُرَادُ ﴿ إِنَّ هَذَا لَيْنَ يُعْمَ فِي سَكِي مِن عَهَدَا فِي الْمَا فِي اللَّهُ عَلَىٰ الْمَا يَذُوفُوا عَذَابِ ﴿ إِلَّا الْحَيْلِينُ ﴾ آءُ نِنِ كَالَيْ وَكُومَة وَيَلِكَ ٱلْعَزِيزِ ٱلْوَهَابِ ﴾ آه لَهُ مَ فَي اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَا يَنْهُما فَلَيْرَقُهُوا فِي الْأَسْبِ ﴿ يَا الْمَعْمِلِ اللَّهُ مَهُ وَهُمُ مُولِهُ مِنَ اللَّهُ مَا يَشْهُوا فِي الْأَسْبَبِ ﴿ يَهِ جُندُ مَا هُمَالِكَ مَهُرُومٌ مِن اللَّهُ مَا يَشْهُومُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ مَا يَشْهُومُ وَقَوْمُ لُوطٍ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَهُ اللَّهُ الللَّ

وقال في (ق): ﴿ قَ وَالْقُرْءَانِ الْمَجِيدِ ﴿ اللَّهِ مَا الْمَعْ اللَّهُ مَهُ مَهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ مَعْ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ الللللَّهُ الللللَّا اللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللَّا الللللَّا الللللَّهُ اللللل

ومن النظرِ في النَّصينِ يتَّضحُ ما يأتي:

١ \_ أنه وصف الكافرين في (ص ) أنهم في عزةٍ وشقاقٍ ، فقال :

﴿ بَلِ ٱلَّذِينَ كَفَرُواْ فِي عِزَّةِ وَشِقَاقِ﴾ ، ولم يقلْ مثل ذٰلك في ( قَ ) .

٢ \_ وذكر أنه أهلك من القرونِ المُكذبةِ السَّابقةِ الكثير فاستغاثوا
 وصرخوا فلم ينفعهم ذلك ، فقال : ﴿ كَمْ أَهْلَكْنَا مِن قَبْلِهِم مِن قَرْنِ فَنَادَواْ وَلَاتَ
 حِينَ مَنَاسِ ﴾ [٣] ، ولم يذكر مثل ذلك في (ق) .

٣ ـ قال الكافرون في الرَّسولِ في (صَ ) ما لم يقولوه في (قَ ) ،
 فقد قالوا في (صَ ) : ﴿ هَاذَا سَاحِرٌ كَذَّابُ ﴾ ، ولم يقولوا مثله في
 (قَ ) .

قد تقول : وللكن ورد أيضاً في ( قَ ) ذكر التّكذيبِ ، فقال : ﴿ بَلْ كَذَبُواْ بِٱلْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ فَهُمْ فَهُمْ فِي آَمْرِ مَرِيجٍ ﴾ [ ه ] .

فنقول: إنه ورد في (صَ ) من التَّكذيبِ ما هو أَشدُّ ، إضافةً إلىٰ ما ورد من وصف الرسول بالسحرِ والكذبِ ، فقالوا: ﴿ مَا سَمِعْنَا بَهُذَا فِى الْمِلَةِ ٱلْأَخِرَةِ إِنْ هَاذَا إِلَّا ٱخْلِكَتُى ﴿ اللَّهُ مُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

كان إنكارهم في (صَ ) أشدَّ مما في (قَ ) ، فقد قالوا :
 ﴿ أَجَعَلَ ٱلْآلِهَا وَاحِدًا ﴾ ولم يقولوا مثله في (قَ ) .

وكان عجبهم في (صَ ) أشدَّ مما في (قَ ) ، فقد قالوا في
 (قَ ) : ﴿ هَٰذَا شَيْءٌ عَجِيبٌ ﴾ ، وقالوا في (صَ ) : ﴿ إِنَّ هَٰذَا لَشَيْءٌ عُجَابٌ ﴾ ،

بالتوكيدِ بإن ، واللام ، والعدول عن صيغةِ عجيبٍ **إلىٰ عجابٍ ، وهي** أشدُّ عجباً من عجيبٍ (١) .

٦ - وذكر في (ص ) أن الكافرين طلبوا السَّعي لنصرة الهتِهم ،
 فقال : ﴿ وَانطَلَقَ الْمَلَأُ مِنْهُمْ أَنِ امْشُواْ وَاصْبِرُواْ عَلَىٰٓ ءَالِهَتِكُورُ إِنَّ هَاٰذَا لَشَيْءٌ يُكُرادُ ﴾ [٦] ،
 ولم يذكر ذلك عنهم في (ق ) .

٨ ـ وكرروا إنكارَهم أن يكون الله اختار محمداً ﷺ لرسالته دونهم ، فقال علىٰ لسانهم : ﴿ أَءُنزِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ مِنْ بَيْنِناً ﴾ [ ٨ ] ، ولم يذكر مثل ذٰلك في ( ق ) .

9 - توعدهم ربّنا في (صَ ) وهدّدهم بقوله : ﴿ بَل لّما يَدُوفُواْ عَذَابِهِ إِلَىٰ الآن ، وهو عَذَابِهِ إلىٰ الآن ، وهو متوقعٌ أن يذوقوه ، وهو تهديدٌ لهم وتوعدٌ بارتقابِ العذابِ ، ولم يقل مثل ذٰلك في (قَ ) .

١٠ - وذكر في ( ص ٓ ) أن جندهم سيهزم ، فقال : ﴿ جُندُ مَا هُنَالِكَ مَهْ زُومٌ مِّنَ ٱلْأَخْرَابِ ﴾ [ ١١ ] .

« وهـٰذا وعدٌ من ٱلله سبحانه لنبيِّهِ ﷺ بالنصرِ عليهم والظَّفر بهم .

<sup>(</sup>١) انظر : كتابنا ( معانى الأبنية في العربية ) ( ٩٨ ـ ١٠٠ ) .

وقد وقع ذٰلك ولله الحمد في يوم بدرٍ ، وفيما بعده من مواطنِ ٱلله ١١٠٠ .

المكذبة ، غير أنه الأمم السابقة المُكذبة ، غير أنه أكد التكذيب في (صَ ) أكثر مما أكده في (قَ ) .

فقد قال في (ص ): ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَنَّ الرُّسُلَ فَحَقَّ عِقَابِ ﴾ [18].

وقال في (قَ): ﴿ كُلُّ كَذَّبَ ٱلرُّسُلَ فَقَ وَعِيدِ ﴾ [ ١٤] ، فزاد التكذيبُ توكيداً في (ص) بأسلوبِ القصرِ ، فقال : ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَّبَ الرُّسُلَ ﴾ ، ولم يقل مثل ذٰلك في (قَ) .

هلذا إضافةً إلىٰ أنه وصفَ فرعونَ في (صَ ) بما لم يصفه في (قَ ) ، فقال : ﴿ وَفِرْعَوْنُ ذُو ٱلْأَوْلَادِ﴾ ولم يصفه بذاك في (قَ ) .

ومما قيل في وصفِ ذي الأوتادِ أنه كانت له أوتادٌ يعذب بها الناس ، وذٰلك أنه إذا غضب علىٰ الأرضِ ، وذٰلك أنه إذا غضب علىٰ الأرضِ ، وقيل غير ذٰلك (٢) .

: فقال ، مَعْ تُوعَدهم في (صَ ) بعذاب يأخذهم لا يمهلهم ، فقال ؛ وَمَا يَنظُرُ هَا وَلاَ عَلَى : « ما لها من

<sup>(</sup>۱) فتح القدير (٤/ ٤١٠)، وانظر : تفسير ابن كثير (٤/ ٢٨)، الكشاف (٣/ ٥).

 <sup>(</sup>۲) انظر: فتح القدير (٤/ ٤١١) ، ابن كثير (٤/ ٥٠٨) ، الكشاف (٣/ ٥) ،
 البحر المحيط (٧/ ٣٨٦) .

توقفٍ مقدار فواقٍ ، وهو ما بين حلبتي الحالبِ ورضعتي الراضعِ »(١) ، ولم يذكر مثل ذٰلك في (ق ) .

١٣ - وذكر في (صَ ) أن هـٰؤلاءِ المشركين دعوا علىٰ أنفسهم بتعجيلِ العذابِ والعقوبةِ إمعاناً في التكذيبِ ، فقال : ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِل لَّنَا وَطَّنَا قَبْلُ يُوْمِ ٱلْحِسَابِ ﴾ [ ١٦ ] .

جاء في (تفسير ابن كثير): ﴿ وَقَالُواْ رَبَّنَا عَجِل لَنَا قِطَنَا قَبْلَ يَوْمِ الْحَسَابِ ﴾ هاذا إنكارٌ من ٱلله تعالىٰ علىٰ المشركين في دعائهم علىٰ أنفسهم تعجيل العذاب، فإن القطَّ هو الكتابُ، وقيل: هو الحظُّ والنصيبُ.

قال غير واحدٍ من المفسرين: سألوا تعجيلَ العذابِ . . . كِما قالوا: ﴿ اللَّهُ مَ إِن كَانَ هَـٰذَا هُوَ الْحَقّ مِنْ عِندِكَ فَأُمْطِرْ عَلَيْنَا حِجَـارَةً مِّنَ السَّكَمَآءِ أَوِ اللَّهُ مَ إِن كَانَ هَـٰذَا هُو اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَا بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ [ الأنفال: ٣٢] »(٢) ، ولم يذكر مثل ذلكَ في (قَ) .

١٤ - أمر رسوله ﷺ في (صَ ) بالصَّبرِ علىٰ ما يقولون ، فقال :
 ﴿ اَصِّبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ ﴾ [١٧] ، ولم يذكر مثل ذٰلك في (قَ ) في هـنذا السياقِ .

فاتضح أن موقفَ الكافرين في (صَ ) أَشدُّ وأعتىٰ ، فاستحقوا

<sup>(</sup>١) الكشاف (٣/٥)، وانظر: البحر المحيط (٧/ ٣٨٧).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن كثير (٤/ ٢٩) ، وانظر : الكشاف (٣/ ٦) .

الزِّيادة في التهديدِ ، فقال : ﴿ فَحَقَّ عِقَابِ ﴾ الذي هو أَشدُّ من الوعيدِ ، فناسب كلُّ سياقٍ ما ورد فيه .

ثم إنه ناسب كلُّ تعبيرٍ مكانه من جهةٍ أخرى :

فقد قال في (صَ ): ﴿ إِن كُلُّ إِلَّا كَذَبَ ٱلرُّسُلَ ﴾ فكان أسلوبُ التكذيبِ في (صَ ) أشد وآكد ؛ لأنه جاء بأسلوبِ القصرِ فاستحقوا من العقوبةِ ما هو أشدُّ مما هو في (قَ ).

اربع وردت في (ق) أربع وردت في (ق) أربع وردت في (ق) أربع مرات ولم ترد في (صَ) ، بل هي أكثرُ سورةٍ في القرآن وردت فيها هاذه اللفظة .

وأن كلمة ( العقاب ) لم ترد في ( قَ ) ، فناسب كلُّ تعبيرٍ مكانَه من جهةٍ أخرىٰ ، وٱلله أعلمُ .



قال تعالىٰ في سورةِ (صَ ): ﴿ اَصْبِرْ عَلَىٰ مَا يَقُولُونَ وَٱذْكُرْ عَبْدَنَا دَاوُدِدَ ذَا ٱلْأَيْدِ إِنَّهُۥ اَوَّابُ﴾ [ص: ١٧] .

وقال في سورةِ الذارياتِ : ﴿ وَٱلسَّمَآءَ بَنَيْنَهَا بِأَيْئِدٍ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ [ الذاريات : ٤٧ ] .

# سؤالٌ

لماذا رُسمت ﴿ ٱلْأَيْدِ ﴾ في سورة (ص ) بياء واحدة ، ورُسمت في سورة الذاريات ﴿ بِأَيْئِدٍ ﴾ بياءين مع أنهما كلمةٌ واحدةٌ ، ولفظٌ واحدٌ ؟

### الجوابُ

من المعلوم أن رسم المصحف لا يُقاسُ عليه ، وللكن مع ذلك كأن في هلذا الرَّسم جانباً بيانيًّا .

إن معنىٰ ( الأيد ) : هو القوةُ في الآيتين ، للكن لما كانت قوةُ ٱلله زائدةً علىٰ قوةِ داودَ زِيد في الرَّسم .

ومما سوَّغ ذٰلك أيضاً أن ٱلله سبحانه عبّر عن نفسِه بضمير الجمعِ للتعظيم ، فقال : ﴿ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ بخلاف كلامه على المتعظيم ، فقال : ﴿ وَإِنَّا لَمُوسِعُونَ ﴾ بخلاف كلامه على

داود ، فناسب جمع ياءين في موطنِ الجمعِ ، والإفراد في موطنِ الإفرادِ ، علماً بأن هاذا النوع من الرَّسم كان جارياً في ذٰلك الوقتِ ؟ أعني زيادة حرفِ علةٍ في الرَّسم .

فناسب كلُّ رسمٍ موضعَه ، وهو من لطيفِ الرَّسمِ ، وٱلله أعلمُ .



قال تعالىٰ في سورةِ الزمرِ: ﴿ فَبَشِّرْ عِبَاذِ ۞ الَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَ تَبِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَ تَبِعُونَ الْحَسَنَهُ وَأُولَتِهِ كَا مُمْ أُولُوا ٱلْأَلْبَابِ ﴾ فَيَ تَبِعُونَ أَخْسَنَهُ أُولُوا ٱلْأَلْبَابِ ﴾ [الزمر: ١٧ ـ ١٨].

وقال في سورةِ الفجرِ : ﴿ يَكَأَيُّهُا ٱلنَّفْسُ ٱلْمُطْمَيِنَةُ ۞ ٱرْجِعِيٓ إِلَى رَبِّكِ رَاضِيَةً مَّضِيَّةً ۞ فَٱدْخُلِي فِي عِبُدِي ۞ وَٱدْخُلِي جَنَّنِي ﴾ [الفجر: ٢٧ ـ ٣٠].

# سؤالٌ

لماذا قال في فاصلةِ آيةِ الزمر: ﴿ فَبَشِّرْ عِبَاذِ ﴾ فحذف ياءَ المتكلمِ في كلمةِ ﴿ عِبَادِ ﴾ ، وقال في فاصلةِ آيةِ الفجرِ: ﴿ فَأَدْخُلِي فِي عِبَادِي ﴾ فذكر ياءَ المتكلم فيها ؟

### الجوابُ

إن هاذا يدخل فيما ذكرناه في كتابنا ( بلاغةِ الكلمةِ في التعبيرِ القرآني ) من أن ما ذكرت فيه الياءُ أوسعُ وأشملُ مما حُذفت منه الياءُ (١) . وذلك أن العبادَ في آيةِ الفجرِ أكثر منهم في آيةِ الزمرِ ، فقد خصَّصهم في

<sup>(</sup>١) انظر: بلاغة الكلمة في التعبير القرآني (٣١) وما بعدها ، وانظر: (ص: ٣٧)

آيةِ الزمرِ بقوله: ﴿ ٱلَّذِينَ يَسْتَمِعُونَ ٱلْقَوْلَ فَيَـتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ ۚ ﴾ فهم لم يكتفوا بالحسنِ بل يتبعون الأحسنَ ، وأطلقهم في آيةِ الفجرِ في عمومِ عباده الذين يدخلون الجنة ولاشكَّ أن فيهم مَن لم يكن يتبع أحسنَ القولِ .

فلما كثر العبادُ في آيةِ الفجرِ زاد في البناء مناسبةً لزيادةِ العبادِ ، ولما كان العبادُ في آيةِ الفجرِ اقتطع من الكلمة ؟ لتناسب قلة البناءِ قلَّةَ العبادِ .

ومما حسَّن ذلك أيضاً مناسبة كلِّ فاصلةِ للفواصلِ التي وردت معها ، فإن فاصلة آيةِ الزمرِ تقع ضمن فواصل شبيهةِ بهاذه الفاصلةِ ، نحو : ﴿ أُولُوا ٱلْأَلْبَابِ ﴾ و : ﴿ مَن فِ ٱلنَّارِ ﴾ ونحوها(١) .

وإن فاصلة آية الفجرِ مناسبةٌ لفاصلةِ الآيةِ بعدها ، وهي قوله : ﴿ وَٱدْخُلِي جَنَّىٰ ﴾ بإضافةِ الجنةِ إلىٰ ياءِ المتكلمِ ، فناسب أن يظهر ضميرَ المتكلمِ مع العبادِ ، كما ظهر مع الجنةِ ، فالعبادُ عباده ، والجنةُ جنته ، وعباده يدخلون جنته .

انظر: بلاغة الكلمة (ص٣٧).



قال تعالىٰ في سورةِ غافر: ﴿ لِيُنذِرَبَوْمَ ٱلنَّلَاقِ ۞ يَوْمَ هُم بَارِزُونَّ لَا يَخْفَى عَلَى اللَّهِ مِنْهُمْ شَيْءٌ لِيَمَا الْمُمَلِّكُ ٱلْيُؤُمِّ لِلَّهِ ٱلْوَجِدِ ٱلْقَهَّارِ ۞ ٱلْيَوْمَ تُجَزَىٰ كُلُّ نَفْسِ بِمَا كَسَبَتْ لَا ظُلْمَ ٱلْيُوْمَ إِنَّ ٱللَّهَ سَرِيعُ ٱلْجِسَابِ ﴾ [ غافر : ١٥ ـ ١٧ ] .

### سؤالٌ

لماذا قال : ﴿ ٱلنَّلَاقِ ﴾ فحذفَ الياءَ ولم يقل : ( التلاقي ) ؟ الجوابُ

من الظّواهرِ التَّعبيريةِ في القرآنِ الكريمِ أنه إذا كان الحدث دونَ الاكتمالِ اقتطع من حروفه ، وإذا كان حدثان بعضهما أطولُ من بعض ، أو كان وقوعه أكثر ، اقتطع مما هو أقصرُ ، وقد ضربنا في كتابنا : (بلاغةُ الكلمةِ في التعبير القرآني) أمثلة لذلك ، كما في نحو : ﴿ السَّطَنَعُوا ﴾ و : ﴿ استَطَاعُوا ﴾ ، و : ﴿ تَنَزَلُ ﴾ و : ﴿ تَنَزَلُ ﴾ و : ﴿ نَوَفَنَهُمُ ﴾ وغيرها (١) .

وفي هذا اليوم - أي يوم القيامة - ليس التلاقي كما في الدنيا من

<sup>(</sup>١) انظر: (بلاغة الكلمة في التعبير القرآني) (ص: ١١) وما بعدها.

حيث الطول وتبادل الحديث ، فإن المتلاقين لا يُفيضون في الحديث وبثّ الأشواق ، ولا يحدِّث بعضهم بعضاً عمّا جرى لكلٌ منهم في الفراق الطويل بينهما ، فإن هاذا اليوم إنما هو يوم الفرار الأكبر ، كما قال تعالى : ﴿ يَوْمَ يَفِرُ اللَّرَهُ مِنْ أَخِهِ إِنَّ وَأُمِيهِ وَأَمِيهِ إِنَّ وَصَحِبَلِهِ وَبَيْهِ إِنَّ لِكُلِّ آمْرِي مِنْهُمْ تعالى : ﴿ يَوْمَ يَفِرُ اللَّرَهُ مِنْ أَخِهِ إِنَّ وَالْمِيهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ مِنْ أَخِهِ اللَّهِ اللَّهُ وَصَاحِبه عمّا جرى له يَوْمَ يَفِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهِ اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّالِمُ الل

وكما قال أيضاً : ﴿ فَإِذَا نُفِخَ فِي ٱلصُّورِ فَلَآ أَنسَابَ بَيْنَهُمْ يُوْمَىِـذِ وَلَا يَسَآءَلُونَ﴾ [المؤمنون: ١٠١] .

ومن هاذا يتبين أن التلاقي يوم القيامةِ ليس كما في الدنيا ، من حيث بثُ المشاعرِ ، وسماع الحديثِ ، وطُول المُكثِ بينهم ، وإنما هو فرارٌ من غيرِ مُساءلةٍ ، فإن لكلِّ امرئ شأناً يغنيه حتىٰ يقضي ٱلله بين عباده ، وتُجزىٰ كلُّ نفسِ بما كسبت .

فاقتطع من الحدثِ ؛ ليدل علىٰ أنه ليس حدثاً مكتملاً ، يجري فيه ما يجري مع المتلاقين في الدنيا .

هـٰذا علاوةً علىٰ مناسبةِ الحذفِ لفواصلِ الآياتِ ، وٱلله أعلمُ .



قال تعالىٰ في سورةِ الشُّورىٰ: ﴿ وَمَاۤ أَصَابَكُم مِن مُّصِيبَةٍ فَبِمَا كَسَبَتۡ آَيۡدِيكُمْ وَيَعۡفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [ الشورىٰ : ٣٠ ] .

وقال في السُّورةِ نفسِها في الآيةِ : [ ٤٨] : ﴿ وَإِن تُصِبَّهُمُ سَيِّتَةُ عِمَا وَقَالَ فَي السُّورةِ نفسِها في الآيةِ : [ ٤٨] : ﴿ وَإِن تُصِبَّهُمُ سَيِّتَةُ عِمَا وَدَّمَتُ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾ .

# سؤالٌ

لماذا قال في الآيةِ الأولى : ﴿ فَهِمَا كَسَبَتْ أَيْدِيكُونَ ﴾ ، وقال في الآيةِ الأخرى : ﴿ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ ﴾ فذكر الكسبَ في الآيةِ الأولى ، وذكرَ التَّقديمَ في الآيةِ الأخرى ؟

### الجواب

لقد سبق الآيةَ الأولىٰ الكلامُ علىٰ الرِّزقِ ، فقال : ﴿ ﴿ وَلَوْ بَسَطُ ٱللَّهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ عَلَيْ الْأَرْضِ وَلَكِن يُنَزِّلُ بِقَدَرٍ مَّا يَشَآءٌ إِنَّهُ بِعِبَادِهِ عَجِيرٌ بَعِيدٌ ﴾ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ عَلَيْ بَعِيدٌ ﴾ [ ٢٧ ] ، والرِّزقُ مما يُكسب ، فناسب ذكرَ الكسب .

وليس السِّياقُ كذلك في الآيةِ الأخرىٰ ، وإنما السِّياقُ في الكلامِ علىٰ اليوم الآخرِ ، فقد قال : ﴿ ٱسْتَجِيبُواْ لِرَبِّكُم مِّن قَبْلِ أَن يَأْتِنَ يَوْمٌ لَا مَرَدَّ لَهُ

مِنَ ٱللَّهِ مَالَكُمْ مِن مَّلْجَإِ يَوْمَبِذِ وَمَالَكُمْ مِن نَّكِيرٍ ﴾ [ ٤٧].

فناسب ذكر ما قدموه من أعمالٍ ، فناسب كلُّ تعبيرٍ مكانه الذي ورد فيه .

ونظير ذٰلك قوله تعالىٰ في سورةِ الرومِ : ﴿ ظُهَرَ ٱلْفَسَادُ فِي ٱلْبَرِّوَٱلْبَحْرِ بِمَا كَسَبَتْ أَيْدِى ٱلنَّاسِ﴾ [ ٤١ ] .

فذكر الكسبَ لما تقدمها ذِكْرُ الرِّزقِ والأموالِ ، فقال : ﴿ أُولَمْ يَرُوْا أَنَّ اللَّهُ يَبْسُطُ الرِّزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَتِ لِقَوْمِ يُوْمِنُونَ ﴿ فَاتِ ذَا الْفُرِينَ وَاللَّهِ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْمَه اللَّهِ وَأُولَيِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴿ وَالْمِسْكِينَ وَابْنَ السَّبِيلِ ذَلِكَ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يُرِيدُونَ وَجْمَه اللَّهِ وَأُولَيْكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ ﴿ النَّاسِ فَلا يَرْبُواْ عِندَ اللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُحْمِن وَكُمْ الْمُضْعِفُونَ ﴿ النَّاسِ فَلا يَرْبُواْ عِندَ اللَّهِ وَمَا ءَانَيْتُحْمِن وَكُمْ الْمُضْعِفُونَ ﴿ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ عَلَيْكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ الْمُضْعِفُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ وَيُعِيدُ اللّهِ مُنْ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمْ ثُمَّ وَرَقَكُمْ الْمُضْعِفُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلَيْكُمْ ثُمَّ وَرَقَكُمْ ثُمَ الْمُضْعِفُونَ ﴿ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهِ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهِ عَلَيْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ الللهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللللهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللّهُ الللهُ اللله

في حين قال في السورة نفسها: ﴿ وَإِذَا أَذَقْنَ النَّاسَ رَحْمَةُ فَرِحُواْ بِمَا وَلِن تُصِبْهُمْ سَيِّنَةُ لَا بِمَا فَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ إِذَا هُمْ يَقْنَطُونَ ﴾ [الروم: ٣٦]، فقال: ﴿ بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ فَذَكَرَ التقديمَ لما لم يكن السياقُ في ذكرِ الرِّزقِ، وإنما تقدمها ذكر الضَّرِّ والرَّحمةِ، فقال: ﴿ وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّدُ مَوَاْرَتَهُم مُّنِيدِينَ إِلَيْهِ ثُمُّ وَإِذَا مَسَ النَّاسَ ضُرُّدُ مَوَاْرَتَهُم مُّنِيدِينَ إِلَيْهِ ثُمُ إِذَا أَذَا قَهُم مِّنْهُ رَحْمَةً إِذَا فَرِيقٌ مِنْهُم بِرَيِّهِمْ يُشْرِكُونَ ﴾ [ ٣٣]، فناسبَ كلُّ تعبيرِ مكانه الذي ورد فيه في كلِّ موضع.



قال سبحانه في سورةِ الشُّورىٰ: ﴿ لِلَهِ مُلَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ يَخَلُقُ مَا لَكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضَ يَخَلُقُ مَا يَشَآهُ ٱلذُّكُورَ ﴿ السَّمَاءُ الذَّكُورَ ﴿ السَّمَاءُ الذَّكُورَ ﴿ السَّمَاءُ الذَّكُورَ ﴿ السَّمَاءُ اللَّمُ عَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ وَلِيمُ السَّمِورَىٰ : ٤٩ ـ ٥٠ ] .

# سؤالٌ

ا لماذا قدَّم الإناثَ علىٰ الذكورِ ، ونكَّر الإناثَ ، وعرَّف الذكورَ في الآيةِ التاسعة والأربعين ؟

٢ - لماذا جمع الذَّكر علىٰ ذكورٍ في الآية الأولىٰ ، وعلىٰ
 ( ذكران ) في الآيةِ التي قبلها ؟

### الجواب

١ - إن الجواب عن السُّؤالِ من أكثرِ من وجهٍ :

منها: أنه تردد في السورةِ في أكثرِ من موضع ما لا يرغب فيه الإنسان ولا يشاؤه ، وذلك نحو قوله تعالىٰ: ﴿ وَمَا أَصَنَبَكُم مِن مُصِيبَكَةٍ فَيَما كَسَبَتُ أَيْدِيكُمْ وَيَعْفُواْ عَن كَثِيرٍ ﴾ [ ٣٠ ] ، وقوله : ﴿ وَجَزَّؤُا سَيِنَةٍ سَيِّنَةٌ مِثْلُهَا ﴾ [ ٤٠ ] .

وقوله: ﴿ وَلَمَن صَبَرَ وَغَفَرَ إِنَّ ذَالِكَ لَمِنْ عَزْمِ ٱلْأُمُورِ ﴾ [ ٤٣ ] ، وواضحٌ أن الصَّبرَ ههنا علىٰ المكارهِ ومغفرةِ ما يسوؤه من الأمورِ .

وقوله: ﴿ وَإِنَّا إِذَآ أَذَقْنَا ٱلْإِنسَانَ مِنَّا رَحْمَةً فَرِحَ بِهَا ۗ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّتَكُمُ ۖ بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾ [ ٤٨ ] .

وقوله : ﴿ لِلَّهِ مُلُكُ ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ يَخْلُقُ مَا يَشَآءُ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنْكَا وَيَهَبُ لِمَن يَشَآءُ الذُّكُورِ ﴾ [ ٤٩ ] .

فقدَّم ما لا يرغبُ فيه أهلُ الجاهليةِ آنذاك ، وهو متَّسقٌ مع ما تردد في السورةِ كما ذكرنا .

ثم إن سياقَ الكلامِ في أن الله فاعلٌ ما يشاء لا ما يشاؤه الإنسان ويهواه ، فقد قال : ﴿ يَخَلُقُ مَا يَشَاأَهُ ﴾ [الشورئ : ٤٩] ، أي : ما يشاؤه هو ، لا ما يشاؤه الإنسان ، وذلك لحكمةٍ أرادها سبحانه .

جاء في (روح المعاني): «ولما ذكر سبحانه إذاقة الإنسانِ الرحمة ، وإصابته بضدها ، أتبع جلَّ وعلا ذلك أن له سبحانه الملك ، وأنه تعالىٰ يقسم النِّعمة والبلاء كما شاء بحكمته تعالىٰ البالغة ، لا كما شاء الإنسانُ بهواه »(١).

ثم إن هاذا التقديمَ ناسب ذكرَ البلاءِ في الآية التي سبقت هاذه الآية ، وهو قوله : ﴿ وَإِن تُصِبَّهُمْ سَيِّتَكُ أُ بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ فَإِنَّ ٱلْإِنسَانَ كَفُورٌ ﴾ [ ٤٨ ] .

ومجيءُ الإناثِ مما يُسيء العرب آنـذاك ، وهـو ما يكرهـونـه

<sup>(</sup>١) روح المعاني ( ٢٥ / ٥٣ ) .

لأنفسهم ، كما أخبر عنهم سبحانه : ﴿ وَإِذَا بُشِّرَ أَحَدُهُم بِٱلْأَنْقَ ظَلَ وَجَهُمُ الْمُنْفَ ظَلَ وَجَهُمُ مُ الْفَسُودَ اللهُ وَكُلُمُ عَلَى هُوبِ أَمْ يَدُسُمُ فِي مُسُودًا وَهُو كَظِيمٌ ﴿ فَا يَعْمُ فَلَ اللَّهُ عَلَى هُوبِ أَمْ يَدُسُمُ فِي اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّلْمُ اللَّهُ اللَّا اللّهُ ا

وقيل: قد يكون التقديمُ توصيةً برعايتهن لضعفهن ، وإن إحسانَ التربيةِ إليهن ستْرٌ من النارِ كما في الحديثِ (١) .

أما تعريفُ الذكورِ وتنكيرُ الإناثِ ، فقد قيل : إنه « جاء لفظُ الذكورِ معرّفاً ليشير \_ بما تُعطيه الألف واللام من العهدية \_ إلىٰ حالهم من الفضلِ ، ودرجة التقدم علىٰ الإناثِ ، فكأنه في قوةٍ أن لو قيل : الذين من شأنهم ، فتوازن تقديمُ الإناثِ وتعريفُ الذكورِ ، فقدَّم ذكرَ الإناثِ لإرغام العربِ ، وعرَّف الذكورَ لشرفِ المنزلةِ »(٢) .

وقيل : « إن التعريف على أنه المعروف الحاضر في قلوبهم أول كل خاطر ، وإنه الذي عقدوا عليه مناهم  $^{(7)}$  .

ثم إن العربَ يُكتُّون عن النِّساءِ ، ولا يذكرون أسماءهن صوناً لهن ، بخلاف الذكور ، فالذكور معارفُ عندَ العربِ مشاهيرُ عندهم ، بخلاف الإناثِ ، فإنهن مصوناتُ مستوراتُ لا يبرزن ولا يُعرفن ، فعرَّف ونكَّر بحسب ما جرتِ العادةُ عندهم من استحسانِ كلِّ جنسٍ ، وألله أعلمُ .

انظر : روح المعانی ( ۲۵ / ۵۶ ) .

<sup>(</sup>٢) ملاك التأويل (٢/ ٧٤٨).

<sup>(</sup>٣) روح المعاني ( ٢٥ / ٥٤ ) .

٢ - أما الجوابُ عن السؤالِ الثاني ، وهو أنه لماذا جمع الذَّكَر مرةً
 علىٰ الذكورِ ، ومرة علىٰ ذكرانِ ؟ فهاذا له سببه ، فإن القرآنَ الكريمَ
 يستعمل ( فُعلان ) في الجمع للقلةِ النسبيةِ .

وعلىٰ هاذا حيث ورد هاذانِ الجمعانِ في القرآنِ كان الذُكران أقل من الذكورِ ، وفي الآيةِ هاذه قال تعالىٰ : ﴿ يَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَاشَا وَبَهَبُ لِمَن يَشَآءُ إِنَاشَا وَبَهَبُ لِمَن يَشَآءُ عَقِيماً ﴾ يَشَآءُ الذُكُورَ فَي الله عَقِيماً ﴾ يَشَآءُ الذكورَ فَي الله الذكورَ للكثرةِ ، والذكرانَ للقلةِ السورىٰ : ٤٩ - ٥٠] . « فاستعمل الذكورَ للكثرةِ ، والذكرانَ للقلةِ النسبيةِ ، فإن العادة أنه إذا أفرد شخص بالذكور كانوا أكثر من أن يقرنهم بالإناث ، فإن المرأة إذا ولدت ذكوراً فقط كان عددُ الذكورِ أكثرَ في العادةِ من أن تلد ذكراناً وإناثاً .

وقال تعالى : ﴿ أَتَأْتُونَ ٱلذُّكُرَانَ مِنَ ٱلْعَلَمِينَ ﴾ [ الشعراء : ١٦٥ ] ، وقال : ﴿ وَقَالُواْ مَا فِ بُطُونِ هَلَذِهِ ٱلْأَغْلَمِ خَالِصَةٌ لِنَكُورِنَا ﴾ [ الانعام : ١٣٩ ] ، فاستعمل الذكرانَ للقلةِ النسبيةِ ، فإن الموصوفين بهاذه الصفةِ لا يأتون جميع الذكورِ ، وإنما يأتون صنفاً خاصًا منهم ، ألا ترى أنهم لا يأتون الأطفالَ والشيوخَ ، وإنما يأتون مَن تستسيغه نفوسهم المنكوسة من الذكرانِ ، وهم أقل من مجموعِ الذكورِ بخلاف قوله تعالى : ﴿ خَالِصَةُ لِللّٰهِ مُن اللّٰهِ وَاللّٰهِ أَعْلَمُ ﴾ (١) .

<sup>(</sup>١) معانى الأبنية في العربية ( ١٥٨ ــ ١٥٩ ) .



قال تعالىٰ في سورةِ الزخرفِ: ﴿ بَلُ قَالُوٓا ۚ إِنَّا وَجَدُنَاۤ ءَابَآءَنَا عَلَىٓ أُمَّةِ وَإِنَّا عَلَىٓ ءَاثَرِهِم مُهَمَّدُونَ﴾ [ الزخرف: ٢٢] .

وقال في الآيةِ التي تليها: ﴿ وَكَذَلِكَ مَا أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِى قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ إِلَّا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا عَلَىٰ ءَاثَنِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ قَالَ مُتْرَفُوها َ إِنَّا عَلَىٰ ءَاثَنِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٣].

# سؤالٌ

لماذا قال في الآيةِ الأولىٰ: ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاثَرِهِم مُّهُمَّدُونَ ﴾ ، وقال في الآيةِ التي تليها: ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاثَرِهِم مُقْتَدُونَ ﴾ ؟

### الجواب

إن الآية الأولىٰ في كفارِ العربِ المعاصرين للرَّسولِ ﷺ ، وقد ذكر عنهم أموراً تتعلَّق بمعتقداتهم في الملائكةِ والعباداتِ ، ومحاجَّتهم في ذلك .

فقد قال عنهم في سياقِ هاذه الآياتِ : إنهم قالوا عن آلله سبحانه : ﴿ أَمِ إِنَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَنْ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

ٱتَّخَذَمِمَّا يَخْلُقُ بَنَاتٍ وَأَصْفَىٰكُم بِٱلْبَىٰيِينَ﴾ [ الزخرف : ١٦ ] .

وقال ذاكراً معتقدَهم في الملائكة : ﴿ وَجَعَلُواْ ٱلْمَلَتَهِكَةَ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ الرَّمْنِ إِنَائًا أَشَهِ دُواْ خَلْقَهُمْ سَتُكْنَبُ شَهَدَ نَهُمْ وَيُسْتَكُونَ ﴾ [١٩]، وحكى عنهم ما كانوا يعتقدون في المشيئة ، فقال : ﴿ وَقَالُواْ لَوْ شَآءَ ٱلرَّمْنُ مَا عَبَهُمْ ﴾ [٢٠].

وردَّ عليهم سبحانه بعدم العلمِ ، قائلاً : ﴿ مَّا لَهُم بِذَلِكَ مِنْ عِلْمٍ ۚ إِنْ هُمُ إِلَا يَخُرُصُونَ ﴾ [ ٢٠ ] نافياً عنهم العلم بذلك .

وهاذا مما يحتاج إلى الهدى ، ولا تُقال تخرصاً وظنًا ، ثم قال سبحانه نافياً عنهم أسبابَ الهدى والعلم : ﴿ أَمْ اَلَيْنَاهُمْ كِتَبًا مِن فَبَلِهِ فَهُم سبحانه نافياً عنهم أسبابَ الهدى والعلم : ﴿ أَمْ اللَّهُ وَكُتَبًا مِن فَبَلِهِ فَهُم بِهِ مُسْتَمَسِكُونَ ﴾ [ ٢١] ، ولما كانت هاذه الأمورُ تحتاج إلى الهدى احتجوا بأنهم مهتدون بآثار آبائِهم ، فقالوا : إنهم وجدوا آباءَهم على ملةٍ أو دينٍ ، وهم مهتدون على آثارِهم .

وأما الآيةُ الأخرى فهي في الأممِ السابقةِ ، فقد قال : ﴿ وَكَذَلِكَ مَآ الرَّسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ الِّلا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا عَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَلِنَا عَلَىَ أَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ الِّلا قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدْنَا عَابَاءَنَا عَلَى أُمَّةٍ وَلِنَا عَلَىَ الرَّسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةٍ مِن نَّذِيرٍ اللَّه قَالَ مُتْرَفُوهَا إِنَّا وَجَدُنَا عَالَهَ أُمَّةٍ وَلِنَا عَلَى الرَّالَةِ مَا اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى الرَّالَةُ فَي اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْكِ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولَاكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولِكُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولِكُ عَلَى اللّهُ عَلَّا عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُولِ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَيْكُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الل

ولم يذكر عنهم معتقداً ولا احتجاجاً ، ولا سبباً من أسبابِ العلمِ والهدئ ، فلم يقتضِ ذكرَ الهدئ .

هلذا من ناحية ، ومن ناحية أخرى أنه ذكر قول مُترفيهم ، والمترفون لا تعنيهم أمورُ العباداتِ ولا يعنيهم الهدى ، ولم يذكر القرآن الذين أُترفوا والمترفين بخير ، بل حيث ذكرَهُم ذكرَهُم مُعاندينَ مُعرضينَ

مُكذبينَ مُحاربينَ لله ورُسله ، لا يعنيهم شيءٌ من أمورِ الهدى ، فلم يذكروا الهدى ، وإنما ذكروا أنهم مُتبعون لآبائِهم مقتدون بهم على أية حالٍ ، والاقتداء هو الاتباع على أية حالٍ سواء كان القدوة ضالاً أم مهتدياً ، جاء في ( المفردات في غريب القرآن ) :

جاء في (درة التنزيل) في سبب الاختلاف بين هاتين الفاصلتين في الآيتين المذكورتين من سورة الزخرف : « الجوابُ أن يقال : إن الأولى حكاية قولِ الكفارِ الذين حاجُّوا النبيَّ ﷺ ، فقال مُخبراً عنهم : ﴿ أَمَّ الْيَنَاهُمُّ كُونَ ﴾ وَالْيَنَاهُمُّ كُونَ ﴾ والزخرف : ٢١] أي كتاباً فيه حجةٌ بصحةِ دعواهم فهم متعلِّقون به . . .

وقال تعالىٰ: لا حجة لهم ، لكنهم قالوا: وجدنا آباءنا علىٰ ملَّةٍ وطريقةٍ في الدينِ مقصودةٍ ، ونحن في اتباع آثارهم علىٰ هدايةٍ ، فادَّعَوا الاهتداء بسلوكهم سبيلَ آبائهم .

وأما الآيةُ الثانية فإنها خبرٌ عن الأممِ الكافرةِ بأنبيائها ، قال : ﴿ مَا الرَّسَلْنَا مِن قَبْلِكَ فِي قَرْيَةِ مِن نَّذِيرٍ ﴾ [ الزخرف : ٢٣ ] إلا قال ذوو النعم والأموال

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن (أسا).

من أهلها قريباً من قولِ هاؤلاءِ الذين في عصرك يا محمد ، فكان أقصىٰ ما احتجوا به أن قالوا: إنا وجدنا آباءنا علىٰ أمةٍ فاقتدينا بهم ، ولم يؤكدِ الخبر عنهم بدعواهم الاهتداء ، كما أكده عمَّن كان في عصره ممن يدعيه ؛ لبطلان قول الجميع »(١).

وجاء في (ملاكِ التأويل) في هاتين الآيتين: «ووجه ذلك \_ والله أعلم \_ أن ما تقدم الآية الأولى حكاية قول كفار العرب المعاصرين لرسول الله على الله والسامعين منه القرآن المسمّى هدى في غير موضع ، كقوله تعالى : ﴿ هُدَى لِلْهُ عَينَ ﴾ [ البقرة : ٢ ] وقوله : ﴿ هُذَا هُدًى وَرَحْمَةً لِلْمُحْسِنِينَ ﴾ [ المعان : ٣ ] فلما دعاهم على المهتدوا بهديه قابلوا دعاء وبقولهم : إنهم مهتدون ، وإنهم وجدوا آباءهم على أمةٍ ، وأن ما وجدوهم عليه هدى ، فقالوا : ﴿ إِنَّا وَجَدُنَا ءَابَاء نَا عَلَى أُمّة ﴾ [ الزخرف : ٢٢ ] أي : على دينٍ وملة ﴿ وَإِنَّا عَلَى النَّرْهِم مُهّتَدُونَ ﴾ كهديهم ، فلما دعاهم إلى الهدى زعموا أنهم على هدى . وهذا أبين تناسب .

وأما الآية الثانية فحكاية أقوالِ قرونِ مختلفةٍ ، وقد ذكر تعالىٰ من قول بعضهم : ﴿ قَالُواْ وَجَدْنَا ۚ ءَابَآءَنَا لَهَا عَلِيرِينَ ﴾ [الأنبياء: ٥٣] وفي موضع : ﴿ كَنَالِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ [الشعراء: ٧٤] فهلذا اتّباعٌ مجرّدٌ ممّن ادّعىٰ كونه هدى أو غير هدى ، فهو اعتراف بتقليدٍ ، واتباع بتعظيمٍ لفعل آبائهم من غير ادّعاء شبهةٍ ، فلم يكن ليطابق هلذا ، إلا الوارد من قولِهِ تعالىٰ من غير ادّعاء شبهةٍ ، فلم يكن ليطابق هلذا ، إلا الوارد من قولِهِ تعالىٰ

درة الننزيل (٤٣٤).

<del>→ >>+ ×+<= +</del>

عنهم : ﴿ وَإِنَّا عَلَىٰٓ ءَاتَـٰرِهِم مُقَتَـٰدُونَ ﴾ [الزخرف: ٢٣]، فجاء كلُّ علىٰ ما يناسبُ، وٱلله أعلمُ »(١).

ملاك التأويل ( ١٥٨ ـ ٨٥٢ ) .



قال تعالىٰ في سورة الزخرف: ﴿ ﴿ قَلَ أُولَوْ جِثْنَكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدْتُمُ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدْتُمْ عَلَيْهِ ءَابَآءَكُمُ ﴾ [ الزخرف: ٢٤ ] .

### سؤالٌ

لماذا رُسمت (قال) في الآيةِ الرابعةِ والعشرين من سورة الزخرفِ
﴿ قَلَ ﴾ من دون رسمِ الألف ، وذلك في قوله تعالىٰ : ﴿ قَلَ أُوَلَوْ جَنْتُكُمُ بِأَهْدَىٰ مِمَّا وَجَدَتُم عَلَيْهِ ءَابَآءَكُم ﴿ . ورُسمت في الآيةِ السادسةِ والعشرين من السورةِ نفسِها بـ : ﴿ قَالَ ﴾ برسم الألفِ وذلك في قوله : ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَهِيمُ لِأَبِيهِ وَقَوْمِهِ ءَ . . . ﴾ ؟

#### الجواب

إن ذلك يتعلق برسم المصحف أولاً ، ورسم المصحف لا يُقاس عليه ، ثم إن ذلك لأمر آخر ، وهو أن في ﴿ قَالَ ﴾ في الآية الرابعة والعشرين قراءتين متواترتين : قراءةً بالفعل الماضي (قال) ، وهي قراءة أ

ابن عامر وحفص عن عاصم ، وقراءةً بفعلِ الأمر : (قل) وهي قراءةُ الباقين من العشرةِ (١) .

فكلتا القراءتين متواترةٌ فرُسمت بما تصحُّ فيه القراءتان ؛ إشارةً إلىٰ أن هاتين القراءتين وردتا عن رسول الله ﷺ . ومعلومٌ أن من أركانِ القراءةِ الصَّحيحةِ موافقةُ الرسم العثمانيِّ .

<sup>(</sup>۱) انظر: النشر في القراءات العشر (٢/ ٣٦٩).



قال تعالىٰ في سورة الزخرف: ﴿ وَهُوَ الَّذِى فِى اَلسَـَمَآءِ إِلَكُ وَفِي اَلْأَرْضِ إِلَكُ ۚ ﴾ [ الزخرف: ٨٤ ] .

### سؤالٌ

لماذا كرر كلمة ﴿ إِلَهُ ﴾ ولم يقلُ مثلًا: (وهو الذي في السماء والأرض إله) ؟ والأرض إله) ؟

#### الجوابُ

لو قال : ( وهو الذي في السماء والأرض إله ) لاحتمل المعنى أنه هو الإلهُ المشتركُ فيهما ، وقد يكون فيهما آلهةٌ غيرُ مشتركةٍ ، فقد يكون المعنىٰ أن في السَّماء إلها أو آلهة خاصة بها ، ليست لأهل الأرضِ ، وقد يكون في الأرضِ إلهٌ أو آلهةٌ خاصّةٌ ليست لأهل السَّماء ، ولكن الإلهَ المشتركَ فيهما هو آلله ، وهاذا المعنىٰ لا يصحُّ أن يُراد .

أما لو قلنا: (وهو الذي في السماء وفي الأرض إله) فإن ذلك لا ينصُّ علىٰ أنه إلهٌ في السَّماءِ ، بل علىٰ أنه إلهٌ في الأرضِ ؛ إذ إن المعنىٰ سيحتمل أن يكون: (وهو الذي في السماء) (وفي الأرض

إله ) فإن ذلك يدلُّ علىٰ أنه في السَّماءِ ، وهو في الأرضِ إلهُ ، كما تقول : ( هو في إدارةِ المعملِ ، وفي كليةِ الآدابِ عميدٌ ) فإن ذلك لا يعني أنه عميدٌ في إدارةِ المعملِ .

أما قوله : ﴿ وَهُوَ الَّذِى فِي السَّمَآءِ إِلَهُ وَفِي الْأَرْضِ إِلَهُ ﴾ فهو نصٌّ في أنه إلهٌ في السّماء لا إلله غيره ، وفي الأرضِ هو إللهٌ لا إلله غيره ، وهو المعنىٰ المُراد .

وقيل أيضاً: إنه كرَّر ذٰلك ؛ لأن عبودية أهلِ السَّماءِ تختلف عن عبوديةِ أهلِ الأرضِ (١).

<sup>(</sup>١) انظر : روح المعاني ( ٢٥ / ١٠٧ ) .



قال تعالىٰ في سورةِ الذارياتِ: ﴿ وَفِي مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَكِنِ مُبْيِنِ ﴿ وَفِي مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَكِنِ مُبْيِنِ ﴿ وَفِي مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَكِنِ مُبْيِنِ ﴿ وَفِي مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَكِنِ مُبْيِنِ ﴿ وَفِي مُوسَىٰ إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَىٰ فِرْعَوْنَ بِسُلْطَكِنِ مُنْ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ الله

وقال في هاذه السُّورةِ أيضاً : ﴿ كَذَلِكَ مَا أَقَ ٱلَّذِينَ مِن قَبْلِهِم مِّن رَّسُولٍ إِلَّا فَالُواْ سَاحِرُ أَوْ مَجَنُونُ ﴾ [ الذاريات : ٥٢ ] .

### سؤالٌ

لماذا رُسمتْ كلمةُ (ساحرٌ) في الآية التاسعة والثلاثين ﴿ سَاحِرٌ ﴾ بلا ألفٍ ، ورُسمتْ في الآية الثانية والخمسين ﴿ سَاحِرٌ ﴾ بالألفِ ؟

#### الجواب

إن كلمة (ساحر) رُسمت في المصحفِ بأكثرِ من صورةٍ ، فالمعرَّفة ب : (أل) رُسمت بالألفِ حيث وقعت ، وذلك نحو قولِهِ تعالىٰ : ﴿ وَلَا يُفْلِحُ السَّاحِرُ حَيْثُ أَنَى ﴾ [طنه: ٦٩] .

وهاذه الصُّورة لا تعنينا وهي صورةٌ لم يختلف بعضها عن بعضٍ ، فلا تكون مثارَ سؤالٍ ، وأما النَّكرة فرُسمت من دونِ ألفٍ حيث وقعت ؛

أي (سلحر) ، إلا في قوله تعالى في الذاريات : ﴿ كَذَلِكَ مَا أَنَى الذِّينَ مِن قَبِلِهِم مِن رَسُولٍ إِلَّا قَالُواْ سَاحِرُ أَوْ بَحَنُونَ ﴾ ، والسؤالُ إنما هو عن سبب الاختلاف في رسم هلذه الكلمة هنا عن سائر الآيات ، ومنها آية الذاريات في قوله : ﴿ وَفِي مُوسَى إِذْ أَرْسَلْنَهُ إِلَى فِرْعَوْنَ بِسُلْطَانٍ مُّبِينٍ ﴿ فَنَهِ فَنَوَلَى بِرُكِيهِ وَقَالَ سَحِرُ أَوَ بَعَنُونٌ ﴾ .

والجوابُ: إن كلمة (ساحر) الأولى إنما قيلت في موسى عَلَيْتَ ﴿ ، وهو شخصٌ واحدٌ .

أما الآية الثانية فهي في الأممِ السابقةِ ، وقد قالوا في كلِّ واحدِ من رسلهم : ﴿ سَاحِرٌ ﴾ ، فالآية الأولىٰ في رسولٍ واحدٍ ، أما الآيةُ الأخرىٰ فإنها في رُسلٍ كثيرين ، فلما كثر الرُّسلُ وزادوا زِيدَ في الرَّسم مناسبة للزيادةِ .

قد تقول: وللكنها رُسمت في قولهِ تعالىٰ: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ ٱنْتُونِي بِكُلِّ سَنِحٍ عَلِيمٍ ﴾ [يونس: ٧٩]، وقوله: ﴿ يَأْتُوكَ بِكُلِّ سَنَحٍ عَلِيمٍ ﴾ [الأعراف: ١١٢] من دون ألفٍ مع أنهم أكثرُ من واحدٍ، فما الفرق ؟

والجوابُ : إن هاؤلاءِ في قوم مخصوصين وهم قومُ فرعونَ ، وأما قوله تعالىٰ : ﴿ مَاۤ أَقَى اللَّهِ السَّابِقةِ ، قوله تعالىٰ : ﴿ مَاۤ أَقَى اللَّهِ مِن مَن سَحرةِ فرعونَ ، فلما كثرتِ الأممُ وامتدت ولا شك أن أولئك أكثر من سحرةِ فرعونَ ، فلما كثرتِ الأممُ وامتدت وتطاولت زيدَ في الرسم .

وعلىٰ أيةِ حالٍ فهاذا من خطِّ المصحفِ الذي لا يُقاس عليه ، كما

ذكرنا أكثر من مرةٍ ، وهاذا التَّعليل لا نقطع بصحَّتِهِ ، فقد يكون من بابِ الموافقاتِ .

وهاذا ينطبق على أكثرِ ما نذكره فيما يتعلق برسمِ المصحفِ . والله أعلمُ .



قال تعالىٰ في سورةِ الطورِ: ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَاقِعٌ ۗ ۞ مَّا لَهُم مِن دَافِعٍ ﴾ [ الطور : ٧ ـ ٨ ] .

وقال في سورةِ المعارجِ : ﴿ سَأَلَ سَآبِلُ بِعَذَابٍ وَاقِع ِ ۞ لِلْكَنفِرِينَ لَبُسَ لَهُۥ دَافِعٌ ﴾ [ المعارج : ١ - ٢ ] .

### سؤالٌ

لماذا قال في سورةِ الطورِ : ﴿ مَّا لَهُ مِن دَافِعٍ ﴾ فنفيٰ بـ : ( ما ) ، وقال في سورةِ المعارجِ : ﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴾ فنفيٰ بـ : ( ليس ) ؟

### الجوابُ

إِن الآيةَ في سورةِ الطورِ مسبوقةٌ بقسمٍ ، وهو قوله : ﴿ وَالطُّورِ آَنِ وَكَنْكِ مَسْطُورٍ آَنِ وَقَ مَشُورٍ آَنَ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ آَنَ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ آَنِ وَالْبَيْتِ الْمَعْمُورِ آَنَ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ آَنَ وَالْبَحْرِ الْمَعْمُورِ آَنَ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ آَنَ وَالْبَحْرِ الْمُعْمُورِ آَنَ وَالسَّقْفِ الْمَرْفُوعِ آَنَ اللهُ وَمِن دَافِعِ ﴾ [ ١ - ٨ ] .

وقد تلقىٰ القسم بالجملةِ الاسميةِ المؤكّدةِ بـ: ( إنّ ) واللام ، فقال : ﴿ إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لَوَقِعٌ ﴾ ، ونفىٰ دفعه بالجملةِ الاسميةِ المؤكدةِ أيضاً

مناسبةً لجواب القسم المؤكد ، فقال : ﴿ مَّا لَهُ مِن دَافِعٍ ﴾ ، فنفاها بـ : (ما) وجاء بـ : (من) الاستغراقيةِ المؤكدةِ .

أما في سورةِ المعارجِ فليس ثمةَ قسمٌ ، وإنما قال : ﴿ سَأَلَ سَآئِلُ بِعَدَابٍ وَاقِعٍ ﴾ أي دعا لنفسه بالعذابِ وطلبه لها ، ونفىٰ دفعه بالجملةِ الفعليةِ ، فقال : ﴿ لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ ﴾ ، فقوله : ﴿ مَّا لَهُ مِن دَافِعٍ ﴾ أنسب بالقسم ، وأنسب بالجملةِ التي قبله .

وقد أكد وقوع العذاب في آيةِ الطورِ دون آيةِ المعارجِ ؛ لأن السِّياقَ في الطُّورِ يدلُّ علىٰ وقوعهِ فعلاً ، وليس الأمر كذلك في المعارجِ ، فقد قال في المعارجِ : ﴿ فَأَصْبِرْ صَبْرًا جَبِيلًا ۞ إِنَّهُمْ يَرَوْنَهُ بَعِيدًا ۞ وَنَرَنَهُ قَرِيبًا ﴾ [٥-٧] .

فأمره بالصبرِ الجميلِ ، ثم قال : ﴿ إِنَّهُمْ يَرَوْنِهُ بَعِيدًا ﴾ ، وذلك يدل على أن في الزمنِ متسعاً بينهم وبينه ، ولم يقل مثل ذلك في الطورِ .

ثم إنه في المعارج ذكر موقف المجرم من العذاب الذي سيلحقه يومئذٍ ، وهو من الوعيدِ الذي توعده به ربه ، وليس واقعاً بعد ، فقال : ﴿ يَوَدُّ ٱلْمُجْرِمُ لَوَ يَفْتَدِى مِنْ عَذَابِ يَوْمِيذٍ بِبَنِيهِ إِنَّ وَصَحِبَتِهِ وَأَخِيهِ أَنَى وَفَصِيلَتِهِ ٱلَّتَى تُعْوِيهِ إِنَّ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعا ثُمَّ يُنجِيهِ إِنَّ كَاللَّ إِنَّهَا لَظَى إِنَّ نَزَّاعَةً لِلشَّوى إِنَّ تَدْعُوا مَن أَذَبرَ وَتَوَلَّى إِنَّ وَمَن فِي ٱلْأَرْضِ جَمِيعا ثُمَّ يُنجِيهِ إِنَّ كَاللَّ إِنَّهَا لَظَى إِنَّ نَزَّاعَةً لِلشَّوى إِنَّ تَدْعُوا مَن أَذَبرَ وَتَوَلِّى إِنَّ وَجَمَعَ فَأَوْعَ ﴾ [ ١١ - ١٨ ] .

وأما في الطُّورِ فالسِّياقُ يبيِّنُ أن الأمرَ حاصلٌ ، وأنهم يشاهدون النارَ موقوفين عليها ، مخاطبين بقولِهِ : ﴿ هَندِهِ ٱلنَّارُ ٱلَّتِي كُنتُم بِهَا تُكَذِّبُونَ ۞ أَفَسِحَرُّ هَنذَا أَمْ أَنتُمْ لَا نُبُصِرُونَ ۞ ٱصَلَوْهَا فَأَصْبُرُواْ أَوْ لَا تَصْبُرُواْ سَوَاءُ عَلَيْكُمْ إِنَّمَا

تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ [ ١٦ - ١٦ ] ، فوقوعُ العذابِ وعدمُ دفعِه في الطُّورِ آكِدُ ، وهو أقربُ مما في المعارجِ ، فأكّده دون آيةِ المعارجِ ، فناسبَ كلُّ تعبيرٍ موضعَه .



قـال تعـالـــي فـــي ســورة القمــر: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [القمر: ١٦].

## سؤالٌ

قـولـه تعـالـى فـي سـورة القمر: ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ [ ١٦ ، ١٨ ، ٢١ ، ٣٠ ] يأتي به مرة بعد ذكر العذاب كما في قصة نوح ، ومرة يأتي به مرتين: قبل ومرة يأتي به مرتين: قبل ذكر العذاب وبعد ذكر العذاب كما في عادٍ ، فما السببُ ؟

#### الجوابُ

يأتي قوله تعالى : ﴿ فَكَيْفَ كَانَعَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ في حالتين :

الحالةُ الأولىٰ: أن يذكر القومَ ومخالفتهم رسولهم ، فيقول : ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ أي : فكيف عاقبناهم ؟

فيكون السؤالُ بقصدِ بيانِ العذابِ ، ثم يذكر عذابهم .

والحالةُ الأخرى : أن يذكر القوم ويذكر مخالفتهم رسولهم ، ثم

يـذكـر عقـابهـم ، فيقـول : ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ أليـس هــٰـذا ما يستحقونه ؟

فيكون القصدُ من ذلك هو التعجيبُ والتهويلُ من عقوبةِ ربِّنا لهم ، وسوءِ عاقبتِهم ، جاء في (روح المعاني): ﴿ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ : لتوجيه قلوبِ السامعين نحو الإصغاءِ إلى ما لا يلقى إليهم قبل ذكره ، لا لتهويله ، وتعظيمه ، وتعجيبهم من حالهِ بعد بيانهِ كما قبله ، كأنه قال : كذبت عادٌ فهل سمعتم أو فاسمعوا كيف كان عذابي وإنذاري لهم »(١).

أما الجوابُ عن سببِ مجيئهِ مرةً واحدةً في قوم نوحٍ ، ومرةً واحدةً في ثمودَ ، ومرتين في عادٍ ، فذلك \_ والله أعلمُ \_ :

أَن تَكَذَيبَ عَادٍ أَعمُّ مِن تَكَذَيبِ قُومٍ نُوحٍ وَثُمُودَ ، فَقَد قَالَ فِي قُومِ نُوحٍ : ﴿ هَٰكَذَبُتُ قَبْلَهُمْ قَوْمُ نُوجٍ فَكَذَّبُواْ عَبْدَنَا وَقَالُواْ بَحَنُونُ وَازْدُجِرَ ﴾ [ ٩ ] .

فذكر أنهم كذَّبوا عبدَ ٱلله ؛ أي : رسولَه ، وهو نوحٌ عَلَيْتَلَلاً .

وقال في ثمود : ﴿ كُذَّبَتْ ثَمُودُ بِٱلنُّذُرِ شَيَّا فَقَالُواْ أَبَشَرًا مِنَا وَحِدَا نَتَبِعُهُۥ إِنَّا إِذَا لَغِي ضَلَلٍ وَشُعُرٍ ﴾ [ ٢٣ ـ ٢٤ ] وما بعدهما ، فذكر أنهم كذبوا بالنذر .

وأما عادٌ فلم يذكر بماذا كذبوا ، ولا مَن كذبوا ، وإنما قال : ﴿ كَذَّبَتْ عَادُّ فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾ .

فكان تكذيبهم أعمَّ ، فذكر قوله : ﴿ فَكُيْفَ كَانَ عَذَابِي وَنُذُرِ ﴾

<sup>(</sup>١) روح المعاني ( ٢٧ / ٨٤ ) .

مرتين ، مرةً قبلَ العذابِ ، ومرةً بعدَ العذابِ ليجمع حالتي البيانِ والتهويلِ ، فعمَّ ذٰلك الحالتين ، وهاذا أعمُّ من أن يذكر حالةً واحدةً فناسبَ العمومُ العمومَ ، وألله أعلمُ .



قال تعالىٰ في الممتحنةِ: ﴿ قَدْ كَانَتَ لَكُمْ أُسُوةٌ حَسَنَةٌ فِي إِبْرَهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ إِذَ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأُلْمِنكُمْ وَمِمَّا تَعْبُدُونَ مِن دُونِ ٱللَّهِ ﴾ [ الممتحنة : ٤] .

وقال في الممتحنة : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُرُ فِيهِمْ أُسُوَةً حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَالْمَوْمُ الْاَخِيرُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ هُوَ الْغَنِيُّ الْحَيدُ ﴾ [ الممتحنة : ٦ ] .

وقال في سورةِ الأحزابِ : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ ٱللَّهِ أَسْوَةٌ حَسَنَةٌ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ ٱللَّهَ وَٱلْمِوْمَ ٱلْآخِرَوَذَكَر ٱللَّهَ كَثِيرًا﴾ [ الأحزاب : ٢١ ] .

## سؤالٌ

ا ـ لماذا أنَّث الفعلَ في الآيةِ الرابعةِ ، فقال : ﴿ كَانَتْ ﴾ ، وذكَّره في الموطنين الآخرين مع أن اسمَ (كان) في المواطنِ كلِّها واحدٌ ، وهو ( الأسوة ) ؟

٢ ـ ولماذا قدَّم في الآيةِ الرابعةِ الأسوةَ علىٰ المؤتسىٰ به ،
 وأخَّرها عنه في الآيتين الأخريين ؟

#### الجواب

١ \_ إن الأسوة « تطلق على الخصلةِ التي من حقّها أن يؤتسى ا

بها ، ويُقتدى بها »(١) وتُطلق أيضاً على الشخص المؤتسى به .

والراجح في الآيةِ الرابعةِ أنه أُريد بها الخصلة بدليلِ أنه ذكرها وبيَّنها ، فقال : ﴿ إِذْ قَالُواْ لِقَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأَا مِنكُمْ ... ﴾ و﴿ لأَن الاستثناءَ الآتي عليها أظهرُ ﴾ (١) فقال : ﴿ إِلَّا قَوْلَ إِبْرَهِيمَ لِأَبِيهِ لَأَسْتَغْفِرَنَّ لَكَ ﴾ وهاذا ما يُرجح إرادة الخصلة .

فلما كانت الأسوة ههنا بمعنى المؤنث أنَّها .

أما في الآيتين الأخريين فيُراد بها الشخصُ المتأسَّىٰ به ، وهي بمعنىٰ المثَل ، بدليل أنه ذكر الأشخاص ، ولم يذكرِ الخصلة ، فلما كانت الأولىٰ بمعنىٰ المؤنث أنَّث الفعل .

ولما كانت في الآيتين الأخريينِ بمعنىٰ المذكرِ ذكَّر الفعلَ . هــٰذا من ناحيةِ .

ومن ناحيةِ أخرىٰ أنه مما حسَّن التذكيرَ أيضاً في الآيةِ السادسةِ ، وآية الأحزابِ كثرةُ الفواصلِ بين كان واسمها .

فقد فَصَلَ في الآيةِ الرابعةِ بالجارِ والمجرورِ ( لكم ) .

وأما الموطنان الآخرانِ فقد فصَل فيهما \_ إضافةً إلىٰ الجار والمجرور (لكم) \_ بمجرورين آخرينِ وهما في الآيةِ السادسةِ (فيهم)، وفي آيةِ الأحزابِ بـ (في رسول ٱلله)، فحسن التَّذكير من جهتين .

<sup>(</sup>۱) روح المعاني ( ۲۸ / ۲۹ ) .

<sup>(</sup>۲) روح المعانى ( ۲۸ / ۷۰ ) .

٢ ـ وأما الجوابُ عن السُّؤالِ الثاني ، فإنه في الآيةِ الرابعةِ قدَّم الأسوة ؛ لأن الكلامَ يدور عليها ، وقد بيَّنها بقوله : ﴿ إِذْ قَالُواْ لِغَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأَلُوا لِعَوْمِهِمْ إِنَّا بُرَءَ وَأَلُ . . . ﴾ فكانتِ الخصلةُ هي محطَّ الاهتمامِ .

وأما في الآيتين الأخريين فلم يذكر الخصلة ، وإنما ذكر المؤتسى به فقد ، فقد معلى الأسوة ؛ لأن المؤتسى به هو محط الاهتمام .

لقد أطلق التأسِّي في هاتين الآيتين ليشمَل كلَّ الأمورِ الحسنةِ ، ولذا أكَّد في هاتين الآيتين أكثرَ ما أكد في الآية الأولىٰ ، فقد قال في الأولىٰ ؛ ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُرُ ﴾ ﴿ قَدْ كَانَ لَكُرُ ﴾ فقد قال : ﴿ لَقَدْ كَانَ لَكُرُ ﴾ فجاء باللام الواقعة في جوابِ القسم إضافةً إلىٰ (قد ) .

ثم أبدل في الآيةِ السادسةِ ، فقال : ﴿ لِمَن كَانَ يَرْجُواْ اللَّهَ وَالْيَوْمَ الْآخِرَ ﴾ وكذلك قال في آية الأحزاب ؛ للدلالة على أهمية التأسّي بهاؤلاء المصطفين ، والله أعلمُ .



قال تعالىٰ في سورةِ الممتحنةِ: ﴿ يَتَأَيُّهَا الَّذِينَ ءَامَنُوٓاْ إِذَا جَآءَكُمُ اَلْمُؤْمِنَاتُ مُهَاجِرَتِ فَالْمَتَحِنُوهُنَّ اللهُ أَعْلَمُ بِإِيمَنِهِنَّ فَإِنْ عَلِمْتُمُوهُنَّ مُؤْمِنَاتِ فَلا نَرْجِعُوهُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لاهُنَّ حِلُّهُمْ وَلاهُمْ يَجِلُونَ هُنَّ إِلَى الْكُفَّارِ لاهُنَّ حِلُّهُمْ وَلاهُمْ يَجِلُونَ هُنَّ إِلَى الممتحنة : ١٠].

## سؤالٌ

لماذا قال : ﴿ لَا هُنَّ حِلَّ لَمَّمُ ﴾ بالاسميةِ ، وقال : ﴿ وَلَا هُمَّ يَجِلُونَ لَمُنَّ ﴾ بالنعل ولم يجعلهما علىٰ نمطٍ واحدٍ ، فيقول مثلاً : ( لا هنَّ حلُّ لهم ولا هم حِلُّ لهن ) ، أو : ( لا هن يحللن لهم ولا هم يحلُّون لهن ) ؟

#### الجوابُ

من المعلوم أن الاسم يدل على الثبوت ، والفعل يدل على الحدوث والتغير ، فعبر عن المؤمنات بالاسم ؛ لأن الحكم لا يتغير بالنسبة إليهن ، ولا يجوز منهن التغيير .

وعبَّر عن الكفارِ بالفعل ؛ لأنه يتغير الحكم بتغيرهم بأن يسلموا .

فالحكمُ في حقهن ثابتٌ أبداً ، ومن الممكن أن يتغير الحكم بالنسبة إليهم إذا غيروا دينهم إلى الإسلام . جاء في ( روح المعاني ) : « ﴿ لَا هُنَّ حِلُّ لَمَّمْ وَلَا هُمْ يَعِلُونَ لَمُنَّ ﴾ الجملةُ الأولى الفرقةِ الثابتةِ وتحقق زوالِ النكاح في الأولِ .

والثانية: لبيانِ امتناعِ ما يستأنف ويستقبل من النكاح، ويُشعر بذُلك التعبير بالاسم في الأولىٰ والفعلِ في الثانيةِ .

وقال الطَّيبي في وجه اختلافِ التعبيرين: إنه أسندت الصِّفة المشبَّهة إلىٰ ضمير المؤمنات في الجملة الأولىٰ ؛ إعلاماً بأن هاذا الحكمَ ثابتٌ فيهن ، لا يجوز فيه الإخلالُ والتغييرُ من جانبهن .

وأسندَ الفعلَ إلى ضميرِ الكفارِ ؛ إيذاناً بأن ذلك الحكم مستمرُّ الامتناعِ في الأزمنةِ المستقبلةِ ، للكنه قابلٌ للتغييرِ باستبدالِ الهدى بالضلالِ »(١) .

<sup>(</sup>۱) روح المعاني (۲۸ / ۲۷).



قال تعالىٰ في سورة المرسلات: ﴿ اَنطَلِقُوۤاْ إِلَىٰ مَا كُنتُم بِهِۦ تُكَذِّبُونَ ﴿ اَنطَلِقُوۤاْ إِلَىٰ مَا كُنتُم بِهِۦ تُكَذِّبُونَ ﴿ اَنطَلِقُوۤاْ إِلَىٰ طَلِّ ذِى ثَلَاثِ شُعَبٍ ﴾ [ المرسلات: ٢٩ ـ ٣٠] .

## سؤالٌ

في سورةِ المرسلاتِ ذكرَ الله عقوبةَ الكافرين في الآخرةِ ، فقال : ﴿ اَنطَلِقُواْ إِلَىٰ مَا كُنتُم بِهِ عَنَكَدِّبُونَ ﴿ اَنظَلِقُواْ إِلَىٰ ظِلِّ ذِى تَلَاثِ شُعَبٍ ﴾ [ ٢٩ \_ ٣٠ ] وما بعدها .

ثم ذكر جزاءَ المتقين ، فقال : ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِ ظِلَالِ وَعُيُّونِ ۞ وَفَوَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ﴾ [ ٤١ ـ ٤٢ ] وما بعدها .

ثم عاد إلىٰ جزاءِ الكافرين ، فقال : ﴿ كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ قَلِيلًا إِنَّكُمْ تُجْرِمُونَ ۞ وَيَلُ يَوْمَهِذِ لِللَّهُ كُذِيبِكَ﴾ [٤٦ ـ ٤٧] وما بعدها .

فلِمَ ذاك ؟ ولِمَ لَم يذكر جزاء الكافرين في مكانٍ واحدٍ ؟ الجوابُ

ليس الأمرُ كما توهم السائلُ ، وإنما جرى ذكر أحداثِ السورةِ ومشاهدها في نمطِ معينِ ومنهجِ واضحٍ ، وذلك على النحو الآتي :

المشهد الأول في السورة بعد القسم بالمرسلات ، وما بعدها إنما هو في أحداث يوم القيامة ، وهو قوله : ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ فُرِجَتْ ﴿ فَإِذَا ٱلنَّجُومُ طُمِسَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلسَّمَاءُ فُرِجَتْ ﴿ وَإِذَا ٱلْمِبْلَاتُ مَا اللَّهُ مَا يُعْمَلُ اللَّهُ مَا يُعْمَلُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّاللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

وقال في جزاءِ المتقينَ : ﴿ إِنَّ ٱلْمُنَّقِينَ فِى ظِلَالٍ وَعُيُونٍ ۞ وَفَوَكِهَ مِمَّا يَشْتَهُونَ۞ . . . ﴾ .

ثم عاد إلىٰ تذكيرِ الناسِ في الدنيا ليتعظوا ، فقال : ﴿ كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ فَلِيلًا إِنَّكُمُ تُجُورُهُونَ ﴿ وَيُلُّ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ الللْمُواللَّهُ اللَّهُ اللْمُواللَّلْمُ ال

فقوله: ﴿ كُلُواْ وَتَمَنَّعُواْ ﴾ إنما هو تهديدٌ ووعيدٌ للكافرين في الدنيا ، فالتَّمتعُ القليلُ إنما هو في الدنيا ، وأما في الآخرةِ فليس لهم تمتعٌ ، لا قليلٌ ولا كثيرٌ .

ثم قال : ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَمُتُمُ ٱرْكَعُواْ لَا يَرْكَعُونَ ﴾ وهـٰذا إنما هو في الدنيا ، وليس في الآخرةِ ، وكذٰلك قوله : ﴿ فَبِأَيّ حَدِيثٍ بَعْـَدَهُ يُؤْمِنُونَ ﴾ .

فمنهج السورةِ واضحٌ بيِّنٌ ، وهو جارٍ على حسب جريان الأحداثِ مع التذكيرِ للاتِّعاظِ .



قال تعالىٰ في سورة الحجر: ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَكِمِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠].

## سؤالٌ

لماذا يخبر ربنا عن الملائكةِ بالتذكير أحياناً ، وبالتأنيث أحياناً أخرى ، فمرَّةً يقول : ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْكِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر: ٣٠] بالتذكير .

ومرةً أخرىٰ يقول : ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَاَئِكَةُ وَهُوَ قَايَهُمُ يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ ﴾ [آل عمران : ٣٩] بالتأنيثِ ؟

#### والجواب

إن في القرآنِ خطوطاً تعبيريةً في تذكيرِ وتأنيثِ الملائكةِ ، من ذٰلك :

ا \_ أن كلَّ أمرٍ يصدر إلى الملائكةِ يكون بصيغةِ المذكرِ ، وذلك نحو قوله : ﴿ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ نحو قوله : ﴿ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَوَلَه : ﴿ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَوَلَه : ﴿ أَنْبِتُونِي بِأَسْمَآءِ هَوَلَا يَامُونُ ، فلم يقل مثلاً :

( اسجدي ) ونحوه ، وذلك للتنصيص على أن الملائكة ليسوا إناثاً ، كما كان يعتقد أهل الجاهلية الذين حكى ٱلله عنهم ذلك بقوله : ﴿ وَجَعَلُوا الْمَلَكَمِكَةُ ٱلَّذِينَ هُمْ عِبَدُ ٱلرَّمْكَنِ إِنَاثًا أَشَهِ دُواْ خَلْقَهُمْ ﴾ [ الزخرف : ١٩ ] .

وغير ذلك من الآيات ، فإن الضميرَ (الواو) خاصٌ بالعقلاءِ الذكورِ ، بخلاف ما لو أمر بالتأنيثِ نحو : (اسجدي) فإنه يكون للأنثىٰ العاقلةِ وغيرها ، ولجماعةِ غير العاقلِ ذكوراً وإناثاً ، وذلك نحو : ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى النَّمْلِ أَنِ يَجِالُ أَوِينِ مَعَمُ وَٱلطَّيْرُ ﴾ [سبأ : ١٠] ، وقوله : ﴿ وَأَوْحَىٰ رَبُّكَ إِلَى ٱلنَّلِ أَنِ النَّلِ أَنِ النَّلِ اللَّهُ لِ أَنِ النَّلِ اللَّالِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْهُ اللَّهُ الللْهُ اللَّهُ اللللْهُ اللللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ اللْهُ الللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْهُ الللْ

٢ - كل فعل يقع بعد ذكر الملائكة يكونُ بصيغة المذكر ، وذلك نحو قوله : ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يَدَّخُلُونَ ﴾ [ النساء : ١٦٦ ] ، ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يَدَّخُلُونَ عَلَيْهِم مِن كُلِّ بَابٍ ﴾ [ الرعد : ٣٣ ] ، ﴿ وَٱلْمَلَتَهِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمِّدِ رَبِّهِم ﴾ وَالْمَلَتَهِكَةُ يُسَبِّحُونَ بِحَمِّدِ رَبِّهِم ﴾ [ الشورئ : ٥ ] ، ﴿ قُل لَوْ كَانَ فِي ٱلْأَرْضِ مَلَتِهِكَةٌ يَمْشُونَ مُظْمَينِينَ ﴾ [ الإسراء : ٩٥ ] .

فلم يقل : (والملائكة تشهد)، ولا : (والملائكة تسبح بحمد ربها) ولا نحو ذٰلك .

٣ - كلُّ وصف لهم بالاسم يكون بصورةِ المذكرِ ، وذلك نحو قوله : ﴿ وَلَا ٱلْمَلَتِكَةُ ٱللَّقَرَبُونَ ﴾ [ النساء : ١٧٢ ] ، ﴿ فَقَعُواْ لَمُ سَجِدِينَ ﴿ وَلَا ٱلْمَلَتِكَةُ ٱللَّقَرَبُونَ ﴾ [ النساء : ١٧٣ ] ، ﴿ فَقَعُواْ لَمُ سَجِدِينَ ﴿ وَالْمَلَتِكَةُ بَاسِطُوۤ اللَّهِيهِ مِنْ الانعام : ٩٣ ] ، ﴿ عِنْسَةِ النحو مَن ٱلْمَلَتُ وَمُ الْمَلَتُ وَمُ الْمَلَتُ وَمُن الْمَلَائكة مسومة ) ، فلم يقل مرة نحو : ( الملائكة المقربة ) ، أو ( من الملائكة مسومة ) .

٤ - كلُّ فعلِ عبادةٍ يكون بلفظِ التذكيرِ ؛ لأن ذٰلك أكملُ ، وذٰلك نحو : ﴿ فَسَجَدَ ٱلْمَلَيْ كُهُمُ أَجْمَعُونَ ﴾ [الحجر : ٣٠] ، ﴿ لَا يَعْصُونَ ٱللهَ مَا أَمَرَهُمْ ﴾ [التحريم : ٦] .

إذا كان ثمة أمرٌ أشد من آخر ، كأن يكون موقفا عذاب أحدهما أشدُّ من الآخرِ ، جيء بما هو أشدُّ بالتذكير للدلالة على قوة الأمرِ وشدته ، وذلك نحو قوله : ﴿ وَلَوْ تَـرَىٰ إِذْ يَـتَوَفَى ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ ٱلْمَكَ إِنَّ يَـتَوَفَى ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ ٱلْمَكَ مَـكَ يُصَرِيونَ ﴿ وَلُو تَـرَىٰ إِذْ يَـتَوَفَى ٱلَّذِينَ كَ فَرُواْ ٱلْمَكَ مَـكَ لَهُ يَعَرِيونَ ﴾ [ الأنفال : ٥٠ ] .

وقوله : ﴿ فَكَيْفَ إِذَا تَوَفَّتُهُمُ ٱلْمَلَتَمِكَةُ يَضْرِبُونَ وُجُوهَهُمْ وَأَدْبَــُرَهُمْ ﴾ [ محمد : ۲۷ ] .

فجاء بآية الأنفالِ بالتذكير ﴿ يَتَوَفَى ﴾ ، وبآية محمد ﷺ بالتأنيثِ ﴿ وَوَفَعَةُ بِدرٍ .

ثم إنه قال : ﴿ وَذُوقُواْ عَذَابَ ٱلْحَرِيقِ ﴾ ولم يقل مثل ذٰلك في آيةِ محمَّدٍ ﷺ كما أنها ليست في سياقِ حربٍ ، فجاء بما هو أشدُّ بصيغةِ المذكِّرِ .

آ - في موقفِ البُشْرىٰ يأتي بصيغةِ المؤنثِ ، فلم تأتِ البشرىٰ بصيغةِ المؤنثِ ، فلم تأتِ البشرىٰ بصيغةِ التذكير ، وذٰلك نحو : ﴿ فَنَادَتُهُ ٱلْمَلَتَ كُهُ وَهُو قَايَهُم يُصَلِّى فِي ٱلْمِحْرَابِ أَنَّ ٱللهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيَىٰ ﴾ [ ٣٩ ] ، ﴿ وَإِذْ قَالَتِ ٱلْمَلَيْكَةُ يَكُمْرِيمُ إِنَّ ٱللهَ ٱصَطَفَىٰكِ وَطَهَرَكِ وَأَصْطَفَنْكِ عَلَىٰ نِسَآءِ ٱلْعَلَمِينِ ﴾ [ آل عمران : ٤٢ ] .

وانظر كيف جاء في موقفِ الشِّدةِ بالتَّذكيرِ في قوله : ﴿وَيَوْمَ تَشَقَّقُ

ٱلسَّمَاءُ بِٱلْغَمَيْمِ وَنُزِّلَ ٱلْمَلَيِّكَةُ تَنزِيلًا ﴿ ٱلْمُلُكُ يَوْمَبِيدٍ ٱلْحَقُّ لِلرَّحْمَنِ وَكَانَ يَوْمًا عَلَى ٱلْكَيْفِرِينَ عَسِيرًا ﴾ [ الفرقان : ٢٥ - ٢٦ ] .

وفي موقفِ البُشرىٰ بالتَّأنيثِ ، في قوله : ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ قَالُواْ رَبُّنَا ٱللَّهُ ثُمَّ ٱسْتَقَدَّمُواْ تَتَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَتِيكَةُ ٱلَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَٱبْشِرُواْ بِٱلْجُنَّةِ ٱلْمَاتِيكَةُ ٱللَّا تَخَافُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَٱبْشِرُواْ بِٱلْجُنَّةِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهِ عَلَى اللَّهِ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ الللللَّهُ الللللللللِّلْمُ اللللللِلْمُ اللللِّلْمُ اللللْمُولِ اللللِّلَا اللللللللِي الللللْمُ الللللَّهُ اللللْمُ الللللْم

فقال في الأولىٰ: ﴿ وَنُزِلَ الْمُلَيَهِكَةُ ﴾ ، وقال في آيةِ البشرىٰ: ﴿ تَــَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ ٱلْمَلَيَهِكَ أَنَهُ ﴾ .

قد تقول: لكنَّ الملائكةَ بشرت سيدنا إبراهيم، وكان الفعلُ الذي أُسند إليهم بصيغةِ التذكيرِ، قال تعالىٰ: ﴿ وَبَشَرُوهُ بِغُكَمٍ عَلِيمٍ ﴾ [ الذاريات: ٢٨].

فنقول: إنه لم يرد ذكرٌ للملائكةِ في هـٰـذهِ القصةِ ، بل ورد ذكر الضَّيف ، قال تعالىٰ : ﴿ هَلْ أَنْكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴾ [ ٢٤ ] . فأسندَ القولَ إلىٰ الضَّيفِ ، ولم يُسنده إلىٰ لفظِ الملائكةِ .



قال تعالىٰ في سورة البقرة: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ﴾ [ البقرة : ١٨٠ ] .

## سؤالٌ

قال تعالىٰ: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ﴾ [البقرة: ١٨٠]. بالفعل ﴿ حَضَرَ﴾ .

وقال في موطنِ آخرَ : ﴿ حَنَّىٰۤ إِذَا جَآءَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ تَوَفَّتُهُ رُسُلُنَا﴾ [الأنعام : ٦١] . بالفعلِ ﴿ جَآءَ﴾ ، فما الفرقُ بينهما ؟

#### الجواب

إن الحضور نقيضُ المغيب والغيبةِ ، وهو بمعنىٰ الشُّهودِ ، وهو يختلف عن المجيءِ ، وإيضاحُ ذُلك أنك تقول : (كنت حاضراً إذ كلَّمه أبوك) فهاذا ليس معناه أني كنت قادماً حين كلَّمه ، بل معناه : كنت موجوداً حين كلَّمه أبوك .

وتقول : (كنت حاضراً مجلسهم ) أي : شاهداً مجلسهم ، لست غائباً ، وليس معناه : كنت قادماً إلى مجلسهم .

ونقول: ( ٱلله الحاضر في كلِّ مكانٍ ) أي الموجودُ في كلِّ مكانٍ . [ بعلمه ] ، وليس معناه: ( ٱلله القادمُ في كلِّ مكانٍ .

ولذا لا يصحُّ أحياناً وضع إحدى الكلمتين مكانَ الأخرى .

ففي قوله تعالىٰ في السدِّ الذي صنعه ذو القرنين مثلاً : ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعَدُ رَقِي جَعَلَهُ دَكَّاءً ﴾ [ الكهف : ٩٨ ] لا يصحُّ أن يقال للمعنىٰ نفسه : ( فإذا حضر وعد ربي جعله دكّاء ) فإن الوعد \_ وهو القيامةُ أو غيرها \_ ليس موجوداً في ذلك الوقتِ بل سيأتي .

وفي قوله: ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ ٱللَّنُّورُ ﴾ [ هود: ٤٠] لا يصحُّ أن يقال للمعنىٰ نفسه: (حتىٰ إذا حضر أمرنا) فكأنه كان موجوداً في مكان آخر، ثم حضر، بل هو سيأتي في حينه، فإن الحضور يُقال لما هو موجودٌ.

وأما المجيء فيحتمل الأمرين: المجيءُ بعد أن لم يكن موجوداً أصلاً ، أو كان موجوداً في مكانٍ ، ثم قدم إلىٰ مكانٍ آخرَ .

قال تعالىٰ : ﴿ فَإِذَا جَآءَ وَعُدُ ٱلْآخِرَةِ جِنْنَا بِكُمْ لَفِيفًا ﴾ [ الإسراء : ١٠٤ ] .

ولا يصحُّ أن يقال للمعنىٰ نفسه : ( فإذا حضر وعد الآخرة ) .

ونحوه كثير ، وذلك نحو قوله : ﴿ كُلَّ مَا جَآءَ أُمَّةً رَّسُولُمَا كَذَّبُوهُ ﴾ [المؤمنون : ٤٤] ، وقوله : ﴿ يَتَأَهْلَ ٱلْكِئْبِ فَدْ جَآءَكُمْ رَسُولُنَا يُبَيِّنُ لَكُمْ عَلَى فَتَرَّمِ مِنَ ٱلرُّسُلِ أَن تَقُولُواْ مَا جَآءَنَا مِنْ بَشِيرٍ وَلا نَذِيرٍ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ فَقَدْ جَآءَكُم بَشِيرٌ وَنَذِيرٌ ﴾ [المائدة : ١٩]، فذلك ونحوه لا يصحُ إبدال : (حضر) فيه بـ : (جاء).

ونعود إلىٰ الاستعمالِ القرآني لهاذين الفعلين في نحوِ : ﴿ حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ ﴾ و : ﴿ جَآهَ أَحَدَكُمُ ﴾ .

فالقرآنُ يستعمل حضورَ الموتِ مع الوصايا والأحكامِ ، أما مجيءُ الموتِ فيستعمله لذكر ما يتعلقُ بالموتِ ، أو ما يتعلق بالناسِ وأحوالهم فيه ، أو فيه وفيما بعده .

وإيضاحُ ذٰلك أنه قال في حضورِ الموتِ : ﴿ أَمْ كُنتُمْ شُهَدَآءَ إِذْ حَضَرَ يَعْقُوبَ الْمَوْتُ إِذْ قَالَ لِبَنِيهِ مَا تَعَبُدُونَ مِنْ بَعْدِى قَالُواْ نَعَبُدُ إِلَىٰهِكَ وَ إِلَهُ ءَابَآبِكَ إِبْرَهِ عَمْ وَإِسْمَنِعِيلَ وَإِسْمَا وَنِعِدًا وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ ﴾ [ البقرة : ١٣٣] .

فلم يذكر شيئاً يتعلق بالموتِ ، وإنما هو ذكر لوصية يعقوبَ لبنيه عند حضورِ الوفاةِ .

وقال: ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِن تَرَكَ خَيْرًا ٱلْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَٱلْأَقْرَبِينَ بِٱلْمَعُرُوفِ حَقًّا عَلَى ٱلْمُنَّقِينَ شَى فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّهَ ۚ إِثْمُهُ عَلَى ٱلْذِينَ يُبَدِّلُونَهُ وَاللَّهُ اللهِ مَعْدُ فَإِنَّهَ آ إِثْمُهُ عَلَى ٱلَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ وَاللهِ وَ البقرة : ١٨٠ - ١٨١] .

وقال : ﴿ شَهَدَهُ بَيْنِكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْتُ حِينَ ٱلْوَصِيَّةِ ٱثْنَانِ ذَوَاعَدْلِ مِنكُمْ أَوْ ءَاخَرَانِ مِنْ غَيْرِكُمْ إِنْ أَنتُمْ ضَرَيْئُمَ فِي ٱلْأَرْضِ فَأَصَلَبَتْكُم مُصِيبَةُ ٱلْمَوْتُ تَحْيِسُونَهُمَا مِنْ بَعْدِ ٱلصَّلَوْةِ فَيُقْسِمَانِ بِٱللَّهِ إِنِ ٱرْتَبَّتُمْ لَا نَشْتَرِى بِهِ عَثَمَنَا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرُّنِ ﴾ [المائدة : ١٠٦].

وهاذه كما ترى في الوصايا ، وليست في ذكرِ ما يتعلق بالموتِ ، فكأن الموتَ يكون شاهداً مع مَن يشهدُ .

وقال : ﴿ إِنَّمَا ٱلتَّوْكِةُ عَلَى ٱللَّهِ لِلَّذِينَ يَعْمَلُونَ ٱلسُّورَ بِجَهَالَةِ ثُمَّ يَتُوبُونَ

مِن قَرِيبٍ فَأُوْلَنَهِكَ يَتُوبُ اللَّهُ عَلَيْهِمُّ وَكَاكَ اللَّهُ عَلِيمًا حَكِيمًا ﴿ وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِللَّذِينَ يَعْمَلُونَ السَّيِّعَاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ إِنِي تُبْتُ الْكَنَ وَلَا الَّذِينَ يَمُوتُوكَ وَهُمُ كُفَّارُ ﴾ [النساء: ١٧ ـ ١٨].

وهـٰذا في حكم التوبة وأوانها ، وأنها ليست عند حضورِ الموتِ ، فليس في هـٰذه الآياتِ شيءٌ يتعلق بالموتِ ، أو بحالةِ المتوفَّىٰ فيه .

وقال في مجيء الموتِ: ﴿ وَهُوَ ٱلْقَاهِرُ فَوْقَ عِبَادِهِ ۗ وَيُرْسِلُ عَلَيْكُمْ حَفَظَةً حَفَظَةً حَقَظَةً حَقَظَةً اللهُ مَا يُفَرِّطُونَ ﴿ اللهُ اللهُ مَوْلَلُهُمُ الْمَوْمَ وَلَا لَهُ مُولَلُهُمُ الْمَوْمَ وَلَا لَهُ اللهُ مَوْلَلُهُمُ الْمَوْمَ وَهُو أَسْرَعُ ٱلْخَسِينِ ﴾ [الأنعام: ٦١ - ٦٢].

فذكر أمراً يتعلَّقُ بالموتِ وحالتِهِمْ فيه ، وأنهم يُردُّون إلىٰ ربِّهِمْ بعد ذلكَ .

وقال: ﴿ حَتَىٰ إِذَا جَآءَ أَحَدَهُمُ ٱلْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ٱرْجِعُونِ ﴿ لَعَلِّى أَعْمَلُ صَلِيحًا فِيمَا تَرَكُنُ كُلَّ إِنَّهَا كَلِمَةُ هُوَ قَآبِلُهَا وَمِن وَرَآبِهِم بَرْزَحُ إِلَى يَوْمِ يُبْعَثُونَ ﴿ فَإِذَا نَفِحَ فِي فِيمَا تَرَكُنُ كُلَّ أَنْسَابَ كَلِمَةُ هُوَ قَآبِلُهَا وَمِن وَرَآبِهِم بَرْزَحُ إِلَى يَوْمِ يُبَعَثُونَ ﴿ فَإِذَا نَفِحَ فِي اللَّهُ مَا تَكُونَ كُلَّ أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَ بِيدِ وَلَا يَتَسَاءَ لُونَ ﴾ أَلْتُهُمْ يَوْمَ بِيدِ وَلَا يَتَسَاءَ لُونَ ﴾ أَلْتُهُمْ اللَّهُ فَاللَّهُ أَنْسَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَ بِيدِ وَلَا يَتَسَاءَ لُونَ ﴾ أَلَى مَا بعدها .

فذكر أنه إذا جاء أحدَهم الموتُ سأل ربه أن يُعيده لعلَّه يعمل صالحاً ، فقد ذكر شأنَ المتوفَّىٰ من هـُؤلاءِ ، ثم ذكر بعده أموراً تتعلَّقُ بالقيامةِ .

وقال : ﴿ وَجَآءَتْ سَكْرَهُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَالِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ يَحِيدُ ﴿ وَجَآءَتْ سَكْرَهُ ٱلْمَوْتِ بِٱلْحَقِّ ذَالِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ يَحِيدُ ﴿ وَ اللَّهِ وَالْصَوْرِ اللَّهِ مَا الْوَعِيدِ ﴿ وَ اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهِ مَا اللَّهُ وَشَهِيدُ ﴾ [ ق : ١٩ - ٢١ ] .

فقد ذكر أمراً يتعلَّق بالموتِ ، وهو أن الميتَ كان يهرب منه ، ثم ذكر ما بعد الموتِ من أحوالِ القيامةِ .

فاتَّضح أن مجيءَ الموتِ يستعمله القرآنُ لما يتعلَّق بالموتِ ، أو بحالِ الميتِ فيه ، أو فيه وفيما بعده .



قال تعالىٰ في سورة سبأ: قال تعالىٰ في سليمانَ عَلَيْتَ إِلَّ فَلَمَّا وَفَلَمَّا عَلَيْتَ الْمُ فَلَمَّا عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ ٱلْأَرْضِ تَأْكُلُ مِنسَأَتُمُ فَلَمَّا خَرَ وَضَيِّتُ الْمُونَ الْفَيْبَ مَالِبَثُواْ فِي الْعَذَابِ ٱلْمُهِينِ ﴿ [سبأ: ١٤].

## سؤالٌ

يُقال: إن المنسأة هي العصا، فلماذا استعمل هنا المنسأة دون العصا، في حين استعمل العصامع موسى، قال تعالى على لسان موسى: ﴿ قَالَ هِيَ عَصَاىَ أَتَوَكَّؤُا عَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِى ﴾ [طه: ١٨]؟

## الجوابُ

المنسأةُ هي العصا العظيمةُ ، التي تكون مع الراعي يزجر بها البعيرَ ؛ ليزداد سيراً ، واشتقاقها من النَّسْءِ ، وفعله : نسأ .

ومن معاني النسءِ : التأخيرُ في الوقتِ ، ومنه النسيئة وهو : البيعُ بالتأخيرِ . و : ( نسأ ٱلله في أجله ) أي أخَّره وزاد فيه . والنسءُ أيضاً : زجرُ الناقةِ ليزداد سيرها ، ونسأها : دفعَها في السيرِ وساقها (١) .

واستعمالها مع سليمانَ هو المناسبُ ؛ لأنها كأنها نسأت في حكمه وأجله ، وكانت كأنها تزجرُ الجنَّ وتسوقهم إلىٰ العملِ ، فهي أنسب من العصا ، فقد أفادت معنيي النَّسْء : الزِّيادة في الأجلِ ، والزَّجرِ للسَّوقِ ، يدلُّ علىٰ ذلكَ قولُه تعالىٰ : ﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبِيَّنَتِ اللَِّيْ أَن لَوْ كَانُواْ يَعَلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لِيَّوْا فِي الْعَلَىٰ وَلُهُ تعالىٰ : ﴿ فَلَمَّا خَرَّ تَبِيَّنَتِ اللَِّيْ أَن لَوْ كَانُواْ يَعَلَمُونَ الْغَيْبَ مَا لِيَّوْا فِي الْعَدَابِ الْمُهِينِ ﴾ .

فالمنسأة هي التي كانت تسوقهم إلى العمل ؛ لأنهم يظنون أن سليمان عَلَيْتَكِلاً لا يزال حيًا .

وأما استعمال العصا مع موسى فهو الأنسب ، فإن الغنم لا تحتاج إلى عصا عظيمة لسوقها .

كما أنه استعملها في مقام الرَّأفةِ بالحيوانِ والرحمةِ به ، فقد قال : ﴿ أَتَوَكَّوُ أَعَلَيْهَا وَأَهُشُّ بِهَا عَلَىٰ غَنَمِى ﴾ أي : يخبط بها أوراق الشَّجر ؛ لتأكله الماشيةُ فلا يناسب استعمال المنسأةِ ، فناسبَ كلُّ تعبيرِ مكانَه .

<sup>(</sup>١) انظر: لسان العرب (نسأ).



قال تعالىٰ في سورة البقرة: ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُونَ ﴾ [البقرة: ٢٣٦]. وقوله: ﴿ لَكِنْ الْمُعَالَمُ مُجُنَاحُ ﴾ [البقرة: ١٩٨].

# سؤالٌ

ما الفرقُ بين قوله تعالىٰ : ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُو ﴾ [البقرة: ٢٣٦] وقوله : ﴿ لَا جُنَاحَ ﴾ [البقرة: ٢٣٦]

الجوابُ : إن قوله : ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُو ﴾ جملةٌ اسميةٌ ، وقوله : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُو ﴾ جملةٌ اسميةٌ ، وقوله :

والجملةُ الاسميةُ أقوى وأثبتُ من الفعليةِ.

ثم إن ( لا ) تفيدُ توكيدَ النفي ، وذلك أنها متضمنةٌ معنىٰ : ( من ) الاستغراقيةِ ، يقول النحاةُ : وهي نظيرُ : ( إنّ ) في توكيدِ الإيجابِ (١٠ ، وهي آكد من ( ليس ) .

<sup>(</sup>۱) انظر: ابن الناظم (۷۶)، الهمع (۱/ ۱۶۶)، التَّصريح (۱/ ۲۲۰)، جواهر الأدب(۱۲۰).

ومعنىٰ هاذا أن قولَه : ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُو ﴾ آكدُ وأقوىٰ وأثبتُ من قوله : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ ﴾ .

ويوضِّح ذٰلك الاستعمالُ القرآنيُّ للعبارتين ، فإنه يستعمل : ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُمُ ﴾ فيما هو أهمُّ من المواطنِ التي تستعمل فيها : ﴿لَيْسَ عَلَيْكُمُ جُنَاحُ ﴾ فهو يستعملها في أمورِ العباداتِ ، وفي تنظيمِ شؤونِ الأسرةِ ، وفي الأمورِ المهمةِ علىٰ العموم .

وأما قوله : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ ﴾ فإنه يستعمله فيما هو دون ذلك من أمورِ الحياةِ ، وما هو أقلُّ أهميةً علىٰ العموم .

قال تعالىٰ : ﴿ فَمَنْ حَجَّ ٱلْبَيْتَ أَوِ ٱعْتَمَرَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِ أَن يَطَّوَفَ بِهِمَأَ﴾ [البقرة : ١٥٨] ، وهاذا أمرٌ يتعلقُ بالعبادةِ .

وقال : ﴿ وَإِنْ أَرَدَتُمْ أَن تَسْتَرْضِعُوٓا أَوْلَندَكُرُ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمُ إِذَا سَلَمْتُم مَّا ءَانَيْتُم بِالْمَعُرُونِ ﴾ [ البقرة : ٣٣٣ ] ، وهلذا يتعلَّقُ بتنظيمِ الأسرةِ ، وحقوقِ كلِّ من الزوجين .

وقال: ﴿ وَٱلَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ مِنكُمْ وَيَذَرُونَ أَزْوَجَا يَتَرَبَّصْنَ بِأَنفُسِهِنَ أَرْبَعَةَ أَشْهُرِ وَعَشْرًا ۚ فَإِذَا بَلَغَّنَ أَجَلَهُنَ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا فَعَلَّنَ فِي آَنفُسِهِنَ بِٱلْمَعُمُوثِ ﴾ [البقرة: ٢٣٤].

وقال : ﴿ لَا جُنَاحَ عَلَيْكُورَ إِن طَلَقْتُمُ ٱلنِسَآةَ مَا لَمْ تَمَسُّوهُنَّ أَوْ تَغْرِضُوا لَهُنَّ فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُعْرِفِ تَعَلَى ٱلْمُعْرِفِ قَدَرُمُ مَتَعًا بِٱلْمَعُرُفِ حَقًا عَلَى فَرِيضَةً وَمَتِّعُوهُنَّ عَلَى ٱلْمُعْرِفِ حَقَّا عَلَى أَلْمُعْرِفِ تَنْظَيمِ الْأُسرةِ ، وفي ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [ البقرة : ٣٣٦ ] ، وهي كما ترى في شؤونِ تنظيمِ الأسرةِ ، وفي الحقوقِ والواجباتِ .

وأما قوله : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ ﴾ فيستعمله فيما هو أقلُّ شأناً من أمورِ الحياةِ كما ذكرت .

قال تعالىٰ : ﴿ لَيْسَ عَلَى ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّلِحَدْتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا ﴾ [ المائدة : ٩٣ ] .

وقال : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَدْخُلُواْ بُيُوتًا غَيْرَ مَسْكُونَةِ فِيهَا مَتَنَعُ لَكُمْ ۗ ﴾ [النور : ٢٩] .

وقال : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ أَن تَأْكُلُواْ جَمِيعًا أَوْ أَشْتَاتًا ﴾ [النور: ٦١] .

وقال : ﴿ إِلَّا ۚ أَن تَكُونَ تِجَدَرةً حَاضِرَةً تُدِيرُونَهَا بَيْنَكُمْ فَلَيْسَ عَلَيْكُورُ جُنَاحُ أَلَّا تَكُنُبُوهَا ﴾ [ البقرة : ٢٨٢ ] .

فأنت ترى أنه استعملها فيما هو أقلُّ أهميةً مما قبلها .

قد تقول: ولكنه قال: ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَكُمْ أَن تَبْنَغُواْ فَضَلَا مِن زَيِّكُمْ خُنَكُمُ أَن تَبْنَغُواْ فَضَلَا مِن زَيِّكُمْ فَإِذَا أَفَضْتُم مِنْ عَرَفَاتٍ فَأَذْكُرُواْ اللّهَ عِندَ ٱلْمَشْعَرِ الْحَكَامِ ﴾ [ البقرة: ١٩٨ ] ، وهاذا يتعلَّق بأمورِ العباداتِ .

فنقول: كلا، وإنما هو يتعلَّقُ بالتجارةِ في موسمِ الحجِّ، فإنه قال: إنه لا مانعَ من التِّجارةِ وابتغاءِ الرِّزقِ في الحجِّ .

ويوضِّح ذٰلك استعمالُ كلِّ من التعبيرينِ في آيتينِ متتابعتينِ ، وهما قوله : ﴿ وَإِذَا ضَرَبْنُمُ فِي ٱلْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ أَنَ نَقَصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوْةِ إِنَّ خِفْنُمُ أَن يَقْصُرُواْ مِنَ ٱلصَّلَوْةِ إِنَّ خِفْنُمُ أَن يَقْطِئُكُمُ ٱلِّذِينَ كُفُرُواْ ﴾ [ النساء : ١٠١ ] .

وقوله في الآيةِ بعدها: ﴿ وَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ إِن كَانَ بِكُمْ أَذَى مِن مَطَرٍ أَوْ كُنتُم مَرْضَىٰ أَن تَضَعُوٓا أَسْلِحَتَكُمُ وَخُذُوا حِذْرَكُمُ ﴾ [النساء: ١٠٢].

فقال في الآيةِ الأولىٰ : ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُرْ جُنَاحٌ ﴾ ، وقال بعدها : ﴿ وَلَا جُنَاحٌ عَلَيْكُمْ مُنَاحٌ عَلَيْكُمْ ﴾ .

ذٰلك أن الآيةَ الأولىٰ في السَّيرِ في الأرضِ للتجارةِ أو غيرها ، فقال : ﴿ فَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحُ ﴾ .

أما الآيةُ الثانية ففي الجهادِ ، يدلُّ علىٰ ذلك قولُه : ﴿ أَن تَضَعُوا آسُلِحَتَكُمُ ۗ ﴾ ، وقولُه : ﴿ وَخُذُوا حِذْرَكُمْ ﴾ ، فقال : ﴿ وَلا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ ﴾ فدلً ذلك علىٰ ما ذكرناه ، وألله أعلمُ .



## سؤالٌ :

ما الفرق بين الكَرهِ والكُرهِ ؟

#### الجوابُ

قيل: هما واحدٌ، وقيل: الكُره بالضَّمِّ اسمُ مفعولٍ؛ أي مكروهٍ كالخُبز بمعنىٰ المخبوز، والكَره بالفتح المصدر(١).

وقيل: « الكره ـ بفتح الكاف ـ المشقة التي تنال الإنسان من خارج فيما يُحمل عليه بإكراه .

والكُره \_ بضم الكاف \_ ما يناله من ذاته وهو يعافه "(٢) .

وجاء في (البحرِ المحيطِ): «وقيل: الكُره بالضمِّ ماكرهه الإنسانُ ، والكره بالفتح ما أُكره عليه »(٣).

وعلىٰ هـٰـذا المعنىٰ جرىٰ استعمالُ القرآنِ .

<sup>(</sup>١) انظر: البحر المحيط (٢/ ٣٦٢ ـ ٣٧٩).

<sup>(</sup>٢) المفردات في غريب القرآن (كره).

<sup>(</sup>٣) البحر المحيط (٢/ ٣٦٢).

فإنه يستعمل الكره - بفتح الكاف - لما ينال الإنسان من الخارج من مشقة ، ولذا يقابله بالطُّوع .

قال تعالىٰ: ﴿ وَلَهُ وَ أَسْلَمَ مَن فِي ٱلسَّمَوَاتِ وَٱلْأَرْضِ طَوَعَا وَكَرَهَا﴾ [آل عمران: ٨٣].

وقال : ﴿ قُلْ أَنفِقُواْ طَوْعًا أَوْ كَرْهَا لَّن يُنَقَبَّلَ مِنكُمٌّ ﴾ [التوبة: ٥٣] .

وقال : ﴿ وَلِلَّهِ يَسْجُدُمَن فِي ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ طَوْعَا وَكَرْهَا ﴾ [ الرعد : ١٥ ] .

وقال : ﴿ فَقَالَ لَمَا وَلِلْأَرْضِ أَنْيِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهَا ﴾ [ فصلت : ١١ ] .

ولم يقابلِ الطُّوعَ بالكُرهِ بضمِّ الكافِ .

وقال : ﴿ يَكَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ لَا يَحِلُّ لَكُمْ أَن تَرِثُواْ ٱلنِّسَآءَ كَرَهَا ﴾ [النساء: ١٩] ، أي : بالإكراهِ .

وكلُّ ذٰلك يدلُّ علىٰ ما يناله من المشاقِّ من الخارجِ ، وما يُكره عليه .

في حينِ قال : ﴿ كُتِبَ عَلَيْكُمُ ٱلْقِتَالُ وَهُوَ كُرُهُ لَكُمُ ﴾ [البقرة : ٢١٦] ، أي : إن كرهَ القتالِ أمرٌ يعودُ إلىٰ الطبعِ ، فإن القتالَ مكروهٌ للإنسانِ .

وقال : ﴿ وَوَصَّيْنَا ٱلْإِنسَنَ بِوَالِدَيْهِ إِحْسَنَا حَمَلَتَهُ أَمَّهُم كُرْهُمَا وَوَضَعَتْهُ كُرْهَا ﴾ [ الأحقاف : ١٥ ] .

والحملُ والوضعُ مشقَّتان تنالان المرأة ، وهما مكروهان لها ؛ لما فيهما من آلام الحملِ والوضع والمشقةِ فيهما .



## سؤالٌ

ما الفرق بين النبأ والخبر ؟

### الجوابُ

النبأ: أهمُّ من الخبرِ وأعظمُ ، جاء في ( المفرداتِ ) للرَّاغبِ : « النبأ : خبرٌ ذو فائدةٍ عظيمةٍ ، يحصلُ به علمٌ ، أو غلبةُ ظنِّ » (١) .

وكذٰلك استعملها القرآن ، قال تعالىٰ : ﴿ عَمَّ يَتَسَآ اَلُونَ ۞ عَنِ ٱلنَّبَالِ النَّبَا : ١ - ٢ ] .

وقال : ﴿ قُلُ هُوَ نَبُوُّا عَظِيمُ ۞ أَنتُمْ عَنْهُ مُعْرِضُونَ ﴾ [ صَ : ٦٧ ـ ٦٨ ] .

ولم يستعمل ( الخبر ) بصورةِ الإفرادِ إلا في قصةِ موسىٰ في قوله :

﴿ إِذْ قَالَ مُوسَىٰ لِأَهْلِهِ ۚ إِنِّ ءَانَسْتُ نَارًا سَتَاتِيكُمْ مِّنْهَا بِخَبَرٍ ﴾ [ النمل : ٧ ] ، وقوله :

﴿ قَالَ لِأَهْلِهِ ٱمْكُثُوا إِنِّ ءَانَسْتُ نَارًا لَّعَلِّيٓ ءَاتِيكُمْ مِنْهَا بِخَبَرٍ ﴾ [ القصص: ٢٩].

ولا شكَّ أن الخبرَ الذي بغاه موسىٰ لا يرقىٰ إلىٰ أهميةِ النبأِ العظيم .

<sup>(</sup>١) المفردات (نبأ).

ومن الملاحظِ أن القرآنَ لم يستعملْ لأخبارِ الماضينَ من الرُّسل ، أو غيرهم إلا الأنباءَ .

قال تعالىٰ : ﴿ وَلَقَدْ جَآءَكَ مِن نَّبَإِيْ ٱلْمُرْسَلِينَ ﴾ [ الأنعام : ٣٤ ] .

وقال : ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمُ نَبَوُّا ٱلَّذِينَ مِن قَبَلِكُمْ قَوْمِ نُوجٍ وَعَادِ وَثَمُودَ ﴾ [ إبراهيم : ٩ ] .

وقال : ﴿ وَلَنَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بِعَدَحِينٍ ﴾ [ ص : ٨٨ ] .

وقـــال : ﴿ وَكُلَّا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَآءِ ٱلرُّسُلِ مَا نُثَيِّتُ بِهِ، فَوَادَكَ ﴾ [ هود : ١٢٠ ] .

وقال : ﴿ وَلَقَدْ جَاءَهُم مِّنَ ٱلْأَنْبُ آءِ مَا فِيهِ مُزْدَجَرُ ﴾ [ القمر : ٤ ] .

قد تقول: ولكنه استعمل الأخبارَ في أمر يدلُّ على عظيمِ أهميتها، فقد قال ربنا: ﴿ وَلَنَبْلُونَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّهِينِ وَلَنَبْلُونَّكُمْ حَتَّى نَعْلَمَ الْمُجَهِدِينَ مِنكُرُ وَالصَّهِينِ وَبَنْلُوا أَخْبَارَكُمُ ﴾ [ محمد: ٣١] .

فنقول: إن هاذا يدلُّ على عظيم البلاء ، فإنه إذا بلا الأخبارَ مع أنها أيسرُ من الأنباء فهو سيبلو الأنباء من باب أولى ، فإنه إذا بلا اليسيرَ فإنه سيبلو العظيم من باب أولى ، ولو قال: (ونبلو أنباءكم) لم يدل على أنه يبلو الأخبارَ ، بل هو سيتركها ؛ لأنها أهونُ ، فلما ذكر أنه يبلو الهيِّنَ دلَّ على أنه يبلو العظيم ولا شكَّ .

وقد تقول: وللكنه ذكرَ الأخبارَ في الأمورِ العظيمةِ ، وهي الآخرةُ ، فقد قال:

﴿ إِذَا زُلْزِلَتِ ٱلْأَرْضُ زِلْزَا لَهَا آ وَأَخْرَجَتِ ٱلْأَرْضُ أَثْقَالَهَا ﴿ وَقَالَ ٱلْإِنسَانُ مَا لَمَا اللَّهِ الْأَرْضُ زِلْزَا لَهَا اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ ال

فنقول : هاذا يدلُّ على عظمِ ما سيكون في اليومِ الآخر ، فهاذه هي الأخبارُ ، فما بالك بالأنباءِ ؟ !

فإنه ستحدث أمورٌ أكبرُ وأعظمُ من الزَّلزلةِ ، من مثل قولِهِ : ﴿ إِذَا السَّمَآءُ اَنفَطَرَتْ ﴾ [ الانفطار : ١ - ٣ ] .

ومن مثل قولِهِ : ﴿ وَبُسَّتِ ٱلْجِبَالُ بَسَّا ۞ فَكَانَتْ هَبَآءُ مُنْبَثًا ﴾ [الواقعة : ٥ - ٦] .

وقولِهِ : ﴿ فَإِذَا ٱنشَقَّتِ ٱلسَّمَآءُ فَكَانَتُ وَرُدَةً كَٱلدِّهَانِ ﴾ [ الرحمان : ٣٧ ] ، وغير ذٰلك من الأمورِ العظيمةِ .

وهاذا تحذيرٌ عظيمٌ ، فإذا كانت هاذه هي الأخبارَ ، فما بالك بالأنباء ؟



#### سؤالٌ

العدد في القرآنِ الكريمِ هل يُراد به حقيقةُ المذكورِ أو يُراد به التكثيرُ ؟

## الجواب

إن العدد مذكورٌ في القرآنِ في أكثرِ من سياقٍ ومقام :

ا فقد ذُكر في الأحكام ، وذلك نحو قولِه : ﴿ فَنَ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلَثَةِ اللَّهِ الْمَنْ عَشَرَةٌ كَامِلَةٌ ﴾ [ البقرة : ١٩٦ ] .

وقوله: ﴿ فَكَفَّارَتُهُۥ إِطْمَامُ عَشَرَةِ مَسَاكِكِينَ ﴾ [المائدة: ٨٩]، وهاذا يُرادُ به العددُ المذكورُ حتماً.

٢ ـ وقد يُذكرُ في الإخبارِ عن أمورٍ أو حوادثَ مختلفةٍ ، وذلك نحو قوله تعالىٰ : ﴿ سَخَرَهَا عَلَيْهِمْ سَنْعَ لَيَالٍ وَثَمَنِيَةَ أَيَّامٍ حُسُومًا ﴾
 [ الحاقة : ٧ ] .

وقوله : ﴿ فَأَمَاتَهُ ٱللَّهُ مِأْتُهُ عَامِرِ ثُمَّ بَعَثَةً ﴾ [ البقرة : ٢٥٩ ] .

وقوله: ﴿ وَٱخْنَارَ مُوسَىٰ قَوْمَهُ سَبْعِينَ رَجُلًا لِمِيقَائِنَا ﴾ [ الأعراف: ١٥٥]، وهاذه الأعدادُ يُراد بها حقيقةُ ما ذُكر أيضاً.

٣ ـ هناك أعدادٌ اختلفوا فيها ، أتراد حقيقتها أم يُراد بها التّكثيرُ ، وذٰلك نحو قولِهِ : ﴿ ٱسۡتَغْفِرُ لَهُمُ أَوْ لَا شَـتَغْفِرُ لَهُمُ إِن تَسۡتَغْفِرْ لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرُ اللّهُ لَهُمُ ۗ إِن تَسۡتَغْفِرْ لَهُمُ سَبْعِينَ مَرَّةً فَلَن يَغْفِرُ اللّهُ لَهُمُ ﴾ [ التوبة : ٨٠] .

والذي نرجِّحه أنه يُراد به حقيقتها ، والدَّليلُ علىٰ ذٰلك ما جاء في الخبرِ ، أن الرَّسول ﷺ قال : « سمعت ربي رخَّص لي فلأستغفرن لهم سبعين وسبعين وسبعين ، فلعل الله يغفر لهم » . حتىٰ نزل قوله : ﴿ سَوَآءٌ عَلَيْهِمْ أَلَىٰ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ أَلَىٰ يَغْفِرَ اللهُ لَهُمْ ﴾ المنافقون : ٦ ] (١) .

<sup>(</sup>١) انظر: تفسير ابن كثير (٢/ ٣٧٦).



## سؤالٌ

لماذا لم تتكرر قصة يوسف في القرآنِ كما تكررت قصص الأنبياءِ الآخرينَ ؟

#### الجواب

نقول أولاً: ليست قصة يوسف هي الوحيدة التي لم تتكرر في القرآنِ ، وإنما هناك قصص أخرى لم تتكرر ؛ منها قصة سليمان والهدهد ، وقصة دي القرنين ، وقصة موسى والخضر ، وقصة أصحاب الكهف وغيرها .

أما الجوابُ عن قصةِ يوسفَ ، فإن هاذه القصةَ ليس فيها تعليماتٌ ، ولا أحكامٌ ، ولا دعوةُ قومٍ من الأقوامِ إلى ما دعا إليه الأنبياءُ الآخرون ، وليس ليوسفَ ولا لأبيه مع قومِهِ شأنٌ من شؤونِ الدعوةِ .

وبذا هي تختلفُ عن رسالاتِ الأنبياءِ الآخرين ، من دعوةِ أقوامِهم إلىٰ التوحيدِ وتركِ عبادةِ الأصنامِ ، والنَّهي عن الشَّرك والعقائدِ الباطلةِ ، ونهيهم عن أعمالٍ كانوا يرتكبونها من مثلِ التَّطفيفِ بالموازين والكيل ،

وإتيانِ الذكرانِ ، وغيرها من الفواحشِ ، ودعوتهم إلى صالحِ العملِ ، وهي أُسسٌ عامةٌ لجميع الأقوامِ والمجتمعاتِ على مرِّ الزمانِ .

أما قصة بوسف \_ على ما فيها من عبر \_ فهي تحكي قصة شأن عائليً ، وليست رسالةً إلى مجتمع أو قوم من الأقوام .

وأما ما قاله يوسف إلىٰ السَّجينينِ معه : ﴿ ءَأَرْبَابُ مُّتَفَرِقُوكَ خَيْرٌ أَمِ اللَّهُ الْوَحِدُ الْقَهَّارُ ﴾ [يوسف: ٣٩] ، فهاذا جاءَ عرضاً استغلَّه يوسف للدعوة إلىٰ الله ، وهو بصددِ تعبيرِ الرؤيا ، ولم يذكرِ القرآنُ لنا أن يوسف كان مُكلَّفاً بتبليغ رسالةٍ ما إلىٰ قومِه أو إلىٰ غيرهم .

وحتىٰ لو كان يوسفُ رسولاً من رسلِ ٱلله ، كما يفهم من قوله تعالىٰ : ﴿ وَلَقَدَ جَآءَ كُمْ يُوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي مِّمَا جَآءَ كُم بِوسُفُ مِن قَبْلُ بِٱلْبَيِّنَاتِ فَمَا زِلْتُمْ فِي شَكِي مِمَّا جَآءَ كُم بِعِلَا عَلَىٰ : ٣٤] ، للكنه لِيَّ حَتَّىٰ إِذَا هَلَكَ قُلْتُمْ لَن يَبْعَكَ ٱللَّهُ مِنْ بَعَدِهِ وَرَسُولًا ﴾ [ غافر : ٣٤] ، للكنه لم تُذكر هاذه الرِّسالةُ ، ولا بما أرسل .

فاختلف الأمرُ عن بقيةِ قصصِ الأنبياءِ ؛ الذين تكرَّرَ الحديثُ عنهم .



## سؤال

ما الفرق بين فتح ألله عليك وفتح ٱلله لك

نسمعُ أحياناً داعياً يدعو لصاحبه بقوله: (فتح الله عليك)، ويقال: إن هاذا الدعاءَ غيرُ مناسبٍ ؛ لأن (فتح الله عليك) لا يقال في الخيرِ، وإنما يقال في الشرِّ فقط، والصوابُ أن يقال: (فتح الله لك) فما حقيقةُ الأمرِ؟

#### الجواب

إن الاعتراضَ غيرُ واردٍ ، وإنما يصحُّ أن يقال : ( فتح ٱلله عليك ) في الخيرِ والشرِّ ، بحسب ما يُبيِّن الدَّاعي أو المخبرُ أو ينويه .

قال تعالىٰ: ﴿ وَلَوْ أَنَّ أَهْلَ ٱلْقُرَىٰ ءَامَنُواْ وَاَتَّقُواْ لَفَنَحْنَا عَلَيْهِم بَرَكَنْتِ مِّنَ ٱلسَّكَمَآءِ وَٱلْأَرْضِ ﴾ [ الأعراف: ٩٦] .

وقال على لسانِ بعضِ أهلِ الكتابِ : ﴿ وَإِذَا لَقُوا اللَّذِينَ ءَامَنُوا قَالُوٓا ءَامَنَا وَإِذَا خَلَا بَعَضُهُمْ إِلَى بَعْضِ قَالُوٓا أَتُحَدِّثُونَهُم بِمَا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ لِيُحَاجُوكُم بِدِ عِندَ رَبِّكُمْ أَفَلَا نَعْقِلُونَ ﴾ [ البقرة : ٧٦] .

وهاذا في الخيرِ كما هو واضحٌ .

وقد يُستعمل في العقوباتِ والشَّرِّ ، قال تعالىٰ : ﴿ حَتَّىٰۤ إِذَا فَتَحَنَا عَلَيْهِم بَالَاهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونَ﴾ [ المؤمنون : ٧٧ ] .

رقم الصفحة

الموضوع

# فهرس الموضوعات

رقم الاية

| ٥   |           | المقدمة                              |
|-----|-----------|--------------------------------------|
| ٧   | ٠ ٣، ٢    | ١ _ من سورةِ البقرةِ                 |
| 4   | 37        | ٢ _ من سورةِ البقرةِ                 |
| 1 £ | ٤٩        | ٣ _ من سورةِ البقرةِ                 |
| 17  |           | <ul> <li>٤ من سورة البقرة</li> </ul> |
| ۱۸  | ۲۸        | <ul> <li>من سورة البقرة</li> </ul>   |
| ۲.  | ١١٤       | ٦ _ من سورةِ البقرةِ                 |
| **  | ۱۲۰       | ٧ ـ من سورةِ البقرةِ                 |
| 4 8 | ۱۲۰       | ٨ _ من سورةِ البقرةِ                 |
| 79  | 188       | ٩ _ من سورةِ البقرةِ                 |
| 40  | ١٦٠ ، ١٥٩ | ١٠ _ من سورةِ البقرةِ                |
| 47  | 177       | ١١ ـ من سورةِ البقرةِ                |

| 44 | ۲۳۳          | ١٢ ـ من سورةِ البقرةِ    |
|----|--------------|--------------------------|
| ٤١ | ۸۳۲ ، ۲۳۹    | ١٣ ـ من سورةِ البقرةِ    |
| ٤٣ | 789          | ١٤ _ من سورةِ البقرةِ    |
| ٤٥ | ٠٠٠٠ ٤٧ ، ٤٠ | ١٥ ـ من سورةِ آلِ عمرانَ |
| ٤٨ | ov , or      | ١٦ ـ من سورةِ آلِ عمرانَ |
| ۰۰ |              | ١٧ ـ من سورةِ آلِ عمرانَ |
| ۳٥ | <b>qv</b>    | ١٨ ـ من سورةِ آلِ عمرانَ |
| 00 | ۱۰۷ ، ۱۰٦    | ١٩ ـ من سورةِ آلِ عمرانَ |
| ٥٩ | ١٦٧          | ٢٠ ـ من سورةِ آلِ عمرانَ |
| 77 | ۲۸ ، ۲٦      | ٢١ ـ من سورةِ النِّساءِ  |
| ۸۲ | 97           | ٢٢ ـ من سورةِ النِّساءِ  |
| ٧٠ |              | ٢٣ ـ من سورةِ النِّساءِ  |
| ٧٣ | ۳۲۱ ، ۱۲۶    | ٢٤ _ من سورةِ النِّساءِ  |
| ۲۷ | Y            | ٧٥ ـ من سورةِ المائدةِ   |
| ٧٨ |              | ٢٦ ـ من سورةِ المائدةِ   |
| ۸۱ | ۲۲ ، ۸۲      | ٧٧ ـ من سورةِ المائدةِ   |
| ۸۳ | <b>۲</b> ۷   | ٢٨ ـ من سورةِ المائدةِ   |
| ۸٥ | ۱۷           | ٢٩ ـ من سورةِ الأنعامِ   |
| ۸۷ |              | ٣٠ _ من سورةِ الأنعامُ   |
| 97 | ۳۸ ، ۲۸ ۸۳   | ٣١ _ من سورةِ الأنعامُ   |
| 9٧ | ۳۸ ، ۲۸ ۸۳   | ٣٢ ـ من سورةِ الأنعامُ   |
|    |              | •                        |

| ١٠٠ ٩٠       | ٣٣ ـ من سورةِ الأنعامِ                 |
|--------------|----------------------------------------|
| 1.7 18.      | ٣٤ ـ من سورةِ الأنعامِ                 |
| ۸۱           | ٣٥ ـ من سورةِ الأعرافِ                 |
| ٠٠٩ ٥٦، ٥٥   | ٣٦ ـ من سورةِ الأعرافِ                 |
| 37 111       | ٣٧ ـ من سورةِ الأعرافِ                 |
| 110 178      | ٣٨ _ من سورةِ الأعرافِ                 |
| 117 180, 188 | ٣٩ ـ من سورةِ الأعرافِ                 |
| 17 08. 07    | • ٤ - من سورةِ الأنفالِ                |
| 170 19       | ٤١ ـ من سورةِ يونسَ                    |
| ۲۶ ۲۲        | ٤٢ ـ من سورةِ يونسَ                    |
| ١٣٠ ١٠٤      | ٤٣ ـ من سورةِ يونسَ                    |
| 147          | ٤٤ ـ من سورةِ هودٍ                     |
| ١٣٤ ٤٠       | <ul><li>٤٥ ـ من سورة هود</li></ul>     |
| ۱۳۸ ٦٠       | ٤٦ ـ من سورةِ هودٍ                     |
| ٧٢ ١٤١       | ٤٧ ـ من سورةِ هودٍ                     |
| 187 ٢        | ٤٨ ـ من سورةِ يوسفَ                    |
| 101          | ٤٩ ـ من سورةِ الرَّعدِ                 |
| 7 701        | • ٥ _ من سورةِ الحجرِ                  |
| ۲۶ ۸۵۱       | <ul> <li>١٥ - من سورة الحجر</li> </ul> |
| 17           | ٥٢ _ من سورةِ النَّحلِ                 |
| 37 771       | ٥٣ ـ من سورةِ النَّحلِ                 |

|              | <del>→ &gt;&gt;+*+××</del> |                                          |
|--------------|----------------------------|------------------------------------------|
| 178 7V       | ، ٦٦                       | <ul> <li>٥٤ ـ من سورة النَّحل</li> </ul> |
| 177          | . <b>V</b> •               | ٥٥ _ من سورةِ النَّحلِ                   |
| ١٧٠          | . ٧٩                       | ٥٦ ـ من سورةِ النَّحلِ                   |
| 178          | . ۸۱                       | ٥٧ ـ من سورةِ النَّحلِ                   |
| ۸۶ ۲۷۱       | ٤٩.                        | <ul> <li>٥٨ ـ من سورة الإسراء</li> </ul> |
| 179          | . ٤٥                       | ٥٩ ـ من سورةِ مريمَ                      |
| ۲۲ ۱۸۱       | ۱۲ ،                       | ٦٠ _ من سورةِ مريمَ                      |
| ١٨٤ ٤٠       | ، ۳۸                       | ٦١ ـ من سورةِ طه                         |
| ١٨٨          | . <b>VV</b>                | ٦٢ ـ من سورةِ طه                         |
| 191 181 .    | 14.                        | ٦٣ ـ من سورةِ طه                         |
| 190          | . <b>YV</b>                | ٦٤ _ من سورةِ الحجِّ                     |
| 197          | . 40                       | ٦٥ _ من سورةِ النورِ                     |
| Y · · ·      | ، ٤٨                       | ٦٦ _ من سورةِ الأنبياءِ                  |
| ۲۰۳          | . 10                       | ٦٧ _ من سورةِ العنكبوتِ                  |
| <b>Y1.</b>   | . Y•                       | ٦٨ ـ من سورةِ العنكبوتِ                  |
| <b>Y1Y</b>   | . ۲۲                       | <ul><li>٦٩ ـ من سورة العنكبوت</li></ul>  |
| Y1V ٤٠       | ، ۳۸                       | ٧٠ ـ من سورةِ العنكبوتِ                  |
| <b>** **</b> | ۲۲ ،                       | ٧١ ـ من سورةِ الأحزابِ                   |
| <b>YYY</b>   | . <b>V</b> Y               | ٧٢ ـ من سورةِ الأحزابِ                   |
| YY£          | . <b>٣</b> ٦               | ٧٣ ـ من سورةِ سبأ                        |
| YYX          | . ۲۹                       | ٧٤ ـ من سورةِ فاطرِ                      |
|              |                            |                                          |

| ۲۳.         |                                       | ٧٥ _ من سورةِ يسَ                          |
|-------------|---------------------------------------|--------------------------------------------|
|             |                                       | ٧٦ ــ من سورة الصَّافاتِ                   |
|             |                                       | ۷۷ ـ من سورةِ صَ                           |
|             |                                       |                                            |
| 754         |                                       | ٧٨ ـ من سورةِ صَ                           |
| 750         | ۱۸ ، ۱۷                               | ٧٩ ـ من سورةِ الزمرِ                       |
| Y & V       | ۱۷ ، ۱٥                               | ٨٠ ــ من سورةِ غافرِ                       |
| 7 2 9       | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | ٨١ ـ من سورةِ الشورئ                       |
| 401         | ٥٠ , ٤٩                               | ٨٢ ـ من سورةِ الشورئ                       |
| 400         | ۲۲                                    | ٨٣ ـ من سورةِ الزخرفِ                      |
| 77.         | 78                                    | ٨٤ ـ من سورةِ الزخرفِ                      |
| 777         |                                       | ٨٥ _ من سورةِ الزخرفِ                      |
| 377         | ۸۳ ، ۳۹                               | ٨٦ _ من سورةِ الذارياتِ                    |
| 777         | ۸ <b>, ۷</b>                          | ٨٧ _ من سورةِ الطورِ                       |
| ۲٧٠         | 71, 11, 17, 47                        | ٨٨ ـ من سورةِ القمرِ                       |
| 202         | ξ                                     | ٨٩ ـ من سورةِ الممتّحنةِ                   |
| 777         |                                       | ٩٠ ـ من سورةِ الممتحنةِ                    |
| <b>Y</b> VA | ۲۹ وما بعدها                          | ٩١ ـ من سورةِ المرسلاتِ                    |
| 7.4.1       | والتأنيثِ                             | ٩٢ ـ الإخبار عن الملائكةِ بالتذكيرِ        |
|             |                                       | ٩٣ ـ الفرق بين ﴿ حَضَرَ أَحَدَكُمُ ٱلْمَوْ |
| 440         |                                       | 1                                          |
| 79.         |                                       | ٩٤ ـ الفرق بين المنسأةِ والعصا             |

|             | ٩٥ _ الفرق بين ﴿ لَاجُنَاحَ عَلَيْكُونَ ﴾ و : ﴿ لَيْسَ عَلَيْكُمْ مُ |
|-------------|----------------------------------------------------------------------|
| 797         | جُنَاحُ ﴾                                                            |
|             | ٩٦ ـ الفرق بين الكَرهِ ( بفتح الكافِ ) والكُره ( بضمِّ               |
| 797         | الكافِ )                                                             |
| <b>19</b> 1 | ٩٧ ـ الفرق بين النبأ والخبرِ                                         |
| ۳٠١         | ٩٨ _ سؤال عن حقيقةِ العددِ في القرآن الكريم٩                         |
| ٣٠٣         | ٩٩ ـ لماذا لم تتكرر قصةُ يوسفَ في القرآنِ الكريمِ ؟                  |
| 4.0         | ١٠٠ ـ سؤالٌ في ( فتح ٱلله لك ) و : ( فتح ٱلله عليك )                 |
| ٣.٧         | فهرسُ الموضوعاتفهرسُ الموضوعات                                       |



أسئلة وإجابات حول الأسلوب البياني في القرآن الكريم، مرتبة حسب تسلسل الموضوعات في المصحف الشريف.

ويجد القارئ لفتات عميقة، ونظرات صائبة، تدل على حسن التفهم، والربط بين الآيات، تأكيداً لإعجاز القرآن، وأنه موحى من لدن حكيم عليم.

واعتمد المؤلف على المصادر الموثوقة المعتبرة لدى العلماء، من التفاسير، والمعاجم، وكتب الغريب، وبعض المراجع الحديثة ذات الصلة بموضوع هذا الكتاب، وهي بمجموعها تزيد على الثلاثين مصنفاً.

وأسلوب السؤال والجواب يثير الفكر، ويحرض العقل على التأمل والتدبر، ويساعد على الحفظ والاستظهار، واستحضار الجواب عند المذاكرة في نصوص التنزيل.



