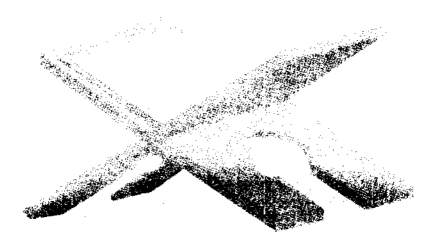


# 





اسم الكتاب: من بالأغاة القارآن. السم الكتاب: د. أحمد أحمد بادوى. إسراف عام: داليا محمد إبراهيم. تاريخ النشر: ماريخ 2005م. رقم الإيداع: 19576 / 2003م.

الثرقيم الدولي: SBN 977-14-2507-2

الإدارة العامة للنشر: 21 ش أحمد عرابى ـ المهندسين ـ الجيزة ت: 02)3462434 (02)3472864 (02)3472864 (02)3466434 إيابة البريد الإلكتروش للإدارة العامة للنشر: Publishing@nahdetmisr.com

مركز التوزيع الرئيسي: 18 ش كامل صدقى ـ الفجالة ـ القصادة ـ (02) 5903395 (02) ـ فصاك ـ ما تا 5903395 (02) - فصاك ـ ما تا 5903395 (02)

مركز خدمة العملاء: الرقم المجانى: Sales @nahdetmisr.com

مركز التوزيع بالإسكنيرية: 408 طبريق الحريبة (رشبيدي) ت: 5100509 (80) مركز التوزيع بالمنصورة: 47 شارع عبد السبلام مسارف ت: 57575 (850)

موقع الشركة على الإنترنت: www.nahdetmisr.com موقع البيسے على الإنترنت: www.enahda.com



#### احصل على أي من إصدارات شركة نهضة مصر (كتاب/CD) وتمتع بأهشل الخدمات عبر موقع البيسع www.enahda.com

جميع الحقوق محم وظه © لشركة نهضة مصر للطباعة والنشر والتوزيع لا يجوز طبع أو نشر أو تصوير أو تخزين أى جزء من هذا الكتاب بأية وسيلة إلكترونية أو ميكانيكية أو بالتصوير أو خلاف ذلك إلا بإذن كتابى صريح من الناشر.

# اللإصداد

إلى روح أبى...

أبى: قضيت عمرك الطاهر في خدمة كتاب الله، لا تمل قراءته، تفسره لتلاميذك في محهد الدرس، وتتدارسه مع صحبك في بيتك، وكثيرًا ما كنت أشهد طرفًا من ذلك منذ حداثتي، وكانت الخبطة تملؤني كلما فهمت تفسير أية، أو أدركت جمال تحبير، أو أشركتني في المناقشة، وسألتني فأجبت، أو سألتك فشرحت ووضحت، ولم يكن عندك في عهدك الأخير ما يشخلك عن تلاوة القرآن وتفهم محانيه، فحساك ترضى عن هذا الجهد الذي أساهم به في الكشف عن بلاغة القرآن وإدراك سر إعجازه.

وإلى روحك الطاهرة في جنة الخلد، أهدى هذا الكتاب.





#### ویه نستعین

#### المقسدمسة

الحمد لله رب العالمين، الرحمن الرحيم، مالك يوم الدين، والصلاة والسلام على رسوله النبي الأميّ الذي يؤمن بالله وكلماته.

وبعد: فإن دراسة النص الأدبى دراسة كاملة تتطلب الوقوف عند لبناته الأولى التى هى المفردات، لتبين مدى الإصابة فى اختيارها، ومدى تمكنها فى موضعها من جملتها، وقوة ربطها بأخواتها، وقديما قال القدماء وأصابوا: إن لكل كلمة مع صاحبتها مقاما.

فإذا ما درست المفردات هذه الدراسة الفنية، درست الجملة في النص، لإدراك سر قوتها وجمالها، وهنا المجال فسيح أمام علوم البلاغة الاصطلاحية، التي تدرس أسباب الجمال في تكوين الجملة العربية، فتبحث لِمَ قُدُمَ هذا الجزء من الجملة، ولم أخر ذاك، ولماذا حذف هنا، وأثبت هناك، ولم جاء هنا التعريف، وهناك التنكير، ولم استخدم الخبر في موضع الإنشاء، ولم عبر هنا بالمجان، وكيف جمل هنا التشبيه، وراق في هذا الموضع الجناس، إلى غير ذلك من أبحاث تتصل بالجملة والجملتين.

ونمضى بعدئذ إلى دراسة النص برمته، ننظر إليه وحدة متصلة الأجزاء، فنرى مدى ارتباط بعضه ببعض، ومدى تضافر أجزائه على رسم الصورة التي يريد النص توضيحها، ومدى الإصابة في ترتيب هذه الأجزاء ، كي يؤدى سابقها إلى لاحقها، حتى إذا تم النص صارت فكرته واضحة في النفس، جلية مؤثرة.

ولابد من دراسة المعانى التى حواها النص، لمعرفة القوى منها والضعيف، وما له دخل فى تكوين الصورة وما هو دخيل، وكيف نُضِّدت هذه المعانى ونسقت، حتى التأمت وحدة تنبض بالحياة.

لا نقف إذا من دراسة النص عند حد التأمل فيما أودعه من تناسق لفظى، أو جمال في الأسلوب، ولكن لابد من دراسة ما بين اللفظ والمعنى من تآخ وتناسب، ودراسة ما اختير من المعانى، لمعرفة مدى تأثيرها في الفكر، وإثارتها للوجدان، فإن النفس الإنسانية تنقاد بهما، وتخضع لهما.

والقرآن الكريم أمة وحده في البلاغة العربية، فأردت أن أتبين بعض أسرار سموه، عساى أدرك سبب ما كان له من تأثير في النفوس، وسلطان على القلوب، وقد سرت في دراستي على هذا المنهج الذي تحدثت عنه؛ فقسمت البحث كتابين، خصصت الكتاب الأول منهما بدراسة البلاغة في اللفظ والأسلوب، وخصصت الثاني بدراسة المعاني، فبدأت بمقدمات تمهيدية تحدد معنى الأدب، وتبين ميدان عمله في النفس الإنسانية، وكيف نقرؤه قراءة صحيحة نافعة مؤثرة، وتدرس العلوم التي يحتاج إليها الأديب منتجًا أو ناقدًا، وتشرح المنهج الأدبي في القرآن، وتعرض وجوه إعجازه، لبيان الرأى الذي نختاره من بينها، ثم عقدت فصلا لدراسة اللفظة المفردة في القرآن، تناولت فيه كيف تخيرت هذه الألفاظ تخيرًا دقيقًا، لتدل على معانيها في دقة وإحكام، وكيف تقم الفاصلة من الآية موقع الجزء الذي به تمام المعنى ووفاؤه، وحددت معنى الغريب والزائد وما في استخدامهما واستخدام المعرب من ألوان البلاغة، وفي الفصل الثاني طبقت تطبيقًا فنيًّا ما وعنه علوم البلاغة الثلاثة، متجنبًا كل التجنب المناقشات الفلسفية، البعيدة عن روح البلاغة، والتي كانت سببًا في وأد الروح الفني حينًا طويلا من الزمن، وتحدثت في الفصل الثالث عن السورة، لتبين منهجها ومدى وحدتها، محللا بعض السور، كي تتضح الفكرة وتنجلي، وختمت الكتاب الأول بفصل عن دراسة أسلوب القرآن، أتبين ما أستطيم أن أتبينه من خصائص هذا الأسلوب، وإنى أقرر أن مثل هذه الدراسة تحتاج إلى المعاودة مرة أخرى، لتعرف ألوان الأساليب القرآنية وتصنيف هذه الألوان، تبعا للمعانى التي تناولتها، لمعرفة خصائص كل لون على حدة، فيدرس مثلا أسلوب السور المدنية، وأسلوب الأحكام، وأسلوب القصص، وأسلوب الوصف، وهكذا، ويوازن بين كل نوع وصاحبه، ومثل هذه الدراسة المجدية تحتاج إلى إنعام نظر، وصبر، وأناة، وطول وقت، مما أرجو أن يوفقني الله إليه في القريب إن شاء الله.

وخصصت الكتاب الثانى بدراسة بعض المعانى القرآنية، فدرست كيف تناول القرآن هذه المعانى؟ وما الذى عنى به من بين عناصرها؟ وكيف تناول هذه العناصر؟ ليؤثر فى النفس الإنسانية، ولم كان هذا التأثير خالدا؟.

والله المسئول أن يوفقنا إلى الصواب، وأن يهدينا سواء السبيل.

حلوان الحمامات في: (٤ صفر سنة ١٣٧٠ ١٤٥ نوفمبر سنة ١٩٥٠

اگلب الأول



#### مقدمات تمهيدية:

#### العمسل الأدبسي

يقف الأديب عند سرير جندى جريح، عائد من ميدان القتال، فيثير فيه منظره معانى شتى، للبطولة والتضحية، أو يدخل مصنعًا، قد انصرف فيه كل عامل إلى الته، ومضت الآلات في عملها تنتج مسرعة، فيوحى إليه ما يراه، بخواطر عن الدأب، والنظام، والتقدم، ويحاول أن يسجل إحساسه إزاء ما رأى وأن ينقل هذا الإحساس إلى غيره، فينشئ مقالة، أو يقرض قصيدة، أو يؤلف قصة أو رواية، ويغضب الخطيب لأمر، فيحاول نقل غضبه في خطبة إلى سامعيه، ويختار لذلك ألفاظه وأساليبه، بحيث تنقل إحساسه نقلاً صادقًا غير منقوص.

هذه المقالة، أو القصيدة، أو القصة، أو الرواية، أو الخطبة، هى العمل الأدبى فهى الصلة بين الأديب والسامع أو القارئ، وبها انتقل إحساس الأول إلى الثانى. ونستطيع أن نُعرِّفَ العمل الأدبى بأنه «التعبير عن تجربة للأديب بألفاظ موحية» والتعبير بالألفاظ، هو الذى يميز الأدب من باقى الفنون الجميلة؛ لأن الأدب يعبر باللفظ، بينما تعبر الموسيقى بالصوت، والرسم باللون، والنحت بالحجارة.

ونعنى بالتجربة كل ما جربه الأديب، ومر بنفسه من شعور، سواء أكان حقيقيًا أم متخيلاً، فقد تكون حادثة صادفت المنشئ فى حياته، أو صادفت غيره، وقد تكون قصة سمع بها، أو منظرا رآه، أو فكرة عرضت له، أو وهمًا مر بخياله، ومن هنا كان كل شيء فى الحياة صالحًا لأن يكون مادة للأديب، يتخذ منها صورًا لبيانه، على شريطة أن يكون قد امتزج بشعوره، وملك عليه جوانب نفسه، ودفعه إلى الكلام، ولهذا وجب أن يكون فى التجربة أمر غير عادى مألوف، وأن تكون ذات قوة ممتازة، وشدة خاصة؛ حتى تبعث فى الأديب القوة الضرورية، لمجهود أدبى، يستطيع به أن يصف التجربة، فى صدق ودقة، وإتقان وبراعة، وبذلك يستطيع أن يبعثها مرة أخرى فى نفوس قارئيه، أو سامعيه.

هذا، وإن الحقائق العلمية قد يمزج بها الأديب إحساسه، وينقلها بهذه الصورة إلى القارئ، فتصبح عملا أدبيًا رائعًا.

إن التجربة لا تكون بسيطة أبدًا، بل لابد أن تكون مكونة مما تحمله الحواس إلى الفكر، ومما يأتى به الفكر نفسه من معان، يدعو بعضها بعضًا؛ فالواقف أمام نهر النيل مثلاً، لا تنقل إليه حواسه لون مائه، وحركة موجه، وما على جانبيه من حقول فحسب، بل تنقل إليه أيضًا رقة النسيم، ولون السماء، وما قد يكون فيها من سحاب، وهو يضيف إلى ذلك إحساسات أخرى، ولدها خياله، كموازنة هدوئه بالبحر وثورانه، وقد يطوف هذا الخيال بينابيعه، وبالشعوب التى تعيش على ضفافه، أو يعود متوغلاً فى القدم، فيذكر ما قام على شاطئيه من حضارة ومدنية، فإذا كانت تلك اللحظة الشعورية قوية، تتطلب التعبير عنها، فإن الأديب يستخلصها من بين ما يمر به من التجارب، ويحتفظ بها فى نفسه، وكلما احتفظ بها ازدادت غنى، بما ينضم إليها من ألوان الإحساس، ويتداعى المعانى، فإذا أراد أن ينقل تجربته إلى غيره، وجب أن ينقلها كاملة، فلا نكتفى منه بأن يصور لنا المنظر الذى تجربته كاملة أو يذكر الإحساس الذى خالطه عندما رآه، بل يجب أن يؤدى تجربته كاملة الأجزاء، لما شاهده وما أحسه معًا، مرتبطين ارتباطًا وثيقًا، حتى يحس بها القارئ إحساسًا كاملاً وتنتقل إلى شعوره، فيتخيلها كما أدركها منشئها، ويمثل هذا التناول يخلد الأديب لحظة من لحظات شعور مرت به فى حياته.

إن في الإنتاج الأدبى لعملاً إراديًّا للأديب، ذلك أنه يتناول تجريته، وهي مكونة من أجزاء، فيرتبها ترتيبًا منسقًا، ثم يأخذ في إيضاح سلسلة خواطره، واحدًا واحدًا، على أن يكون لكل خاطر منها دخل في تصوير التجربة وإكمالها، فيكون له وجود من أجل الكل الذي هو جزء منه، ويجمع هذه الأجزاء، تصير التجرية وحدة متسقة، وكلا موحدًا، يتصل كل جزء فيها بسائر الأجزاء، أما إذا كان بعض الأجزاء لادخل له في تكوين الصورة، ولكنه جاء بطريق الاستطراد، أو لم تكن التجربة مسلسلة الخواطر، يرتبط بعضها ببعض، فإنها تنقل إلى السامع مشوهة، لاصلة بين أجزائها ولا اتساق، وهاك تجربة لقتيلة بنت الحارث، وقد أخذت تعاتب الرسول، لقتله أخاها النضر، برغم قرابته له، واتصاله بنسبه:

أمحمد ياخير ضنء (۱۱ كريمسة ما كان ضرك لو مننت، وريمسا والنضر أقرب من أصبت وسيلة ظلت سيوف بنى أبيه تنوشسه

فى قومها، والفحل فحل معرق من الفتى، وهو المغيظ، المحنق وأحقهم، إن كان عتق، يعتق لله أرحام هناك، تشيق

<sup>(</sup>١) الضنء بالفتح الولد ويكسر.

فقد بدأت حديثها معه تناديه باسمه، نداء القريب، الذى لا كلفة بينك وبينه، مشعرة إياه بشدة الصلة بينهما، حتى لكأنها توحى إليه، بأن هذه القرابة القريبة ما كانت تنتظر على يده هذا المصير، ثم انتبهت إلى مكانة الرسول فى قومه، فنادته واصفة بما يتفق مع هذه المكانة، وكأن قلب الأم، الذى فى كل أنثى، فنعها إلى أن تصفه بأنه خير ابن، لأم كريمة فى قومها، وأب عريق فى الشرف، حتى إذا انتهت من استرعاء سمعه، بهذا النداء، أخذت تسأله سؤال الموجع، الموقن بأن حكم القضاء قد تم، ولا سبيل إلى استرجاعه، فاستخدمت لذلك هذا الاستفهام الحزين، الموحى بأنه لم يكن ثمة خطر فى إطلاقه، فضلا عما فى هذا الإطلاق، من مكرمة المن. وأتت بكلمة «لو» المشعرة بالأسف، لدلالتها على امتناع وجود الفعل، وما كان أدق ذوقها فى اختيار كلمة «ربما» الدالة على حسن الأدب، والتماسها العذر للرسول، وتلميحها إلى ما فى العفو، برغم الغيظ والحنق، من مثل أعلى، جدير بالاقتداء، حتى إذا انتهت من ذلك، لمست من الرسول والحنق، من العطف، فذكرته بقربه منه، واستحقاقه أن يظفر برعايته، ثم انتقلت من ذلك إلى تصوير هذا القريب، الجدير بالود، أو بالمن، والعتق \_ هدفًا لسيوف أقربائه، تتناوله بأطرافها، فتمزق بتمزيق أديمه، القرابة وتقطع أواصرها.

وهكذا، كان كل جزء له أثره، في نقل هذه التجرية التي ملكت نفس قتيلة، ونجحت في إيصال ألمها للسامع، حتى روى أن الرسول بكى، وقال: لو سمعتها قبل اليوم ما قتلته.

نستطيع أن نسمى التجربة التى تسيطر على الأديب، وتدفعه إلى التعبير عنها بالإلهام، وكلما عظم هذا الإلهام، احتاج إلى قوة كبيرة، تستطيع التعبير عنه تعبيرًا يمثله تمثيلا صادقا، ولذا كان كبار الأدباء ذوى سلطان على اللغة، وقدرة قديرة على التعبير، فاستطاعوا أن ينقلوا إلينا من التجارب أعظمها وأسماها.

وإن لدى الأديب إحساسًا لغويًا ممتازًا، يستطيع به أن يختار من الألفاظ ما هو قوى فى تصويره، واضح فى دلالته على مراده، ويدرك ما تستطيع الألفاظ أن توحى به إلى القارئ، وإن للألفاظ لوحيًا يشع منها، فيملأ النفس شعورًا، ويثير الوجدان، ويحرك العاطفة، ذلك أن الألفاظ قد تراكم حولها بمضى الزمن والاستعمال، معان أخرى، أكثر من هذه المعانى التى نجدها لها فى القاموس، فليس ما بين يدينا من معانى الألفاظ فى المعاجم، سوى هذه المعانى المتبلورة، والأديب البليغ هو من يستنفد ما للألفاظ من معان، أضفاها عليها الزمن، فتثير

في النفس أعمق الإحساسات، وتملأ الخيال بشتى الصور، وإذا شئت فانظر في القاموس إلى معانى كلمات: أم، طفولة، ومدرسة، ووطن، مثلا، فالأم في اللغة هى الوالدة، ولكن هذا اللفظ يثير في النفس، إذا سمع، أسمى معانى الحب وأقدس ألوان العواطف، وأشرف آيات الإيثار، وأعمق معانى الحنان، وليست الطفولة سوى وقت الصبا في القاموس، أما إذا سمعت فإنها تثير تلك الخواطر، التي تحوم حول هذه الأيام النضرة، وعلى هاتيك الملاعب العزيزة، وكم ذكريات تثيرها المدرسة في النفس، حول عهود محبوبة، وآمال مرتقبة، وأصدقاء مختارين، بينما هي في المعجم مكان الدراسة، أما كلمة الوطن، فقد تراكم حولها من المعانى والذكريات ما أشار ابن الرومي إلى بعضه حين قال:

وحبب أوطان الرجال إليهـــم مآرب، قَضَّاها الشباب هذالكا إذا ذكروا أوطانهم ذكرتهم عهود الصبا فيها، فحنوا لذلكا

فلا عجب أن تثير كلمة الوطن في النفس هذه الذكريات العذبة المحبوية، وإن أردت أن تدرك شدة وحى الألفاظ فاقرأ قوله تعالى: ﴿ وَلاَ يَغْتَبْ بَغْضُكُمْ بَعْضًا أَيْحِبُ أَحَدُكُمْ أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيَّنًا ﴾ (الحجرات ١٢). وانظر أي كراهية ونفور، يثيره في النفس، تخيل أكل لحم الأخ ميتًا، واقرأ قول الشاعر:

> وقائنا لفحية الرمضيياء واد نزلنا دوحه، فجنا علينا وأرشكفنا عليي ظمأ زلالا يصد الشمس أنى واجهتنا فيحجبها، ويأذن للنسيم يروع حصاه حالية العـــذارى فتلمس جانب العقد النظيم

سقاه مضاعف الغيث العميلم حنو المرضعات على الفطيـم ألذ من المدامـــة للنديــــم

وأنظر ما توحى به إلى النفس «لفحة الرمضاء» فإنها تشعرك بهذا الهواء الساخن، يلفح وجهك، ويرمض عينيك، فتكاد تضع يدك على هذا الوجه، تحجب بها عنه هذه السخونة الممضة، وتحس كما أحس الشاعر بفضل هذا الوادي عليه، فقد حماه من وهج الشمس، وسطوة الحر، فلا غرابة أن يدعو له من كل قلبه، أن يسقيه «مضاعف الغيث». وانظر ما توحى به إلى خيالك كلمة «دوح» من ظل ظليل، ونسيم بليل، تسكن إليه النفس، بعد لفحة الرمضاء، وتخيل «حنو المرضعات» وما يثيره من معانى العطف والحنان، أما «أرشف» فتوحى إليك بهذه المتعة، التي يحس بها الظمآن، لفحه حر الشمس، فأوى إلى ظل ظليل وأخذ يشرب على مهل، يستمتع بالماء الزلال، وكيف يجده حينئذ، ألذ من المدامة، وتخيل كذلك ما يثيره عندك «يروع» والصورة التى تركتها. وكلمة «العذارى» وموضع الفاء، التى تدل على هذه الحركة السريعة، الناشئة من الروعة، وهكذا استطاع الأديب بهذه الألفاظ الموحية، السيطرة على خيالنا، وأن ينقل إلينا إحساسه وشعوره.

ولعل هذا هو السبب، في أن علماء البلاغة، قد كرهوا استعمال الكلمات الغريبة؛ لأنها تعجز عن أن تثير في النفس معنى قبل البحث عنها، فضلا عن أن تثير هذه الخواطر، التي تحيط بالكلمة إذا استعملت.

على أنه قد يشفع فى بعض الأحيان، لاستخدام الكلمة الغريبة، أنها وضعت فى موضع، سهَّل الأسلوب فهمها، وكانت هى بجرسها موحية بمعناها، ولعل من ذلك قول شوقى:

خلوا الأكاليـل للتاريخ، إن له يـدا تؤلفها درا ومخشـلبا(١)

فهذا الجمع بين الدر والمخشلب، يوحى بما بينهما من البون الشاسع، وفي حروف الكلمة الغريبة، ما يوحى بأنها تعنى شيئًا حقيرًا.

والإحساس اللغوى عند الأديب هو الذى يختار اللفظ اختيارًا دقيقًا، بحيث يؤدى المعنى، على وجه لا لبس فيه ولا اضطراب، وهو لذلك يلحظ الفروق الدقيقة بين الكلمات، ويأخذ من بينها أمسها بمعناه، حتى تقوم بواجبها من التوصيل الصادق.

سمع ابن هرمة أديبًا ينشد قوله:

بالله ربك، إن دخلت، فقل لها: هذا ابن هرمة، قائمًا بالبـاب

فقال له: لم أقل: «قائمًا»، أكنت أتصدق؟. فقال: «قاعدا»، فقال: أكنت أبول؟ قال: فماذا؟ قال: «واقفًا» وليتك علمت ما بين هذين، من قدر اللفظ والمعنى (٢).

بل إن الإحساس اللغوى، قد يرهف ويدق، فيختار من الكلمات ما يكون بين أصواتها وبين الموضوع ملاءمة، بحيث يكون فيها تقليد للشيء الموصوف، حتى كأنه يوحى به إلى الخاطر، كما تحس بذلك في كلمة «أرشف» من الشعر السابق، وكما اختار المتنبى كلمة «تفاوح» في قوله:

<sup>(</sup>١) الوارد في المعاجم مخشلية كلمة عراقية معناها خرز بيض يشاكل اللوّلو والحلى يتخذ من الليف والخرن

<sup>(</sup>٢) الوقوف لا يقتضى الدوام والثبوت، أما القيام فيقتضيهما.

إذا سارت الأحداج فوق نباته تفاوح مسك الغانيات ورنْدُهُ فهى تدل بصيغتها، على هذه الموجات النسيمية، تحمل في أردانها عبق المسك والرند. وكلمة صليل في قوله:

وأمواه، تُصِلُّ بها حصاهـا صليل الحلُّى في أيدى الغواني فهي تسمعك وسوسة المياه تداعب حصاها..

وبعض ألفاظ اللغة، أسلس على اللسان، وأجمل وقعًا على الأذن من بعض، وهو جمال ظاهرى، يساعد الأديب على إيصال تجربته، وعلماء البلاغة يذكرون من صفات الألفاظ المفردة ما يصح أن تلتمسه هذاك.

وفضلا عما الكلمات من خصائص يدركها إحساس الأديب، كذلك النظم فى العبارة الأدبية، يحمل معنى أكثر مما تؤديه الجملة، بجريها على النحو، فإن هناك قوى يبثها المؤلف فيها، عن غير عمد حينًا وعن عمد حينًا آخر، فنجده يقدم، ويؤخر، ويذكر، ويحذف، ويصل، ويفصل، ويأتى ببعض ألوان المعارف دون بعض، وحينًا يدع المعرفة إلى النكرة، وآنا يستخدم أداة من أدوات الطلب مكان أخرى، أو يأتى بزخرفة فى مكانها، وقد وصل علماء البلاغة إلى إدراك كثير من هذه الأسرار، فعقدوا علما يتحدث عن خصائص الجملة ودعوه علم المعانى، وعلما للخيال الذى يعقد الصلة بين الأشياء ودعوه علم البيان، وآخر لبعض ألوان الجمال، وسموه علم البديع.

ولكن خصائص النظم، لا تقف عند حد الجملة، بل إن للأساليب خصائص، فمنها ما يناسب الانفعال السريع، والحركة المتوثبة، ومنها ما يناسب العاطفة الهادئة، والحركة البطيئة، وقد يدفع الإحساس الفنى الأديب، إلى انسجام فى النظم وموسيقى لفظية، تساعد على الإيحاء، وإن هذا الانسجام وهذه الموسيقى يصلان إلى الذروة فى فن الشعر، وبذلك يستطيع الأديب أن يصل إلى أسمى درجات التأثير.

### مجال الأدب بين مظاهر الشعور

يرى علماء النفس للشعور مظاهر ثلاثة: فهو تفكير، إذا كان بحثًا عن حقائق الوجود، لمعرفة أسبابها، واستنباط قواعدها، وإدراك ما بين بعضها وبعض من صلة أو تنافر. وهو وجدان، إذا صحبه إحساس باللذة والألم، فالحب والبغض، والسرور والحزن، والرجاء واليأس، والخوف والغضب، كلها وجدانات تتصل بالنفس، فتحدث بها لذة أو ألما. وهو إرادة إذا حفز المرء إلى العمل، ودفعه إليه، كالرغبات والنيات.

وإن بين هذه المظاهر النفسية اتصالا وثيقًا، لا يتأتى معه انفصال واحد عن صاحبيه، وإن كان المظهر الغالب لأحدها. فمن المحال أن نجد ألمًا فى أنفسنا من غير أن نبحث عن سببه، ونبذل طاقتنا فى سبيل إبعاده. ويستحيل أن نفكر فى عمل عقلى، من غير أن نشعر بارتياح إذا سهل الأمر وانقاد، وامتعاض إذا اعتاص والتوى. والأعمال الإرادية يصحبها التفكير والوجدان، ولا تستقل بنفسها أبدًا.

غير أن الصلة التى تربط هذه المظاهر بعضها ببعض، قد تكون طبيعية، إذا كانت التجربة نفسها تستدعى هذا الترابط، بطريق تداعى المعانى؛ كما إذا وصل إليك نبأ نجاحك مثلا، فإن خواطر شتى تفد إلى نفسك من كل صوب، ما بين سرور وابتهاج بما ظفرت به، وتفكير فى الوسائل التى انتهجتها، فوصلت بك إلى تلك الغاية السعيدة، إلى رغبات وعزمات تصمم عليها، ويدفعك إليها هذا الظفر المحبوب، ويينما ترى بعض هذه الخواطر واضحا جليا للنفس، ويحتل بؤرة الشعور أو الحواشى القريبة منها، تجد بعضها الآخر غامضا خفيا، لا تكاد تشعر به؛ وتكون الصلة غير طبيعية إذا لم تكن التجربة مستدعية لها بطريق تداعى المعانى، كما إذا كنت تدرس نظريات الهندسة، فسئمت العمل وتركته، فليس بين نظريات الهندسة والسأم من صلة.

ليس التفكير الخالص بميدان للأدب، وإنما هو مرتع للعلم وحده، أما الأدب فمجاله الإحساس بالحسن، الذي يثير في النفس لذة، أو بالقبح الذي يبعث فيها

ألما، فالأدب تعبير عن هذا الإحساس، وتصوير له، فهو لسان الوجدان وترجمانه، إذا كان العلم لسان التفكير والمبيِّن عنه.

تسمع قول قريط بن أنيف يعاتب قومه الذين لم ينجدوه، ويمدح بني مازن، لأنهم أخذوا بيده ونصروه:

لو كنت من مازن لم تستبح إبلي إذًا لقام بنصري معشـــر خشـن قوم إذا الشر أبدى ناجذيه لهـــم لا يسألون أخاهم حين يندبهـــم لكن قومى، وإن كانوا ذوى عـــدد يجرون من ظلم أهل الظلم مغفرة فليت لى بهم قوما إذا ركب وا شنوا الإغارة فرسانا وركبانا

بنو اللقيطة من ذهل بن شيبانا عند الحفيظة، إن ذو لوثة لانـــا طاروا إليه، زرافات، ووحدانـــــا في النائبات، على ما قال برهانــا ليسوا من الشر في شيء وإن هانا ومن إساءة أهل السوء إحسانـــــا سواهم من جميع الناس إنسانا

فالشاعر هنا يصور لنا نقمته على قومه، وازدراءه كثرة عددهم، لخورهم، وجبنهم، حتى ليقابلون ظلم ظالمهم بالصفح والغفران، وإساءة المسيئين إليهم بالعفو والإحسان، يلتمسون لضعفهم المعاذير، من الخضوع لتعاليم الدين، فكأن الله لم يخلق غيرهم لخشيته. أما بنو مازن، فهو معجب ببسالتهم وإقدامهم، يمنعون حماهم أن يستباح، ويجد أعداؤهم فيهم خشونة لا تلين، يسرعون إلى نصرة أخيهم، قبل أن يطلبوا منه برهانا على ما قال، فلا عجب أن تمنى استبدال قومه بغيرهم.

تحدث الشاعر في تلك القطعة عن إعجابه وسخطه، أي عن إحساسه بالجمال والقبح، ونجح في تصويرهما ونقلهما إلينا، مستعينًا على ذلك بألوان من الخيال، تكاد تلمس بها خشونة جانب من نصروه، وترى بها الشر مكشرًا لهم عن أنيابه، وتبصرهم طائرين لا يلوون على شيء، وموردًا هذه المناقضات التي ما كان يليق أن تكون، ومتهكمًا بهم تهكمًا مرًّا لاذعًا، ويشعر القارئ لهذا الشعر بلذة، أثارها فينا نجاحه في التصوير، وبراعته في التعبير.

بينما نحن لا نعد من الأدب هذه المقالات العلمية، التي تخاطب التفكير وحده، من غير أن تشرك الوجدان معه.

على أن الأديب قد يستعين بقضايا الفكر، على تصوير هذا الإحساس، كما فعل المتنبى عندما أراد أن يصور حيرته اليائسة من الوصول إلى أن يدرك كنه الحياة، ومصير الوجود، فقال:

(۱) تخالف الناس، حتى لا اتفاق لهم إلا على شجب، والخلف في الشجـب

فقيل: تخلص نفس المرء سالمــة \_ وقيل: تشرك جسم المرء في العطب \_ ومن تفكر في الدنيا ومهجته أقامه الفكس بين العجس والتعب

أنا بالله منهما مستجير

محنقات، أشجان نفس تثبور

ثم فارت، كما تفور القــــدور

\_\_ك، وللفلك عزمة لا تخور

أميساه تحوطسه أم صخسور

ساقه للطُعان ندب جسور

جازعات، كادت شعاعا تطيس

دوف، لاحت أكفائنا والقبــور

وهنا نجد الطريق ممهدًا للحديث عن هدف الأدب، والحق أننا نقف بهذا الهدف عند حد الإثارة الوجدانية، فلا نطلب منه أن يمدنا بأفكار صادقة عن الحياة، ولا أن يثير فينا النزوع إلى الأعمال الصالحة، أي أنه ليس مهمته التعليم والإصلاح، وإن كان ذلك لا يمنع من أن يزودنا بالأفكار، أو أن يحرك إرادتنا للعمل، سواء أكان ذلك مقصودًا للأديب أم غير مقصود، فقد يقف الأدب عند حد الإثارة الوحدانية فحسب، كما في أدب الطبيعة، وشعر الغزل، وكثير من المرائي، والرسائل، والمقالات العاطفية المحضة، مثل قول حافظ يصف عاصفة مرت بالبحر الأبيض، وهو يركب سفينة فيه:

عاصف يرتمى، وبحر يغيـــر وكأن الأمواج، وهي توالـــــي أزيدت، ثم جرجرت، ثم ثــارت ثم أوفت، مثل الجبال على الفلــــــ تترامى بجؤجؤ، لا يبالــــى أزعج البحر جانبيها مـن الشــــدُ، فجنب يعلو، وجنب يغـور وهو آنا ينحط من علو كالسليل، وآننا يحوطها منه سور وهي تزورٌ كالجواد إذا مــــــا وعليها نفوسلتنا خائسرات فى ثنايا الأمواج والربسد المنسس وقول القشيري:

مزارك من ريًّا، وشـــعباكما معـــــا وتجزع أن داعى الصبابة أسمعا وقولا لنجد عندنا أن يودُعا وما أحسن المصطاف والمتربعا! وجالت بنات الشوق يحنسن نزّعها عن الجهل بعد الحلم، أسببلتا معا

حننت إلى ريًّا، ونفسك باعـــدت فما حسن أن تأتى الأمسر طائعًا قفا ودّعا نجدًا، ومن حل بالحمي بنفسى تلك الأرض، ما أطيب الربا ولما رأيت البشر 🖰 أعرض دوننــــا بكت عينى اليسرى، فلما زجرتها

(٢) اسم جبل.

<sup>(</sup>١) الهلاك.

وأذكر أيام الحميى، ثم أنثني على كبدى، من خشية أن تصدعيا وليست عشيات الحمى برواجـــع إليـك، ولكن خل عبنيك تدمعــا

بكاؤكما يشفى، وإن كان لا يجدى فجودا، فقد أودى نظيركما عندي ألا قاتل الله المنايا ورميه ....ا من القوم حبات القلوب على عم .... توخَّى حمام الموت أوسط صبيتي فلله، كيف اختار واسطة العقدي؛ طواه الردى عنى، فأضحى مــزاره بعيدًا على قرب، قريبًا على بعـــد لقد أنجزت فيه المنايا وعيدهـا وأخلفت الآمال ما كان من وعــــد لقد قل بين المهد واللحد لبث ... فلم ينس عهد المهد، إذ ضم في اللحد محمد، ما شيء توهـــم سلوة لقلبي، إلا زاد قلبيي من الوجــد أرى أخويك الباقييان كليهما يكونان للأحزان أورى من الزناد إذا لعبا في ملعبب ليك لذعبا فؤادي، بمثل النار، عن غير ما قصيد فما فيهما لي سلوة، بل حـــرارة يهيجانها دوني، وأشقى بها وحـدي وحينا يمدنا بمعلومات عن الحياة ونظم الكون والمجتمع، على شريطة أن يكون ذلك ممتزجا بشعور الأديب، وناشئًا عن تجربة شخصية له، كما ترى ذلك

على قومه يستنغن عنه، ويذمهم ومن يجعل المعروف في غير أهله يعد حمده ذمــا عليـه، وينـدم يهدم، ومن لا يظلم الناس يظلم ومن لا يكرم نفســـه لا يـــكرم وإن خالها تخفى على الناس، تعلم فلم يبق إلا صورة اللحصم والدم

وقول ابن الرومي يرثي ابنه:

ومن لم يصانع في أمور كثيرة يضرس بأنياب، ويوطأ بمنسلم ومن يك ذا فضل فيبخل بفضلـــه ومن لا يزد عن حوضه بسلاحه ومن يغترب يحسب عدؤا صديقه ومهما تكن عند امرئ من خليقة لسان الفتى نصف، ونصف فؤاده وقول المتنبي:

> إذا أنست أكرمست الكريم ملكتسه ووضع الندي في موضع السيف بالعبلا

وإن أنت أكرمت اللئيـــــم تمردا مضر، كوضع السيف في موضع الندي

في ألوان الأدب الاجتماعي والسياسي، وفي شعر الحكمة، كقول زهير:

<sup>(</sup>١) الليت صفحة العنق والأخدع عرق فيها.

وما قتل الأحرار كالعفو عنهم ومن لك بالحر الذى يحفظ اليدا وقيدت نفسى فيى ذراك محبه ومن وجدد الإحسان قيدا تقيدا وقوله:

إنما أنفسس الأنيسس سباع يتفارسن جهرة واغتيسالا من أطاق التمساس شيء غلابا واقتسارًا، لم يلتمسه سوالا كليسل غاد لحاجلة يتمنسي أن يكون الغضنفسر الرئبسالا

وقديمًا عدوا حسن إيراد الحجة من البلاغة، وضربوا لذلك المثل بقوله تعالى: ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً وَ نَسِى حُلْقَهُ قَالَ مَنْ يُخِي الْعِظَامَ وَهِى رَمِيمٌ (٧٨) قُلْ يُخِيهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أَوْلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلُ حُلْقٍ عَلِيمٌ (٧٩) الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجِرِ الأَحْصَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ (٨٨) أُولَيْسَ الَّذِي حُلْقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يَحْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُو الْحَلاقُ الْعَلِيمُ (٨٨) أُولَيْسَ الَّذِي عِلَى قَلْ الْحَلَقُ الْعَلِيمُ (٨١) إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْئًا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (٨٢) فَسُبْحَانَ الَّذِي بِيَدِهِ مَلكُوتُ كُلُ شَيْءٍ وَإِلَيْهُ تُرْجَعُونَ (٨٣) ﴾ (س ٨٧-٨٣).

وحينا يثير الأدب فينا الإرادة، ويدفعنا إلى العمل، وأظهر ما يتجلى ذلك فى الخطابة، فإنها كثيرًا ما ترمى إلى إثارة التفكير المصحوب بالوجدان، المتبوع بالعمل، كخطبة عبد الله بن طاهر فى جنده، وقد تجهز لقتال الخوارج: «إنكم فئة الله، والمجاهدون عن حقه، الذابون عن دينه، الذائدون عن محارمه، الداعون إلى ما أمر به من الاعتصام بحبله والطاعة لولاة أمره، الذين جعلهم رعاة الدين، ونظام المسلمين، فاستنجزوا موعود الله ونصره، بمجاهدة عدوه، وأهل معصيته، الذين أشروا وتمردوا، وشقوا عصا الطاعة، وفارقوا الجماعة، ومرقوا من الدين، وسعوا فى الأرض فسادًا، فإنه يقول تبارك وتعالى: ﴿إِنْ تَنْصُرُوا اللّهَ يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبَّتُ أَقْدَامَكُمْ وَالرَّرِ المنيع الذى دلكم الله عليه، والجنة الحصينة التى أمركم الله بلباسها، غضوا الوزر المنيع الذى دلكم الله عليه، والجنة الحصينة التى أمركم الله بلباسها، غضوا أبصاركم، وأخفتوا أصواتكم فى مصافكم، وامضوا قدمًا على بصائركم، فارغين إلى ذكر الله والاستعانة به، كما أمركم الله فإنه يقول: ﴿إِذَا لَقِيتُمْ فَيَةً فَاثَبُوا وَاذْ كُرُوا اللّه نكر الله والاستعانة به، كما أمركم الله فإنه يقول: ﴿إذَا لَقِيتُمْ فَيَةً فَاثُبُوا وَاذْ كُرُوا اللّه تَهْرَا لَعَلَكُمْ تَفْلِحُونَ ﴿ (الأنفال ٥٤). أيدكم الله بعز الصبر، ووليكم بالحيطة والنصر».

فأنت تراه قد أثار وجدانهم، بما عرضه عليهم، من الأفكار ليدفعهم إلى السجهاد. وكما في الآيات القرآنية التي ترمي إلى تحريك الإرادة، مثل قوله سبحانه وتعالى: ﴿وَلاَ تَسْتَوَى الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيَّةُ اذْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيٌّ حَمِيمٌ ﴾ (نصلت ٢٤).

وكقول الشاعر:

دببت للمجد، والساعون قد بلغوا جهد النفوس، وألقوا دونه الأزرا وكابدوا المجد، حتى مل أكثرهم وعانق المجد من أوفى ومن صبرا لا تحسب المجد تمرا، أنت آكله لن تبلغ المجد حتى تعلق الصبرا وأكثر ما يحرك الأدب الإرادة من غير أن يأمرها بذلك، كما فى الروايات التمثيلية الخلقية والاجتماعية، وكما فى كثير من الشعر، وربما كان هذا هو ما حدا بالأقدمين إلى أن يوصوا أولادهم بحفظه ودراسته، بل ربما كان هو المعنى الذى لاحظوه عندما وضعوا لهذا اللون من القول الجميل اسم الأدب.

قال معاوية لابنه: يا بنى ارو الشعر، وتخلق به، فلقد هممت يوم صفين بالفرار مرات، فما ردنى عن ذلك إلا قول ابن الأطنابة:

أبت لى همتى، وأبى بلائــــى وأخذى الحمد بالثمن الربــيح وإقدامى على المكروه نفســى وضربـى هامة البطل المشـيح وقولى كلما جأشت وجاشــت مكانك، تحمدى، أو تســتريحى لأدفع عن مكارم صالحـــات وأحمى بعد عن عرض صحيـح

وأنت ترى الشعر نفسه لا يطلب إقدامًا، ولا يحث على ثبات، ولكنه حديث عن هذا النزاع الذى دار بنفس قائله، وهو في ميدان القتال، وكيف استطاع أن يثبت في هذا الميدان، يحمله على الثبات ماض ملىء بالجهاد، وهمة تأبى النقيصة، وقلب موكل باكتساب المجد، ونفس اعتادت الإقدام على الشعر سوى هذا. الأبطال؛ دفاعًا عن مآثره، وحماية لعرضه، وليس في الشعر سوى هذا.

ولكن معاوية رأى في صاحبه بطلا جديرًا بالاقتداء.

وبما قدمناه يتبين أن الخلاف على أن الإصلاح الاجتماعى من أهداف الأدب خلاف ظاهرى يزيله تحديد معنى الأدب، وتحديد مجاله، أما وقد قلنا: إن كل ما فى الحياة يصلح أن يكون موضوعًا للأدب، على أن يتناول من ناحية إحساس الأديب، بما فيه من جمال أو قبح، فلا ضير على الأديب إذا أن يتناول مسألة خلقية أو اجتماعية يعالجها، أو أن يدعو إلى فضيلة، أو ينهى عن مأثمة، على شريطة أن يكون ذلك من تجاربه، وأن يثير فينا الوجدان فيرضى فنعمل، أو يكره فنكف.

الأديب حرفى أن يتناول ما يشاء من تجاريه، من غير أن نضع له خطة ينتهجها، وكل ما نطالبه به أن يرسم لنا شعوره، ولذا نرى من الأدباء من أحس بجمال المشورة فمدحها، كبشار بن برد، إذ قال:

إذا بلغ الرأى المشورة فاستعن برأى نصيح، أو نصيحة حازم ولا تجعل الشورى عليك غضاضة فيان الخوافي قوة للقوادم ومنهم من لم ير فيها جمالا، كعبد الملك بن صالح، حين قال:

«ما استشرت أحدًا إلا تكبر على وتصاغرت له، ودخلته العزة، ودخلتنى الذلة، فعليك بالاستبداد، فإن صاحبه جليل فى العيون، مهيب فى الصدور، وإذا افتقرت إلى العقول، حقرتك العيون، فتضعضع شأنك، ورجفت بك أركانك، واستحقرك الصغير، واستخف بك الكبير، وما عز سلطان لم يغنه عقله عن عقول وزرائه وآراء نصحائه». وكلا القطعتين من الأدب.

أما التعبير الإباحى، فليس من الأدب ولا الفن الجميل، لأننا نعنى بالإثارة تك الإثارة الوجدانية الروحية الخالصة، أما إثارة الغريزة الجنسية فليست من عمل الأدب، ومثل هذا اللون من القول، مثل الصور الخليعة الماجنة، لا يعدان من الفنون الرفيعة.

### علوم البلاغة والنقد الأدبي

اصطلح الباحثون على عد علوم البلاغة ثلاثة: المعانى والبيان والبديع، يريدون بعلم المعانى ذلك العلم الذى يبحث فى أسرار تركيب الجملة، والمعانى التى تفهم من تكوينها على نحو مخصوص، وذلك ماعناه عبد القاهر بمعانى النحو (۱)، أى معانى نهج العرب فى تكوينهم الجملة، ولذلك وقف بحث هذا العلم عند تأمل الفروق بين الجملة الاسمية والفعلية، وتدبر أحوال المسند والمسند إليه، ومتعلقات الفعل، من ذكر، وحذف، وتقديم، وتأخير، وإيثار معرفة على أخرى، أو صيغة من صيغ الفعل على غيرها، إلى ما سوى ذلك من بحث أسرار الجمال فى نظم الجملة العربية.

أما علم البيان، فموضوعه ذلك التصوير، الذى يهب الفكرة وضوحًا وقوة فيزيد تأثيرها فى نفس المخاطب، أو القارئ، بالالتجاء إلى الخيال المصور، ومن أجل هذا كان موضوع درسه التشبيه، والاستعارة، والكناية، والمجاز، وهى صور توحى بالتجربة الشعورية أتم إيحاء.

ويتناول علم البديع تلك المحسنات المعنوية حينًا، واللفظية حينًا آخر، مما يزيد في جمال اللفظ وقوة تأثيره، ووضوح المعنى.

<sup>(</sup>١) راجع ص ٦٢-٩٦ من كتاب دلائل الإعجاز.

ولقد باعد بين هذه العلوم وبين ما كان يرجى لها من نهوض، أن كتب دراستها قد امتزجت بدراسات فلسفية، نأت بها عن تقدير الفن الأدبى، وآلت الكتابة فيها إلى عبارات موجزة مركزة، يسودها الغموض، وتحتاج إلى الشروح والحواشى، واعتمد مؤلفوها على أمثلة تطبيقية، بعيدة عن روح الفن، ولا أثر للبلاغة فيها. هذا فضلا عن الحاجة إلى مراجعة ما قرره العلماء من قبل، ووضعوه كأنه قواعد ثابتة، فهو في حاجة إلى التصحيح والتقويم من جديد، لخطئه في بعض الأحيان.

ولا أريد أن أطيل فى بيان ما عليه علوم البلاغة الحالية، من قصور، وجفاف، مما يحتاج إلى جهود متضافرة فى دأب، لإنقاذ هذه العلوم، والأخذ بيدها، حتى تعود دراستها فنية أدبية، فتقوم بدورها فى إمداد النقد بالقواعد الصالحة، التى تدرس أسباب الجمال المودع فى الجملة، وليس الشعور بالنقص فى علوم البلاغة حديثًا، بل قد شعر القدماء أنفسهم به، فقالوا إنها علوم لم تنضج بعد.

أما صلة هذه العلوم بالنقد الأدبى، فهى من علوم الأدب الاثنى عشر، التى تحدث عنها القدماء، ومن الخير أن نتبسط قليلا فى الحديث عن هذه العلوم، لنرى مدى اعتماد النقد الأدبى عليها.

فمن تلك العلوم ما يعود إلى دراسة الكلمة المنفردة حينًا، من حيث مادتها، وهو ما دعوه علم اللغة، وحينًا من حيث انتساب بعض الكلمات إلى بعض بالأصلية والفرعية، وسموا ذلك علم الاشتقاق، وحينًا آخر من حيث صورة الكلمة وهيئتها مما يدرس في علم الصرف.

ومن تلك العلوم ما يعود إلى الجملة، من حيث أداؤها للمعنى الأصلى، ويعنى بذلك علم النحو، أو من حيث إنها تفيد بنظمها معانى أخرى غير منطوق بها، كالمعانى التى تستفيدها من تقديم الكلمة حينًا، أو تعريفها حينًا، إلى غير ذلك مما يبحث عنه علم المعانى، أو من حيث إن الجملة تؤدى معناها بطريق الحقيقة، أو مستعينة بالخيال، وهو ما يبحث عنه علم البيان، ويلحقون بهذين العلمين علم البديع، الذى يعمد إلى التأثير في النفس، من حيث الصناعة اللفظية أو المعنوية.

ومن تلك العلوم ما يعود إلى الشعر، فيبحث فيه من حيث وزنه، وذلك علم العروض، أو من حيث قوافيه، وما يعتورها من الصحة والسقم، وهو علم القوافي. كل هذه العلوم التى ذكرناها تدرس المفرد، أو الجملة والجملتين، أما النظر

إلى النص النثرى برمته، وإلى القصيدة كلها، فقد وضع له الأقدمون علمين هما علم الشعر، وعلم النثر.

وقل من كتب من العلماء فى هذين العلمين. ولعلنا نستطيع أن ندخل فى علم النثر دراسة الأساليب وألوانها، وما يجب أن يكون هناك من صلة بين الأسلوب والموضوع، وندخل فيه كذلك دراسة خصائص كل فن من فنونه، فندرس المقالة، والقصة، والرواية، والرسالة، والخطبة، مبينين ميزة كل لون من هذه الألوان، لا من الناحية اللفظية فحسب، ولكن من الناحية المعنوية كذلك، فنرسم منهج كل نوع فى تناول معانيه.

ونستطيع أن ندخل فى علم الشعر تنوع بحوره، ومناسبة كل بحر لعاطفة خاصة، وموضوع خاص، وندخل فيه أيضا حديثًا عن القافية ووحدتها أو تعددها، وأثرها الموسيقى، وحديثًا عن ألوان الشعر، من عاطفى، وروائى، وقصصى، وما يمتاز به كل لون من خصائص وسمات، مع العناية التامة بناحية المعانى وطرق تناولها، كما ندرس كذلك معنى العاطفة وأنواعها، وألوان الخيال، وقيمة الحقائق فى النصوص الأدبية. وقد ألم القدماء ببعض هذه النواحى ولكنهم لم يوفوها حقها من البحث والتحليل.

ولم ينس القدماء أن الأدب يعتمد على المعرفة، وأن الأديب محتاج إلى أن يلم بخلاصة وافية لمختلف الثقافات، فذكروا من بين علوم الأدب، علم المحاضرات، يريدون ما يعبرون عنه، بأن على الأديب أن يأخذ من كل فن بطرف، وهذه المعارف هي التي يتكئ عليها الأديب في تصوير شعوره بالجمال أو بالقبح، ولذا ترى الأديب في حاجة إلى علم النفس، والتاريخ، والاجتماع، مثلاً عندما يضع رواية تمثيلية، يحلل فيها نفوس الشخصيات، أو يصف عصراً من عصور التاريخ، أو يتناول مشكلة من مشاكل الاجتماع، وهو محتاج إلى تلك العلوم وغيرها، عندما يضع قصة، أو أقصوصة، أو عندما يضمن إنتاجه حقيقة من حقائق الحداة.

وهنا يجدر بنا أن نبين أن الشاعر أو الكاتب، قد يوحى إليه شعوره تفسيرًا لمظهر من مظاهر الكون يخالف تفسير العلم له، فيوزن الأديب حينئذ بمقدار طبيعة هذا الشعور وصدقه، لا بمقدار ما فيه من الحقائق. خذ مثلا لذلك قول شوقى يناجى النيل:

من أى عهد فى القرى تتدفيق وبأى كف فى المدائن تغدق؟! ومن السماء نزلت، أم فجرت من عليا الجنان جداولا تترقرق؟!

فالحقيقة الجغرافية لمنابع النيل معروفة، ولكن عظمة النيل وجلال ما له من أياد، حتى لكأنه يفيض سلسبيلا من عليا الجنان، أَوْحَيَا إلى شوقى بهذا التساؤل الشعرى البارع.

تلك هى علوم الأدب، أما الأدب نفسه: شعره ونثره، ففن من الفنون الجميلة، وهو لذلك ينبع من الموهبة، ويفيض من الفطرة، ثم تسدده هذه العلوم وتهدى خطاه، وإن نظرة إلى تلك العلوم نفسها، تجعلنا نؤمن بأن الناقد حين ينقد، فى حاجة إلى تلك العلوم نفسها، عند تقدير النص الأدبى وتقويمه، ومن أجل هذا صح لنا القول بأن تلك علوم الأدب: إنتاجًا ونقدًا، فالناقد، فضلا عن حاجته إلى العلوم اللغوية، فى حاجة \_ كالأديب \_ إلى الإلمام بمختلف الثقافات، حتى يسطتيع أن يحكم على النص حكما صادقًا خالصًا.

أما النقد نفسه فكالأدب، فن من الفنون، يعتمد على الموهبة والفطرة، ويتكئ على ما قدمنا من العلوم، لبيان وجه جمال الجميل، وقبح القبيح.

وقد طال الحديث عن صلة النقد بالذوق، حتى لقد قيل إن النقد يعتمد على الذوق وحده، وهذا صحيح إلى حد كبير، فهذا الذوق هو الملكة الموهوبة، التى يستطاع بها تقدير الأدب الإنشائي، وإننا إذا تدبرنا حقيقة الأمر، رأينا أن كل تعليل بلاغي، هو تفسير لهذا الذوق السليم، وتعليل عقلى له، فليس تعليلك لجمال النص بأن فيه إيجازًا، أو إطنابًا، أو حذفًا، أو تقديمًا، سوى تفسير عقلى لذوقك الذي أحس بجمال النص.

وإذا كانت الملكات في النفوس كالبذور، تحتاج إلى التربة الصالحة، والغذاء والماء فكذلك ملكة الأدب ونقده، في حاجة إلى الرى، والغذاء، وذلك إنما يكون بدراسة ما أسلفناه من علوم، وبالتملؤ من الأدب القوى، وبالقراءة الأدبية الفاحصة، والمران على تقويم النصوص، والبحث عن أسرار جمالها، ومناحى لونها، وبذلك يقوم الذوق ويستقيم حكمه.

غير أن هذه التربة الصالحة التي يجب أن يغتذى الذوق منها، تحتاج إلى جهد جهيد، وتضافر قوى الباحثين والدارسين، حتى تصبح صالحة، لإنتاج أبرك الثمرات، ذلك أن من علوم النقد ما تم نضجه، فلم يعد في حاجة لغير تنظيمه، حتى يصبح الانتفاع به ميسورًا كعلم النحو، والصرف، والعروض، والقافية، ومنها ما لم ينضج بعد، بل هو في حاجة إلى معاودة النظرة، لتخليصه مما علق به مما ليس منه، ولتصحيح أخطاء مضى عليها الزمن، حتى استقرت صحتها في

الأذهان، وهي غير صحيحة، وتلك هي علوم البلاغة، التي اختلطت بمسائل فلسفية، وملئت كتبها بأبحاث لفظية، ومناقشات جدلية، باعدت بينها، وبين أداء رسالتها، أداء كاملا غير منقوص، وحسبي أن أشير إلى شروح التلخيص وحواشيه، التي تضل البلاغة في ثناياها وشعبها، فلا تهتدي إليها، وحسبي كذلك أن أشير إلى ما في باب التشبيه، من أخطاء في القواعد الموضوعة، من وقوفهم عند حد الحس في التشبيه، وجعلهم البعيد الغريب في التشبيه أبلغ أنواعه، إلى غير ذلك من أحكام تحتاج إلى مراجعة النظر، للوصول فيها إلى حكم صحيح.

ومن تلك العلوم ما لم يدرس إلى اليوم، سوى أشتات مبعثرة، ونعنى بذلك علمى الشعر والنثر، وقد أبنًاهما فيما مضى، فلا عجب إذا أن نرى النقد الأدبى متعثرًا فى خطاه إلى اليوم، فإننا لم نهيئ له التربة الصالحة لنموه وإثماره، وإذا أن ينهض النقد ليؤدى رسالته، فلنهذب علومه، ولنضع ما نقص منها، جاعلين هدفنا من ذلك كله تربية ذوق صالح سليم.

### القسراءة الأدبسيسة

هي تلك التي يحاول القارئ فيها، أن يستحضر في نفسه التجربة، كما مرت بالأديب المنشئ، وإذا كان الأديب يتخذ لنقل تجربته ألفاظاً يختارها، توحى إلى قارئه بمشاعره، فالقراءة الأدبية، هي التي يقف القارئ فيها أمام كل كلمة في النص الأدبى، يتبين ما توحى به، ويرى ما يحيط بها من الظلال، ويتأمل سر اختيارها، ليستخلص كل ما فيها، من خواطر ومعان، فيمارس التجربة التي مارسها المنشئ، ويعيش اللحظة التي عاشها ومن هنا قالوا: إن الأدب يضيف عمراً إلى عمر قارئه، بسبب هذه التجارب التي يستحضرها، ويشعر بها نفسه.

ويمر القارئ للأدب بثلاث مراحل، فالمرحلة الأولى: هي التي يقرأ فيها النص الأدبى ليعيش في تجربته، والمرحلة الثانية: هي مرحلة النقد، وفيها يدرس القارئ ألفاظ النص، ليرى قدرتها على التعبير عما أراده الأديب، أو عجزها عن ذلك، وفي المرحلة الثالثة: ينقد ما يكون قد اشتمل عليه، من معان وآراء، فيرى خطأه وصوابه، وصدقه أو كذبه، ولن يستطيع القارئ أن يصل إلى المرحلة الثالثة، إلا إذا عاش التجربة كما عاشها منشئها، وتقمص شعوره، وحينئذ يحكم بصواب ما قرأ أو خطئه، فالقراءة الأدبية ألوان ثلاثة: قراءة متذوقة، وقراءة ناقدة، وقراءة حاكمة، ولكي تتبين كيف يُقرأ الأدب قراءة متذوقة، نأتى ببعض المثل؛ لنرى تلك الآفاق الواسعة التي يفتحها أمام أنفسنا ذلك النوع من القراءة.

قال البحترى في وصف الربيع:

أتاك الربيع الطلق، يختال ضاحكا وقد نبه النيروز في غسق الدجيي يفتقها برد الندي، فكأنــــه فمن شــجر، رد الربيــــــ لبـاســــــه ورق نسيم الريح، حتى حسبته ترى الشاعر قد جاء بكاف الخطاب في أول حديثه، كأنما ينبه من بخاطبه الي

من الحسن، حتى كاد أن يتكلما أوائل وردكن بالأمسيس نؤمها يبث حديثًا، كان قبا مكتما عليه، كما نشَّــرت وشيًا منمنما يجيء بأنفياس الأحبية نعما

أن جمال الطبيعة في هذا الفصل قد جاء إليه، وكأنه يدعوه إلى الابتهاج به، والفرح بمقدمه وفي تعريف الربيع (بأل) العهدية، ما يثير في النفس ما ألفته في هذا الفصل الرائع من جمال وحياة، وفي اختيار كلمة (الطلق) مايوحي بمعنى الحرية التي يشعر الناس بها في الطبيعة، فليس فيها شذوذ بسحب متراكمة ولا مطر، ولا أوحال في الطرق، تقيد الناس وتحبسهم في بيوتهم، ويشعرون بها في أنفسهم، غير مقيدين بمنازلهم حينًا، وبنوع من الملابس حينًا آخر، وتأمل كلمة (يختال) فلعلها تصور لك اختيال الأزهار يداعبها مر النسيم، وفي تعبيره (يختال ضاحكًا) ما يوحى إليك بأن الشاعر لم يحس بالربيع مظاهر تراها العين فحسب، ولكنه حياة تتدفق في جميع أرجاء الكون، فيهتز عطفه اختيالاً، ويبتسم ضاحكاً، ويزداد شعور الشاعر بهذه الحياة، ويقوى إحساسه بإفصاح الربيع عن جماله ويهائه، فيخاله يكاد يتكلم ويبين، ويطرد إحساس الشاعر بحياة الربيم، فيرى هذه الأزهار التي تملاً الجو بأريجها مخلوقات، كانت تغط في نوم عميق، فجاءها الربيع ينبهها أن تستيقظ من رقادها، وكأنما زارها في الدجي، يؤكد ألا يسفر وجه الصباح، حتى تكون قد أخذت بهجتها وازينت، كي لا يضيع عليها شيء من جمال النهار، وذلك هو السر في تنبيه الربيع لها، في غسق الدجي، ثم ألا ترى في استخدام (ورد) هنا ما يحمل إليك أريج أزهار الربيع، وفي استخدام كلمة (أوائل) ما يشير إلى نشاط هذه الزهرات الأولى من أزهار الربيع، وفي اختيار كلمة (نؤم) ما يوحى إليك بما كان فيه الزهر من غفلة عن جمال الحياة، قبل أن ينبهه فصل الجمال، وإن هذه الغفلة والنوم ليحتاجان إلى إيقاظ عنيف، ولذلك استخدم الشاعر كلمة (يفتق) التي تدل على شيء من العنف، ثم ألا ترى أن الدفء مبعث اللجاج في النوم، فمن المعتاد أن البرد يوقظ النائم، ويذلك ترى السر في اختيار (برد الندي) وسيلة لإيقاظ الأزهار، ولما كان شعور الشاعر بتدفق الحياة في الكون قويًا دافقا، أحس كأن هذا الورد يفشى سرًّا، كان يخفيه، واختار لتعبيره كلمة (يبث) التي تشعر بأن الحديث الذي يذيعه الورد حديث في خفوت يشبه الهمس، وقال (مكتما) لينقل إلى نفسك ما كان عليه جمال الزهرة قبل تفتحها من سرية محجوبة لا تبين، فكثير من الزهر يتشابه قبل أن تتفتح أكمامه، ويقف المرء أمامه، لايتبين ما يكون عليه أمره، بعد أن يتفتح، فجماله سر مكتم لا ينم عنه شيء، واختار الشاعر كلمة (حديث) التي توجي بهذا التجاوب النفسي بين الطبيعة والإنسان.

وبهذا استطاع الشاعر، أن يصور لنا إحساسه الروحى بجمال الربيع، ولكنه لم ينس حظ العينين من هذا الجمال، فحدثنا عن الشجر، وقد استعاد خضرته ونضارته، ودبجته الأزاهير، واختار الشاعر كلمة (رد) التى توقظ فى نفسك ما كان عليه من تجرد، لا تبهج العين رؤيته، إذ سلب ثيابه، فعاد حالياً بزينته وحليته، واستخدم الشاعر كلمة (نشر) المضعفة الدالة على التكثير، ليصور لك هذا المعرض الحى من معارض الطبيعة، وكلمة (منمنما) توحى بدقة الوشى كأنما نسجته يد صناع، (ورق) توقظ فى النفس موازنة بين نسيم الربيع وهواء الشتاء الكثيف، وفى كلمة (حتى) ما يدل على عمق الشعور برقة هذا النسيم، والتلذذ به، وفى المجىء بكلمة (أنفاس) جمعاً وإيثارها على المفرد، ما يوحى بأن نسيم الربيع يجىء متقطعاً، كالأنفاس، حتى لا يمل، ووصف الأحبة بالنعمة يوحى إليك بالهدوء، فليست هى بزفرات حارة، يخرجها صدر يحترق بالحب.

وهاك بيتًا<sup>(۱)</sup> من الشعر، قال الأصمعى عنه أنه أهجى بيت قالته العرب، وهو: قوم إذا استنبح الأضياف كلبهمو قالوا لأمهم: بولى على النــــار

فكل كلمة في هذا البيت تكاد تنطق بالهجاء والذم؛ فتنكير (قوم) لتحقيرهم، والإشارة إلى أنه لولا هذه الصفات التي تسمهم، لكانوا نكرة في الصحراء، لا يأبه بهم أحد، والإيحاء بأن هذه الصفات الدنيئة إذا ذكرت، وسمتهم، فصاروا بها معروفين مميزين، وكلمة (إذا) وهي تفيد الشرط، تدل على أن مقدم الأضياف إليهم إنما هو في أوقات معينة قليلة، وليس ذلك بعادة دائمة (والسين والتاء) في استنبع للدلالة على أن الأضياف كأنهم يمضون إلى الكلب ويعرضون له، لينبع، أما هو فيغط في نوم عميق، فيلس لديه ما يحرسه، ولم ير من قبل غرباء يطرقون أما هو فيغط في نوم عميق، فيلس لديه ما يحرسه، ولم ير من قبل غرباء يطرقون الجوع الذي يقاسيه في صحبتهم، وجاء (بالأضياف) جمع قلة، ليؤذن بأن من الجوع الذي يقاسيه في صحبتهم، وجاء (بالأضياف) جمع قلة، ليؤذن بأن من يقصد هؤلاء القوم عدد محدود قليل، ونسب القول إليهم في (قالوا) وهو قول مزر، للإشارة إلى سوء أدبهم، وامتهانهم لأمهم، والمجيء بلفظة (أم) وهي تستدعي أعظم ألوان التقدير، يوحي بما آلت إليه حال هذه الأم عندهم، ومن هوان وضعة، حتى صارت لديهم في منزلة أقل من منزلة الخادم، وإضافة الأم إليهم، إشارة إلى لؤمهم، ومبالغة في تحقيرهم، وإيذان بأنه ما كان ينبغي أن يعاملوها تلك المعاملة، وهي أمهم، وأنطقهم بلفظ (البول) وهو مما يثير شيئًا تتقزز منه المعاملة، وهي أمهم، وأنطقهم بلفظ (البول) وهو مما يثير شيئًا تتقزز منه المعاملة، وهي أمهم، وأنطقهم بلفظ (البول) وهو مما يثير شيئًا تتقزز منه

<sup>(</sup>١) راجع فنون الأدب ص٣٥.

النفوس، إيماء إلى جفوتهم، وأنهم لم يهذبوا ويصقلوا، وتوجيه هذا الأمر إلى أمهم فيه ما فيه من التشنيع عليهم، وفيه كذلك أنهم يبخلون بالماء، فيستعيضون عنه بالبول، وأن نارهم ضعيفة خافتة، وتكفى بولة عجوز لإطفائها، وأتى الشاعر بحرف الجر «على» الدال على الاستعلاء؛ ليرسم صورة منفرة، وهى صورة الأم، وقد علت النار تبول عليها، وتعريف النار إشارة إلى تلك النار المعهودة التى يستطاع اعتلاؤها والبول عليها، ولم ينسبهم الشاعر إلى البخل صراحة، وإنما أخبر عنهم بما يدل على أقبح ألوان هذا البخل.

وهذه آيات من القرآن الكريم نقف عندها، لنقرأها تلك القراءة الأدبية المتذوّقة، قال تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللّهِ وَبِالْيَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُوْمِينَ (٨) يُحَادِعُونَ اللّهُ وَالّذِينَ آمَنُوا وَمَا يَحْدَعُونَ إِلاَّ أَنفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ (٩) فِي قُلُوبِهِمْ مَرْضٌ فَوَادَهُمُ اللّهُ مَرْضًا وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ بِمَا كَانُوا يَكُذِبُونَ (٩١) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ عَذَابٌ أَلِم إِنْهُمْ هُمُ المُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لاَ يَشْعُرُونَ (١٢) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنْهُمْ هُمُ المُفْهَاءُ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ المُنْهَاءُ وَلَكِنْ لاَ يَعْلَمُونَ (٣١) وَإِذَا لَقُوا الّذِينَ آمَنُوا قَالُوا أَنْهُمْ هُمُ المُنْهَاءُ وَلَكِنْ لاَ يَعْلَمُونَ (٣١) وَإِذَا لَقُوا الّذِينَ آمَنُوا قَالُوا أَنْهُمْ هُمُ السُفْهَاءُ وَلَكِنْ لاَ يَعْلَمُونَ (٣١) وَإِذَا لَقُوا الّذِينَ آمَنُوا قَالُوا أَنْهُمْ هُمُ السُفْهَاءُ وَلَكِنْ لاَ يَعْلَمُونَ (٣١) اللّهُ يَسْتَهْوَى وَاللّهُ مِنْ وَمَا كَانُوا فَي طُغْيَا فِهِمْ وَيَمْ لَهُمْ وَمَا كَانُوا فَيُولُ الْفَي اللّذِينَ اسْتَوقَدَ نَازًا فَلَمًا أَصَاءَتَ مَا حَوْلَهُ ذَهَبَ اللّهُ بِنُورِهِمْ وَمَا كَانُوا فَلُهُمْ وَمَا كَانُوا الْفَلَاقُونَ (١٦) مَنْ مُعْمُ فِي الْمُونَ وَلَا الْفَلَولُهُمْ وَلَولُهُ اللّهُ مُولِولًا وَلَولًا الْمُمْ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَولَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَلْهُمْ مَثَنُوا فِيهِ وَإِذَا أَظُلَمَ عَلَيْهِمْ قَامُوا وَلَو شَاءَ اللّهُ لَدُهُمْ وَلَا المُلْلَةُ مَا وَلَولُولُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَلْولًا فِيهِ وَإِذَا أَطْلَمُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ اللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَلْورا فِيهِ وَإِذَا أَطُلُمُ عَلَيْهِمْ وَاللّهُ اللّهُ اللللهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ

ألا ترى في اختيار كلمة والناس وعمومها، عدم مجابهة المنافقين بتعيينهم، وفي ذلك ستر عليهم، وإغراء لهم بالإقلاع عن نفاقهم، ذلك أنه ماداموا لم يعينوا، من المتوقع أن يصغوا إلى القرآن، فربما انصرفوا عن غيهم، إذا استمعوا إلى تصوير حال ضلالهم، وما هم فيه من حيرة واضطراب، ولو أنه جبههم بكشف الستار عنهم، لانصرفوا معرضين عن الإصغاء، فلا يكون ثمة أمل في هدايتهم، وكلمة ويُقُولُ ، توحى بأن إيمانهم لم يتعد أفواههم، وأجرى على ألسنتهم الإيمان بصيغة الماضى، ليوهموا سامعيهم أنهم قد دخلوا في الإيمان منذ زمن بعيد، زيادة منهم في التمويه والخداع، وخص الإيمان بالله وباليوم الآخر؛ لأن الإيمان بهما يجمع كل ما يجب الإيمان به، من كل ما يصل الإنسان

بربه، أو يصله بالناس، واختار في الرد عليهم الجملة الاسمية في النفي؛ ليدل بها على استقرار هذا النفي وثباته.

هؤلاء المنافقون إنما يخدعون بعملهم هذا الذين آمنوا، ولكن القرآن جعل الخداع لله، سخرية منهم، واستهزاء بعقولهم، واستخدم الفعل المضارع هنا، يصور به حالهم، ويحضر هذه الصورة أمام أعين السامعين، واستخدم أداة القصر وهي ﴿مَنَ وَاللّهُ، ليردّ عليهم ردّا حاسمًا، يبين أن خداعهم لن يضر أحدًا غيرهم، ولكن يصيبهم وحدهم أذاه، وأوقع الخداع على أنفسهم ليكون ذلك مثار العجب أن يفعل ذلك من لديه مسكة من عقل، وفي ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ تصوير صادق لهؤلاء المنافقين، الذين لا يدركون مغبة خداعهم، واستخدام كلمة وقد تغلب عليها سلطان الهوى، صارت غير مستطيعة أن تفكر تفكيراً سليماً، وأن تقوم بوظيفتها التي خلقت لها، كالجسم يصاب بالمرض فلا يستطيع أداء وظيفته، وفي الدعاء عليهم بزيادة المرض، إيذان بغضب الله وسخطه عليهم، واستخدام ﴿في في هذه الجملة، يؤذن بتمكن المرض من قلوبهم، فكأنما انطوت قلوبهم عليه، وفي كلمة ﴿ألِم والعذاب لا يكون إلا مؤلماً، إبراز لأهم خصائص العذاب، واختيار ﴿كان والمجيء بخبرها فعلاً مضارعاً، يؤذن باعتيادهم الكذب ولجاجتهم فيه، وجاء بالواو في قوله:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ ﴾، إشارة إلى مأثمة جديدة من آثامهم، وأتى بالفعل: ﴿ قِيلَ مَن مِنتًا للمجهول، مؤذنًا بأن من الواجب عليهم أن ينظروا إلى القول من حيث هو، بقطع النظر عن قائله، وألا يجعلوا للقائل دخلاً في تقديرهم ووزنهم، واختار كلمة ﴿ الفساد ﴾ ليصور بها ما يقوم به هؤلاء المنافقون، من تشكيك المؤمنين وتخذيلهم عن نصرة الرسول، وبث الفتن في الأرض، ونسب القول إليهم في ﴿ قَالُوا ﴾؛ ليبين مدى تبجحهم، وأنهم لا يبالون أن يقلبوا الحقائق، ويطمسوا معالمها، أما ردهم، فقد استخدموا له أداة من أدوات القصر، يريدون بذلك نفي الإفساد عنهم نفياً باتاً، وأن عملهم لا يعدو الخير والصلاح وبالغوا في ذلك حتى أوهموا أن نفوسهم قد قصرت على الإصلاح قصراً، فهي لا يمكن أن تلم بفساد، واختاروا من أدوات القصر ﴿ إِنَّمَا ﴾ التي تدل على أن الأمر من الوضوح، بحيث لا يحتاج إلى دليل ولابرهان، مبالغة منهم في التمويه والخداع، واستفتح الرد يحتاج إلى دليل ولابرهان، مبالغة منهم في التمويه والخداع، واستفتح الرد عليهم بألا؛ ليسترعي الأذهان إليه، حتى تتنبه إلى الرد ولا يفوتها منه شيء، وبدأ

الجملة بالتأكيد؛ لأنه في مقام يريد أن يقتلع من الأذهان دعواهم العريضة في الإصلاح، وهم الثانية ضمير فصل يؤكد الإسناد في الجملة، وتعريف الطرفين يفيد قصر المسند على المسند إليه، فكأن الإفساد مقصور عليهم، لا يبرحهم إلى سواهم، وجاء بلكن، يريد أن يخبرنا بخبر جديد عن هذه الطائفة التي انحصر الإفساد في بنيها، وأنه كان خليقاً بهم أن يدركوا هذه الحقيقة، لو كان عندهم قدر من شعور، أما وهم قوم لا يشعرون، فذاك هو السر في خفاء هذه الحقيقة البينة عنهم، وفرق في التعبير بين ﴿وَمَا يَشْعُرُونَ فِي الآية السالفة، وَلَكِن لا يَشْعُرُونَ في تلك الآية، فالجملة الأولى في مكانها تنبئ بأن حركة خداع النفس تمر بهم، من غير أن يتنبهوا إليها، فهو لا ينفي الشعور عنهم مطلقاً بل ينفي شعورهم بخداع أنفسهم؛ أما في هذه الآية فليس إفسادهم مما يقع منهم بلا شعور، بل هم يفعلون عن رغبة وإصرار، ولكنهم قد فقدوا التفكير، الذي يزنون به الأمور بميزانها الصحيح.

وتستطيع أن تمضى فى قراءة الآية التالية، كما مضيت فى هذه الآية، وقف فيها وقفة عند كلمتى ﴿النَّاسُ﴾ و﴿السُّفَهَاءُ﴾ تتبين فى الكلمة الأولى مدى الأدب، الذى استخدمه الداعى فى دعوة هؤلاء القوم إلى الإيمان، فهو لم يقل لهم آمنوا كما آمن العقلاء مثلاً، فيكون فى ذلك جرح لشعورهم، بما قد يكون فيه من تلميح بضعف عقولهم، بل لم يزد فى دعوته على أن دعاهم إلى الدخول فيما دخل فيه عامة الناس، وفى ذلك منتهى الرفق واللين، أما ردهم ففيه تبجح وعنف، فقد ادعوا سفاهة هؤلاء الذين آمنوا.

وقف كذلك عند كلمة ﴿يَعْلَمُونَ﴾ وتأمل سر اختيارها، تر أن السفاهة إنما ترجع إلى العقل والتفكير، فناسب ذلك نفى العلم عنهم، وأما الآية السابقة فإفساد بأعمال يشعر بها، فناسب هناك نفى الشعور.

وامض كذلك فى قراءة الآية التى ترسم ما عليه المنافقون من الخداع، وما لهم من وجهين يقابلون المسلمين بأحدهما، ويقابلون رؤساءهم بوجه آخر، وقف عند كلمة ﴿ حُلُوا ﴾ لترى ما توحى به إلى نفسك من جبن هؤلاء المنافقين، الذين لا يستطيعون أن يظهروا ما تكنه قلوبهم، إلا فى خلوة لايراهم فيها أحد، وقف كذلك عند كلمة شياطين، يراد بها رؤساء النفاق، وتأمل ما توجى به من ضروب المكر والدهاء والفساد والضلال، وانظر كيف كشف المنافقون أنفسهم أمام رؤسائهم، فى جملتين اثنتين، دلتا على حقيقتهم، ففى الجملة الأولى: قالوا إنا

معكم، أكدوا لرؤسائهم شدة إخلاصهم لهم، حتى لايدعوا لهؤلاء الرؤساء سبيلاً إلى الشك في إخلاصهم، بسبب ما يظهرونه بألسنتهم للمؤمنين من الإيمان، وفي همّعَكُم ما يشعر بهذا الرباط القلبي، الذي يربط المنافقين برؤسائهم، وفي اختيار القصر وأداته في الجملة الثانية: ﴿إِنّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِنُونَ ﴾، ما سبق أن ذكرنا فكأنهم يقولون لشياطينهم: إن استهزاءنا بالمؤمنين عندما نقول لهم: آمنا، واضح، لا يمكن أن يكون سببًا لشككم في إخلاصنا لكم، وأن قلوينا معكم، واختاروا الجملة الاسمية يدلون بها على ثبوت هذا الخبر واستقراره.

واختار الله فى الرد عليهم أن يأتى باسمه دون صفة من صفاته، ليوحى إلينا بهذا الجلال، الذى يحيط بذلك الاسم المقدس، وأنه هو الذى سيتولى الاستهزاء بهم، وكلمة يستهزئ تصور هذا الجزاء الساخط، الذى يقابل به الله استهزاءهم، ليصور بأمر محسوس، أمرًا معنويًا، هو تركهم فى ضلالهم لا يهتدون، واختيار كلمة الطغيان، توحى بالخروج فى قوة عن الطاقة المألوفة فى العصيان والفجور، والعمه فى الآية، يصور لنا مدى تردد هؤلاء القوم فى غوايتهم، وأنهم لا يهتدون إلى الحق والصواب، فهم فى حيرة من أمرهم كالأعمى، يسير على غير هدى ولا اطمئنان.

وامض فى قراءة الآية التالية، وتأمل وجه استخدام اسم الإشارة، يشير به إلى طائفة قد اتصفت بتلك الصفات الخادعة، وكان لها أثرها فى الحكم عليهم، وفى كلمة اشترى، ما يدل على إيثار هؤلاء القوم للضلالة على الهدى، واختار كلمة الضلالة هنا، وآثرها على الكفر والنفاق مثلا، ليتسنى بيان حال ما اختاروه فى إيجاز، ووضع الهدى بجوار الضلالة، ليتأتى فى يسر معرفة مدى خسران هؤلاء القوم، وضعف عقولهم، ونفى الربح عن التجارة، ولم ينفه عن المتجرين، للإشارة إلى أن هذه التجارة بطبيعتها تجارة خاسرة، بقطع النظر عن المتجرين بها، وفى في أن هذه التجارة الخاسرة.

وفى الآية التالية تستوقفنا كلمة استوقد نارًا، فنتبين فيها حال رجل، قد أحاطت به حلكة الظلام، فهو يطلب جاهدًا نارًا تضىء له مسالك السبيل، والسين والتاء يدلان على هذا البحث القوى، والطلب الجاد، وفى كلمة أضاءت ما يدل على أنه قد أوتى أكثر مما كان يطمح إليه، فلقد كان يبحث عن نار، أيًّا ما كانت، فأوتى نارًا قوية أضاءت ما حوله، غير أن ذلك لم يلبث أن مضى وزال، واستخدام ذهب بالنور أقوى من ذهب النور؛ لأن فى التعبير الأول دلالة على أن آخذًا أخذ

النور، ومضى به، فكيف إذا كان الذاهب به هو الله، وفى إضافة النور إليهم، ما يشعر بأنهم كانوا قد اطمأنوا إلى النور، وفرحوا به، فيكون الذهاب به أشد إيلاما وأنكى، وجمع ظلمة، ليشير إلى هذا الظلام المتكاثف، والحلكة المتراكم بعضها فوق بعض، وتأمل بعدئذ هذه الصفات التى خرجوا بها عن أن يكونوا من البش، بل عن أن يكونوا من الحيوان، ما داموا قد عطلوا مواهبم ولم ينتفعوا بها، وكان لنسق هذه الصفات على وزن واحد أثر موسيقى مؤثر.

والآيتان التاليتان استمرار في وصف حيرة هؤلاء المنافقين، فمثلهم القرآن بحال من حصرتهم السماء بصيب، وفي هذه الكلمة ما يوحى بقوة المطر وشدة بطشه، فهو ليس بغيث ينقذ الأرض من ظمئها، ولكنه مطر يصيبها ويؤثر فيها، وفي النص على أنه من السماء، ما يوحي بهذا العلو الشاهق، ينزل منه هذا المطر الدافق، فأى رعب ينبعث في القلب من جرائه، وفي المجيء بكلمة ﴿فِيهِ ما يدل على أن هذه الظلمات، والرعد، والبرق، كأنما سكنت هذا الصيب، وكأنما تنزل معه من السماء، وفي إيثار الظلمات جمعا، على المفرد ما سبق أن أشرنا إليه، وفي تنكيرها، وتنكير الرعد، والبرق ما يشير إلى أنها من القوة والإزعاج، إلى درجة لا يستطاع تحديدها، وفي كلمة الأصابع ما يوحى بهذا الذعر، الذي استولى عليهم من شدة الأصوات الرعدية المرعبة، فهم يحاولون إبعاد صوتها عنهم، وكلما زادت شدة الصوت، زادوا من إدخال هذه الأصابع، علها تسد أذانهم، واختيار كلمة يجعلون، وإيثارها على يضعون مثلا، للإشارة إلى أن أصابعهم لطول ما صارت في آذانهم، أصبحت كأنها مركبة معها، أما الوضع فلا يستفاد منه هذا الثبات والاستمرار، ويرغم أن المعنى على أن كل فرد منهم يضع إصبعًا في أذن، لا نستطيع أن نبعد عن أنفسنا هذا الجو الذي خلقه حولنا استخدام الجمع، الموحى بمقدار الهلع الذي أصاب أفندتهم، لهذا الصوت المنكر، حتى لكأنهم يريدون إبعاده، بوضع كل ما يملكون من أصابع في آذانهم. وجمع الصواعق إيذان بما اصطلح على إزعاجهم من صواعق رهيبة، لا صاعقة فحسب. وكلمة حذر تدل على شدة شعورهم بقرب الموت منهم، وإسناد الإحاطة إلى الله فيه من الجلال والرهبة ما فيه، واختيار كلمة ﴿ مُحِيطٌ ﴾ يدل على شمول العذاب لهم، وإحاطته بهم من كافة الأرجاء، فهم لا يستطيعون الإفلات منه أينما ساروا، وفي إيثار كلمة الكافرين على المنافقين، بيان لحقيقة حالهم، وأن النطق باللسان لا يغنى عن الحق شيئا.

تحدثت الآية الكريمة عن هذا الصيب، وأن فيه ظلمات ورعدًا وبرقا، وذكرت أن حال المنافقين في خوفهم وهلعهم، كحال السائر في هذا الصيب؛ لاضطراب

حياتهم، وخوفهم أن ينكشف أمرهم، فهم فى اضطراب نفسى شديد، وشرحت الآية ما يصيب السائر من الفزع، من جراء الرعد يصم أذنيه، وتحدثت الآية الثانية عما أضمره لهم البرق والظلمات، من إخافة وإرهاب، فقال سبحانه يكاد البرق يخطف أبصارهم، وفى استخدام ﴿بَخطَف تصوير بأمر محسوس، يبعث فى النفس خوفًا. فكأن يدًا تمتد نحو السائر تسلب منه نور عينه، والمجىء بكلما يوحى بهذه اللهفة التى تملأ قلويهم، والرغبة فى الخروج من هذه الظلمات المتكاثفة، فلا يكاد النور يبدد هذه الظلمة قليلاً، حتى ينتهزوا الفرصة فيمشوا، وفى كلمة ﴿عَلَى ﴾ ما يدل على شدة وطأة الظلام عليهم، وفى ﴿قَامُوا ﴾ ما يوحى إليك بتكاثف الظلمات حولهم، فلا يكادون يحركون أقدامهم، عند ما تطبق عليهم هذه الظلمات.

وهكذا تستطيع بالقراءة الأدبية أن تصل إلى تصور ما يراد من النص أكمل تصور وأوفاه. وبعد هذه القراءة المتذوقة، تقف لترى مقدار ما في هذا النص، من تلاؤم بين ألفاظه ومعانيه، وتلك هي القراءة الناقدة كما ذكرنا، فنرى الآيات تصف هذا الاضطراب في نفسية هؤلاء المنافقين، وما يظنون أنهم يقومون به من خداعهم لله والمؤمنين، وعنيت الآيات بوصف ضلالهم وخسرانهم، برغم ما في عصرهم من نور، لا يكاد يضيء أمامهم الطريق قليلاً، حتى يطبق الظلام مرة ثانية عليهم، لأنهم لم يستعملوا آذانهم، فيما خلقت له، من الاستماع إلى صوت الحق، ولا ألسنتهم في التعبير عنه تعبيرًا ينبعث عن قلوبهم، ولا أعينهم في الاهتداء بما ترى، إلى الحق والصواب. ذلك موقفهم من دعوة الحق، أما أنفسهم المضطربة الخائفة، فقد ضربت الآيات لها مثلا: هذا الذي يحيط به الصيب، فيه ظلمات ورعد وبرق، وبهذا كله صورت الآيات من هؤلاء المنافقين، صلتهم بالمجتمع الذي يعيشون فيه، بين مسلمين وكافرين، وموقفهم من النور الذي أضاء عصرهم، وتغلغلت إلى أعماق نفوسهم، فصورت خوفها واضطرابها، وكل جزء من هذه الآيات له قيمته في هذا التصوير، بحيث تستطيع أن تتخيل هؤلاء القوم، وأن تستمع إليهم، وقد التقوا بالمؤمنين، فقالوا لهم: آمنا، ومضوا إلى شياطينهم، فقالوا لهم: إنا معكم، وتتخيلهم وهم يعملون جهدهم، على أن يوقدوا نيران الفتنة، ويسعون في الأرض فسادًا، فإذا قيل لهم: ﴿ لاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ ﴾، قالوا: ﴿إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾، وتستطيع أن تتبين هذا المرض الذي أحاط قلوبهم بأكنة، وخيل إليهم أنهم يستطيعون خداع المؤمنين، بإظهار كلمة الإيمان لهم، مع أنهم يضمرون لهم أشد ألوان الاحتقار والاستهزاء، وأن تتصور موقفهم من الهدى الذى سطعت شمسه أمامهم، فكانوا صمًّا بكمًا عميًا، فإذا تغلغلت فى أعماق قلوبهم رأيت الذعر، قد استبد بها، كما يستبد بمن أحاط به صيب، فيه ظلمات ورعد وبرق.

ثم نحكم بعدئذ على ما في هذه المعانى من خطأ أو صواب، وتناسق أو اضطراب، وهى القراءة الثالثة الحاكمة، وبما ذكرناه تتبين الدقة فى التصوير، وهنا نشير إلى ما قد يتراءى فى تصوير المنافق فى تلك الآيات، من وصفه بالإفصاح عن معتقده، كما تدل على ذلك الآية: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ آمِنُوا كُمَا آمَنَ النّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كُمَا آمَنَ الشَّهَاء﴾. وبإخفاء معتقده، كما تدل على ذلك آية: ﴿وَإِذَا لَقُوا اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّةُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللّه

وليس بين الآيتين خلاف في التصوير، فالآية الأولى تبين نفسيتهم الحقيقية، عند ما يعرض عليهم الإيمان، فإنهم يقولون في أنفسهم: ﴿أَنُوْمِنُ كَمَا آمَنَ السُفَهَاءُ ﴾، وكأنهم لشدة شعورهم يجهرون بذلك، أما الآية الثانية فتصف صلتهم الخارجية، بالمؤمنين، وأنهم يظهرون لهم الإيمان، ويبطنون الكفر والنفاق، فإحدى الآيتين تشرح نفسيتهم، والثانية تتحدث عن اضطرابهم بين ما يظهرون وما يضمرون.

ويهذه القراءات الثلاث تستطيع أن تقول: إن النص الأدبى أصبح واضحًا في نفسك تمام الوضوح.

## المنهج الأدبي في القرآن

وأعنى بالمنهج الأدبى، هذا المنهج الذى يتجه إلى إثارة وجدان القارئ، إثارة روحية رفيعة، تحدث السرور فى النفس فتقبل، أو تحدث فيها الألم فتأبى وترفض، والقرآن غنى بذلك؛ لأنه لا يعتمد على التفكير وحده ليقنع، ولكنه يتكئ عليه وعلى الوجدان ليستميل، فهو فى وعده ووعيده، وأوامره ونواهيه، وقصصه، ووصفه، وابتهاله وتسبيحه، بل وفى أحكامه وبراهينه، لا يغفل هذه الناحية من نواحى النفس الإنسانية؛ لأن العمل غالبًا يرتبط بها ويقترن، فالقرآن يهاجم ببلاغته جميع القوى البشرية، ليصل إلى هدفه: من تهذيب النفس، وحب العمل الصالح، والإيمان بالله واليوم الآخر.

خذ مثلا قوله تعالى: ﴿وَمَنْ يُطِعِ اللّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولِيَكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النّبِيئِينَ وَالصّدِيقِينَ وَحَسُنَ أُولِيَكَ رَفِيقًا (٦٩) ذَلِكَ الْفَصْلُ مِنَ اللّهِ وَكَفَى بِاللّهِ عَلِيمًا (٧٠)﴾ (النساء ٢٩، ٧٠). ألا تراه قد أثار فينا شعور الغبطة والابتهاج، حينما نخيل لأنفسنا أننا إن أطعنا الله والرسول، فسنكون رفقاء للنبيين والصديقين والشهداء والصالحين. أو لا ترى أن هذا الشعور بالفرح جدير بأن يدفع المرء إلى الانقياد والطاعة:

وخذ قوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ آمِنُوا بِمَا نَزُلْنَا مُصَدُقًا لِمَا مَعَكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ لَطُمِسَ وُجُوهًا فَنَرُدُهَا عَلَى أَذْبَارِهَا أَوْ نَلْعَنَهُمْ كَمَا لَعَنَا أَصْحَابَ السَّبْتِ وَكَانَ أَمْرُ اللّهِ مَفْعُولا ﴾ (النساء ٤٧). تراه قد اتكا على إثارة الخوف في النفس من أن تشوه الوجوه أو تطمس، أو أن تحل اللعنة بأصحابها، كما حلت بأصحاب السبت، وهذا الخوف، بما يحدثه في النفس من ألم، جدير أن يدفع الناس إلى التفكير العميق للتخلص من أسبابه، والخلوص من مأزقه، ولا يكون ذلك إلا بالإيمان بما أنزل الله. وقل مثل ذلك في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِنَاسَوْنَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلَّمَا نَضِجَتُ مُلُولًا بِالْهُمُ جُلُودًا غَيْرُهَا لِيَدُوقُوا الْعَذَابَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَزِيزًا حَكِيمًا ﴾ (النساء ٢٥). فأي طودهم، فبدلوا رعب ينبعث في النفس، عندما تتخيل أصحاب النار، وقد نضجت جلودهم، فبدلوا

بها جلودًا غيرها، لا تلبث أن تنضع كرة أخرى، فتتبدل، وهكذا دواليك. وأى خوف شديد يملك المرء من هذا المصير المؤلم.

وخذ مثلا هذا الجزء من قصة إبراهيم، وهو قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لأَبِيهِ آزَرَ أَتَنْجِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكَ وَقَرْمَكَ فِي ضَلاَل مِبْين (٧٤) وَكَذَلِكَ نُري إِبْرَاهِيمَ مَلكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ (٥٠) فَلَمَّا جَنُّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كُوكَبًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَقُلَ قَالَ لاَ أُحِبُ الْأَفِلِينَ (٧٦) فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَقَلَ قَالَ لَئِنْ لَمْ يَهْدِني رَبِّي لَأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الصَّالِّينَ (٧٧) قَلَمًا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذًا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتْ قَالَ يَا قَوْمٍ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ (٧٨) إِنِّي وَجُهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السُّمَوَاتِ وَالأرْضَ حَبِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ ٱلمُثْتَرِكَينَ (٧٩) وَحَاجَهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتُحَاجُونِي فِي اللَّهِ وَقَدْ هَدَانِ وَلاَ أَحَافُ مَا تُشرِكُونَ بِهِ إِلاًّ أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيًّا وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلاَّ تَتَذَّكُّرُونَ (٨٠) وَكَيْفَ أَخَافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلاَّ تَحَافُونَ أَنَّكُمْ أَشَرَكْتُمْ بَاللَّهِ مَا لَمْ يُنَزُّكُ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الفَريقين أحَقُ بالأَمْن إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ ( ١ ٨) الَّذِينَ آمَتُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِمَا نَهُمْ بِظُلْمَ أُولَئِكَ لَهُمُ الْأَمْنُ وَهُمَ مُهْتَدُون ( ٩٨٠) ﴾ (الأنعام ٧٤-٨١). ألا يملأ نفسك إعجابا هذا الحوار بين إبراهيم وأبيه وقومه، وهذا التأمل من إبراهيم فيما يحيط به، ويسترعى نظره في الكون، أو لا تحس بالقلق الذي استبد بإبراهيم وهو ينشد الله، وبالراحة التي غمرته عندما اهتدى إليه، أو لا تشعر بالغبطة كما شعر بها إبراهيم، وهو يتجه إلى الذى فطر السموات والأرض، أو لا يثور في نفسك الرغبة في هذا الأمن، الذي يناله الذين آمنوا ولم يلبسوا إيمانهم بظلم؟!

كل أولئك إثارات وجدانية تحركها فى نفسك هذه القصة، فتحب إبراهيم وتعجب به، ويدفعك ذلك إلى الاقتناع بما اقتنع به إبراهيم.

وخذ قوله تعالى: ﴿أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجِ وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَامِي وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (٧) تَبْصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلُّ عَبْدٍ مُنِيبٍ (٨) وَنَزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَتَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبُّ الْحَصِيدِ (٩) وَالنَّحْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ (١٠) وَنَوْلِنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَتَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبُّ الْحَصِيدِ (٩) وَالنَّحْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَضِيدٌ (١٠) ﴾ (ق٦- ١١). فهو بتلك الآيات يثير في النفس شعور الإجلال لعظمة الخالق، الذي بني السماء بناءً محكمًا، وزينها نهارًا وليلا، ومد الأرض، ورفع الجبال في أرجائها، وأنبت فيها بهيج النبات، وشعور الإعجاب بهذا المطر، ينزل من السماء فيحيى الأرض بعد موتها، وينشئ الجنات ويرفع النخل باسقات، ألا ترى أن شعور الإجلال والإعجال والإعجاب بدفع النشور.

وحد قوله تعالى: ﴿ يَا بَنِي إِسْرَائِلَ اذْكُرُوا نِعْمَتِي النِّي أَنْعَمْتُ عَلَيْكُمْ وَأَوْفُوا بِعَهْدِي أُون بِعَهْدِكُمْ وَإِيَّايَ فَارْهَبُونِ (٤٠) وَآمِنُوا بِمَا أَنْزَلْتُ مُصَدَقًا لِمَا مَعَكُمْ وَلاَ تَكُونُوا أَوَّلَ كَافِر بِهِ وَلاَ تَشْتُرُوا بِآيَاتِي تَمَنّا قَلِلاً وَإِيَّايَ فَاتَقُونِ (٤١) وَلاَ تَلْسُوا الْحَقُ بِالْبَاطِلِ وَتَكْتُمُوا الْحَقُ وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ (٤١) وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَالْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ (٤٣) أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرِ وَتَغْمَونَ أَنْفُمَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابِ أَفَلاً تَعْقِلُون (٤٤) ﴾ (البقرة ٤٠ ـ ٤٤). ألا تراه يتير فيهم شعور العرفان بالجميل، عند ذكر نعمه التي أنعم بها عليهم، وهذا لعرفان بالجميل يدفعهم إلى الوفاء بالعهد، والإيمان بما أنزل، لا أن يقابل العرفان بالجمود، والنكران، وإلباس الحق ثوب الباطل، كما أثار فيهم غريزة حب النفس، عندما أنكر عليهم دعوتهم الناس إلى الخير، ونسيانهم أنفسهم، وهذا النفس، عندما أنكر عليهم دعوتهم الناس إلى الخير، ونسيانهم أنفسهم، وهذا النفس، عندما أنكر عليهم دعوتهم الناس إلى الخير، ونسيانهم أنفسهم، وهكذا الصل الأمر والنهى بتلك الإثارات الوجدانية، التي تحمل النفس على قبول الأمر والنهى.

وخذ فاتحة الكتاب، وهى من آيات الابتهال والتسبيح، تر فيها الإثارات الوجدانية واضحة جلية، فاتل قوله تعالى: ﴿الْحَمْدُ لِلّهِ رَبِ الْعَالَمِينَ (٢) الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدُينِ (٤) إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَعْبَعِينَ (٥) الْهَدِنَا الْمُرْرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (٦) صِرَاطَ الْذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ غَيْرِ الْمَغْضُوبِ عَلَيْهِمْ وَلاَ الضَّالَّين (٧)﴾ (سرة الفاتحة ٢٠٧). ترى الحمد قد قرن بما يثير في النفس الحب والإجلال معًا، فالله المنعم بجليل النعم ودقيقها، مالك يوم الدين، يبعث في النفس الفرح عند انتهاجها الصراط المستقيم، بأنها ستكون مع الذين أنعم الله عليهم.

ويقرن الله سبحانه وتعالى أوامره بإثارات عاطفية، تدعو إلى قبولها والعمل بها، وها هو ذا، كما رأينا، يذكر بنى إسرائيل بنعمه عليهم، هذا التذكير الذي يدفعهم إلى عرفان الجميل، فيوفون بعهده، ويرهبونه، ويؤمنون بما أنزل مصدقًا لما معهم.

ويذكرنا برقابته لنا حتى نخافه إذ يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُزُكُمْ أَنْ تُؤَدُّوا الأَمَانَاتِ إِلَى أَفْلِهَا وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَخَكُمُوا بِالْعَدَلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمًّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ اللَّهَ كَانَ سَمِيعًا بَصِيعًا ﴾ (انساء ٥٨).

ويثير فينا النخوة التى تدفعنا إلى الدفاع عن الضعاف والنساء والأطفال، ويصور لنا لهفة هؤلاء على من ينصرهم، فيبعث فى نفوسنا إحساس الرفق، وعامل الشفقة، ويرسم لنا من يقاتل ذيادًا عن أولئك مقاتلا فى سبيل الله، واستمع إليه سبحانه يقول: ﴿وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَالْمُسْتَضْعَفِينَ مِنَ الرّجَالِ

وَالنَّسَاءِ وَالْوِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَحْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ الْقَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيًّا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ نَصِيرًا (٥٠) الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاغُوتِ فَقَاتِلُوا أَوْلِيَّاءَ الشَّيْطَانِ إِنْ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا (٧٦)﴾ (النساء ٧٠. ٧٦).

و اقرأ قوله سبحانه: ﴿ وَلاَ تَسْتَرِي الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيِّةُ الْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا الَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيَّ حَمِيمٌ ﴾ (نصلت ٣٤). فإنه عندما أمرنا أن ندفع بالحسنى، أثار فينا تلك الرغبة في أن نجد بجوارنا الناصر والمعين نستكثر منهما، حتى لينقلب العدو بتلك المعاملة، كأنه صديق حميم.

وعندما حثنا على الصدقة، اتكا على غريزة حب النفس، تلك الغريزة التى تستكثر بمقدار ما تستطيع من الخير، فأبان القرآن أن ما سنبذله من صدقة سوف يعود خيره علينا أضعافا مضاعفة، قال سبحانه: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يَنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللّهِ كَمَثَلَ حَبَّةٍ وَاللّهُ يُصَاعِفُ لِمَنْ يَثَنَاءُ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٍ (اللّهِ كَمَثَلَ حَبّةٍ أَنْبَتَ سَبِعَ سَتَابِلَ فِي كُلُّ سُنْبُلَةٍ مِاتَةً حَبّةٍ وَاللّهُ يُصَاعِفُ لِمَنْ يَثَنَاءُ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٍ (البقرة ٢٦١).

واستمع إليه ينهى عن نسيان الله: فيذكرنا بعاقبة ذلك، وأن الله سوف يصرف هؤلاء الناسين عن خيرهم فيفسقون، ويصور لنا الفرق الشاسع بين أصحاب النار وأصحاب الجنة، ويذكرنا بالفوز الذي يظفر به من لا ينسى الله، قال سبحانه: ﴿ وَلاَ تَكُونُوا كَالَّذِينَ نَسُوا اللَّهَ فَأَنْسًاهُمْ أَنْفُسَهُمْ أُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ (١٩) لاَ يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّارِ وَأَصْحَابُ الجَنّةِ أَصْحَابُ الجَنّةِ هُمُ الْفَائِرُون (٢٠) ﴾ (الحشر ١٩، ٢٠).

واقرأ هذه الابتهالات الرائعة التي يمزج فيها الخوف بالرجاء، والتي انبعثت من قلوب آمنت وتأملت خلق السماء والأرض، واختلاف الليل والنهار، إذ يقول سبحانه: ﴿ إِنَّ فِي حُلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَاحْتِلاَنِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لآيَاتٍ لأُولِي الأَلْبابِ (١٩٠) الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي حُلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبِّنَا مَا حُلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ قَقِنَا عَذَابَ النَّارِ (١٩١) رَبُنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أَحْزَيْتُهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ (١٩٢) رَبُنَا إِنَّا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلإَعَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبُكُمْ فَآمَنًا رَبُنَا وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ (١٩٢) رَبُنَا إِنَّا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلإَعَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبُكُمْ فَآمَنًا رَبُنَا وَآتِنَا مَا وَعَدَتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلاَ فَعْفِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَفَّرْ عَنَّا سَيَّاتِنَا وَتَوَقَّنَا مَعَ الأَبْرَارِ (١٩٣) رَبُنَا وَآتِنَا مَا وَعَدَتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلاَ تُعْفِرْ لَنَا ذُنُوبِنَا وَكَفِّرْ فَا أَنْ الْمِيعَادَ (١٩٤) فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُهُمْ أَنِي لاَ أَضِيعُ عَمَلَ عَامِل مَنْكُمْ مِنْ ذَكُو أَوْ أَنْثَى (١٩٥٠) ﴿ (١٩٤) فَاسْتَجَابَ لَهُمْ رَبُهُمْ أَنِي لاَ أَضِيعُ عَمَلَ عَامِل مِنْكُمْ مِنْ ذَكَرِ أَوْ أَنْثَى (١٩٥) ﴾ (ال عمران ١٩٠ ـ ١٩٥). أو لا ترى هذا الابتهال المؤثر جديرًا بهذه الخاتمة السعيدة، فقد استجاب لهم ربهم.

والأحكام في القرآن تقترن بما يثير الوجدان، حتى تقبل النفس على العمل بها راضية مغتبطة، وخذ أشد الآيات توغلاً في بيان هذه الأحكام، مثل آية

الدَّين، ألا تراه فيها يدعو الكاتب إلى أن يكون عادلا فيما يكتب، مذكرًا إياه بأن معرفته الكتابة منة من الله عليه، يجب أن تقابل بالشكر، ومن شكرها أن يكتب كما يجب، قال تعالى: ﴿وَلاَ يَأْبَ كَاتِبٌ أَنْ يَكْتُبَ كَمَا عَلَمُهُ اللّهُ فَلْيَكُتُبُ ﴾ (البقرة ٢٨٢). ويذكّر من عليه الحق بأن يتقى الله، وهو يملى ما عليه من دين ﴿وَلْيُمُلِل الَّذِي عَلَيْهِ الْحَقّ وَلَيْتُقِ اللّهَ رَبّهُ وَلاَ يَبْحَسُ مِنْهُ شَيّاً ﴾ (البقرة ٢٨٢). ويتكئ على غريزة التملك، عندما تحدث عن الحكمة في كتابة الدّين، إذ كتابته تحفظ المال، وتبعد الريب عن النفس في قيمته، قال سبحانه: ﴿ ذَلِكُمْ أَقْسَطُ عِنْدَ اللّهِ وَأَقُومُ لِلشّهَادَةِ وَأَذْنَى أَلا المِضرار بهما فسوق، لا يرضاه الله.

وانتهت آية الدين بتذكيرنا بأن الله عليم بكل شيء، يعلم ما فيه الخير لنا فيأمرنا به، ويكون النجح في القيام به.

وختم القرآن حديثه عن أحكام الميراث بقوله تعالى: ﴿ تَلْكَ حُدُودُ اللَّهِ وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يُدخِلْهُ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ (١٣) وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدَّ حُدُودَهُ يُدْخِلْهُ نَارًا حَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ (١٤)﴾(النساء ١٣\_١٤). وفى ذلك كما ترى إثارة عامل الخوف والرجاء. وفي استدلالات القرآن تجد فيها تلك الإثارات الوجدانية أيضًا، واقرأ قوله تعالى مبرهنًا على وحدانيته: ﴿أَمّ اتَّخَذُوا آلِهَةً مِنَ الأَرْضِ هُمْ يُنْشِرُونَ (٢١) لَو كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا فَسُبْحَانَ اللَّهِ رَبُّ الْعَرْشِ عَمَّا يَصِفُونَ (٢٢) لاَ يُسْأَلُ عَمَّا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ (٢٣) أَمَ اتَّخَذُوا مِن دونِهِ آلِهَةَ قُلْ هَاتُوا بُرْهَانَكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِيَ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ الْحَقُّ فَهُمْ مُعْرِضُونَ (٢٤) وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولَ إِلاَّ نُوحِي إِلَيْهِ أَنَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ أَنَا فَاعْبُدُونِ (٥٧) وَقَالُوا اتَّحَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًّا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ (٢٦) لاَ يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (٧٧) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا حْلْفَهُمْ وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ارْتَضَى وَهُمْ مِنْ حَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ (٢٨) وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَهُ مِنْ لِمُونِهِ فَذَٰلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَٰلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِين (٢٩)﴾(الانبياء ٢١ ـ ٢٩). فهو يثير في النفس إجلال الله بتلك الصفات التي سيقت له، وانفرد بها، فهو رب العرش، لا يسأل عما يفعل ولا يسبقونه بالقول، وهم بأمره يعملون ، يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم، وهم من خشيته مشفقون، وذلك كله مما يسند الإيمان بوحدانيته. وقبل أن أختم هذا الفصل، أريد أن أقف قليلاً عند تلك الآيات التي قد يبدو فيها أنها تبعث إثارات جسمية، من مثل قوله تعالى: ﴿مَثَلُ الْجَنَّةِ الَّتِي وُعِدَ الْمُتَّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاءٍ غَيْر آسِن وَأَنْهَا رَّمِن لَبَن لِمْ يَتَغَيَّر طَعْمُهُ وَأَنْهَا رُمِن حَمْرِ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ وَأَنْهَا رَمِن عَسَلَ مِصَغَّى وَلَهُمْ فِيهَا مِن كُلُ الشَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِن رَبُّهِم كَمَن هُوَ حَالِيدٌ فِي النَّارِ وَسُقُوا مَاءُ حَمِيمًا فَقَطْعَ أَمْعَاءَهُم ﴾ (محمد ١٥). وقوله تعالى: ﴿ وَلِمَن حَالَى مَقَامَ رَبّهِ جَتَتَانِ (٢٤) فَبِلِي أَلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (٢٤) فِيهِمَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ (٥٠) فَبِهِمَا مِن كُلُ فَاكِهَةٍ رَوْجَانِ (٢٥) فَيلِي آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٥) فيهِمَا مِن إلسَّتَرَق وَجَنَى الْجَنَيْنِ دَانِ (٢٥) فَبلِي آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (٥٥) فيهِنَ عَلَى فُرْش بَطَائِنْهَا مِن إِسْتَبرَق وَجَنَى الْجَنَيْنِ دَانِ (٢٥) فَبلِي آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (٥٥) فيهِنَ عَلَى فُرْش بَطَائِنْهَا مِن إِسْتَبرَق وَجَنَى الْجَنَيْنِ دَانِ (٢٥) فَبلِي آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (٧٥) كَأَنْهُنَ الْعَرْق لَمْ وَلَهُ مِنْ إِلْكَ وَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٣٥) فَلَي أَلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٥٠) فَيهِمَ وَلاَ جَانُ (٢٥) فَلِي إِلَى وَلِكُمَا تُكذّبَانِ (١٥٠) وَمِن دُونِهِمَا جَنَيْنِ (٢٥) فَالْحَيْلُ (٢٦) فَبلُي آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٦٥) وَمِن دُونِهِمَا جَنَيْنِ (٢٦) فَبلُي آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٦٥) فَيهِمَا عَيْنَانِ نَصُاحُنَانِ (٢٦) فَيهِمَ عَيْنَانِ نَصُاحُتَانِ (٢٦) فَيلِي آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٥٠) فَيلُي أَلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٦٥) فَيلُي آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٥٥) فَيلُي آلاء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٥٥) فَيلُهُمْ وَلاَ جَانٌ (١٤٥) فَلْمَ أَنْكَذُبَانِ (١٥٥) فَيلُهُمْ وَلاَ جَانٌ (١٤٥) فَلْمَ الْكَذُبَانِ (١٥٥) فَيلُهُمُ وَلاَ جَانُ (١٤٥) فَلْمَ الْكَذُبَانِ (١٥٥) فَيلُهُمُ وَلاَ جَانُ (١٤٥) فَلْمَ الْكذّبَانِ (١٥٥) فَيلُهُمُ وَلاَ جَانُ (١٤٥) فَلَى آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٥٥) فَيلُهُمُ وَلاَ جَانُ (١٤٥) فَلَى آلاَء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٥٥) فَيلُهُمُ وَلاَ عَلَى آلاء رَبُكُمَا تُكذّبَانِ (١٥٥) فَيلُهُ وَلا جَانُ (١٤٥) فَلا أَنْهُمُ وَلاَ عَلَى الْمَعْلَى اللهُ اللهُمُ وَلا

وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَنَعِيمِ (١٧) فَاكِهِينَ بِمَا آتَاهُمْ رَبُهُمْ وَوَقَاهُمْ رَبُهُمْ عَذَابَ الْجَحِيمِ (١٨) كُلُوا وَاشْرَبُوا هَنِينًا بِمَا كُنْهُمْ تَعْمَلُونَ (١٩) مُتُكِينَ عَلَى سُرُدٍ مَصْفُوفَةٍ وَزَوْجَنَاهُمْ بِحُورٍ عِن (٢٠) وَالَّذِينَ آمَنُوا وَاتَّبَعَتْهُمْ ذُرِيَّتُهُمْ بِإِمَانِ الْحَقْنَا بِهِمْ ذُرِيَّتُهُمْ وَمَا أَلْنَنَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ امْرِيمُ بِمَا كَسَبَ رَهِينُ (٢١) وَأَمْدَدُ نَاهُمْ بِفَاكِهَةٍ وَلَحْم مِمَّا يَشْتَهُونَ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ امْرِيمُ بِمَا كَسَبَ رَهِينُ (٢١) وَأَمْدَدُ نَاهُمْ بِفَاكِهَةٍ وَلَحْم مِمَّا يَشْتَهُونَ (٢٢) يَتَنَازَعُونَ فِيهَا كَأْسًا لاَ لَغُو فِيهَا وَلاَ تَأْثِيمٌ (٣٣) وَيَطُونَ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لُوْلُو مَكْنُونٌ (٢٤) ﴿ (الطور ١٧ - ٢٤).

وقوله تعالى: ﴿وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ (١٠) أُولَئِكَ الْمُقَرَّبُونَ (١١) في جَنَّاتِ النَّعِيمِ (١٢) ثُلَّةٌ مِنَ الأُولِينَ (١٣) وَقَلِلْ مِنَ الأَخِرِينَ (١٤) عَلَى سُرُرٍ مَوضُونَةٍ (١٥) مُتَّكِئِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ (١٦) يَطُونُ عَلَيْهِمْ وَلَذَانٌ مُحَلِّدُونَ (١٧) بِأَكْرَابٍ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ مِنْ مَعِينِ (١٨) لاَ يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلاَ يُنْزِفُونَ (١٩) وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَحَيِّرُونَ (٢٠) وَلَحْم طَيْرٍ مِمَّا يَشَتَهُونَ (١١) وَحُورُ عِينَ (٢٢) عَنْهَا وَلاَ يُنْزِفُونَ (١٩) وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَحَيِّرُونَ (٢٠) وَلَحْم طَيْرٍ مِمَّا يَشْتَهُونَ (١١) وَخُورُ عِينَ (٢٢) كَأْمُوا وَلاَ يَنْهِمُ وَلاَ يَنْوَلُونَ (٢٦) وَحُورُ عِينَ (٢٠) كَأُمُوا وَلاَ تَأْثِمُا (٢٠) لاَ يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوا وَلاَ تَأْثِمُا (٢٠) إِلاَ قِيلاً سَلاَمًا سَلاَمًا (٢٦) ﴾ (الرافعة ٢٠ ـ ٢٦). ونحو ذلك مما عنى به القرآن من ذكر لذائذ الجسد، من طعام وشراب ونساء، مما يمكن أن يقال فيه: إنه يثير لذات

جسدية، لا يعنى الأدب بإثارتها، وهنا يصح أن نشير إلى أن القرآن، وقد نزل للناس جميعًا، عنى بأن يستميلهم إليه، وفيهم المثالي ذو اللذة الروحية السامية، والواقعي الذي لا يسمو روحه عن واقع الحياة، فنزل القرآن وفيه هذان الاتجاهان، حتى يجد فيه كلا الفريقين بغيته. ومما هو جدير بالذكر أن اللذائذ إنما وصفت في معرض الحديث عن الجنة، وأن القرآن يجمع فيها بين الواقعية والمثالية، فتراه يقول: ﴿ وَلَهُمْ فِيهَا مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ وَمَغْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهم ﴾ (محمد ٥٠). ويختم حديثه عن الجنة في سورة الرحمن بقوله تعالى: ﴿ تَبَارُكُ اسْمُ رَبُّكَ ذِي الْجَلاَلِ وَالْإِكْرَام (٧٨)﴾(الرحمن ٧٨). كما أنه يتحدث عن الأمن وضمان الخلود في جنة الخلد، وهي لذائذ روحية، ويضم إلى وصف الجنة ونعيمها أنه لا لغو فيها ولا تأثيم، إلا قيلاً سلامًا سلامًا، وهكذا يجد الواقعي في وصف الجنة طلبته، ويجد المثالي أمنيته، على أن كثيرًا من هذه اللذائذ الجسدية يبعث الراحة في النفس، والاطمئنان إلى بهجة الخلود، أفلا تطمئن النفس إلى هذه الأنهار الجارية، والعيون المتفجرة، والأشجار ذات الغصون الوارفة، والثمار الدانية، والزوجات الحسان المقصورات في الخيام، وهل يثير ذلك لذة جسدية فحسب، ولا يثير فيها معنى الأنس والحنان؟! وفي الحق أن هناك مبالغة كبيرة في ادعاء أن تلك الصفات خالصة لإثارات حسمية محضة.

\* \* \*

## إعجساز القسرآن

جاء محمد بدينه الجديد، يدعوهم إلى ترك ما ألفوه، من عبادة الأوثان، وما اعتادوه في حياتهم الاجتماعية، والدينية، والاقتصادية، ويفرض عليهم فروضا، تتعب أبدانهم: من صوم، وصلاة، وتنقص أموالهم: من صدقة، وزكاة، ويحرم عليهم الخمر والميسر، وألوانا من الزواج كانت مألوفة عندهم، وغير ذلك من فروض وتكاليف، وجدوا حمل أعبائها ثقيلا عليهم، وتعرض محمد لهم، فسب الهتهم، وسفه أحلامهم، وأثار ثائرتهم، فهبوا يدفعون محمدًا بكل قوتهم، وقدم لهم القرآن دليلا على صدق دعوته، وبرهانا على أنه رسول، وتحداهم، إذا كانوا في مرية من أمره، أن يأتوا بقرآن مثله، فقال: ﴿قُلْ لَيْنِ اجْتَمَعَتِ الْإِنْسُ وَالْجِنُ عَلَى أَنْ يَاتُوا بِقِرْانِ مِنْلِهِ وَلَر كَانَ بَعْضُهُمْ لِيَعْضِ ظَهِيرًا﴾ (الإسراء ٨٨).

قراً محمد ذلك على ملاً من قومه، والمعارضين منهم، فأبلسوا، فتحداهم أن يأتوا بعشر سور مثله: ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِعَشْرِ سُورٍ مِثْلِهِ مُفْتَرَيَاتُ (مود ١٢)، فعجزوا فتحداهم أن يأتوا بسورة واحدة قل: ﴿فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِنْ مِثْلِهِ وَادْعُوا شَهَداءً كُمْ مِنْ دُونِ اللّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٢٣) فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَقُوا النَّارَ الَّي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّتُ لِلْكَافِرِين ﴾ (البقرة ٢٣، ٢٤).

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن للباقلاني ص٢٦.

هُوَ شَاعِرٌ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أَرْسِلَ الأَوَّلُونَ ﴾ (الأنبياء ه). ﴿ مَا هَذَا إِلاَّ سِخْرٌ مَفْتَرًى وَمَا سَمِعْنَا بِهَذَا فِي آبَائِنَا الأَوَّلِينَ ﴾ (القصص ٣٦). وحينًا مضوا بعد أن سمعوا القرآن، يقولون قول العاجز المحنق، يخفى عن الناس عجزًا لا يستطيع هذا القول أن يستره: ﴿ لَوْ نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوْلِينَ ﴾ (الأنفال ٣١). ولِمَ لم يشاءوا القول، والقرآن يدعوهم في كل آونة إلى القول؟

وحينًا أخذوا يوهمون الناس أن ليس في هذا القرآن ما يستحق المعارضة؛ لأن من جاء به مجنون لا يوبه لقوله: ﴿وَقَالُوا يَا أَيُّهَا الَّذِي نُزُلُ عَلَيْهِ الذُّكُرُ إِنَّكَ لَمَجْنُونَ ﴾ (المجر ٦). ﴿ وَيَقُولُونَ أَئِنًا لَتَارِكُو آلِهَتِنَا لِنَمَاعِرِ مَجْنُونِ ﴾ (الصافات ٢٦). وتلك حيلة لم تجز على أحد، والقرآن صباح مساء، يستطيل عليهم بأنهم عاجزون عن معارضته، ويتحداهم بأن يأتوا بآيات قليلة من مثله، ويذكر فيما يذكر تعظيم شأنه وتفخيم أمره، فيقول: ﴿اللَّهُ نَزَّلَ أَخْسَنَ الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهَا مَثَانِيَ تَقُتْمَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَحْشَوْنَ رَبُّهُمْ تُمَّ تَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللَّه﴾(الزمر ٢٣). ﴿وَلَقَدْ آتَيْنَاكَ سَبْعًا مِنَ الْمَثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمِ﴾(المجر ٨٧). ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْرَمُ وَيُبَشِّرُ الْمُوْمِنِينَ﴾ (الإسداء ٩). ﴿ وَنُنزُلُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ ﴾ (الإسداء ٨٧). ﴿ لَوَ أَنزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبَلِ لِرَأَيْتَهُ خَاشِعًا مُتَصَدِّعًا مِن حَشَّيَّةِ اللَّه ﴾ (الحشر ٢١). وذلك كله مما يدفعهم إلى مباراته، ليضعوا من شأنه، وينزلوه عن تلك المنزلة التي يدعيها لنفسه، ولكنهم لم يفعلوا، مع إيمانهم في صميم قلوبهم، بما له من سلطان على نفوسهم، وأثر عميق فيها، وانتهى الأمر بهم إلى أن فكروا في حيلة صبيانية، تحول بينه وبين التأثير في نفوس سامعيه، تلك هي أن يمنعوا أنفسهم من الإصغاء إليه، ويمنعوا غيرهم من ذلك، ظنا منهم أنهم ربما انتصروا بهذه الوسيلة الخاسرة: ﴿ وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُواْ لاَ تَسْمَعُوا لِهَذَا الْقُرْآنِ وَالْغَوَا فِيهِ لَعَلُّكُمْ تَفْلِبُون﴾(نصلت ٢٦). غير أنهم لم يستطيعوا أن يبطلوا تأثيره، ولا أن يوقفوا تيار تدفقه في القلوب، فلجئوا إلى السيف يحكم بينهم، وبين محمد، ولو أنهم استطاعوا إلى المعارضة سبيلا، ما ركبوا هذا المركب الخشن، وعرضوا أنفسهم وأهليهم للقتل حينًا، وللأسر حينًا آخر، فكان التجاؤهم إلى السيف الحجة القاطعة على عجزهم عن معارضة القرآن ومجاراته.

أما السبب الذي من أجله عجز العرب عن المجيء بمثل القرآن ، فللعلماء فيه مذاهب:

قال النظام: «إن الله تعالى ما أنزل القرآن ليكون حجة على النبوة، بل هو كسائر الكتب المنزلة، لبيان الأحكام: من الحلال والحرام، والعرب إنما لم يعارضوه لأن الله تعالى صرفهم عن ذلك.

وهذا هو المذهب المعروف بمذهب الصرفة، وهو مذهب بأطل لوجوه:

أولها: أنه لو لم يكن معجزا لما فيه من ألوان البلاغة وفنون البيان، لكان إذا نزل في درجة البلاغة، وانحط في مرتبة الفصاحة، أبلغ في الأعجوبة، إذا صرفوا عن الإتيان بمثله، ولما عنى أن يكون على هذا النظام العجيب، وأن يظفر من الفصاحة بأوفى نصيب (١).

ثانيها: أنهم لو كانوا قد صرفوا عن معارضته، لم يكن من قبلهم من العرب مصروفين عنه؛ لأنهم لم يتحدوا به، فكان من الجائز أن نعثر في كل العرب الأقدمين على ما يشبه القرآن، وذلك ما لم نجده في تاريخ أدبهم (٢).

ثالثها: أنه لو كانت المعارضة ممكنة، ولكنهم منعوا منها بالصرفة، لم يكن الكلام معجزا، إنما يكون المنع معجزا، فلا يتضمن الكلام في نفسه فضيلة على غيره (") فيصبح في مكنة العظماء والبلغاء ـ بعد زمن التحدي ـ أن يأتوا بمثله، ولكن شيئًا من ذلك لم يكن، فقد أتى جهابذة الكلام بعده بما في وسعهم أن يأتوا، واهتدى العلماء إلى تبيين أسباب الجمال في القول، ولكن لم يستطع أحد أن يدنو من هذا المكان البعيد، أو يقارب هذا الأفق المتسامى، وكلما اهتدوا إلى سر من أسرار الفصاحة، ازدادوا إيمانًا بالضعف والعجز أمام كتاب الله.

رابعها: أنه لو كان عجز العرب عن المعارضة بالصرفة، لما استعظموا بلاغة القرآن، وتعجبوا من حسن فصاحته، كما أثر عن الوليد بن المغيرة حيث قال: «إن أعلام لمورق، وإن أسفله لمغدق، وإن له لطلاوة، وإن عليه لحلاوة» (أ).

بل كان الجدير بهم أن يتعجبوا من تعذر ذلك عليهم، بعد أن كانوا عليه قادرين (٠) ولم يكن لتعجبهم لفصاحته وجه، فظهر من كل ما تقدم فساد هذا المذهب.

كما لا نقبل قول من قال إن وجه الإعجاز فى نظم القرآن، أنه حكاية عن كلام الله القديم، لأنه لو كان كذلك لكانت التوراة والإنجيل وغيرهما من كتب الله معجزات، فى النظم والتأليف وما قال بذلك أحد، ولا ذكرته تلك الكتب نفسها،

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن ص ٣٢. (٢) المرجع السابق نفسه.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ٣٣. (٤) الطراز ص ٣٩٤.

<sup>(</sup>٥) نهاية الإيجاز ص٥.

وكذلك كان من الواجب أن تكون كل كلمة مفردة معجزة بنفسها منفردة، وذلك ما لم يقل به أحد<sup>(۱)</sup>.

وقال بعض العلماء إن وجه الإعجاز ما تضمنه من الإخبار بالغيب، ويوردون لذلك آيات منها قوله تعالى: ﴿غُلِبَتِ الرُّومُ (٢) فِي أَدْنَى الأَرْضِ وَهُمْ مِنْ بَعْدِ غَلَبِهِمْ لَذَلك آيات منها قوله تعالى: ﴿غُلِبَتِ الرُّومُ (٢) فِي إِضْع سِنِين﴾ (الروم ٢ - ٤). وتم غلب الروم كما أخبر في هذا البضع، وقوله تعالى: ﴿لَقَدْ صَدَقَ اللَّهُ رَسُولَهُ الرُّونَا بِالْحَقُ لَتَدْخُلُنُ الْمَسْجِدَ الْحَرَامَ إِنْ شَاءَ اللَّهُ آمِنِينَ مُحَلِّقِينَ رُءُوسَكُمْ وَمُقَصِّرِينَ لاَ تَحَافُونَ ﴿النت ٢٧). فدخلوا كما قال.

وقال بعضهم: وجه ذلك أنه كان معلوما من حال محمد، أنه كان أميًّا، لا يكتب ولا يقرأ، ولا يعرف شيئا من كتب المتقدمين، وأقاصيصهم، وأنبائهم، وسيرهم، ولكنه جاء بكثير من تاريخ الأنبياء السابقين، مما لا سبيل إلى معرفته إلا بالتعلم، فلما لم يكن ملابسًا لحملة الأخبار، ولا مترددًا على أهل العلم، ولا كان ممن يقرءون، علم أنه لم يصل إلى علم ذلك إلا بوحى من الله، ولذلك قال الله تعالى: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُومِن فَبَلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلا تَخطهُ بِيَمِينِكَ إِذَا لاَ زَتَابَ المُبْطِلُون ﴾ (العنكبوت٤٨). وقال: ﴿ تِلْكَ مِن أَنْبَاءِ الْعَيْبِ نُوحِيهَا إِلَيْكَ مَا كُنْتَ تَعْلَمُهَا أَنْتَ وَلا قَوْمُكَ مِن قَبْل هَذَا فَاصْبِرْ إِنَّ الْعَاقِبَةَ لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (مود ٤٩). غير أن التنبق بالغيب والحديث عن الماضين، إن اتخذا دليلا على نبوة الرسول، لم يصلحا برهانًا على إعجاز القرآن، ذلك أن معظم القرآن ليس تنبؤا ولا قصصًا، فلو كان الوجه ما ذكر، لفقد معظم القرآن صفة الإعجاز؛ لأن التحدى وقع بأقصر سورة منه، وهي لا تحوى من التنبؤ والقصص شيئًا، ورد بعضهم قبول هذا الوجه من وجوه الإعجاز، بأن القرآن حين تحدى العرب، قالوا لرسول الله: إنك تعرف من أخبار الأمم ما لا نعرف، فلذلك يمكنك ما لا يمكننا، ونسبوه إلى أنه يؤلف الكتاب، ثم ينسبه إلى الله، افتراء عليه، فتحداهم أن يأتوا بمثله مفترى، ﴿أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلُ فَأَتُوا بِعَسْر سُور مِثْلِهِ مُفْتَرِيَاتٍ وَادْعُوا مَن استَطَعْتُمْ مِن دُونِ اللَّهِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (١٣) فَإِنْ لَمْ يَستَعِيبُوا لَكُمْ فَاعْلَمُواْ أَنْمَا أُنْزِلَ بَعِلْمِ اللَّهِ وَأَنْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَهَلَ أَنْتُمْ مُسْلِمُون(١٤)﴾(مود ١٣. ١٤). فظن أن القرآن عندما تحداهم أن يأتوا بسور مفتريات، سمح لهم أن يأتوا بالقصص الكاذب في معارضة القرآن، وذلك، عندى، ما لا أرى الآية مشيرة إليه، فكيف تكون السور مثله، وفي الوقت نفسه مفتريات، ولكنه يجاريهم في دعواهم أنه

<sup>(</sup>١) راجع إعجاز القرآن ص ٥١ وتاريخ الأدب العربي في صدر الإسلام والعصر الأموى ص ٢٨.

افترى الكذب على الله، فنسب إليه كلامًا، لم ينزل به وحى عليه، فقال فى الرد عليهم، هاتوا كلاما كاذبا كهذا الذى أتيت به، فهو لم يتحداهم بالأساليب اللفظية فحسب، ولكن تحداهم بما فى القرآن من معان وخواطر، فلو أن المعانى والخواطر التى يجيئون بها كانت خاطئة أو كاذبة، ما صح أن تكون سورًا مثل سور القرآن. وذهب بعضهم إلى أن وجه الإعجاز هو خلو القرآن من التناقض"، وذلك غير مقبول أيضًا؛ لأن الإجماع منعقد على أن التحدى واقع بكل سورة من سور القرآن، وقد يوجد فى كثير من الخطب والشعر وغيرها ما يكون فى مقدار السورة خاليًا من التناقض.

أما الوجه الذى نرتضيه لإعجاز القرآن، فهو ما يتحقق فى كل قدر من القرآن، تحدى به «وهو أنه بديع النظم، عجيب التأليف، متناه فى البلاغة إلى الحد الذى يعلم عجز الخلق عنه" وقد شعر العرب أنفسهم بما فى القرآن من سمو عن قول البشر، فنسبوه إلى السحر، فكأنهم يقولون إن القرآن لا يستطيع أن يقوله إلا من أوتى قوة خارقة، وليست من جنس قوى البشر، وقد وازن الباقلانى (٢) بين القرآن وكلام العرب فى وجوه، نجمل بعضها فيما يلى:

فمن ذلك أن نظم القرآن خارج عن المعهود من نظام جميع كلامهم، فليس من الشعر، ولا من النثر المرسل، ولا المسجوع، وإذا كنت أخالف الباقلاني في نفى السجع عن القرآن، وأرى في بعض آية سَجْعًا، فإنى أرى سجع القرآن يتخذ منهجًا خاصًا به، لا يشركه فيه سواه، كما سنبينه عند دراسة أسلوب القرآن.

ومن ذلك أنه ليس للعرب كلام مشتمل على هذه الفصاحة والغرابة، والتصرف البديع والحكم الكثيرة، والتناسب في البلاغة، والتشابه في البراعة، على هذا القدر من الطول، وإنما تنسب إلى حكيمهم كلمات معدودة، وإلى شاعرهم قصائد محصورة.

ومن ذلك أن عجيب نظمه لا يتفاوت على ما يتصرف فيه من الوجوه: من قصص، ووعظ، واحتجاج، وحكم، وأحكام، ووعد، ووعيد، ووصف، وتعليم أخلاق كريمة، وغير ذلك مما حواه القرآن، بينما نجد كلام البليغ الكامل، والشاعر المفلق، والخطيب المصقع يختلف باختلاف الأغراض، فمنهم من يجيد فى الوصف دون الغزل، ومن يحسن إذا رغب، والآخر إذا طرب، وغيرهما إذا ركب، أما

(٢) إعجاز القرآن ص١٨.

<sup>(</sup>١) الطراز ج٢ ص ٣٩٧ ونهاية الإيجاز ص٢.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق ص٣٨ وما يليها.

نظم القرآن فلا انحطاط في جميع ما يتصرف فيه عن المنزلة العليا، ولا إسفاف فيه إلى المرتبة الدنيا.

ومن ذلك أن المعانى التى جاء بها القرآن، وتعالج أحكام الشريعة، والاحتجاج فى الدين، والرد على البشر؛ لأنه قد الدين، والرد على المتحدِّين، قد اتسقت فى أسلوب بديع يتعذر على البشر؛ لأنه قد علم أن تخير الألفاظ للمعانى المتداولة المألوفة أسهل وأقرب من تخير الألفاظ لمعان مبتكرة، فإذا برع اللفظ فى المعنى البارع كان ألطف وأعجب من أن يوجد اللفظ البارع فى المعنى المتداول.

ومن ذلك أن الكلام يبين فضله، ورجحان فصاحته، بأن يذكر في تضاعيف كلام، فتأخذه الأسماع، وتتشوق إليه النفوس، ويرى وجه رونقه باديًا، غامرًا سائر ما يقرن به، كالدرة التي ترى في سلك من خرز، وكالياقوتة في وسط العقد، وأنت ترى الآية من القرآن، يتمثل بها في تضاعيف كلام كثير، وهي غرة جميعه، وواسطة عقده، والمنادى على نفسه، بتميزه وتخصصه برونقه وجماله.

وجه الإعجاز الحق إذًا هو ما اتسم به القرآن من بلاغة، تحير فيها أهل الفصاحة من العرب، وأعيان البلاغة من بينهم، فسلموا، ولم يشغلوا أنفسهم بمعارضته؛ لعلمهم بالعجز عن بلوغ مداه، وقوله تعالى حكاية عنهم: ﴿ لَو نَشَاءُ لَقُلْنَا مِثْلَ هَذَا ﴾ (الأنفال ٣١). يحمل دليل عجزهم، فلو كانوا على ما وصفوا به أنفسهم: من القدرة على المجىء بمثل القرآن، لتجاوزوا الوعد إلى الوفاء بما ادعوا، فلما لم ينجزوا ما وعدوا، علم عجزهم وقصور باعهم (١٠).

ولما كانت البلاغة سرهذا الإعجاز، وجب أن نلتمس أسبابها، وندرك مظاهرها، ونضع اليد على الخصائص التي تعرض في نظم الكلم، حتى لا نكون مقلدين فيما نعلم، وحتى تكون معرفتنا معرفة الصانع الحاذق، الذي يعلم كل خيط من الإبريسم الذي في الديباج، وكل قطعة من القطع المنجورة في الباب المقطع، وكل آجرة من الآجر الذي في البناء البديم"!

4 4 4

<sup>(</sup>١) راجع من ادعى معارضة القرآن وما عورض به فى كتاب إعجاز القرآن للرافعي من ٢٢٨ وما يليها. (٢) دلائل الإعجاز ص ٣١.

# الفصل الأول

### ألفساظ القسرآن

#### البلاغسة والنظم:

لا تفضل الكلمة صاحبتها منفردة في قاموس اللغة، من حيث دلالة كل على معناه، فكلمة قال، لا تفضل تكلم، وكلمة رجل، لا ميزة لها على أسد، اللهم إلا من ناحية أن بعض الكلمات أسهل جريًا على اللسان من بعض، وأخف نطقًا، فتجد مثلاً كلمة النفس أسلس من كلمة الجرشي، وكلمة مرتفعات أسلس من كلمة مستشزرات، وإلا من ناحية كثرة استعمال بعضها وغرابة البعض الآخر، فإذا ما نظمت الكلمة في جملة، صارت دالة على نصيبها من المعنى، وصار من حقنا أن نسأل: لِمَ احتيرت هذه الكلمة دون تلك، ولِمَ آثرنا صيغة على أخرى؟

وإن الأسلوب قد يروعك ويبهرك، فإذا أخذت مفرداته كل مفرد على حدة، فقد لا تجد فيه كبير روعة، ولا قوة أسر، ولكن عندما انتظمت هذه المفردات فى سلك فلاءمت ما قبلها، وارتبطت بما بعدها، واكتسبت جمالا وجلالا، وإن شئت فانظر قوله تعالى: ﴿وَقِيلَ يَا أَرْضُ اللَّهِي مَاءَكُ وَيَا سَمَاءُ أَقْلِي وَغِيضَ الْمَاءُ وَقَضِيَ الأَمْرُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الجُودِيُّ وَقِيلَ بُعُدًا لِلْقَرْمِ الظَّالِمِين﴾ (مرد ٤٤). فإنك إذا أخذت كل كلمة على حدتها، من غير نظر إلى ما قامت به من أداء حظها المقسوم لها في معنى الجملة كلها، فقد لا تجد لها من التأثير ما تجده لها، وهي بين أخواتها تؤدى معناها.

وهنا يحق لنا أن نسأل عن فضل الكلمة في موضعها، ونتبين جمال الختيارها، وندرك ما لها من الميزة على صاحبتها، وإذا سلكنا هذا المسلك في الآية الكريمة رأينا الآية تصور ما حدث بعد الطوفان، من ابتلاع الأرض ماءها، ونقاء السماء بعد أن كانت تغطى بسحبها، واستواء السفينة على الجودي، وقد طهرت الأرض من رجس المشركين، فصور الله ذلك تصويرًا حسيًّا، يؤكد في نفسك استجابة هذه الطبيعة العظيمة وخضوعها لأمر الله، فهذا المطر المدرار

ينهمل من السماء، وهذا الماء الطاغى يجتاح نواحى الأرض، وهذا الاضطراب فى أرجاء الكون، لم يلبث أن سكن واستقر، وعادت الطبيعة إلى هدونها، عندما تلقت أمر الله لها أن تسكن وتهدأ، ولكن لما كان هذا الأمر قد صدر إلى الكون من غير أن يسمعه من في الكون، أو يروا قائله، بني الفعل للمجهول كما تري، وأوثر في نداء الأرض ﴿يا﴾ دون الهمزة، لما يدعو اجتماعها مع همزة أرض إلى ثقل على اللسان في النطق بهما، وُفضّلت كذلك على «أيا» لما في هذه من زيادة تنبيه ليست الأرض، وهي رهن أمر الله، في حاجة إليه، وأوثر تنكير الأرض لما في ذلك من تصغير أمرها، فالمقام هنا يستدعي ذلك التصغير، ويستدعى الإسراع بتلبية الأمر، وذلك لا يكون مع التعريف المقتضى لإطالة الكلام بأيتها، وجاءت كلمة ﴿ إنْلَعِي ﴾ هذا مصورة لما يراد أن تصنعه الأرض بمائها، وهو أن تبتلعه في سرعة، فهي هنا أفضل من امتصى مثلاً؛ لأنها لا تدل على الإسراع في التشرب، وفي إضافة الماء إليها ما يوحى بأنها جديرة بأن تمتص ماء هو ماؤها، فكأنها لم تكلف شططًا من الأمر، وقل مثل ذلك في قوله: ﴿ وَيَا سَمَاءُ أَقِٰلِعِي ﴾، ولاحظ هذا التناسق الموسيقي بين ابلعي وأقلعي، وبني ﴿غِيصَ ﴾ للمجهول، مصورًا بذلك إحساس من شاهدوا هذا المنظر الطبيعي، فهم قد رأوا الماء يغيض والأمريتم، وكأنما قد حدث ذلك من تلقاء نفسه، من غير أن يكون ثمة فاعل قد فعل، واختيرت كلمة استوت دون رست مثلاً لما في كلمة استوى من الدلالة على الثبات المستقر، وبني الفعل ﴿ قِيلَ ﴾ للمجهول إشارة إلى أن هذا القول قد صدر ممن لا يعد كثرة، حتى لكأن أرجاء الكون تردد هذا الدعاء، وجاءت كلمة ﴿ بُعْدًا ﴾ دون (هلاكًا) مثلا، إشارة إلى أن هلاك هؤلاء القوم الظالمين إنما قصد به إبعادهم عن الفساد في الأرض، والسخرية بمن آمن وعمل صالحًا، وأوثر المجيء بالموصوف هنا؛ لأنه لا يراد الدعاء على الظالمين لاتصافهم بالظلم، وإنما يراد الدعاء على هؤلاء القوم بالبعد؛ لاتصافهم بالظلم، فالمقام هذا، مقام حديث عن قوم ظلموا أنفسهم، فاستحقوا لذلك أن يتخلص منهم، وأحس في كلمة بعدًا، دلالة على الراحة النفسية التي شعر بها من في الكون، بعد أن تخلصوا من هؤلاء القوم الظالمين، ولعل لاستخدام المصدر الذي يؤكد أن الفعل قد تم، أثرًا في ذلك. أو لا ترى الآية قد صورت لك ما حدث بعد ا الطوفان أدق تصوير، في عبارة موجزة، فهاهي ذي الأرض تبتلع ماءها، وها هى ذى السحب فى السماء تنقشع مقلعة، وها هو ذا الماء قد غاض، وعادت الطبيعة كما كانت، فاستقرت سفينة نوح ومن معه على الجودى، وتنفس الكون الصعداء، فقد طهر من القوم الظالمين.

وقد يتجمع الحسن حول حرف واحد في الآية، يثير في نفسك ألوانًا من المعانى، لا تجدها إذا استبدلت به حرفًا آخر، واستمع إلى قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ المُجْرِمُونَ مَا لَئِوُا غَيْرَ سَاعَةً كَذَٰلِكَ كَانُوا يُؤفّكُونَ (٥٥) وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالإِعَانَ لَقَد لَبِشُمُ في كِتَابِ اللّهِ إِلَى يَوْمِ البَعْثِ فَهَذَا يَوْمُ البَعْثِ وَلَكِنّكُمْ كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُون (٥٦) ﴾ (الرم ٥٥، ٥٥). ألا تشعر بما حول هذه الفاء، من استفهامات تثيرها، فكأن الذين أوتوا العلم والإيمان يقولون بما لمنكرى البعث: ألا تزالون مصرين على إنكاره؟ وماذا أنتم فاعلون؟ وكيف تلقون ربًا أنكرتم لقاءه؟ وشبيه بهذا قول الشاعر، وقد تمثل به أبويكر، حين أتاه كتاب خالد بالفتح وهزيمة الأعاجم:

تمنانا، ليلقانا بقــــوم تخال بياض لأمهم السرابــا فقد لاقيتنــا فرأيت حريــا عوانًا. تمنع الشـيـخ الشرابـا

فتأمل موضع الفاء في قوله: فقد لاقيتنا، أو لا ترى فيها معنى الاستخبار عما شاهده الأعداء منهم، عندما لا قوهم، ومعنى الإخبار بأنهم أبلوا خير البلاء، وكانوا في الحرب أبطالاً مغاوير، وكذلك تأمل موضع الفاء في قول العباس بن الأحنف:

قالوا: خراسان أقصى ما يراد بنا ثم القفول، فقد جئنا خراســـانا أو لا ترى فيها معنى اللهفة على استنجاز الأمل، والشوق القاتل إلى العود إلى الوطن المفارق، والمطالبة بتنفيذ ما وعد به، قبل أن يبدأ رحلته.

## تخيسر اللفسظ

يتأنق أسلوب القرآن في اختيار ألفاظه، ولما بين الألفاظ من فروق دقيقة في دلالتها، يستخدم كلا حيث يؤدى معناه في دقة فائقة، تكاد بها تؤمن بأن هذا المكان كأنما خلقت له تلك الكلمة بعينها، وأن كلمة أخرى لا تستطيع توفية المعنى الذي وفت به أختها، فكل لفظة وضعت لتؤدى نصيبها من المعنى أقوى أداء، ولذلك لا تجد في القرآن ترادفًا، بل فيه كل كلمة تحمل إليك معنى جديدًا. ولما بين الكلمات من فروق، ولما يبعثه بعضها في النفس من إيحاءات خاصة، دعا القرآن ألا يستخدم لفظ مكان آخر، فقال: ﴿فَالَتِ الأَغْرَابُ آمَنًا قُل لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِن فَولُوا أَسُلَمْنَا وَلَمَا يَدى التهاون في قُلُوبِكُم ﴿الحجرات ١٤). فهو لا يرى التهاون في استعمال اللفظ ولكنه يرى التدقيق فيه ليدل على الحقيقة من غير لبس ولا تمويه،

ولما كانت كلمة ﴿ رَاعِنا ﴾ لها معنى فى العبرية مذموم، نهى المؤمنين عن مخاطبة الرسول بها فقال: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَقُولُوا رَاعِنَا وَقُولُوا انْظُرْنَا ﴾ (البقرة ١٠٤). فالقرآن شديد الدقة فيما يختار من لفظ، يؤدى به المعنى.

استمع إليه في قوله: ﴿ وَإِذْ نَجِّيْنَاكُمْ مِنُ آلَ فِرْعَوْنَ يَسُومُونَكُمْ سُوءَ الْعَذَابِ يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ وَيَسْتَخِيُونَ نِسَاءً كُمْ وَفِي ذَلِكُمْ بَلاَءً مِنْ رَبْكُمْ عَظِيمٍ ﴿ (البقرة ٤٩). ما تجده قد اختار الفعل ذبح، مصورًا به ما حدث، وضعَّف عينه للدلالة على كثرة ما حدث من القتل في أبناء إسرائيل يومئذ، ولا تجد ذلك مستفادًا إذا وضعنا مكانها كلمة يقتلون. وتنكير كلمة حياة، في قوله تعالى: ﴿ وَلَتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ ﴾ (البقرة ٩٦). يعبر تعبيرًا دقيقًا عن حرص هؤلاء الناس على مطلق حياة يعيشونها، مهما كانت حقيرة القدر، ضئيلة القيمة، وعندما أضيفت هذه الكلمة إلى ياء المتكلم في قوله تعالى: ﴿ وَجِيءَ يَوْمَئِذِ بِجَهَنَّمَ يَوْمَئِذِ يَتَذَكَّرُ الإِنْسَانُ وَأَنَّى لَهُ الذُّكْرَى (٢٣) يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَاتِي﴾ (الفجر ٢٣، ٢٤). عبرت بأدق تعبير عن شعور الإنسان يومئذ، وقد أدرك في جلاء ووضوح أن تلك الحياة الدنيا لم تكن إلا وهمًا باطلاً، وسرابًا خادعًا، أما الحياة الحقة الباقية، فهي تلك التي بعد البعث؛ لأنها دائمة لا انقطاع لها، فلا جرم أن سماها حياته، وندم على أنه لم يقدم عملاً صالحًا، ينفعه في تلك الحياة. واستمع إلى قوله تعالى: ﴿إِنَّا نَحَافُ مِنْ رَبِّنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطُرِيرًا (١٠) فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شرّ ذَٰلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَاهُمُ نَصْرَةً وَسُرُورًا (١١) ﴿(الإنسان ١٠، ١١). تَجِدُ كُلُمَةُ الْعِيوِسِ قد استعملت أدق استعمال؛ لبيان نظرة الكافرين إلى ذلك اليوم، فإنهم يجدونه عابسًا مكفهرًا، وما أشد اسوداد اليوم، يفقد فيه المرء الأمل والرجاء ، وكلمة ﴿قَمْطَرِيرًا ﴾ بثقل طائها مشعرة بثقل هذا اليوم، وفي كلمتى النضرة والسرور تعبير دقيق عن المظهر الحسى لهؤلاء المؤمنين، وما يبدو على وجوههم من الإشراق، وعما يملأ قلوبهم من البهجة.

ومن دقة التمييز بين معانى الكلمات، ما تجده من التفرقة فى الاستعمال بين: يعلمون، ويشعرون، ففى الأمور التى يرجع إلى العقل وحده أمر الفصل فيها، تجد كلمة ﴿ يَعْلَمُون ﴾ صاحبة الحق فى التعبير عنها، أما الأمور التى يكون للحواس مدخل فى شأنها، فكلمة ﴿ يشعرون ﴾ أولى بها، وتأمل لذلك قوله تعالى: ﴿ أَلا إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لاَ يَعْلَمُون ﴾ (البقرة ٢٦). فالسفاهة أمرٌ مرجعه إلى العقل، وقوله تعالى: ﴿ أَوَلا تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُّ مِنْ رَبِّهِم ﴾ (البقرة ٢٦). وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ يَعْلَمُونَ وَمَا يُعْلِنُون ﴾ (البقرة ٢٧). وقوله تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ

الْكِتَابَ يَعْلَمُونَ أَنَّهُ مُنَزَّلٌ مِنْ رَبِّكَ بِالْحَقِ ﴾ (الانعام ١١٤). وقوله تعالى: ﴿ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (يونس ٥٥). وقوله تعالى: ﴿ بَلُ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ الْحَقِّ فَهُمْ مَعْرِضُونَ ﴾ (الانبياء ٢٤). وقوله تعالى: ﴿ وَيَعْلَمُونَ أَنَّ اللّهَ هُوَ الْحَقِّ الْمُبِينَ ﴾ (النبر ٢٥). إلى غير ذلك مما يطول بي أمر تعداده، إذا مضيت في إيراد كل ما استخدمت فيه كلمة يعلمون. وتأمل قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِمَن يُقْتَلُ فِي سَبِلِ اللّهِ أَمْوَاتٌ بَلُ أَخِيَاءٌ وَلَكِنَ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ (البقرة ١٥٤)، فمن الممكن أن يرى الأحياء وأن يحس بهم، وقوله تعالى: ﴿ وَاتَبِعُوا أَحْسَنَ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبُكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِبَكُمُ الْعَذَابُ بَعْتَةٌ وَأَنْهُ لاَ شَعْرُونَ ﴾ (البقرة ١٥٤)، فمن الممكن أن يرى الأحياء وأن يحس بهم، وقوله تعالى: ﴿ وَانَّهُ لاَ تَشْعُرُونَ ﴾ (البقرة ١٥٤)، فمن الممكن أن يشعر به ويحس، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ (١١) ألاّ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنَ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ (البقرة ١٨٠) وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ نَمُلَةٌ يَا أَيُهَا النَمْلُ الْحُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لاَ يَحْلِمُنَكُمْ سُلَيْمَانُ وَجُنُودُهُ وَهُمُ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ (النمل ١٨). وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ لاَحْتِهِ قُصْمِ لَا يَشْعُرُونَ ﴾ (البقرة تَمُلَة يَا أَيُهَا النَمْلُ الْحُلُوا مَسَاكِنَكُمْ لاَ يَخْعُونَ مَسْلِحُونَ ﴾ (النمل ١٨). وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَتَ لاَحْتِهِ قُصْمِ لاَ يَشْعُرُونَ ﴾ (النمل ١٨). وغير ذلك كثير.

واستخدم القرآن كلمة التراب، ولكنه حين أراد هذا التراب الدقيق الذي لا يقوى على عصف الريح استخدم الكلمة الدقيقة وهي الرماد، فقال: ﴿الَّذِينَ كَفُرُوا بِرَبّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اسْتَدُّتُ بِهِ الرّبِحُ فِي يَوْمِ عَاصِفٍ ﴾ (ابراميم ١٨). كما أنه آثر عليها كلمة الثرى، عندما قال: ﴿تَنْزِيلاً مِمَّنْ حَلَقَ الأَرْضَ وَالسَّمَوَاتِ الْعُلَى ٤١) الرَّحْمَنُ عَلَى الْعَرْشِ اسْتَوَى (٥) لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا وَمَا تَحْتَ الشَّرَى (٦) ﴾ (طه ٤-٦). لأنه يريد \_ على ما يبدو من سياق الآيات الكريمة \_ الأرض المكونة من التراب، وهي من معانى الثرى، فضلاً عما في اختيار الكلمة من المحافظة على الموسيقى الفظية في فواصل الآيات.

وعبر القرآن عن القوة العاقلة في الإنسان بألفاظ، منها الفؤاد واللب والقلب، واستخدم كلا في مكانه المقسوم له، فالفؤاد في الاستخدام القرآني يراد به تلك الآلة التي منحها الله الإنسان، ليفكر بها، ولذا كانت مما سوف يسأل المرء عن مدى انتفاعه بها يوم القيامة، كالسمع، والبصر، قال تعالى: ﴿إِنَّ السَّمْعَ وَالبَصَرَ وَالْفُوَادَ كُلُّ أُولِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْلُولا﴾ (الإسراء ٣٦). وتجد هذا واضحاً فيما وردت فيه تلك والمأفواد كُلُّ أُولِيكَ كَانَ عَنْهُ مَسْلُولا ﴾ (الإسراء ٣٦). وتجد هذا واضحاً فيما وردت فيه تلك الكلمة من الآيات، واستمع إلى قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ الَّذِي أَنْتَأْكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَالأَفْتِدَةً قَلِيلاً مَا تَشْكُرُون ﴾ (الملك ٢٢). وقوله تعالى: ﴿مَا كَذَبَ الْفُوادُ مَا رَأَى ﴾ (النجم ١١). وقوله تعالى: ﴿قُلْ اللّهِ الْمُوقَدَةُ (٦) الّتي تَطُلِعُ عَلَى وَلِيَشَرُفُوا مَا هُمْ مُقْتَرِفُونَ ﴾ (الانعام ١١٣). وقوله تعالى: ﴿قالُ اللّهِ الْمُوقَدَةُ (٦) الّتي تَطُلِعُ عَلَى

الأَفْتِدَةِ(٧)﴾(الهمزة ٦، ٧). وقوله تعالى: ﴿مُهْطِعِينَ مُقْنِعِي رُءُوسِهِمْ لاَ يَرْتَدُ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ وَأَفْتِدَتُهُمْ هَوَاء﴾ (ابراميم ٤٢).

أما اللب ولم يستخدم في القرآن إلا مجموعًا، فيراد به التفكير الذي هو من عمل تلك الآلة، تجد هذا المعنى في قوله تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلِبِ لِللَّهِ اللَّهَ اللَّهَ تَعَلَى اللَّهَ وَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴿ اللَّهَ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَ فِي اللَّلِكِ اللَّلِكِ اللَّلِكِ اللَّلِكِ وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿ وَمَا يَذُّكُمُ إِلاَّ أُولُو اللَّهَارِ لاَيَاتٍ لاَّ وَلِي الْأَلْبَابِ ﴾ (ال عمران ١٩٠). وقولُه تعالى: ﴿ وَمَا يَذُّكُمُ إِلاَّ أُولُو اللَّبَابِ ﴾ (البقرة ٢٩٠).

أما القلب، وهو أكثر هذه الكلمات دورانًا في الاستخدام القرآني، فهو بمعنى أداة التفكير، في قوله تعالى: ﴿ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَغَيْنٌ لاَ يُنْصِرُونَ بِهَا وَاللهُمْ أَغَيْنٌ لاَ يُنْصِرُونَ بِهَا وَاللهُمْ أَغَيْنٌ لاَ يُنْصِرُونَ بِهَا وَالأَرْضِ فَتَكُونَ لَهُمْ قُلُوبٌ يَعْقِلُونَ بِهَا ﴾ (الاعراف ١٧٩). وقوله تعالى: ﴿ زَبّنَا لاَ تُرْغُ قُلُوبُنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا وَهَبُ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَة ﴾ بها ﴾ (الحيدان ٨). وقوله تعالى: ﴿ وَاللهُ تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ التِّي فِي المُشْورِ ﴾ (الحيد ٤٦). وهو أداة الوجدان، كما تشعر بذلك في قوله تعالى: ﴿ وَإِنْهَا اللهُومِنُونَ النَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحِلَتْ قُلُوبُهُم ﴾ (الأنفال ٢). وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ زَاغَتِ الأَبْصَارُ وَلَكِنْ اللّهُ وَالْفَوْبُ النّبَعُهُ الرَّادِفَةُ (٦) تَبْعُهَا الرَّادِفَةُ (٧) فَلُوبٌ النّدِينَ إِذَا ذُكِرَ اللّهُ وَحِلَتْ قُلُوبُهُم ﴾ (الأنفال ٢). وقوله تعالى: ﴿ وَجَفَ الرَّاحِفَةُ (٦) تَبْعُهَا الرَّادِفَةُ (٧) فَلُوبٌ يَوْمِنْ لِيزُدَادُوا إِعَانًا ﴾ (الفتح ٤). وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ النَّعُوهُ وَأَفَةً المُؤمِنِينَ لِيزْدَادُوا إِعَانًا ﴾ (الفتح ٤). وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ النَّعُوهُ وَأَفَةً وَرَحْمَة ﴾ (القيامة ٢٧). وقوله تعالى: ﴿ وَجَعَلْنَا فِي قُلُوبِ الَّذِينَ النَّعُوهُ وَأَفَةً وَرَحْمَةً ﴾ (القيامة ٢٧). وقوله تعالى: ﴿ أَلاّ بَذِكُمُ اللّهِ تَطْمَنَ الْقُلُوبُ ﴾ (الرعد ٢٨).

وهو أداة الإرادة، كما يبدو ذلك في قوله تعالى: ﴿إِنْ كَاذَتْ لَتُبْدِي بِهِ لَوَلاَ أَنْ رَبَطْنَا عَلَى قَلْبِهَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (القصص ١٠). وقوله تعالى: ﴿وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَبَّتَ بِهِ الْأَقْدَامَ ﴾ (الأنفال ١١). وقوله تعالى: ﴿وَلَيْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ وَلَكِنْ مَا تَعَمَّدَتُ قُلُوبُكُمْ ﴾ (الأحزاب ٥).

فالقرآن يستخدم القلب فيما نطلق عليه اليوم كلمة العقل، وجعله في الجوف حينًا في قوله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ اللَّهُ لِرَجُلِ مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِه ﴾ (الأحزاب ٤).

وفى الصدر حينًا، فى قوله: ﴿ وَلَكِنْ تَغْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُورِ ﴾ (العج ٤٦). تعبير عما يشعر به الإنسان عندما يلم به وجدان، أو تملؤه همة وإرادة.

ومن الدقة القرآنية فى استخدام الألفاظ أنه لا يكاد يذكر المشركين، إلا بأنهم أصحاب النار، ولكنا نجده قال فى سورة (ص): ﴿وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَى رِجَالاً كُنَا نَعُدُهُمْ أَصحاب النار، ولكنا نجده قال فى سورة (ص): ﴿وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَى رِجَالاً كُنَا نَعُدُهُمْ أَهْل مِنَ الأَشْرَارِ (٦٢) أِنَّ ذَلِكَ لَحَقَّ تَحَاصُمُ أَهْل

النّارِ(١٤) . فنراه قد استخدم كلمة ﴿أَهْلِ ﴾ وهي هنا أولى بهذا المكان من كلمة (أصحاب)، لما تدل عليه تلك من الإقامة في النار والسكنى بها. وكلمة ﴿ميراث ﴾ في قوله تعالى: ﴿وَلاَ يَحْسَبَنُ الَّذِينَ يَبْحَلُونَ بِمَا آتَاهُمُ اللّهُ مِنْ فَضْلِهِ هُوَ حَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَ شَرّ لَهُمْ مَلُ هُو شَرّ لَلّهُ مِن فَضَلِهِ هُوَ حَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُو شَرّ لَهُمْ سَيْطَوُقُونَ مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلِلّهِ مِيرَاتُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِيرٌ ﴾ (آل عمران ١٨٠). واقعة موقعها، وهي أدق من كلمة (ملك) في هذا الموضع، لما أن المال يرى في أيدى مالكيه من الناس، ولكنه سوف يصبح ميراتًا لله.

وقد يحتاج المرء إلى التريث والتدبر، ليدرك السر في إيثار كلمة على أخرى، ولكنه لا يلبث أن يجد سمو التعبير القرآني، فمن ذلك قوله تعالى: ﴿قَالُوا إِنْ هَذَانِ لَسَاحِرَانِ يُرِيدَانِ أَن يُحْرِجَاكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِمَا وَيَذْهَبَا بِطَرِيقَتِكُمُ المُثْلَى (٣٦) فَأَجْبِعُوا كَندَّكُمْ ثُمَّ أَنْواصَفًا وَقَدْ أَفْلَحَ اليّومَ مَن اسْتَعْلَى (٣٦) قَالُوا يَامُوسَى إِمَّا أَن تُلْقِي وَإِمَّا أَن نَكُونَ أَوُلَ مَن القي (٣٥) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠) ﴿ (٣٠)

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَإِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَقُوا فِي الْكِتَابِ لَفِي شِقَاقٍ بَعِيدٍ ﴾ (البقرة ١٧٦). فقد يتراءى أن وصف الشقاق، وهو الخلاف، بالقوة أولى من وصفه بالبعد، ولكن التأمل يدل على أن المراد هنا وصف خلافهم بأنه خلاف تتباعد فيه وجهات النظر إلى درجة يعسر فيها الالتقاء، ولا يدل على ذلك لفظ غير هذا اللفظ الذى الختاره القرآن. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَأَذُنْ فِي النَّاسِ بِالْحَمِّ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلُّ ضَامِرِ يَأْتِنَ مِن كُلُّ فَحِ عَمِيقٍ ﴾ (الحج ٢٧). فريما كانت الموسيقى، والفاصلة فى الآية السابقة دالية \_ تجعل من المناسب أن يوصف الفج بالبعد، فيقال: فج بعيد، ولكن إيثار الوصف بالعمق، تصوير لما يشعر به المرء أمام طريق حصر بين جبلين، فصار كأن له طولاً، وعرضاً، وعمقاً.

وإيثار كلمة ﴿مَسْكُوبِ﴾ في قوله تعالى: ﴿وَأَصْحَابُ الْيَمِينِ مَا أَصْحَابُ الْيَمِينِ (٢٧) في سِدرِ مَحْضُودِ (٢٨) وَطَلْحِ مِنْضُودٍ (٢٩) وَظِلِّ مَنْدُودٍ (٣٠) وَمَاءٍ مَسْكُوبِ (٣١) ﴾ (الواقعة ٢٧ ـ ٣١). مكان كلمة (غزيرة)، أدق فى بيان غزارته، فهو ماء لا يقتصد فى استعماله، كما يقتصد أهل الصحراء، بل هو ماء يستخدمونه استخدام من لا يخشى نفاده، بل ربما أرحت تلك الكلمة بمعنى الإسراف فى هذا الاستخدام.

واستخدام كلمة ﴿يَظُنُونَ﴾ في الآية الكريمة: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الْخَاشِعِينَ (٤٥) الَّذِينَ يَظُنُونَ أَنَّهُمْ مُلاَقُو رَبُّهِمْ وَأَنَّهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُون(٤٦)﴾(البقرة ١٤،٤٥). قوية في دلالتها على مدح هؤلاء الناس، الذين يكفي لبعث الخشوع في نفوسهم، وأداء الصلاة، والاتصاف بالصبر - أن يظنوا لقاء ربهم، فكيف يكون حالهم إذا اعتقدوا؟.

ومن دقة أسلوب القرآن في اختيار ألفاظه ما أشار إليه الجاحظ حين قال<sup>(۱)</sup>: (وقد يستخف الناس ألفاظاً ويستعملونها، وغيرها أحق بذلك منها، ألا ترى أن الله تبارك وتعالى لم يذكر في القرآن الجوع، إلا في موضع العقاب، أو في موضع الفقر المدقع، والعجز الظاهر، والناس لا يذكرون السغب، ويذكرون الجوع في حالة القدرة والسلامة، وكذلك ذكر المطر، لأنك لا تجد القرآن يلفظ به إلا في موضع الانتقام، والعامة وأكثر الخاصة لا يفصلون بين ذكر ال مطر، وذكر الغيث).

لاختيار القرآن للكلمة الدقيقة المعبرة، يفضل الكلمة المصورة للمعنى أكمل تصوير، ليشعرك به أتم شعور وأقواه، وخذ لذلك مثلاً كلمة ﴿يسكن﴾ في قوله تعالى: ﴿إِنْ يَسْأَ يُسْكِن الرُيحَ فَيَظُلَلْنَ رَوَاكِدَ عَلَى ظَهْرِه ﴾ (الشوري ٢٢). وكلمة ﴿نَسَوُرُوا ﴾ في قوله تعالى: ﴿وَهَلْ أَتَاكُ بَأَ الْخَصْمِ إِذْ تَسَوُرُوا المِخرَاب ﴾ (القصمي ٢١). وكلمة ﴿يُطَوّوُن ﴾ في الآية الكريمة: ﴿وَلاَ يَحْسَبَنَ الَّذِينَ يَبْحَلُون بِمَا آنَاهُمُ اللّهُ مِنْ فَصْلِهِ هُوَ حَيْرًا لَهُمْ بَلْ هُوَسَرُ لَهُمْ سَيُطَو فُون مَا بَخِلُوا بِهِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ﴾ (ال عمران ١٨٠). وكلمة ﴿ يَسْفِك ﴾ في آية: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُكُ لِلْمَلاَثِكَة إِنِي جَاعِلٌ فِي الأَرْضِ حَلِيقَة قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَن يَفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِك ﴾ في آية: ﴿وَإِذْ قَالَ مُسْبَحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدُسُ لَك ﴾ (البترة ٢٠٠٠). وكلمة ﴿ انْفَجَر ﴾ في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ اسْتَسْقَى مُرسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضَرِب بِعَصَاكَ الحَجَرَ فَانْفَجَرَى في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ اسْتَسْقَى مُرسَى لِقَوْمِهِ فَقُلْنَا اضَرِب بِعَصَاكَ الْحَبَرَ وَانْفَجَرَ تَم نِهُ الْتَنَاعَ مَشْرَةً عَنَا ﴾ (البترة ٢٠٠٠). وكلمة ﴿ انْفَجَرُ في قوله تعالى: ﴿ وَيَقُولُونَ لِلاَّ ذَقَانِ سُجُنُون لِلاَ أَلْقِينَ إِنْ اللَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ مِنْ قَلِهِ إِذَا يَتَلَى عَلَيْهِمْ يَحِرُونَ لِلاَّ ذَقَانِ سُجُدًا فَي وَجْهِهِ أَهْدَى أَمْ مَنْ يَمْشِي سَوِيًا عَلَى صِرَاطِ ﴿ وَيَقُولُونَ سُبَعْمِ مُنَا الدُمْع مِمَّا عَرَفُوا مِنَ الْحَق ﴾ (المائدة ١٣٠). وكلمة ﴿ يُنْمَى في قوله تعالى: ﴿ وَيُصَبُ في قوله تعالى: ﴿ وَيُصَبُ مِنْ قَوْق رُءُوسِهِمُ الْحَمِيمُ ﴾ (الدي ٤٦٠). وكلمة ﴿ يَنْمَى في قوله تعالى: ﴿ وَعَمَا عَرْفُوا مِنَ الْحَمِيمُ ﴾ (الدي ٤٦٠). وكلمة ﴿ يَصَابُ في قوله تعالى: ﴿ وَيَقَالُ اللَّهُ عَلَى مُؤْمِن مُنْ يَمْشِي مَنْ قوله تعالى: ﴿ وَيُصَابُ مِنْ قَوْلُهُ مَنْ يَصُونُ مُؤْمُولُهُ وَلُهُ الْحَمِيمُ ﴾ (الدي ٤١٠). وكلمة ﴿ وَيُصَابُ هَا قَوْلُهُ وَالْمَ الْحَمِيمُ وَاللّهُ وَلَا مَنْ يَعْشَرُهُ مِنْ عَنْ قُولُهُ وَلُهُ وَلَهُ وَلَا مُنْ يَعْمُ عَنْ الْحَمِيمُ وَالْمَالِهُ وَلِهُ وَلَا مُنْ الْمُومِ الْمَالِهُ وَلِهُ الْمَالُونُ الْمَالِمُ الْمَاهُ وَلَوْلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

<sup>(</sup>۱) البيان والتبيين جـ ۱ ص ۲۶.

﴿ وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُمْ بِالْأَنْقَى ظَلَّ وَجَهُهُ مُسْوَدًا وَهُوَ كَظِيمٌ (٥٨) يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشَرَ بِهِ أَيُمْسِكُهُ عَلَى هُونِ أَمْ يَدُسُهُ فِي التُرَابِ أَلاَ سَاءَ مَا يَحْكُمُون ﴾ (النحل ٥٩، ٥٩). وكلمة ﴿ قَاصِرَات ﴾ في قوله تعالى: ﴿ وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَات الطَّرْفِ عِينُ ﴾ (الصافات ٤٨). وكلمة ﴿ مُسْتَسْلِمُون ﴾. في قوله تعالى: ﴿ وَمَا لَكُمْ لاَ تَنَاصَرُون (٥٢) بَلْ هُمُ الْيَوْمَ مُسْتَسْلِمُون (٢٢) ﴾ (الصافات ٥١، ٢٦). ﴿ ومَتَشَاكِسُون ﴾ في قوله تعالى: ﴿ وَمَرْبَ اللَّهُ مَثَلاً رَجُلاً فِيهِ شَرَكاء مُتَسَاكِسُون وَرَجُلاً سَلَمًا لِرَجُل ﴾ (الزُمر ٢٩). ويطول بي القول، إذ أنا مضيت في عرض منذه الكلمات التي توضع في مكانها المقسوم من الجملة، فتجعل المعنى مصورًا تكاد تراه بعينك، وتلمسه بيدك، ولا أريد أن أمضى في تفسير الكلمات التي استشهدت بها؛ لأنها من وضوح الدلالة بمكان.

ولهذا الميل القرآنى إلى ناحية التصوير، نراه يعبر عن المعنى المعقول بألفاظ تدل على محسوسات، مما أفرد له البيانيون علماً خاصًا به دعوه علم البيان، وأوثر أن أرجئ الحديث عن ذلك إلى حين، وحسبى الآن أن أبين ما يوحيه هذا النوع من الألفاظ في النفس، ذلك أن تصوير الأمر المعنوى في صورة الشيء النوع من الألفاظ في النفس، ذلك أن تصوير الأمر المعنوى في صورة الشيء المحسوس يزيده تمكنًا من النفس، وتأثيرًا فيها، ويكفى أن تقرأ قوله تعالى: ﴿فَرَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ ﴾(البقرة ٧). وقوله تعالى: ﴿أَفَرَأَيْتَ مَن الثَّهُ اللهُ عَلَى عِلْم وَحَمَّمَ عَلَى سَمْعِهِ وَقَلْبِه ﴾(البائية ٢٣). لترى قدرة كلمة وَلَيُ النَّبِينَ آمَنُوا يخرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُورِ وَالَّذِينَ كَفُرُوا أَوْلِيَاوُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخرِجُونَهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُورِ وَالَّذِينَ كَفُرُوا أَوْلِيَاوُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخرِجُونَهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُورِ وَالَّذِينَ كَفُرُوا أَوْلِيَاوُهُمُ الطَّاغُوتُ يُخرِجُونَهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ وَالَّذِينَ كَفُرُوا أَوْلِيَاوُهُمُ الطَّاعُوتُ يُخرِجُونَهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى الظُّلْمَاتِ والبور، في إثارة العاطفة وتصوير الحق والباطل. وقوله تعالى: ﴿مُمَ بُكُمٌ عُنيٌ قَهُمْ لاَ يَرْجِعُونَهُ الله مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيُقَطّعُونَ مَا أَمْرَ اللهُ بِهِ أَنْ يُوصَلُ (البقرة ٢٧). الترى قيمة هذه الصفات التي تكاد تخرجهم عن دائرة البشر، وقوله سبحانه: ﴿يَتَقُطُونَ عَهْدَ اللّهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ اللّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلُ (البقرة ٢٧) الملموس، وفي القرآن من أمثال ذلك عدد ضخم، سوف نعرض له في حينه.

وفى القرآن كثير من الألفاظ، تشع منها قوى توحى إلى النفس بالمعنى وحيًا، فتشعر به شعورًا عميقًا، وتحس نحو الفكرة إحساسًا قويًا. خذ مثلاً قوله تعالى: ﴿وَاللَّيْلِ إِذَا عَسْعَسَ (١٧) وَالصُّبْحِ إِذَا تَنفُس(١٨)﴾(التكرير ١٧، ١٨). فتأمل ما توحى به كلمة ﴿ تَنفُس ﴾ من تصوير هذه اليقظة الشاملة للكون بعد هدأة الليل، فكأنما كانت الطبيعة هاجعة هادئة، لا تحس فيها حركة ولا حياة، وكأنما

الأنفاس قد خفتت حتى لا يكاد يحس بها ولا يشعر، فلما أقبل الصبح صحا الكون، ودبت الحياة في أرجائه.

وخذ قوله تعالى: ﴿لَقَذَ تَابَ اللّهُ عَلَى النّبِي وَالْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ الَّذِينَ اتّبَعُوهُ في سَاعَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيعُ قُلُوبُ فَرِيقَ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنّهُ بِهِمْ رَءُونَ رَحِيمٌ (١١٧) وَعَلَى النّالاَثَةِ الْعُسْرَةِ مِنْ بَعْدِ مَا كَادَ يَزِيعُ قُلُوبُ فَرِيقَ مِنْهُمْ ثُمَّ تَابَ عَلَيْهِمْ إِنّهُ اللّهُ الْأَرْضُ بِمَا رَحُبَتُ وَضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُمْ وَظَنُوا أَنْ لاَ مَلْجَأْ مِنَ اللّهِ إلا إِلَيْهِ ثُمُّ تَابَ عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا إِنّ اللّهَ هُوَ التَّوْابُ الرَّحِيم (١١٨) ﴾ (التربة ١١٥، ١١٨). وقف عند كلمة ﴿ضَاقَ ﴾ في ﴿ضَاقَتْ عَلَيْهِمْ أَنْفُسُهُم ﴾، فإنها توحى إليك بما ألم بهؤلاء الثلاثة من الألم والندم، حتى شعروا بأن نفوسهم قد امتلأت من الندم امتلاء، فأصبحوا لا يجدون في أنفسهم مكاناً، يلتمسون فيه الراحة والهدوء، فأصبح القلق يؤرق جفنهم، والحيرة تستبد بهم، وكأنما أصبحوا يريدون الفرار من أنفسهم.

واقرأ قوله تعالى: ﴿تَتَجَافَى جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدْعُونَ رَبُّهُمْ حُوْفًا وَطَمَعًا﴾ (السجدة ١٦). وتبين ما تثيره في نفسك كلمة ﴿تَتَجَافَى﴾، من هذه الرغبة الملحة التي تملك على المتقين نفوسهم، فيتألمون إذا مست جنوبهم مضاجعهم، ولا يجدون فيها الراحة والطمأنينة، وكأنما هذه المضاجع قد فرشت بالشوك فلا تكاد جنوبهم تستقر عليها حتى تجفوها، وتنبو عنها. وقف كذلك عند كلمة ﴿يَعْمَهُون﴾ في قوله سبحانه: ﴿اللّهُ يَسْتَهْزِئُ بِهِمْ وَيَمُدُهُمْ فِي طُغْيَانِهِمْ يَعْمَهُون﴾ (البقرة ١٠). فإن اشتراك هذه الكلمة مع العمى في الحروف كفيل بالإيحاء إلى النفس، بما فيه هؤلاء القوم من حيرة واضطراب نفسى، لا يكادون به يستقرون على حال من القلق.

واقرأ الآية الكريمة: ﴿ كُلُ نَفْسِ ذَاهِمَةُ الْمَوْتِ وَإِنَّمَا تُوقُونَ أَجُورَكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فَمَن زُخْرِحَ عَنِ النّارِ وَأَدْخِلَ الْجَنَّةَ فَقَدْ فَازَ وَمَا الْجَيَاةُ الدُنيّا إِلاَّ مَتَاعُ الغُرُورِ ﴿ (النساء ١٨٥). أَفلا تجد في كلمة ﴿ زُخْرِحَ ﴾ ما يوحى إليك بهذا القلق، الذي يملاً صدور الناس في ذلك اليوم، لشدة اقترابهم من جهنم، وكأنما هم يبعدون أنفسهم عنها في مشقة وخوف وذعر. وفي كلمة طمس في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ رَاوَدُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ فَطَمَسَنَا أَغْيَنَهُمْ فَذُوقُوا عَذَابِي وَنُدُر ﴾ (القمر ٢٧). ما يوحى إليك بانمحاء معالم هذه العيون، أَغْينَهُمْ قَدُوقُوا عَذَابِي وَنُدُر ﴾ (القمر ٢٧). ما يوحى إليك بانمحاء معالم هذه العيون، حتى كأن لم يكن لها من قبل في هذا الوجه وجود. ويوحى إليك الراسخون في قوله سبحانه: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ فِي قُلُوبِهِمْ زَيْعٌ فَيَبَّغُونَ مَا تَشَابَهَ مِنْهُ انْتِغَاءَ الْفِتْتَةِ وَانْتِغَاءَ تَأُولِلهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلهِ وَمَا يَعْلَمُ تَأُولِلهِ وَمَا اللَّهِ وَالمَّاسِحُونَ في الْعِلْمِ يَنْعُ لَوْنَ آمَنّا بِهِ كُلُّ مِنْ عِنْدِ رَبّنًا وَمَا يَذَّكُرُ إِلا أُولُو وَمَا يَدَعْلُهُ اللَّهُ وَالرَّاسِحُونَ في الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنّا بِه كُلّ مِنْ عِنْدِ رَبّنًا وَمَا يَذَّكُرُ إِلا أُولُو اللّهُ وَالرَّاسِحُونَ في الْعِلْم يَقُولُونَ آمَنّا بِهِ كُلّ مِنْ عِنْدِ رَبّنًا وَمَا يَذَّكُرُ إِلا أُولُو اللّه مِن معرفة الحق والإيمان به.

وتوحى كلمة ﴿شَنَآنُ﴾ فى قوله سبحانه: ﴿وَلاَ يَجْرِمَنَّكُمْ شَنَآنُ قُومِ أَنْ صَدُوكُمْ عَنِ المَسْجِدِ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا﴾ (المائدة ٢). توحى بهذا الجوى، الذى يملأ الصدر، حتى لا يطيق المرء رؤية من يبغضه، ولا تستسيغ نفسه الاقتراب منه.

ولما سمعنا قوله تعالى لعيسى بن مريم: ﴿إِنِّي مُتَوْفُكَ وَرَافِعُكَ إِلَىَّ وَمُطَهِّرُكَ مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ (النساء ٥٥). أوحى إلينا التعبير بالتطهير، بما يشعر به المؤمن بالله نحو قوم مشركين، اضطر إلى أن يعيش بينهم، فكأنهم يمسونه برجسهم، وكأنه يصاب بشيء من هذا الرجس، فيطهر منه إذا أنقذ من بينهم. وكلمة ﴿ سُكُرُت ﴾ في قوله سبحانه: ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ (١٤) لَقَالُوا إِنَّمَا سُكَّرَتْ أَنِصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُون ﴿ (المجر ١٤، ١٥). قد عبر بها الكافرون عما يريدون أن يوهموا به، عما حدث لأبصارهم من الزيغ، فكانت كلمة ﴿ سُكُرَت ﴾، وهي مأخوذة من السكر دالة أشد دلالة على هذا الاضطراب في الرؤية، ولاسيما أن هذا السكر قد أصاب العين واستقل بها، ومعلوم أن الخلط من خصائص السكر، فلا يتبين السكران ما أمامه، ولا يميزه على الوجه الحق. واختار القرآن عند عد المحرمات كلمة ﴿ أُمُّهَاتُ ﴾، إذ قال: ﴿ حُرُّمَتْ عَلَيْكُمْ أُمُّهَاتُكُمْ وَبِنَاتُكُمْ وَأَخْوَاتُكُمْ ﴾ (النساء ٣). وأثر كلمة ﴿ الْوَالِدَاتِ ﴾ في قوله سبحانه: ﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعْنَ أَوْلاَدَهْنَّ حَوْلَيْن كَامِلَيْن لِمَنْ أَرَادَ أَنْ يُتِمُّ الرُّضَاعَةَ﴾ (البقرة ٢٣٣)، لما أن كلمة (الأم) تبعث في النفس إحساسًا بالقداسة، وتصور شخصًا محاطًا بهالة من الإجلال، حتى لتشمئز النفس وتنفر أن يمس بما يشين هذه القداسة، وذلك الإجلال، وتنفر من ذلك أشد النفور، فكانت أنسب كلمة تذكر عند ذكر المحرمات، وكذلك تجد كل كلمة في هذه المحرمات مثيرة معنى يؤيد التحريم، ويدفع إليه، أما كلمة الوالدات فتوحى إلى النفس بأن من الظلم أن ينزع من الوالدة ما ولدته، وأن يصبح فؤادها فارغًا، ومن هذا كانت كل كلمة منهما موحية في موضعها، آخذة خير مكان تستطيع أن تحتله.

وقد تكون الكلمة فى موضعها مثيرة معنى لا يراد إثارته، فيعدل عنها إلى غيرها، تجد ذلك فى قوله سبحانه: ﴿وَأَنُّهُ تَعَالَى جَدُ رَبَّنَا مَا اتَّخَذَ صَاحِبةً وَلاَ وَلَدّا﴾(الجن٣). فقد آثر كلمة ﴿صَاحِبةً﴾ على زوج وامرأة، لما تثيره كلاهما من معان، لا تثيرهما فى عنف مثلهما ـ كلمة صاحبة.

وقد يكون الجمع بين كلمتين هو سر الإيجاء ومصدره، كالجمع بين ﴿ النَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالنَّاسُ وَالْحِجَارَةُ ﴾ في قوله تعالى: ﴿ فِإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا فَاتَّقُوا النَّارَ الَّتِي وَقُودُهَا النَّاسُ وَالْحِجَارَةُ أُعِدَّت لِلْكَافِرِينِ ﴾ (البقرة ٢٤). فهذا الجمع يوحى إلى الذفس بالمشاكلة

بينهما والتشابه. وقد تكون العبارة بجملتها هى الموحية كما تجد ذلك فى قوله تعالى: ﴿فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطُعَتْ لَهُمْ ثِيَابٌ مِنْ نَارٍ ﴾ (المؤمنين ١٩). أو لا تجد هذه الثياب من النار، موحية لك بما يقاسيه هؤلاء القوم من عذاب أليم، فقد خلقت الثياب يتقى بها اللابس الحر والقر، فماذا يكون الحال إذا قدت الثياب من النيران.

لو بغير الماء صدري شرق كنت كالغصان، بالماء اعتصاري

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿لَهُمْ مِنْ قُوقِهِمْ ظُلَلٌ مِنَ النَّارِ وَمِنْ تَخِهِمْ ظُلَلٌ ذَلِكَ يُخَوِّفُ اللهُ بِهِ عِبَادَهُ يَا عِبَادٍ فَاتَّقُونِ﴾(الزمر ١٦). فإن الظلة إنما تكون ليتقى بها وهج الشمس، فكيف إذا كان الظلة نفسها من النيران.

هذه أمثلة قليلة لما في القرآن من كلمات شديدة الإيحاء، قوية البعث لما تتضمنه من المعانى. وهناك عدد كبير من ألفاظ، تصور بحروفها، فهذه «الظاء والشين» في قوله تعالى: ﴿ يُرْسَلُ عَلَيْكُمَا شَوَاظٌ مِن نَارٍ وَنُحَاسٌ فَلاَ تَنْتَصِرَان﴾ (الرحمن ٣٥). و «الشين والهاء» في قوله تعالى: ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبُهِم عَذَاب جَهَنَم وَبِسُ الْمَصِيرُ (٢) إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقًا وَهِي تَقُورُ ﴾ (اللك ٧). و «الظاء» في قوله تعالى: ﴿ وَالْفَاء » في قوله تعالى: ﴿ وَالْفَدُنُ لِكُمُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللللّهُ

وألفاظ القرآن مما يجرى على اللسان في سهولة ويسر، ويعذب وقعه على الأذن، في اتساق وانسجام.

قال البارزى فى أول كتابه: (أنوار التحصيل فى أسرار التنزيل): اعلم أن المعنى الواحد قد يخبر عنه بألفاظ بعضها أحسن من بعض، وكذلك كل واحد من جزأى الجملة قد يعبر عنه بأفصح ما يلائم الجزء الآخر، ولابد من استحضار معانى الجمل، واستحضار جميع ما يلائمها من الألفاظ، ثم استعمال أنسبها وأفص حها، واستحضار هذا متعذر على البشر، فى أكثر الأحوال، وذلك عتيد حاصل فى علم الله، فلذلك كان القرآن أحسن الحديث وأفصحه، وإن كان مشتملاً على الفصيح والأفصح، والمليح والأملح، ولذلك أمثلة منها قوله تعالى: ﴿وَجَنَى الْجَنْتَيْنِ ذَانِ﴾ (الرحن ٤٥). لو قال مكانه: «وثمر الجنتين قريب». لم يقم مقامه من

جهة الجناس بين الجني والجنتين، ومن جهة أن الثمر لا يشعر بمصيره إلى حال يجنى فيها، ومن جهة مؤاخاة الفواصل. ومنها قوله تعالى: ﴿وَمَا كُنْتَ تَتْلُومِنْ قَيْلِهِ من كتاب﴾(المنكبرت ٤٨). أحسن من التعبير بتقرأ لثقله بالهمزة. ومنها: ﴿لاَّ رَيْبَ فهه (البقرة ٢). أحسن من (لا شك فيه) لثقل الإدغام، ولهذا كثر ذكر الريب. ومنها: ﴿ وَلاَ تَهَنُوا ﴾ (آل عمران ١٣٩). أحسن من (ولا تضعفوا) لخفته. و﴿ وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي ﴾ (مريم ٤). أحسن من (ضعف)؛ لأن الفتحة أخف من الضمة، ومنها «آمن» أخف من «صدق»، وإذا كان ذكره أكثر من ذكر التصديق. و﴿ آثَرَكَ اللَّهِ ﴿ (يوسف ٩٠). أَخَفُ مَنْ (فَضَّلك) و(آتي) أخف من (أعطي) و(أنذر) أخف من (خوَّف) و(خير لكم) أخف من (أفضل لكم) والمصدر في نحو: ﴿هَذَا خُلُقُ اللَّهِ ﴾ (لقمان ١١). (يؤمنون بالغيب) أخف من (مخلوق) و(الغانب) و(نكح) أخف من (تزوج)؛ لأن فعَل أخف من تفعُّل، ولهذا كان ذكر النكاح فيه أكثر، ولأجل التخفيف والاختصار استعمل لفظ الرحمة، والغضب، والرضا، والحب، والمقت، في أوصاف الله تعالى مع أنه لا يوصف بها حقيقة؛ لأنه لو عبر عن ذلك بألفاظ الحقيقة لطال الكلام، كأن يقال: يعامله معاملة المحب، والماقت، فالمحاز في مثل هذا أفضل من الحقيقة، لخفته، واختصاره، وابتذائه على التشبيه البليغ، فإن قوله: ﴿ فَلَمَّا آسَفُونَا انْتَهُمْنَا مِنْهُم﴾(الزحرف ٥٥). أحسن من (فلما عاملونا معاملة المغضب) أو (فلما أتوا إلينا بما يأتيه المغضب) أ هـ<sup>(١)</sup>.

وهناك لفظتان أبي القرآن أن ينطق بهما، ولعله وجد فيهما ثقلا، وهما كلمتا «الآجر» و «الأرضين». أما الأولى فقد أعرض عنها في سورة القصص، فبدل أن يقول: (وقال فرعون: يأيها الملا ما علمت لكم من إله غيري، فهيئ لي يا هامان آجرا، فاجعل لى صرحا، لعلى أطلع إلى إله موسى). قال: ﴿وَقَالَ فِرْعُونُ يَا أَيُّهَا المُّلُّ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي فَأَوْقِد لَى يَا هَامَانُ عَلَى الطَّبْنِ فَاجْعَلْ لَى صَوْحًا لَعَلَّى أَطْلِعُ إِلَى إِلَهِ مُوسَى ﴾ (القصيص ٢٨).

وأُما الثانية فقد تركها في الآية الكريمة: ﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَمِنَ الأَرْضِ مِفْلَهُنَّ يَتَنَزَّلُ الْأَمْرُ بَيْنَهُنَّ لِتَعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ وَأَنَّ اللَّهَ قَدْ أَحَاطَ بِكُلُّ شَيْءٍ علْمًا﴾(الطُّلاق ١٢).

هذا ومما ينبغي الإشارة إليه أن القِرآن قد أقل من استخدام بعض الألفاظ، فكان يستخدم الكلمة مرة أو مرتين، وليس مرجع ذلك لشيء سوى المقام الذي يستدعى (١) الإثقان ج٢ ص ١٢٥.

ورود هذه الكلمة. وللقرآن استعمالات يؤثرها، فمن ذلك وصفه الحلال بالطّيب، وذكر السِّجيل مع حجارة، وإضافة الأساطير إلى الأولين، وجعل مسنون وصفًا للحماً، ويقرن التأثيم باللغو، وإلاً بذمّة، ومختالا بفخور، ويصف الكذاب بأشر.

ووازن ابن الأثير بين كلمات استخدمها القرآن وجاءت في الشعر، فمن ذلك أنه جاءت لفظة واحدة في آية من القرآن ويبت من الشعر، فجاءت في القرآن جزلة متينة، وفي الشعر ركيكة ضعيفة... أما الآية فهي قوله تعالى: ﴿فَإِذَا طَعِمْهُمْ فَانْتَشِرُوا وَلاَ مُسْتَأْنِسِينَ لِحَدِيثٍ إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤذِي النِّيُّ فَيَسْتَخي مِنكُمْ وَاللَّهُ لاَ يَسْتَخي مِنَ الحَقِّ﴾ (الأحزاب ٥٣). وأما بيت الشعر، فهو قول أبي الطيب المتنبي:

تلذ له المروءة، وهي تؤذي ومن يعشق بلذ له الغــرام

وهذا البيت من أبيات المعاني الشريفة، إلا أن لفظة تؤذي قد جاءت فيه وفي آية القرآن، فحطت من قدر البيت لضعف تركيبها، وحسن موقعها في تركيب الآية... وهذه اللفظة التي هي تؤذي إذا جاءت في الكلام، فينبغي أن تكون مندرجة مع ما يأتي بعدها، متعلقة به، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ ذَلِكُمْ كَانَ يُؤْذِي النَّيُّ ﴾ وقد جاءت في قول المتنبي منقطعة، ألا ترى أنه قال: تلذ له المروءة وهي تؤذي، ثم قال: ومن يعشق يلذ له الغرام، فجاء بكلام مستأنف، وقد جاءت هذه اللفظة بعينها في الحديث النبوي، وأضيف إليها كاف الخطاب، فأزال ما بها من الضعف والركة، قال: «باسم الله أرقيك، من كل داء يؤذيك» (أ). وكذلك ورد في القرآن الكريم، ﴿إِنَّ هَذَا أَخِي لَهُ تِسْعٌ وَتِسْعُونَ نَعْجَةً وَلِيَ نَعْجَةٌ وَاحِدَة﴾، فلفظة (لي) أيضًا مثل لفظة يؤذي، وقد جاءت في الآية مندرجة متعلقة بما بعدها، وإذا جاءت منقطعة لا تجيء لائقة، كقول أبي الطيب أيضًا:

تمسى الأماني صرعى دون مبلغه فما يقول لشـــىء: ليــت ذلك لي (<sup>١)</sup> وهنا من هذا النوع لفظة أخرى، قد وردت في القرآن الكريم، وفي بيت من شعر الفرزدق، فجاءت في القرآن حسنة، وفي بيت الشعر غير حسنة، وتلك اللفظة هي لفظة القمل، أما الآية فقوله تعالى: ﴿فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوفَانَ وَالْجَرَادَ وَالْقُمُّلَ وَالضَّفَادِعَ وَ الدُّمَ آِيَاتِ مُفَصَّلاَتٍ﴾(الأعراف ١٣٣). وأما بيت الشعر فقول الفرزدق:

من عزه احتجرت كليب عنده زريسًا، كأنههم لديه القهمُّل وإنما حسنت هذه اللفظة في الآية دون هذا البيت من الشعر؛ لأنها جاءت في الآية مندرجة في ضمن كلام، ولم ينقطع الكلام عندها، وجاءت في الشعر قافية (١) المثل السائر: من ٥٧. (٢) المرجع السابق: ص ٥٨.

أى آخرًا انقطع الكلام عندها، وإذا نظرنا إلى حكمة أسرار الفصاحة فى القرآن الكريم، غصنا فى بحر عميق لا قرار له، فمن ذلك هذه الآية المشار إليها، فإنها قد تضمنت خمسة ألفاظ، هى: الطوفان، والجراد، والقمل، والضفادع، والدم، وأحسن هذه الألفاظ الخمسة هى: الطوفان، والجراد، والدم، فلما وردت هذه الألفاظ الخمسة بجملتها قدم منها لفظتا الطوفان، والجراد، وأخرت لفظة الدم أخرًا، وجعلت لفظة القمل والضفادع فى الوسط؛ ليطرق السمع أولا الحسن من الألفاظ الخمسة، وينتهى إليه آخرًا، ثم إن لفظة الدم أحسن من لفظتى الطوفان، والجراد، وأخف فى الاستعمال، ومن أجل ذلك جىء بها آخرًا، ومراعاة مثل هذه الأسرار والدقائق فى استعمال الألفاظ ليس من القدرة البشرية(۱۰).

وقال ابن سنان الخفاجي، معلقًا على قول الشريف الرضى: أعزز عليُّ بأن أراك وقد خلت عن جانبيك مقاعد العـــواد

إيراد مقاعد في هذا البيت صحيح، إلا أنه موافق لما يكره في هذا الشأن، لاسيما وقد أضافه إلى من يحتمل إضافته إليهم، وهم العواد، ولو انفرد، كان الأمر فيه سهلا، فأما إضافته إلى ما ذكره ففيها قبح لا خفاء به (٢). وابن سنان يشترط لفصاحة الكلمة ألا يكون قد عبر بها عن أمر آخر يكره ذكره (٣)، قال ابن الأثير: وقد جاءت هذه اللفظة المعيبة في الشعر في القرآن الكريم فجاءت حسنة مرضيه، وهي قوله تعالى: ﴿وَإِذْ غَدَوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوّئُ الْمُوْمِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِبَالِ ﴿ (ال عمران ٢١) وكذلك قوله تعالى: ﴿ وَأَنَّ لَمَسَنَا السَّمَاءَ فَوَجَذَنَاهَا مُلِنَتْ حَرَسًا شَدِيدًا وَشُهُبًا (٨) وَأَنَّ كُنًا نَقْعُلُ مِنْهَا مَقَاعِدَ لِلسَّمْعِ فَمَنْ يَسْتَمِعِ الآنَ يَجِذ لَهُ شِهَابًا رَصَدًا (٩) ﴾ (الجن ٨، ٩). ألا ترى أنها في منها مقاعد الآيتين غير مضافة إلى من تقبح إضافته إليه، كما جاءت في الشعر، ولو قال الشاعر بدلا من مقاعد العواد، مقاعد الزيادة، أو ما جرى مجراه، لذهب ذلك القبح، وزالت تلك الهجنة، ولذا جاءت هذه اللفظة في الآيتين على ما تراه من القبح، في قول الشريف الرضي (٤).

ومن ذلك استخدام كلمة شيء، ترجع إليها في القرآن الكريم، فترى جمالها في مكانها المقسوم لها. واستمع إلى قوله تعالى: ﴿وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ مُقْتَدِرًا﴾ (الكهف ٤). وقوله تعالى: ﴿ أَمْ خُلِقُوا مِنْ غَيْر شَيْءٍ أَمْ هُمُ الْخَالِقُونَ ﴾ (الطُّور ٣٠). وقوله

<sup>(</sup>١) المرجع السابق نفسه. (٢) سر الفصاحة: ص٧٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق: ص٧٨. (٤) المثل السائر: ص٧١.

تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَظُلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِنُ النَّاسَ أَنْفُسَهُمْ يَظُلِمُون﴾ (يونس ٤٤). إلى غير ذلك من عشرات الآيات التى وردت فيها تلك اللفظة، وكانت متمكنة في مكانها أفضل تمكن وأقواه، ووازن بينها في تلك، وبينها في قول المتنبى يمدح كافورًا:

لو الفلك الدوار أبغضت سعيه لعوقته شيء عن الدوران

فإنك تحس بقلقها فى بيت المتنبى، ذلك أنها لم توح إلى الذهن بفكرة واضحة، تستقر النفس عندها وتطمئن، فلا يزال المرء بعد البيت يسائل نفسه عن هذا الشىء، الذى يعوق الفلك عن الدوران، فكأن هذه اللفظة لم تقم بنصيبها فى منح النفس الهدوء الذى يغمرها، عندما تدرك المعنى وتطمئن إليه.

ولم يزد مرور الزمن بألفاظ القرآن إلا حفظًا لإشراقها، وسياجا لجلالها، لم تهن لفظة ولم تتخل عن نصيبها، في مكانها من الحسن، وقد يقال: إن كلمة الغائط من قوله سبحانه: ﴿وَإِنْ كُنُمْ مُرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنكُمْ مِنَ الْغَائِطِ الْغائط من قوله سبحانه: ﴿وَإِنْ كُنُمْ مُرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنكُمْ مِنَ الْغَائِطِ أَوْ لاَ مَسْتُمُ النِّسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَيَهَمُوا صَعِيدًا طَيْبًا ﴾ (الماندة ٤٢). قد أصابها الزمن، فجعلها مما تنفر النفس من استعمالها، ولكنا إذا تأملنا الموقف، وأنه موقف تشريع وترتيب أحكام، وجدنا أن القرآن عبر أكرم تعبير عن المعنى، وصاغه في كناية بارعة، فمعنى الغائط في اللغة المكان المنخفض، وكانوا يمضون إليه في تلك الحالة، فتأمل أي كناية تستطيع استخدامها مكان هذه الكناية القرآنية القرآنية البارعة، وإن شئت أن تتبين ذلك، فضع مكانها كلمة تبرزتم، أو تبولتم، لترى ما يثور في النفس من صور ترسمها هاتان الكلمتان، ومن ذلك كله ترى كيف كان موقع هذه الكناية يوم نزل القرآن، وأنها لا تزال إلى اليوم أسمى ما يمكن أن يستخدم في هذا الموضع التشريعي الصريح.

#### الفاصلية (\*)

نعنى بها تلك الكلمة التى تختم بها الآية من القرآن، ولعلها مأخوذة من قوله سبحانه: ﴿ كَتَابٌ قُصُلُتُ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا لِقَوْمٍ يَعْلَمُون﴾ (نصلت ٢). وربما سميت بذلك؛ لأن بها يتم بيان المعنى، ويزداد وضوحه جلاء وقوة، وهذا لأن التفصيل فيه توضيح وجلاء وبيان، قال تعالى: ﴿ وَلُو جَعَلْنَاهُ قُرْآنًا أَعْجَمِيًا لَقَالُوا لَوَلا فَصَلَتَ آيَاتُهُ ﴾ (نصلت ٤٤). فمكانة الفاصلة من الآية مكانة القافية من البيت، إذ تصبح الآية لبنة متميزة في بناء هيكل السورة.

<sup>(\*)</sup> رجعت في كثير من هذا الفصل إلى كتاب الإتقان.

وتنزل الفاصلة من آيتها، تكمل من معناها، ويتم بها النغم الموسيقى للآية، فنراها أكثر ما تنتهى بالنون والميم وحروف المد، وتلك هى الحروف الطبيعية في الموسيقى نفسها، قال سيبويه: إن العرب إذا ترنموا يلحقون الألف والياء والنون، لأنهم أرادوا مد الصوت، ويتركون ذلك إذا لم يترنموا.

وتأتى الفاصلة فى القرآن مستقرة فى قرارها، مطمئنة فى موضعها، غير نافرة ولا قلقة، يتعلق معناها بمعنى الآية كلها، تعلقًا تامًا، بحيث لو طرحت لاختل المعنى واضطرب الفهم، فهى تؤدى فى مكانها جزءًا من معنى الآية، ينقص ويختل بنقصانها، وهاك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيه هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ينقص ويختل بنقصانها، وهاك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيه هُدًى لِلْمُتَّقِينَ (٢) اللَّذِينَ يُوْمِئُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاةَ وَمِمًّا رَزَقْتَاهُمْ يَنْفِقُونَ (٣) وَالَّذِينَ يُوْمِئُونَ بِمَا أُنْزِلَ وَمَا أُنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِئُونَ (٤) أُولِئِكَ عَلَى هُدًى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٥) إِنَّ الْذِينَ كَفَرُوا سَوَاءً عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لاَ يُوْمِئُونَ (٦) حَتَمَ اللّهُ عَلَى الْمُفْلِحُونَ (٥) إِنَّ الْفاصلة، وأَن الفاصلة قامت بأداء نصيبها منه.

وقد يستد تمكن الفاصلة في مكانها، حتى لتوحي الآيات بها، قبل نطقها، كما روى عن زيد بن ثابت أنه قال: أملى على رسول الله على هذه الآية: ﴿ وَلَقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ مِنْ سُلاَلَةٍ مِنْ طِينِ (١٢) ثُمَّ جَعَلْنَاهُ نَطْفَةً فِي قَرَارٍ مَكِينِ (١٣) ثُمَّ خَلَقْنَا النَّطْفَةَ عَلَقَةً فَحَلَقْنَا الْعَظَامَ لَحْمًا ﴾ (المزمنون ١٠، ١٤). وهنا قال معاذ بن المَلقَة فَخَلَقْنَا المُضَغَة عِظَامًا فَكَمَوْنَا الْعِظَامَ لَحْمًا ﴾ (المزمنون ١٠، ١٤). وهنا قال معاذ بن جبل: ﴿ فَتَبَارَكَ اللّهُ أَحْسَنُ الْحَالِقِينَ ﴾، فضحك رسول الله عَلَيْهٍ، فقال له معاذ: مم ضحكت يا رسول الله؟ قال: بها ختمت (١) وحتى ليأبى قبولها، والاطمئنان إليها، من له نوق سليم، إذا غيرت وأبدل بها سواها، كما حكى أن أعرابيًا سمع قارئًا يقرأ: «فإن زلتم من بعد ما جاءتكم البينات فاعلموا أن الله غفور رحيم »، ولم يكن يقرأ القرآن، والآية إن كان هذا كلام الله فلا، الحكيم لا يذكر الغفران عند الزلل؛ لأنه إغراء عليه (١) والآية إنما ختمت بقوله تعالى: ﴿ فَاعْلَمُوا أَنَ اللّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾، وسواء أصح ذلك أم لم يصح، فإنا نشعر هنا بما بين الفاصلة والآية، من ارتباط لا ينفصم.

خذ مثلا تلك الآيات التى تنتهى بوصف سبحان بالحكمة، تجد فيها ما يناسب تلك الحكمة ويرتبط بها، واقرأ قوله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْيَتَامَى قُلْ إِصْلاَحٌ لَهُمْ حَيْرٌ وَإِن تُحَالِطُوهُمْ فَإِحْوَانَكُمْ وَاللَّهُ يَعْلَمُ الْمُضْبِدَ مِنَ الْمُصْلِحِ وَلُوشَاءَ اللَّهُ لِأَعْتَكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (البقرة ٢٢٠). ألا ترى المقام وهو مقام تشريع وتحذير

<sup>(</sup>١) الإتقان: ص١٤. (٢) المرجع السابق: ص١٠١.

يستدعى عزة المحذر، وحكمة المشرع. وقوله تعالى: ﴿ وَعَلَمْ آدَمُ الْأَسْمَاءَ كُلُهَا ثُمُّ عَرَضَهُمْ عَلَى الْمَلاَئِكَةِ فَقَالَ أَنْبُونِي بِأَسْمَاءِ هَوُلاَءِ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣١) قَالُوا سُبْحَانَكَ لاَ عِلْمَ وَصَعَعِ هَذَا الْمَلْخَكِمُ (٣٢) ﴾ (البقرة ٢٦، ٢٦). فالمقام هذا مقام المتعليم، ووضع هذا التعليم في موضع دون سواه، فناسب ذلك وصفه تعالى بالعلم والحكمة. وقوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَامِ كَيْفَ يَشَاءُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴾ (آل عمران ٢). فالتفرد بالألوهية، والتصرف المطلق في اختيار ما يشاء، الحكمة. وقوله تعالى: ﴿ بَلَى إِنْ تَضِرُوا وَ تَقَوُّوا وَ يَأْتُوكُمْ مِن فَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدُكُمْ رَبُكُمْ بِعِحْمَسَةِ آلاَ فِي مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٢٥) وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَّ بُشَرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَينَ قُلُوبُكُمْ بِعِحْمَسَةِ آلاَ فِي مِن الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٢٥) وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَ بُشَرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَينَ قُلُوبُكُمْ بِعِلَى بِعْمَسَةِ آلاَ فِي مِن الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٢٥) وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَّ بُشَرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَينَ قُلُوبُكُمْ بِعِ اللَّهِ النَّعِلَةِ اللَّهِ الْعَرْبِيرِ الْحَكِيمَ عَيْلُهُ اللَّهُ إِلاَّ بُشَرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَينَ قُلُوبُكُمْ مِن الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٢٥) وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلَّا بُشَرَى لَكُمْ وَلِتَطْمَينَ قُلُوبُكُمْ عَيْرًا مِمَا النَّصُرُ إِلاَ مِن عزيز يهبه لمن يشاء. وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّيْ قُلْ لِمَن فِي أَيْدِيكُمْ مِن اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلْورَ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ وَلِكُمْ وَلِعَلْمُ وَلِكُمْ مِن الْمَالِولُهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى قُلُوبُكُمْ عَيْرًا مِنَا أَخِذَ مِنكُمْ وَيَعْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْم حَكِيمَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى عَلَهُ وَاللَّهُ عَلَيْم حَكِيمَ اللَّهُ عَلَيْم وَلِللَّهُ عَلَيْم وَلِكُمْ وَاللَّهُ عَلَيْم حَكِيمَ وَلَلْهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْم وَلِلْهُ عَلَيْم حَكِيم فَي التمكينَ منهم والله عَلَيْم والْعِم عِنه المناسِقِيم حكيم الله عَلَيْم واللهُ عَلْم عَلْم اللهُ عَلَيْم واللهُ عَلَيْم والْم اللهُ عَلَيْم اللهُو

وربما احتاج الأمر إلى إمعان وتدبر، لمعرفة سر اختتام الآية بهذا الوصف، ويبدو أن ختمها بسواه أولى، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنْ تُعَذَّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ عِبَادُكُ وَإِنْ تَغْفِرُ لَهُمْ عِبَادُكُ وَإِنْ تَغْفِرُ لَهُمْ عَبَادُكُ وَإِنْ تَغْفِر لَهُمْ فَإِنَّكُ أَنْتَ الْغَزِيرُ الْحَكِيمُ ﴿السائدة ١٩٨٨). فقد يبدو بادئ ذى بدء أن قوله: وإن تغفر لهم، يحتم أن تكون الفاصلة الغفور الرحيم، ولكن تأميلا هادئًا يهدى إلى أنه لا يغفر لمن استحق العذاب إلا من ليس فوقه أحد، يرد عليه حكمه، فهو عزيز غالب، وحكيم يضع الشيء في موضعه، وقد يخفي وجه الحكمة على الناس فيما يفعل، فيتوهم أنه خارج عن الحكمة، وليس كذلك، فكان الوصف بالحكيم لعتراسًا حسنا، أي وإن تغفر لهم مع استحقاقهم العذاب، فلا اعتراض لأحد عليك أحتراسًا حسنا، أي وإن تغفر لهم مع استحقاقهم العذاب، فلا اعتراض لأحد عليك في ذلك، والحكمة فيما فعلته، ونظير ذلك قوله تعالى في سورة التوبة: ﴿وَاغْفِرْ لَنَا رَبُنَا إِنَّكُ مَنْ اللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ ﴾ (التربة ٢٠). وفي سورة الممتحنة: ﴿وَاغْفِرْ لَنَا رَبُنَا إِنَّكُ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ ﴾ (الممتحنة ه). وفي سورة غافر: ﴿رَبَنَا وَأَدْخِلُهُمْ جَنَّاتِ عَدْنِ النِي وَعَدَتُهُمْ أَلْكُ إِنَ اللَّهُ عَلِينُ مَنْ أَنْهُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّه تَوْابٌ حَكِيمٍ ﴾ (المتحنة من آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمِ ﴾ (المتحنة من آبَائِهِمْ وَأَزْوَاجِهمْ وَذُرِيَّاتِهِمْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمِ ﴾ (النور ١٠). فقد يكون من النور: ﴿وَلَوْلاَ فَضَلُ اللَّهُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّه تَوْابٌ حَكِيمٍ ﴾ (النور مي ادئ الرأى أن يوصف سبحانه هنا بتواب رحيم؛ لأن الرحمة المناسب في بادئ الرأى أن يوصف سبحانه هنا بتواب رحيم؛ لأن الرحمة

مناسبة للتوبة، لكن التعبير بالحكمة هنا، إشارة إلى حكمته سبحانه في مشروعية اللعان، الذي سن أحكامه، في هذه السورة(۱).

وخذ الآيات التي تنتهي بوصفه تعالى بالعلم، أو بالقدرة، أو بالحلم، أو بالغفران، تجد المناسبة في ذلك الختم واضحة جلية، واقرأ قوله تعالى: ﴿وَلِلَّهِ المَشْرِقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَتَمَّ وَجَهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٍ ﴿ (البقرة ١١٥). فهو يعلم بما يجرى في المشرق والمغرب، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبُّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنُّكَ أَنْتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿(البقرة ١٢٧). السميع لنجوانا، والعليم بما تضمره أفئدتنا من الإخلاص لك، وقوله تعالى: ﴿ كُنِبَ عَلَيْكُمْ إِذَا حَضَرَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ إِنْ تَرَكَ حَيْرًا الْوَصِيَّةُ لِلْوَالِدَيْنِ وَالأَقْرَبِينَ بِالْمَغْرُونِ حَقًّا عَلَى الْمُتَّقِينَ (١٨٠) فَمَنْ بَدَّلَهُ بَعْدَمَا سَمِعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يُبَدِّلُونَهُ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ﴿البقرة ١٨٠، ١٨١). فهو سميع بما تم من وصية وعليم بمن يبدلها. وقوله تعالَى: ﴿وَلِلَّهِ غَيْبُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلاَّ كُلَمْح الْبَصَر أَوْ هُوَ أَقْرَبُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ (النحل ٧٧). فالمجيء بالساعة في مثل لمح البصر أو أقرب، يستدعى القدرة الفائقة، وقوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ بِأَنُّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّهُ يُخِي الْمَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴿ (الحج ٦). فإحياء الموتى يحتاج كذلك إلى قدرة خَارِقة، وقوله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ مُلَّكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ ﴾ - لا ريب - يقدر على كل شيء. وريما خفى الأمر في الختم بأحد هذين الوصفين، كما في قوله تعالى في سورة البقرة: ﴿هُوَ الَّذِي حُلَقَ لَكُمْ مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ فَسَوَّاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ وَهُوَ بِكُلُ شَيْءٍ عَلِيمٍ﴾ (البقرة ٢٩). وفي آل عمران: ﴿فَلْ إِنْ تُخْفُوا مَا فِي صُدُوركُمْ أَوْ تُبْدُوهُ يَعْلَمْهُ اللَّهُ وَيَعْلَمُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَاللَّهُ عَلَى كُلَّ شَيْءٍ قَلْمِيرٌ﴾ (آل عمران ٢٩). فإن المتبادر إلى الذهن في آية البقرة الختم بالقدرة، وفي آية آل عمران الختم بالعلم، ولكن لما كانت آية البقرة عن خلق الأرض وما فيها، على حسب مصلحة أهلها ومنافعهم، وخلق السموات خلقًا مستويا محكما من غير تفاوت، والخالق على هذا النسق يجب أن يكون عالمًا بما فعله، كليًّا وجزئيًّا، مجملا ومفصلا، ناسب ذلك ختمها بصفة العلم، ولما كانت آية آل عمران مسوقة للوعيد، وكان التعبير بالعلم فيها، يراد به الجزاء بالعقاب والثواب، ناسب ختمها بصفة القدرة القادرة على هذا الجزاء<sup>(۱)</sup>.

واقراً قوله تعالى: ﴿لاَ يُوَاخِذُكُمُ اللَّهُ بِاللَّهْ فِي أَيْمَانِكُمْ وَلَكِنْ يُوَاخِذُكُمْ بِمَا كَسَبَتَ قُلُونُكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴿ البقرة ٢٧٥). تجد مناسبة الغفران والحلم لعدم المواخذة على

<sup>(</sup>١) الارتقان ج٢ ص١٠٣. (٢) المرجع السابق نفسه.

اللغو في الإيمان، واضحة قوية. وقوله تعالى: ﴿قُولا مَعُرُون وَمَعْفِرَة حَيْرٌ مِنْ صَدَقَةٍ وَلِمَعْهَا أَذًى وَاللّهُ عَني عَلِيمَ السَّوِمَةِ المتبوعة بالأذى، وحليم لا يعجل العقوية، فربما ارتدع هذا المتصدق المؤذى. وقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهِ عَفُورٌ عَلِم التَّقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلّهُمُ الشَّيْطَانُ بِعَضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدَ عَفَا اللّهُ عَنهُمْ الشَّيْطَانُ بِعْضِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدَ عَفَا اللّهُ عَنهُمْ اللّهَ عَفُورٌ عَلِم الشيطان، يناسبه إِنَّ اللّه عَفُورٌ عَلِم الشيطان، يناسبه وصف الله بالغفور الحليم أتم مناسبة، وقد يخفى وجه الوصف بذلك في بعض الآيات، كما في قوله سبحانه: ﴿تُسَبِّحُهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِما عَفُورًا ﴾ (الإسراء ٤٤). فختم شيء إلا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لاَ تَفْقَهُونَ تَسْبِعَهُمْ إِنَّهُ كَانَ حَلِما عَفُورًا ﴾ (الإسراء ٤٤). فختم الآية بالحلم والمغفرة عقب تسبيح الأشياء غير ظاهر في بادئ الرأى، ولكن لما كان كل شيء في السموات والأرض يسبح بحمد الله، ويشير إليه، ويدل عليه، كان كان كل شيء في السموات والأرض يسبح بحمد الله، ويشير إليه، ويدل عليه، كان من الغفلة التي تستحق العقوية ألا نفقه دلالة هذه المخلوقات على الخالق، من الغفلة التي تستحق العقوية ألا نفقه دلالة هذه المخلوقات على الخالق، فناسب ذلك وصفه بالحلم والغفران، حين لم يعاجل هؤلاء الغافلين بالعقاب.

واقرأ قوله سبحانه: ﴿قَالُوا يَا شُعَيْبُ أَصَلَاتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ تَثُرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْرُكَ أَنْ تَثُرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ إِنَّكَ لأَنْتَ الْحَلِيمُ الرَّشِيد﴾ (مود ۸۷). وصفوه بالحلم أى العقال، الذى لا يتناسب فى زعمهم مع دعوته إياهم إلى ترك عبادة ما كان آباؤهم يعبدون، ووصفوه بالرشد الذى يتنافى فى زعمهم كذلك، مع دعوته إياهم إلى ترك تصرفهم فى أموالهم، كما كانوا يتصرفون، فقد ناسبت الفاصلة معنى الآية كما رأيت.

وقوله تعالى: ﴿أُولَمْ يَهْدِلَهُمْ كُمْ أَهْلَكُنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنَ الْقُرُونِ يَمْشُونَ فِي مَسَاكِنِهِمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَاتِ أَفَلاَ يَسْمَعُونَ (٢٦) أُولَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الأَرْضِ الْجُرُرُ ('' فَتُحْرِجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَفْلاً يَسْمِعُونَ (٢٦) ﴿السجدة ٢٦، ٢٧). ختمت الآية الأولى بَاكُلُ مِنْهُ أَفْلاً يُبْصِرُونَ (٢٧) ﴾ (السجدة ٢٦، ٢٧). ختمت الآية الأولى بد ﴿يسمعون ﴾، لأن الموعظة فيها مسموعة، وهي أخبار من قبلهم من القرون، وختمت الثانية بد ﴿يُبْصِرُونَ ﴾؛ لأن الموعظة فيها مرئية من سوق الماء إلى الأرض الجرن وإخراج الزرع وأكل النبات ''.

وقوله تعالى: ﴿لاَ تُدْرِكُهُ الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ وَهُوَ اللَّطِيفُ الْخَبِيرُ ﴾ (الأنعام ١٠٣). ختمت الآية باللطيف، وهو يناسب ما لا يدرك بالبصر، وبالخبير، وهـو يناسب ما يدرك الأبصار (٣).

وقد تجتمع فواصل متنوعة، بعدما يكاد يتشابه، لحكمة في هذا التنوع، ومن

<sup>(</sup>١) الأرض التي لا تنبت أو أكل نباتها. (٢) الإتقان ج٢ ص١٠١.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق نفسه.

ذلك قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءُ لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ (١٠٠) يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِنْ كُلُّ الثَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (١١) وَسَخَرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخِّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ ۖ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ (١٢) ﴾ (النحل ١٠-١٢).

ختمت أية بر (يتفكرون)، لما أن الاستدلال بإنبات الزرع، والثمر، على وجود الله وقدرته، يحتاج إلى فضل تأمل، يرشد إلى أن حدوث هذه الأنواع، يحتاج إلى إله قادر، يحدثه، فناسب ذلك ختم الآية بما ختمت به، وانتهت الثانية بويعقلون)، لما أن تسخير الليل والنهار لخدمة الإنسان، فيرتاح ليلا ويعمل نهارًا، وتسخير الشمس، والقمر، والنجوم، فتشرق وتغرب في دقة ونظام تامين، يحتاج إلى عقل يهدى إلى أن ذلك لابد أن يكون بيد خالق مدبر، فختمت الآية بر وينقلون ، وختمت الآية الأخيرة بر ويذكرون ؛ لأن الموقف فيها يستدعى تذكر ألوان مختلفة بثها الله في الأرض، للموازنة بين أنواعها، بل الموازنة بين أصناف نوع منها، فلا يلهيهم صنف عن سواه، ولا يشغلهم نوع عن غيره، وهذه الموازنة تفضى إلى الإيمان بقدرة الله، خالق هذه الأنواع المختلفة المتباينة.

قال صاحب الإتقان ": فإن الأولى ختمت بقوله ﴿لعلكم تعقلون﴾، والثانية بقوله ﴿لعلكم تذكرون﴾، والثانثة بقوله ﴿لعلكم تتقون﴾، لأن الوصايا التى فى الآية الأولى، إنما يحمل على تركها عدم العقل، الغالب على الهوى؛ لأن الإشراك لعدم استكمال العقل، الدال على توحيده، وعظمته، وكذلك عقوق الوالدين لا يقتضيه العقل، لسبق إحسانهما، إلى الولد بكل طريق، وكذلك قتل الأولاد بالوأد من الإملاق، مع وجود الرازق الحى الكريم، وكذلك إتيان الفواحش لا يقتضيه عقل، وكذا قتل النفس لغيظ أو غضب في القاتل، فحسن بعد ذلك يعقلون.

<sup>(</sup>۱) ع۲ صفحة ۱۰۲.

وأما الثانية فتعلقها بالحقوق المالية، والقولية، فإن من علم أن له أيتاما، قد يخلفه عليهم غيره من بعده، لا يليق به أن يعامل أيتام غيره، إلا بما يحب أن يعامل به أيتامه، ومن يكيل، أو يزن، أو يشهد لغيره، لو كان ذلك الأمر له، لم يحب أن يكون فيه خيانة، وكذا من وعد لو وُعِد، لم يحب أن يخلف، ومن أحب ذلك عامل الناس به ليعاملوه بمثله، فترك ذلك إنما يكون لغفلة عن تدبره وتأمله، فلذلك ناسب الختم بقوله: ﴿لَعَلَكُمْ تَذَكُرُونَ ﴾، وأما الثالثة فلأن ترك اتباع شرائع الله الدينية مؤد إلى غضبه، وإلى عقابه، فحسن: ﴿لَعَلَكُمْ تَتَقُونَ ﴾ أي عقاب الله.

ومن ذلك قوله تعالى ﴿ وَهُوَ الّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومُ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبُرُ وَالْبَحْرِ قَدْ فَصَلْنَا الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ (٩٧) وَهُوَ الّذِي أَنْمَاكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ فَمُسْتَقَرِّ وَمُسْتَوْدَعٌ قَدَ فَصَلْنَا الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ (٩٧) وَهُوَ الّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلِّ شَيْءٍ فَأَحْرَجْنَا مِنْهُ حَضِرًا نُحْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُثَرَاكِبًا وَمِنَ النَّحْلِ مِنْ طَلْمِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَّةٌ وَجَنَاتِ مِن أَعْنَابٍ فَأَخْرَجْنَا مِنْهُ حَضِرًا نُحْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُثَرَاكِبًا وَمِنَ النَّحْلِ مِنْ طَلْمِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَاتِ مِن أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَسَابِهِ انْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْم وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُسْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَسَابِهِ انْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْم وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُسْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَسَابِهِ انْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِكُمْ لَآيَاتٍ لِقَوْم فَى يُولُولُوا إِلَى ثَمَرَهِ إِذَا الْعَلَمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ الله وقدرته، وختمت الآية الثانية بالفقه؛ لأن إدراك إنشاء بها على وجود اللّه وقدرته، وتنقلهم في الأصلاب والأرحام، مما يحتاج إلى تدبر وتفكر، ناسبه ختم الآية بيفقهون، إذ الفقه فهم الأشياء الدقيقة، وتحدثت الآية وتفكر، ناسبه ختم الآية بيفقهون، إذ الفقه فهم الأشياء الدقيقة، وتحدثت الآية الثالثة عن النعم التى أنعم الله بها على عباده: من إخراج النبات والثمار، وألوان الفواكه، فناسب ختمها بالإيمان، الداعى إلى شكره تعالى على نعمه.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَمَا هُو بِقُول شَاعِرِ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ (١١) وَلا بِقَوْل كَاهِن قَلِيلاً مَا تُذَكّرُون (٤١) وَلا بِقَوْل كَاهِن قَلِيلاً مَا تُذَكّرُون (٤٢) ﴾ (الماقة ٤١، ٤٢). فختم الأولى بـ ﴿ تُؤْمِنُونَ ﴾؛ لأن مخالفة القرآن لنظم الشعر ظاهرة واضحة، فمن قال إنه شعر كان كافرًا ومعاندًا عنادًا محضًا، فكان من المناسب ختمه بقوله: ﴿ قَلِيلاً مَا تُؤْمِنُونَ ﴾، أما مخالفة القرآن لنظم الكهان فمما يحتاج إلى تدبر وروية، لأن كلا منها نثر، فليست مخالفته له في وضوحها لكل أحد كمخالفة الشعر، ولكنها تظهر بتدبر ما في القرآن من بلاغة رائعة ومعان أنيقة، فحسن لذلك ختمه بقوله: ﴿ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُون ﴾ ".

ومما يجمل إيراده هذا أن تختلف الفاصلتان في موضعين، والمتحدث عنه واحد فيهما، وذلك كقوله تعالى في سورة إبراهيم: ﴿وَآتَاكُمْ مِنْ كُلُّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعَدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَ

<sup>(</sup>١) الإثقان ج٢ ص ٢٠٢.

تُخصُوهَا إِنَّ الإِنْسَانَ لَظُلُومٌ كَفَارِ (ابراميم ٣٤). وقوله تعالى في سورة النحل: ﴿ أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لاَ يَخْصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ (١٨) ﴾ (النحل ١٧، ١٨). والمتأمل يجد سر هذا الاختلاف، أن القرآن راعي مرة موقف الإنسان من نعم اللَّه، فهو ظلوم كفار، وأخرى مقابلة اللَّه سبحانه نكران الجميل والظلم والكفر بالنعم، بالغفران والرحمة، وكان ختام الآية الأولى بما ختمت به، لأنها كانت في معرض صلة الإنسان باللَّه، وكانت الثانية في معرض الحديث عن اللَّه، فناسب ختم الآية بذكر صفاته.

ونظير ذلك قوله سبحانه في سورة الجاثية: ﴿ قُلْ لِلّذِينَ آمَنُوا يَعْفِرُوا لِلّذِينَ لاَ يَرْجُونَ أَيَّامَ اللّهِ لِيَجْزِيَ قَوْمًا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٤) مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا ثُمَّ إِلَى رَبّكُمْ تُرْجَعُون (١٥) ﴾ (الجاثية ١٥٥). كررت هذه الآية في سورة فصلت، وختمت بفاصلة أخرى، إذ قال تعالى: ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَمَا رَبُكُ بِظَلاّمِ لِلْعَبِيدِ ﴾ (نصلت ٢٤). ولعل سر ذلك أن الآية الأولى جاء قبلها حديث عن منكرى البعث، فناسب ختم الآية بالحديث عنه، أما الآية الثانية فناسب ختمها معناها: من جزاء كل بما يستحق؛ ونظير هذا أيضا قوله تعالى: ﴿ إِنَّ اللّهَ لاَ يَفْفِرُ أَنْ يُشْرَكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ فَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِنْمًا عَظِيمًا ﴾ (انساء ٤٨). وقال مرة أخرى في للسورة نفسها: ﴿ إِنَّ اللّهُ لاَ يَعْفِرُ أَنْ يُشْرَكُ بِهِ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِنْمًا عَظِيمًا ﴾ (انساء ٤٨). وقال مرة أخرى في أن الآية السورة نفسها: ﴿ إِنَّ اللّهُ لاَ يَعْفِرُ أَنْ يُشْرَكُ بِهِ وَيَعْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكُ بِاللّهِ فَقَد الْحَرَى إِنْمُ اللّهُ الْعَلَيْمُ اللّهُ الْعَنْمُ اللّهُ الللهُ اللّهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللّهُ عنه اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عنه اللهُ عنه اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عنه اللهُ عنه اللهُ اللهُ

وقد تكون المخالفة لتعديد الأوصاف وإثباتها، حتى تستقر فى النفس، كما فى قوله سبحانه: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴿ (المائدة ٤٤). فقد كررها قائلا: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (المائدة ٤٥). وقال مرة ثالثة: ﴿وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْفَاسِقُونَ ﴾ (المائدة ٤٧). يريد أن يبين أن من لم يحكم بما أنزل اللَّه ساتر لما أنزله اللَّه، ظالم لنفسه، فاسق بهذا الستر.

وقد يتشابه المقامان في الهدف والغاية فتتحد الفاصلة فيهما كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَالَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنْكُمْ تَعَالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ اَمَنُوا لِيَسْتَأْذِنْكُمُ الَّذِينَ مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ وَاللَّذِينَ لَمْ يَبْلُغُوا الْحُلُمَ مِنَ الظّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلاَةِ الْعِشَاءِ ثَلاَثُ مَرَاتٍ مِنْ قَبْلِ صَلاَةِ الْعِشَاءِ ثَلاَتُ مَنَ الظّهِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلاَةِ الْعِشَاءِ ثَلاَتُ عَوْرَاتٍ لِكُمْ لَيْسَ عَلَيْكُمْ وَلاَ عَلَيْهِمْ جُنَاحٌ بَعْدَهُنَّ طَوَاقُونَ عَلَيْكُمْ بَعْضُكُمْ عَلَى بَعْض كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللّهُ لَكُمْ الْآيَاتِ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٥٥) وَإِذَا بَلَغَ الْأَطْفَالُ مِنْكُمُ الْحُلُمَ فَلْيَسْتَأْذِنُوا كَمَا اسْتَأْذَنَ

الَّذِينَ مِنْ قَبِلِهِمْ كَذَلِكَ يُبَيِّنُ اللَّهُ لَكُمْ آيَاتِهِ وَاللَّهُ عَلِيمٌ حَكِيم (٥٩) (النور ٥٥، ٥٩). فالآيتان في الاستئذان، وقد ختمتا بفاصلة متحدة. واتحدت الفاصلة في قوله سبحانه: ﴿ بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيَّةً وَأَحَاطَتْ بِهِ حَطِيتُهُ فَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ (٨١) وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ (٨١) ﴾ (البقرة ٨١، ٨١). للموازنة بين خلودين، أحدهما في الجنة، والآخر في السعير.

وقد تحدث العلماء عما يكون فى الآية مما يشير إلى الفاصلة، ويسمون ذلك تصديرًا وتوشيحا، أما التصدير فأن تكون اللفظة قد تقدمت مادتها فى الآية، ودعوه رد العجز على الصدر، ومثلوا له بقوله تعالى: ﴿أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلاَئِكَةُ يَسْهَدُونَ وَحَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا﴾ (النساء ١٦٦). وقوله تعالى: ﴿هَب لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَة إِنَّكَ أَنْتَ الْوَهَابُ ﴿ (النساء ١٦٦). وقوله تعالى: ﴿هَب لَنَا مِنْ قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَجُرُوا الْوَهَابُ ﴾ (ال عمران ٨). وقوله تعالى: ﴿وَلَقَدِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِنْ قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَجُرُوا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِفُونَ ﴿ (الأنعام ١٠). وقوله تعالى: ﴿ وَقَالَ لَهُمْ مُوسَى وَيَلَكُمْ لا مُنَا اللهِ كَذِبًا فَيُسُحِنَكُمْ بِعَذَابٍ وَقَدْ حَابَ مَن افْتَرَى ﴾ (طه ١١). وقوله تعالى: ﴿ فَقَلْت اللهِ كَذِبًا فَيُسْحِنَكُمْ بِعَذَابٍ وَقَدْ حَابَ مَن افْتَرَى ﴾ (طه ١١). وقوله تعالى: ﴿ فَقَلْتُ اللّهُ كَذِبًا فَيُسْحِنَكُمْ بِعَذَابٍ وَقَدْ حَابَ مَن افْتَرَى ﴾ (طه ١١). وقوله تعالى: ﴿ فَقَلْتُ اللّهُ كَذِبًا فَيُسْحِنَكُمْ بِعَذَابٍ وَقَدْ حَابَ مَن افْتَرَى ﴾ (طه ١١). وقوله تعالى: ﴿ فَقَلْتُ اللّهُ كَذِبًا فَيْسُونَكُمْ إِنَّهُ كَانَ عَفَارًا ﴾ (نص ١٠).

وفى ذلك وشبهه ما يدل على التحام الفاصلة بالآية التحاماً تاماً، يستقر فى النفس وتتقبله أعظم قبول. وحينًا يظن أن الآية تهيئ لفاصلة بعينها، ولكن القرآن يأتى بغيرها، إيثارًا لما هو ألصق بالمعنى، وأشد وفاء بالمراد.

ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ مُوسَى لِقَوْمِهِ إِنَّ اللّهَ يَأْمُرُكُمْ أَنْ تَذْبَحُوا بَقَرَةً قَالُوا أَتَخُذُنَا هُزُوًا قَالَ أَعُودُ بِاللّهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ (البقرة ١٧). فربما وقع فى النفس أن الفاصلة ترتبط بالاستهزاء، وتتصل به، ولكنها جاءت تبروًا من الجهل. وفى ذلك إشارة إلى أن الاستهزاء بالناس جهل وسفه، لا يليق أن يصدر من عاقل ذى خلق أما ما سموه توشيحًا، فهو أن يكون معنى الآية مشيرًا إلى هذه الفاصلة، ومثلوا له بقوله تعالى: ﴿إِنَّ اللّهَ اصْطَفَى آدَمَ وَنُوحًا وَآلَ إِبْرَاهِيمَ وَآلَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِينَ ﴾ (آل عمران ٢٣). فإن الاصطفاء يكون من الجنس، وجنس هو لاء المصطفين، هو العالمون، ويقوله تعالى: ﴿ وَآيَةٌ لَهُمُ اللّهِ لُ نَسْلَخُ مِنْهُ النّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ ﴾ (يس ٢٧). هذه الفواصل لها قيمتها في إتمام المعنى، وهي مرتبطة \_ كما رأينا \_ بآياتها هذه الفواصل لها قيمتها في إتمام المعنى، وهي مرتبطة \_ كما رأينا \_ بآياتها تمام الارتباط، ولها أثرها الموسيقي في نظم الكلام، ولهذه الموسيقية أثرها في نظم الآك

ما يجعل هذه المناسبة أمرًا مرعيًّا، وتجد بعض ذلك في كتاب الإتقان (١٠)، ومن ذلك إيثار أغرب اللفظين نحو ﴿ قِلْمَةٌ ضِيرَى ﴾ وقد أحسن ابن الأثير توجيه هذه اللفظة إذ قال (١٠)؛ «إنها في موضعها لا يسد غيرها مسدها؛ ألا ترى أن السورة كلها .. التي هي سورة النجم .. مجموعة على حرف الياء فقال تعالى: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى (١) مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى (٢) ﴾ (النجم ١، ٢). وكذلك إلى آخر السورة. فلما ذكر الأصنام وقسمة الأولاد، وما كان يزعمه الكفار، قال: ﴿ أَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الأنثى (٢١) تِلْكَ إِذًا قِسْمَةٌ ضِيرَى (٢٢) ﴾ (النجم ٢٠، ٢٢). فجاءت اللفظة على الحرف المسجوع الذي جاءت السورة جميعها عليه، وغيرها لا يسد مسدها في مكانها.

وإذا نزلنا معك أيها المعاند على ما تريد قلنا: إن غير هذه اللفظة أحسن منها، ولكنها في هذا الموضع لا ترد ملائمة لأخواتها، ولا مناسبة؛ لأنها تكون خارجة عن حروف السورة، وسأبين ذلك فأقول: إذا جئنا بلفظة في معنى هذه اللفظة، قلنا: (قسمة جائرة أو ظالمة) ولاشك أن (جائرة، أو ظالمة) أحسن من ﴿ضيرى ﴾، إلا أنا إذا نظمنا الكلام، فقلنا: «ألكم الذكر وله الأنثى، تلك إذا قسمة جائرة، لم يكن النظم كالنظم الأول، وصار الكلام كالشيء المعوز، الذي يحتاج إلى تمام، وهذا لا يخفى على من له ذوق ومعرفة بنظم الكلام»، هذا وإن غرابة هذه اللفظة من أشد الأشياء ملاءمة لغرابة هذه القسمة.

وقد يستد التقارب الموسيقى فى الفواصل، حتى تتحد الفاصلتان فى الوزن والقافية، كما فى قوله تعالى: ﴿فِيهَا سُرُرٌ مَرْفُوعَةٌ (١٣) وَأَكُوابٌ مَوضُوعَة (١٤) ﴾ (الغاشية ١٠، ١٤). وقوله: ﴿إِنَّ إِلَيْنَا إِيَابَهُمْ (٢٥) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا حِسَابَهُم (٢٦) ﴾ (الغاشية ٢٠، ٢٠). وقوله: ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيم (١٣) وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَحِيم ﴾ (الانفطار ١٠، ١٤). وقد تختلفان فى الوزن، ولكنهما تتقاربان فى حروف السجع، كقوله تعالى: ﴿مَا لَكُمْ لاَ تَرْجُونَ لِلّهِ وَقَارًا (١٣) وَقَدْ حُلَقَكُمْ أَطْوَارًا (١٤) ﴾ (نرح ١٠، ١٤). وقد تتساوى الفاصلتان فى الوزن دون التقفية، كقوله تعالى: ﴿وَنَمَارِقُ مَصْفُوفَةٌ (١٥) وَزَرَابِيُ مَبْعُرُقُهُ (١٦) ﴾ (العاشية ١٠١٥). وقوله: ﴿وَ آتَنْنَاهُمَا الْكِتَابَ الْمُسْتَقِيمَ (١١٨) ﴾ (الصافات

وقد تختلفان وزنا وقافية، ولكنهما تتقاربان، كقوله تعالى: ﴿الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٣) مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ(٤) ﴾(الفائمة ٣،٤). وقوله: ﴿ق وَالْقُرْآنِ الْمَحِيدِ (١) بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمُ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيب(٢)﴾ (ق ١،٢).

ويسمى العلماء الفواصل المتفقة في الحرف الأخير متماثلة، وما عداها

<sup>(</sup>۱) ج۲ ص ۹۹. (۲) المثل السائر ص۲۲.

متقاربة، ولا تخرج الفواصل عن هذين النوعين أبدًا، وقد تنتهى السورة بفاصلة منفردة تكون كالمقطع الأخير، كقوله تعالى فى ختام سورة الضحى: ﴿فَأَمَّا الْبَيْمِ فَلاَ تَفْهَرْ (٩) وَأَمَّا السِّيمَ فَلاَ تَفْهَرْ (٩) وَأَمَّا السِّيمَةِ رَبِّكَ فَحَدَّثْ (١١)﴾ (الضحى ٩ ـ ١١).

وقد تتفق الفاصلتان لا فى الحرف الأخير فحسب، ولكن فى حرف قبله، أو أكثر، من غير أن يكون فى ذلك كلفة ولا قلق، بل سلاسة ولين وجمال، مثال التزام حرف قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ صَدْرَكَ (١) وَوَضَغْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ (٢) الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ (١) وَرَفَعْنَا عَنْكَ وِزْرَكَ (٢) الَّذِي أَنْقَضَ ظَهْرَكَ (٣) وَرَفَعْنَا لَكَ ذِكْرَكَ (٤) ﴾ (الشرح ١-٤). وقوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الْيَسِمَ فَلاَ تَقْهَرْ (٩) وَأَمَّا السَّائِلَ فَلاَ تَنْهَرُ ﴾ (الضحى ١٠٠٩). وقوله تعالى: ﴿ فَلاَ أَقْسِمُ بِالْحُنْسِ (١٥) الجَوَّارِ النَّنْ اللهُ ال

ومثال ما اتفقا في حرفين، قوله تعالى: ﴿وَالطُورِ (١) وَكِتَابِ مَسْطُورٍ (٢)﴾ (الطود ١، ٢). وقوله وقوله تعالى ﴿ مَا أَنْتَ بِغِمَةِ رَبِّكَ بِمَجْنُونِ (٢) وَإِنَّ لَكَ لَأَجْرًا غَيْرَ مَمْنُونَ (٣)﴾ (القلم ٢، ٣). وقوله تعالى ﴿ كَلَّ إِذَا بَلَغَتِ التَّرَاقِيَ (٢٦) وَقِيلَ مَنْ رَاقٍ (٢٧) وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ (٢٨)﴾. (القيامة ٢٦ - ٢٨). ومثال التزام ثلاثة أحرف قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ اتَقَوْا إِذَا مَسَّهُمْ طَائِفٌ مِنَ الشَّيْطَانِ تَذَكَّرُوا فَإِذَا هُمْ مُبْصِرُونَ (٢٠١) وَإِحْوَانُهُمْ يَمُدُونَهُمْ فِي الْغَيِّ ثُمَّ لاَ يَقْصِرُونَ (٢٠١)﴾ (الأعراف ٢٠٠٠).

رأنت ترى في كل ما التزم فيه حرف أو أكثر أنه طبيعي لا تكلف فيه.

هذا وإذا كانت الفاصلة في الآية كالقافية في الشعر، فقد رأينا فيما سبق بعض ما تختلف فيه الفاصلة عن القافية، حينما تتقارب الفواصل ولا تتماثل، كما أنه من المعيب في الشعر أن تتكرر القافية، قبل سبعة أبيات، وليس ذلك بعيب في الفاصلة. قال تعالى: ﴿وَقَالُوا اتَّحَذَ الرُّحْمَنُ وَلَدًا (٨٨) لَقَدْ جِئتُمْ شَيْئًا إِذًا (٩٨) تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَتَفَطُرُنَ مِنهُ وَتَنشَقُ الأَرْضُ وَتَخرُ الْجِبَالُ هَدًا (٩٠) أَنْ دَعَوْا لِلرَّحْمَنِ وَلَدًا (٩١)﴾ (مريم ٨٨- ٩١).

## الفسريسب

نقصد بالغريب ما قل دورانه على الألسنة، فلم يستعمله الخطباء ولا الشعراء استعمال غيره من الألفاظ، ويحوى القرآن الكريم عددًا منه، فكان العرب في عصر نزول القرآن، يمضون إلى كبار الصحابة، يسألونهم عن معانى هذه الألفاظ الغريبة، فيجيبونهم ويقربون لهم هذه المعانى، مستشهدين بأبيات الشعر، والواقع أن قدرة الصحابة على فهم نصوص القرآن لم تكن في درجة واحدة: (۱) الكراكب السيارة.

فكان منهم المثقف ثقافة أدبية ممتازة، ولم يكن ما نسميه الآن غريبًا، بغريب عند هؤلاء الذين تحداهم القرآن، فلم يكن استخدامه حينئذ معيبًا ولا مستكرهًا، ومثال ذلك استعمال عباقرة الشعراء ألفاظا يعرفها جمهور المتأدبين، ويتذوقون جمالها، وإن كانت غير دائرة على ألسنة العامة، فلا يعاب الشاعر على هذا الاستخدام، ولا ينقص ذلك من قدر كلامه، بل يضع أدبه في مستوى الأدب الرفيع، الذي هدره وتدرك قيمته الصفوة الممتازة من الأدباء.

ومما يدل على أن القرآن يؤثر رفعة الأسلوب أنه يفضل أحيانا كلمة أدبية، على أخرى شائعة عامية، فتراه يستخدم ﴿إِلْحَافَا﴾ في قوله تعالى: ﴿يخسَبُهُمُ الْجَاهِلُ أَغْنِياءَ مِنَ التَّعَفُّفِ تَعْرِفُهُمْ بِسِيمَاهُمْ لا يَسْأَلُونَ النَّاسَ إِلْحَافاً﴾ (البقرة ٢٧٣). مكان «إلحاحا» وربما كان لتكرير الحاءين في الكلمة أثر في الإعراض عنها، وليس ذلك بعجيب على كتاب نزل، ليتحدى أبلغ البلغاء، مستخدما أجمل وأرقى ما يعرفونه من الألفاظ.

وينبغى أن نقرر أن ما نسميه اليوم غريب القرآن، قد برئ من الثقل على اللسان، والكراهة على السمع، والقرآن الكريم لا يستخدم هذا النوع من الألفاظ إلا قليلا، وليس كل ما ذكره المؤلفون في القرآن مما يندرج في هذا النوع، بل يضعون فيه كل ما يرتفع قليلا عن مستوى العام الشائع، فتجد السجستاني مثلا يعد منه كلمات «انفصام، وإسرافا، وادرءوا، وإعصار» ("، وليس ذلك بغريب.

أما ما نعده اليوم غريبًا فعدد محدود من الكلمات، مثل ﴿فَضَبّا ﴾ و ﴿أَبّا ﴾ فى قوله تعالى: ﴿أَنَّا صَبّبُنَا الْمَاءَ صَبّا (٢٥) ثُمّ شَقَفْنا الأَرْضَ شَقًا (٢٦) فَأَنْتَنَا فِيهَا حَبًّا (٢٧) وَعِنبًا وَفَاكِهَةً وَأَبّا (٢٨) وَزَيْتُونًا وَنَحُلاً (٢٩) وَحَدَائِقَ عُلْبًا (٣٠) وَفَاكِهَةً وَأَبّا (٣١) ﴾ (عبس ٢٥-٣١). والقضب: القث، والأب ما ترعاه الأنعام، ويقال: الأب للبهائم كالفاكهة للناس (١٠) وقد جاءت الكلمتان فاصلتين محافظتين أقوى محافظة على النغم الموسيقى، كما أن الكلمة الثانية استخدمت في معناها الدقيق.

وعلى هذا الوجه جاءت ﴿إِدًّا﴾ في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ جِئْتُمْ شَيًّا إِذَا﴾(مريم ٨٩). بمعنى الأمر العظيم.

وقد يكون ما يحيط بالكلمة دالا على معناها، كما نجد ذلك فى «أزكِس» فى قوله تعالى: ﴿كُلُمَا رُدُوا إِلَى الْفِئنَةِ أَزْكِسُوا فِيهَا﴾(النساء ٩١). وفى ﴿أَكِنَهُ ﴾ فى قوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَا عَلَى قَلُوبِهِمْ أَكِنَهُ أَنْ يَفْقَهُوهُ وَفِي آذَا نِهِمْ وَقْرًا ﴾(الأنعام ٢٥). و﴿أَمْتًا ﴾ بمعنى ارتفاعا وهبوطا(") من قوله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبّي نَسْفًا (٥٠١) فَيَذَرُهَا قَاعًا

<sup>(</sup>١) غريب القرآن ص٣٦ و٣٧. (٢) المرجع السابق ص٨٨ و١٨٠.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص١٧.

صَفْصَفاً (١٠١) لاَ تَرَى فِيهَا عِوَجَا وَلاَ أَفْتَا(١٠١) (طه ١٠٠-١٠). و (أَنْتَا) بمعنى نقصنا، من قوله تعالى: ﴿ وَمَا أَنْتَاهُمْ مِنْ عَمَلِهِمْ مِنْ شَيْءٍ كُلُّ امْرِئٍ بِمَا كَسَبَ رَهِينٌ (الطور٢١). ويكاد يكون هذا الأمر مبدأ عاما في معظم ما نسميه اليوم بالغريب، فهو مع قلته يحاط بما يشير إلى معناه، وقد يتولى القرآن نفسه تفسير ما يرد من تلك الألفاظ، ويكون ذلك في موضع الترهيب والزجر، أو الوعد بالخير، فيكون النطق بهذه الكلمة الغريبة، مثيرًا في نفس سامعها السوال عنها، والتنبه القوى لمعناها، حتى إذا جاء هذا المعنى استقر في النفس، فملأها خوفا، أو غمرها بالبهجة والحبور، ومن أمثلة ذلك قوله تعالى: ﴿ مَا أَذْرَاكَ مَا سَقَرُ (٢٧) لاَ تُبْتِي وَلاَ تَذُرُ (٢٨) لَوَّاحَةٌ لِلْبَنْنِ ذلك قوله تعالى: ﴿ كَلاَ إِلاَّ مَلاَ يَكُمُ وَمَا جَعَلْنَا عِدَّتُهُمْ إِلاَّ فِنْتَهُ لِلْبَيْنَ (١٠) كَفَوابُ أَنْ وَمَا لَذَيْنَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْمِ كَفُرُوا (٢١) ﴾ (المعنفين ٧١- ٢١). وقوله تعالى: ﴿ كَلاً إِنْ كِتَابَ الفُجَّارِ لَفي سِجِينَ (٧) وَمَا أَذْرَاكَ مَا سَحُينٌ (١٠) الذَينَ يُكذَّبُونَ بِيَوْمِ مَا اللّهُ اللّهُ وَلاَ تَذُورُ (١٢) الذَينَ يُكذَّبُونَ بِيَوْمِ مَا أَذْرَاكَ مَا عَلَيْنَ (١٠) الذَينَ يُكذَّبُونَ بِيَوْمِ اللّهُ مَا الْمُقَرَّونَ (١٢) ﴿ المَافِينَ (١٠) الْذَينَ يُكذَّبُونَ بِيَوْمُ وَمَا أَذْرَاكَ مَا عِلُيُنَ (١٠) الْذَينَ يُكذَّبُونَ بِيَوْمِ وَمَا أَذْرَاكَ مَا عِلُيُونَ (١٩) كَتَابُ مَرْقُومٌ (٢٠) يَشْهَدُهُ الْمُقَرَّبُونَ (١١) ﴾ (المطنفين ٧- ١١). ومثله قوله سبحانه: ﴿ كَلاً إِنْ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلَيْنَ (١٠) المَافَنِينَ ١٥٠) ﴿ (المطنفين ١٥٠) ومثله قوله سبحانه: ﴿ كَلا إِنْ كِتَابَ الأَبْرَارِ لَفِي عِلْيُنَ (١٥) ومثله قوله سبحانه: ﴿ كَلا أَنْ كَتَابَ الأَبْرَارِ لَقِي عِلْيُنَ (١٠) ومثله قوله سبحانه: ﴿ كَلا أَنْ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا الْمُقَرَّقُومُ (١٤) ﴾ (المطنفين ١٥٠) . ومثله قوله سبحانه: ﴿ كَالاً اللّهُ وَلا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ عَلَيْنَ وَالْمُولُولُولُولُولُولُهُ اللّهُ وَلَا كَاللّهُ وَلَا اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَلِهُ اللّهُ الللّهُ وَلِهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ولعل من وجوه بلاغة استخدام هذه الألفاظ الأدبية التى لم تشع على الألسنة إلا قليلا، ما نراه من اختيار ما حسن وقعه على الأذن، وجريه على اللسان منها، ثم فى وضعه حيث لا يغنى غيره من الألفاظ غناءه، لتناسب موسيقاه، أو لأنه يؤدى المعنى الدقيق دون سواه، وفى ذلك من براعة الاستعمال ما لا نجده فى الألفاظ المستعملة الشائعة.

وإذا أردت أن تعرف ما عده العلماء من غريب القرآن، فارجع إلى مؤلف السجستانى، وإلى كتاب الإتقان (ج١ ص١٠٥) وفيهما تفسير هذا الغريب، وفي الإتقان أبيات الشعر، التي استشهد بها على معانى ما ورد في القرآن من هذه الألفاظ.

### المعسرب

واستخدم القرآن ألفاظًا تكلمت بها العرب، وأدخلتها في لغتها، وإن كانت في أصلها ليست من اللغة العربية، وقد صقلتها العرب بألسنتها، وشذبتها، وربما تكون قد غيرت بعض حروفها، أو أسقطت بعضها، وإذا أدخلت العرب هذه الألفاظ، استغنت بها غالبًا عن أن تضع ألفاظًا في معناها.

ومن هذه الكلمات المعربة التى استخدمها القرآن، وهي فى جملتها طائفة قليلة، كلمة ﴿إبريق﴾(١) فى قوله تعالى: ﴿يطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانَ مُحَلَّدُونَ (١٧) بِأَكُوابِ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسِ مِنْ مَعِينَ (١٨)﴾(الواقعة ١٧-١٨). وكلمات ﴿إِسْتَبْرَقَ﴾، و﴿زَنْجَبِلاً﴾، و﴿إِسْتَبْرَقَ﴾، و﴿زَنْجَبِلاً﴾، و﴿إسْنَدُسُ﴾، و﴿سُندُسُ﴾، و﴿سُندُسُ وَاللهُ سبحانه: ﴿وَيُسْقَوْنَ فِيهَا كَأْسًا كَانَ مِزَاجُهَا

<sup>(</sup>١) المعرب للجراليقي ص٢٣. (٢) المرجع السابق ص١٥ و١٧٤ و١٧٧ و١٨٩ على التوالي.

زَنْجَبِيلاً (١٧) عَيْنًا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً (١٨) وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُحَلَّدُونَ إِذَا رَأَيْتَهُمْ حَسِبْتَهُمْ لَوْلُوًّا مَتْثُورًا (١٩) وَإِذَا رَأَيْتَ ثُمَّ رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلْكًا كَبِيرًا (٢٠) عَالِيَهُمْ ثِيَابُ مُنْدُس حْضُرٌ وَإِسْتَبْرَقٌ وَحُلُوا أَسَاوِرَ مِنْ فِصَّةٍ وَسَقَاهُمْ رَبُّهُمْ شَرَابًا طَهُورًا(٢١)﴾(الإنسان ١٧- ٢١). و ﴿ كَافُورِ ﴾ "، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الْأَبْرَارَ يَشْرَبُونَ مِنْ كَأْس كَانَ مِزَاجُهَا كَافُورًا ﴾ (الإنسان ه). و﴿ الْفِرْدَوْسِ﴾ " في قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَانَتْ لَهُمْ جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلاً﴾(الكهف ١٠٧). و﴿التَّنُورُ﴾(٣) في الآيـة: ﴿حَتَّى إِذَا جَاءَ أَمْرُنَا وَفَارَ التُّنُورُ قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ وَأَهْلَكَ إِلاَّ مَنْ سَبَقَ عَلَيْهِ الْقَوْلُ وَمَنْ آمَنَ وَمَا آمَنَ مَعَهُ إِلاًّ قَلِيل﴾ (مود ٤٠)، و ﴿ دِينَارِ﴾ (١٠)، في قوله تعالى: ﴿ وَمِن أَهْلِ الْكِتَابِ مَنْ إِنْ تَأْمَنُهُ بِقِنْطَار يُؤدِّهِ إِلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ إِنْ تُأْمَنَّهُ بِدِينَارِ لاَ يُؤذِّهِ إِلَيْكَ إِلاًّ مَا دُمْتُ عَلَيْهِ قَائِمًا﴾[آل عمران ٧٠]. و﴿ دَرَاهِم ﴾، في قبوله: ﴿ وَتُسَرُّوهُ بِئَمَن بَحْس دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ وَكَانُوا فِيهِ مِنَ الزَّاهِدِينَ﴾(يوسف ٢٠). و﴿سِجْيل﴾" في الآية الكريمَّة: ﴿ وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ٣١) تَزْمِيهِمْ بِحِجَارَةٍ مِنْ سِجِيل (٤) ﴾ (الفيل ٢.٤). و ﴿ سُرَادِق ﴾ (١)، في قوله سبحًانه: ﴿ إِنَّا أَعْتَدْنَا لِلظَّالِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِقُهَا ﴾ (الكهف ٢٩). و ﴿ الْقِسْطَاس ﴾ (٧) في قوله تعالى: ﴿ وَأُوفُوا الْكَيْلَ إِذَا كِلْتُمْ وَزُنُوا بِالْقِسْطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ ﴿ (الإسراء ٢٠). ﴿ وَالْمَجُوسَ ﴾ (٨)، في قول م تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّائِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَسْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةَ ﴾ (الحج ١٧). وغير ذلك وقد أحصى كتاب الإتقان (١) هذه الكلمات المعربة، ولكنه عد فيها ما ليس منها، متبعًا في ذلك بعض الآراء، مثل كلمة سيد، وابلعي، وأواب، وتحت، وغير ذلك، وربما اتفقت العربية وغيرها من اللغات السامية، في بعض الكلمات؛ لأنها جميعها من أصل واحد وحينئذ لا يقال إن اللغة العربية قد أخذتها عن غيرها من اللغات السامية.

وليس استخدام هذه الألفاظ المعربة بمخرج القرآن عن أن يكون بلسان عربي مبين، فقد ارتضى العرب هذه الألفاظ، واستخدموها فى لغتهم، وارتضوها بين كلماتهم، وقد نزل القرآن بما ألف العرب استعماله، ليدركوا معناه، فليس غريبًا أن يتخذ من تلك الأدوات المعربة، أدوات له يؤدى بها أغراضه، ومعانيه.

ووجه البلاغة في إيثارها، أنها تؤدى معانيها الدقيقة في عبارة موجزة، فإن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص٢٨٥. (٢) المرجع السابق ص٢٧٠. (٢) المرجع السابق ص٨٤.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق ص١٣٩. (٥) المرجع السابق ض١٨١. (١) المرجع السابق ص٢٠٠٠.

<sup>(</sup>٧) المرجع السابق ص٢٥١.

<sup>(</sup>٨) المرجع السابق ص ٢٣٠ والقاموس مادة مجوس. (٩) ج١ ص ١٣٨.

العرب لم تضع لفظًا تدل به على معنى ما عربته، فلم تعد ثمة وسيلة للتعبير عنه، سوى اختيار اللفظ المعرب، أو الإتيان بأكثر من كلمة لأداء معناه، فإذا أريد مثلا الاستغناء عن كلمة استبرق، احتيج إلى كلمتين أو أكثر، فقيل الديباج الثخين، ومادامت الكلمة المعربة خفيفة على اللسان، فهى أولى من الكلمتين، وهى متعينة حين لم يضع العرب بدلاً منها.

# السزائسك

أحصى النحاة ما ورد في القرآن الكريم من كلمات زائدة، وحصروها في خمسة عشر لفظًا: هي ﴿إِذَ﴾، في قوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلاَئِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ في الأرْضِ حْلِيفَةً قَالُوا أَتَجْعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدَّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدَّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة ٣٠). وإذا في قوله تعالى: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَّت ﴾ (الانشقاق ١). أي انشقت السماء كما قال: ﴿ اقْتَرَبَتِ السَّاعَةِ ﴾ (القمر ١). وإلى، في قوله تعالى: ﴿ رَبُّنَا إِنِّي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِّيِّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ الْمُحَرَّمِ رَبَّنَا لِيُقِيمُوا الصَّلاَةَ فَاجْعَلْ أَفْتِدَةً مِنَ النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَازْزُقْهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَّهُمْ يَشْكُرُون﴾(ابراميم ٣٧). في روايـة من قرأ تهوى، بفتح الواو. وأم، في قوله تعالى: ﴿ وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَخْرِي مِنْ تَخْتِي أَفَلاَ تُبْصِرُونَ (١٥) أَمْ أَنَا حَيْرٌ مِنْ هَذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ وَلاَ يَكَادُ يُبِينُ (٢٥) ﴾ (الزعرف ٥١. ٥١). والتقدير: «أفلا تبصرون؟! أنا خير» وإن في قوله تعالى: ﴿ وَلَقَد مَكَّناهُمْ فِيمَا إِنْ مَكَّنَّاكُمْ فِيهِ وَجَعَلْنَا لَهُمْ سَمْعًا وَأَبْصَارًا وَأَفْتِدَةً فَمَا أَغْنَى عَنْهُمْ سَمْعُهُمْ وَلاَ أَبْصَارُهُمْ وَلاَ أَفْتِدَتُهُمْ مِنْ شَيْءٍ﴾(الأحقاف ٢٦). وأن، في قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا أَنْ جَاءَتْ رُسُلُنَا لُوطًا مِي، بِهِمْ وَضَاقَ بِهِمْ ذَرْعًا﴾ (العنكبوت ٣٣). وقوله تعالى: ﴿فَلَمَّا أَنْ جَاءَ الْبَشِيرُ أَلْقَاهُ عَلَى وَجْهِهِ فَازْتَدَّ بَصِيرًا قَالَ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ إِنِّي أَعْلَمُ مِنَ اللَّهِ مَا لا تَعْلَمُون ﴿ (يوسف ٩٦). وقوله سبحانه: ﴿ وَمَا لَنَا أَلاَّ نُقَاتِلَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَقَدْ أُحْرِجْنَا مِنْ دِيَارِنَا ﴾ (البقرة ٢٤٦). وقوله تعالى: ﴿ وَمَا لَنَا أَلَا نَتُوكُلَ عَلَى اللَّهِ وَقَدْ هَدَانًا سُبُلَنا﴾ (ابراميم ١٧). و(الباء) في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُلقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهْلَكَةَ ﴾ (البقرة ١٩٥٠). ﴿ وَهُزَي إِلَيْكِ بِجِدْ عِ النَّحْلَةِ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًا﴾ (مريم ٢٥). ﴿ فَلْيَمْدُدُ بِسَبَ إِلَى السَّمَاءِ ثُمَّ لَيَقْطَعْ فَلْيَنْظُرْ هَلْ يُذْهِبَنَّ كَيْدُهُ مَا يَغِيظ ﴾ (الميه ١٥). ﴿ وَمَنْ يُرِدْ فِيهِ بِإِلْحَادٍ مِظْلُم نُذِقْهُ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (الحج ٢٥). ﴿ فَسَتُبْصِرُ وَيُبْصِرُونَ (٥) بِأَيْكُمُ

الْمَفْتُون (٦)﴾ (القلم ه. ٦). ﴿ وَالَّذِينَ كَسَبُوا السَّيَّاتِ جَزَاءُ مَيَّةٍ بِمِثْلِهَا ﴾ (يونس ٢٧). ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ﴾(البقرة ٢٢٨). و(الفاء)، في قوله سبحانه: ﴿هَذَا وَإِنَّ لِلطَّاغِينَ لَشْرُ مَآبِ (٥٥) جَهَنَّمَ يَصْلُونَهَا فَبِئُسَ الْمِهَادُ (٦٥) هَذَا فَلْيَدُوفُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ (٧٥) (ص٥٥-٥٧). وفي، من قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ أَرْكَبُوا فِيهَا بِاسْمِ اللَّهِ مَجْرَاهَا وَمُرْسَاهَا ﴾ (مود ٤١). و(الكاف)، في الآية الكريمة: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ وَهُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرِ﴾ (الشورى ١١). و(اللام)، في قوله تعالى: ﴿ قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ رَدِنَ لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُون ﴾ (النمل ٧٧). ﴿ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ (المؤمنين ٣٦). ولا، في قوله تعالى: ﴿ مَا مَنَعَكَ أَلَا تَسْجُدَ إِذْ أَمْرَتُك ﴾ (الأعراف ١٢). ﴿ قَالَ يَا هَارُونُ مَا مَنَعَكَ إِذْ رَأَيْتَهُمْ ضَلُّوا (٩٢) أَلا تَتَبِعَنِ أَفَعَصَيْتَ أَمْرِي (٩٣)﴾ (ط ٩٢، ٩٢). وقوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اتَّقُوا اللَّهَ وَآمِنُوا برَسُولِهِ يُؤْتِكُمْ كِفْلَيْنَ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيَجْعَلَ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ وَيَغْفِرْ لَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٢٨) لِئَلاًّ يَعْلَمَ أَهْلُ الْكِتَابِ أَلاَّ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِنْ فَصْلِ اللَّهِ وَأَنَّ الْفَصْلَ بِيَدِ اللَّهِ يُؤتِيهِ مَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو الْفَصْلَ الْعَظِيمِ (٢٩)﴾(العديد ٢٨، ٢٨). وقوله تعالى: ﴿لاَّ أَقْسِمُ بِيَّوْمِ الْقِيَامَةَ﴾(القيامة). وما على شاكلته من الآيات، وقوله سبحانه: ﴿ فَلاَ وَرَبُّكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمُّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَصَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴿ (النساء ٦٠). وقوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوا أَثُلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُمْ أَلاَّ تُشْرِكُوا بِهِ شَيْئًا وَبِالْوَالِدَيْنِ إِحْسَانًا وَلاَ تَفْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ مِنْ إِمْلاَقٍ نَحْنُ نَرَزُقُكُمْ وَإِيَّاهُمْ وَلاَ تَقْرَبُوا الْفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقُّ ذَلِكُمْ وَصَّاكُمْ بِهِ لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُون﴾ (الأنعام ١٥١). وقوله تعالى: ﴿وَأَقْسَمُوا بِاللَّهِ جَهْدَ أَيْمَانِهِمْ لَئِنْ جَاءَتُهُمْ آيَةً لَيُوْمِئِنَّ بِهَا قُلْ إِنْمَا الآيَاتُ عِنْدَ اللَّهِ وَمَا يُشْعِرُكُمْ أَنُهَا إِذَا جَاءَتُ لاَ يُؤْمِنُونَ﴾ (الأنعام ١٠٩). وقوله سبحانه: ﴿ وَحَرَامٌ عَلَى قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا أَنَّهُمْ لا يَرْجِعُونَ ﴾ (الأنبياءه٩). وقوله سبحانه: ﴿ مَا كَانَ لِبَشْرِ أَنْ يُؤْتِيَهُ اللَّهُ الْكِتَابَ وَالْحُكُمَ وَالنَّبُّوةَ ثُمَّ يَقُولَ لِلنَّاسِ كُونُوا عِبَادًا لِي مِن دُونِ اللَّهِ وَلَكِن كُونُوا رَبَّانِيِّنَ بِمَا كُنتُمْ تُعَلِّمُونَ الْكِتَابَ وَبِمَا كُنتُمْ تَدْرُسُونَ (٧٩) وَلاَ يَأْمُرَكُمْ أَنْ تَتَخِذُوا الْمَلاَئِكَةَ وَالنَّبِيِّنَ أَرْبَابًا(٨٠)﴾(ال عمران ٧٩، ٨٠). وهـا، في قوله سبحانه: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَّو كُنْتَ فَظًّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لا نَفَصُوا مِن حَوْلِك﴾(آل عمران ١٥٩)، و﴿فَبِمَا نَقْضِهِمْ مِثَاقَهُمْ وَكُفْرِهِمْ بِآيَاتِ اللَّه﴾(النساء ١٥٥). وقوله سبحانه: ﴿مِمَّا حَطِيئَاتِهِمْ أَغْرِقُوا فَأَدْخِلُوا نَارًا﴾(نوح ٢٥). ومن، في قوله تعالى: ﴿وَلَقَدْ جَاءَكَ مِنْ نَبُّ الْمُرْسَلِينَ﴾ (الأنعام ٣٤). و(الواو)، في قوله تعالى: ﴿وَسِيقَ الَّذِينَ اتَّقُوا رَبُّهُم إِلَى الْجَنَّةِ زُمَرًا حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا وَفُتِحَتْ أَبْوَابُهَا وَقَالَ لَهُمْ حَزَنَتُهَا سَلاَّمٌ عَلَيْكُمْ طِبْهُمْ فَالْحُلُوهَا

حَالِدِين﴾(الزمر ٧٣). وقوله سبحانه وتعالى: ﴿فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَيِنِ (١٠٣) وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٤) قَدْصَدُفْتَ الرُّوْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي المُحْسِنِين(١٠٥)﴾ (الصافات ١٠٣\_ ١٠٠).

ذلك ما أحصاه النحويون من حروف، قالوا: إنها زائدة وردت في القرآن، يعنون بزيادتها أنهم لا يستطيعون لها توجيها إعرابيًا، وإن كانوا يجدونها قد أدت معانى، لا تستفاد من الجملة إذا هي حذفت، وسنقف عند كل آية نتبين فيها ما زيد وسر زيادته.

أما زيادة إذ فى الآية الأولى فمما لم يرتضه ابن هشام فى مغنيه<sup>(۱)</sup>، وقال صاحب الكشاف<sup>(۱)</sup>؛ إذ منصوبة بإضمار اذكر، ويجوز أن ينتصب بقالوا، وعليه، فليست إذ بزائدة.

وكذلك لم يرتض (٢) زيادة إذا في الآية السابقة بل رآها شرطية حذف جوابها، لتذهب النفس في تقديره كل مذهب، أو اكتفاء بما علم في مثلها من سورتي التكوير والانفطار، ففي كلتا السورتين قد ذكر جواب إذا، فقيل في سورة التكوير في الجواب: ﴿عَلِمَتْ نَفْنٌ مَا أَخْضَرَت﴾ (التكوير ١٤)، وقيل في سورة الانفطار: ﴿عَلِمَتْ نَفْنٌ مَا أَخْصَرَت﴾ (التكوير ١٤)، وقيل في سورة الانفطار: ﴿عَلِمَتْ نَفْنٌ مَا أَخْصَرَتُ ﴾ (الانفطاره).

وقيل فى توجيه آية (إلى): إن تهوى بفتح الواو قد ضمنت معنى تميل<sup>(1)</sup>، وهو يتعدى بإلى فليست على ذلك بزائدة. وأم فى آيتها ليست زائدة كذلك، بل هى منقطعة بمعنى بل، وتفيد الإضراب الانتقالى، وليست إن فى آيتها زائدة، بل نافية والمعنى ولقد مكناهم، فى أمور لم نمكنكم فيها، والمجىء بإن هنا أفضل من المجىء بما، حذرا من التكرير اللفظى.

أما أن في الآيتين الأوليين فزائدة، جيء بها مؤذنة بتراخي حدوث الفعلين بعدها في الزمن، تراخيا عبر عنه القرآن بهذه اللفظة، ولو أن الفعل كان على الفور لاتصل الفعل بلما من غير فاصل بينهما. وأما في الآيتين الأخيرتين، فأن غير زائدة فيهما، والمعنى أي داع لنا في ترك القتال في سبيل الله، وفي ألا نتوكل على الله، وقد هدانا سبلنا.

والباء ليست زائدة فى الآية الأولى، فمعناها: ﴿وَلاَ تُلْقُوا بِأَيْدِيكُمْ إِلَى التَّهُلُكَةِ ﴾، أى: لا تكونوا سببًا فى هلاك أنفسكم بأفعالكم. أما فى الآية الثانية فقد ضمن هُرُى ﴾ معنى أمسكى هازة، فجىء بالباء مصورة لمريم، ممسكة بجذع النخلة،

<sup>(</sup>۱) ج ۱ ص ۱۳۶.

<sup>(</sup>٤) مغنى اللباب ج١ ص ١٢٢.

<sup>(</sup>۲) ج۲ ص ۹۳۵.

تهزها، مبعدة هذا الجذع حينًا، ومقربة له إليها حينًا آخر. وأما الباء في (بسبب) فعلى تضمين يمدد معنى يتصل، إذ ليس المراد مطلق مد سبب إلى السماء، بل الهدف أن يعلق المغيظ نفسه بهذا السبب، فساغ لذلك هذا التضمين ودلت الباء عليه.

وليست الباء في (بإلحاد) داخلة على المفعول به بل هو محذوف، والجار والمجرور حال من فاعل يرد، كشأن الجار والمجرور بعده، والمعنى ومن يرد فيه مرادًا ما، عادلاً عن القصد، ظالما، والإلحاد العدول عن القصد<sup>(۱)</sup> فالباء للمصاحبة لا زائدة.

وليس من الضروري جعل الباء زائدة في ﴿بأيكم المفتونُ ﴾، بل من الممكن أن تكون بمعنى في، والتقدير في أيكم المفتون، أي سنرى ويرون في أي الفريقين منكم يكون المجنون، أفي فريق المسلمين، أم في فريق الكافرين.

ولم يرتض ابن هبشام أن تكون الباء في (بمثلها) زائدة، بل قال: والأولى تعليق بمثلها، باستقرار محذوف، هو الخبر(\*\*)؛ كما لم يرتض زيادة الباء في بأنفسهن في الآية الكريمة، بل قال: «فيه نظر، إذ حق الضمير المرفوع المتصل، المؤكد بالنفس، أو العين، أن يؤكد أولا بالمنفصل، نحو قمتم أنتم أنفسكم، ولأن التوكيد هنا ضائع، إذ المأمورات بالتربص، لا يذهب الوهم إلى أن المأمور غيرهن، بخلاف قولك زارني الخليفة نفسه(\*\*)» وعلل صاحب(\*\*) الكشاف ذكر الأنفس هنا، فقال: «في ذكر الأنفس تهييج لهن على التربص، وزيادة بعث، لأن فيه ما يستنكفن منه، فيحملهن على أن يتربصن، وذلك أن أنفس النساء طوامح إلى الرجال، فأمرن أن يقمعن أنفسهن، ويغلبنها على الطموح، ويجبرنها على التربص».

وليست (الفاء) في قوله سبحانه: ﴿هَذَا فَلْنِذُوقُوهُ حَمِيمٌ وَغَسَّاقٌ ﴾ (ص٥٥). - بزائدة، بل هي آية ضمت ثلاث جمل قصيرة، يوحي قصرها الخاطف بالرهبة في النفس، والخوف؛ فالجملة الأولى مبتدؤها مذكور حذف خبره، فكأنه قال: هذا حق ثابت لا مراء فيه، وكأنه يشير إلى ما تقدم من قوله: ﴿جَهَنَم يَصُلُونَها فَبُسَ الْمِهَاد ﴾ (ص٥٠). ثم فرع على ذلك العذاب الذي أعد لهم، قائلاً: ﴿فَلْيَدُوقُوهُ فَاكُرا ضميرًا يبعث في النفس ترقب تفسيره، ففسره بأن ما سيذوقونه حميم يحرق بحرّه، وغساق يقتل ببرده، ولم يذكر المبتدأ هنا إسراعًا إلى ذكر العذاب المعد لهم. وخرجه ابن هشام (٥) على أن خبر هذا هو حميم وغساق، لا الجملة الطلبية،

<sup>(</sup>۱) مدارك التنزيل ج٣ ص ٧٦. (٢) مغنى اللبيب ج١ ص ١٧٩.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق نفسه. (٤) ج١ ص ١٠٦. (٥) المرجع السابق ص٢٤٧.

وعليه فتأويل الآية: «هذا حميم وغساق، فليذوقوه» وإنما أسرع بالجملة الطلبية، تهديدًا لهم، وتشفيًا منهم.

ولا وجه لزيادة «فى» من قوله سبحانه: ﴿ وَقَالَ ازْ كَبُوا فِيها ﴾ (مود ٤١). لأن ركوبهم كان فى السفينة. ولم ير صاحب الكشاف الكاف زائدة بل وجه الآية الكريمة بقوله: «قالوا مثلك لا يبخل، فنفوا البخل عن مثله، وهم يريدون نفيه عن ذاته، قصدوا المبالغة فى ذلك، فسلكوا به طريق الكناية؛ لأنهم إذا نفوه عمن يسد مسده، وعمن هو على أخص أوصافه، فقد نفوه عنه، ونظيره قولك للعربى: العرب لا تخفر الذمم، كان أبلغ من قولك: أنت لا تخفر، ومنه قولهم قد أيفعت لداته، وبلغت أترابه، يريدون إيفاعه وبلوغه، فإذا علم أنه من باب الكناية لم يقع فرق بين قوله: «ليس كالله شيء»، وبين قوله: ﴿لَيْسَ كَمِثْلِهِ شَيْءٌ﴾ (أ).

وإذا ضمنت ﴿ رَدِى ﴾ معنى دنا، فى قوله سبحاًنه: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٧١) قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ رَدِى لَكُمْ بَعْضُ الَّذِي تَسْتَعْجِلُون (٧٢) ﴾ (النمل ٧١، ٧٧). لم تعد اللّام زائدة، كما لا تصير اللام زائدة فى الآية التالية إذا جعلناها وما بعدها متعلقة بالفاعل المحذوف، وكان تأويل الجملة: هيهات هيهات الوقوع لما توعدون، وكان حذف الفاعل لوضوح دلالة الجملة عليه.

أما لا الواقعة بعد منع في الآيتين فزائدة، أريد بها تصوير فعل الممتنع، فإبليس في الآية الأولى لم يسجد، حين أمره الله، وهارون في الثانية لم يتبع موسى، وعصى أمره. وأريد بها كذلك تصوير ما يكون من هؤلاء الكفرة، إذا استجيب لهم، ونزلت الآية التي اقترحوها، فقال تعالى: ﴿وَمَا يُشْعِرُ كُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَت اللَّهَ فِي وَمَا يُشْعِرُ كُمْ أَنَّهَا إِذَا جَاءَت لا يُؤمِنُون﴾ (الأنعام ١٠٩). \_ وتصوير أمر القرية التي أهلكت، وأن من المحال عودتها فقال سبحانه: ﴿وَحَرَامٌ عَلَى قَرْيَةٍ أَهْلَكُنَاهَا أَنَّهُمْ لا يَرْجِعُونَ ﴾ (الأنبياء ٥٠). \_ وبيان ما يكون من هذا البشر الذي يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة، فهو لا يأمر باتخاذ من هذا البشر الذي يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة، فهو لا يأمر باتخاذ الملائكة والنبيين أربابا. وتشعر في لا وهي زائدة في قوله تعالى: ﴿لِلَّلا يَعْلَمُ أَهْلُ الْكِتَابِ هُولاء، لن يتدبروا الأمر تدبرًا يؤدى بهم إلى الأيمان، وأن علمهم حينئذ سيكون كلا علم، فكأنهم لم يعلموا.

وأما لا الواردة فى القسم القرآنى، فإنها مزيدة توطئة للنفى بعده، وتوكيدًا له، كما فى قوله سبحانه: ﴿فَلا وَرَبُكَ لا يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُم﴾ (النساء ١٥). وذلك مستفيض فى أشعارهم، كقول امرئ القيس:

<sup>(</sup>١) الكشاف ص ٣٨٨ ج٢.

فلا وأبيك ابنة العامري لا يدعى القوم أنسى أفسر

ومنها ما كان للنفى تعظيما للمقسم به، كما فى قوله تعالى: ﴿فَلاَ أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ (٥٧) وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوَ تَعْلَمُونَ عَظِيم (٧٦) ﴾ (الواقعة ٧٥، ٧٦). وليس ذلك بمانع من أن تكون هذه الصيغة مؤكدة لما يذكر بعدها.

أما الآية الكريمة: ﴿قُلْ تَعَالُوا أَتُلُ مَا حَرَّمَ رَبُكُمْ عَلَيْكُم﴾ (الانعام ١٥١). فنظرة إليها تريك أنه لم يذكر فيها المحرم، وإنما ذكر فيها ما أمروا به، من عدم الشرك بالله، والإحسان إلى الوالدين، إلى غير ذلك، فكان المحرم عليهم ضد هذا الذي ذكره، فليست لا زائدة بل هي للنفي، والجملة متسقة مع ما تلاها.

وما ليست زائدة فى الآيات الثلاث الواردة، بل هى نكرة تامة بمعنى شىء، وما بعدها بدل كل منها، والمجىء بهذه النكرة متصلة بحرف الجر، وهى تبعث فى النفس معنى مبهمًا، ليزداد الشوق إلى معرفة معناها، حتى إذا ورد استقر فى النفس واطمأنت إليه. ولا يكون ذلك إلا حيث يكون الكلام مرتبطًا بأمر عظيم، كالرحمة التى ألانت قلب الرسول، والخطيئات التى أغرقتهم فأدخلوا بها النيران، ونقض المواثيق التى كانت سبب ما يعانونه من اللعنة وسوء المصير.

أما من في الآية الكريمة فاسم بمعنى بعض. والواو في الآيتين ليست بزائدة، وجواب إذا ولما محذوف ترك إلى النفس إدراكه، حتى كأن العبارة لا تفي بالدلالة عليه.

ومن كل ذلك يبدو أن ما يمكن عده زائدًا، إنما هو حروف نادرة، جىء بها لأغراض بلاغية، وفت بها هذه الحروف الزائدة، ويظهر أن تسميتها زائدة معناه أنها لا يرتبط بها حكم إعرابى، لا أنها لم تؤد فى الجملة معنى.

وورد في القرآن ما يبدو للنظرة السريعة أنه يمكن الاستغناء عنه، ولكن التأمل يبين عن دقة بارعة، في اختيار هذا التعبير، وبلاغة مؤثرة في المجيء به، وهاك قوله تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمُّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَسْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِه تعالى: ﴿ فَوَيْلٌ لِلَّذِينَ يَكُنُبُونَ الْكِتَابَ بِأَيْدِيهِمْ ثُمُّ يَقُولُونَ هَذَا مِنْ عِنْدِ اللَّهِ لِيَسْتَرُوا بِهِ ثَمَنًا قَلِه بَايديهم يصور بها جريمة الافتراء، ويرسم بها مقدار اجترائهم على الله، ويؤكد ارتكابهم الجريمة بأنفسهم، وإن شئت فأسقط تلك الكلمة، وانظر أي فراغ تتركه إذا سقطت.

وقوله تعالى: ﴿قَدْ مَكَرُ الَّذِينَ مِنْ قَلِهِمْ فَأَتَى اللَّهُ بُنْيَانَهُمْ مِنَ الْقَوَاعِدِ فَحَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقُفُ مِنْ قَوْقِهِمْ وَأَتَاهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَيْثُ لا يَشْعُرُونَ﴾ (النحل ٢٦). فمن فوقهم صورت هذه الكارثة، التي نزلت بهم أكمل تصوير، ومن هذا الباب قوله سبحانه: ﴿أَوْ كَصَيْبِ مِنَ السَّمَاءِ فِيهِ ظُلُمَاتٌ وَرَعْدٌ وَبَرْقٌ﴾ (البترة ١٩). فالمطر لا يكون إلا من السماء، ولكن التعبير عن المطر بالصيب، ووصفه بأنه من السماء، يصوره لك كأنما هو حجارة مصوبة، تهبط من هذا العلو الشاهق، فتصيب بأذاها هذا السائر الضال.

وقوله تعالى: ﴿إِذْ تَلَقُّرْنَهُ بِالسِتَبِكُمْ وَتَقُولُونَ بِأَفْوَاهِكُمْ مَا لَيْسَ لَكُمْ بِهِ عِلْمٌ وَتَخسَبُونَهُ هَيْنًا وَهُوَ عِنْدَ اللَّهِ عَظِيمٌ (النوره ١٠). وقوله تعالى: ﴿وَمَا جَعَلَ أَدْعِيَاءَكُمْ أَبْنَاءَكُمْ ذَلِكُمْ قُولُكُمْ بِأَفْوَاهِكُمْ وَاللَّهُ يَقُولُ الْحَقِّ وَهُو يَهْدِي السَّبِلَ (الأحزاب ٤). فأفواهكم تدل في الآية الأولى على أن الحديث الذي يجرى على ألسنتهم حديث لم يشترك فيه العقل، ولم يصدر عنى الآية الثانية، تدل على أن النطق اللسانى، لا يغير من الحقيقة شيئًا، فهو لا يتعدى اللسان، إلى ما في الأفئدة من حقائق.

وقوله تعالى: ﴿مَا جَعَلَ اللّهُ لِرَجُل مِنْ قَلْبَيْنِ فِي جَوْفِه﴾(الأحزاب ٤). ففى ذكر الجوف تأكيد لإنكار وجود قلبين لرجل، فإذا تصور القارئ جوفًا، بادر بإنكار أن يكون فيه قلبان.

وذكر واحدة في قوله تعالى: ﴿ فَإِذَا نُفِحَ فِي الصُّورِ نَفْحَةٌ وَاحِدَةٌ (١٣) وَحُمِلَتِ الأَرْضُ وَالْحِبَالُ فَلْكُنّا دَكَةً وَاحِدَةً (١٤) فَيُوسَدِ وَقَعَتِ الْوَاقِعَة (١٥) ﴾ (الحاقة ١٣ - ١٥). - فضلا عما فيه من صيانة النغم الموسيقي، يوحي بقصر النفخة، وسرعة الدكة، وفي ذلك من إثارة الرعب، وتصوير شدة الهول ما فيه. وقوله تعالى: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللاّت وَالْغَزِي (١٩) وَمَنَاةَ التَّالِثَةَ الأَحْرَى (٢٠) ﴾ (النجم١٩، ٢٠). تجد فيه وصف مناة بالثالثة، زيادة عما فيه من الحفاظ على الاتساق القرآني، والموسيقي المتناسبة، إشارة إلى ما منى فيه مؤلاء القوم من ضعف في العقول، وفساد في التفكير، حتى إنهم لم يقفوا بإشراكهم عند حد إلهين، بل زادوا عليهما ثالثا، وإني أشعر بالتهكم المر في قوله: ﴿ الْأَحْرَى ﴾ .

وقد كفانى الأدباء أمر البحث فى توجيه قوله سبحانه: ﴿فَمَنْ لَمْ يَجِدْ فَصِيَامُ ثَلاَثَةٍ الْبَعْرة ١٩٦٦). فقوله: ﴿تِلْكَ عَشَرَةٌ كَامِلَة ﴾ (البقرة ١٩٦١). فقوله: ﴿تِلْكَ عَشَرَةٌ ﴾ مع أن الثلاثة والسبعة معلوم أنها عشرة، رفع لتوهم أنها ثلاثة فى الحج أو سبعة فى الرجوع لاحتمال الترديد. وقوله: ﴿كَامِلَة ﴾ مع أن العشرة لو نقصت لم تكن عشرة، فائدته أن التفريق ما نقص أجرها، بل أجرها كامل، كما لو كانت متوالية فنسب الكمال إليها، لكمال أجرها،

<sup>(</sup>١) الأُقصى القريب ص٨.

# الفصل الثانك

#### تــكونــها:

﴿ كِتَابُ أَخْكِمَتُ آيَاتُهُ ثُمُ فُصُلَتَ مِنْ لَدُنْ حَكِيمٍ حَبِيرٍ ﴾ (مود ١). ذلك خير ما توصف به الجملة القرآنية، فهى بناء قد أحكمت لبناته، ونسقت أدق تنسيق، لا تحس فيها بكلمة تضيق بمكانها، أو تنبو عن موضعها، أو لا تعيش مع أخواتها، حتى صار من العسير بل من المستحيل، أن تغير في الجملة كلمة بكلمة، أو أن تستغنى فيها عن لفظ، أو أن تزيد فيها شيئا، وصار قصاري أمرك إذا أردت معارضة جملة في القرآن، أن ترجع بعد طول المطاف إليها، كأنما لم يخلق الله لأداء تلك المعانى، غير هذه الألفاظ، وكأنما ضاقت اللغة، فلم تجد فيها، وهي بحر خضم، ما تؤدى به تلك المعانى غير ما اختاره القرآن لهذا الأداء.

والجملة القرآنية تتبع المعنى النفسى، فتصوره بألفاظها، لتلقيه فى النفس، حتى إذا استكملت الجملة أركانها، برز المعنى، ظاهرا فيه المهم والأهم، فليس تقديم كلمة على أخرى صناعة لفظية فحسب، ولكن المعنى هو الذى جعل ترتيب الآية ضرورة لا معدى عنه، وإلا اختل وانهار. خذ مثلا قوله تعالى: ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقَوَاعِدَ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِلُ رَبّنا تَقَبّلُ مِنّا إِنْكَ أَنْتَ السَّمِعُ الْعَلِيمُ ﴾ (البقرة ١٢٧).

تجد إسماعيل معطوفا على إبراهيم، فهو كأبيه يرفع القواعد من البيت، ولكن تأخره في الذكر، يوحى بأن دوره في رفع القواعد دور ثانوى، أما الدور الأساسي فقد قام به إبراهيم، «قيل كان إبراهيم يبني، وإسماعيل يناوله الحجارة(۱)» فنزلت الآية، وكأنما كانت ستنسى دور إسماعيل لثانويته، ثم ذكرته بعد أن انتهت من تكونها. وخذ قوله تعالى: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ ﴾ (الفاتحة ٥) فإنك ترى تقديم المفعول هنا؛ لأنه موضع عناية العابد ورجاء المستعين، فلا جرم وهو مناط الاهتمام أن يتقدم

<sup>(</sup>۱) الكشاف ج١ ص ٧٤.

كما يتقدم كل ما يهتم به ويعنى. وخذ قوله تعالى: ﴿وَاسْتَعِنُوا بِالهَّبْرِ وَالسَّلاَةِ وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاَّ عَلَى الخَاشِعِينَ﴾ (البقرة ٤٥). تجد المستعان عليه فى الآية غير مذكور، لا تخفُفًا من ذكره، ولكن ليوحى هذا الحذف إلى النفس أن كل ما يقوم أمام المرء من مشقة، وما يعترضه من صعوبات، يستعان على التغلب عليه، بالصبر والصلاة.

تمضى الجملة القرآنية، وقد كونت من كلمات قد اختيرت، ثم نسقت في سلك من النظام، فلا ضعف في تأليف، ولا تعقيد في نظم، ولكن حسن تنسيق، ودقة ترتيب، وإحكام في تلاوم. واقرأ قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَبْبَ فِيهِ هُدِّي لِلْمُتَّقِينَ (٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَمِمَّا رَزَقْتَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣) وَالَّذِينَ يُؤمِنُونَ بمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَبِالآخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ (٤) أُولَتِكَ عَلَى هُدَّى مِنْ رَبُّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُون(٥)﴾ (البقرة ٢ - ٥). ترى آيات قد التحم نسجها، وارتبط بناء بعضها ببعض، تسلم الجملة إلى أختها، في التئام واتساق، فالجملة الأولى قد وصفت القرآن بالكمال، ووصفته الجملة الثانية، بأنه لا يعلق به الريب، لا في أخبارِه، ولا في نسبته إلى الله، وفي الجملة التالية جعله هاديا لأولئك الذين يخشون اللَّه ويتقونه، ومضت الآية الثانية تصف هؤلاء الذين ينتفعون بالقرآن، فهم الذين يوقنون بما أنبأهم به من أمور غائبة لا يرونها، ويقومون بواجبهم لله، فيؤدون الصلاة كما يجب أن تؤدى، وواجبهم للمجتمع، فيقدمون من أموالهم ما يساعدون به البائس والمعتر، ولا يتعصبون لرسول دون رسول، بل يؤمنون بما أنزل على محمد، وما أنزل من قبله، ورأس الإيمان وأساسه هو إيمانهم باليوم الآخر، لأن ذلك الإيمان يدفع إلى العمل الصالح، وينهى عن المنكر والبغى، فلا جرم أن كان أولئك على هدى من ربهم وكانوا هم المفلحين.

ذلك مثل من أمثلة الارتباط القوى بين جمل الآية القرآنية، وكثير من الجمل فى القرآن توحى إليك ألفاظها، بمعان لا يستطيع لفظ أن يحدها، بل يترك للنفس أمر إدراكها، وحسبى أن أشير من ذلك إلى قوله سبحانه: ﴿وَإِذْ أَحُذْنَا مِتَاقَكُمْ لاَ تَسْفِكُونَ دِمَاءَكُمْ وَلا تُحْرِجُونَ أَنْفُسَكُمْ مِن دِيَارِكُمْ ثُمَّ أَفْرَتُمْ وَأَنْتُمْ تَشْهَدُونَ (٨٤) ثُمَّ أَنْتُمْ هَوُلاًء تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمْ وَتُحْرِجُونَ فَرِيقًا مِنكُمْ مِن دِيَارِهِمْ تَظَاهَرُونَ عَلَيْهِمْ بِالإِنْمِ وَالْعُدُوانِ (البقرة ٤٨، ٨٥) أولا توحى إليك جملة ﴿ثُمَّ أَنْتُمْ هَوُلاًء ﴾ بالفرق بين ما كان يجب أن يكونوا عليه، وما هم حقيقة عليه، فأى خيبة أمل تملأ النفس منهم، أو لا تدل هذه الجملة القصيرة على سخط شديد، وتعجب لأمور ما كان ينتظر حدوثها، ونتائج كانت المقدمات تمهد لغيرها.

وقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا لَنْ يَدَحُلَ الْجَنّةَ إِلاَّ مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى تِلْكَ أَمَانِهُمْ قُلْ هَاتُوا بُرُهَانَكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ ﴿ (البقرة ١١١). أولا تحس فى قوله سبحانه: ﴿ تِلْكَ أَمَانِيُهُمْ ﴾ ؛ بالتهكم اللاذع بهم، وأن تلك الأمانى التى تجول فى صدورهم، لن تجد لها سبيلا إلى التحقق فى غير أحلامهم.

وتستخدم الجملة الفعلية في القرآن للدلالة على التجدد والحدوث، والاسمية للثبوت والاستمرار، والمراد بالتجدد في الماضي حصوله، وفي المضارع تكراره، تأمل ذلك في قوله تعالى على لسان إبراهيم: ﴿الّذِي حُلَقَنِي فَهُوَيَهْدِين (٧٨) وَالّذِي هُوَ يَلْعِمْنِي وَيَسْقِين (٧٩) وَإِذَا مَرِضْت فَهُوَيَشْفِين ﴿السّعراء ٧٩- ٨٠). فأتى في الخلق بالماضى لحصوله مرة واحدة، وفيما عداه بالمضارع لتكرره طول الحياة، وتأمل قوله تعالى: ﴿قُلِ اللّهُمُ مَالِكَ الْمُلكِ ثُوتِي الْمُلْكَ مَن تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمْن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ وَتُذِلُ مَن تَشَاءُ بِيَدِكَ الْحَيْرُ إِنّك عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢٦) تُولِحُ اللّهْلَ فِي النّهَارِ وَتُحْرِجُ الْحَيْ مِن الْمَيْتِ وَتُحْرِجُ الْمَيْت مِنَ الْحَيْ وَتَرُزُقُ مَن تَشَاءُ بِغَيْرِ وَتُعْرِجُ الْحَيْ مِن الْمَيْت وَتُحْرِجُ الْمَيْت مِنَ الْحَيْ وَتَرُزُقُ مَن تَشَاءُ بِغَيْر حِمَاب ﴾ (ال عمران ٢٦، ٢٧). تجد المضارع هذا دالا على ما يتجدد من فعل اللّه سبحانه في كل حين، ومن الجملة الاسمية قوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ جَزَاوُهُمْ مَغَفِرَةٌ مِن رَبِّهُمْ وَجَنّاتٌ تَجْري مِن تَحْبَهَا الأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا﴾ (ال عمران ٢٦).

وقد يتغير أتجاه الجملة تبعًا لتغير الاتجاه النفسي ففاتحة الكتاب قد تلون فيها الحديث، وتغير اتجاه الجملة، فكان حديثا عن الله المستحق للحمد، وكان التصريح باسمه وصفاته مؤذنًا بأنه أهل للحمد والثناء، فإذا كان المقام مقام العبادة والاستعانة، تحولت الجملة إلى الخطاب إيذانًا بقريك ممن تحمد قربًا قلبيًا، ويسمح لك الشعور بهذا القرب أن تطلب منه العون والمساعدة، ويستمر الخطاب في الجمل إلى ﴿الهدِنَا الصَّرَاطَ المُسْتَقِيمَ. صِرَاطَ الَّذِينَ أَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ حتى إذا جاء دور المغضوب عليهم، تحول الأسلوب مرة أخرى، فمن تعظيم الله ترك مخاطبته بإسناد الغضب إليه والإضلال.

وقوله تعالى: ﴿وَقَالُوا اتَّحَدُ الرَّحْمَنُ وَلَدًا (٨٨) لَقَدْ جِئْتُمْ شَيْئًا إِذَا (٩٨) ﴾ (مريم ٨٨، ٩٩). فالانتقال من الحديث عنهم، إلى الحديث إليهم زيادة في تهديد من قالوا، ومواجهة لهم بالسخط عليهم، والتأنيب لهم. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿شُبْحَانَ الَّذِي أَمْنَ وَلَهُ تَعَالَى: ﴿شُبْحَانَ الَّذِي الْمَعْرِهِ لَيْلاً مِنَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ إِلَى الْمَسْجِدِ الْأَقْصَى الَّذِي بَارَكْنَا حَوْلَهُ لِنُرِيَهُ مِنْ آيَاتِنَا إِنَّهُ هُوَ السَّمِيعُ الْبَصِيرِ ﴾ (الإسراء ١). فقد يكون ظاهر السياق أن يقال: «سبحان الذي أسرى بعبده ليلا، من المسجد الحرام إلى المسجد الأقصى، الذي بارك حوله، ليريه من

آياته، إنه هو السميع البصير»، ولكنه عدل عن الغيبة إلى الحضور في وسط الآية، تعظيما من شأن المسجد الأقصى، ومن شأن ما يرى الله من آياته. وقوله سبحانه: ﴿وَمَا لِيَ لاَ أَعْبُدُ الَّذِي فَطَرَنِي وَإِلَهُ تُرْجَعُون﴾ (يس ٢٢). فقد يتراءى أن اتجاه الآية يقضى بأن تنتهى بقوله: وإليه أرجع: ولكنه عدل عن ذلك؛ لأن المقام مقام نقاش بين من آمن ومن كفروا؛ فهو ينتهز كل فرصة ليقنعهم فيها بوجود الإيمان بالله واليوم الآخر. أولا تدلنا هذه الخاتمة على أن كمال الأدب هو الذي صاغ العبارة هذا الصوغ. وأنه يخفى وراءها قوله: وما لكم لا تعبدون الذي فطركم؛ وقد يكون في تعبيره هذا موحيًا لهم بأنه لا يريد لهم غير ما يريد لنفسه؛ وذلك أسرع إلى قبول النصح، وأشد إظهارًا للإخلاص.

ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُ كُمْ فِي الْبَرُ وَالْبَخْرِ حَتَّى إِذَا كُنْتُمْ فِي الْفُلْكِ
وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيحِ طُيِّبَةٌ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلُّ مَكَانٍ وَظُنُوا أَنَّهُمْ
أَخْطَ بِهِمْ دَعُوا اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ اللَّينَ لَئِن أَنْجَيْنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ الشياق يقضي أن أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبْغُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ (يونس٢٦، ٢٣). فقد كان السياق يقضي أن تسير الآية على الخطاب. ولكنه انتقل ليقص قصة هؤلاء الذين لا يذكرون الله إلا عند شدة تنزل بهم، حتى إذا انقضت المحنة بغوا في الأرض، وفي ذلك تعجيب من أمر هؤلاء القوم، وإنكار عليهم كفرهم بأنعم الله، ونسيانهم التخلص من المآزق متى ابتعدوا عنها، وفي الحديث عن غائبين إيحاء للمخاطبين بألا يفعلوا هذا الفعل المستنكر. وعلى منوال هذه الآية يجرى قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمُتُكُمْ أُمَّةً وَالرَّبُولُ اللَّهُ إِلَيْنَا رَاحِعُون (٩٢) ﴾ (الأنبياء ٩٢، ٩٢). الفعل المستنكر. وعلى منوال هذه الآية يجرى قوله تعالى: ﴿إِنَّ هَذِهِ أُمُتُكُمْ أُمَّةً وَالرَّبُولُ اللَّهُ إِلَيْنَا رَاحِعُون (٩٢) ﴾ (الأنبياء ٩٤، ٩٢). وقوله سبحانه: ﴿إِنَّ أَيُهَا النَّاسُ إِنِي رَسُولُ اللَّهِ إِنَّكُمْ جَمِيعًا اللَّهِ وَكُلِمَاتِهِ وَالنَّبُولَ وَالْرُفِ وَرَسُولِهِ النِّي الأَمْيُ النَّهُ وَكُلُمُ اللَّهُ وَكُلِمَاتِهِ وَاللَّهُ وَلَا أَنْ وَلَهُ اللَّهُ وَيَعُولُ اللَّهُ وَلَكُولُ اللَّهُ وَكُلُمَاتِهُ وَاللَّهُ وَلَا أَنْ وَلَهُ اللَّهُ وَلَا أَنْ اللَّهُ وَلَكُولُ اللَّهُ وَلَى الْإِيمَانِ بِهُ وَالْمَالِهُ وَلَى اللَّهُ وَلَكُ النَّهُ اللَّهُ وَلَا أَنْ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَكُولُ اللَّهُ وَلَا أَنْ وَلَمْ وَلَا أَنْ يقولُ: «فَا أَنْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَنْ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَلْهُ وَلَا أَلْهُ وَلَوْلُهُ اللهُ وَلَى اللهُ وَلَا أَنْ وَلَوْلُ اللهُ وَلَا أَلْهُ وَلَا أَلْهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَاللهُ وَلَا أَلْلُولُوا اللهُ وَلَا أَلْهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَلْهُ وَلَا أَنْ اللهُ وَلَا أَلُهُ اللللهُ وَلَا اللهُ وَلَا الللهُ وَلَا أَلْهُ الللهُ وَلَا اللهُ وَلَا

وقوله تعالى: ﴿ ثُمُّ اسْتَوَى إِلَى السَّمَاءِ وَهِي دُحَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلأَرْضِ الْتِبَاطَوَعَا أَوْ كَرْهَا قَالَتَا طَائِعِينَ (١١) فَقَضَا هُنَّ سُمْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلُّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيْنًا السَّمَاءَ الدُنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (١٢) ﴾ (نصلت ١١، ١٢). فعندما جاء الحديث عن زينة السماء الدنيا، نسب ذلك إلى نفسه صراحة، لما فيها من الجمال الذي يبهر نفس رائيه، والنفع الملموس لهم، فذكرهم الله بأنه خالق هذا الجمال، ومبدع هذه الزينة.

وقوله سبحانه: ﴿وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِيهِ أَنْ تَبُوّاً لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بِيُوتًا وَاجْعَلُوا بَيُوتَكُمْ قِبْلًا وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَبَشِرِ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (يونس ٨٧)، فريما ظن أن وجه العبارة أن تسند الأفعال كلها إلى ضمير الاثنين: «موسى وهرون» ولكنه أسند الفعل مرتين إلى واو الجماعة إشارة إلى أن هذا التكليف لا يخصهما فحسب، بل هما وقومهما جميعا، ثم أفرد الفعل في آخر الآية يشير بذلك إلى أن المخاطب أولا وبالذات إنما هو أحدهما، وهو الرسول موسي.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قَالُوا يَا هُوهُ مَا جِئْتَنَا بِبَيْتَةَ وَمَا نَحْنُ بِتَارِكِي آلِهَتِنَا عَنْ قَالُكُ وَمَا نَحْنُ لِللّهَ وَاشْهَدُ وَا أَنّي بَرِيءٌ مِمّا لَكَ بِمُومِينَ (٢٥) إِنْ نَقُولُ إِلاَّ اعْتَرَاكَ بَعْضُ آلِهَتِنَا بِسُوءٍ قَالَا إِنِي أَشْهِدُ اللّهَ وَاشْهَدُ وَا أَيْ يَرِيءٌ مِمّا لَتُعبير مِن العناية تشرِكُون (٤٥) ﴾ (مود ٥٠، ٥٥)، فلم يقل: وأشهدت جليه، أما التعبير بفعل الأمر ففيه تنبيه بأمرهم، لجعلهم قرناء لله، في الشهادة عليه، مؤذنا إياهم بمباينتهم فيما يعبدون. لهم، وإيقاظ، حتى يتلقوا ما سيلقيه عليهم، مؤذنا إياهم بمباينتهم فيما يعبدون. وتأمل سر تلوين الأسلوب في قوله تعالى: ﴿قُلْ أَمْرَ رَبُي بِالقِسْطِ وَأَقِيمُوا وَجُوهُكُمْ عِنْدَ كُلُّ مَسْجِدٍ وَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدّينَ كَمَا بَدَأَكُمْ تَعُودُونِ (الأعراف ٢٩). فقد أبرز هذا التلوين العناية بكل واحد مما أمروا به على حدة، فاتجه أمر الرب إلى القسط وحده، ثم أمروا أمرا جديدا، بأن يقيموا وجوههم عند كل مسجد، وأمرا جديدا آخر بأن يدعوه مخلصين له الدين، وفي ذلك من العناية بتوكيد كل أمر ما فيه، ولم يجعل أحد هذه الأمور ملحقا بصاحبه - وانظر تفخيم أمر النبي صلوات الله عليه من تغيير نهج الأسلوب، في قوله تعالى: ﴿وَلَوْ أَنَّهُمْ إِذْ ظُلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكُ فَاسْتَغْفَرُوا اللّهَ وَاسْتَغْفَرُ لَهُمُ إِذْ ظُلَمُوا أَنْفُسَهُمْ جَاءُوكُ فَاسْتَغْفَرُوا اللّهَ وَاسْتَغْفَرَ لَهُ مَا الرّسُولُ لُوجَدُوا اللّهَ تَوَابًا رَحِمًا ﴿ (النساء ١٤٠). إذ لم يقل: واستغفرت لهم.

ومن ذلك استعمال أحد الفعلين الماضى والمضارع، موضع صاحبه، فيأتى بالمضارع مكان الماضى؛ لإحضار صورة الفعل أمام السامع، حتى لكأنه يشاهده؛ وليس ذلك مما يثيره الفعل الماضى، لأن سامعه قد يكتفى بأن يتخيل فعلا قد مضى، وربما لا يستحضر صورته أو تكرره. واقرأ قوله تعالى: ﴿أَفَكُلُّمَا جَاءَكُمْ رَسُولٌ بِمَا لاَ تَهْوَى أَنفُسُكُمُ اسْتَكْبُرْتُمْ فَفَرِيقًا كَذَّبُمْ وَفَرِيقًا تَقْتُلُونَ ﴾ (البقرة ٨٧). تجد الفعل المضارع قد صور جريمتهم كأنهم يرتكبونها؛ وفي ذلك من التشنيع عليهم ما فيه. وقوله تعالى: ﴿وَاللّهُ الّذِي أَرْسَلَ الرّيَاحَ فَيْرُسَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بَلَدِ مَيْتِ فَأَحْيَنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوتِهَا كَذَلِكَ النّشورُ ﴿ (ناطر ٩). ففي ﴿ تَعْرُسُ مَا يَحِضُ تلك الصورة الطبيعية ، الدالة على القدرة الباهرة. وقوله تعالى: ﴿ وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللّهِ فَكَأَنّما حَرَّ مِنَ السّمَاءِ فَتَحْطَفُهُ الطّيُرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرّبحُ في مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾ (الدي ٢٠). ففي ذكر المضارع استحضار صورة الطّيرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرّبحُ في مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾ (الدي ٢٠). ففي ذكر المضارع استحضار صورة

خطف الطير له، وَهُوئ الريح به. ويستخدم الماضى مكان المضارع إشارة إلى تأكيد وقوع الفعل، حتى كأنه قد وقع، وذلك يكون فيما يستعظم من الأمور؛ ومن أمثلته قوله سبحانه ﴿وَيَوْمَ يُنْفَحُ فِي الصُّورِ فَفَزِعَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ وَمَنْ فِي الأَرْضِ إِلاَّ مَنْ شَاءَ اللَّهُ وَكُلِّ أَنَّوَهُ دَاخِرِينَ﴾(النمل ٨٧). وقولُه تعالى: ﴿وَيَوْمَ نُسَيِّرُ الْحِبَالَ وَتَرَى الأرْضَ بَارِزَةً وَحَشَرْنَاهُمْ فَلَمْ نُغَادِرْ مِنْهُمْ أَحَدًا﴾(الكهف ٤٧). وقـولـه تـعـالى: ﴿أَتَى أَمْرُ اللَّهِ فَلاَ تَسْتَغْجِلُوهُ سُبْحًانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾(النحل ١). وقوله تعالى: ﴿وَبَرَزُوا لِلَّهِ جَمِيعًا فَقَالَ الْضُعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبُرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا مِنْ عَذَابِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ قَالُوا لَو هَدَانَا اللَّهُ لَهَدَيْنَاكُمْ مَوَاءٌ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْ صَبَرْنَا مَا لَنَا مِنْ مَحِيص (إبراميم ٢١). وفي الإتيان بالماضي هنا من إيقاع الرهبة في النفوس ما فيه لأن ألفعل كأنه قد تم، والقرآن يتحدث عنه، وفي استخدام الماضي في قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ يَكُتُمُونَ مَا أَنْزَلْنَا مِنَ الْبَيِّئَاتِ وَالْهُدَى مِنْ بَغْدِ مَا بَيِّنَّاهُ لِلنَّاسِ فِي الْكِتَابِ أُولَتِكِ يَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّهُ وَيَلْعَنْهُمُ اللَّاعِثُونَ (9 ه 1 ) إِلاَّ الَّذِينَ تَابُوا وَأَصْلَحُوا وَبَيَّنُوا فَأُولَئِكَ أَتُوبُ عَلَيْهِمْ وَأَنَا التَّوَّابُ السَّرِحِيمُ ﴾ (البقرة ١٥٠، ١٦٠). إشارة إلى ما اتسم به هؤلاء التائبون من مبادرة، وإسراع إلى التوبة. وفي قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ يَرَى الَّذِينَ ظَلَمُوا إِذْ يَرَوْنَ الْعَذَابَ أَنَّ الْقُوَّةَ لِلَّهِ جَمِيعًا وَأَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَذَابِ (١٦٥) إِذْ تَبَرُّأُ الَّذِينَ الَّبِعُوا مِنَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا وَرَأُوا الْعَذَابَ وَتَقَطَّعَتْ بِهِمُ الأَسْبَابُ (١٦٦) وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوْ أَنَّ لَنَا كُرَّةً فَتَتَبَرًّا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا كَذَلِكَ يُرِيهِمُ اللَّهُ أَعْمَالَهُمْ حَسَرَاتٍ عَلَيْهِمْ وَمَا هُمْ بِخَارِجِينَ مِنَ النَّارِ (١٦٧) ﴿ (البقرة ١٦٧.١٦٥). تأكيد لما سيحدث في المستقبل حتى كأنه حدث.

# التقديسم والتأخسيس

إذا كانت الواو لمطلق الجمع، ولا تقتضى ترتيبًا، ولا تعقيبًا، فليس معنى ذلك أن الآية القرآنية، تجمع بها معطوفات على غير ترتيب ولا نظام، وإذا كان من الجائز أن يتقدم بعض أجزاء الجملة على بعض، فقد حرصت الجملة فى القرآن، على أن يكون هذا التقديم، مشيرًا إلى مغزى، دالا على هدف، حتى تصبح الآية بتكوينها، تابعة لمنهج نفسى، يتقدم عندها فيها ما تجد النفس تقديمه أفضل من التأخير، فيتقدم مثلا بعض أجزاء الجملة حين يكون المحور الذى يدور عليه الحديث وحده، فيكون هو المقصود والمعنى، والنفس يتقدم عندها من يكون هذا شأنه، فلا جرم أن يتقدم فى الجملة، كما تقدم فى النفس، ويدعو البلاغيون هذا التقديم بالاختصاص، ومن أمثلته قوله تعالى:

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ (الفاتحة ٥). فاللَّه هذا وحده أهل العبادة، وهذه وحده نستمد المعونة، وقوله: ﴿ حُذُوهُ فَعُلُوهُ (٣٠) ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُوهُ (٣١) ثُمَّ فِي سِلْسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبْعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوه (٣٢) ﴾ (الماقة ٣٠- ٣٢). أولا ترى أن الجحيم وهذه السلسلة، لن يفلت منهما أبدًا هذا العاصى الأثيم، وقوله تعالى: ﴿افْتَرَبَ الْوَعْدُ الْحَقُّ فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الَّذِينَ كَفَرُوا﴾ فتقديم شاخصة(١) على أبصار، يصورها لك كأن كل صفة أخرى لها قد انمحت، ولم يبق لها سوى الانفتاح الذى يؤذن بالخوف، والذهول معًا. ولذلك كان نفى الغول(٢) مقصورًا على خمر الآخرة، دون خمر هذه الحياة الدنيا، دل على ذلك قوله تعالى: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِكُأْسِ مِنْ مَعِينٍ (٤٥) بَيْضَاءَ لَذَّةٍ لِلشَّارِبِينَ (٤٦) لاَ فِيهَا غَوْلٌ وَلاَ هُمْ عَنْهَا يُنْزَفُون (٤٧) ﴿(الصَافَات ٤-٤٧). وكان الإنكار منصبًا على عبادة غير اللَّه في قوله تعالى: ﴿قُلْ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَأْمُرُونِّي أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ﴾(الزمر ٦٤). قال عبد القاهر(") «ومن أجل ذلك قدم ﴿غَيْرَ ﴾ في قوله تعالى: ﴿أَغَيْرُ اللَّهِ تَدْعُونَ ﴾ (الأنعام ٤٠). وكان له من الحسن والمزية والفخامة ما تعلم أنه لا يكون لو أخر فقيل: قل أأتخذ غير اللَّه وِليًّا، وأتدعون غير اللَّه، وذلك لأنه قد حصل بالتقديم معنى قولك أيكون غير اللَّه بمثابة أن يتخذ وليًّا، وأيرضى عاقل من نفسه أن يفعل ذلك، أو يكون جهل أجهل، وعمى أعمى من ذلك؟! ولا يكون شيء من ذلك إذا قيل: أأتخذ غير اللَّه وليًّا، وذلك لأنه حينئذ يتناول الفعل أن يكون فقط، ولا يزيد على ذلك فاعرفه. وكذلك الحكم في قوله تعالى: ﴿ أَبَثُرًا مِنَّا وَاحِدًا نَتَّبِعُهُ ﴾ (القمر ٢٤). وذلك لأنهم بنوا كفرهم على أن من كان مثلهم بشرًا، لم يكن بمثابة أن يتبع ويطاع، وينتهى إلى أن يأمر ويصدق أنه مبعوث من الله تعالى، وأنهم مأمورون بطاعته».

وقلٌ في القرآن أن يأتي التقديم للاحتفاظ بالموسيقي في الآية القرآنية، ولزيادة التناسق اللفظى فحسب، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿فَأُوْجِسَ فِي نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى (٦٧) قُلْنَا لاَ تَحَفَّ إِنَّكَ أَنْتَ الأَعْلَى(٦٨)﴾(طه ٦٧، ٦٨). فالتقديم والتَّأخير لهذه الصياغة التي يعنى بها القرآن، وهي إحدى وسائل تأثيره في النفس، وأصل الجملة «فأوجس موسى في نفسه خيفة» وإذا أنت قرنت هذا التعبير بالآية السابقة واللاحقة، وجدت خروجًا على النسق، ونفرة لا تلتئم. وللمحافظة على هذه الموسيقي كذلك ورد قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الْيَتِيمَ فَلاَ تَقْهَرُ (٩) وَأَمَّا السَّائِلَ (١) شخص بصره فتح عينيه وجبل لا يطرف. (٢) غاله يغوله غولا إذا أهلكه وأفسده.

<sup>(</sup>٢) دلائل الإعجاز ص ٩٥.

فَلاَ تَنْهَر (١٠)﴾(الضحي ٩، ١٠)، وعد ابن الأثير منها قوله تعالى: ﴿وَآيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ﴾ (٣٧) وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرٌّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيز الْعَلِيم (٣٨) وَالْقَمَرَ قَدُّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ(٣٩)﴾ (يس ٣٧ \_ ٣٩). قال (١): فقوله: ﴿ وَالْقَمَرَ قَدُّرْنَاهُ مَنَازِلَ﴾، ليس تقديم المفعول به على الفعل من باب الاختصاص، وإنما هو من باب مراعاة نظم الكلام، فإنه قال: ﴿اللَّيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ ﴾، ثم قال: ﴿وَالشَّمْسُ تَجْرِي﴾، هاقتضى حسن النظم أن يقول: ﴿ وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ ﴾، ليكون الجميع على نسق واحد في النظم أي أن تبدأ الجمل كلها بالأسماء المتناسبة.

وبتقديم بعض المعطوفات والصفات على بعض، كما يتقدم السبب على المسبب، في قيوله سبحانه: ﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينَ ﴾ (الفاتحة ٥). فتقديمهم العبادة على الاستعانة، تقديم للوسيلة، قبل طلب الحاجة، وذلك أنجح في توقع حصولها، وقوله سبحانه: ﴿ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً طَهُورًا (٤٨) لِنُحْبِيَ بِهِ بَلَدَةً مَيَّنًا وَنُسْقِيَهُ مِمَّا حَلَقْنَا أَنْعَامًا وَأَنَاسِيُّ كَثِيرًا(٤٩)﴾(الفرقان ٤٨، ٤٩). فتقدم ذكر البلدة الميتة؛ لأن في حياتها حياة الأنعام، فمن نباتها تأكل وتنمو، وتقدم الأنعام على الأناس، لأن في حياة تك حياة هؤلاء؛ ولهذا قدمت التوبة، على الطهارة، في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التُّوابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَطَهِّرِينَ ﴾ (البقرة ٢٢٢). وقدم الإفك على الإثم في قوله سبحانه: ﴿ وَيَلّ لِكُلُّ أَفَّاكُم أَوْلِكُ أَثِّيمٍ ﴾ (الجائية ٧). والاعتداء عليه، في قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تُطِعْ كُلُّ حَلاَّ فِي مَهِينٍ (١٠) هَمَّازٍ مَشَاءٍ بِنَمِيمٍ (١١) مَنَّاعٍ لِلْحَيْرِ مُعْتَدٍ أَثِيمٍ (١٢) ﴾(القلم ١٠ ـ ١٢). ويرد الحكيم بعد العليم، في معظم الآيات التي ورد فيها الوصفان، فإن ورد الوصف بالحكمة أولا كان ذلك لاتجاهات أخرى، اقتضاها سياق الآبة.

وتتقدم الكلمة لتقدمها في الزمن، أو العمل، كما في الآيات التي ورد فيها ذكر الأنبياء وكتبهم، فأن بعضهم يتقدم على بعض، يسبق زمنه، كقوله تعالى: ﴿ وَأَنْزَلَ التَّوْرَاةَ وَالإِنْجِيلَ (٣) مِنْ قَبْلُ هَدِّي لِلنَّاسِ وَأَنْزَلَ الْفُرْقَانِ﴾(آل عمدان ٣. ٤). وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا ازْكَفُوا وَاسْجُدُوا ﴾ (المج ٧٧). وقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قُمْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمَرَافِقِ وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُمْ وَأَرْجُلَكُمْ إِلَى الْكَعْبَيْنِ ﴾ (المائدة ٦).

وللترقى من العدد القليل إلى الكثير، كما في قوله سبحانه: ﴿فَانْكِحُوا مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النَّسَاءِ مَثْنَى وَتُلاَثَ وَرُبَّاعَ﴾(النساء ٣). وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يَعْلَمُ مَا في السُّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ حَمْسَةٍ إِلاَّ هُوَ سَادِسُهُمْ وَلاَ

<sup>(</sup>١) المثل السائر ص ١٧٩.

أَذْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُوَ مَعَهُمْ أَيْنَمَا كَانُوا ثُمُّ يُبَيِّهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (المجادلة ٧). وأما قوله سبحانه: ﴿قُلْ إِنَّمَا أَعِظُكُمْ بِوَاحِدَةٍ أَنْ تَقُومُوا لِلّهِ مَثْنَى وَقُرَادَى عُلِيمٌ ﴾ (المجادلة ٧). وأما قوله سبحانه: ﴿قُلْ إِنَّ مَذِيرٌ لَكُمْ بَيْنَ يَدَيْ عَذَابٍ شَدِيدٍ ﴾ (سبا ٤٦). فقد شيقت في مقام دعوتهم إلى التفكير في شأن محمد ورسالته، وربما كان اجتماعهم مثنى، أسرع في وصولهم إلى الحق، فقد تعترض أحدهم شبهة، فيبددها صاحبه، ولهذا قدم مثنى على فرادى.

ولتقديم الكثير على ما دونه، ولهذا قدم السارق على السارقة في قوله تعالى: ﴿ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ فَاقَطَعُوا أَيْدِيَهُمَا جَزَاءٌ بِمَا كَسَبَا نَكَالاً مِنَ اللَّهِ وَاللَّهُ عَزِيرٌ حَكِيمٌ ﴾ (الماندة ٢٨). لأن السرقة في الذكور أكثر. والأزواج على الأولاد، في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلاَدِكُمْ عَدُوا لَكُمْ فَاخذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا أَيُهَا اللَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ وَأَوْلاَدِكُمْ عَدُوا لَكُمْ فَاخذَرُوهُمْ وَإِنْ تَعْفُوا وَتَصْفَحُوا وَتَغْفِرُوا فَإِنَّ اللَّهِ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (التغابن ١٤)؛ لأن العداوة في الأزواج أكثر منها في الأولاد. وقدمت الأموال على الأولاد، في قوله سبحانه: ﴿ إِنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأُولاَ دُكُمْ فِئنَةٌ وَاللَّهُ عَنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴾ (التغابن ١٥). لأن الأموال أكثر فتنة من الأولاد، كما قدمت في الآية الكريمة: ﴿ الْمَالُ وَالْبَوْنَ زِينَةُ الْحَيَاةِ الدُنْيَا ﴾ (الكهف ٢٤). ولكنه عند ذكر الشهوات، قدم المناء والبنين عليها، فقال: ﴿ زُيُنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَوَاتِ مِنَ النَّسَاء والبنين وَالْفَيْ وَالْخَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالاَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُنْيَا وَاللَّهُ عَنْ الدُّهَبِ وَالْفِضَةِ وَالْحَيْلِ الْمُسَوَّمَةِ وَالاَنْعَامِ وَالْحَرْثِ ذَلِكَ مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُنْيَا وَاللَّهُ عَنْنُ الْمَآبِ ﴾ (ال عمران ١٤).

ولشرف المقدم وعلو رتبته، ولهذا قدم اسمه تعالى فى قوله سبحانه: ﴿يَا أَيُهَا اللّٰهِ مِنْكُم ﴾ (النساء ٥٩). وقوله تعالى: ﴿وَاللّٰهُ وَأُولِي الْأَمْرِ مِنْكُم ﴾ (النساء ٥٩). وقوله تعالى: ﴿وَجَعَلْنَاهَا وَالْبَهَا آيَةً ﴿وَجَعَلْنَاهَا وَالْبَهَا آيَةً لِلْعَالَمِينَ ﴾ (الأنبياء ٩١). فلأن الكلام السابق كان حديثًا عنها.

ولأنه أدل على القدرة، كما في قوله تعالى: ﴿وَاللّٰهُ حَلَّىَ كُلِّ دَابّةٍ مِنْ مَاءٍ فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى أَرْبَع ﴾ (النور ٤٥). ومما يحتاج إلى تدبر لإدراك سر تقدمه قوله سبحانه: ﴿لاَ تَأْخُذُهُ سِنَةٌ وَلاَ نَوْمُ ﴾ (البقرة ٢٥٥). فقد يبدو أن نفى النوم بعد السنة لا محل له، فنفى السنة يدل من باب أولى على نفى النوم، ولكن نسق الآية يريد أن ينفى الشبه بين الله والإنسان، فهو قيوم، مدبر لشئون السموات والأرض، لا يدركه ما يدرك الناس، من سنة، يعقبها نوم، فيترك شئون العالم، ولا يديرها، فالترتيب هنا ترتيب زمنى، لا يرتيب يتجه إلى نفى الأدنى فالأكثر.

وتقدم ضمير المخاطبين على الضمير العائد على الأولاد في قوله سبحانه: ﴿ولا تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ مِنْ إِفلاَقِ نَحْنُ نَرْزُقُكُمْ وَإِيَّاهُم ﴾ (الأنعام ١٥١). وهي موضع آخر، تقدّم الضمير العائد على الأولاد، وتأخر ضمير المخاطبين في قوله: ﴿وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَدَكُمْ حَتْبَةَ إِفلاَقِ نَحْنُ نَرْزُقُهُمْ وَإِيَّاكُم ﴾ (الإسراء ٢٦). ولعل السّر في ذلك أنه في الآية الأولى يخاطب آباء معلقين، بدليل قوله من إملاق، فكان من البلاغة أن يسرع فيعد هؤلاء الآباء بما يغنيهم من الرزق، وأن يكمل ذلك بعِدَتِهم برزق أبنائهم، حتى تسكن نفوسهم، ولا يجد القلق سبيلا إليها. أما في الآية الثانية فالخطاب للأغنياء، بدليل قوله خشية إملاق، فإنه لا يخشي الفقر إلا من كان غنيًا، إذ الفقير منغمس في الفقر، فكان من البلاغة أن يقدم وعد الأبناء بالرزق، حتى يسرع بإزالة ما يتوهمون من أنهم بإنفاقهم على أبنائهم، صائرون إلى الفقر بعد الغنى، ثم مضى يكمل طمأنينتهم فوعدهم بالرزق بعد عدة أبنائهم به.

وهكذا نرى القرآن الكريم، لا ينهج فى ترتيب كلماته سوى هذا المنهج الفنّى الذى يقدم ما يقدم، لمعنى نفهمه وراء رصف الألفاظ، وحكمة ندركها من هذا النسج المحكم المتين.

**a** 6

# الذكسر والحسدف

يذكر القرآن ما يذكره، مما يبدو أن السياق يجيز حذفه، عندما يكون في هذا الذكر تثبيت للمعنى، وتوطيد له في النفس، ويكون في ذكره فضلا عن ذلك معان لا تستفاد إذا حذف فمما ذكر فيه المسند إليه قوله تعالى: ﴿فَلَ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ (١) اللّهُ السّمَد (٢)﴾ (الإخلاص ١، ٢). ذكر اسم الجلالة في الجملة الثانية ليستقر في النفس مرتبطا بخبره، وليفيد بتعريفه وتعريف الخبر أنه وحده السيد الذي يقصد إليه، عند اشتداد الخطوب، وفضلا عن ذلك نرى في الأسلوب هذا التناسق الموسيقي، الذي يفقد إذا حذفنا لفظ الله، برغم ما في الكلام مما يدل عليه. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ قُلِ الرُّوحِ مِنْ أَمْرِ رَبِي وَمَا أُوتِيتُمْ مِنَ الْعِلْمِ إِلاَّ قَلِيلاً﴾ (الإسراء ١٥٠) ألا ترى في ذكر الروح وارتباطها بخبرها، ما يثبت معنى الجملة في نفسك، ولا يشتت أركانها في فؤادك، فيذكر لك ما يتحدث عنه صراحة، ولا يدعك تلتمسه من الكلام. وإن شئت فاحذف كلمة الروح من الجملة، وانظر أتجد المعنى في الجلاء والاستقرار مثله عندما تذكر.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿وَمَا تِلْكَ بِيَمِينِكَ يَا مُوسَى (١٧) قَالَ هِيَ عَصَايِ ﴾ (٨٠٧) وذكر البلاغيون أن ذكر المسند إليه هذا للرغبة في إطالة الكلام، وتلذذًا بهذه الإطالة، هذا التلذذ الذي دفع موسى إلى أن يتحدث بما لم يسأل عنه، فقال: ﴿ أَتَو كُا عَلَيْهَا وَأَهُنُ بِهَا عَلَى عَنَمِي وَلِي فِيهَا مَآرِبُ أَخْرَى ﴾ (ط ١٨).

ويذكر المسند إليه أيضًا صراحة، تأكيدًا لوقوع المسند، إذا كان ذكر اسمه مما يطمئن السامع إليه، واقرأ قوله تعالى: ﴿لاَ يَسْتَوِي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ غَيْرُ أُولِي الْسُرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فَضَلَ اللّهُ الْمُجَاهِدِينَ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَى اللّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَلَى اللّه الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَلَى اللّه المُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَلَى اللّه بعد الوعد ضمانا لتنفيذه، كما يذكر عَلَى الله بعد الوعد ضمانا لتنفيذه، كما يذكر المتصوير الباعث على الرهبة، كما في قوله تعالى: ﴿إِذَا زُلْزِلَتِ الأَرْضُ زِلْوَالَهَا (١) وَأَخْرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالَهَا(٢)﴾ (الزازات ١، ٢). فذكر الأرض إلى جانب إخراج الأثقال، وقد انشق عن فجوات تقذف بما ضمت الأرض من أثقال،

وذكرها وهى المكان المستقر الثابت الذى نجد على سطحه الاستقرار، يصورها مائدة مضطربة تحت أقدامنا، فأى فزع يلم بنا عند هذا التصور. كما يذكر تأكيدًا لنعمة أداها، فيكون ذكره مثيرًا لشكره، كما في قوله تعالى: ﴿وَرَدُ اللّهُ الّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا حَيْرًا وَكَفَى اللّهُ الْمُؤْمِئِينَ الْقِتَالَ ﴾(الأحزاب ٢٥). ألا ترى هذه النعمة الكبرى نعمة حقن دماء المسلمين جديرة بذكر المنعم، ليشكر.

وفى ذكر المسند كذلك تثبيت لمعنى الجملة فى النفس، وقد يثير حذفه برغم ما قد يدل عليه، معنى لا يراد، وتأمل قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ اللَّذِينَ لَمْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يُطَهّرَ قُلُوبَهُمْ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيٌ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ ﴾ (المائدة ٤١). ففى تكريس لهم ما يشعر بكمال قوة الجزاءين، ويؤكد أن العذاب العظيم قد أعد لهم فى الآخرة.

ويحذف الفاعل من الجملة عندما تدل عليه قرينة واضحة، فيصبح كالمتعين الذى تنصرف إليه النفس أول وهلة، كما تجد ذلك في قوله تعالى: ﴿كُلَّا إِذَا بَلِّغَتِ التَّرَاقِيَ (٢٦) وَقِيلَ مَنْ رَاقِ (٢٧) وَظَنَّ أَنَّهُ الْفِرَاقُ(٢٨)﴾(القيامة ٢٦ ـ ٢٨). فالحديث في ذكر الموت، ولا يبلغ التراقي عند الموت إلا النفس، وإذا نظرنا إلى الآيتين الكريمتين اللتين حذف الفاعل منهما، وهما قوله تعالى: ﴿ وَلَقَدْ جِئْمُونَا قُرَادَى كُمَا حَلَقْنَاكُمْ أُوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكْتُمْ مَا خَوَّلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظَهُورِكُمْ وَمَا نَرَى مَعَكُمْ شُفَعَاءَكُمُ الَّذِينَ زَعَمْتُمْ أَنَّهُمْ فِيكُمْ شُوكَاءُ لَقَدْ تَقَطُّعَ بَيْنَكُمْ وَصَلَّ عَنْكُمْ مَا كُنتُمْ تَزْعُمُونَ﴾(الأنعام ٩٤). وقوله تعالى: ﴿ ثُمَّ بَدَا لَهُمْ مِنْ بَعْدِ مَا رَأُوا الآيَاتِ لَيَسْجُنُنَّهُ حَتَّى حِيرٍ ﴾ (بوسف ٢٥). وجدنا ذكر الفعل في الجملة الأولى مغنيًا عن ذكر فاعله، فالمراد أن التقطع حل بينهم مكان التواصل، فكأنه قيل: لقد تم التقاطع بينكم، وفي الجملة الثانية أغنى ذكر ليسجننه، بما فيه من أدوات التوكيد عن ذكره، وكان المجيء بتلك الجملة مصورًا لما حدث من هؤلاء القوم، ومعبرًا عما كان من أمرهم، وهم يتشاورون في أمر يوسف، فقد قلبوا وجوه الرأى بينهم، ثم بدا لهم في عقولهم أمر، عبروا عنه بقولهم: ليسجننه، فكانت الآية حاكية لما حدث، مصورة له. ويحذف المبتدأ عندما يكون ذكر الخبر المتصف بصفة، كأنه يشير إلى هذا المبتدأ، وكأنما بلغ من الشهرة بهذا الوصف مبلغًا يغنى عن ذكره، كما تجد ذلك فى قوله سبحانه: ﴿ كِتَابُ أَحْكِمَت آيَاتُهُ ثُمَّ فَصَّلَت مِن لَدُنْ حَكِيمٍ حَبِيرٍ ﴾ (مود ١).

ويحذف لأن ذكره يبعث في النفس السأم، لشدة وضوحه، لقرب الحديث عنه، كما تحس بذلك في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لا رَيْبَ فِيهِ هُدًى لِلْمُتَقِئِ ﴾ (البقرة ٢). أو لا ترى أن في ذكر الضمير العائد على الكتاب قلقًا، لشدة قرب الكتاب الماثل أمام النفس، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ وَمَا أَذْرَاكَ مَا هِيَهُ (١٠) نَارٌ حَامِيةٌ (١١) ﴾ (القارعة ١٠، ١١). وتأمل الفرق بين

هذا الأسلوب الموجز وبين أن يقال. «وما أدراك ماهيه، هى نار حامية» من الإسراع إلى ذكر النار، بعد أن أثار الشوق بالسؤال عنها، وعلى ذلك قوله تعالى: ﴿وَمَا أَذْرَاكَ مَا الْحُطَمَةُ. نَارُ اللهِ الْمُوقَدَةُ ﴾، وقوله تعالى: ﴿صُمَّ بُكُمَّ عُمْيٌ فَهُمْ لاَ يَرْجِعُونَ ﴾ (البقرة ١٨). فمادام في معرض الحديث عنهم، ليس في حاجة إلى إعادة ذكرهم.

ويحذف الخبر عندما يقوم دليل في الكلام عليه، فيكون ذكره كاللغو، واقرأ قوله تعالى: ﴿ وَاللَّائِي يَئِسُنَ مِنَ الْمَحِيضِ مِنْ نِسَائِكُمْ إِنْ ارْتَبْتُمْ فَعِدَّتُهُنَّ ثَلاَثَةُ أَشْهُر وَاللَّائِي لَمْ يَحِضَنَ وَأُولاَتُ ٱلْأَحْمَالِ أَجَلُهُنَّ أَنْ يَضَعَنَ حَمْلُهُنَّ وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مِن أَمْرِهِ يُسْرًا ﴾ (الطلاق٤). فالصمت عن الخبر، وعطف اللائي لم يحضن على اللائي يئسن، مؤذن باتحادهما في الخبر. وتأمل حذف الخبر في قوله سبحانه: ﴿أَفَمَنْ شَرَحَ اللَّهُ صَدْرَهُ لِلإِسْلاَمِ فَهُوَ عَلَى نُورٍ مِنْ رَبِّهِ فَوَيْلٌ لِلْقَاسِيَّةِ قُلُوبُهُمْ مِنْ ذِكْرِ اللَّهِ أُولَئِكَ في ضَلاَكُ مُبِّينٍ﴾ (الزمر ٢٢). أولا ترى في حدّف الخبر ما يشير إلى أن عقد الموازنة بين من هو على نور من ربه، ومن هو قاسى القلب مظلمة، لا تستسيفه النفس، حتى في معرض الإنكار. ويحذف الفعل إذا وقعت جملته جواب سؤال، فيكون في ذكر الفاعل إسراع بذكر المسئول عنه، بعد أن فهمت النفس الفعل المسئول عنه، واستقر أمره في الفؤاد، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿قُلْ كُونُوا حِجَارَةً أَوْ حَدِيدًا (٥٠) أَوْ حُلْقًا مِمَّا يَكْبُرُ في صُدُورِكُمْ فَسَيَقُولُونَ مَنْ يُعِيدُنَا قُل الَّذِي فَطَرَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَسَيُنْفِصُونَ إِلَيْكَ رُءُوسَهُمْ وَيَقُولُونَ مَتَى هَوَ قُلْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَرِيبًا(١٥)﴾(الإسراء ٥٠، ٥١). ومثله قوله سبحانه: ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ حَلَقَ السُّمَوَاتِ وَالأَرْضُ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنِّي يُؤْفَكُونَ﴾(العنكبوت ٦١). وحذف الفعل في باب التحذير، مثل قوله تعالى: ﴿فَقَالَ لَهُمْ رَسُولُ اللَّهِ نَافَةَ اللَّهِ وَسُقْيَاهَا﴾ (الشمس ١٣). يشير إلى أن هذا المفعول المذكور منهي عن المساس به، بأي نوع من أنواع الأذي، ففي حذف الفعل تعميم، لا يتأتى إذا ذكر فعل بعينه.

وحذف فعل القول فى الجمل القرآنية الآتية: ﴿ وَعُرِضُوا عَلَى رَبِّكَ صَفًا لَقَدْ جِئْمُونَا كَمَا خَلَقْنَاكُمْ أَوْلَ مَرَةٍ ﴾ (الكهف ٤٨). أى فقيل لهم: لقد جئتمونا؛ وقوله تعالى: ﴿ وَيَوْمَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّارِ أَذْهَبُهُمْ طَيْبَاتِكُمْ فِي حَيَاتِكُمُ الدُّنْيَا ﴾ (الأحقاف ٢٠). أى فيقال لهم: فِي حَيَاتِكُمْ الدُنْيَا ﴾ (الأحقاف ٢٠). أى فيقال لهم: ﴿ أَذْهَبُهُمْ طَيْبَاتِكُمْ ﴾ ، وقوله تعالى: ﴿ وَوَصَّيْنَا الْإِنْسَانَ بِوَالِدَيْهِ حُسْنًا وَإِنْ جَاهَدَاكَ لِتُسْرِكَ بِي مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ فَلاَ تُطِعُهُمَا ﴾ (العنكبوت ٨). أى وقلنا له إن جاهداك.. هذا الحذف يصور ما حدث هو أنهم عرضوا على الله صفًا، ثم سمعوا هذا التأنيب، فكان القول مضمرًا فى الواقع، فأضمر فى الجملة المعبرة عنه، وعلى هذا النسق نرى قوله تعالى: ﴿ وَهَرُومَ يُعْرَضُ الَّذِينَ كَفَرُوا عَلَى النّارِ أَذْهَبُهُمْ طَيّبَاتِكُمْ ﴾ (الأحقاف ٢٠).

فإنهم عرضوا، فسمعوا، فالقول مضمر كذلك ومن السائغ لدىً في الآية الثالثة، أن تكون من باب تلوين الأسلوب، فقد كان الحديث عن غائب فلما كان أمر الوصية بالتوحيد معنيًا به العناية كلها، اتجه إلى المأمور يخاطبه، موجهًا له الحديث زيادة في التأكيد، ولن يكون ذلك إذا كان الحديث عن غائب.

ويحذف المفعول، عندما يكون المراد الاقتصار على إثبات المعانى، التي اشتقت منها الأفعال لفاعليها، من غير تعرض لذكر المفعولين، فيصبح الفعل المتعدى كغير المتعدى، ومن أمثلة هذا الحذف، قوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ ﴾ (الزمر ٩). إذ المعنى أيستوى من له علم ومن لا علم عنده، من غير أن يقصد النص على معلوم. وقوله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَى (٤٣) وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَخْيَا (٤٤)﴾(النجم ٤٤.٤٤). وقوله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَغْنَى وَأَقْنَى (١) ﴾ (النجم ٤٨). فالمعنى هو الذي منه الإضحاك والإبكاء، والإماتة، والإحياء، والإغناء، والإقناء، فالغرض هنا إثبات الفعل للفاعل. قال عبد القاهر(٢): وإن أردت أن تزداد تبينا لهذا الأصل.. فانظر إلى قوله تعالى: ﴿وَلَمَّا وَرَدَ مَاءَ عَدْيَنَ وَجَدَ عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ وَوَجَدَ مِنْ دُو نِهِمُ امْرَأَتَيْنِ تَذُو دَانِ قَالَ مَا حَطْبُكُمَا قَالَتَا لاَ نَسْقي حَتَّى يُصُلِّرَ الرِّعَاءُ وَأَبُونَا شَيْخٌ كَبِيرٌ (٢٣) فَسَقَى لَهُمَا تُمُّ تَوَلِّي إِلَى الظَّلِّ (القصص ٢٣، ٢٤). ففيها حذف مفعول في أربعة مواضع، إذ المعنى: وجد عليه أمة من الناس يسقون أغنامهم، أو مواشيهم، وامرأتين تذودان غنمهما، وقالتا لا نسقى غنمنا، فسقى لهما غنمهما، ثم إنه لا يخفي على ذي بصر أنه ليس في ذلك كله إلا أن يترك ذكره، ويؤتي بالفعل مطلقا، وماذاك إلا أن الغرض في أن يعلم أنه كان من الناس في تلك الحال سقى، ومن المرأتين ذود، وأنهما قالتا لا يكون منا سقى، حتى يصدر الرعاء، وأنه كان من موسى عليه السلام من بعد ذلك سقى، فأما ما كان المسقى، أغنما أم إبلا أم غير ذلك، فخارج عن الغرض وموهم خلافه، وذلك أنه لو قيل: وجد من دونهم امرأتين تذودان غنمهما، جاز أن يكون لم ينكر الذود من حيث هو ذود، بل من حيث هو ذود غنم، حتى لوكان مكان الغنم إبل لم ينكر الذود... فاعرفه، تعلم أنك لم تجد لحذف المفعول في هذا النحو من الروعة والحسن ما وجدت، إلا لأن في حذفه وترك ذكره فائدة جليلة، وأن الغرض لا يصح إلا على تركه».

ويحذف المفعول بعد فعل المشيئة بعد لو، وبعد حروف الجزاء، حذرًا من التكرير كما فى قوله سبحانه: ﴿وَلَوْ شَاءَ اللّٰهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى اللّٰهُ لَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ لَحَمَعَهُمْ عَلَى اللّٰهُ لَحَمْعَهُمْ عَلَى اللّٰهُ لَحَدِيبة المتعجب منها، كقوله تعالى: ﴿لَوْ أَرَدْنَا يَاتَى مفعول المشيئة إلا فى الأمور الغريبة المتعجب منها، كقوله تعالى: ﴿لَوْ أَرَدْنَا

<sup>(</sup>١) أقنى: أعطى ما يقتنى.

أَنْ نَتَخِذَ لَهْوًا لاَتَّحَدْنَاهُ مِنْ لَدُنَّا إِنْ كُنَا فَاعِلِينَ﴾(الانبياء ١٧). وقوله تعالى: ﴿لَوَ أَرَادَ اللَّهُ أَنْ يَتَّخذَ وَلَدًا لأَصْطَفَى مِمَّا يَخْلُقُ مَا يَشَاءَ﴾ (الزمر ٤).

ويحذف المضاف كثيرًا فى القرآن؛ لأغراض شتى، تفهم من هذا الحذف، وقد أحصى عز الدين بن عبد السلام فى كتابه: الإشارة إلى الإيجاز، ما حذف من مضافات فى القرآن الكريم، ويطول بى المقام إذا أنا حاولت ذكر السبب فى كل حذف، وحسبى أن أورد هنا بعض الأمثلة، مشيرًا إلى ما يحدثه الحذف فيها من جمال وروعة:

قال تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِلِ﴾ (البقرة ٢٦١). قالوا: أي كمثل باذر حبة أو زارعها. ولعل السر في هذا الحذف هو اتجاه القرآن إلى الصدقة نفسها، والجزاء عليها هذا الجزاء المضاعف.

وقال تعالى: ﴿ وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللّهِ فِي شَيْءٍ ﴾ (آل عمران ٢٨). أى فليس من موالاة اللّه في شيء يعنى أنه منسلخ من ولاية اللّه؛ أو لا ترى أن حذف المضاف في هذه الآية قد أوحى إلى أنفسنا معنى براءة اللّه منه، وانقطاع الصلة بينه وبين الله، تمام الانقطاع. ومثل ذلك قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الّذِينَ كَفَرُوا لَنْ تُغْنِي عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلاَ أَوْلاَدُهُمْ مِنَ اللّهِ شَيْئًا ﴾ (آل عمران ١٠). ومن أجمل ما حذف فيه المضاف قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الّذِينَ كَفَرُوا كَمَثُلُ الّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إِلاّ ذَعَاءً وَنِدَاءً صُمَّ بُكُمْ عَمْيٌ فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ (البقرة ٢٧١). فأصل الجملة ومثل داعى الذين كفروا كمثل الذي ينعق بما لا يسمع، ثم حذف المضاف وهو داعى، رفعا لشأنه، في اللفظ، عن أن يقرن بهذا الذي ينعق بما لا يسمع، وبقى المراد وهو أن هؤلاء الكفار صم بكم عمى فهم لا يعقلون.

وحذف الصفة في قوله سبحانه: ﴿أَمَّا السَّفِينَةُ فَكَانَتْ لِمَسَاكِنَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَخْرِ
فَأَرُدْتُ أَنْ أَعِيبَهَا وَكَانَ وَرَاءَهُمْ مَلِكٌ يَأْحُدُ كُلُّ سَفِينَةٍ غَضْبًا﴾ (الكهف ٧٩). فقد حذفت الصفة
بعد سفينة، إذ المراد بها السفينة الصالحة، لدلالة الآية على هذه الصفة، فإن
عيب السفينة لا يخرجها عن أن تكون سفينة، وقد أوحى إلينا هذا الحذف، بأن
الملك ينظر إلى السفينة المعيبة، كأنها فقدت حقيقتها.

وكثيرًا ما يحذف جواب القسم فى القرآن كقوله تعالى: ﴿ وَالْفَجْرِ (١) وَلَيَالَ عَشْرِ (٢) وَلَيَالَ عَشْرِ (٢) وَالشَّفْعِ وَالْوَثْرِ (٣) وَاللَّيْلِ إِذَا يَسْرِ (٤) هَلْ فِي ذَلِكَ قَسَمٌ لِذِي حِجْرٍ (٥) أَلَمْ تَرَ كَيْفَ فَعَلَ رَبُكَ بِعَادٍ (٦) إِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ (٧) الَّتِي لَمْ يُخْلَقْ مِثْلُهَا فِي الْبِلاَدِ (٨)﴾ (الفجر ١-٨).

وَقُولُهُ تَعَالَى: ﴿قُ وَالْقُرْآنِ الْمَجِيدِ (١) بَلْ عَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ فَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا شَيْءٌ عَجِيبِ (٢) أَنِذَا مِثْنَا وَكُنَّا تُرَابًا ذَلِكَ رَجْعٌ بَعِيدٌ (٣)﴾ (ق ١-٣).

وقوله سبحانه وتعالى: ﴿وَالنَّازِعَاتِ غَرْقًا (١) وَالنَّاشِطَاتِ نَشْطًا (٢) وَالسَّابِحَاتِ

سَبْحًا (٣) فَالسَّابِقَاتِ سَبْقًا (٤) فَالْمُدَبُرَاتِ أَمْرًا (٥) يَوْمَ تَرْجُفُ الرَّاجِفَةُ (٦) تَثْبَعُهَا الرَّادِ فَةُ(٧)﴾ (النازعات ١-٧).

فجواب القسم فى ذلك كله محذوف يفهم من السورة التى مرد فيها هذا القسم، وإن فى هذا الحذف بعث النفس على التفكير، لتهتدى إلى الجواب، وتظل النفس تتبع هذه الآيات، يتلو بعضها بعضا، تستوحى منها هذا الجواب، الذى لابد أن يكون شيئًا عظيما يقسم عليه الله، وإذا أنت تتبعت آيات السورة رأيتها حديثا عن البعث، وتعجبا من منكريه، مما يؤذن بأن هذا القسم وارد لتأكيده، وأنه سيكون لا محالة، أو لا ترى فى حذف هذا الجواب دلالة على مثوله فى الذهن لشدة ما شغل النفس، واستأثر بعميق تفكيرها، يوم نزل القرآن مؤكدا مجىء اليوم الآخر. وكذلك يحذف فى القرآن جواب \_ لو، ولولا، ولما، وأما، وإذا \_ ويورث هذا الحذف الكلام قوة وشدة أسر:

فمن أمثلة ﴿ لَوَ ﴾ قوله تعالى: ﴿ وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلاَ فَوْتَ وَأَخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبِ ﴾ (سبأ ٥١). أولا ترى فى هذا الحذف إشارة إلى أن الجواب أمر عظيم، يترك إلى الخيال إدراكه، أما اللفظ فلا يستطيع الإحاطة به.

وقوله سبحانه: ﴿ وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣٨) لَوَ يَعْلَمُ الَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لاَ يَكُفُونَ عَنْ وُجُوهِمُ النَّارَ وَلاَ عَنْ ظُهُورِهِمْ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُون (٣٩) ﴾ (الأنبياء ٣٨. ٣٩). وحذف الجواب هنا كأنه يشير إلى تعينه، فإن من يعلم أنه سيعرض للنار، فيشوى بها وجهه وظهره، ولا يجد ناصرا ينصره، إن لم يؤمن، يعمل بكل قواه على أن يتقى هذه النار، فكأن تقدير الآية لو يعلم الذين كفروا.. لما أنكروا البعث، وما لجوا في كفرهم. وقوله تعالى: ﴿ قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقّ وَإِنّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ (٧٩) قَالَ لَوْ كَفرهم. وقوله تعالى: ﴿ قَالُوا لَقَدْ عَلِمْتَ مَا لَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقّ وَإِنّكَ لَتَعْلَمُ مَا نُرِيدُ (٧٩) قَالَ لَوْ أَنْ لِي بِكُمْ قُوّةً أَوْ آوِي إِلَى رُكُن شَدِيدٍ (٨٠) ﴾ (هرد ٧٩، ٨٠). وفي حذف الجواب هذا إخفاء لأمنية تجول في نفس لوط، كأنما لا يستطيع أن يبديها أمام قومه.

وقوله سبحانه: ﴿ وَلَوْ أَنَّ قُرْ آنَا سُيُرَتُ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطْعَتَ بِهِ الأَرْضُ أَوْ كُلُمَ بِهِ الْمُؤْتَى ﴾ (الرعد ٢١). وحذف الجواب هذا يشير إلى أنه من الوضوح بمكان، فلو أن قرآنا أوتى تلك القوة الخارقة، لكان هذا القرآن جديرا أن تكون له هذه القوة. فإذا لم يتضح جواب (لو) ولم يشر إليه سياق الآيات ذكر، كقوله تعالى: ﴿ وَلَوْ فَتَحْنَا عَلَيْهِمْ بَابًا مِنَ السَّمَاءِ فَظَلُوا فِيهِ يَعْرُجُونَ (١٤) لَقَالُوا إِنَّمَا سُكُرَت أَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمٌ مَسْحُورُون (١٥) ﴾ (الدجر ١٤، ١٥)؛ لأنه إذا حذف احتمل وجوها، منها أن يقال لما آمنوا، أو لطلبوا ما وراء ذلك.

ومن حذف جواب ﴿ لَولا ﴾ قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُحِبُّونَ أَنْ تَشِيعَ الْفَاحِشْةُ فِي الَّذِينَ آمَنُوا لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (١٩) وَلُولاً فَضَلُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ وَأَنَّ اللَّهَ رَءُونَ رَحِيمٌ (٢٠) (النرر ١٩، ٢٠). وترك جواب ﴿ لَولا ﴾ هذا يثير في نفس هؤلاء الذين يحبون أن تشيع الفاحشة الرهبة من عذاب الله، الذي يشير إليه ما بعد لولًا. ومن حذف جواب لما قوله سبحانه: ﴿ فَلَمَّا أَسْلَمَا وَتَلَّهُ لِلْجَبِينِ (١٠٣) وَنَادَيْنَاهُ أَنْ يَا إِبْرَاهِيمُ (١٠٤) قَدْ صَدَّقْتُ الرُّوْيَا إِنَّا كَذَلِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنِين (٥٠٥) ﴿(الصَّافَات ١٠٢ ـ ١٠٥). وفي هذا الحذف إشارة كذلك إلى أن اللفظ لا يستطيع أن يصف ما أصاب إبراهيم وابنه من المسرة والابتهاج. ومن حذف جواب أما قوله تعالى: ﴿ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكَفُّرُونَ﴾، واستغنى هذا عن الجواب وهو القول، إذ التقدير فيقال لهم: أكفرتم بعد إيمانكم استغناء بالمقول عنه. ومن حذف جواب إذا قوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّقُوا مَا بَيْنَ أَيْدِيكُمْ وَمَا خَلْفَكُمْ لَعَلَكُمْ تُرْحَمُونَ (٥٥) وَمَا تَأْتِيهِمْ مِنْ آيَةٍ مِنْ آيَاتِ رَبُهُمْ إِلاَّ كَانُوا عَنْهَا مُغرضِينَ﴾(يس ه عُ. ٤٦). وكأن في حذف جواب إذا إشارة إلى أنه معروف واضح عند المخاطبين، لا يكاد يحتاج إلى أن يذكر، فضلا عما في الآية الثانية من دلالة عليه فكأنه قيل: وإذا قيل لهم اتقوا ما بين أيديكم وما خلفكم لعلكم ترحمون، أعرضوا، وبينت الآية التالية أن هذا الإعراض سجيةً لهم، فلا تكاد الآية تأتى إليهم حتى يعرضوا عنها.

ويعتمد القرآن على ذكاء قارئه فيحذف من الجمل ما يستطيع القارئ أن يدركه، لأن السياق يستلزمه ويستدعيه، فمن ذلك قوله تعالى، في قصة سليمان عليه السلام: وقال سننظرُ أَصَدَقْتَ أَمْ كُنْتَ مِنَ الْكَاذِينَ (٢٧) اذهَبْ بِكِتَايِ هَذَا فَأَلَقِهُ إِلَيْهِمْ ثُمَّ تَوَلَّ عَنْهُمْ فَأَنْظُرُ مَا الله المَا الله المَل الله المَا أَنِي الْقي إِلَي كِتَابٌ كَرِمْ (٢٩) (النسل ٢٧ - ٢٩). فحذف ما حذف هنا من تفصيلات جزئية تدرك من السياق، وفي تخطيها وصول إلى العناصر الجوهرية في القصة، وقل مثل ذلك في قوله تعالى: ﴿ يَا زَكَرِيّا إِنّا نَبْشُولُ بِغُلاَمُ السُمُهُ يَخَي لَمْ مَعْلُ لَهُ مِن قَبْلُ سَمِيًا (٧) قَالَ رَبُ أَنِّي يَكُونُ لِي عُلامٌ وَكَانَتِ الْمُرَأْتِي عَاقِرًا وَقَدَ بَلَغْتُ مِن اللهِ يَعْلَ الْمُولِيةِ الْمَا اللهُ يَعْلُ اللهُ مَن اللهُ عَلْمُ وَكَانَتِ الْمُرَأْتِي عَاقِرًا وَقَدَ بَلَغْتُ مِن اللهِ العناصر عَيْل اللهُ اللهُ وَلَمْ تَكُ شَيْنًا (٩) قَالَ رَبُ اجْعَل لِي آيَةً عَيْلً (٨) قَال كَذَلِك قَال رَبُك هُو عَلَي هَرْفِ وَلَا عَلَيْ قَرْفِهِ مِن الْمِحْرَابِ فَأُوحَى إِلَيْهِمْ أَنْ سَبْحُوا عَلْ اللهُ أَنْ اللهُ عَلْ الما اللهُ المَاللهُ اللهُ اللهُ

## التنكيسر والتعسريسف

وقفت طويلاً عند الاسم النكرة، أتبين ما قد يدل عليه التنكير من معنى، ودرست ما ذكر العلماء من معان، قالوا إن هذا التنكير يفيدها، وبدا لى من هذا التأمل الطويل أن النكرة يراد بها، واحد من أفراد الجنس، ويؤتى بها، عندما لا يراد تعيين هذا الفرد، كقوله سبحانه: ﴿وَجَاءَ رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى الْمَدِينَةِ بَسْعَى قَالَ يَا مُوسَى إِنَّ الْمَلاَ يَأْتَمِرُونَ بِكَ لِيَقْتُلُوكَ فَا خَرُج إِنِي لَكَ مِنَ النَّاصِحِينَ ﴾ (القصص ٢٠). فليس المراد هذا تعيين الرجل، ولكن يراد هذا أن يصل إلى موسى نبأ الائتمار عليه بالقتل.

والنكرة بعدئذ تفيد معناها مطلقا من كل قيد، أما ما يذكره علماء البلاغة من معان استفيدت من النكرة، فإنها لم تفدها بطبيعتها، وإنما استفادتها من المقام الذي وردت فيه، فكأنما المقام هو الذي يصف النكرة، ويحدد معناها، فكلمة حياة مثلا تدل على معناها المجرد، والمقام يهبها معنى التحقير حينا، والتعظيم حينًا آخر، والنوعية من موضع ثالث، ولنقف قليلا عند بعض الآيات التي ورد فيها الاسم نكرة، نتبين مدى الجمال في وروده.

قال تعالى: ﴿وَلَتَجِدَنَهُمْ أَخْرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيَاةٍ وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَوَدُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمَّرُ البقرة ٩٦). أولا ترى أن المراد هذا بيان ألف سَنةٍ وَمَا هُو بِمُزْخِرِجِهِ مِنَ الْعَذَابِ أَنْ يُعَمَّرُ (البقرة ٩٦). أولا ترى أن المراد هذا بيان حرص هؤلاء الناس على مطلق حياة، وأنها غالية عندهم كل الغلو، لا يعنيهم أن تكون تلك الحياة رفيعة أو وضيعة، ولهذا يود أحدهم لو يعمر ألف سنة، ومن هذا جاء التنديد بهم، لأن الإنسان المثالي، لا يريد الحياة، إلا إذا كانت رفيعة صالحة.

وقال تعالى: ﴿وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَقَوُن﴾ (البقرة ١٧٩). وهذا تجد المراد كذلك مطلق حياة يستفيدها المجتمع من حكم القصاص، هى تلك التي يظفر بها من يرتدع عن القتل، ولا يقدم عليه خوفا، أن تناله يد القانون فيقتل، فهذا الحكم العادل، استزاد به المجتمع حياة بعض الأفراد الذين كانوا عرضة للقتل قصاصا.

وقال تعالى: ﴿ قُلْ قَدْ جَاءَكُمْ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِي بِالْبَيْنَاتِ وَبِالَّذِي قُلْمُ فَلِمَ قَتَلْتُمُوهُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ (١٨٣) فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذَّبَ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جَاءُوا بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنِيرِ ١٨٤) ﴾ (آل عمران ١٨٣) فإن كذَّبُوكَ فَقَدْ كُذَّبَ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جَاءُوا بِالْبَيِّنَاتِ وَالزُبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنْيِرِ ١٨٤) ﴾ (آل عمران ١٨٤) فالرسل منكرة لا تدل على أكثر من معنى المرسلين والكثرة إنما استفيدت

من هذه الصيغة من جموع التكثير، الدالة على هذه الكثرة، أما التعظيم فلا يستفاد من التنكير، وإنما يستفاد من وصف هؤلاء الرسل، بأنهم جاءوا بالبينات، فالمقام هو الذي عظم هؤلاء الرسل، وقد تأتى الكلمة نفسها في مقام آخر، ويكون ما يحيط بها دالا على حقارتها وضعتها، مما يدل على أن التنكير في ذاته لا يؤذن بتعظيم ولا تحقير. وقال تعالى: ﴿ فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَنُوا بِحرّب مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ وَإِنْ تُبْتُمْ فَلَكُمْ رُءُوسُ أَمْوَالِكُمْ لا تَظْلِمُونَ وَلا تُتُظلِمُونَ وَلا تُعْلَم له وَالمَعْد حرب منكرة، لا تدل على أكثر من حقيقتها، وإذا كان ثمة تعظيم لهذه الحرب فمنشؤه وصفها بأنها من الله ورسوله، وإن حربًا يثيرها الله، جديرة أن تبعث في النفس أشد ألوان الفزع والرعب.

وقال تعالى: ﴿ وَعَدَ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ جَنّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيّتُهُ فِي جَنّاتِ عَدْنٍ وَرِضُوانٌ مِنَ اللّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (التربة ٧٧). فلا تحمل كلمة رضوان في الآية معنى أكثر من العطف، أما أن يدل التنكير هنا على التقليل لا تفيده النكرة وحدها، وإن كان معنى الآية يحتمل، أن قليل رضوان الله أكبر من الجنات والمساكن الطيبة، لأن النكرة تطلق على القليل والكثير فما يطلق عليه رضوان قل أو كثر، أكبر مما أثيبوا به.

ودل المقام على تعظيم الاسم المنكر، فى قوله تعالى: ﴿وَجَاءَ السَّحْرَةُ فِرْعَوْنَ قَالُوا إِنْ كُنَا نَحْنُ الْغَالِيِن﴾ (الأعراف ١١٢). ذلك أنهم يطلبون مكافأة على عمل ضخم يقومون به، هو إبطال دعوة موسى، والإبقاء على دين فرعون، أو لا يكون ثواب ذلك عظيما يناسبه.

كما دل المقام على تعظيم الذكر، في كل آية وردت فيها تلك الكلمة مذكرة، كقوله تعالى: ﴿أَوَعَجِنْتُمْ أَنْ جَاءَكُمْ فِرْكُرْمِنْ رَبُكُمْ عَلَى رَجُلِ مِنْكُمْ لِيُنْذِرَكُمْ وَلِتَتَقُوا﴾ (الأعراف ٦٣). وقوله تعالى: ﴿وَمَا تَسْأَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ أَجْرٍ إِنْ هُوَ إِلاَّ ذِكْرٌ لِلْعَالَمِينَ ﴾ (بوسف ١٠٤). فوصفه حينًا بأنه من الله، وحينًا بأنه مبارك، يؤذن بعظمة هذا الذكر وجلال قدره.

كما دل المقام على التقليل في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا قِيلَ إِنْ وَعُدَ اللّهِ حَقِّ وَالسَّاعَةُ لاَ رَيْبَ فِيهَا قُلْتُمْ مَا نَدْرِي مَا السَّاعَةُ إِنْ نَظُنُ إِلاَّ ظَنَّا وَمَا نَحْنُ بِمُسْتَيْقِينَ ﴾ (الجائية ٢٣). ألا ترى أن جحدهم للساعة، لا يؤذن إلا بظن ضئيل في وجودها يتردد في رءوسهم. وقد تكون الكلمة النكرة موحية بمعنى حقير إلى النفس، كما في قوله تعالى: ﴿ أَكَفَرْتَ بِالّذِي حَلَقَكَ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ سَوَاكَ رَجُلا ﴾ (الكهف ٢٧). وقوله سبحانه: ﴿ قُلِلَ الإنسَانُ مَا أَكُفَرَهُ (١٧) مِنْ أَيُ تَنيْءٍ حَلَقَهُ (١٨) مِنْ نُطْفَةٍ حُلَقَهُ فَقَدَّرَه (١٩) ﴾ (عبس ١٧ - ١٩).

ولأن النكرة لا تدل على شيء معين، كان استخدامها في بعض المقام مثيرًا

للشوق والرغبة في المعرفة، كما في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلَ أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ﴾ (الصف ١٠). ولأنها تدل على القليل والكثير كانت بعد النفى لقصد العموم وعلى ذلك قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيهِ ﴾ (البقرة ٢).

وتحدث العلماء عن تنكير السلام الصادر من الله في قوله سبحانه: ﴿ سَلاَمُ قَوْلاً مِنْ رَبِّ رَحِيمٍ ﴾ (يس ٥٩). وقوله: ﴿ سَلاَمٌ عَلَى نُوحٍ فِي الْعَالَمِينِ ﴾ (الصافات ٧٩). وقوله: ﴿ سَلاَمٌ عَلَى إِلْا يَاسِينَ ﴾ (الصافات ١٣٠). وقوله: ﴿ وَسَلاَمٌ عَلَيْهِ يَوْمَ وُلِدَ وَيَوْمَ يَمُوتُ وَيَوْمَ يَبْعَثُ حَبًا ﴾ (مريم ١٥). وقوله: ﴿ وَسَلاَمٌ مِنّا وَبَرَكَاتٍ عَلَيْكَ ﴾ (مود ٤٨). والذي أحسه في هذا التعبير أن المقام هذا يدل على تعظيم هذا السلام الصادر منه سبحانه، والمقام ينبئ بهذا التعظيم ويشير إليه.

وتستخدم ألوان المعارف فى القرآن الكريم فى مواضعها الدقيقة الجديرة بها: فيستخدم الضمير الذى يجمع بين الاختصار الشديد، والارتباط المتين، بين جمل الآية بعضها وبعض، ومن روائع استخدام ضمير المخاطب، أن يأتى به مخاطبًا كل من يستطاع الخطاب معه، عندما يكون الأمر من الوضوح بمكان، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿وَلُو تَرَى إِذِ الْمُجْرِمُونَ نَاكِسُو رُءُوسِهِمْ عِنْدَ رَبَّهِمْ رَبَّنَا أَبْصَرْنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا فَعْمَلْ صَالِحًا إِنَّا مُوقِئُونَ ﴾ (السجدة ١٢).

وقوله تعالى: ﴿وَلَوْ تَرَى إِذْ فَزِعُوا فَلاَ فَوْتَ وَأَخِذُوا مِنْ مَكَانٍ قَرِيبٍ ﴾(سبا ٥٠). فكأن سوء حالهم من الوضوح لدرجة ظهوره لكل أحد.

وعادة القرآن في ضمائر الغيبة أنها تتفق إذا كان مرجعها واحدًا، حتى لا يتشتت الذهن ولا يغمض المعنى، ولذا كانت الضمائر كلها تعود إلى موسى، في قوله سبحانه ﴿ إِذْ أَوْحَيْنَا إِلَى أُمّكَ مَا يُوحَى (٣٨) أَنِ الْفَذِفِهِ فِي التَّابُوتِ فَاقْذِفِهِ فِي اليَّمُ فَلُنُقِهِ الْيَمُ اللَّهُ الْيَمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَدُو لِي وَعَدُو لَهُ وَالْقَيْتُ عَلَيْكَ مَحَبَّةً مِنِي وَلِتُصْنَعَ عَلَى عَيْنِ ﴾ (طه ٣٨، ٣١). وما بعدها. وليس من قوة النظم في شيء أن يعود بعض هذه الضمائر على موسى بعدها. ويعضها الآخر على التابوت. كما تعود الضمائر كلها إلى اللَّه في قوله تعالى: ﴿ لِتَوْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتُعَرِّدُوهُ وَتُوقَرُوهُ وَتُسَبِّحُوهُ بُكُرةً وَأَصِيلا ﴾ (النت ٩).

فإن اتحد الضميران، وكانا يعودان إلى مختلفين، كان المقام يحددهما تحديدًا واضحًا؛ ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ سَيَقُولُونَ ثَلاَثَةٌ رَابِعُهُمْ كَلْبُهُمْ وَيَقُولُونَ حَمْسَةٌ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ وَلِهُ بِعِدَتِهِمْ مَا يَعْلَمُهُمْ إِلاَّ سَادِسُهُمْ كَلْبُهُمْ أَلْ رَبِّي أَعْلَمُ بِعِدَتِهِمْ مَا يَعْلَمُهُمْ إِلاً قَلِي فَلَا رَبِّي أَعْلَمُ بِعِدَتِهِمْ مَا يَعْلَمُهُمْ إِلاً قَلِي فَلا تَمْ وَلَهُمْ أَحَدًا ﴾ (الكهف ٢٢). فضمير فيهم قلِيلٌ فَلا تَمْ أَحَدًا ﴾ (الكهف ٢٢). فضمير فيهم يرجع إلى ما رجع إلى أهل الكهف، وضمير منهم يرجع إلى ما رجع إليه ضمير سيقولون.

ولكن الكثير في الاستعمال القرآني أن يخالف بين الضمائر إذا تعدد مرجعها لسهولة التمييز (١) كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا في كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ خَلَقَ السَّمُواتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَرْبَعَةً حُرُمٌ ذَلِكَ الدُينُ القَيْمُ فَلاَ تَظْلِمُوا فِيهِنَّ أَنْفُسَكُم ﴾ (التربة ٣٦). فضمير منها وهو لاثنى عشر شهرا، أتى به مفردًا، وضمير منهن وهو للأربعة، أتى به جمعًا، وكلا الأمرين جائز في كليهما، ولكن سنة القرآن إذا أعاد الضمير على جمع ما لا يعقل، أعاده مفردًا إذا كان لأكثر من عشرة، وجمعًا إذا كان لأقل منها (١).

وإذا كان مرجع الضمير مفرد اللفظ جمع المعنى، راعى الأسلوب القرآنى اللفظ أولاً، والمعنى ثانيًا عند تعدد الضمير، وذلك أجمل فى السياق من العكس، وتأمل ذلك فى قول السياق من العكس، وتأمل ذلك فى قول السبحانه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالْبَوْمِ الآخِرِ وَمَا هُمُ بِمُؤْمِئِنَ ﴾ (البترة ٨). وقول السبحانه: ﴿ وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْتَمِعُ إِلَيْكَ وَجَعَلْنَا عَلَى قُلُوبِهِمْ أَكِنَّةً أَنْ يَقْقَهُوهُ وَفِي آذَا بِهِمْ وَقُرًا ﴾ (الانعام ٢٥). فإن هذا الأسلوب حديثا عن كل فرد من أفراد هذا المجموع أولاً، ثم حديثا عنه فى جماعة ثانيًا.

وقد لا تجد فى الآية مرجعًا للضمير، ولكنك تحس بوضوح معناه أيما وضوح، لدلالة المقام على هذا المرجع، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ﴾ (الرحمن ٢٦)، فالضمير فى عليها يعود إلى الأرض، من غير أن يجرى لها ذكر، ولكنك لا تجد حرجا ولا مشقة فى إدراك معناه.

وقد يضع القرآن الاسم الظاهر موضع الضمير، لأمور تلمسها في كل مكان حدث فيه هذا الوضع، وتأمل قوله تعالى: ﴿أُولَمْ يَرَوْا كَيْفَ يُبْدِئُ اللّهُ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ إِنَّ ذَلِكَ عَلَى اللّهِ يَسِيرٌ (١٩) قُلْ سِيرُوا في الأرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ بَدَأَ الْحَلْقَ ثُمَّ اللّهُ يُنشِئُ النَّشَأَةَ الآخِرةَ إِنَّ اللّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢٠) ﴾ (العنكبوت ١٩، ٢٠). فوضع الله مكان ضميره لأن هذا الاسم يوحى بالجلال، المؤذن بيسر بدء الخلق عليه، وقدرته على إنشاء النشأة الآخرة.

وقوله تعالى: ﴿ وَيّومَ حُبَيْنِ إِذْ أَعْجَبَتُكُمْ كَثَرَتُكُمْ فَلَمْ تَغْنِ عَنْكُمْ شَيْتًا وَصَافَتَ عَلَيْكُمْ الأَرْضُ بِمَا رَحْبَت ثُمٌ وَلَيْتُمْ مُدْبِرِينَ (٥٢) ثُمَّ أَنْزَلَ اللّهُ سَكِينَتهُ عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى الْمُوْمِينَ وَأَنْزَلَ اللّه جَنُودًا لَمْ تَرَوْهَا ﴾ (التوية ٢٥، ٢٦). ففى إظهار المؤمنين بدل أن يقول ثم أنزل الله سكينته عليكم، إظهار لمن ثبت منهم فى مظهر من يستحق اسم المؤمن الحقيقى. وقوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُنْلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيّنَاتٍ قَالُوا مَا هَذَا إِلا رَجُلٌ يُرِيدُ أَنْ يَصُدُّكُمْ عَمًا كَانَ يَعْبُدُ آبَاوُكُمْ وَقَالُوا مَا هَذَا إِلا أَوْكُ مُفْتَرًى وَقَالَ الّذِينَ كَفُرُوا لِلْحَق لَمًا جَاءَهُمْ إِنْ هَذَا إِلا مَعْرَى اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللّهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَى اللهُ وَلَا اللّهُ اللهُ ال

ذلك من إبرازهم متعنتين جاحدين، لا يرعون ما يجب أن يكون للحق، من حسن القبول والرضا به، والاطمئنان إليه، وفي ذلك تشنيع عليهم، وتصوير لمدى ضلالهم ومكابرتهم، وعلى هذا المنهج جاء قوله تعالى: ﴿ ص وَالْقُرْآنِ ذِي الدُّكْرِ (١) مَلْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوْا وَلاَتَ حِينَ مَنَاص (٣) بَلْ اللّٰذِينَ كَفَرُوا في عِزَّةٍ وَشِقَاقٍ (٢) كَمْ أَهْلَكْنَا مِنْ قَبْلِهِمْ مِنْ قَرْنٍ فَنَادَوْا وَلاَتَ حِينَ مَنَاص (٣) وهو بذُلك وَعَجِبُوا أَنْ جَاءَهُمْ مُنْذِرٌ مِنْهُمْ وَقَالَ الْكَافِرُونَ هَذَا سَاحِرٌ كَذَّابٌ (٤) ﴾(ص ١ ـ ٤). وهو بذُلك يشير إلى أن هذا القول لا يكون إلا من كافر يخفى الحق ولا يقر به.

ومما استخدمه القرآن ضمير الشأن أو القصة، وهو ضمير لا مرجع له، تسمعه النفس فتتهيأ لسماع ما يأتى بعده، لأن الأسلوب العربى لا يأتى بهذا الضمير إلا فى المواطن التى يكون فيها أمر مهم، تراد العناية به، فيكون هذا الضمير أداة للتنبيه، يدفع المرء إلى الإصغاء، فإذا وردت الجملة بعده استقرت فى النفس واطمأن إليها الفؤاد.

واستمع إلى قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدُ ﴾ (الإخلاص ١). أو لا ترى الشوق يحفز السامع عندما يصغى إلى هذا الضمير – إلى أن يدرك ما يراد به، فإذا وردت الجملة ثبتت في النفس، وقرت في القلب.

وقوله تعالى: ﴿فَإِنَّهَا لاَ تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّتِي فِي الصُّدُور﴾(الحج ٤٦). تجد للضمير هذا من الإثارة وتثبيت المعنى، ما يبين عن فضل هذا الضمير، وما يمنحه الأسلوب من قوة وحسن بيان.

ويستخدم القرآن العلم ولم يستخدم الكنية (۱) إلا فى قوله تعالى: ﴿ بَّبَتْ يَدَا أَبِي لَهَبٍ وَيَسَتَخدم القرآن العلم وهذا هو السر فى وَتَب (السد ١)، وفى اختيار هذه الكنية من الذم، ما ليس فى الاسم، وهذا هو السر فى اختيارها، وقل استخدامه كذلك للقب، ومنه استخدام إسرائيل، لقب يعقوب، ومعناه عبد الله، وقيل صفوة الله، ولم تخاطب اليهود فى القرآن إلا بد «يا بنى إسرائيل»(۱). ومنه المسيح، لقب لعيسى، قيل معناه الصديق، وقيل الذى لا يمسح ذا عاهة إلا برئ (۱).

ويأتى اسم الإشارة للقرب فى القرآن، مؤذنا بقربه، قربا لا يحول دون الانتفاع به، ومن هنا أوثر هذا النوع من أسماء الإشارة، فى قوله سبحانه: ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا﴾(الإسراء ٩)، يَهْدِي لِلْتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبْشُرُ الْمُوْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا﴾(الإسراء ٩)، أولا ترى أن المقام هنا مقام حديث عن هاد، يقود إلى أقوم الطرق، ولأن يكون هذا الهادى قريبًا أنجح لرسالته، وأقطع لعذر من ينصرف عن الاسترشاد بهديه، بينما استخدم اسم الإشارة للبعيد، مشيرًا إلى القرآن نفسه عندما تحدث عن بعده عن الريب، فكان الحديث عنه باسم الإشارة البعيد، أنسب فى الدلالة على ذلك.

<sup>(</sup>١) الإتقان ج٢ ص ١٤٤. (٢) المرجع السابق نفسه. (٢) المرجع السابق نفسه.

ويستخدم اسم الإشارة للقريب تنبيها على ضعة المشار إليه، كما فى قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَتَّخِذُو نَكَ إِلاَّ هُزُوا أَهَذَا الَّذِي يَذَكُرُ آلِهَتَكُم﴾ (الأنبياء ٢٦)، وقوله سبحانه: ﴿وَإِذَا رَأُوكَ إِنْ يَتَّخِذُو نَكَ إِلاَّ هُزُوا أَهَذَا الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ رَسُولاً ﴾ (الفرقان ٤١)، وكأن فى اسم الإشارة للقريب، ما يشير إلى أن هذا الشخص القريب منا، والذى نعلم من أموره ما نعلم، لا تقبل منه دعوى الرسالة، ولا يليق به أن يذكر آلهتنا بسوء.

ويستخدم اسم الإشارة للبعيد أحيانا ليدل على ارتفاع مكانته، وبعده عن أن يكون موضع الأمل والرجاء، كما فى قوله سبحانه، على لسان امرأة العزين ﴿قَالَتَ فَذَلِكُنُ الَّذِي لَمْ تَفْعَلُ مَا آمُرُهُ لَيُسْجَنَنُ وَلَيَكُونًا مِنَ لَمْ تَغْمِي فِيهِ وَلَقَدْ رَاوَدْتُهُ عَنْ نَفْسِهِ فَاسْتَعْصَمَ وَلَئِنْ لَمْ يَفْعَلُ مَا آمُرُهُ لَيُسْجَنَنُ وَلَيَكُونًا مِنَ الصَّاغِرِين﴾ (يوسف ٢٢)، أو ليدل على ما يجب أن يكون عليه من بعد فى المكان والمنزلة، ولعل من ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا ذَلِكُمُ التَّيْطَانُ يُحَوِّنُ أُولِيَاءَهُ فَلاَ تَخَافُوهُمْ وَخَافُونِ إِنْ كُنتُمْ فَرَعِينَ ﴾ (ال عمران ١٧٥).

وفى اسم الإشارة لون من الإيجاز والتنبيه معًا، عندما يشير إلى موصوف بصفات عدة، فينبنى الحكم على هذه الصفات، كما فى قوله سبحانه: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَحِلَتَ قُلُوبُهُم وَإِذَا تُلِيَتُ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِمَّانًا وَعَلَى رَبُهِمْ يَتَوَكُّلُونَ (٣) الَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَمِمًّا رَزَقَنَاهُمْ يُتَفِقُونَ (٣) أُولَئِكَ هُمُ الْمُؤْمِئُونَ حَقًّا لَهُمْ دَرَجَاتٌ عِندَ رَبُهمْ وَمَعْفِرَةٌ ورزُق كَرَمُ (٤)﴾ (الأنفال ٢ - ٤).

ويأتى القرآن بالاسم الموصول، عندما تكون صلته هى التى عليها مدار الحكم، كما فى قوله سبحانه: ﴿وَالَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَنُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا وَعُدَ اللَّهِ حَقًّا وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ قِيلاً﴾ (النساء ١٢٢). وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا وَمَاتُوا وَهُمْ كُفًّارٌ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْ أَحَدِهِمْ مِلْءُ الأَرْضِ ذَهَبًا وَلَوِ الْتَدَى بِهِ أُولَئِكُ لَهُمْ مِنْ نَاصِرِين ﴾ (ال عسران ١٩).

والمجىء باسم الموصول، فضلا عما ذكرناه، يثير في النفس الشوق إلى معرفة الخبر، وقد تكون الصلة نفسها ممهدة لهذا الخبر ودالة عليه، واقرأ قوله تعالى: ﴿الَّذِينَ آمَتُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ أَعْظَمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّهَ عِنْدَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّهَ عِنْدَ اللَّهِ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّهَ عِنْدَهُمْ وَيُهَا نَعِيمٌ مُقِيمٌ (٢١) خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ (٢١) ﴿ التوبة ٢٠-٢٢). أو لا ترى في الصلة ما يوحى إليك بأنه قد أعد لهم خير عظيم، يناسب إيمانهم وهجرتهم، وجهادهم بأموالهم وأنفسهم.

ومن خصائص اسم الموصول استطاعته أن يخفى تحته اسم المذنب، وفى ذلك من الرجاء فى هدايته، ما ليس فى إفشاء اسمه وفضيحته، وتأمل قوله تعالى:

﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُجَادِلُ فِي اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَلاَ هُدًى وَلاَ كِتَابٍ مُنِيرٍ ﴾ (الحج ٨)، وقول تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ فَإِذَا أُوذِي فِي اللَّهِ جَعَلَ فِئَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللَّهِ ﴾ (العنكبوت ١٠)، وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهُوَ الْحَدِيثِ لِيُضِلُ عَنْ سَبِيلِ اللّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ ﴾ (التمان ٢). ففي هذا وغيره ذم لمن يتصف بذلك، ودعوة له في صمت إلى الإقلاع والكف، ومن ذلك قوله سبحانه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَولُهُ فِي الْحَيّاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللّهَ عَلَى مَا وَمِن ذلك قوله سبحانه: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَولُهُ فِي الْحَيّاةِ الدُّنْيَا وَيُشْهِدُ اللّهَ عَلَى مَا فَي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ ﴾ (البقرة ٤٠٠). وجاء قوله تعالى بعده: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْرِي فَي مَقَابِلته، حتى تكون نَيْ مَرْضَاةِ اللّهِ وَ اللّهُ وَ اللّهُ وَ اللّهُ رَءُونَ بِالْعِبَادِ ﴾ (البقرة ٢٠٠). ليكون في مقابلته، حتى تكون الموازنة قوية جلية، تدفع إلى العمل الصالح ابتغاء مرضاة الله.

وقد يعدل القرآن عن العلم إلى الاسم الموصول، إذا كان فيه زيادة تقرير لأمر يريده القرآن، كما في قوله تعالى: ﴿وَرَاوَدَتُهُ الَّي هُوَفِي بَيْتِهَا عَنْ نَفْسِهِ وَعَلَّقَتِ الأَبْوَابِ﴾(بوسف ٢٣). ألا ترى في ذكر اسم الموصول زيادة تقرير لعفته، فهو في بيتها، ووسائل إغرائه موفورة عندها، وهو تحت سلطانها، ولن تفهم هذه المعانى إذا جاء باسمها.

ويستخدم اسم الموصول كذلك، لإظهار أن الأمر لا يستطاع تحديده بوصف، مهما بولغ فيه، تلمس ذلك في قوله تعالى: ﴿قَالَ أَلَمْ نُرَبُكَ فِينَا وَلِيدًا وَلَبِثْتَ فِينَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِينَ (١٨) وَفَعَلْتَ فَعَلَتَكَ الَّتِي فَعَلْتَ وَأَنْتَ مِنَ الْكَافِرِينَ ﴿الشعراء ١٨، ١٩). وقوله تعالى: ﴿فَعَشِيهُمْ مِنَ الْيَمُ مَا عَشِيهُمْ ﴾ (طه ٧٨). وفي ذلك ترك للخيال يسبح، ليكمل الصورة ويرسمها.

ويستخدم القرآن التعريف بأل، فتكون للعهد حينا، وللجنس حينا آخر، ومن أجمل مواقعها فيه أن تستخدم لاستغراق خصائص الجنس، كما في قوله تعالى: ﴿ فَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيه هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (البقرة ٢). فكأنه قال ذلك هو الكتاب المستكمل لخصائص جنسه، فهو الكتاب الكامل.

وقد يعدل عن الإضافة، حيث يبدو في ظاهر الأمر أن المقام لها، كما في قوله سبحانه على لسان إبراهيم لأبيه: ﴿يَا أَبَتِ إِنِي أَخَانُ أَنْ يَمَسُكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًا﴾ (مريم ٤٥). فالعدول عن إضافة العذاب إلى الرحمن لعدم التجانس بينهما، فالمناسب للعذاب أن يضاف إلى الجبار، أو المنتقم مثلا، لا إلى مصدر النعم، أما السر في وصف العذاب بأنه من الرحمن، فالإشارة إلى أن العذاب إنما كان، لأنه كفر بمن كان مصدرا للنعمة، ولم يقم بواجب شكره.

# الإفسراد والتذكيسر وفروعهما

قال أبو منصور الثعالبى: لم يأت لفظ الريح فى القرآن إلا فى الشر، والرياح إلا فى الشر، والرياح إلا فى الخير، قال الله عز وجل: ﴿ وَفِي عَادٍ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّيحَ الْعَقِيمَ (13) مَا تَذَرُ مِنْ شَيْءٍ أَتَ عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلَتُهُ كَالرَّمِيم (23) ﴾ (الداريات ٤١، ٤٦). وقال سبحانه: ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي يَوْمٍ نَحْس مُسْتَمِرٌ (٩١) تَنزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَحْل مُنْقَعِرٍ (٢٠) ﴾ (القمر ١٩، ٢٠). وقال جل جلالهُ: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَيْ رُحْمَتِه ﴾ (الأعراف ٥٧).

وقــال: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ يُرْسِلَ الْرِيّاحَ مُبَشّرَاتَ ۚ وَلِيُذِيقَكُمْ مِنْ رَحْمَتِهِ وَلِتَجْرِيَ الْفُلْكُ بِأَمْرِهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَضْلِهِ وَلَعَلّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾(')(الدوم ٤٦).

ولعل السبب فى ذلك أن ريح الشر، تهب مدمرة عاصفة، لا تهداً، ولا تدع الناس يهدءون، فهى لاستمرارها ريح واحدة، لا يشعر الناس فيها بتصول ولا تغير، ولا يحسون بهدوء يلم بها، فهى متصلة فى عصفها وشدة تحطيمها، وذلك مصدر الرهبة منها والفزع، أما الرياح التي تحمل الخير فتهب حينا، وتهدأ حينا، لتسمح للسحب أن تمطر، فهى متقطعة تهب فى هدوء، ويشعر المرء فيها بفترات سكون، وأنها رياح متتابعة، ففى تعبير القرآن تصوير للإحساس النفسى.

وصفت الريح مفردة بالطيبة فى قوله تعالى: ﴿ هُوَ الَّذِي يُسَيِّرُ كُمْ فِي الْبَرُ وَالْبَحْرِ حَتَى إِذَا كُنتُمْ فِي الْفُلْكِ وَجَرَيْنَ بِهِمْ بِرِيح طَيِّبَةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلُ مَكَانٍ وَظُنُوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ فَي عَلَيْةٍ وَفَرِحُوا بِهَا جَاءَتُهَا رِيحٌ عَاصِفٌ وَجَاءَهُمُ الْمَوْجُ مِنْ كُلُ مَكَانٍ وَظُنُوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ فَي عَلَى اللَّهُ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ لَيْنُ أَنْجَيْتَنَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَ مِنَ الشَّاكِرِينَ (٢٢) فَلَمَّا أَنْجَاهُمْ إِذَا هُمْ يَبْعُونَ فِي الأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقَ (يونس ٢٢، ٢٢)؛ لتقابل ريح الشرب ولأن إفراد الريح مع السفن هو الرحمة بها، ولو أنها جمعت، فقد يدل الجمع على مجيء الريح من مهاب متعددة، وفي ذلك دمار لها.

وأبى القرآن - كما سبق أن ذكرنا - أن يجمع الأرض على أرضين، ولعله وجد فيها ثقلا على اللسان فتركها.

قال الأستاذ السباعى (۱): «ومن دقائق القرآن فى هذا الباب اختياره إفراد السبيل مع الحق، وجمعه مع الباطل، لأن سبيل الحق واحدة، وسبل الباطل (۱) فقه اللغة ص ٤٠٣.

متعددة، قال تعالى: ﴿وَلاَ تَتَبِعُوا السَّبُلَ فَتَفَرَّقَ بِكُمْ عَنْ سَبِلِهِ﴾ (الانعام ١٥٣). ومن هذه الجهة بعينها، مجىء النور مفردًا للهدى، والظلمات جمعًا للضلال، وكلمة ولى بالإفراد مضافة إلى المؤمنين، وبالجمع مضافة إلى الكفار. قال تعالى: ﴿اللَّهُ وَلِيُ النَّورِ وَاللَّهُ عَنَ آمَنُوا يُخْرِجُهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ وَاللَّهِ مِنَ كَفَرُوا أَوْلِيَاوُهُمُ الطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النَّورِ وَاللَّهِ مِنَ كَفَرُوا أَوْلِيَاوُهُمُ الطَّاعُوتُ يُخْرِجُونَهُمْ مِنَ الثَّلُورِ وَاللَّهِ مِنَ الظُّلُمَاتِ ﴾ (البقرة ٢٥٧).

واستخدام القرآن السماء مفردة ومجموعة، يدلنا على الفرق بين المعنيين في الاستخدام القرآنى قوله تعالى: ﴿هُوَ الَّذِي حَلَقَ لَكُمْ مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمُّ اسْتَوَى إِلَى السّماءِ هذه السّماءِ فَسَوّاهُنَّ سَنعَ سَمَوَاتٍ وَهُو بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيم ﴾ (البقرة ٢٩). فهو يعنى بالسماء هذه السّماءِ فنه المرتفعة التي نشاهدها فوق رءوسنا، ويعنى بالسموات هذه الكواكب الجهة المرتفعة التي نشاهدها وقل موسنا، ويعنى بالسموات هذه الكواكب السبعة، التي تدور في أفلاكها، وتأمل قوله تعالى: ﴿وَالسّمَاءِ ذَاتِ البُرُوحِ ﴾ (البوج١). وقوله تعالى: ﴿وَالسّمَاءِ مَا مَا فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ السّمَاءِ مَا مَا فَأَخْرَجَ بِهِ مِنَ الشّمَاءِ وَأَلْكُمْ فَلاَ تَجْعَلُوا لِلّهِ أَنْدَادًا وَأَنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة ٢٢).

وقوله تعالى: ﴿فَقَضَاهُنَّ سَبْعَ سَمَوَاتٍ فِي يَوْمَيْنِ وَأَوْحَى فِي كُلِّ سَمَاءٍ أَمْرَهَا وَزَيْنًا السَّمَاءَ الدُنْيَا بِمَصَابِيحَ وَحِفْظًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ﴾ (فصلت ١٢)

وقُولِه تَعَالَى:﴿إِنَّ اللَّهَ يُمْسِكُ ٱلسَّمَوَاتَ وَالأَرْضَ أَنْ تَزُولاً وَلَثِنْ زَالَنَا إِنْ أَمْسَكَهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾ (ناطر ٤١).

واستخدام القرآن جموعًا لم يستخدم مفرداتها، كالأصواف والأوبار، في قوله تعالى: ﴿وَاللّٰهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُودِ الأَنْعَامِ بِيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ طَعْنِكُمْ وَنِ جُلُودِ الأَنْعَامِ بِيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَى حِينَ ﴾ (النمل ٨٠). وليس في مفرد هذين الجمعين من ثقل، بل هو مفردًا ومجموعًا حسن رائق، وإنما استخدم الجمع هذا، لأن المقام له فهي أصواف وأوبار عدة متنوعة.

واستخدم الأرجاء في قوله سبحانه: ﴿وَالْمَلَكُ عَلَى أَرْجَائِهَا وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبُكَ فَرْقَهُمْ يَوْمَنِذُ نِّمَانِيَهُ ﴾ (الحاقة ١٧)، والألباب في قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لأولِي الأَلْبَابِ ﴾ (الزمر ٢١)، ولم يستخدم مفرد هذين الجمعين، وهما رجا ولب، والمفرد الأول قل استعماله، والمفرد الثاني قل استعماله بالنسبة لجمعه، وجمع الكلمتين أرق على اللسان من مفرديهما، والمقام يستدعيه فيما ورد فيه، كما استدعى المجيء على اللسان من مفرديهما، والمقام يستدعيه فيما ورد فيه، كما استدعى المجيء بالجمع في قوله تعالى: ﴿وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَى رِجَالاً كُنّا نَعُدُهُمْ مِنَ الأَشْرَانِ ﴿ وَسَهُ لَهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَى رِجَالاً كُنّا نَعُدُهُمْ مِنَ الأَشْرَانِ ﴿ وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَى رِجَالاً كُنّا نَعُدُهُمْ مِنَ الأَشْرَانِ ﴿ وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَى رِجَالاً كُنّا نَعُدُهُمْ مِنَ الأَشْرَانِ ﴿ وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَى رِجَالاً كُنّا نَعُدُهُمْ مِنَ الأَشْرَانِ ﴿ وَقَالُوا مَا لَنَا لاَ نَرَى وَاللّهُ السّاعَة أَنْ تَأْتِيهُمْ بَعْتَةً فَقَلا جَاءَ يَستخدم «الشرير». وقوله تعالى: ﴿ فَهَلَ يَنْظُرُونَ إِلاَ السّاعَة أَنْ تَأْتِيهُمْ بَعْتَةً فَقَلا جَاءَ أَشْرَاطُهَا ﴾ (محمد ١٠٤). فللساعة أشراط عدة، واستدعى المجيء بالمفرد دون الجمع، في

كلمة البقعة، في قوله تعالى في قصة موسى: ﴿ فَلَمَّا أَتَاهَا نُودِي مِنْ شَاطِي الْوَادِ الأَيْمَنِ فِي الْبَقْعَةِ الْمُبَارَكَةِ مِنَ الشَّجَرَةِ أَنْ يَا مُوسَى إِنِي أَنَا اللَّه ﴾ (القصص ٣٠)، وليس في الجمع وهو البقاع ثقل ولا نفور. ولم ترد الكلمة في غير هذا الموضع وورد المشرق والمغرب مفردين بمعنى جهة الشروق والغروب، كما في قوله تعالى: ﴿ لَيْسَ الْبِرُ أَنْ تُولُوا وَجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ ﴾ (البقرة ١٧٧). وورد المشرق مثنى في آيتين، هما قوله تعالى: ﴿ حَتَّى إِذَا جَاءَنَا قَالَ يَا لَيْتَ بَيْنِي وَبَيّنَكَ بُعْدَ الْمَشْرِقِينَ فَبِسُ الْقَرِينِ ﴾ (الزحرف ٣٨). وواضح أن المراد بالمشرقين هنا المشرق والمغرب، وقوله تعالى: ﴿ رَبُّ الْمَشْرِقِينِ وَرَبُّ الْمَشْرِقِينِ المُسْرقِينِ المُسْرقِينِ المشرق والمغرب، وبالمغربين المغرب والمشرق، فيكون يكون المراد بالمشرقين المشرق والمغرب، وبالمغربين المغرب والمشرق، فيكون في ذلك تكرير، لتعظيم أمر المشرق والمغرب، وبالمغربين المغرب والمشرق، فيكون في ذلك تكرير، لتعظيم أمر المشرق والمغرب، وبالمغربين المغرب والمشرق، فيكون

وقال بعض المفسرين: المشرقان هما مشرق الشمس في الصيف ومشرقها في الشتاء، والمغربان مغربها في الصيف ومغربها في

فإذا جمعت كان المراد الجهات التى تشرق منها الشمس أو تغرب، والشمس ترى من الأرض تشرق فى كل يوم من مشرق، غير الذى أشرقت منه بالأمس.

وللقرآن بعض لفتات في التذكير والتأنيث، يعتمد فيها على ما تثيره الكلمة في النفس من معنى، فيعيد الضمير على المعنى الذي أثارته الكلمة، ورأيت من ذلك ثلاثة مواضع:

أولها قوله تعالى: ﴿ بَلْ كَذُبُوا بِالسَّاعَةِ وَأَعْتَدُنَا لِمَنْ كَذَّبَ بِالسَّاعَةِ سَعِيرًا (١١) إِذَا رَأَتُهُمْ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَغَيُّظًا وَزَفِيرًا (١٢) ﴾ (الفرقان ١١، ١٢)، فلما كانت كلمة السعير تدل على النار المستعرة وتوحى بها، أعاد الضمير عليها مؤنثًا.

وثنانيها وصفه البلدة بالميت في قوله سبحانه: ﴿.... وَأَ نُزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءُ طَهُورًا (٤٨) لِنُحْبِيَ بِهِ بَلْدَةً مَيْنًا وَ نُسْقِيَهُ مِمَّا حَلَقْنَا أَنْعَامًا وَأَنَاسِيَّ كَثِيرًا (٤٩)﴾ (الفرقان ٤٩، ٤٩).

وقولُهُ تعالى: ﴿ وَالَّذِي نَزُّكَ مِنَ السّمَاءِ مَاءً بِقَدَرٍ فَأَنْشَرُنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا كَذَلِكَ تُحْرَجُونَ ﴾ (الزحرف ١١)، وسر ذلك أن الذي أحياه المطر؛ إنما هو المكان الذي تقام عليه البلدة، فهو في الحقيقة الذي جرى المطر في عروقه. فحيى، فلما كان المراد بالبلدة المكان صح وصفها بالمذكر.

وثالثها قوله سبحانه: ﴿فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيبًا (١٧) السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ كَانَ وَعْدُهُ مَفْعُولاً (١٨)﴾ (نوح ١٧، ١٨).

<sup>(</sup>١) الكشاف ج٢ ص ٤٢٥.

ذكر السماء وهى مؤنثة، لأنها بالنسبة إلى الأرض سقف لها، وتنبه الذهن إلى أن السماء سقف، يصور لك تشققها تصويرًا قريبًا إليك، دانيًا منك. وإن فى انتهاج القرآن ذلك النهج من المخالفة الصورية لما يلفت الذهن إلى ما وراء الألفاظ، من معان مقصودة، وصور ملحوظة.

# التسوكيسيد والتكسريسر

التوكيد من أهم العوامل لبث الفكرة في نفوس الجماعات، وإقرارها في قلوبهم إقرارًا، ينتهى إلى الإيمان بها، وقيمة التوكيد بدوام تكراره بالألفاظ عينها، ما أمكن ذلك، « فإذا تكرر الشيء رسخ في الأذهان رسوخًا، تنتهى بقبوله حقيقة ناصعة» وللتكرار تأثير في عقول المستنيرين، وتأثيره أكبر في عقول الجماعات من باب أولى، والسبب في ذلك كون المكرر ينطبع في تجاويف الملكات اللاشعورية، التي تختمر فيها أسباب أفعال الإنسان، فإذا انقضى شطر من الزمن نسى الواحد منا صاحب التكرار، وانتهى بتصديق المكرر ".

واستخدم القرآن التوكيد وسيلة لتثبيت المعنى فى نفوس قارئيه، وإقراره فى أفئدتهم، حتى يصبح عقيدة من عقائدهم.

وقد يكرر القرآن الجملة المؤكدة عدة مرات بألفاظها نفسها، علماً منه بما لذلك. من أثر فى النفس، فتراه مثلا فى سورة الشعراء يكرر الجملتين الآتيتين خمس مرات، من غير أن يغير من ألفاظهما حرفًا، فقال على لسان بعض رسله: ﴿إِنِّي لَكُمْ رَسُولٌ أَمِينٌ (١٠٧) فَاتَقُوا اللّهَ وَأَطِيعُونِ (١٠٨)﴾ (الشعراء ١٠٨، ١٠٧ و١٢٦ و١٦٢ و١٧٩).

وهى وإن كانت مقولة على ألسنة عدة رسل، توحى لتكررها بعبارة واحدة، بصدق هؤلاء الرسل وتثبيت التصديق بهم.

ويؤكد القرآن صفات الله، حتى يستقر الإيمان بها في النفوس، وذلك هو الأساس الذي ينبني عليه الدين، فتسمعه يقول مكررا ومؤكدا في كثير مما يكرره: ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾(البقرة ٢٠). ﴿إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾(البقرة ١٠٠). ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾(البقرة ٢٠). ﴿إِنَّ اللَّهَ عَمَ الصَّابِرِينَ﴾(البقرة ٢٥١)، ﴿إِنَّ اللَّهَ شَاكِرٌ وَالبقرة ١٥٠)، ﴿إِنَّ اللَّهَ عَلَيْمٌ ﴾(البقرة ١٥٠)، ﴿إِنَّ اللَّهَ عَمْلُونَ رَحِيمٌ ﴾(البقرة ١٩٠)، ﴿إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ ﴿إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ اللَّهَ عَزِيزٌ اللَّهَ عَزِيزٌ اللَّهَ عَزِيزٌ اللَّهَ عَزِيزٌ البقرة ٢٠١)، ﴿إِنَّ اللَّهَ يَحِبُ المُتَطَهِّرِين﴾(البقرة ٢٥١)، ﴿إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ صَكِيمٌ ﴾(البقرة ٢٠١)، ﴿إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ صَكِيمٌ ﴾(البقرة ٢٠١)، ﴿إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ المِتَعَامِ مِن البقرة ٢٠٢)، ﴿إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ المُتَعَامِرِينَ وَيُحِبُ المُتَعَامِرِينَ ﴿(البقرة ٢٢٢)، ﴿إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلَيْمٌ السَرِيمِ السَابِق نفسه.

عَلِيمٌ ﴾ (البقرة ١٨١)، ﴿ أَنَّ اللَّهَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴾ (البقرة ٢٣١)، ﴿ أَنَّ اللَّهَ غَنِيَّ حَمِيد ﴾ (البقرة ٢٦٧)، ﴿ أَنَّ اللَّهَ غَنِي حَمِيد ﴾ (البقرة ٢٦٧)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَخْفَى عَلَيْهِ شَيْءٌ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاء ﴾ (آل عمران ٥)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ سَرِيعُ الْحَسَابِ ﴾ رَيْبَ فِيهِ ﴾ (آل عمران ١٩١)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾ (آل عمران ٢٩١)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ ﴾ (آل عمران ٢٩١)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَغَنِي عَنِ الْعَمَلُونَ ﴾ (العنكبوت ٢)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُور ﴾ (آل عمران ١٩٩)، ﴿ إِنَّ اللَّهَ لِا يُخْلِفُ الْمِيعَاد ﴾ (آل عمران ٩).

فهذا التأكيد يقرر معانى هذه الصفات فى النفس، وإذا تكررت هذه المعانى فى النفس انبثق منها العمل الصالح، المبنى على أساس من الإيمان المكين. وفى أحيان كثيرة يستغنى القرآن عن التوكيد بتكريرها فى مواضع شتى، وهذا التكرير للصفات فى المناسبات المختلفة مصدر توطيدها فى النفس.

ويؤكد القرآن وعده ووعيده، فيكرر مؤكدًا قوله: إن الله يحب المتقين، وإن الله مع المتقين، وإن الله لا يهدى مع المتقين، وإن الله لا يحب الكافرين، وإن الله لا يهدى القوم الكافرين، وحينًا يكتفى بالتكرير ـ كما قلنا ـ عن توكيد الجملة.

ويؤكد كل خبر هو مجال للشك أو الإنكار، وكلما توغل الخبر في ميدان الشك زادت ألوان المؤكدات، وتأمل لذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ وَالدَت ألوان المؤكدات، وتأمل لذلك قوله تعالى: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ تَفْسِدُونَ وَلَكِنْ لاَ يَشْعُرُون (١٢) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ أَمْهُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لاَ يَشْعُرُون (١٢) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ مَمُ السَّفَهَاءُ وَلَكِنْ لاَ يَعْلَمُون (١٣) آمِنُوا قَالُوا أَنُومِن كَمَا آمَنَ السَّفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِنْ لاَ يَعْلَمُون (١٣) وَإِذَا حَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِهُن (١٤) ﴾ (البقرة ١١-١٤). أولا تراهم عندما أنكروا الإفساد في الأرض والسفاهة، أكد اتصافهم بها بألا، وإن، وتعريف ركني الجملة المؤذن بالقصر، وضمير الفصل، ولما كان إقرارهم للمؤمنين بالإيمان بألسنتهم مبعثاً للشك في نفوس شياطينهم، دفعهم ذلك إلى تأكيدهم لهم الثبات على مبادئهم، وأنهم لا يبغون عنها حولاً.

واقراً قوله تعالى: ﴿ وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلاً أَضْحَابَ الْقَرْيَةِ إِذْ جَاءَهَا الْمُرْسَلُونَ (١٣) إِذْ أَرْسَلْنَا إِلَيْهِمُ اثْنَيْنِ فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزُّزْنَا بِثَالِثِ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُونَ (١٤) قَالُوا مَا أَنْتُمْ إِلاَ بَشَرٌ مِثْلُنَا وَمَا أَنْيُن فَكَذَّبُوهُمَا فَعَزُّزْنَا بِثَالِثَ فَقَالُوا إِنَّا إِلَيْكُمْ مُرْسَلُون (١٦) قَالُوا رَبُنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُون (١٦) أَنْتُمْ إِلاَّ تَكُذِبُونَ (١٥) قَالُوا رَبُنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُون (١٦) ﴾ (يس ١٢ ـ ١٦). ألا ترى المرسلين قد أكدوا رسالتهم بإن، عندما كذبهم أصحاب القرية، فلما لج هؤلاء في التكذيب، زادوا في تأكيد رسالتهم مؤكدًا جديدًا، هو اللام، وأشهدوا ربهم على صدق دعواهم.

وللتوكيد أساليب كثيرة في القرآن الكريم، فمنها التوكيد المعنوى بكل وأجمع، كما في قوله تعالى: ﴿فَسَجَدَ الْمَلاَئِكَةُ كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ﴾ (الحجر ٢٠). وفائدة هذا اللون من التوكيد رفع ما يتوهم من عدم الشمول، وإني أرى هنا ما رآه الفراء (١٠) من أن كلهم أفادت ذلك، وأجمعون أفادت اجتماعهم على السجود، وأنهم لم يسجدوا متفرقين. ومنها التوكيد اللفظى، بأن يكرر السابق لفظه، اسما كان، أو فعلا، أو اسم فعل، أو حرفًا، أو جملة، كما ترى ذلك في قوله تعالى: ﴿كلا إِذَا دُكّتِ الأَرْضُ دُكًا وَ وَهُلهُ سبحانه: وَهُنهُاتَ مَنهُا تُوعَدُونَ ﴾ (المؤمنون ٢٦). وقوله: ﴿ أَيْعِدُكُمُ أَنْكُمْ إِذَا مِثْمُ وَكُنْمُ تُرَابًا وَعِظَامًا أَنْكُمْ مُحْرَجُونِ ﴾ (المؤمنون ٢٦). وقوله: ﴿فَإِنْ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا (٥) إِنْ مَعَ الْعُسْرِ فَمُ النّعُن مَعَ الْعُسْرِ عُسْرًا (٥) إِنْ مَعَ الْعُسْرِ وَمَا في قوله تعالى: ﴿وَمَا أَذَرَاكَ مَا يَوْمُ الدّين (١٨) ﴾ (الانفطار ١٨. ١٨).

ومنه تأكيد الضمير المنفصل بمثله، كما قال تعالى: ﴿اللهِ بِنَ يُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَهُمْ بِالآَخِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ﴾ (النمل ٣). وتأكيد الضمير المتصل بالمنفصل، في قوله سبحانه: ﴿قَالُوا يَا مُوسَى إِمَّا أَنْ تُلْقِيَ وَإِمَّا أَنْ نَكُونَ نَحْنُ الْمُلْقِينَ ﴾ (الأعراف ١١٥). وفي تأكيدهم ما يشعر بثقتهم بأنفسهم، وقوله تعالى: ﴿قُلْنَا لاَ تَحَفَ إِنَّكَ أَنْتَ الْأَعْلَى ﴾ (طه ١٨). وفي ذلك تثبيت قلب موسى وبعث الطمأنينة إليه.

ومنه تأكيد الفعل بمصدره، ويكون ذلك في الأمور التي يتوهم فيها المجان، فيأتي الفعل لرفع هذا التوهم، وتأمل ذلك في قوله تعالى: ﴿وَكُلُم اللّهُ مُوسَى تَكْلِماً ﴾ (النساء ١٠٤)، فقد يطلق الكلام على الإيحاء، وينصرف الذهن إليه، فجاء المصدر لإزالة هذا التوهم. وقوله تعالى: ﴿إِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ لُوَاقِعٌ (٧) مَا لَهُ مِنْ دَافِع (٨) يَوْمَ تَمُورُ السَّماءُ مَوْرًا (٩) وَتَسِيرُ الْجِبَالُ سَيْرًا (١٠) ﴾ (الطود ٧ - ١٠). أو لا ترى أن اضطراب السماء، وسير الجبال، مما قد تتردد النفس في قبوله، فجيء بالمصدر تأكيدًا لوقوعه. وقد يؤكد الفعل بمصدر فعل آخر نيابة عن المصدر، كما في قوله تعالى: ﴿وَاذْكُرِ اسْمَ رَبُكَ وَتَبَيّلُ إِلَيْهِ تَبْيلاً ﴾ (الجن ٨). وفي نيابة عن المصدر، كما في قوله تعالى: ﴿وَاذْكُرِ اسْمَ رَبُكَ وَتَبَيّلُ إِلَيْهِ تَبْيلاً ﴾ (الجن ٨). وفي ذلك دلالة على ما للتبتيل من أثر في استجلاب رضوان الله، فأمر به مؤكدًا، ولعل السر في العدول إلى هذا المصدر، هو المحافظة على النغمة الموسيقية للآية.

ومن ألوان التوكيد أن يكون فى الجملة أداة من أدوات التوكيد، وهى إن، وأن، ولام الابتداء، والقسم، وألا الاستفتاحية، وهاء التنبيه، وكأن فى تأكيد التشبيه، وضمير الشأن، وضمير الفصل، وقد، والسين، وسوف، والنونان فى تأكيد الفعل، ودخول الأحرف

<sup>(</sup>۱) الإتقان ج٢ ص ٦٦.

الزائدة في الجملة، وتؤكد الجملة بذلك لتثبيت معناها وتوطيده في النفس، وكلما كان هذا المعنى مجالا للشك أو الإنكار، كان موضع التوكيد أنسب وأقوى ، كما ذكرنا.

وقد يؤكد القرآن أمرًا هو من البداهة بمكان، لأنه يرمى من وراء ذلك إلى هدف هام، تتبينه النفس عندما تتدبر أمر هذا التوكيد، لترى ما موقعه، ولم كان، وتأمل قوله تعالى: ﴿ ثُمَّ إِنَّكُمْ بَعْدَ ذَلِكَ لَمَيُّ عُنَ (٥١) ثُمّ إِنَّكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ بُعَتُون (٢١) ﴾ (المزمنون ١٥، ١٦). فلما كان تماديهم في الضلال يصرفهم عن التفكير المستقيم، المؤدى إلى الإيمان، بالله ورسله، واليوم الآخر، وكانت هذه الغفلة تلفتهم عن التفكير في مصيرهم، فكأنهم مخلدون لا يصيبهم موت ولا فناء \_ أكد نزول الموت بهم تأكيدين ليفكروا فيه، وفيما يتطلبه نزوله بهم، من عمل صالح ينفعهم بعد هذا الموت.

وقد يكون تقوية التوكيد لقصد الترغيب، كما ترى ذلك فى قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمُ حَيْرٌ لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ فَتَابَ عَلَيْكُمْ إِنَّهُ هُوَ التَّوَّابُ الرَّحِيمُ ﴾ (البقرة ٤٠)، فتأكيد هذه الصفة بأربعة تأكيدات، لترغيب العباد فى التوبة، والرجوع إلى الله سبحانه.

تدخل إن في الكلام، ففضلا عن تأكيدها لمعنى الجملة، تربط ما بعدها بما قبلها. قال عبد القاهر: «هل شيء أبين في الفائدة، وأدل على أن ليس سواء دخولها وألا تدخل! من أنك ترى الجملة إذا هي دخلت، ترتبط بما قبلها وتأتلف معه، وتتحد به، حتى كأن الكلامين قد أفرغا إفراغا واحدًا وكأن أحدهم قد سبك في الآخر، هذه هي الصورة، حتى إذا جئت إلى إن فأسقطتها، رأيت الثاني مبهما قد نبا عن الأول، وتجافى معناه عن معناه، ورأيته لا يتصل به، ولا يكون منه بسبيل، حتى تجىء بالفاء. ثم لا ترى الفاء تعيد الجملتين إلى ما كانتا عليه من الألفة، وترد عليك الذي كنت تجد بإن من المعنى، وهذا الضرب كثير من التنزيل جدا، من ذلك قوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا النَّسُ اتَّفُوا رَبّكُمْ إِنْ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِمٌ ﴾ (الحج ١)، وقوله عز اسمه: ﴿يَا بَنِي الْمَالِ إِنْهُمْ مَعْرَفُون ﴾ (هولا تَعَلَى الْمُوبُ (النربة ٤٠٠). ومن أبين ذلك قوله تعالى: ﴿وَلا تَعَلَى النَّهِمُ اللَّهِمُ صَدَقَةً تُطَهَرُهُمْ ﴿وَلِا تَعَالَى: ﴿ وَلَا تَعَلَى النَّهِمُ مَعْرَفُون ﴾ (هود ٢٧). وقد يتكرر في الآية الواحدة، وَلا أَسَى اللَّهِمَ اللَّهُمُ النَّمُ إِنْ النَّهُمُ اللَّهِ السَّهِ إِلاً مَا رَحِم رَبّي إِنْ عَلَى المَاهِمُ مِن المَعْمَى إِنْ النَّهُمُ اللَّهِم اللَّهُ إِللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللللّهُ اللل

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز ص ٢٤٣.

وإنما تقع إن موضع الفاء، إذا كانت جملتها توضح ما قبلها، وتبين وجه الفائدة فيه، كتلك الآيات التي أوردها عبد القاهر، فقوله تعالى: ﴿إِنَّ زَلْزَلَةَ السَّاعَةِ شَيْءٌ عَظِيمٌ﴾(الصح ١). يبين سبب أمرهم بالتقوى في قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُم ﴾ (الدي ١)، وكذلك ﴿ إِنَّ صَلاَّتَكَ سَكَن لَهُم ﴾ (التربة ١٠٣). بيان للسبب في طلب الصلاة لهم من النبى، ولكن ذلك لايطرد في كل موضع، بل هناك ما لا يحصى من الجمل التي لا تقتضى الفاء، كقوله تعالى: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أُمِينٍ (١٥) فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونُو(٢٥)﴾(الدخان ٥١، ٥٢). فقبله ﴿إِنَّ هَذَا مَا كُنتُمْ بِهِ تَمْتَرُونَ﴾(الدخانَ ٥٠)، ولو أنك قلت: «إن هذا ما كنتم به تمترون، إن المنقين في جنات وعيون» لم يكن كلامًا(١)، وقوله تعالى: ﴿لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَهُمْ فِيهَا لاَ يَسْمَعُونَ (١٠٠) إِنَّ الَّذِينَ سَبَقَتَ لَهُمْ مِنَّا الْحُسْنَي أُولَئِكَ عَنْهَا مُبْعَدُون (١٠١)﴾ (الأنبياء ١٠١.١٠٠). فلو أتينا مكان إن بالفاء لم تجد لها وجها، كما أنه لا يجوز المجيء بالفاء مكان إن في قوله سبحانه: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَالَّذِينَ هَادُوا وَالصَّابِئِينَ وَالنَّصَارَى وَالْمَجُوسَ وَالَّذِينَ أَشْرَكُوا إِنَّ اللَّهَ يَفْصِلُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةَ﴾(الصبح ١٧). وقوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ إِنَّا لاَ نُصِيعُ أَجْرَ مَنْ أَحْسَنَ عَمَلا ﴾ (الكهف ٣٠). لأن جملة إن الثانية خبر عن الأولى في الآيتين، والخبر لا يجوز عطفه على المبتدأ. قال عبد القاهر(<sup>۲)</sup>: «ومن خصائصها أنك ترى لضمير الأمر والشأن معها من الحسن واللطف، ما لا تراه إذا هي لم تدخل عليه، بل تراه لا يصلح حيث يصلح إلا بها، وذلك في مثل قوله: ﴿إِنَّهُ مَنْ يَتَّق وَيَصْبِرْ فَإِنَّ اللَّهَ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُحْسِنِينَ ﴾ (التوبة ١٢٠). وقوله: ﴿ أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنَّهُ مَنْ يُحَادِدِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَأَنَّ لَهُ نَارَجَهَنَّم ﴾ (التربة ٦٣). وقوله: ﴿ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءًا بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ ﴾ (الأنعام ٥٤). وقوله: ﴿ إِنَّهُ لاَ يُفْلِحُ الْكَافِرُون ﴾ (المؤمنون ١١٧). وقوله: ﴿ فَإِنَّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ ﴾ (الدي ٤٦).

فإن قلت أو ليس قد جاء ضمير الأمر مبتدأ به معرى من العوامل فى قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ (الإخلاص ١). قيل: هو، وإن جاء هذا فإنه لا يكاد يوجد مع الجملة مع الشرط والجزاء، بل تراه لا يجىء إلا بإن، على أنهم قد أجازوا فى ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ ألا يكون الضمير للأمر».

ولما كان جواب السؤال والجمل التي تلقى في مواضيع الجدل مما يحتاج إلى إقراره في نفس السائل والمجادل وتثبيته في قلبهما، كانت الجملة التي تقع جوابا من المواضع التي تجيء فيها إن، كما في قوله تعالى: ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَنْ ذِي الْقَرْنَيْنِ قُلُ سَأَتُلُو عَلَيْكُمْ مِنْهُ ذِكْرًا (٨٣) إنَّا مَكَنَّالَهُ فِي الأَرْضِ (الكهف ٨٣. ٨٤). وقوله تعالى: ﴿فَإِنْ عَصَوْكَ

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٤٤.

فَقُلْ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تَعْمَلُون﴾ (الشعراء ٢٦٦). وقوله تعالى: ﴿ قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَذَعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ ﴾ (الانعام ٢٥). فإذا كان الكلام جواب مذكر حشد له أكثر من أداة واحدة للتوكيد. وقد تدخل إن للدلالة على أن المتكلم كان يظن أمرًا فحدث خلافه، فيأتى بهذا التوكيد ليرد على نفسه ظنه، وكأنه يريد لهذه النفس أن يستقر فيها هذا النبأ الجديد الذي لم تكن تتوقعه، بل تتوقع سواه، وكأنها تريد أن تخلى مكانًا من القلب قد شغل بخاطر، لتحل فيه خاطرًا جديدًا، وتأمل قوله تعالى حكاية عن أم مريم: ﴿ قَالَتَ رَبُ إِنِّي وَضَعَتُهُا أُنْثَى وَ اللّهُ أَعْلَمُ بِمَا وَضَعَت مريم فوجئت، فأرادت أن تقر الأمل يملأ قلبها في أن تلد ذكرًا نذرته لله، ولطول ما شغلها هذا الأمل تجسم في خيالها، حتى صار كأنه حقيقة واقعة، فلما وضعت مريم فوجئت، فأرادت أن تقر هذا الأمر الجديد في قلبها، حتى تروض نفسها عليه، وتستسلم لما كان. وكذلك قوله تعالى: حكاية عن نوح عليه السلام: ﴿ قَالَ رَبُ إِنَّ قَرْمِي كَذَّبُونِ ﴾ (الشعراء ١٩٧٧). فلم يكن نوح يتوقع أن يكذبه قومه، وقد جاءهم من ربهم بالنور والهدى، فكان يكذبه قومه، وقد جاءهم من ربهم بالنور والهدى، فكان تكذيبهم صدمة له يريد أن يوطن عليها نفسه.

والتأكيد بإن أقوى من التوكيد باللام المؤكدة، واللام المؤكدة هى لام الابتداء في قوله تعالى: ﴿لاَ نُتُمْ أَشَدُ رَهْبَةً في صُدُورِهِمْ مِنَ اللّهِ ﴾ (الدشر ١٣). وقوله سبحانه: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقِ عَظِيمٍ ﴾ (القلم ٤). وقوله تعالى: ﴿إِنَّ عَلَيْنَا لَلْهُدَى (١٢) وَإِنَّ لَنَا لَلآخِرَةَ وَالأُولَى (١٣) ﴾ (النيل ١٢) و لام القسم، كما في قوله تعالى: ﴿قَالُوا تَاللّهِ لَقَدْ آثَرَكُ اللّهُ عَلَيْنَا﴾. (يوسف ٩١).

وهنا نقف عند قوله تعالى: ﴿وَيَقُولُ الإِنْسَانُ أَئِذًا مَا مِتُ لَسَوْنَ أَحْرَجُ حَيَّا﴾ (مريم ٦٦). فقد يبدو أن اللام لا موضع لها هنا لأن الإنسان المتحدث منكر للبعث. ولكن التأمل يبين أن هذا الإنسان المنكر إنما يحكى ما حدثه به الرسول حين أكد له هذا البعث.

ومن أمثلة «ألا» التنبيهية التى تفيد التوكيد قوله تعالى: ﴿أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لاَ يَعْلَمُون﴾(البقرة ١٢) وقوله سبحانه: ﴿أَلاَ يَوْمَ يَأْتِيهِمْ لَيْسَ مَصْرُوفًا عَنْهُمْ ﴾(مرد ٨). ومن أمثلة «ها» التنبيهية، ولم ترد في القرآن إلا داخلة على ضمير المخاطبين المخبر عنه باسم الإشارة ـ قوله تعالى: ﴿هَأَنْتُمُ أُولاً ءِ تُحِبُونَهُمْ وَلاَ يُحِبُونَكُم ﴾ (آل عمران ١١٩).

ويبدو لى أن منشأ التوكيد فى البدء بهاتين الأداتين يعود إلى ما فيهما من تنبيه السامع إلى ما سيرد بعدهما من أخبار، وتهيئته لسماعها، وذلك لا يكون إلا حيث يعتنى بهذه الأخبار، لتستقر فى النفس ونثبت بها.

ويفيد ضمير الشأن التوكيد من ناحية أنه يثير النفس، ويدفعها إلى معرفة

المراد منه، فإذا جاء تفسيره استقر هذا التفسير في النفس، وتأكد فيها، وليس بكثير استخدام هذا الضمير في القرآن، وإنما يكون في المواضع التي يراد بها تعظيم أمر وتفخيمه عن طريق إبهامه ثم إيضاحه. ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ ﴾ (الإخلاص ١). و ﴿فَإِنّهَا لا تَعْمَى الأَبْصَارُ وَلَكِنَ تَعْمَى الْقُلُوبُ الّتِي فِي الصّدُورِ ﴾ (الاجهاب عهر). و ﴿فَإِذَا هِيَ شَاخِصَةٌ أَبْصَارُ الّذِينَ كَفَرُوا ﴾ (الانبياء ١٧).

أما ضمير الفصل فهو كثير في القرآن، ومن أمثلته قوله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَضَحَكَ وَأَبْكُمُ وَالْأَنْمُ (6٤) مِنْ أَضْحَكَ وَأَبْكُمْ وَأَنَّهُ حَلَقَ الزَّوْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالْأَنْمُي (6٤) مِنْ نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنَى (٤٦) وَأَنَّهُ هُوَ أَنَّهُ هُوَ أَنَّهُ هُوَ رَبُّ نُطْفَةٍ إِذَا تُمْنَى (٤٦) وَأَنَّهُ هُوَ رَبُّ الشَّعْرَى (٤٩) وَأَنَّهُ أَهْلَكَ عَادًا الأولَى (٥٠) وَقَمُودَ فَمَا أَبْقَى (١٥) وَقَوْمَ نُوحٍ مِنْ قَبْلُ إِنَّهُمْ كَانُوا هُمْ أَظْلَمَ وَأَطْغَى ﴾ (النجم ٤٣ ـ ٥٢).

وقد استخدم القرآن هذا ضمير الفصل في الأفعال التي هي مظنة الاشتراك، كما ترى ذلك في جملة الإضحاك والإبكاء، والإماتة والإحياء والإغناء والإقناء، أما حيث لا تدعى الشركة فلا حاجة إلى هذا الضمير، كما ترى في جمل خلق الزوجين، والنشأة الأخرى، وإهلاك عاد الأولى.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قَالَ أَفَرَأَيْمُ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ (٥٧) أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَفْدَمُونَ (٢٧) فَإِنَّهُمْ عَدُو لِي إِلاَّ رَبَّ الْعَالَمِينَ (٧٧) الَّذِي حَلَقَني فَهُو يَهْدِينِ (٨٧) وَالَّذِي هُو يُطْعِمني ويَسْقِينِ فَهُو يَهْدِينِ (٨١) وَالَّذِي مُوسِنِي ثَمَّ يُخِينِ (٨١) وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي حَطِيتَني يَوْمَ اللّاين (٨٢) ﴾ (الشعراء ٧٠ - ٨٢)، وترى هذا ما رأيته في الآية الماضية من المجيء بضمير الفصل حيث يتوهم في الفعل شركة، كما في الهداية والإطعام والشفاء، أما حيث لا تتوهم تلك الشركة فلا يأتي ضمير الفصل كما في الخلق والإماتة والإحياء. ويقوى التوكيد في ضمير الفصل حتى يدل على القصر والاختصاص، كما ترى ذلك في الآيتين السالفتين، فإن ضمير الفصل نفي الشركة، وجعل الفعل حاصا بالله وحده، وتلمس القصر الذي أفاده ضمير الفصل في قوله سبحانه خاصا بالله وحده، وتلمس القصر الذي أفاده ضمير الفصل في وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ على لسان عيسى: ﴿مَا قُلْتُ لَهُمْ إِلاَّ مَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللَّهَ رَبِي وَرَبَّكُمْ وَكُنتُ عَلَيْهِمْ وَانْتَ عَلَيهِمْ وَأَنْتَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَيهِمْ وَأَنْتَ عَلَيهِمْ وَانْتَ عَلَي عُلَيهِمْ وَأَنْتَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَيهِمْ وَانْتَ عَلَي عُلْهُمْ اللهُ وحده. (المائدة ١١٧)، فبعد وفاة عيسى لم يكن الرقيب عليهم سوى الله وحده.

هذا وقد تحدث البلاغيون طويلا فيما تفيده الباء الزائدة في خبر ما، وليس، من تأكيد في الجملة، منشوه ما للباء الزائدة من معان، منها المصاحبة، ففي قوله تعالى: ﴿وَلَا اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ﴾ (البقرة ١٤٤). وقوله تعالى: ﴿وَلَا سُ اللَّهُ بِغَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ﴾ (البقرة ١٤٤).

إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ﴾(المجادلة ١٠). ترى هذه الباء قد نفت كل صلة تربط بين الله والغفلة، فى الآية الأولى، وبين السحر والضير فى الآية الثانية، فلا صحبة بينهما ولا تلاق.

\* \* \*

وكرر القرآن في سورة الرحمن نيفا وثلاثين مرة قوله تعالى: ﴿فِبَأِيُ آلاَءِ رَبُّكُمَا تَكَذَّبَانِ﴾ (الرحمن ١٦). متسائلا عما يستطيع أن ينكره الجن والإنس مما أولاهما الله من نعم، فلعل في هذا السؤال المتكرر ما يثير في نفس سامعيه اليقين بأنه ليس من الصواب نكران نعم تكررت وآلاء توالت.

وهنا يحسن أن أقف مشيرًا إلى ما قد يبدو حينًا من أن لا وجه لهذا التساؤل بعد بعض آيات السورة، كما يتراءى ذلك فى قوله سبحانه وتعالى: ﴿كُلُّ مَنْ عَلَيْهَا فَانِ (٢٦) وَيَبْفَى وَجْهُ رَبُّكَ ذُو الْحَلَالُ وَالْإِكْرَامِ (٢٧) فَبِأَيُّ آلاَء رَبُّكُمَا تُكَذّبًانِ (٢٨) ﴾ (الرحمن ٢٦ ـ ٢٨). فأى نعمة يذكر بها الجن والإنس فى فناء هذا العالم؟ ولكن تأملا فى هذه الآيات وما ورد من هذا السؤال بعد وصف اليوم الآخر وأهواله، يدل على أن مثل هذا السؤال سيوجه بعد فناء هذا العالم، فكأن القرآن يقرر أن سيلقى مثل هذا السؤال، يوم تنشق السماء، ويوم يعرف المجرمون بسيماهم، أفلا يجدر بالمرء أن يفكر طويلا، كما أوحى القرآن بذلك، فى تلك الآلاء والنعم، فيقوم بواجب الإيمان بالنعم وشكرها، حتى لا يقف موقف الجاحد لهذه النعم يوم يحاسب الله الثقلين.

وكررت في سورة المرسلات تلك الجملة المنذرة، وهي قوله تعالى: ﴿وَيْلٌ يُومِينُو لِلْمُكَذِّبِنَ﴾ (المرسلات ١٩)، وإذا نظرنا إلى هذه السورة، وجدناها تتحدث عن وقوع اليوم الآخر، وتصفه، فلا جرم كرر هذا الإنذار عقب كل وصف له، أو فعل يقع فيه، أو عمل من الله يدل على قدرة، يحيى بها الناس بعد موتهم، وفي هذا التكرير ما يوحي بالرهبة، ويملأ القلب رعبًا من التكذيب بهذا اليوم الواقع بلا ريب.

وَفَى سُورة الشَّعراء، كررت الآية الكريمة، وهي قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيةٌ وَمَا كَانَ أَكُثرُهُمْ مُوْمِنِينَ (٨) وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُوَ الْعَزِيرُ الرَّحِيمُ (٩) ﴾ (الشعراء ٨، ٩). ثمانى مرات وكانت متمكنة من موضعها في كل مكان حلت فيه، فقد جاءت في هذه السورة أولا، بعد أن وجه القرآن نظرهم إلى الأرض، أو ليس فيما تنبته من كل زوج بهيج ما يثير في النفس التأمل لمعرفة خالق الأرض ومحييها. واستمع إليه سبحانه يقول: ﴿أَوْلَمْ يَرَوْا إِلَى الأَرْضِ كُمْ أَنْبَتنَا فِيهَا مِن كُلُّ رَوْجٍ كَرِيم (٧) إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُوْمِينَ (٨) وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُومِينَ (٨) وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُومِينَ (٨) وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةٌ وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُومِينَ (٨) وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُومِينَ (٨) وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُومِينَ (٨) وَإِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُ

ويكرر الآية في موضَع آخر، تحدث فيه عن انفلاق البحر لموسى، ونجاته، وغرق فرعون، وتلك آية من أكبر دلائل قدرته سبحانه، فهي جديرة بتسجيلها

والإشارة إليها. قال تعالى: ﴿فَأُوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى أَنِ اضْرِبْ بِعَصَاكَ الْبَحْرَ فَانْفَلَقَ فَكَانَ كُلُ فِرْقِ كَالطَّرْدِ الْعَظِيمِ (٦٣) وَأَزْلَفْنَا ثَمَّ الآخْرِينَ (٦٤) وَأَنْجَيْنَا مُوسَى وَمَنْ مَعَهُ أَجْمَعِينَ (٦٥) ثُمَّ أَغْرَقْنَا الآخْرِينَ (٦٦) إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً وَمَا كَانَ أَكْثَرُهُمْ مُؤْمِنِينَ (٦٧) وَإِنَّ رَبِّكَ لَهُوَ الْعَزِيزُ الرَّحِيمُ(٦٨)﴾ (الشعراء ٦٢ - ٨٦).

وكررت تلك الآية ست مرات أخرى عقب كل ما يجدر أن يكون عظة يعتبر بها، كتصوير جند إبليس، وقد كبكبوا فى جهنم، وأخذوا يختصمون فيما بينهم، ويقررون أنهم كانوا فى ضلالة وعمى، ويتمنون لو عادوا ليصلحوا ما أفسدوه، أو ليس فى ذلك من العظة ما ينهى عن مثل هذا المصير.

وكررها كذلك عقب قصة صالح ولوط وشعيب، لأن مصير أقوامهم حقيق بأن تتلقى منه العظات والعبر، وكأن تلك الآية المكررة تشير إلى مرحلة من القول، يحسن الوقوف عندها والتريث لتدبرها، وتأمل ما تحوى من دروس تستفاد مما مضى من حوادث التاريخ.

وختم الآية بوصفه تعالى بالعزة والرحمة فيه كل المناسبة للحديث عن مصير الكافر والمؤمن، فهو عزيز يعاقب الكافر، ورحيم بمن آمن.

وتجد الآية التي كررت في سورة القمر، وهي قوله سبحانه: ﴿ وَلَقَدْ يَسُرُنَا الْقُرْآنَ لِلدُّكْرِ فَهَلْ مِنْ مُدَّكِرٍ ﴾ (القمر ١٧ و٢٠ و٤٠) \_ منبهة في كل موضع وردت فيه، إلى أن ما سيأتي بعدئذ مما عنى القرآن بالحديث عنه، تذكرة وعظة، وهو لذلك جدير بالتأمل الهادئ والتدبر والادكار.

وقد يحدث التكرير في آيتين متواليتين، كما في قوله سبحانه: ﴿لِلَهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَانَ اللَّهُ غَنِيًّا حَمِيدًا (١٣١) وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ وَكَفَى بِاللَّهِ وَكِيلا(١٣٢)﴾ (النساء ١٣١، ١٣١). وذلك لتثبيت الإيمان بغنى الله عن عبادة العابد، في قلوب الناس، ليقبلوا على العبادة مؤمنين بأنها لخيرهم وحدهم، بل قد يكون التكرير في الآية الواحدة وذلك لتثبيت المكرر في النفس، كما في قوله: ﴿ يَا أَيُهَا اللَّهِ مِنَ اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ خَيرٌ بِمَا لَعَمْلُونَ ﴾ (العشر ١٨)، وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَتِ الْمَلاَئِكَةُ يَا مَرْيَمُ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاكِ وَطَهُرَكِ وَاصْطَفَاكِ عَلَى نِسَاءِ الْعَالَمِينَ ﴾ (ال عمران٤٤).

ويوحى التكرير فى سورة «الكافرون» باليأس إلى قلوب من كفر من أن ينصرف الرسول عن دينه إلى ما كان يعبد هؤلاء الكفرة، فليتدبروا أمرهم بينهم مليًّا، ليروا سر هذا الإصرار من محمد، فعساهم يدركون أن هذا السر هو أن الرسول على حق، فيما يدعو إليه، فلم ينصرف عنه إلى أديان لا سند لها من الصواب والحق.

#### القسصسسور

يستخدم القرآن ألوانا من القصر، عندما يراد إثبات الحكم لمذكور ونفيه عما عداه، فقد يقصر صفة على موصوف قصرًا حقيقيًّا، بحيث لا يتصف بهذه الصفة إلا ذلك الموصوف وحده، كما تجده في قوله سبحانه: ﴿فَاعْلَمْ أَنّهُ لاَ إِلهَ إِلاَ اللّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِلاَ ذَلك الموصوف وحده، كما تجده في قوله سبحانه: ﴿فَاعْلَمْ أَنّهُ لاَ إِلهَ إِلاَ اللّهُ وَاسْتَغْفِرْ لِلْهُ وَاسْتَغْفِرْ وَلِلْمُوْمِينَ وَالْمُوْمِينَ وَاللّهُ يَعْلَمُ مُتَقَلّبُكُمْ وَمَتُواكُم ﴿محمد ١٩)، وقوله سبحانه: ﴿إِيّاكَ نَعْبُد(٤) وَإِيّاكَ نَسْتَعِين(٥) ﴿الفاتحة ٤، ٥). وقد لا يريد هذا الحصر الحقيقي بل يبغي إثبات الحكم لموصوفات يعتقد اتصافها بغير هذه الصفة، كما في قوله تعالى: ﴿قُلُ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيٌ مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ ﴿قُلُ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُوحِيَ إِلَيُّ مُحَرِّمًا عَلَى طَاعِم يَطْعَمُهُ إِلاَّ أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ لَحْمَ خِنْزِيرٍ وَقُلُ لاَ أَجِدُ فِيمَا أُولِي اللّه بِهِ فَمَن اضَطَرُّ عَيْرَبَاعٍ وَلاَ عَادٍ فَإِنَّ رَبِّكَ عَفُورٌ رَحِيم ﴾ (الأنعام ١٤٠٥)، فليس الطعام المحرم هو ما ذكر في تلك الآية فحسب بدليل آية المائدة وإنما ذكرت تلك المحرمات هذا في معرض الرد على من كان يعتقد حلها.

وقد يقصر موصوفا على صفة، ولم يرد فى القرآن هذا القصر حقيقيًا، ومما ورد منه إضافيًا قوله تعالى: ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ حَلَتَ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ لَيْلِ النَّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ لَيْلِ النَّسُلُ عَلَى الرسالة فحسب، بحيث لا يتعداها إلى غيرها، بل المراد أن محمدًا مقصور على الرسالة، لا يتعداها إلى الموت الذي استعظموا أن يلم به.

وقد تتجسم صفة من صفات الشيء، حتى تطغى على ما سواها، وحتى كأن الموصوف قد خلص لها فلم يعد متصفا بغيرها، فيصمح قصره عليها، كما في قوله تعالى: ﴿وَمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلاَّ لَعِبٌ وَلَهُرٌ وَلَلدُّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ﴾ (الأنعام ٢٢).

ويخاطب القرآن بأسلوب القصر من يعتقد الشركة، فيثبت القرآن بهذا الأسلوب الحكم لواحد وينفيه عن غيره، كما في قوله تعالى: ﴿لَقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ تَالِثُ ثَلَاثَةٍ وَمَا مِن إِلَهٍ إِلاَّ إِلَهٌ وَاحِدٌ وَإِن لَمْ يَتَتَهُوا عَمًّا يَقُولُونَ لَيَمَسُّنَ الَّذِينَ كَفَرُوا مِنْهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (المائدة ٧٢).

وقد يقلب به ما يعتقده المخاطب، كما ترى ذلك في قوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ

آمِنُوا كَمَا آمَنَ النَّاسُ قَالُوا أَنُوْمِنُ كَمَا آمَنَ السُّفَهَاءُ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ السُّفَهَاءُ وَلَكِن لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة ١٣)، فقد كان المنافقون، كما ترى، يعتقدون أن المؤمنين سفهاء دونهم.

واستخدم القرآن من طرق القصر (ما وإلا)، وهي أقوى أدواته لما فيها من وضوح معنى القصر، ولذا تستخدم في الأمور التي هي مجال الشك والإنكار، نجد ذلك في قوله سبحانه: ﴿ نَحْنُ أَعْلَمُ بِمَا يَسْتَمِعُونَ بِهِ إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجْوَى إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجْوَى إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوى إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَيْكَ وَإِذْ هُمْ نَجُوى إِذْ يَسْتَمِعُونَ إِلَّا رَجُلاً مَسْحُورًا ﴾ (النمل ٤٧)، ألا ترى أن الظالمين يخاطبون بذلك قومًا آمنوا، وينكرون دعوى سحر الرسول.

وقوله سبحانه: ﴿ وَنُحُوِّفُهُمْ فَمَا يَزِيدُهُمْ إِلاَّ طُغَانًا كَبِرًا ﴾ (النس٦)، فالتخويف يبعث في النفس الشك في أنهم ينصرفون عن كفرهم، فكان ثمة مدعاة لتأكيد زيادة طغيانهم.

وقوله تعالى: ﴿ وَنُنَزُكُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَشِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُوْمِنِينَ وَلاَ يَزِيدُ الظَّالِمِينَ إِلاَّ حُسَارًا ﴾ (الإسراء ٨٢)، فهذا القرآن الذي هو شفاء ورحمة، مجال لشك النفس في أنه خسار للظالمين، فكان المجال مجال تأكيد ذلك بما وإلا.

فإذا جاء أمر من الأمور المسلم بها بالنفى والإثبات، فذلك لتقدير أمر صار به فى حكم المشكوك فيه، كقوله سبحانه: ﴿وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُورِ (٢٢) إِنْ أَنْتَ إِلاَّ نَذِيرٌ (٢٣) ﴾ (فاطر ٢٣، ٢٣)، فالمجىء هنا بالنفى والإثبات لأن النبى قد خوطب خطاب من يظن أنه يستطيع أن يحول قلوب المشركين عما هى عليه من الإباء والعناد، ولا يعلم علم اليقين أن ليس فى وسعه شىء أكثر من التحذير والإنذار، فجرى الأسلوب كما يجرى فى خطاب الشاك، فقيل: «إن أنت إلا نذير».

وكقوله تعالى: ﴿ قُلْ لا أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرًا إِلاَ مَا شَاءَ اللّهُ وَلَو كُنْتُ أَعْلَمُ الْعَيْبَ لاَسْتَكُنُرْتُ مِنَ الْحَيْرِ وَمَا مَسْنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاَ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُوْمِئُونَ ﴾ (الأعراف ١٨٨)، فهو يخاطب قوما يرون في الرسول مخلوقا قد يملك لنفسه الضر والنفع، ويعلم الغيب، فكان من المناسب، وتلك حالهم، أن يأتى من أدوات القصر بالنفى والاستثناء، يزيل بها بذور الشك من نفوس سامعيه.

وكقوله تعالى: ﴿قَالَتْ رُسُلُهُمْ أَفِي اللَّهِ شَكَّ قَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُمْ مِنْ ذُنُوبِكُمْ وَيُؤَخِّرَكُمْ إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى قَالُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَنْ تَصُدُونَا عَمَّا كَانَ يَعْبُدُ آبَاؤُنَا فَأْتُونَا بِسُلْطَانِ مُبِينٍ (١٠) قَالَتْ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ بَحْنُ إِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَمُنُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴾ (ابراهيم ١٠، ١١).

فإن هؤلاء المشركين« جعلوا الرسل كأنهم بادعائهم النبوة قد أخرجوا أنفسهم

عن أن يكونوا بشرًا مثلهم، وادعوا أمرًا لا يجوز أن يكون لمن هو بشر، ولما كان الأمر كذلك أخرج اللفظ مخرجه حيث يراد إثبات أمر يدفعه المخاطب ويدعى خلافه، ثم جاء الجواب من الرسل الذى هو قوله تعالى: ﴿فَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ إِلاَّ بَشَرٌ مِثْلُكُم ﴾ (إبراميم ١١). كذلك بإن وإلا دون إنما، لأن من حكم من ادعى عليه خصمه الخلاف في أمر هو لا يخالف فيه، أن يعيد كلام الخصم على وجهه، ويجيء به على هيئته، ويحكيه كما هي، "أ.

ويجىء النفى والاستثناء أيضا لبيان تأكيد الأمر فى نفس قائله، كما فى قوله سبحانه: ﴿يَوْمَ يَدْعُوكُمْ فَتَسْتَحِيُونَ بِحَمْدِهِ وَتَظُنُونَ إِنْ لَشِمْ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (الإسراء ٥٢). فهذا تعبير صادق لشعور المبعوثين يوم القيامة، بأنه ما انقضى عليهم منذ وفاتهم سوى أمد يسير.

كما يجىء للإجابة عن سؤال محقق أو مقدر لتأكيد لهذا الجواب، كما فى قوله سبحانه: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَا عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِي وَأُمِّيَ إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُهُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي اللّهَ رَبّي أَنْ اعْبُدُوا اللّهَ رَبّي وَرَبّكُمْ ﴾ (المائدة ١٦٠، ١١٧).

واستخدم إنما، والأصل فيها أن تأتى فى الأمور التى يدعى أنها من الوضوح بمكان، قال تعالى: ﴿مَا عَلَى الْمُحْسِنِينَ مِنْ سَبِيلِ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ (٩١) وَلاَ عَلَى الَّذِينَ إِذَا مَا أَثُولَا لِتَحْمِلُهُمْ قُلْتَ لاَ أَحِدُ مَا أَحْمِلُكُمْ عَلَيْهِ تَوَلُّوا وَأَغَيْنَهُمْ تَفِيضُ مِنَ الدَّمْعِ حَزَنًا ألاَ يَجِدُوا مَا يُنْفِقُونَ (٩٢) إِنَّمَا السَّبِيلُ عَلَى الَّذِينَ يَسْتَأْذِنُونَكَ وَهُمْ أَغْنِياءُ رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الْحَوَالِفِ وَطَبَعَ اللَّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (٩٣)﴾ (التوبة ٩١ - ٣٠). ألا ترى أنه من الوضوح بمكان مؤاخذة هؤلاء الأغنياء القادرين على المساهمة فى الجهاد، ثم يستأذنون راضين بأن يكونوا مع الخوالف. واقرأ قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُم وَإِذَا تُلِيَتَ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتُهُمْ إِعَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكُلُونَ ﴿الْأَنفالِ ٢). فواضح بين أن المؤمنين ليسوا سوى هؤلاء الذين تخاف قلوبهم إذا ذكروا الله، ويزدادون إيمانا المؤمنين ليسوا سوى هؤلاء الذين تخاف قلوبهم إذا ذكروا الله، ويزدادون إيمانا إذا تليت عليهم آياته ويتوكلون على ربهم.

ولأنها تستخدم في الأمور الواضحة جاء قوله تعالى حكاية عن اليهود: ﴿وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ لاَ تُفْسِدُوا فِي الأَرْضِ قَالُوا إِنَّمَا نَحْنُ مُصْلِحُونَ ﴾ (البنرة ١١). فقد ادعوا أن إصلاحهم أمر واضح لا يحتاج إلى دليل، ولذا احتوى الرد عليهم فنونا من التوكيد، إذ قال

<sup>(</sup>١) دلائل الإعجاز ص ٢٥٦.

سبحانه: ﴿ أَلاَ إِنَّهُمْ هُمُ الْمُفْسِدُونَ وَلَكِنْ لاَ يَشْعُرُونَ ﴿ (البقرة ١٧). وكذلك حكى القرآن عنهم في موضع آخر فقال: ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ آمَنُوا قَالُوا آمَنًا وَإِذَا حَلُوا إِلَى شَيَاطِينِهم قَالُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِنُونَ ﴾ (البقرة ١٤)، فهم يدعون لشياطينهم أن استهزاءهم بالمؤمنين من الأمور التي لا مجال للريب فيها، ولا تكون مبعثا لسوء ظن شياطينهم فيهم.

وقد تجيء إنما في موضع هو مجال للشك أو الإنكار كما في قوله تعالى: ﴿قَالُوا إِنَّمَا أَنْتَ مِنَ الْمُسَحُّرِينَ﴾ (الشعراء ١٥٣). فهم يخاطبون الرسول الذي ينكر ولا ريب هذا الحكم، ولكنهم أتوا بتلك الصيغة، كأنهم يدعون وضوح أنه مسحور لا ينطق عن عقل واع مفكر.

قال عبد القاهر<sup>(۱)</sup>: « ثم اعلم أنك إذا استقريت وجدتها أقوى ما تكون وأعلق ما ترى بالقلب، إذا كان لا يراد بالكلام بعدها نفس معناه، ولكن التعريض بأمر هو مقتضاه، نحو أنا نعلم أن ليس الغرض من قوله تعالى: ﴿إِنَّمَا يَتَذَكُّرُ أُولُو الألباب﴾ (الزمر ٩)، أن يعلم السامعون ظاهر معناه، ولكن أن يذم الكفار، وأن يقال إنهم من فرط العناد ومن غلبة الهوى عليهم، في حكم من ليس بذي عقل وإنكم إذا طمعتم منهم في أن ينظروا ويتذكروا، كنتم كمن طمع في ذلك من غير أولى الألباب، وكذلك قوله: ﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنْذِرُ مَنْ يَحْشَاهَا﴾ (النازعات ٥٤)، وقوله عز اسمه: ﴿إِنَّمَا تُنْذِرُ الَّذِينَ يَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ ﴿ (ناطر ١٨)، المعنى على أن من لم تكن له هذه الخشية فهو كأنه ليس له أذن تسمع، وقلب يعقل، فالإنذار معه كلا إنذار».

وإنما في مقام التعريض وسيلة مؤدبة مؤثرة معًا فضلا عن إيجازها. أما إنها مؤدبة فلأنها تصل إلى الغرض من غير أن تذكر الطرف المقابل، ومؤثرة من ناحية أنك توحى بأن ترك التصريح بما يخالف ما أثبته هو من الوضوح بمكان، كما أن الاكتفاء بالمثبت يوحى أحيانا بأنه لا يليق أن يوازن بين ما أثبت وما نفي.

ويغلب على إنما في القرآن أن تكون بمثابة الجواب عن سؤال يقتضيه السياق قبلها صريحًا أو ضمنا(٢)، يكثر في الصريح سبقها بمادة القول، كما في قوله سبحانه: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَن السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّي لا يُجَلِّيهَا لِوَقْتِهَا إِلاَّ هُوَ تَقُلَتْ فِي السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ لاَ تَأْتِيكُمْ إِلاَّ بَغْتَةً يَسْأَلُونَكَ كَأَنَّكَ حَفِيٌّ عَنْهَا قُلْ إِنَّمَا عِلْمُهَا عِنْدَ اللَّهِ وَلَكِنَّ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُون﴾ (الأعراف ١٨٧). ومن السؤال الضمنى قوله تعالى: ﴿وَمِنْهُمْ (٢) تاريخ الأدب العربي للأستاذ السباعي ص ١٠٥.

<sup>(</sup>١) المرجم السابق ص ٢٧٢.

مَنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعْطُوا مِنْهَا رَضُوا وَإِنْ لَمْ يُعْطُوا مِنْهَا إِذَا هُمْ يَسْخَطُونَ (٥٥) وَلَوْ أَنَّهُمْ رَضُوا مَا آتَاهُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَقَالُوا حَسْبُنَا اللَّهُ سَيُوْتِينَا اللَّهُ مِنْ فَضْلِهِ وَرَسُولُهُ إِنَّا إِلَى اللَّهِ رَاغِبُونَ (٥٥) إِنَّمَا الصَّدَقَاتُ لِلْفُقَرَاءِ وَالْمَسَاكِينِ وَالْعَامِلِينَ عَلَيْهَا وَالْمُؤَلِّفَةٍ قُلُوبُهُمْ وَفِي الرُّقَابِ وَالْعَارِمِينَ وَفِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالنَّهُ عَلِيمٌ حَكِيمٍ (٥٠) ﴿ (التربة ٥٥ - ٢٠).

وقل أن تستخدم أنما مفتوحة الهمزة وسيلة للقصر فى القرآن، كقوله تعالى: ﴿قُلْ إِنَّمَا يُوحَى إِلَى النَّمَا إِلَهُ كُمْ إِلَهُ وَاحِدٌ ﴾ (الأنبياء ١٠٨). فالآية الكريمة تقصر الوحى على وحدانية الله، والقصر هنا إضافى لاحقيقى.

ويفيد التقديم الحصر في مواضع كثيرة، كما سبق أن ذكرنا، ومن أظهر ما يبدو فيه الحصر للتقديم مواضع الاستفهام، وخذ لذلك مثلا قوله تعالى: ﴿ أَفَأَنْتَ تُسْمِعُ الصُمِّ أَوْ تَهَدِي الْعُمْيَ وَمَنْ كَانَ فِي ضَلاَلُ مُبِينَ ﴾ (الزهرف ٤٠)، فمعنى الآية أأنت بخاصة قد أوتيت قدرة إسماع الصم وهداية العمى، وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَغَيرَ اللهِ أَتَّجِذُ وَلِيًا فَاطِر السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ يُطُعِمُ وَلاَ يُطُعَمُ قُلْ إِنِي أَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلاً مَنْ اللهِ أَتَّجُدُ وَلِيًا فَاطِر السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ يُطُعِمُ وَلاَ يُطْعَمُ قُلْ إِنِي أَمِرْتُ أَنْ أَكُونَ أَوَّلاً مَنْ أَلْلَهِ أَنْ أَتَكُونَنَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (الأنمام ١٤). وقوله تعالى: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُكُمْ إِنْ أَتَاكُمْ عَذَابُ اللّهِ أَوْ أَتَتُكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللّهِ تَدْعُونَ إِنْ كُتُنُمْ صَادِقِينَ (٤٠) بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِنْ كُتُنُمْ صَادِقِينَ (٤٠) بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِنْ كُتُنُمْ صَادِقِينَ (٤٠) بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ إِنْ كُتُمْ صَادِقِينَ (٤٠) بَلْ إِيَّاهُ تَدْعُونَ فَيَكُشِفُ مَا تَدْعُونَ أَنْ أَلْهُ لَوْلَى اللهِ الإِنْكَارِ إِلَى الله وليا، وفي الآية الثانية لا يسألون عن مطلق الدعاء، ولكن عن دعاء أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟! ومعنى قولك أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟! ومعنى قولك أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟! ومعنى قولك أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟! ومعنى قولك أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟! ومعنى قولك أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟! ومعنى قولك أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟! ومعنى قولك أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟! ومعنى قولك أيكون غير الله بمثابة أن يتخذ وليا؟!

ومن وسائل القصر في القرآن الكريم ضمير الفصل<sup>(۱)</sup>، وقد سبق بيان ذلك في باب التوكيد.

وتعريف طرفى الجملة وسيلة للقصر أيضًا، وكثيرًا ما يذكر بين الطرفين ضمير الفصل كما فى قوله تعالى: ﴿لاَ يَسْتَوِي أَصْحَابُ النَّرِ وَأَصْحَابُ الْجَنَّةِ أَصْحَابُ الْجَنَّةِ هُمُ الْفَائِرُون﴾ (الصدر ٢٠)، وقوله تعالى: ﴿أُولَئِكَ عَلَى هُدُى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولَئِكَ هُمُ الْفَائِرُون﴾ (البقرة ٥). وضمير الفصل فى هذا ومثله يجعل ما بعده خالصًا لأن يكون خبرًا.

<sup>(</sup>١) هو ضمير حر لا محل له من الإعراب يأتي بصيغة المرفوع مطابقًا لما قبله ـ السباعي بيومي.

#### الاستفهام

ورد الاستفهام فى القرآن الكريم على أصل معناه، وهو طلب الفهم ومعرفة المجهول، كما فى قوله تعالى: ﴿ يَسُأُلُونَكَ عَنِ السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا ﴾ (الأعراف ١٨٧). وقوله: ﴿ قَالَ الْحَوَارِيُونَ يَا عِيسَى بُنَ وقوله: ﴿ قَالَ الْحَوَارِيُونَ يَا عِيسَى بُنَ مَرْيَمَ هَلُ يَسْتَطِيعُ رَبُكَ أَنْ يُنزُلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاء ﴾ (المائدة ١٩٢)، وقوله: ﴿ قَالُوا اذْعُ لَنَا رَبُكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا تَوِيهُ ﴿ البقرة ٢٨)، وقوله: ﴿ قَالُوا اذْعُ لَنَا رَبُكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا هِي ﴾ (البقرة ٢٨)، وذلك رَبُكَ يُبَيِّنُ لَنَا مَا هي ﴾ (البقرة ٢٨)، وذلك الاستعمال كثير فى القرآن، وأكثر منه أن يخرج الاستفهام عن أصل وضعه، لمعان أخرى تفهم من سياق الكلام.

فمن ذلك الإنكار ومعنى الاستفهام حينئذ معنى النفى، وما بعده منفى، ولذلك تصحبه إلا، ويعطف عليه المنفى، ويكون معناه فى الماضى معنى لم يكن، وفى المستقبل معنى لا يكون، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْمستقبل معنى لا يكون، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿قَالُوا أَنُوْمِنُ لَكَ وَاتَّبَعَكَ الْأَرْذَلُون﴾ (الشعراء ١١١)، و﴿أَنُومِنُ لِيَشَرَيْنِ مِثْلِنَا﴾ (المؤمنون ٤٧)، و﴿فَهَلْ يُهْلَكُ إِلّا الْقَوْمُ الْفُومُ اللهُ وَمَا لَهُم وَأَلَكُمُ الذَّكَرُ وَلَهُ الأَنْتَى ﴾ (النجم ٢٢). و﴿أَنْلُومُكُمُوهَا وَأَنْتُم لَهَا كَارِهُونَ ﴾ (الأحقاف ٣٥). و﴿أَلْكُمُ بِالْبَينَ وَاتَّخَذَ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ إِنَاتًا ﴾ (الإسراء ٤٠). و﴿فَمَنْ يَهْدِي مَنْ أَصَلُ اللّهُ وَمَا لَهُمْ مِنْ نَاصِرِينَ ﴾ (ال عمدان ٢٢).

ولعل السرفي جمال أسلوب الاستفهام هذا، والعدول إليه عن أسلوب النفى، هو أن الاستفهام فى أصل وضعه يتطلب جوابا يحتاج إلى تفكير، يقع به هذا الجواب فى موضعه، ولما كان المسئول يجيب بعد تفكير وروية عن هذه الأسئلة بالنفى، كان فى توجيه السؤال إليه حملا له على الإقرار بهذا النفى، وهو أفضل من النفى ابتداء.

ومنها التوبيخ على فعل وقع، وكان الأولى ألا يقع، أو على ترك فعل ما كان ينبغى ألا يقع، أو على ترك فعل ما كان ينبغى ألا يقع، ألا يقع، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿أَتَدْعُونَ بَعْلاً وَتَدْرُونَ أَحْمَنَ الْحَالِقِين﴾ (السافات ١٢٥). وقوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللّهِ وَاسِعَةٌ فَتُهَاجِرُوا فِيهَا﴾ (النساء ٩٧). والاستفهام هنا كذلك يثير في النفس التفكير ويدفعها إلى تدبر الأمور حتى تقتنع بتفكيرها الخاص، بأنه ما كان ينبغى أن يقع ما وقع، أو كان الصواب أن يقع ما لم يقع.

ومنها التقرير، وهو حملك المخاطب على أمر قد استقر عنده، والاستفهام فى التقرير للنفى، فإذا دخل على النفى صار الكلام موجبا، ولذا يعطف عليه الموجب الصريح، ويعطف هو على الموجب الصريح، ومنه قوله تعالى: ﴿أَلَمْ يَجْعَلْ كَيْدَهُمْ فِي تَضْلِيلِ (٢) وَأَرْسَلَ عَلَيْهِمْ طَيْرًا أَبَابِيلَ ﴾ (الفيل ٢، ٣). والعدول عن الإخبار إلى الاستفهام حمل للمخاطب على الاعتراف بعد التدبر والأناة، وتأمل قوله سبحانه: ﴿أَلَسْتُ بَرَبُكُمْ قَالُوا بَلَى ﴾ (الأعراف ٢٧٢).

ومنها التعجب كما فى قوله تعالى: ﴿ أَتَّامُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرُ وَتَسَوْنَ أَنْفُسَكُمْ ﴾، وقوله سبحانه: ﴿ كَيْفَ تَكَفُرُونَ بِاللَّهِ وَكُنتُمْ أَمْوَاتًا فَأَخِيَاكُم ﴾ (البقرة ٤٤)، والعتاب كقوله تعالى: ﴿ عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ ﴾ (التربة ٤٣). والاستبطاء فى قوله سبحانه: ﴿ أَمْ حَسِبْهُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ حَلَوْا مِنْ قَيْلِكُمْ مَسَنْهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلاَ إِنْ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ ﴾ (البقرة ٢١٤). وتنبيه المخاطب على الضلال حين تدفعه بالاستفهام إلى التفكير وتدبر العواقب، كما ترى ذلك فى قوله سبحانه: ﴿ إِذَا النَّهُ مُسَلُّ كُورَتَ (١) وَإِذَا النَّهُ جُومُ انْكَدَرَت (٢) ﴾ ... ﴿ فَأَيْنَ قَولُهُ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ وَلا النَّهُ مُنْ الْكُورُ (٢١) ﴾ (التكوير ١٠) و ٢١)

وتحس بالهول والخوف يثيره الاستفهام في قوله تعالى: ﴿الْحَاقَةُ (١) مَا الْقَارِعَةُ (١) هَا الْقَارِعَةُ (١) ﴾ (القارعة ١، ٢). وقهم التهويل من الاستفهام، لأذك به توحى إلى المخاطب بأن ما ذكر لا يليق أن يمر به المرء مر الكرام، بل من الواجب التريث والتمهل وفهم حقيقته ومدلوله. ويالتهديد والوعيد في قوله: ﴿أَلَمْ نُهُلِكِ الْأُولِينَ ﴿ (المرسلات ١٦). ويالتشويق والترغيب في قوله سبحانه: ﴿ قَلْ أَذُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابٍ أَلِيم ﴾ (المف ١٠). ويالتحضيض في قوله: ﴿أَلا تُقَاتِلُونَ قَومًا نَكَثُوا أَيْمَانَهُم ﴾ (التوبة ١٢) ويالأمر في قوله: ﴿إِنَّمَا يُرِيدُ الشَيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ في الْحُمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمُ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَعَن الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ في الْحُمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمُ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَعَن الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ في الْحُمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّ كُمْ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَعَن الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ في الْحُمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّ كُمْ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَعَن الصَّلاَةِ فَهَلْ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ في الْحُمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّ كُمْ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَعَن الصَّلاَ وَلَهُ الْعَدَامِ مَنْ عَدَابُ وَالْمُلُولُ وَالْمَالُولُ اللّهُ وَعَلَى وَالْعِيلُ وَالْمَالُولُ الْمُلُولُ وَالْمُ عَلَى وَالْمَالُولُ الْمُولُ وَالْمَالُولُ الْمُولُولُ وَالْمُ الْمُعْلِى وَالْمُ يَعْمَلَوْ وَالْمُ الْمُعْلِى وَالْمَالُولُ وَالْمَالُولُ وَالْمُولُ وَلَا يَقْعَلُ وَلُولُ الْمُنْ وَلَا يَعْمَلُولُ وَالْمُلُولُ الْمُلُولُ وَالْمُعْلِ وَالْمُلُولُ وَالْمُلُولُ وَالْمُولُ وَلَا يَعْلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُلُولُ وَالْمُلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَلَا يَعْمَلُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ الْمُعْلِى وَلَا يَعْلَى وَالْمُلُولُ وَالْمُلُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَلَا يُعْمَلُ وَلُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ الْمُؤْلِقُ وَلَا لَمُ وَلَالِمُ وَالْمُولُولُولُ الْمُولُولُ وَلِلْم

وتستفيد التمنى من الاستفهام فى قوله تعالى: ﴿ هَلْ يَنْظُرُونَ إِلاَّ تَأْوِيلَهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأُويِلُهُ يَوْمَ يَأْتِي تَأُويلُهُ يَقُولُ اللَّهِ مِنْ شَفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَهُلَ لَنَا مِنْ شَفَعَاءَ فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُّ فَيَعُمَلُ عَيْرًا الَّذِي كُنَا نَعْمَلُ قَدْ حَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُون ﴾ (الأعراف ٥٣)، ولعل السر فى إيرادهم التمنى فى أسلوب الاستفهام، هو تصوير هذا الأمل الذى

يجول بنفوسهم مجسما فيها تجسمًا قويًا، حتى ليتلمسونه بين ظهرانيهم.

وتحس بالاستهزاء في الاستفهام الوارد في قوله سبحانه: ﴿قَالُوا يَا شَعَيْبُ أَصَلاَتُكَ تَأْمُرُكَ أَنْ نَثُرُكَ مَا يَعْبُدُ آبَاؤُنَا أَوْ أَنْ نَفْعَلَ فِي أَمْوَالِنَا مَا نَشَاءُ﴾ (مود ٨٧).

وبالاستبعاد في قوله: ﴿ أَنِّي لَهُمُ الدُّكْرَى وَقَد جَاءَهُمْ رَسُولٌ مُبِينٌ ﴾ (الدخان٢٣).

وقد يكون الاستفهام مثارًا لتنبيه المخاطب على أمر يغفلَ عنه، ولا يوليه من عنايته ما هو به جدير، كما في قوله تعالى: ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى رَبُكَ كَيْفَ مَدُ الظُلُّ وَلَوْشَاءَ لَجَعَلَهُ سَاكِنًا﴾ (الفرقان ٤٥). وفي إيراد هذه المعاني بأسلوب الاستفهام تشويق، وإثارة للتفكير للاهتداء إلى معرفة وجه الصواب.

. . .

# الأمسسر والنسهسس

الأصل في الأمر أن يكون لطلب الفعل على سبيل الإيجاب، كقوله تعالى: ﴿قَلْمُ الْأَصِلُ فَي الشَّمَاءِ فَلْنَوْلَيْنُكَ قِبْلَةٌ تَرْضَاهَا فَوَلَ وَجْهَكَ شَطْرَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ وَحَيْثُمَا كُنْتُمْ فَوَلُوا وُجُوهَكُمْ شَطْرَهُ وَإِنَّ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقَّ مِنْ رَبِّهِمْ وَمَا اللَّهُ بِعَافِلٍ عَمَّا يَعْمَلُونَ ﴾ (البقرة 121).

ولكنه يجىء لغير الإيجاب كثيرًا، فيكون مثلاً للدعاء فى قوله تعالى: ﴿ اهْدِنَا الْمَسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة ٦). وللتهديد فى قوله: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يُلْحِدُونَ فِي آيَاتِنَا لاَ يَخْفُونَ عَلَيْنَا أَفَمَنْ يُلْقَى فِي النَّارِ حَيْرٌ أَمْ مَنْ يَأْتِي آمِنًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ اعْمَلُوا مَا شِئْمُ إِنَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَعِيرٍ ﴾ (فصلت ٤٠)، ألا ترى أن هذا الأمر يحمل معنى عدم الاكتراث بأعمالهم، لأن ويالها عائد عليهم لا محالة. وللتعجيز فى قوله: ﴿ أَمْ يَقُولُونَ افْتَرَاهُ قُلْ فَأْتُوا بِسُورَةٍ مِنْ لِيرِسُ ٢٨)، وفى هذا الأمر معنى التحدى، ليظهر عجزهم فى وضوح وجلاء.

ولما كان الأثيم ولا ريب فى أقصى حالات التنبه لما ينزل به من عذاب أليم، ولما يغلى فى بطنه كفلى الحميم، كان الأمر فى قوله سبحانه: ﴿ فَيْ إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيرُ الْكَرِيمُ ﴾ (الدخان ٤٩)، للإهانة. ويأتى الأمر لأغراض أخرى تدرك من سياق المقام.

والأصل في النهى أن يكون لطلب الكف على سبيل التحريم كما في قوله سبحانه: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا النَّفْسَ الَّتِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقّ ﴾ (الأنعام ١٥١).

ويأتى لغير ذلك، كالدعاء في قوله تعالى: ﴿رَبَّنَا لاَ تُرغُ قُلُونَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْتَنَا﴾(آل عمران ٨). ويفهم من النّهى في قوله تعالى: ﴿قَالَ احْسَمُوا فِيهَا وَلاَ تُكُلِّمُون﴾(المؤمنون ١٠٨). الإهانة ومن قوله: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ كَفَرُوا لاَ تَعَدَّرُوا الْيَوْمَ إِنَّمَا تُجْزَوْنَ مَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ﴾(التحريم ٧)، اليأس من جدوى الاعتذار. ويأتى النهى في القرآن لغير ذلك.

## التمنسي والتسرجسي

التمنى طلب حصول أمر محبوب مستحيل الوقوع أو بعيده، والحرف الموضوع له «ليت» كما في قوله سبحانه: ﴿ يَالَيَّنِي مِتُ قَبْلَ هَذَا وَكُنْتُ نَمْيًا صَنْسِيًا ﴾ (مريم٢٣)،

وقوله سبحانه: ﴿ يَا لَيْتَ لَنَا مِثْلَ مَا أُوتِيَ قَارُونُ إِنَّهُ لَذُو حَظٌّ عَظِيمٍ ﴾ (القصص ٧٩)، والمتمنى في الآية الأولى مستحيل الوقوع، والثاني بعيده.

وقد يتمنى بهل كما أشرنا إلى سر ذلك فى فصل الاستفهام، وبلو: كما فى قوله تعالى: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ اتَّبَعُوا لَوَ أَنَّ لَنَا كَرَّةً فَنَتَبَرًا مِنْهُمْ كَمَا تَبَرَّءُوا مِنَّا ﴾ (البقرة ١٦٧)، وسر المجىء بلو للتمنى، وهى تدل على الامتناع، إشعار السامع من أول الأمر بامتناع هذا المتمنى واستحالة وقوعه.

أما الترجى ففى أمر محبوب قريب الوقوع، والحرف الموضوع له لعل، كقوله تعالى: ﴿وَلَمَّا تَوَجُهُ تِلْقَاءَ مَدْيَنَ قَالَ عَسَى رَبِّي أَنْ يَهْدِينِي سَوَاءَ السَّبِيلِ ﴾ (القصص ٢٣). وقد ترد لعل دالة على توقع أمر محذور، كما فى قوله تعالى: ﴿اللَّهُ الَّذِي أَنْزَلَ الْكِتَابَ بِالْحَقَّ وَالْمِيزَانَ وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَّ السَّاعَةَ قَرِيبٌ ﴾ (الشورى ١٧).

#### النسداء

لم يستخدم القرآن من أدوات النداء سوى يا، ويكون النداء لطلب إقبال المدعو ليصغى إلى أمر ذى بال، ولذا غلب أن يلى النداء أمر أو نهى، كقوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا الْمُدِّئُرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ (٢)﴾ (المدثر ١، ٢)، وقوله سبحانه: ﴿يَاأَيُهَا الّذِينَ آمَنُوا لاَ تُحَرِّمُوا طَيّاتِ مَا أَحَلُ اللّهُ لَكُم ﴾ (المائدة ٨٧). وقد يتقدم عليه الأمر، كما فى قوله سبحانه: ﴿وَامْتَازُوا النّومَ أَيُهَا الْمُجْرِمُون﴾ (يس ٥٩)، وقد يعقب النداء جملة خبرية تليها جملة الأمر، كقوله النّوم تعالى: ﴿قَالُوا يَا أَيُهَا الْعَزِيزُ إِنَّ لَهُ أَبًا شَيْحًا كَبِيرًا فَحْذُ أَحَدَنَا مَكَانَه ﴾ (يوسف ٧٨)، وقد لا تأتى جملة الأمر كما فى قوله: ﴿قَالَتْ يَا أَيُهَا الْمَلا إِنّي أَلْقِيَ إِلَى كِتَابٌ كَرِيمٌ ﴾ (النمل ٢٩).

وحينًا يأتى الاستفهام بعد النداء، كقوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِلِ اللَّهِ اثَّاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ ﴾ (التربة ٣٨). أو قبله كقوله: ﴿ قُلْ أَفَغَيْرَ اللَّهِ تَأْمُرُونَى أَعْبُدُ أَيُّهَا الْجَاهِلُونَ ﴾ (الزمر ٦٤).

وكثيرًا ما يحذف لفظ النداء في القرآن كما في قوله سبحانه: ﴿قَالَ فَمَا حَطْبُكُمْ أَيُهَا الْمُرْسَلُونَ ﴾ (الحجر ٥٧)، وقوله: ﴿قُمَّ إِنَّكُمْ أَيُهَا الضَّالُونَ الْمُكَذَّبُونَ (١٥) لآكِلُونَ مِنْ شَجَرٍ مِنْ زَقُوم (٢٥) ﴾ (الواقعة ٥١، ٥٢).

ولا يُكاد يستخدم حرف النداء مع الرب، بل ينادى مجردًا من حُرَف النداء، ولعل فى ذلك تعبيرًا عن شعور الداعى بقربه من ربه، كقوله تعالى: ﴿آمَنَ الرَّسُولُ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ وَالْمُؤْمِنُونَ كُلِّ آمَنَ بِاللَّهِ وَمَلاَئِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِهِ لاَ نُفَرِقُ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رُسُلِهِ وَقَالُوا سَمِعْنَا وَأَطَعْنَا غُفْرًا نَكَ رَبَّنَا وَإِلَيْكَ الْمَصِيرُ (١٨٥) لاَ يُكلِّفُ اللَّهُ

نَفْسًا إِلاَّ وُسْعَهَا لَهَا مَا كَسَبَتْ وَعَلَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذْنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلاَ تَخْمِلْ عَلَيْنَا إِضْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَالحَفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَالحَفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَلاَ تُحَمِّلُنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَالحَفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَلاَ تُحَمِّلُنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَالحَفُ عَنَا وَاغْفِرْ لَنَا وَلاَ تُحَمِّلُنَا مِن اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَلَنْ إِبْرَاهِيمُ رَبُّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْمِي الْمَوْتَى ﴾ وقوله تعالى: ﴿وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبُّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْمِي الْمَوْتَى ﴾ (البقرة ٢٥٠).

وعلى كثرة ما نودى الرب فى القرآن لم أعثر عليه مسبوقا بحرف النداء إلا فى تلك الأية الكريمة: ﴿وَقِيلِهِ يَا رَبُ إِنَّ هَوُلاًءٍ قَرْمٌ لاَ يُؤمِئُونَ (٨٨) فَاصْفَحُ عَنْهُمْ وَقُلْ سَلاَمٌ فَسَوْنَ يَعْلَمُون (٨٩)﴾ (الزخرف ٨٨، ٨٩). وألمح فى المجىء بحرف النداء هنا خاصة، تعبيرًا عن حالة نفسية ألمت بالرسول، وقد أفرغ جهده فى دعوة قومه وإنذارهم، فلم يزدهم ذلك إلا تماديا فى كفرهم فأطبق الهم على فؤاده، وكأنما شعر بتخلى الرب عن نصرته، وبعده عن أن يمد إليه يد المساعدة فأتى بحرف النداء، كأنما يريد أن يرفع صوته، زيادة فى الضراعة إلى الله واستجلاب رضاه.

ولم يناد لفظ الجلالة فى القرآن، واستغنى عنه حينئذ بكلمة اللهم، قال سبحانه: ﴿قُلِ اللَّهُمُ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوْتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنْزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاء ﴾ (آل عمران ٢٦)، وأحس فى كلمة ﴿اللَّهُمُ ﴾ فخامة وروعة لا أحس بهما فى «يالله».

#### القسسم

لجاً القرآن إلى القسم متبعا النهج العربى فى توكيد الأخبار به، لتستقر فى النفس، ويتزعزع فيها ما يخالفها، وإذا كان القسم لا ينجع أحيانا فى حمل المخاطب على التصديق، فإنه كثيرًا ما يوهن فى النفس الفكرة المخالفة، ويدفع إلى الشك فيها، ويبعث المرء على التفكير القوى فيما ورد القسم من أجله.

أقسم القرآن برب، ولكنه ذكره حينا مضافا إلى السماء والأرض، فقال: ﴿فَوَرَبُ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ إِنَّهُ لَحَقِ ﴾ (الذاريات ٢٣). لما في هذه الإضافة من الإشارة إلى خضوع السماء والأرض لأمره، وفي ذلك تعظيم لشأنه، وإيحاء بأن من كان هذا أمره لا يزج باسمه إلا فيما هو حق لا مرية فيه. وحينا مضافًا إلى المشارق والمغارب، فقال: ﴿فَلاَ أُقْسِمُ بِرَبُ الْمَشَارِقِ وَالْمَعَارِبِ﴾ (المعارج ٤٠). لما توحى به هذه الإضافة من القدرة البالغة التي تسخر هذا الجرم الهائل وهو الشمس، فيشرق ويغرب في دقة وإحكام. وحينًا مضافا إلى الرسول، فقال: ﴿فَوَرَبُكَ لَنَحْشَرَنُهُمْ وَالشَّيَاطِينَ ﴾ (مريم ١٨). وكأنه بذلك يوحى بأن أرباب المشركين ليست جديرة بأن يقسم بها، أو تكون محل الإجلال والتقدير.

واستخدم ما كان العرب يستخدمونه من الحلف بحياة المخاطب، فأقسم بحياة رسوله عندما قال: ﴿لَعَمْرُكَ إِنَّهُمْ لَفِي سَكْرَتِهِمْ يَعْمَهُون﴾(المجر ٧٢). وفى ذلك تشريف لحياة الرسول، وتعظيم لأمره فى أعين السامعين.

فإذا أقسم القرآن بمصنوعات الله كان في ذلك تنبيه إلى ما فيها من روعة، تدفع إلى التفكير في خالقها، وتأمل جمال القسم في قوله تعالى: ﴿وَالشَّمْسِ وَضُحَاهَا(١) وَالْقَمَرِ إِذَا تَلاَهَا(٢) وَالنَّهَا(إِذَا جَلاَهَا(٣) وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْتَاهَا(٤) وَالسَّمَاءِ وَمَا بَنَاهَا (٥) وَالأَرْضِ وَمَا طَحَاهَا(٢) وَنَفْسٍ وَمَا سَوَّاهَا(٧) فَأَلْهَمَهَا فَجُورَهَا وَتَقْوَاهَا(٨) قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَاهَا (٩) وَقَدْ حَابَ مَنْ دَسًاهَا(١٠)﴾ (الشس ١ ـ ١٠). أو لا ترى هذا القسم مثيرًا في النفس أقوى إحساسات الإعجاب بمدبر هذا الكون، ومنظم شئونه هذا التنظيم المحكم الدقيق، أو ليست هذه الشمس التي تبلغ أوج مجدها وجمالها عند الضحي، وهذا القمر يتلوها إذا غابت، وكأنه يقوم مقامها في حراسة الكون وإبهاجه، وهذا

النهار يبرز هذا الكوكب الوهاج، ثم لا يلبث الليل أن يمحو سناه، وهذه السماء وقد أحكم خلقها، واتسقت في عين رائيها كالبناء المحكم الدقيق، وهذه الأرض وقد انبسطت في سعة، وهذه النفس الإنسانية العجيبة الخلقة التي يتسرب إليها الهدى والضلال في دقة وخفاء، أليس في ذلك كله ما يبعث النفس إلى التفكير العميق في خالقها، وأن هذا الخالق لا يذكر هو وما خلق محاطا بهذا الإجلال، إلا في مقام الحق والصدق.

وتأمل جلال القسم في قوله تعالى: ﴿ فَلاَ أَقْسِمُ بِمَوَاقِعِ النَّجُومِ (٥٥) وَإِنَّهُ لَقَسَمٌ لَوَ تَعْلَمُونَ عَظِيم (٧٦) ﴾ (الراقعة ٧٠، ٧٠)، وقوله سبحانه: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى (١) مَا ضَلَ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَرَى (٢) ﴾ (النجم ١، ٢)، وانظر كيف وجه النظر إلى ما في حفظ النجوم في مواقعها فلا تسقط ولا تضطرب، من قدرة قديرة على هذه الصيانة والضبط، وما يبعثه هُوى النجوم من رهبة في النفس، وكلا الأمرين مثار إعجاب بخالقه، يبعث في النفس الاطمئنان إلى خبر يكون هو موضع القسم فيه.

وأقسم القرآن في مواضع أخرى بالليل والنهار والنجوم، لما أنها مظاهر للقدرة الباهرة. كما أقسم بالرياح تحمل السحب مليئة بالمياه، فتجرى بها في رفق ويسر، ثم تدعها توزع مياهها هنا وهناك، إذ قال: ﴿وَالدَّارِيَاتِ ذَرُوًا (١) فَالمُقَسِّمَاتِ أَمْرًا (٤) إِنَّمَا تُوعَدُونَ لَعَادِقٌ (٥) ﴾ (الذاريات ١ ـ ٥). وفي قدرة الريح على حمل السحب الموقرة بالماء، وجريها بها في الفضاء، ثم في نزول المطر ما يدل على قدرة الخالق الباهرة.

وهكذا في كل ما أقسم به الله مظهر من مظاهر قدرته وعظمته. وحينًا يثير العاطفة الوطنية، التي تدفع إلى تقديس الوطن وإعزازه، وتحمل النفس على قبول ما يقسم عليه به، تجد ذلك في قوله تعالى: ﴿وَالنِّنِ وَالزَّيْتُونِ (١) وَطُورِ سِينِنَ (٢) وَهَذَا الْبَلَدِ الأَمِينِ (٣) لَقَذَ حَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي أَحْسَنِ تَقْوِمِ (٤)﴾ (النين ١-٤). وفي قوله سبحانه: ﴿لاَ أَقْسِمُ بِهَذَا الْبَلَدِ (١) وَأَنْتَ حِلِّ بِهَذَا الْبَلَدِ (١) وَوَالِدٍ وَمَا وَلَدَ (٣) لَقَذَ حَلَقْنَا الإِنْسَانَ فِي كَبَدٍ (٤) ﴾ (البلد ١-٤).

ويقسم القرآن غالبا على صدق ما جاء به هذا الدين، الذى نزل القرآن لتثبيت أسسه وقواعده، فيقول: ﴿إِنَّ إِلَهَكُمْ لَوَاحِدٌ﴾(الصانات ٤). و﴿إِنَّ مَا تُوعَدُونَ لَصَادِقَ﴾ (الداريات ٥). و﴿إِنَّهُ لَقُرْآنٌ كَرِيمٌ﴾(الواقعة ٧٧). و﴿مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى﴾(النجم ٢). وأحيانا يؤكد أحوال الإنسان فيقول: ﴿إِنَّ الإِنْسَانَ لِرَبُهِ لَكَنُودٌ (٦) وَإِنَّهُ عَلَى ذَلِكَ لَتَهِيدٌ (٧) وَإِنَّهُ لِحُبِّ الْحَيْرِ لَشَدِيدٌ (٨)﴾(العاديات ٦ ـ ٨). إلى غير ذلك من آيات تتحدث عن طبائع الإنسان، وأخلاقه، وصلته بهذا الدين.

وقد تحدثنا فيما مضى عن حذف جواب القسم، وسر هذا الحذف، ونضيف إلى ما أسلفناه أن «أكثر ما يحذف الجواب إذا كان فى نفس القسم به دلالة على المقسم عليه، فإن المقصود يحصل بذكره، فيكون حذف المقسم عليه أبلغ وأوجز، كقوله: ﴿ص وَالْقُرْآنِ ذِي الذِّكْرِ﴾(ص ١). فإن فى المقسم به من تعظيم القرآن ووصفه بأنه ذو الذكر.. ما يدل على المقسم، وهو كونه حقا من عند الله غير مفترى..

ولهذا قال كثيرون: إن تقدير الجواب، إن القرآن لحق. وهذا يطرد في كل ما شابه ذلك، كقوله: ﴿ قَ وَالْقُرْآنِ الْمَجِدِ ﴾ (ق ١). وقوله: ﴿ لاَ أُفْسِمُ بِيَوْمِ الْقِيَامَة ﴾ (القيامة ١). فإنه يتضمن إثبات المعاد» (١)، وقد تحدثنا كذلك عن لا وموقعها في القسم.

«ومن لطائف القسم في القرآن قوله تعالى: ﴿وَالضَّحَى (١) وَاللَّيْلِ إِذَا سَجَى (٢) مَا وَدُعَكَ رَبُكَ وَمَا قَلَى (٣)﴾ (الضحى ١ ـ ٣). وتأمل مطابقة هذا القسم وهو نور الضحى الذي يوافى بعد ظلام الليل ـ المقسم عليه، وهو نور الوحى الذي وافاه بعد احتباسه عنه، حتى قال أعداؤه: ودع محمدا ربه، فأقسم بضوء النهار بعد ظلمة الليل، على ضوء الوحى ونوره، بعد ظلمة احتباسه واحتجابه» (٣).

### الفصسل والوصسل

عنى البلاغيون بالحديث عن الواو، التى تذكر فتصل الجملة بأختها، أو تترك فتدع الجملتين منفصلتين، وغالوا فى تقدير معرفة الموضع الذى تصلح فيه الواو، والموضع الذى لا تصلح فيه، حتى قصر بعض العلماء البلاغة على معرفة الفصل والوصل، وقد قصروا حديثهم فى ذلك الموضع على الجمل التى لا محل الفصل الإعراب، وهذا لأن الجمل التى لها موقع من الإعراب، ويكون موضع الواو فيها من الوضوح بمكان؛ لأنها تشرك الجملة الثانية فى حكم الأولى، فتكون مثلها خبرا، أو صفة، أو حالا، أو مفعولا، أو غير ذلك، والأمر فيه سهل بينًن. أما الذى يشكل، فأن تعطف على الجملة التى لا موضع لها من الإعراب جملة أخرى، فهنا نقف لنرى لِمَ لم يستو الحال بين أن تعطف، وبين أن تدع العطف، وخصت الواو بالحديث؛ لأن غيرها من حروف العطف تفيد مع الإشراك العطف، وخصت الواو بالحديث؛ لأن غيرها من حروف العطف تفيد مع الإشراك معانى، كأن تدل الفاء على الترتيب من غير تراخ، وثم على الترتيب مع التراخى، وأو للتردد بين شيئين، فإذا عطفت جملة على جملة بواحد منها، ظهرت فائدة وأو للتردد بين شيئين، فإذا عطفت جملة على جملة بواحد منها، ظهرت فائدة هذا الحرف واضحة جلية. أما الواو فإنها لما كانت لمطلق الجمع، لا تصل جملة هذا الحرف واضحة جلية. أما الواو فإنها لما كانت لمطلق الجمع، لا تصل جملة هذا الحرف واضحة بلية. أما الواو فإنها لما كانت لمطلق الجمع، لا تصل جملة

<sup>(</sup>١) الإتقان ج٢ ص ١٣٥. (٢) المرجع السابق نفسه.

بأخرى، إلا إذا كان المعنى في إحدى الجملتين متصلا بمعنى الجملة الأخرى، ومرتبطا به، كما ترى ذلك في قوله سبحانه: ﴿إِنَّمَا يَسْتَأْذِنُكَ الَّذِينَ لاَ يُوْمِئُونَ بِاللّهِ وَالنَّوْمِ الآخِرِ وَازْتَابَتَ قُلُوبُهُمْ فَهُمْ فِي رَيْبِهِمْ يَتَرَدّدُونَ (٥٤) وَلَوْ أَرَادُوا الْحُرُوجَ لأَعَدُوا لَهُ عُدَّ وَلَكِنْ كَرِهَ اللّهُ انْبِعَاتُهُمْ فَقَبُطُهُمْ وَقِيلَ الْعُعْدُوا مَعَ الْقَاعِدِينَ (٢٤) لَوْ حَرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلاَّ عَلِمْ وَاللّهُ عَلِمٌ بِالظَّالِمِينَ (٤٧) لَقَد عَبَالاً وَلاَ وَصَعُوا خِلاَلكُمْ يَنَعُونكُمُ الْفِئنَةَ وَفِيكُمْ مَمَاعُونَ لَهُمْ وَاللّهُ عَلِمٌ بِالظَّالِمِينَ (٤٧) لَقَد البَعْوَا الْفِئنَةُ مِنْ قَبلُ وَقَلْبُوا لَكَ الأَعْورَحَى جَاءَ الْحَقُ وَظَهَرَ أَمْرُ اللّهِ وَهُمْ كَارِهُونَ (٤٨) وَمِنْهُمْ مَنْ الْتَعُوا الْفِئنَةِ مَنْ فَعُلُوا وَإِنْ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ (٤٩) إِنْ تُصِبكَ حَسَنةٌ تَسُوهُمْ وَإِنْ تُصِبكَ مُصِيبَةً يَقُولُوا قَدْ أَحَدْنَا أَمْرَنَا مِنْ قَبلُ وَيَتَوَلُوا وَهُمْ فَرِحُون (٥٥) وَالتَّهُمْ اللّهُ عَلَى وَلاَ تَفْتِيلُ اللّهُ وَلِهُ مَنْ اللّهُ عَلَيْهُمْ مَنْ أَلْكَ فِي الْفِئنَةِ مَقُطُوا وَإِنْ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ (٤٤) إِنْ تُصِبكَ حَسَنة لَلْورة مَا عَلَى الْمُولُوا وَلَا قَدْ أَحَدْنَا أَمْرَنَا مِنْ قَبلُ وَيَتَولُوا وَهُمْ فَرِحُون (٥٥) وَمِنْهُمْ وَإِنْ تُصِبكَ مُصِيبَةً يَقُولُوا قَدْ أَحَدْنَا أَمْرَنَا مِنْ قَبْلُ وَيَتَولُوا وَهُمْ فَرِحُون (٥٥) وَلَالله واليوم الآخر يناسبه ارتياب قلوبهم السلة بينها والتناسب واضحا بين تقاعسهم عن الحروج، وعدم الإعداد له، وبين كره الله لانبعاتهم، وهكذا تجد الصلة جامعة بين الجملة وأختها بين الجملة وأختها بين الجملة وأختها بين الجملة وأختها بين الجملة والمنها بينهما.

وتأمّل جمال الوصل في قوله تعالى: ﴿أَفَلاَ يَنظُرُونَ إِلَى الإبِلِ كَيْفَ حُلِقَت (١٧) وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَت (١٨) وَإِلَى الْحِبَالِ كَيْفَ نُصِبَت (١٩) وَإِلَى الأَرْضِ كَيْفَ سُطِحَت (٢٠) ﴾ (الناشية ١٧ ـ ٢٠). فالمطلوب في الآية التأمل فيما خلق الله، ليصلوا بهذا التأمل إلى الإيمان بالبعث الذي ينبني عليه أساس الدين، والتناسب هنا بين الجمل واضح، فقد بدأ حديثه بالإبل التي هي عنصر أساسي في حياة البدوي في صحرائه، وانتقل من الإبل إلى ما يرونه أمامهم في كل حين من سماء رفعت بلا عمد، وللسماء عند البدوي مكانة خاصة، يتجه إليها ببصره، يستنزل منها الغيث ويهتدى بنجومها في سراه بالليل، فإذا هبط ببصره قليلا رأى هذه الجبال الشامخة، منصوبة تناطح السماء بقممها، وترسو في ثبات واطمئنان على أرض مهدت له، وسطحت أمامه، أو لا ترى أن تنقل البصر بين هذه المخلوقات تنقّل هادئ طبيعي لا قفز فيه، وأن ارتباط بعضها ببعض في طبيعة البدوي مهد للربط بينها، وعطف بعضها على بعض.

واتصلت الجمل في قوله سبحانه: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَت (١) وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انْتَثَرَت (٢) وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انْتَثَرَت (٢) وَإِذَا الْقُبُورُ بُعْثِرَت (٤) ﴾ (الانتظار ١-٤). لما كانت تلك المظاهر من أمارات القيامة، وما أقوى الصلة بين السماء تنشق، والكواكب تنتثر، لا نظام يجمعها، ولا جاذبية تحفظها في مكانها، وما أقوى الصلة أيضًا بين تفجر البحار

فتطغى مياهها، وبعثرة القبور تخرج ما دفن فيها من الموتى، فكأنها تتفجر كذلك. ومثل هذا قوله تعالى: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْشَقَت (١) وَأَذِنَتْ لِرَبُهَا وَحُقَّتْ (٢) وَإِذَا الأَرْضُ مُذَتْ (٣) وَأَلْقَتْ مَا فِيهَا وَتَحَلَّتْ (٤) وَأَذِنَتْ لِرَبُهَا وَحُقَّتْ (٥)﴾ (الانتقاق ١ ـ ٥).

واقرأ قوله تعالى: ﴿وَافْ كُرُوا إِذْ أَنْتُمْ قُلِيلٌ مُسْتَضْعَفُونَ فِي الأَرْضِ تَحْافُونَ أَنْ يَتَحْطَفَكُمُ النّاسُ فَآوَاكُمْ وَأَيْدَكُمْ بِنَصْرِهِ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطّيّاتِ لَعَلّكُمْ تَصْكُرُونَ ﴾ (الأنفال ٢٦). إن في هذه النعم لرابطًا يصل بعضها ببعض، ويسمح للواو أن تجمع بينها، فهوّلاء قوم كانوا قليلين مستضعفين، يخشون أن يغير عليهم مغير، يسلبهم الحريّة، فلا جرم كانت نعمة الأمن، لها المكان الأول بين نعم الله عليهم، ولم يقف الأمر عند حدّ الأمن، بل رزقهم بل زاد عليه أن أيدهم بنصره، ولم تنته نعمه عند حد الطمأنينة والغلب، بل رزقهم خفض العيش، وطيبات الحياة.

وتأمل الواو الواصلة في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنَ يُجَادِلُ فِي اللّٰهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّبِعُ كُلُّ شَيْطَانٍ مَرِيد﴾ (المع ٣). فالمجادلة في الله واتباع الشيطان ينشئان من عدم الاحتكام إلى العقل. وقوله سبحانه: ﴿ يَا بُنِيَ أَقِم الصّلاةَ وَأَمْرِ بِالْمَعْرُونِ وَانْهُ عَنِ الْمُنْكَرِ وَاصْبِرْ عَلَى مَا أَصَابَكَ إِنَّ ذَلِكَ مِن عَزْمِ الأَمُورِ (١٧) وَلاَ تُصَعِّرْ حَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلاَ تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَّعًا إِنَّ اللّٰهَ لاَ يُحِبُ كُلُّ مُحْتَالٍ فَحُورٍ (١٨) وَالْحِيد فِي مَشْيِكَ وَاغْصُصْ مِن صَوْبِكَ إِنَّ أَنْكَرَ اللّٰهَ لاَ يُحِبُ كُلُّ مُحْتَالٍ فَحُورٍ (١٨) وَالْحِيد فِي مَشْيِكَ وَاغْصُصْ مِن صَوْبِكَ إِنَّ أَنْكَرَ المَعْرَوف والنهى عن الفحشاء الأَصْرَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِير ﴾ (القمان ١٧- ١٩). فإنه إذا كانت الصلاة تنهى عن الفحشاء والمنكر، فإن من يعرّض نفسه لذلك، جدير أن يلم به بعض الأذى، فوصى من المنكر، وإن من يعرّض نفسه لذلك، جدير أن يلم به بعض الأذى، فوصى من المنكر، وإن من يعرّض نفسه لذلك، جدير أن يلم به بعض الأدى، في خضوع ينهض بهذا العبء أن يحتمل ويصبر، وإذا كان قد أمره بالصلاة، وهي خضوع للرّب، فجدير به ألا يمتلئ بالتيه ولا الخيلاء، وأن يسير على الأرض في تؤدة، ويتحدّث إن تحدث في وداعة وهدوء، ومن ذلك ترى هذه الصلات القوية التي تربط بين هذه الجمل ربطًا محكما. وخذ قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا النَّاسُ أَنْتُمُ الْفُقَرَاءُ إِلَى اللّهِ وَاللّهُ هُوَ الْغَنِيُ الْحَمِيد ﴾ (ناط م م). لترى الرباط القوى بين فقر الناس وغنى الله.

وتأمل جمال الوصل فى قوله تعالى: ﴿إِنَّ الأَبْرَارَ لَفِي نَعِيم (١٣) وَإِنَّ الْفُجَّارَ لَفِي جَعِيم (١٤) ﴾ (الانتظار ١٣، ١٤). وقوله تعالى: ﴿وَمَكَرُوا وَمَكَرَ اللَّهُ ﴾ (ال عمران ٥٠). وقوله: ﴿يُحْرِجُ الْحَيُّ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيَّتِ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُخْرِجُ الْمَيْتُ وَيُولِ اللّهَ إِلَا لَمْ اللّهَ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ إِلَا تُسْرِقُوا وَلاَ تُسْرِقُوا ﴾ (الأعراف ٢٦).

وقد يحتاج الأمر إلى فضل تدبر لمعرفة الصلة التي تربط بين جملتين، تلك

الصلة التى تسمح بمجىء الواو بينهما، كما فى قوله تعالى: ﴿ يَسْأَلُونَكَ عَنِ الْأَهِلَةِ قُلْ هِيَ مَوَاقِيتَ لِلنَّاسِ وَالْحَجُ وَلَيْسَ الْبِرِّ بِأَنْ تَأْتُوا الْبَيُوتَ مِنْ ظُهُورِهَا ﴾ (الحج ١٨٩). ففى النظرة العاجلة يبدو كأنه لا ارتباط بين أحكام الأهلة وبين حكم إتيان البيوت من ظهورها، ولكن الربط نشأ من أن ناسًا من العرب كانوا إذا أحرموا لم يدخل أحدهم بيتًا ولا خيمة ولا خباء من باب، بل إن كان من أهل المدر نقب نقبا من ظاهر البيت ليدخل منه، وخرج من خلف الخيمة أو الخباء إن كان من أهل الوبر (١٠). فلما تحدث القرآن عن الأهلة وأنها مواقيت للحج، ناسب ذلك أن يتحدث عن عادتهم هذه في الحج، ذاكرا أنها ليس من البر في شيء.

وتفصل الجملتان إذا كان بينهما امتزاج معنوى، كأن ترفع الجملة الثانية ما قد يتوهم فى الجملة الأولى من تجاوز أو سهو ونسيان، كما تجد ذلك فى قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيه هُدًى لِلْمُتَّقِينَ ﴾ (البقرة ٢). فتعريف جزأى الجملة الأولى، والمجىء باسم الإشارة للبعيد، مؤذن بوصف هذا الكتاب بأنه قد بلغ أسمى درجات الكمال، ولما كان ذلك قد يوهم أن ثمة مبالغة فى هذا الوصف، نفى هذا الوهم، وأتبع ذلك بقوله: ﴿ لاَ رَيْبَ فِيه ﴾ أى فى بلوغه تلك الغاية من الكمال، تأكيدًا لما فهم من الجملة الأولى، وأتبعه كذلك بقوله: ﴿ هُدًى لِلْمُتَّقِينِ ﴾ تأكيدًا ثانيًا؛ لأن معنى بلوغ القرآن للكمال إنما هو كماله فى الهداية والإرشاد.

ومن هذا الباب قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا تُتُلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَلَى مُسْتَكْبِرًا كَأَنْ لَمْ يَسْمَعُهَا كَأَنَّ فِي أَذُنَيْهِ وَقُرًا ﴾؛ لأن المقصود من التشبيه بمن فى أذنيه وقر، هو بعينه المقصود من التشبيه بمن لم يسمع، ولكن الثانى أبلغ وآكد فيما سيق له، فالمراد من التشبيهين جميعًا بيان أنه ليس لتلاوة الآيات عليه من فائدة، وأن يجعل حاله إذا تليت عليه كحاله إذا لم تتل، ولا ريب فى أن تشبيهه بمن فى أذنيه وقر، أبلغ فى دلالته على هذا المعنى.

وعلى هذا النسق مما كانت الجملة الثانية فيه مؤكدة للجملة الأولى قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأْنَذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لاَ يُوْمِئُون (٦) حَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلْوِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى أَبْصَارِهِمْ غِشَاوَةٌ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٧) ﴾ (البقرة ٢، ٧). فقوله: ﴿لاَ يُوْمِئُونَ ﴾ تأكيد لقوله: ﴿ حَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ يَوْمِئُونَ ﴾ تأكيد لقوله: ﴿ حَتَمَ اللَّهُ عَلَى قُلُومِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِم... ﴾ تأكيد ثان أبلغ من الأول. وقوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ آمَنًا بِاللَّهِ وَبِالدَّهِمِ الآخِرِ وَمَا هُمْ بِمُوْمِئِينَ (٨) يُحَادِعُونَ اللَّه ﴾ (البقرة ٨، ٩). فليست المخادعة شيئًا

<sup>(</sup>١) الطراز ج٢ ص ٤٩.

سوى قولهم آمنا، من غير أن يكونوا مؤمنين وكذلك قوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا لَقُوا الَّذِينَ اللَّهِ مِنَ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الل

وقد يكون الامتزاج المعنوى بين الجملتين منشوه أن الجملة الثانية شارحة وموضحة للجملة الأولى، كما ترى ذلك فى قوله سبحانه: ﴿بَلُ قَالُوا مِثْلَ مَا قَالَ الْأُولُونَ (٨١) قَالُوا أَنِذَا مِثْنَا وَكُنَا تُرَابًا وَعِظَامًا أَنِنًا لَمَبُعُوثُونَ ﴾ (المؤمنون ٨١، ٨٨)، فالقول الثانى ورد شارحًا ومبينًا للقول الأول، وقوله تعالى: ﴿وَاتَقُوا الّذِي أَمَدُكُمْ بِمَا تَعْلَمُونَ (١٣٢) أَمَدُكُمْ بِأَنْعَام وَبَيْنِ (١٣٢) وَجُنَّات وَعُونُو (١٣٤) ﴾ (الشعراء ٢٢٠ - ١٣٤)، فجاء الإمداد الثانى موضحًا للأول. وقوله تعالى: ﴿قَالَ يَا قَوْمِ اتّبِعُوا الْمُرْسَلِينَ (٢٠) اتّبِعُوا مَنْ لا يَسْأَلُكُمْ أَجُرًا عَلَى الْبَاع الرسل، جماء الاتباع التانى موضحًا ذلك، إذ معناه اتبعوا من لا تخسرون شيئًا من دنياكم في اتباعهم، وهم مهتدون، تنالون باتباعهم سلامة دينكم، وإذا أنت تأملت هذه أليات وجدت الجملة الثانية في الآية الأولى تقع من جملتها السابقة كما يقع بدل الكل من الكل، ووجدتها في الآية الثانية واقعة موقع بدل البعض من الكل، بدل الكل من الكل، ووجدتها في الآية الثانية واقعة موقع عطف البيان، كما بعد ذلك في قوله تعالى: ﴿فَوَسُوسَ إِنّهِ الشَيْطَانُ قَالَ يَا آدَمُ هَلَ أَذَلُكَ عَلَى شَجَرَةِ الخُلْدِ وَمُلْكُ لاَ يَتَلَى ﴾ (طه ١٢٠). فجاء قوله: ﴿قَالَ يَا آدَمُ الواو؛ لأنه يوضح الوسوسة وَمُلْكُ لاَ يَتَلَى ﴿ المَالُولُ المَالِونُ والتَعْلُولُ والتَعْلُولُ القالِه والتَعْلُولُ والمَاكِلُ والتَعْلُولُ المُنافِق والتَعْلُولُ المَالُولُ والتَعْلِير.

وقد يكون منشأ هذا الامتزاج أن الجملة الثانية واقعة في موضع جواب لسؤال صريح في الجملة الأولى، أو يفهم منها، كما في قوله تعالى: ﴿قَالَ فِرْعَوْنُ وَمَا رَبُ الْعَالَمِينَ (٢٢) قَالَ رَبُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنتُمْ مُوقِينَ (٢٢) قَالَ لِمَنْ حَوْلَهُ أَلاَ الْعَالَمِينَ (٢٦) قَالَ رَبُكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ الأُولِينَ (٢٦) قَالَ إِنْ رَسُولَكُمُ الّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونَ (٢٨) قَالَ رَبُكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ الأُولِينَ (٢٦) قَالَ إِنْ رَسُولُكُمُ الَّذِي أَرْسِلَ إِلَيْكُمْ لَمَجْنُونَ (٢٧) قَالَ رَبُكُمْ وَرَبُ آبَائِكُمُ الْأُولِينَ (٢٨) قَالَ أَنْ رَبُ الْمَغْرِبِ وَمَا بَيْنَهُمَا إِنْ كُنتُمْ تَعْقِلُونَ (٢٨) قَالَ أَنْ تَعْدُثُ إِلَيْ عَنْرِي لا لَا مُنْ الْمَصْبُولِينَ (٢٩) قَالَ أُولَو حِنْتُكَ بِشَيْءٍ مُبِينٍ (٣٠) قَالَ فَأْتِ بِهِ إِنْ كُنتُ مِنَ الْمُضْبِدُونَ فَي اللَّونَ اللَّهُ عَلَيْكُونَ (١٢) اللَّهُ يَسْتَهْزِينَ (١٤) اللَّهُ يَسْتَهْزِينَ (١٤) اللَّهُ يَسْتَهْزِينُ (١٤). وقوله: ﴿وَإِذَا حَلَوا إِلَى السَّورَةِ عَلَى اللَّهُ الْمُفْسِدُونَ (البَورَةُ ١٠). وقوله: ﴿وَإِذَا حَلَوا إِلَى البَعْرَةُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ المُفْسِدُونَ (البَورَةُ ١٠). وقوله: ﴿وَإِذَا حَلَوا إِلَى اللَّهُ يَسْتَهْزِينُ اللَّهُ مِنْ أَلُوا إِنَّا مَعَكُمْ إِنَّمَا نَحْنُ مُسْتَهْزِنُونَ (١٤) اللَّهُ يَسْتَهْزِينُ بِهِم ﴾ (البقرة ١٤). ١٥).

وتتجلى دقة القرآن كذلك فى وصل الجمل بباقى حروف العطف غير الواى وتأمل قوله تعالى: ﴿ قَالَ أَفَرَا يُتُمْ مَا كُنتُمْ تَعُبُدُونَ (٥٧) أَنتُمْ وَآبَاؤُكُمُ الْأَقْدَمُونَ (٢٧) فَإِنَّهُمْ مَا كُنتُمْ تَعُبُدُونَ (٧٨) وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمني وَيَسْقِينَ (٧٨) وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمني وَيَسْقِينَ (٩٨) وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمني وَيَسْقِينَ وَيَسْقِينَ أَمْ يُحْيِينِ ﴾ (الشعراء ٧٠ - ٨١). فهو قد عطف السقى على الإطعام بالواو إرادة للجمع بينهما بلا ترتيب، ثم عطف الإحياء على الإماتة بثم؛ لأنه إنما يكون بمهلة وتراخ، وترى هذه الدقة فى قوله تعالى: ﴿ قُتِلَ الإنسَانُ مَا أَكْثَرَهُ (١٧) مِنْ أَيْ شَيْءٍ خَلَقَهُ (٨١) مِنْ نُطُفَةٍ خَلَقَهُ فَقَدُرَه (١٩) ثُمَّ السَّيلَ يَسَّرَهُ (٢٠) ثُمُّ أَمَاتَهُ فَقَدُره (١٩) ثُمَّ السِّيلَ يَسَّرَهُ (٢٠) ثُمُ أَمَاتَهُ لأنها مفسرة لقوله مِن أَي شيء خلقه، «وعطف قوله: فقدره بالفاء، تنبيها على أن لأنها مفسرة لقوله مِن أى شيء خلقه، «وعطف قوله: فقدره بالفاء، تنبيها على أن التقدير مرتب على الخلق وعلى عدم التراخي بينهما، وعطف السبيل بثم، لما بين الخلق والهداية من التراخي والمهلة الكثيرة، ثم عطف الإماتة بثم، إشارة إلى التراخي بينهما بأزمنة طويلة، ثم عطف الإقبار بالفاء، إذ لا مهلة هناك، ثم عطف الإنشار بثم، لما يكون هناك من التراخي باللبث في الأرض أزمنة متطاولة».

وقد يبدو في بادئ الرأى أن الموضع لحرف غير ما ذكر، ولكن القامل الدقيق يجعل الموضع للحرف المذكور، كما تجد ذلك في قوله تعالى: ﴿وَلاَ تُطِعْ مَنْ أَغْفَلْنا وَلَبّهُ عَنْ ذِكْرِنَا وَاتّبُعَ هَوَاهُ وَكَانَ أَمْرُهُ فُرُطًا﴾ (الكهف ٢٨). فقد يبدو بادئ الرأى أن الموضع للفاء هذا، فيقال: ولا تطع من أغفلنا قلبه عن ذكرنا فاتبع هواه؛ لأن فعل المطاوعة لا يعطف إلا بالفاء، تقول أعطيته فأخذ، وكسرته فانكس، ولكن التأمل يدل على أن الآية تعدد صفات الشخص الذي نهى الرسول عن طاعته، ومن أغفل الله قلبه عن ذكره فقد غفل قلبه، فكأنه قال: ولا تطع من غفل قلبه عن ذكرنا، واتبع هواه، ومن هنا كانت الواو في مكانها.

ويجمع القرآن بالواو أيضًا بين المفردات المتناسبة، كما ترى ذلك فى قوله سبحانه: ﴿قُلْ إِنَّ صَلاَتِي وَنُسُكِي وَمَخْيَايَ وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ﴾ (الانعام ١٦٢). وقوله: ﴿قُلْ إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّي الْفَوَاحِثَى مَا ظَهَرَ مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالْإِثْمَ وَالْبَغْيَ بِغَيْرِ الْحَقُ وَأَنْ تُشْرِكُوا بِاللَّهِ مَا لَمَ يُنزُلْ بِهِ سُلْطَانًا وَأَنْ تَقُولُوا عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (الأعراف ٢٣).

وجرى الاستعمال القرآنى على ألا يعطف بعض الصفات على بعض إلا إذا كان بينها تضاد، تجد ذلك فى قوله تعالى: ﴿عَسَى رَبُهُ إِنْ طَلَقَكُنُ أَنْ يُبْدِلَهُ أَزْوَاجًا حَيْرًا مِنْكُنَّ مُسْلِمَاتٍ مُؤْمِنَاتٍ قَانِنَاتٍ عَابِدَاتٍ سَائِحَاتٍ ثَيَّاتٍ وَأَبْكَارًا﴾ (التحريم ٥). فقد مضت الصفات بعضها بجوار بعض من غير عاطف، إلا بين ثيبات وأبكار،

للتنويع ورفع التناقض، وفي قوله تعالى: ﴿ هُوَ اللّهُ الّذِي لاَ إِلهَ إِلاّ هُوَ الْمَلِكُ الْقُدُوسُ السّلاَمُ الْمُوْمِنُ الْمُوَمِنُ الْمَزِيزُ الْجَبّارُ الْمُتَكَبّرُ سُبْحَانَ اللّهِ عَمّا يُشْرِكُونَ (٢٢) هُوَ اللّهُ الْحَالِقُ الْبَارِئُ الْمُصَوِّرُ لَهُ الْأَسْمَاءُ الْحُسْنَى (٢٤) ﴾ (الحشر ٢٢. ٤٢). فلما تضادت الصفات عطفت كما في قوله سبحانه: ﴿ هُوَ الْأَوْلُ وَالْآخِرُ وَالظّاهِرُ وَالْبَاطِنِ ﴾ (الحديد ٣). وجاءت الواو في قوله سبحانه: ﴿ تَنْزِيلُ الْكِتَابِ مِنَ اللّهِ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٢) غَافِرِ الذَّنْبِ وَقَابِلِ التّوبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطّولِ لاَ إِلّهُ إِلاَّ هُوَ إِلَيْهِ الْمَصِيرُ (٣) ﴾ (غافر ٢، ٢). لأن الصفتين وهما غفران العقاب فجاءت الواو مينهما مؤذنة بالتغاير، ومشيرة إليه، فالله يغفر الذنب حينًا من تلقاء الواو بينهما مؤذنة بالتغاير، ومشيرة إليه، فالله يغفر الذنب حينًا من تلقاء نفسه بفضله، وحينًا يعفو عنه بسبب ندم التائب واعتذاره، فدلت الواو على هذا المعنى، وأشارت إليه.

# بدائسع القسرآن

ليس البديع فى يد الفنان حلية تقتسر، ولا زينة يستغنى الكلام عنها، ولا زخرفة يأتى دورها، بعد أن يكون المعنى قد استوفى تمامه. ولا يجىء مكانه فى المرتبة الثالثة، بعد استيفاء علمى المعانى والبيان حقهما، فإن الإنتاج الأدبى يبرز إلى الوجود فى نظمه الخاص، وبه الصور البيانية، والمحسنات البديعية، دفعة واحدة، فكأنما هذا المحسن البديعى جاء فى مكانه ليقوم بنصيبه من أداء المعنى أولا، أما ما فيه من جمال لفظى فقد جاء من أن تلك الكلمة بالذات يتطلبها المعنى، ويقتضى المجىء بها.

وليس كل ما ذكره علماء البديع بألوان جمال تستحق أن تذكر بين المحسنات، وذلك يتطلب معاودة النظر، في دراسة هذه الألوان، لاستبقاء الجميل، وحذف ما لا غناء فيه.

ولست أريد الحديث الآن عن جناية البديع على الأدب العربي عندما يراد لذاته، فيستغلق المعنى، ويضوّل. أما ما ورد في القرآن مما نعده محسنات بديعية فقد وردت الألفاظ التي كان بها هذا المحسن البديعي في مكانها، يتطلبها المعنى، ولا يغنى غيرها غناءها.

خذ ما ورد فى القرآن الكريم من الجناس التام، كقوله تعالى: ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَلُاهُ مَنَا بَرْقِهِ يَلُهُ مِن الجناس التام، كقوله تعالى: ﴿ يَكَادُ سَنَا بَرْقِهِ يَلُهُ مِن الْبُصَارِ (٤٤) ﴾ يَقَلُبُ اللَّهُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَعِبْرَةً لأُولِي الأَبْصَارِ (٤٤) ﴾ (النود ٤٣، ٤٤). تجد كلمة ﴿ الأَبْصَارِ ﴾ الأولى مستقرة في مكانها فهي جمع بصر،

ويراد به نور العين الذي تميز بين الأشياء وكلمة ﴿الأَبْصَارِ﴾ الثانية جمع بصر بمعنى العين، ولكن كلمة ﴿الأَبْصَارِ﴾ هنا أدل على المعنى المراد من كلمة (العيون)، لما أنها تدل على ما منحته العين من وظيفة الإبصار، وهي التي بها العظة والاعتبار، فأنت ذا ترى أن أداء المعنى كاملا، تطلب إيراد هذه الكلمة، حتى إذا وردت رأينا هذا التناسق اللفظي.

واقراً قوله تعالى: ﴿وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَالَبِثُوا غَيْرَ سَاعَة ﴾ (الروم ٥٥). فكلمة ﴿السَّاعَةُ ﴾ الأولى جيء بها دالة على يوم القيامة، واختير لذلك اليوم هذا الاسم هذا؛ للدلالة على معنى المفاجأة والسرعة، وكلمة ﴿سَاعَة ﴾ الثانية تعبر أدق تعبير عن شعور هؤلاء المجرمين، فهم لا يحسون أنهم قضوا في حياتهم الدنيا برهة قصيرة الأمد جدًا، حتى يعبروا عنها ببرهة أو دقيقة مثلا، ولا بفترة طويلة، يعبرون عنها بيوم مثلا، فكانت كلمة ﴿سَاعَة ﴾ خير معبر عن شعورهم بهذا الوقت الوجين

وما ورد فى القرآن من جناس ناقص، فسبيله سبيل الجناس التام، وانظر إلى قوله تعالى: ﴿وَهُمْ يَنْهُوْنَ عَنْهُ وَيَنَّأُونَ عَنْهُ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُون﴾ (الأنسام٢٦). ألا ترى أن موقف الكفار من القرآن، أنهم يبعدون الناس عنه، كما يبعدون أنفسهم عنه، فعبر القرآن عن ذلك بكلمتين متقاربتين ليشعر قربهما بقرب معنييهما.

ويطول بى القول إذا أنا مضيت فى بيان كيف حلت كل كلمة فى جمل الجناس محلها، بحيث لا تغنى كلمة أخرى فى هذا الوضع غناءها، وحسبى أن أشير إلى تلك الآيات، التى ورد فيها ما كون بعض ألوان من الجناس، مثل قوله تعالى: ﴿وَبُوهٌ وَفَامًا النّبِيمَ فَلاَ تَقْهَرُ (٩) وَأَمَّا السَّائِلَ فَلاَ تَنْهَرُ (١٠) ﴿ (الضمى ٩، ١٠). وقوله تعالى: ﴿وَبُوهٌ يَوْمَئِذٍ نَاضِرَةٌ (٢٢) إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَة (٣٢) ﴾ (القيامة ٢٢، ٣٢). وقوله: ﴿وَالْتَفْتِ السَّاقُ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَة (٣٠) ﴾ (القيامة ٢٠، ٢٠). وقوله سبحانه: ﴿وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا فِيهِمْ مُنذِرِينَ (٧٧) ﴾ (الصافات ٧٤. ٧٢).

فأنت ترى النهى عن القهر جاء إلى جانب اليتيم، بمعنى الغلبة عليه والاستيلاء على ماله، وأما السائل فقد نهى عن نهره وإذلاله، فكلتا الكلمتين جاءت فى موضعها الدقيق، كما وردت كلمتا (ناظرة وناضرة) أى مشرقة، وإشراقها من نظرها إلى ربها، وقد توازنت الكلمتان في جملتيهما لما بينهما من صلة السبب بالمسبب. واختيار كلمة ﴿الْمَسَاقُ﴾ في الآية الثانية لتصور هذه الرحلة التي ينتقل فيها المرء من الدنيا إلى الآخرة، فكأنه سوق مسافر ينتهى به السفر إلى الله. وفي كلمة المنذرين ما يشير إلى الربط بينهم وبين المنذرين الذين أرسلوا إليهم.

وقل مثل ذلك فى قوله تعالى: ﴿وَيْلِّ لِكُلِّ هُمَزَةٍ لُمَزَقَ﴾(الهُنزة ١). فإن شدة التشابه بين الكلمتين توحى بالقرابة بينهما، مما يجعل إحداهما مؤكدة للأخرى فالهمزة المغتاب، واللمزة العياب، فالصلة بينهما وثقى، كالصلة بين الفرح والمرح فى قوله تعالى: ﴿ ذَلِكُمْ بِمَا كُنتُمْ تَفْرَحُونَ فِي الأَرْضَ بِغَيْرِ الْحَقّ وَبِمَا كُنتُمْ تَمْرَحُونَ ﴾ (غانر ٧٥). قوله تعالى: ﴿ وَجِنتُكَ مِنْ سَبًا بِنَبًا يَقِينٍ ﴾ (النمل ٢٢). لما فيها وإيثار كلمة النبأ في قوله سبحانه: ﴿ وَجِنتُكَ مِنْ سَبًا بِنَبًا يَقِينٍ ﴾ (النمل ٢٢). لما فيها

وإيثار كلمة النبا في قوله سبحانه: ﴿ وَجِئُكَ مِنْ سَبَا بِنَبَا يَقِينِ ﴾ (النمل ٢٢). لما فيها من معنى القوة؛ لأن هذه المادة تدل على الارتفاع والنتوء والبروز والظهور، فناسب مجيئها هنا، ووصف النبأ تأكيدا لقوته باليقين.

ويعدون من أنواع البديع المشاكلة، ويعنون بها ذكر الشيء بغير لفظه، لوقوعه في صحبته، ويمثلون لذلك بقوله تعالى: ﴿وَجَزَاءُ سَيَّةً سَيَّةً سَيَّةً مَثْلُهًا﴾ (الشريي ٤٠). قالوا: فالجزاء عن السيئة في الحقيقة غير سيئة، والأصل وجزاء سيئة عقوبة مثلها. وبقوله تعالى: ﴿وَمَكَرُوا وَمَكَرُ اللَّهُ وَاللَّهُ حَيْرُ الْمَاكِرِينَ﴾ (آل عمران ٤٥). والأصل أخذهم بمكرهم. ويقوله تعالى: ﴿فَمَن الْعَنَدي عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا الْعَتَدي عَلَيْكُم والبقرة ١٩٤). قالوا: والمراد فعاقبوه، فعدل عن هذا؛ لأجل المشاكلة اللفظية. ولكنني أرى القرآن أجل من أن يسمى الشيء بغير اسمه لمجرد وقوعه في صحبته، بل أرى القرآن أجل من أن يسمى الشيء بغير اسمه لمجرد وقوعه في صحبته، بل أرى هذا التعبير يحمل معنى، وجيء به ليوحي إلى القارئ بما لا يستطيع أن يوحي به ولا أن يدل عليه ما قالوا إنه الأصل المعدول عنه، فتسمية جزاء السيئة سيئة؛ لأن العمل في نفسه سوء، وهو يوحي بأن مقابلة الشر بالشر، وإن كانت مباحة، سيئة يجدر بالإنسان الكامل أن يترفع عنها، وكأنه بذلك يشير إلى أن العفو أفضل وأولى، وعلى هذا النسق تمامًا ورد قوله: ﴿فَمَن الْعَتَدَى عَلَيْكُمْ فَاعْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلُ مَا الْعَدَى عَلَيْكُم ﴾ (البقرة ١٩٤٤). وأما مكر الله فأن يفعل بهم كما يفعل الماكر، يمدهم في طغيانهم يعمهون، ثم يأخذهم أخذ عزيز مقتدر.

وعدوا من ألوان البديع الاستثناء، ومثلوا له بقوله تعالى: ﴿ فَلَبِثَ فِيهِمُ أَلْفَ سَنَةٍ إِلاَّ حَمْسِينَ عَامًا ﴾ (العنكبوت ١٤). وفي هذا التعبير، فضلا عن إيجازه، إيحاء بطول المدة، وتهويل للأمر على السامعين، وفي ذلك تمهيد العذر لنوح في الدعاء على قومه، وذلك لأن أول ما يطرق السمع ذكر الألف، فتشعر بطول مدته، وتتصور جهاد نوح في ذلك الزمن المديد، ولن يقلل الاستثناء من شأن هذا التصور، ولا يتحقق هذا الإحساس إذا بدأت بغير الألف.

ومنها اللف والنشر بذكر شيئين أو أكثر، ثم ذكر ما يقابلها، وفيه جمع للمتناسبات من غير فاصل بينها. خذ قوله تعالى: ﴿ وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ

وَالنَّهَارُ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبَعُوا مِنْ فَصَلِه (القصص ٧٧). ألا ترى بين الليل والنهار مناسبة تجمع بينهما، ثم يثير هذا تطلعا إلى معرفة السبب فى أنهما من رحمته، وفى ذلك عنصر التشويق، وفى تقديم السكون على ابتغاء الفضل تقديم الاستعداد للجهاد فى الحياة على الجهاد. وتأمل كذلك ما يثيره الإجمال من التشويق فى قوله تعالى: ﴿ يُومَ تَبَيْمُ وُجُوهٌ وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ فَأَمًا الَّذِينَ اسْوَدُت وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِعَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ (٢٠١) وأمًا الَّذِينَ البيصَت وُجُوهُهُمْ فَفِي رَحْمَةِ اللهِ هُمْ فِيهَا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكُفُرُونَ (٢٠١٠)، وفى الإجمال الأول إعطاء صورة سريعة لهذا اليوم، ثم يعود بعدئذ إلى إكمال الصورة فى تفصيل وإيضاح، وربما يكون قد بدأ عندما يعود بعدئذ إلى إكمال الصورة فى تفصيل وإيضاح، وربما يكون قد بدأ عندما فصل بذكر من اسودت وجوههم، ليكون الحديث منتهيا بذكر طريقة الخلاص من عذاب ذلك اليوم. ومن اللف والنشر قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَغُلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَجْمَلُ عُلُولًا أَلْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مُحْسُورًا ﴾ (الإسراء ٢٠). والسر فى الجمع أولا ذكر النهى عنه جملة واحدة، ثم العود بعد ذلك لبيان سرهذا النهى.

وما ورد في القرآن من طباق بالجمع بين المتضادين، كانت الكلمة فيه مستقرة في مكانها تمام الاستقرار، سواء كان التضاد لفظا أو معنى، حقيقة أو مجازًا، إيجابا أو سلبًا، كقوله تعالى: ﴿وَمَا يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ (١٩) وَلاَ الظُّلُمَاتُ وَلاَ النُورُ (٢٠) ﴿ (١٩) فَانت تراه يعقد الموازنة بين هذين الضدين ولا مفر من الجمع بينهما في الجملة لعقد هذه الموازنة التي تبين عدم استوائهما. وكقوله تعالى: ﴿وَأَنَّهُ هُوَ أَضْحَكَ وَأَبْكَى (٢٤) وَأَنَّهُ هُوَ أَمَاتَ وَأَخْيَا (٤٤) ﴾ (النجم ٤٢، ٤٤)، وقوله سبحانه: ﴿وَنَحْسَبُهُمْ أَيْقَاظًا وَهُمْ رُقُودٌ ﴾ (الكبف ١٨).

ومن الطباق السلبى قوله تعالى: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الَّذِينَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لَاَ يَعْلَمُونَ وَالَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ ﴾ (المائدة ٤٤). ومن الطباق المعنوى يَعْلَمُونَ ﴾ (المائدة ٤٤). ومن الطباق المعنوى قوله تعالى: ﴿إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ تَكُذِبُونَ (٥١) قَالُوا رَبُنَا يَعْلَمُ إِنَّا إِلَيْكُمْ لَمُرْسَلُونَ (٦١) ﴾ (بس ١٦٠١٥)، أي إنا لصادقون فإن الرسول يجب أن يكون صادقا.

ومما يرتبط بالطباق المقابلة بأن يؤتى بمعنيين أو أكثر ثم بما يقابل ذلك على الترتيب، فمن الجمع بين الاثنين قوله تعالى: ﴿فَلْيَصْحَكُوا قَلِيلاً وَلْيَبْكُوا كَثِيرًا﴾ (النوبة ٨٧). وبين الثلاثة قوله سبحانه: ﴿لِكَيْلاَ تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفْرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ ﴾ (الحديد ٢٣). وبين الأربعة قوله تعالى: ﴿فَامًا مَنْ أَعْطَى وَاتَّقَى (٥) وَصَدَّقَ بِالْحُسْنَى (٦) فَسَنَيَسُرُهُ لِلْيُسْرَى (٧) وَكَذَّبَ بِالْحُسْنَى (٩) فَسَنَيْسُرُهُ لِلْعُسْرَى (١٠) ﴾ (الليل ٥ - ١٠)، وهذه المقابلة بين المعانى تزيدها في الفكر وضوحًا، وفي النفس رسوحًا.

ومن ذلك ترى أن ما ورد فى القرآن من طباق ومقابلة لم يجئ اعتسافا، وإنما جاء المعنى حير أداء وأوفاه، وكان منها هذا الطباق والمقابلة.

ومن ألوان البديع العكس بأن يقدم فى الكلام جزء، ويؤخر آخر، ثم يقدم المؤخر ويؤخر المقدم، وجمال العكس فى أنه يربط بين أمرين، ويعقد بينهما أوثق الصلات أو أشد ألوان النفور، تجد ذلك فى قوله سبحانه: ﴿ يُولِحُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِحُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِحُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِحُ اللَّيْلِ ﴾ (الدي ١١). وقوله تعالى: ﴿ يُخرِجُ الْحَيُّ مِنَ الْمَيُّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخرِجُ الْمَيْتِ وَيُخرِجُ الْمَيْتِ وَيُخرِجُ الْمَيْتِ وَيُخرِعُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخرِعُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخرِعُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُخرِعُ الْمَيْتِ وَيَعْمِ وَلا المَالِحَ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ شَيْءٍ وَمَا مِنْ حِلّا لَهُمْ وَلا هُمْ يَحِلُونَ لَهُن ﴾ (المنتحنة ١٠). وقوله تعالى: ﴿ مَا مِنْ حِسّابِهِمْ مِنْ شَيْءٍ ﴾ (الأنعام ٥٢).

ومن أجمل أنواعه ائتلاف المعنى مع المعنى بذكر الأمور المتناسبة بعضها إلى جانب بعض، كقوله سبحانه: ﴿قَالَ إِنَّمَا أَسْكُو بَثَي وَحُزْنِي إِلَى اللَّه ﴾ (يوسف ٨٦). وقد يخفى في بعض الأحيان وجه الجمع بين المعنيين، كما في قوله سبحانه: ﴿إِنَّ لَكَ أَلاَ تَجُوعَ فِيهَا وَلاَ تَعْرَى (١١٨) وَأَنَّكَ لاَ تَظْمَأُ فِيهَا وَلاَ تَضْحَى (١١٩) ﴾ (طه ١١٨، ١١٨)، فقد يبدو أن الوجه الجمع بين الجوع والظمأ، والعرى والضحاء، ولكن التأمل الهادئ يدل على أن الجوع والعرى يسببان الشعور بالبرد فجمعا معًا، والظمأ والضحاء يسببان الشعور بالجوف، والثاني يلهب الجلد، فناسب يسببان الجمع بينهما.

هذا ولست أرمى هذا إلى حصر ما عثر عليه العلماء من ألوان البديع فى القرآن، فقد تكفل بذلك غيرى، وأفرد ابن أبى الإصبع لذلك كتابا عدّد فيه هذه الألوان ومثّل لها، وذكر من ذلك أكثر من مائة نوع، وكل ما قصدت إليه هو بيان أن ما نشعر به من جمال لفظى حيثًا ومعنوى حيثًا آخر، لم يأت إلا من أن اللفظة القرآنية قد استدعاها المعنى، ولم يكن ثمة لفظة أخرى تغنى غناءها، فلما استقرت فى مكانها زاد بها الكلام إشراقًا، والمعنى وضوحًا وجلاء.

# التشبيه فبي القسرآن

-1-

أرى واجبًا على قبل الحديث عن التشبيه في القرآن الكريم، أن أتحدث قليلا عن بعض نظرات للأقدمين في هذا الباب، لا أوافقهم عليها، ولا أرى لها قيمة في التقدير الفنى السليم.

فمما اعتمد عليه القدماء في عقد التشبيه العقل، يجعلونه رابطًا بين أمرين أو مفرقًا بينهما، وأغفلوا في كثير من الأحيان وقع الشيء على النفس، وشعورها به سرورًا أو ألمًا، وليس التشبيه في واقع الأمر سوى إدراك ما بين أمرين من صلة في وقعهما على النفس، أما تبطن الأمور، وإدراك الصلة التي يربطها العقل وحده فليس ذلك من التشبيه الفني البليغ، وعلى الأساس الذي أقاموه استجادوا قول ابن الرومي:

بذل الوعد للأخلاء سمحًا وأبى بعد ذاك بذل العطاء فغدا كالخالف، يورق للعالم ويأبى الإثمار كل الإباء

وجعلوا الجامع بين الأمرين جمال المنظر وتفاهة المخبر، وهو جامع عقلى، كما نرى، لا يقوم عليه تشبيه فنى صحيح، ذلك أن من يقف أمام شجرة الخلاف أو غيرها من الأشجار، لا ينطبع فى نفسه عند رؤيتها سوى جمالها ونضرة ورقها وحسن أزهارها، ولا يخطر بباله أن يكون لتلك الشجرة الوارفة الظلال ثمر يجنيه أو لا يكون، ولا يقلل من قيمتها لدى رائيها، ولا يحط من جمالها وجلالها، ألا يكون لها بعد ذلك ثمر شهى، فإذا كانت تفاهة المخبر تقلل من شأن الرجل ذى المنظر الأنيق، وتعكس صورته منتقصة فى نفس رائيه، فإن الشجرة لا يقلل من جمالها لدى النفس بين المشبّه والمشبه به، ولذلك لا يعد من التشبيه الفنى المقبول.

وقبل الأقدمون من التشبيه ما عقدت الحواس الصلة بينهما، وإن لم تعقدها النفس، فاستجادوا مثل قول الشاعر يصف بنفسجًا:

ولا زوردًية تزهو بزرقته اليواقيت بين الرياض على حمر اليواقيت كأنها فوق قامات ضعفن بها أوائل النار في أطراف كبريت

سوى لون الزرقة التى لا تكاد تبدأ حتى تختفى فى حمرة اللهب، وفضلا عن التفاوت بين اللونين، فهو فى البنفسج شديد الزرقة، وفى أوائل النار ضعيفها، فضلا عن هذا التفاوت نجد الوقع النفسى للطرفين شديد التباين، فزهرة البنفسج توحى إلى النفس بالهدوء والاستسلام وفقدان المقاومة، وربما اتخذت لذلك رمزا للحب، بينما أوائل النار فى أطراف الكبريت تحمل إلى النفس معنى القوة واليقظة والمهاجمة، ولا تكاد النفس تجد بينهما رابطًا. كما استجادوا كذلك قول ابن المعتز: كأنا وضوء الصبح يستعجل الدجى نطير غرابًا ذا قوادم جرون قال صاحب الإيضاح: «شبه ظلام الليل حين يظهر فيه ضوء الصبح بأشخاص الغريان، ثم شرط قوادم ريشها بيضاء؛ لأن تلك الفرق من الظلمة تقع فى حواشيها، من حيث يلى معظم الصبح وعموده، لمع نور، يتخيل منها فى العين كشكل قوادم بيض». وهكذا لم ير ابن المعتز من الدجى وضوء الصباح سوى لونيهما، أما هذا الجلال الذى يُشعر به فى الدجى، وتلك الحياة التى يوحى بها ضوء الصبح، والتى عبر القرآن عنها بقوله: ﴿وَالصبُح إِذَا تَنفُى﴾(التكبير، ١٨). — فمما لم يحس به شاعرنا، ولم يقدره نقادنا، وأين من جلال هذا الكون الكبير، ذرة تطير؟!

فليس ثمة ما يجمع بين البنفسج وعود الكبريت، وقد بدأت النار تشتعل فيه،

وقبلوا من التشبيه ما كان فيه المشبه به خياليًا، توجد أجزاؤه في الخارج دون صورته المركبة، ولا أتردد في وضع هذا التشبيه بعيدًا عن دائرة الفن؛ لأنه لا يحقق الهدف الفني للتشبيه، فكيف تلمح النفس صلة بين صورة ترى، وصورة يجمع العقل أجزاءها من هنا وهنا، وكيف يتخذ المتخيل مثالا لمحسوس مرئى، وقبل الأقدمون لذلك قول الشاعر:

وكان محمار الشقيق إذا تصاوب أو تصغر

ألا ترى أن هذه الأعلام من الياقوت المنشورة على رماح الزَّبرجد، لم تزدك عمق شعور بمحمر الشقيق، بل لم ترسم لك صورته إذا كنت جاهله، فما قيمة التشبيه إذًا وما هدفه؟! وسوف أتحدث عن الآية الكريمة التي فيها هذا اللون من التشبيه لندرك سره وقيمته.

هذا، ولن نقدر التشبيه بنفاسة عناصره، بل بقدرته على التصوير والتأثير، فليس تشبيه ابن المعتز للهلال حين يقول:

انظر إليه كزورق من فضة قد أثقلته حمولة من عنبر

وتلمس شبه له بهذا الزّورق الفضى المثقل بحمولة العنبر، مما يرفع من شأنه، أو ينهض بهذا التّشبيه الذى لم يزدنا شعورًا بجمال الهلال، ولا أنسًا برؤيته، ولم يزد على أن وضع لنا إلى جانب الهلال الجميل صورة شوهاء متخيلة، وأين الزورق الضخم من الهلال النحيل، وإن شئت فوازن بين هذه الصورة التي رسمها ابن المعتز للهلال، وتلك الصورة التي تعبر عن الإحساس البصرى والشعور النفسى معًا، حينما تحدّث القرآن عن هذا الهلال، فقال: ﴿وَالْقَمَرَ قَدُرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِمِ ﴾ (يس ٢٩). فهذا العرجون القديم أقدر على تصوير القمر كما تراه العين وكما تُحِسُ به النفس أكثر من تصوير الزورق الفضى له، كما سنرى.

#### - Y-

التشبيه لمح صِلّة بين أمرين من حيث وقعهما النفسى، وبه يوضح الفنان شعوره نحو شيء ما، حتى يصبح واضحًا وضوحًا وجدانيًّا، وحتى يحس السامع بما أحس المتكلم به، فهو ليس دلالة مجردة، ولكنه دلالة فنية، ذلك أنك تقول: ذلك رجل لا ينتفع بعلمه، وليس فيما تقول سوى خبر مجرد عن شعورك نحو قبح هذا الرجل، فإذا قلت إنه كالحمار يحمل أسفارًا، فقد وصفت لنا شعورك نحوه، ودللت على احتقارك له وسخريتك منه.

والغرض من التشبيه هو الوضوح والتأثير، ذلك أن المتفنن يدرك ما بين الأشياء من صلات يمكن أن يستعين بها في توضيح شعوره، فهو يلمح وضاءة ونورًا في شيء ما، فيضعه بجانب آخر يلقى عليه ضوءًا منه، فهو مصباح يوضح هذا الإحساس الوجداني، ويستطيع أن ينقله إلى السامع.

ليس من أغراض التشبيه إذا ما ذكره الأقدمون من «بيان أن وجود المشبه ممكن وذلك في كل أمر غريب يمكن أن يخالف فيه ويدعى امتناعه»(١). وقد استشهدوا على هذا الغرض بقول المتنبى:

فإن تفق الأنام وأنت منهم فإن المسك بعض دم الغزال

وليس فى هذا البيت تشبيه فنى مقبول، فليس الأثر الذى يحدثه المسك فى النفس سوى الارتياح لرائحته الذكية، ولا يمر بالخاطر أنه بعض دم الغزال، بل إن هذا الخاطر إذا مر بالنفس قلًل من قيمة المسك ومن التلذذ به، وهذه الصورة التى جاء بها المتنبى ليوضح إحساسه نحو سمو فرد على الأنام، ليست قوية مضيئة، تلقى أشعتها

<sup>(</sup>١) الإيضاح ج٢ ص ٢٤.

على شعوره، فتضيئه لنا، فإن تحول بعض دم الغزال إلى مسك ليس بظاهرة قريبة مألوفة، حتى تقرب إلى النفس ظاهرة تفوق الممدوح على الأنام، كما أن ظاهرة تحول الممدوح غير واضحة، ومن ذلك كله يبدو أن الرابط هنا عقلى لا نفسى وجدانى. وليس من أغراضه ما ذكره الأقدمون أيضًا من الاستطراف، فليس تشبيه فحم فيه جمر موقد ببحر من المسك موجه الذهب – تشبيهًا فنيًا على هذا المقياس الذى وضعناه، فإن بحر المسك ذا الموج الذهبى، ليس بهذا المصباح الوهاج الذى ينير الصورة ويهبها نورًا ووضوحًا.

ولما كان هدف التشبيه الإيضاح والتأثير أرى الأقدمين قد أخطئوا حينما عدوا البليغ من التشبيه ما كان بعيدًا غريبًا نادرًا، ولذلك عدوا قوله:

وكأن أجرام النجوم لوامعًا درر نثرن على بساط أزرق أفضل من قول ذي الرمة:

كحلاء في برج، صفراء في نعج "كأنها فضة قد مسها ذهب «لأن الأول مما يندر وجوده دون الثاني، فإن الناس أبدًا يرون في الصياغات فضة قد موهت بذهب ولا يكاد يتفق أن يوجد درر قد نثرن على بساط أزرق "كوذلك قلب للأوضاع، وبعد عن مجال التشبيه الفني الذي توضع فيه صورة قوية تبعث الحياة والقوة في صورة أخرى بجوارها، وبرغم أن التشبيهين السالفين حسيان أرى التشبيه الثاني أقوى وأرفع، ولست أرمى إلى أن يكون التشبيه مبتذلا، فإن الابتذال لا يثير النفس، فيفقد التشبيه هدفه، ولكن أن يكون في قرب التشبيه ما يجعل الصورة واضحة مؤثرة كما سنرى.

### -4-

ليس الحس وحده هو الذي يجمع بين المشبه والمشبه به في القرآن، ولكنه الحس والنفس معًا، بل إن للنفس النصيب الأكبر والحظ الأوفى.

والقرآن حين يشبه محسوسًا بمحسوس يرمى أحيانًا إلى رسم الصورة كما تحس بها النفس، تجد ذلك فى قوله سبحانه يصف سفينة نوح: ﴿وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مُوجٍ كَالْجِبَال﴾ (مود ٤٢). ألا ترى الجبال تصور للعين هذه الأمواج الضخمة، وتصور فى الوقت نفسه، ما كان يحس به ركاب هذه السفينة وهم يشاهدون هذه الأمواج، من

<sup>(</sup>١) البرج بالتحريك أن يكون بياض العين محدقًا بالسواد، والنعج البياض الخالص.

<sup>(</sup>٢) الإيضاح ج٢ ص ٦٠.

رهبة وجلال معا، كما يحس بهما من يقف أمام شامخ الجبال. وقوله تعالى يصف الجبال يوم القيامة: ﴿وَتَكُونُ الْجِبَالُ كَالْعِهْنِ " الْمَتْفُوشِ ﴾ (القارعة ه). فالعهن المنفوش يصور أمامك منظر هذه الجبال، وقد صارت هشة لا تتماسك أجزاؤها، ويجمل إلى نفسك معنى خفتها ولينها. وقوله تعالى: ﴿وَالْقَمَرَ قَدُرْنَاهُ مَتَازِلَ حَتَى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ (يس ٢٩). فهذا القمر بهجة السماء وملك الليل، لايزال يتنقل في منازله حتى يصبح بعد هذه الاستدارة المبهجة، وهذا الضوء الساطع الغامر، يبدد ظلمة الليل، ويحيل وحشته أنسا— يصبح بعد هذا كله دقيقا نحيلا محدودباً لا تكاد العين تنتبه إليه، وكأنما هو في السماء كوكب تائه، لا أهمية له، ولا عناية بأمره، أولا ترى في كلمة العرجون ووصفهما بالقديم ما يصور لك هيئة الهلال في آخر الشهر، ويحمل إلى نفسك ضآلة أمره معًا. وقوله تعالى يصف نيران يوم القيامة: ﴿إِنَّهَا تَرْمِي شِشَرَرٍ كَالُهُ صَوْر النفس بالضخامة والرهبة معًا، وصور لنفسك شررًا في مثل هذا الحجم من الضخامة يطير.

ويرمى أحيانا إلى اشتراك الطرفين في صفة محسوسة، ولكن للنفس كذلك نصيبها في اختيار المشبه به الذي له تلك الصفة، وحسبى أن أورد هنا آيات ثلاث تتبين فيها هذا الذي أشرنا إليه. فالقرآن قد شبه نساء الجنة، فقال: ﴿فِهِنّ قَاصِرَاتُ الطّرْفِ لَمْ يَطْمِشْهُ نَ إِنْسُ قَبْلَهُمْ وَلاَ جَانً (٢٥) فَبِأَيُ آلاَءِ رَبّكُمَا تُكذّبُانِ (٧٥) كَأَنّهُنَ الْمَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ (٨٥) ﴾ (الرحمن ٥٦ ـ ٨٥). وقال: ﴿وَعِندَهُمْ قَاصِرَاتُ الطّرْفِ عِينٌ (٨٤) كَأَنّهُنَ بَيْضٌ مَكُنُونَ ﴿(١٨) ﴾ (الراقعة ٢٢، ٢٢). وقال: ﴿وَحُورٌ عِينٌ (٢٢) كَأَمْتَالِ اللّؤلوِ الْمَكْنُونِ (٢٣) ﴾ (الراقعة ٢٢، ٢٢). فليس في الياقوت والمرجان واللولو المكنون لون فحسب، وإنما هو لون صاف حي فليس في الياقوت والمرجان واللولو المكنون لون فحسب، وإنما هو لون صاف حي فيه نقاء وهدوء، وهي أحجار كريمة تصان ويحرص عليها، وللنساء نصيبهن من الصيانة والحرص، وهن يتخذن من تلك الحجارة زينتهن، فقريت بذلك الصلة واشتد الارتباط، أما الصلة التي تربطهن بالبيض المكنون، فضلا عن نقاء اللون، فهي هذا الرفق والحذر الذي يجب أن يعامل به كلاهما، أو لا ترى في هذا الكون أيضًا صلة تجمع بينهما، وهكذا لا تجد الحس وحده هو الرابط والجامع، ولكن للنفس نصيب أي نصيب.

وحينًا يجمع بين الطرفين المحسوسين معنى من المعانى لا يدرك بإحدى الحواس، وقل ذلك فى القرآن الكريم الذى يعتمد فى التأثير أكثر اعتماد على حاسة البصر، ومن القليل قوله سبحانه: ﴿أُولَئِكَ كَالْأَنْعَام بَلُ هُمْ أَضَلُ ﴾ (الأعراف ١٧٩). وصفة ضلال الأنعام من أبرز الصفات وأوضحها لدى النفس.

<sup>(</sup>١) الصوف.

وكثر في القرآن إيضاح الأمور المعنوية بالصور المرئية المحسوسة، تلقى عليها أشعة الضوء تغمرها فتصبح شديدة الأثر، وها هو ذا يمثل وهن ما اعتمد عليه المشركون من عبادتهم غير الله وهنا لن يفيدهم فائدة ما، فهم يعبدون ويبذلون جهدًا يظنونه مثمرًا وهو لا يجدى، فوجد في العنكبوت ذلك الحيوان الذي يتعب نفسه في البناء، ويبذل جهده في التنظيم، وهو لا يبنى سوى أوهن البيوت وأضعفها، فقرن تلك الصورة المحسوسة إلى الأمر المعنوى، فزادته وضوحًا وتأثيرًا قال تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ اتَّحَدُوا مِنْ دُونِ اللّهِ أَوْلِيَاءَ كَمَثَلِ الْعَنكَبُوتِ اتَّحَدُت بَيّتًا وَإِنَّ أَوْهَنَ الْبُوتِ لَتَ كَانُوا يَعْلَمُون ﴾ (العنكبود ١٤).

وها هو ذا يريد أن يحدثنا عن أعمال الكفرة، وأنها لا غناء فيها، ولا ثمرة ترجى منها، فهى كعدمها فوجد فى الرماد الدقيق، لا تبقى عليه الريح العاصفة، صورة تبين ذلك المعنى أتم بيان وأوفاه، فقال سبحانه: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبَّهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اشْتَدَّتْ بِهِ الرّبِحُ فِي يَوْمٍ عَاصِفٍ لاَ يَقْدِرُونَ مِمَّا كَسَبُوا عَلَى شَيْءٍ ذَلِكَ هُوَ الضَّلاَلُ الْبَعِيدُ ﴾ (ابراميم ١٨).

وليس في القرآن سوى هذين اللونين من التشبيه: تشبيه المحسوس بالمحسوس، وتشبيه المعقول بالمحسوس، أما قوله سبحانه: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَحْرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيمِ (٦٤) وتشبيه المعقول بالمحسوس، أما قوله سبحانه: ﴿إِنَّهَا شَجَرَةٌ تَحْرُجُ فِي أَصْلِ الْجَحِيمِ (٦٤) طُلّعُهَا كَأَنّهُ رُءُوسُ الشّيَاطِينِ (٦٥) ﴾(الصافات ٦٤، ٦٥). فالذي سمح بأن يكون المشبه به خياليًّا، هو ما تراكم على الخيال بمرور الزمن من أوهام رسمت في النفس صورة رءوس الشياطين في هيئة بشعة مرعبة، وأخذت هذه الصورة يشتد رسوخها بمرور الزمن، ويقوى فعلها في النفس، حتى كأنها محسوسة ترى بالعين وتلمس باليد، فلما كانت هذه الصورة من القوة إلى هذا الحد ساغ وضعها في موضع التصوير والإيضاح، ولا نستطيع أن ننكر ما لهذه الصورة من تأثير بالغ في النفس، ومما جرى على نسق هذه الآية قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَرُ كُأَنَّهَا جَانٌ وَلِّي مُدْبِرًا وَلَمْ جَرى على نسق هذه الآية قوله تعالى: ﴿فَلَمَّا رَآهَا تَهْتَرُ كُأَنَّهَا جَانٌ وَلِّي مُدْبِرًا وَلَمْ بِستقر.

والتشبيه في القرآن تعود فائدته إلى المشبه تصويرًا له وتوضيحًا، ولهذا كان المشبه به دائمًا أقوى من المشبه وأشد وضوحًا، وهنا نقف عند قوله تعالى: ﴿اللّهُ نُورُ السّمَوَاتِ وَالأَرْضِ مَثَلُ نُورِهِ كَمِشْكَاةٍ فِيهَا مِصْبًا حُ الْمِصْبًا حُ فِي زُجَاجَةٍ الرُّجَاجَةُ كَأَنَّهَا كَوْكَبٌ دُرُيًّ لِللّهُ مَوْلًا مَنْ شَخَرةٍ مُبَارِكَةٍ زَيْتُونَةٍ لاَ شَرْقِيَةٍ وَلاَ غَرْبِيَّةٍ يَكَادُ زَيْتُهَا يُضِيءُ وَلَوْلَمْ تَمْسَسْهُ نَارٌ نُورٌ عَلَى نُورٍ يَهُدِي اللّهُ لِنُورِهِ مَنْ يَشَاءُ وَيَصْرِبُ اللّهُ الأَفْنَالَ لِلنَّاسِ وَاللّهُ بِكُلُ شَيْءٍ عَلِيمٌ (النور ٢٥). فقد يبدو للنظرة العجلى أن المشبه وهو نور الله أقوى من مصباح هذه المشكاة، ولكن نظرة

إلى الآية الكريمة ترى أن النور المراد هنا هو النور الذى يغمر القلب، ويشرق على الضمير، فيهدى إلى سواء السبيل، أو لا ترى أن القلب ليس فى حاجة إلى أكثر من هذا المصباح، يلقى عليه ضوءه، فيهندى إلى الحق، وأقوم السبل، ثم ألا ترى فى اختيار هذا التشبيه إيحاء بحالة القلب وقد لفه ظلام الشك، فهو متردد قلق خائف، ثم لا يلبت نور اليقين أن يشرق عليه، فيجد الراحة والأمن والاستقرار، فهو كسارى الليل يخبط فى الظلام على غير هدى، حتى إذا أوى إلى بيته فوجد هذا المصباح فى المشكاة، وجد الأمن سبيله إلى قلبه، واستقرت الطمأنينة فى نفسه، وشعر بالسرور يغمر فؤاده. وإذا تأملت الآية الكريمة رأيتها قد مضت تصف ضوء هذا المصباح وتتأنق فى وصفه، بما يصور لك قوته وصفاءه، فهذا المصباح له زجاجة تكسب ضوءه قوة، تجعله يتلألاً كأنه كوكب له بريق الدر ولمعانه، أما زيت هذا المصباح فمن شجرة مباركة قد يتلاً ترى أن هذا المصباح جدير أن يبدد ظلمة الليل، ومثله جدير أن يبدد ظلام الشك، نار. ألا ترى أن هذا المصباح جدير أن يبدد ظلمة الليل، ومثله جدير أن يبدد ظلام الشك، ويمزق دجى الكفر والنفاق. وقد ظهر بما ذكرناه جمال هذا التشبيه ودقته وبراعته.

- 2 -

أول ما يسترعى النظر من خصائص التشبيه فى القرآن أنه يستمد عناصره من الطبيعة، وذلك هو سر خلوده، فهو باق ما بقيت هذه الطبيعة، وسر عمومه للناس جميعًا، يؤثر فيهم لأنهم يدركون عناصره، ويرونها قريبة منهم، وبين أيديهم، فلا تجد فى القرآن تشبيهًا مصنوعًا يدرك جماله فرد دون آخر، ويتأثر به إنسان دون إنسان، فليس فيه هذه التشبيهات المحلية الضيقة مثل تشبيه ابن المعتر:

ك\_أن آذريــونهـا والشمـس فيه كاليــة مداهـــن من ذهــب فيهـا بقايــا غاليــة

مما لا يستطيع أن يفهمه على وجهه، ويعرف سرحسنه، إلا من كان يعيش في مثل حياة ابن المعتز، وله من أدوات الترف مثل أدواته.

تشبيهات القرآن تستمد عناصرها من الطبيعة، انظر إليه يجد فى السراب وهو ظاهرة طبيعية يراها الناس جميعًا، فيغرهم مرآها، ويمضون إلى السراب يظنونه ماء، فيسعون إليه، يريدون أن يطفئوا حرارة ظمئهم، ولكنهم لا يلبثون أن تملأ الخيبة قلوبهم، حينما يصلون إليه بعد جهد جهيد، فلا يجدون شيئًا مما كانوا يؤملون، إنه يجد فى هذا السراب صورة قوية توضح أعمال الكفرة، تظن مجدية

نافعة، وما هي بشيء، فيقول: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كَسَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظُّمْآنُ مَاءً حَتَّى إِذَا جَاءَهُ لَمْ يَجِدْهُ شَيًّا ﴾ (النور ٢٩).

ويجد فى هذا الذى يعالج سكرات الموت، فتدور عينه حول عواده فى نظرات شاردة تائهة، صورة تخطر بالذهن لدى رؤية هؤلاء الخائفين الفزعين من المضى إلى القتال وأخذهم بنصيب من أعباء الجهاد، فيقول: ﴿قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ الْمُعَوِّقِينَ مِنْ مِنْكُمْ وَالْقَاتِلِينَ لِإِحْرَانِهِمْ هَلُمَّ إِلَيْنَا وَلاَ يَأْتُونَ البّاسَ إِلاَّ قَلِيلاً (١٨) أَشِحَةً عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَاءَ الحَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْكَ تَدُورُ أَعْيَنُهُمْ كَالّذِي يُعْشَى عَلَيْهِ مِنَ الْمَوْتِ ﴾ (الاحزاب ١٨، ١٥).

ويجد في الزرع وقد نبت ضئيلا ضعيفا ثم لا يلبث ساقه أن يقوى، بما ينبت حوله من البراعم، فيشتد بها ساعده، ويغلظ، حتى يصبح بهجة الزارع وموضع إعجابه، يجد في ذلك صورة شديدة المجاورة لصورة أصحاب محمد، فقد بدءوا قلة ضعافًا ثم أخذوا في الكثرة والنماء، حتى اشتد ساعدهم، وقوى عضدهم، وصاروا قوة تملأ قلب محمد بهجة، وقلب الكفار حقدًا وغيظًا فقال: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ثَرَاهُمْ رُكُمًّا سُجُدًا يَبْتَعُونَ فَضِلاً مِنَ اللّهِ وَرِضُوانًا سِيمَاهُمْ فِي وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السُّجُودِ ذَلِكَ مَتَلَهُمْ فِي التَّورَاةِ وَمَثَلَهُمْ فِي الإِنْجِيلِ كَرَرْعٍ أَحْرَجَ شَطْأَهُ فَأَرَرُهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوَى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُرَّاعَ لِيَغِظَ بِهِمُ الْكُفَّانَ (الفتح ٢٩).

ويجد في أعجاز النخل المنقعر المقتلع عن مغرسه، وفي الهشيم الضعيف الذاوى صورة قريبة من صورة هؤلاء الصرعي، قد أرسلت عليهم ريح صرصر تنزعهم عن أماكنهم، فألقوا على الأرض مصرّعين هنا وهناك، فيقول: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَرًا فِي يَوْم نَحْس مُسْتَمِرٌ (١٩) تَنْزِعُ النَّاسَ كَأَنَّهُمْ أَعْجَازُ نَحْل مُنْقَعِرٍ (٢٠)﴾ (القمر ٢٠)، ويقول: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَانُوا كَهَشِيمِ الْمُحْتَظِيُ (القمر ٢٠).

فأنت فى هذا تراه يتخذ الطبيعة ميدانًا يقتبس منها صور تشبيهاته، من نبات الأرض العرجون، نباتها وجمادها، فمما اتخذ مشبهًا به من نبات الأرض العرجون، وأعجاز النخل والعصف المأكول، والشجرة الطيبة، والشجرة الخبيثة، والحبة تنبت سبع سنابل، وهشيم المحتظر، والزرع الذى أخرج شطأه. ومما اتخذ مشبهًا

به من حيوانها الإنسان في أحوال مختلفة والعنكبوت والحمار، والكلب، والفراش، والجراد، والجمال، والأنعام، ومما اتخذ مشبهًا به من جمادها العهن المنفوش، والصيب، والجبال، والحجارة، والرماد، والياقوت، والمرجان، والخشب، ومن ذلك ترى أن القرآن لا يعنى بنفاسة المشبه به، وإنما يعنى العناية كلها باقتراب الصورتين في النفس، وشدة وضوحها وتأثيرها.

هذا ولا يعكر على ما ذكرناه من استمداد القرآن عناصر التشبيه من الطبيعة، ما جاء فيه من تشبيه نور الله بمصباح وصفه بأنه فى زجاجة كأنها كوكب درى؛ لأن هذا المصباح قد تغير وتحول، فإن المراد تشبيه نور الله بالمصباح القوى، والمصباح باق ما بقى الإنسان فى حاجة إلى نور يبدد به ظلام الليل.

ومن خصائص التشبيه القرآني، أنه ليس عنصرًا إضافيًّا في الجملة، ولكنه جزء أساسي لا يتم المعنى بدونه، وإذا سقط من الجملة انهار المعنى من أساسه، فعمله في الجملة أنه يعطى الفكرة في صورة واضحة مؤثرة، فهو لا يمضى إلى التشبيه كأنما هو عمل مقصود لذاته، ولكن التشبيه يأتي ضرورة في الجملة، يتطلبه المعنى ليصبح وإضحًا قويًّا، وتأمل قوله تعالى: ﴿ صُمٌّ بُكُمْ عُمْيٌ فَهُمْ لاَّ يَرُجِعُون﴾ (البقرة ١٨). تجد فكرة عدم سماعهم الحق وأنهم لا ينطقون به، ولا ينظرون إلى الأدلة التي تهدى إليه، إنما نقلها إليك التشبيه في صورة قوية مؤثرة، كما تدرك شدة الفزع والرهبة التي ألمت بهؤلاء الذين دعوا إلى الجهاد، فلم يدفعهم إيمانهم إليه في رضاء وتسليم، بل ملاً الخوف نفوسهم من أن يكون الموت مصيرهم، وتدرك ذلك من قوله سبحانه: ﴿ يُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقِّ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُون﴾ (الأنفال ٦). وتفهم اضطراب المرأة وقلقها، وعدم استقرارها على حال، حتى لتصبح حياتها مليئة بالتعب والعناء - من قوله سبحانه: ﴿وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ تَغْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاءِ وَلَوْ حَرَصْتُمْ فَلاَ تَمِيلُوا كُلُّ الْمَيْلِ فَنَذَرُوهَا كَالْمُعَلَّقَةَ﴾(النساء ١٢٩). وتفهم مدى حب المشركين لآلهتهم من قوله تعالى: ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتُخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبِّ اللَّهِ ﴾ (البقرة ١٦٥). وهكذا تجد للتشبيه مكانه في نقل الفكرة وتصويرها، وقل أن يأتي التشبيه في القرآن بعد أن تتضح الفكرة نوع وضوح كما فى قوله تعالى: ﴿ وَإِذْ نَتَقَنَا الْجَبَلَ فَوْقَهُمْ كَأَنَّهُ ظُلَّةً ﴾ (الأعراف ١٧١). وإذا أنت تأملت أسلوب الآية الكريمة وجدت هذا التعبير أقوى من أن يقال: وإذ صار الجبل كأنه ظلة، لما في كلمة «نتق» من تصوير انتزاع الجبل من الأرض تصويرًا يوحى إلى النفس بالرهبة والفزع، ولما في كلمة «فوقهم» من زيادة هذا التصوير المفزع وتأكيده

فى النفس، وذلك كله يمهد للتشبيه خير تمهيد، حتى إذا جاء مكن للصورة فى النفس، ووطد من أركانها. ومع ذلك ليس التشبيه فى الآية عملا إضافيا، بل فيه إتمام المعنى وإكماله، فهو يوحى بالإحاطة بهم، وشمولهم، والقرب منهم قرب الظلة من المستظل بها، وفى ذلك ما يوحى بخوف سقوطه عليهم.

ومن خصائص التشبيه القرآنى دقته، فهو يصف ويقيد حتى تصبح الصورة دقيقة واضحة أخاذة، وخذ مثلا لذلك قوله تعالى: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ حُمْلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِسْ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِين﴾ (الجمعة ه). فقد يتراءى أنه يكفى فى التشبيه أن يقال: مثلهم كمثل الحمار الذى لا يعقل، ولكن الصورة تزداد قوة والتصاقا والتحاما، حين يقرن بين هؤلاء وقد حملوا التوراة، فلم ينتفعوا بما فيها، وبين الحمار يحمل أسفار العلم ولا يدرى مما ضمته شيئًا، فتمام الصورتين يأتى من هذا القيد الذى جعل الصلة بينهما قوية وثيقة.

وقوله تعالى: ﴿فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مُعْرِضِينَ (٤٩) كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَنْفِرَةٌ (٥٠) فَرَتْ مِنْ قَسُورَة (١٥) ﴾ (المدثر ٤٩ ـ ١٥). فريما بدا أنه يكفى فى تصوير إعراضهم وصفهم بأنهم كالحمير، ولكنه فى دقته لا يكتفى بذلك، فهو يريد أن يصور نفرتهم من الدعوة، وإسراعهم فى إبعاد أنفسهم عنها، إسراعا يمضون فيه على غير هدى، فوصف الحمر بأنها مستنفرة تحمل نفسها على الهرب، وتحثها عليه، يزيد فى هربها وفرارها أسد هصور يجرى خلفها، فهى تتفرق فى كل مكان، وتجرى غير مهتدية فى جريها، أو لا ترى فى صورة هذه الحمر وهى تجد فى هربها لا تلوى على شىء، تبغى الفرار من أسد يجرى وراءها، ما ينقل إليك صورة هؤلاء القوم معرضين عن التذكرة، فارين أمام الدعوة لا يلوون على شىء، سائرين على غير معدى، ثم ألا تبعث فيك هذه الصورة الهزء بهم والسخرية.

ومن ذلك وصفه الخشب بأنها ﴿ مُسنَّدة ﴾ في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ وَإِنْ يَقُولُوا تَسْمَعْ لِقَولِهِمْ كَأَنَّهُمْ خُشْبٌ مُسَنَّدَة ﴾ (المنانقون ٤) فهى ليست خشبًا قائمة في أشجارها لما قد يكون لها من جمال في ذلك الوضع، وليست موضوعة في جدار؛ لأنها حينتذ تودي عملا، وتشعر بمدى فائدتها، وليست متخذا منها أبواب ونوافذ، لما فيها من الحسن والزخرف والجمال، ولكنها خشب مسندة قد خلت من الجمال، وتوحى بالغفلة والاستسلام والبلاهة.

ولم يكتف فى تشبيه الجبال يوم القيامة بالعهن، بل وصفها بالمنفوش، إذ قال: ﴿وَتَكُونُ الْحِبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ﴾ (القارعة ٥). للدقة فى تصوير هشاشة الجبال،

كما لم يكتف فى تشبيه الناس يخرجون يوم القيامة بأنهم كالجراد بل وصفه بالمنتشر، فقال: ﴿ يَحْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُتَتَبِّرٌ ﴾ (القمر ٧). حتى يكون دقيقًا فى تصوير هذه الجموع الحاشدة، خارجة من أجداثها منتشرة فى كل مكان تملأ الأفق، ولا يتم هذا التصوير إلا بهذا الوصف الكاشف.

ومن خصائص التشبيه القرآنى المقدرة الفائقة فى اختيار ألفاظه الدقيقة المصورة الموحية، تجد ذلك فى تشبيه قرآنى، وحسبى أن أشير هذا إلى بعض أمثلة لهذا الاختيار. نجد القرآن قد شبه بالجبال فى موضعين، فقال: ﴿وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ في مَوْحِ كَالْحَبَالِ﴾ (مود ٤٢). وقال: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ الْجَوَّارِ فِي الْبَحْرِ كَالْأَعْلاَم﴾ (الشريي ٢٦). ولكنك تراه قد آثر كلمة الجبال عند الموج، لما أنها توحى بالضخامة والجلال معا، أما عند وصف السفن فقد آثر كلمة الأعلام، جمع علم بمعنى جبل، وسر إيثارها هو أن الكلمة المشتركة بين عدة معان تتداعى هذه المعانى عند ذكر هذه الكلمة، ولما كان من

ملحوظًا عند ذكر السفن الجارية فوق البحر، تزين سطحه، فكأنما أريد الإشارة إلى جلالها وجمالها معًا، وفي كلمة الأعلام وفاء بتأدية هذا المعنى أدق وفاء.

معانى العلم الراية التى تستخدم للزينة والتجميل، كان ذكر الأعلام محضرا إلى النفس هذا المعنى، إلى جانب إحضارها صورة الجبال، وكان إثارة هذا الخاطر

وشبه القرآن الموج فى موضعين، فقال: ﴿وَهِيَ تَجْرِي بِهِمْ فِي مَوْجِ كَالْجِبَالِ﴾ (مرد٢٤). وقال: ﴿وَإِذَا غَشِيَهُمْ مَوْجٌ كَالظُّلُ دَعُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدَّينَ ﴾ (القمان ٢٣). وسر هذا التنويع أن الهدف فى الآية الأولى يرمى إلى تصوير الموج عاليا ضخما، مما تستطيع كلمة الجبال أن توحى به إلى النفس، أما الآية الثانية فتصف قوما يذكرون الله عند الشدة، وينسونه لدى الرخاء، ويصف موقفًا من مواقفهم كانوا فيه خائفين مرتاعين، يركبون سفينة تتقاذفها الأمواج، ألا ترى أن الموج يكون أشد إرهابا وأقوى تخويفا إذا هو ارتفع حتى ظلل الرءوس، هنالك يملأ الخوف القلوب، وتذهل الرهبة النفوس، وتبلغ القلوب الحناجر، وفى تلك اللحظة يدعون الله مخلصين له الدين، فلما كان المقام مقام رهبة وخوف، كان وصف الموج بأنه كالظلل أدق فى تصوير هذا المقام وأصدق.

وعلى طريقة إيثار كلمة الأعلام على الجبال التى تحدثنا عنها، آثر كلمة القصر على الشجر الضخم؛ لأن الاشتراك في هذه الكلمة بين هذا المعنى، ومعنى البيت الضخم يثير المعنيين في النفس معًا فتزيد الفكرة عن ضخامة الشرر رسوخًا في النفس.

وآثر القرآن كلمة ﴿ بُنْيَانَ ﴾ في قوله سبحانه: ﴿ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ

صَفًا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مُرْصُوصٌ ﴾ (الصف ٤). لما تثيره في النفس من معنى الالتحام والاتصال والاجتماع القوى، وغير ذلك من معان ترتبط بما ذكرناه، مما لا يثار في النفس عند كلمة حائط أو حدار مثلا.

واختار القرآن كلمة «لباس»، في قوله تعالى: ﴿أَحِلَّ لَكُمْ لَيْلَةَ الصَّيَامِ الرَّفَثُ إِلَى فِسَائِكُمْ هُنَّ لِبَاسٌ لَكُمْ لِبَاسٌ لَهُن﴾(البقرة ١٨٧). لما توحى به تلك الكلمة من شدة الاحتياج، كاحتياج المرء للباس، يكون مصدر راحة، وعنوان زينة معًا.

ومن مميزات التشبيه القرآنى أيضًا أن المشبه قد يكون واحدًا ويشبه بأمرين أو أكثر، لمحًا لصلة تربط بين هذا الأمر وما يشبهه، تثبيتًا للفكرة فى النفس. أو لمحًا لها من عدة زوايا، ومن ذلك مثلا تصوير حيرة المنافقين واضطراب أمرهم، فإن هذه الحيرة يشتد تصورها لدى النفس، إذا هى استحضرت صورة هذا السارى قد أوقد نارًا تضىء طريقه، فعرف أين يمشى ثم لم يلبث أن ذهب الضوء، وشمل المكان ظلام دامس، لا يدرى السائر فيه أين يضع قدمه، ولا كيف يأخذ سبيله، فهو يتخبط ولا يمشى خطوة حتى يرتد خطوات. أو إذا استحضرت صورة هذا السائر تحت صيب من المطر قد صحبه ظلمات ورعد ويرق، أما الرعد فمتناه في الشدة إلى درجة أنه يود اتقاءه بوضع أصابعه إذا استطاع في أذنه، وأما البرق فيكاد يخطف البصر، وأما الظلمات المتراكمة فتحول بين السائر وبين البرق فيكاد يخطف البصر، وأما الظلمات المتراكمة فتحول بين السائر وبين البرق فيكاد يخطف البصر، وأما الظلمات المتراكمة فتحول بين السائر وبين الأهتداء إلى سواء السبيل. وتجد تعدّد هذا التشبيه في قوله سبحانه: ﴿مَثَلُهُمْ كَمَثَلِ النَّذِي اسْتَوَقَدَ نَارًا… أَوْ كَصَيُبِ مِنَ السَّمَة....﴾ (البقرة ١٧-١٩)

ومن النظر إلى الفكرة من عدّة زوايا، أنه حينًا ينظر إلى أعمال الكافرين من ناحية أنها لا أثر لها ولا نتيجة، فيرد إلى الذهن حينئذ هذا الرماد الدقيق لا يقوى على البقاء أمام ريح شديدة لا تهدأ حتى تبدأ؛ لأنها في يوم عاصف، ألا ترى هذه الريح كفيلة بتبديد ذرّات هذا الغبار شذر مذر، وأنها لا تبقى عليه ولا تذر، وكذلك أعمال الكافرين، لا تلبث أن تهب عليها ريح الكفر، حتى تبددها ولا تبقى عليها، وللتعبير عن ذلك جاء قوله سبحانه: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبُهِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرَمَادٍ اشتَدَّت بِهِ الرّبِحُ فِي يَوْم عَاصِفٍ لا يَقْدِرُونَ مِمّا كَسَبُوا عَلَى شيءٍ ذَلِكَ هُوَ الضّلاَلُ الْبَعِيدُ ﴿ (ابراميم ١٨) وحينًا ينظر اليها من ناحية أنها تغر أصحابها فيظنونها نافعة لهم، مجدية وحينًا ينظر اليها من ناحية أنها تغر أصحابها فيظنونها نافعة لهم، مجدية عليهم، حتى إذا جاءوا يوم القيامة لم يجدوا شيئًا، ألا ترى في السراب هذا الأمل عليهم، ذا النهاية المؤيسة، ولأداء هذا المعنى قال تعالى: ﴿ وَالَّذِينَ كَفَرُوا أَعْمَالُهُمْ كُسَرًابٍ بِقِيعَةٍ يَخْسَبُهُ الظّمْآنُ مَاءً حَتَى إذَا جَاءَهُ لَمْ يَحِدُهُ شَيْنًا ﴾ (النور ٢٩).

وحينًا ينظر إليها من ناحية ما يلم بصاحبها من اضطراب وفزع، عندما يجد آماله في أعماله قد انهارت، ألا تظلم الدنيا أمام عينيه ويتزلزل كيانه كهذا الذي اكتنفه الظلام في بحر قد تلاطمت أمواجه، وأطبقت ظلمة السحاب على ظلمة الأمواج، ألا يشعر هذا الرجل بمصيره اليائس، وهلاكه المحتوم، ألا يصور لك ذلك صورة هؤلاء الكفار عندما يجيئون إلى أعمالهم، فلا يجدون لها ثوابًا ولا نفعا، ولتصوير ذلك جاء قوله سبحانه: ﴿أَوْ كَظُلُمَاتٍ فِي بَحْرٍ لُجِّيٍّ يَعْشَاهُ مَوْجٌ مِنْ فَوْقِهِ اللهُ لَهُ نُورًا فَمَا لَهُ مِنْ نُورٍ ﴾ (النور٤٤).

-0-

ويهدف التشبيه فى القرآن إلى ما يهدف إليه كلّ فن بلاغى فيه، من التأثير فى العاطفة، فترغب أو ترهب، ومن أجل هذا كان للمنافقين والكافرين والمشركين نصيب وافر من التشبيه، الذى يزيد نفسيتهم وضوحًا، ويصور وقع الدعوة على قلوبهم، وما كانوا يقابلون به تلك الدعوة من النفور والإعراض.

يصور لنا حالهم وقد استمعوا إلى دعوة الداعى، فلم تثر فيهم تلك الدعوة رغبة فى التفكير فيها، لمعرفة ما قد تنطوى عليه من صدق، وما قد يكون فيها من صواب، بل يحول بينهم وبين ذلك الكبر والأنفة، وما أشبههم حينئذ بالرجل لم يسمع عن الدعوة شيئًا، ولم يطرق أذنه عنها نبأ، بل ما أشبههم بمن فى أذنه صمم، فهو لا يسمع شيئًا مما يدور حوله، وبمن أصيب بالبكم، فهو لا ينطق بصواب اهتدى إليه، وبمن أصيب بالعمى، فهو لا يرى الحق الواضح، وبذلك شبههم القرآن، فقال: ﴿وَيُلَّ لِكُلُ أَفَّاكُم أَنِم (٧) يَسْمَعُ آيَاتِ اللّه تُتلَى عَلَيْهِ ثُم يُصِرُ مُسْتَكُبرًا كُنْ لَمْ يَسْمَعُ إلا يُرَى تَقَرُوا كَمَثَل الّذِي كُنْ لَمْ يَسْمَعُ إلا دَعَاءً وَنِدَاءً صُم بُكُم عُمْى فَهُمْ لا يَعْقِلُونَ ﴾ (ابقرة ١٧١).

أما ما يشعرون به عندما يسمعون دعوة الحق فضيق يملاً صدورهم، ويتودهم حمله، كهذا الضيق الذى يشعر به المصعد فى جبل، فهو يجر نفسه ويلهث من التعب والعناء، وهكذا صور الله ضيق صدورهم بقوله: ﴿فَمَنْ يُرِدِ اللَّهُ أَنْ يَهْدِيَهُ يَشْرَحُ صَدْرَهُ لِإِسْلاَم وَمَنْ يُرِدُ أَنْ يُصِلَّهُ يَجْعَلُ صَدْرَهُ صَيْقاً حَرَجًا كَأَنَّمَا يَصَعَدُ في السَّمَاءِ كَذَلِكَ يَجْعَلُ اللّهُ الرّجْسَ عَلَى النّهَ الرّبِينَ لا يُؤْمِنُونَ ﴾ (الأنعام ١٢٥).

وما دام هؤلاء القوم لا يستخدمون عقولهم فيما خلقت له، ولم تصغ آذانهم

إصغاء من يسمع ليتدبر، فقد وجد القرآن في الأنعام شبيهًا لهم يقرنهم بها، ويعقد بينهم وبينها وثيق الصلات، فقال: ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَمَ كَثِيرًا مِنَ الْحِنُ وَالْإِنْسِ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَشْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالاً نُعَامِ بَلْ لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَشْمَعُونَ بِهَا أُولَئِكَ كَالاً نُعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ أُولِئِكَ هُمُ الْعَافِلُون﴾(الأعراف ١٧٩). وأنت ترى في هذا التشبيه كيف مهد له التمهيد الصالح، فجعل لهم قلوبا لا يفقهون بها، وأعينًا لا يبصرون بها، وآذانًا لا يسمعون بها، ألا ترى نفسك بعدئذ مسوقا إلى إنزالهم منزلة البهائم، فإذا ورد هذا التشبيه عليك، وجد في قلبك مكانًا، ولم تجد فيه بعدًا ولا غرابة، بل ينزل بهم حينًا عن درجة الأنعام، فيراهم خُشُبًا مسندة.

وحينًا يريد أن يصورهم، وقد جدوا فى الهرب والنفرة من تلك الدعوة الجديدة، في قد يقول: ﴿ فَمَا لَهُمْ عَنِ التَّذُكِرَةِ مُعْرِضِينَ (٤٩) كَأَنَّهُمْ حُمُرٌ مُسْتَقِرَةٌ (٥٠) فَرَّتْ مِنْ قَسُورَة (١٥) ﴾ (المدثر ٤٩-٥). وقد تحدثنا عن هذا التشبيه فيما مضى.

أما هذا الذي آمن ثم كفر، وانسلخ عن الإيمان واتبع هواه، فقد عاش مثال الذلة والهوان، وقد وجد القرآن في الكلب شبهًا يبين عن خسته وحقارته، ومما يزيد في الصلة بين الاثنين أن هذا المنسلخ يظل غير مطمئن القلب، مزعزع العقيدة، مضطرب الفؤاد، سواء أدعوته إلى الإيمان، أم أهملت أمره، كالكلب يظل لاهثًا، طردته وزجرته، أم تركته وأهملته، قال: ﴿وَاثِلُ عَلَيْهِمْ نَبّاً الَّذِي آتَيْنَاهُ آيَاتِنَا فَانْسَلَخَ مِنْهَا فَأَتْبَعُهُ الشّيْطَانُ فَكَانَ مِنَ الْعَاوِينَ (١٧٥) وَلَو شِئْنَا لَرَفَعْنَاهُ بِهَا وَلَكِنّهُ أَحْلَدَ إِلَى الأَرْضِ وَاتّبُعَ هَوَاهُ فَمَثْلُهُ كَمَثَلُ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتُركُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَاقُصُص لَعَلَهُ الْكَلْبِ إِنْ تَحْمِلُ عَلَيْهِ يَلْهَتْ أَوْ تَتُركُهُ يَلْهَتْ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ الّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَاقُصُص لَعَلَهُمْ يَتَعَكّرُونَ (١٧٦) ﴾ (الأعراف ١٧٣٠).

ولم ينس القرآن تصوير حيرتهم، واضطراب نفسيتهم، ولمح فى اضطرابهم صلة بينهم وبين من استوقد نارًا، ثم ذهب الله بنوره وبين السائر تحت صيب منهمر، فيه ظلمات ورعد وبرق.

وصور وهن ما يعتمد عليه من يتخذ من دون الله أولياء بوهن بيت العنكبوت، وحين أراد أن يتحدث عن أن هؤلاء الأولياء لن يستفيد منهم عابدوهم بشيء، رأى في هذا الذي يبسط كفه إلى الماء، يريد وهو على تلك الحال أن ينقل الماء إلى فيه، وما هو ببالغه، شبيهًا لهم فقال: ﴿لَهُ دَعْوَةُ الْحَقُ وَالَّذِينَ يَدَعُونَ مِن لَهُ وَفِيهِ لاَ يَحْبُونَ لَهُمْ بِشَيْءٍ إِلا كَبَاسِطِ كَفَيْهِ إِلَى الْمَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ وَمَا دُعَاءُ الْكَاهِ لِيَبْلُغَ فَاهُ وَمَا هُوَ بِبَالِغِهِ وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلا فَي ضَلال ﴾ (الرعد ١٤).

وتُعرض لأعمال الكفرة كما سبق أن ذكرنا، ولصدقاتهم التي كان جديرًا بها

أن تثمر وتزهر، ويفيدوا منها لولا أن هبت عليها ريح الشرك فأبادتها، كما تهب الريح الشديدة البرد بزرع كان ينتظر إثماره فأهلكته: ﴿ مَثَلُ مَا يُنْفِقُونَ فِي هَذِهِ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَثَلَ رِيحٍ فِيهَا صِرِّ أَصَابَتُ حَرِّثَ قَوْمٍ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ فَأَهْلَكَتْهُ وَمَا ظَلَمَهُمُ اللَّهُ وَلَكِنْ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُونَ ﴾ (آل عمران ١١٧).

وهذاك طائفة من التشبيهات ترتبط بيوم القيامة، لجأ إليها القرآن للتصوير والتأثير معًا، فإذا أراد القرآن أن يبين قدرة الله على أن يأتى بذلك اليوم، بأسرع مما يتصور المتصورون لجأ إلى أسرع ما يراه الرائى، فاتخذه مثلا يؤدى إلى الهدف المراد، فيقول: ﴿وَلِلَّهِ غَيْبُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا أَمْرُ السَّاعَةِ إِلاَ كَلَمْحِ البَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرُ السَّاعَةِ إِلاَ كَلَمْحِ البَصَرِ أَوْ هُوَ أَقْرُبُ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (النحل ٧٧).

ويقرب أمر البعث إلى الأذهان بتوجيه النظر إلى بدء الإنسان، وأن هذا البعث صورة من هذا البدء، فيقول: ﴿ كَمَا بَدَأَ كُمْ تَعُودُونَ ﴾ (الأعراف ٢٩). ويتوجيه النظر إلى هذا السحاب الثقال يسوقه الله لبلد ميت، حتى إذا نزل ماؤه دبت الحياة في أوصال الأرض، فخرج الثمر منها يانعًا، وهكذا يخلق الله الحياة في الموتى، قال سبحانه: ﴿ وَهُوَ الّذِي يُرْسِلُ الرّيّا عَ بُشْرًا بَيْنَ يَدَيْ رُحْمَتِه حَتَّى إِذَا أَقَلَّتَ سَحَابًا ثِقَالاً سُقْنَاهُ لِبَلَدٍ مَيّتٍ فَأَنْزَلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجُنَا بِهِ مِنْ كُلُ الثّمرَاتِ كَذَلِكَ نُحْرِجُ الْمَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَذَكّرُونَ ﴾ (الأعراف ٥٧).

وإذا جاء يوم القيامة استيقظ الناس لا يشعرون بأنه قد مضى عليهم حين من الدهر طويل منذ فارقوا حياتهم، ويورد القرآن من التشبيه ما يصور هذه الحالة النفسية، فيقول: ﴿وَيَرْمَ يَحْشُرُهُمْ كَأَنْ لَمْ يَلْبَعُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ قَدْ حُسِرَ النفسية، فيقول: ﴿وَيَرْمَ يَحْشُرُهُمْ كَأَنْ لَمْ يَلْبَعُوا إِلاَّ سَاعَةً مِنَ النَّهَارِ يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ قَدْ حُسِرَ النفسية، فيقول: ﴿وَيَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ اللهِ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِينَ ﴾ (يونس ٤٥). وإذا نظرت إلى قوة التشبيه مقترنة بقوله: ﴿يَتَعَارَفُونَ بَيْنَهُمْ أُدركت مدى ما يستطيع أن يحدثه في النفس من أثر. وقد كرر هذا المعنى في موضع آخر يريد أن يثبته في النفس ويؤكده فقال: ﴿يَسُأَلُونَكَ كُر السَّاعَةِ أَيَّانَ مُرْسَاهَا (٢٤) فِيمَ أَنْتَ مِنْ ذِكْرَاهَا (٣٤) إِلَى رَبِّكَ مُنْتَهَاهَا (٤٤) إِنَّمَا أَنْتَ مَنْذِرُ مَنْ يَحْشَاهَا (٥٤) كَأَنَّهُمْ يُومَ يَرُونَهَا لَمْ يَلْبُثُوا إِلاَّ عَشِيَةً أَوْ ضُحَاهَا (٤٤) ﴾ (النازعات ٢٤-٤١).

هاهم أولاء قد بعثواً، خارجين من أجداثهم في كثرة لا تدرك العين مداها، وماذا يستطيع أن يرسم لك تلك الصورة، تذل على الغزارة والحركة والانبعاث، أفضل من هذا التشبيه الذي أورده القرآن حين قال: ﴿ حُشَّعًا أَبْصَارُهُمْ يَحْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنتَشِرٌ (٧) مُهُطِعِينَ إِلَى الدَّاعِ يَقُولُ الْكَافِرُونَ هَذَا يَوْمٌ عَسِر (٨) ﴾ (القمر ٧،٨). وحينًا يصورهم ضعافًا يتهافتون مسرعين إلى الداعى كى يحاسبهم، فيجد في الفراش صورتهم، فيقول: ﴿ الْقَارِعَةُ (١) مَا الْقَارِعَةُ (٢) وَمَا أَدْرَاكَ مَا الْقَارِعَةُ (٣) يَوْمَ يَكُونُ

النَّاسُ كَالْفَرَاشِ الْمَبْثُوثِ(٤) ﴿ (القارعة ١ ـ ٤). ولا أخال أحدًا لم ير الفراش يسرع إلى الضوء، ويتهافت عليه في ضعف وإلحاف معًا، ولقد تناول القرآن إسراعهم مرة أخرى، فشبههم بهولاء الذين كانوا يسرعون في خطوهم، ليعبدوا أنصابا مقامة، وتماثيل منحوتة، كانوا متحمسين في عبادتها، يقبلون عليها في رغبة واشتياق، فيقول: ﴿ يُوْمَ يَحْرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُونَ ﴾ (المعارج ٤٢).

ويتناول المجرمين، فيصور ما سوف يجدونه يومئذ من ذلة وخزى، ويرسم وجوههم، وقد علتها الكآبة: ﴿كَأَنُمَا أَغْشِيَت وُجُوهُهُمْ قِطَعًا مِن اللَّيْلِ مُظْلِمًا أُولِئِكَ أَضحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا خَالِدُون﴾ (يونس ٢٧). أما طعامهم فمن شجرة الزقوم، يتناولونها فيحسون بنيران تحرق أمعاءهم فكأنما طعموا نحاسًا ذائبًا أو زيتًا ملتهبًا، وإذا ما اشتد بهم الظمأ واستغاثوا قدمت إليهم مياه كهذا النحاس والزيت تشوى مجوههم، قال تعالى: ﴿إِنَّ شَجَرَةَ الزُقُومِ (٤٢) طَعَامُ الأَثِيمِ (٤٤) كَالْمُهُلِ يَعْلِي فِي الْبُطُونِ (٤٤) كَعْلَي الْحَمِيمِ (٤٤) ﴾ (الدخان ٤٠ - ٤١). وقال سبحانه: ﴿وَإِنْ يَسْتَغِيثُوا يُعَانُوا بِمَاءٍ كَالْمُهُلِ يَشْوِي الْوُجُوهُ﴾ (الكهف ٢٩). ألا ترى التشبيه يثير في النفس خوفًا وانزعاجًا. ويصور آكل الربا يوم القيامة صورة منفرة منه، مزرية به، فهل رأيت ذلك

الذي أصابه مس من الشيطان، فهو لا ينهض واقفًا حتى يسقط، ولا يقوم إلا ليقع، ذلك مثل آكل الربا: ﴿ الَّذِينَ يَأْكُلُونَ الرَّبَا لاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَحَبُّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَسُ ذَلِكَ بأَنَّهُمْ قَالُوا إِنَّمَا الْبَيْعُ مِثْلُ الرُبَا﴾ (البقرة ٢٧٥).

ولعب التشبيه دورًا في تصوير يوم القيامة، وما فيه من الجنة والنار، ففي ذلك الحين، تفقد الجبال تماسكها، وتكون ﴿كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ﴾ (القارعة ه). وتفقد السماء نظام جاذبيتها، فتنشق، ويصبح الجوّذا لون أحمر كالورد: ﴿فَإِذَا انْشَقَّتِ السَّمَاءُ فَكَانَتَ وَرْدَةً كَالدُهَانِ ﴾ (الرحمن ٢٧). وأما جهنم فضخامتها وقوة لهبها مما لا يستطيع العقل تصوره، ومما لا يمكن أن تقاس إليها تلك النيران التي نشاهدها في حياتنا، وحسبك أن تعلم أن شررها ليس كهذا الشرر الذي يشبه الهباءة اليسيرة، وإنما هو شرر ضخم ضخامة غير معهودة، وهنا يسعف التشبيه، فيمد الخيال بالصورة، حين يجعل لك هذا الشرر كأنه أشجار ضخمة تتهاوى، أو جمال صفر تتساقط: ﴿إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَرٍ كَالْقَصْرِ (٢٣) كَأَنَّهُ عَمْالُهُ صُفْرِ (٣٢) ﴾ (المرسلات ٣٦، ٣٢). وأما الجنة ففي سعة لا يدرك العقل مداها، ولا يستطيع التعبير أن يحدها، أو يعرف منتهاها، ويأتي التشبيه ممدًا في الخيال، كي يستطيع التعبير أن يحدها، أو يعرف منتهاها، ويأتي التشبيه ممدًا في الخيال، كي يسبح ما يشاء أن يسبح، فيقول: ﴿وَجَنَّهُ عَرْضُهَا كَعَرْضِ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ﴾ (الحديد ٢١).

وهكذا ترى التشبيه يعمل على تمثيل الغائب حتى يصبح حاضرًا، وتقريب البعيد النائى حتى يصير قريبًا دانيًا.

ولجأ القرآن إلى التشبيه يصور به فناء هذا العالم الذي نراه مزدهرا أمامنا، عامرًا بألوان الجمال، فيخيل إلينا استمراره وخلوده، فيجد القرآن في الزرع يرتوى من الماء فيصبح بهيجًا نضرا، يعجب رائيه، ولكنه لا يلبث أن يذبل ويصفر، ويصبح هشيمًا تذروه الرياح - يجد القرآن في ذلك شبهًا لهذه الحياة الدنيا، ولقد أوجز القرآن مرة في هذا التشبيه وأطنب، ليستقر معناه في النفس، ويحدث أثره في القلب، فقال مرة: ﴿ وَاضْرِبْ لَهُمْ مَثَلَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأرْضِ فَأَصْبَحَ هَشِيمًا تَذْرُوهُ الرِّيّاحُ وَكَانَ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ مُقْتَدِرًا ﴾ (الكهف ٤٥). وقال مرة أَهْرَى: ﴿ اعْلَمُوا أَنَّمَا الْحَيَاةُ الدُّنْيَا لَعِبٌّ وَلَهْوٌ وَزِينَةٌ وَتَفَاخُرٌ بَيْنَكُمْ وَتَكَاثُرٌ فِي الْأَمْوَالِ وَالْأَوْلَادِ كَمَتَل غَيْثٍ أَعْجَبَ الْكُفَّارِ نَبَاتُهُ ثُمَّ يَهِيجُ فَتَرَاهُ مُصْفَرًا ثُمَّ يَكُونُ حُطَامًا ﴿(الحديد ٢٠). وقال مرة شالشة : ﴿ إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأرض مِمَّا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالْأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَخَذَتِ الْأَرْضُ زُخْرُفَهَا وَازَّيَّنَتْ وَظَنَّ أَهْلُهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَارًا ْفَجَعَلْنَاهَا حَصِيدًا كَأَنْ لَمْ تَغْنَ بِالأَمْسِ كَذَلِكَ نُفَصِّلُ الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَتَفكَّرُون﴾ (يونس ٢٤). ولما كان للمال أثره في الحياة الاجتماعية، لعب التشبيه دوره في التأثير في النفس، كي تسمح ببذله في سبيل تخفيف أعباء المجتمع، فقرر مضاعفة الثواب على ما يبذل في هذه الناحية، فقال في موضع: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ وَتُشِيتًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَل جَنَّةٍ بِرَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابلُ فَاتَتَ أَكُلُهَا ضِغْفَيْن فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابلٌ فَطَلُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (البقرة ٢٦٥). فلهذا التشبيه أثره في دفع النفس إلى بذل المال راضية مُ فتبطة، كما يغتبط من له جنة قد استقرت على مرتفع من الأرض، ترتوى بما هي في حاجة إليه من ماء المطر، وتترك ما زاد عن حاجتها، فلا يظل بها حتى يتلفها، كما يستقر في المنخفضات، فجاءت الجنة بثمرها مضاعفا، وفي مرة أخرى رأى مضاعفة جزاء الحسنة كمضاعفة الثمرة، لهذا الذي يبذر حبة قمح، فتخرج عودًا يحمل سبع سنابل، في كل سنبلة مائة حبة: ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلَ حَبَّةٍ أَ نَبَتَتْ سَبْعَ مَنَامِل في كُلُّ سُنْبُلَةٍ مِائَةُ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُضَاعِفُ لِمَنْ يَشَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِّيم﴾ (البقرة ٢٦١). وحاط القرآن هذه المضاعفة بشرط ألا يكون الإنفاق عن رياء، وهنا نقف أمام هذا التشبيه القرآني الذي سيق تصويرًا لمن يتصدق لا عن باعث نفسي، نتبين إيحاءاته، ونتلمس وجه اختياره، إذ يقول سبحانه: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنّ وَالْأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلاَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلَ صَفْوَانٍ عَلَيْهِ تُرَابّ فَأَصَابَهُ وَابِلُ فَخَرَكُهُ صَلْمًا لاَ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي القَوْمَ الْكَافِرِين ﴾ (البقرة ٢٦٤). أرأيت هذا الحجر الصلد قد غطته قشرة رقيقة من التراب فخاله

الرائى صالحًا للزرع والإنبات، ولكن وابل المطر لم يلبث أن أزال هذه القشرة فبدا الحجر على حقيقته، صلاً لا يستطيع أحد أن يجد فيه موضع خصب، ولا تربة صالحة للزراعة، ألا ترى فى اختيار كلمة الصفوان هنا ما يمثل لك هذا القلب الخالى من الشعور الإنسانى النبيل، والعطف على أبناء جنسه عطفًا ينبع من شعور حى صادق، ولكن الصدقة تغطيه بثوب رقيق حتى يخاله الرائى، قلبًا ينبض بحب الإنسانية، ويبنى عليه كبار الأمال فيما سوف يقدمه للمجتمع من خير، ولكن الرياء والمن والأذى لا تلبث أن تزيل هذا الغشاء الرقيق، فيظهر القلب على حقيقته قاسيًا صلبًا لا يلين.

#### -7-

وتأتى الكاف فى القرآن أحيانًا لا لهذا التشبيه الفنى الخالص، بل لإيقاع التساوى بين أمرين، ومن أمثلة هذا الباب قوله تعالى: ﴿وَعَدَ اللّهُ الْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ وَالْمُنَافِقِينَ مِنْ قَلِكُمْ حَالِدِينَ فِيهَا هِي حَنْبُهُمْ وَلَعَنَهُمُ اللّهُ وَلَهُمْ عَذَابٌ مُقِيمٌ (٢٨) كَالّذِينَ مِنْ قَلِكُمْ مِنْكُمْ فَوةً وَأَكْثَر أَمْوَالاً وَأَوْلاَدًا فَاسْتَمْتَعُوا بِحَلاَقِهِمْ فَاسْتَمْتَعُتُمُ كَالّذِينَ مِنْ قَلِكُمْ بِحُلاَقِهِمْ وَحْضَتُمْ كَالّذِي حَاصُوا أُولِئِكَ حَبِطَت أَعْمَالُهُمْ بِحُلاَقِهِمْ وَحْضَتُمْ كَالّذِي حَاصُوا أُولِئِكَ حَبِطَت أَعْمَالُهُمْ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ وَأُولِئِكَ هُمُ الْحَاسِرُون (٢٩) ﴾(التربة ٨٦، ٦٦). وقوله تعالى: ﴿إِنَّا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعُونَ رَسُولاً (١٥) فَعَصَى فِرْعُونُ الرَّسُولَ فَأَحْدُنَاهُ أَنْ اللّهُ وَلِلّهُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى فِرْعُونَ رَسُولاً (١٥) فَعَصَى فِرْعُونُ الرَّسُولَ فَأَحْدُنَاهُ أَحْدُنَاهُ وَيِلاً (١٦) ﴾(المزمل ١٦٠٨). فهو يعقد موازنة بينهم ويين من سبقهم، ويبين لهم أخذًا وَيبلاً (٢٦) المرمل ١٦٠٨). فهو يعقد موازنة بينهم ويين من سبقهم، وإلى هنا الوجوه التي يتفقون فيها معهم، ولا ينسى أن يذكر ما أصاب سابقيهم، وإلى هنا يقف، تاركا لهم أن يصلوا بأنفسهم إلى ما ينتظرهم من العواقب، وإنها لطريقة مؤثرة في النفس حقّا، أن تضع لها شبيها، وتتركها تصل بنفسها إلى النتيجة في مؤثرة في النفس حقّا، أن تضع لها شبيها، وتتركها تصل بنفسها إلى النتيجة في سكينة وهدوء، لا أن تقذف بها في وجهها، فريما تتمرد وتثور.

ومن كاف التساوى أيضًا قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَوْحَيْنَا إِلَيْكَ كَمَا أَوْحَيْنَا إِلَى نُوحٍ وَالنَّبِيِّنَ مِن بَعْدِهِ (النساء ١٦٣). وقد يلمح في ذلك الرغبة في إزالة الغرابة عن نفوس السامعين، واستبعادهم نزول الوحى على الرسول، فالقرآن يقرنه بمن لا يشكون في رسالته، ليأنسوا بدعوة النبي، وقد يكون في هذا التساوى مثار للتهكم، كما في قوله تعالى: ﴿ لَقَدْ جَنُتُمُونَا فُرَادَى كَمَا حَلَقْنَاكُمْ أُوَّلَ مَرَّةٍ وَتَرَكُمُ مَا حَوُلْنَاكُمْ وَرَاءَ ظُهُورِكُم ﴾ (الانعام ١٤). أو مثار للاستنكار، كما في قوله تعالى: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ المَنْ اللهِ فَإِذَا أُوذِيَ في اللهِ جَعَلَ فِيْتَةَ النَّاسِ كَعَذَابِ اللهِ ﴾ (العنكبوت ١٠). فسر الاستنكار كما ترى هو تسوية عذاب الناس بعذاب الله.

وقد تأتى الكاف وسيلة للإيضاح، وتقوم هى وما بعدها مقام المثال للقاعدة، وغير خاف ما للمثل يضرب من التأثير والإقناع، ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا لَنَ تُغْنِيَ عَنْهُمْ أَمْوَالُهُمْ وَلاَ أُولاَدُهُمْ مِنَ اللّهِ شَيْئًا وَأُولَئِكَ هُمْ وَقُودُ النَّارِ (١٠) كَذَأْبِ آلِ فِرْعَوْنَ وَاللَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ كَذَّبُوا بِآيَاتِنَا فَأَحْدَهُمُ اللّهُ بِذُنُوبِهِمْ وَاللّهُ شَدِيدُ الْمِقَابِ(١١) فَوْعُونَ وَاللّهُ شَدِيدُ المِقَابِ(١١) فَوْعُونَ وَاللّهُ شَدِيدُ المِقَابِ(١١) وَاللّهُ مَا اللّهُ مَنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ عَدْنَى عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئًا، ومن كاف الإيضاح قوله سبحانه: ﴿ حَلَقَ الإِنْسَانَ مِنْ صَلْصَالِ كَالْفَخَارِ ﴾، وقوله: ﴿ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطّبِنِ كَهَيّئةِ الطّيْرِ بِإِذْنِي فَتَنْفُحُ فِيهَا فَتَكُونُ طَيْرًا بِإِذْنِي ﴾.

# 

وردت «كذلك» في القرآن الكريم، في أكثر من مائة موضع، ولوجود الكاف، وهي للتشبيه فيها، ظن كثير من العلماء أنها لا تكون إلا للتشبيه، ومضى في كل آية ورد فيها هذا التعبير، يبين التشبيه في الجملة، وفي كثير من الأحيان لا يبدو معنى التشبيه واضحًا، فيتلمس مقوماته، ويتكلف تفسيره تكلفًا يوحى بضآلة هذا التشبيه، وأنه لم يزد المعنى جلاء، وهو الغرض الأول من التشبيه.

وقد تتبعت هذه العبارة فيما وردت فيه من الآيات فوجدتها أكثر ما تأتى لمعان ثلاثة:

أولها التشبيه، وذلك عندما يراد عقد الصلة بين أمرين، ولمح ما بينهما من ارتباط، وهنا يؤدى التشبيه رسالته فى إيضاح المعنى وتوطيده فى النفس، تجد ذلك فى قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِه حَتَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا فى قوله تعالى: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشُرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِه حَتَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا فَيْ اللَّهُ مَا النَّمْرَاتِ كَذَلِكَ نُحْرِجُ الْمَوْتَى لَعَلَّكُمْ تَقْلَا لَهُ سَعَتُ الْمَوْتَى ويين بعث الحياة فى الموتى ويين بعث الحياة فى الأرض الميتة، فتنبت من كل الثمرات، وإن فيما نراه بأعيننا من هذه الظاهرة الطبيعية التى نشاهدها فى كل حين، إذ نرى أرضًا ميتة لا حياة فيها، ثم لا يلبث السحاب الثقال أن يفزغ عليها مطره، فلا تلبث أن تزدهر وتخرج من كل زوج بهيج، إن فى ذلك لما يبعث فى النفس الاطمئنان إلى فكرة البعث، والإيمان بها، فلا جرم، انعقد التشبيه بين البعثين، وزاد التشبيه الفكرة جلاء.

واقرأ قوله تعالى: ﴿إِنَّا بَلَوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصْحَابَ الْجَنَّةِ إِذْ أَفْسَمُوا لَيَصْرِمُنَّهَا مُصْبِحِينَ (١٧) وَلاَ يَسْتَثُّنُونَ (١٨) فَطَافَ عَلَيْهَا طَائِفٌ مِنْ رَبّكَ وَهُمْ نَائِمُونَ (١٩) فَأَصْبَحَتْ كَالصّرِيم (٢٠) فَتَنَادَوْا مُصْبِحِينَ (٢١) أَنِ اغْدُوا عَلَى حَرْثِكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَارِمِينَ (٢٢) فَانْطَلَقُوا وَهُمْ يَتَخَافَتُونَ (٢٣) أَنْ لاَ يَدْخُلَنَّهَا الْيَوْمَ عَلَيْكُمْ مِسْكِينَ (٢٤) وَغَدَوْا عَلَى حَزَّدٍ قَادِرِينَ (٢٥) فَلَمَّا رَأَوْهَا قَالُوا إِنَّا لَصَالُونَ (٢٦) بَلْ نَحْنُ مَحْرُومُونَ (٢٧) قَالَ أَوْسَطَهُمْ أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ لَوْلاَ تُسَبِّحُونَ (٢٨) قَالُوا سُبْحَانَ رَبِّنَا إِنَّا كُنَّا ظَالِمِينَ (٢٩) فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَلاَّ وَمُونَ (٣٠) قَالُوا يَا وَيْلَنَا إِنَّا كُنَّا طَاغِينَ (٣١) عَسَى رَبُّنَا أَنْ يُبْدِلَنَا حَيْرًا مِنْهَا إِنَّا إِلَى رَبْنَا رَاغِيُونَ ٣٢) كَذَلِكَ الْعَذَابُ وَلَعَذَابُ الآخِرَةِ أَكْبَرُ لَوْ كَانُوا يَغْلَمُون (٣٣)﴾(القلم ١٧ ـ ٣٣). أرأيت أصحاب هذه الجنة، وقد أقسموا أن يستأثروا بثمر جنتهم، وأن يجنوا ثمارها مبكرين في الصباح، ولم يدر بخلدهم الاستعانة بالله في عملهم، وبينما هم يستعجلون قدوم الصباح، ويحلمون بالثروة التي ستدرّها عليهم حديقتهم، طاف على تلك الجنة طائف أباد ثمرها وهم نائمون، وفى بكرة الصباح أسرع بعضهم ينادى بعضًا أن الخير في البكور، فانطلقوا لا تكاد تسمع لأقدامهم وقعًا، يتهامسون وهم يتحدثون، كي لا يسمع مسكين صوتهم، فيتبعهم، ولقد وصلوا إلى حديقتهم، واطمأنوا إلى أنهم سيقدرون على إحراز غلتها، ومنع المساكين منها فما راعهم إلا أن وجدوا أشجارهم بلا ثمار، وجنتهم جرداء مقفرة، هنالك ملأ الندم قلويهم، وأخذ بعضهم يلوم بعضًا، يتحسرون على أمل قد ضاع، وعلى ما اقترفوه من ظلم وطغيان، أرأيت هذا العذاب الذي صار إليه هؤلاء القوم، عذاب من فقد أمله وقد كان قريبًا من يده، وعذاب من يؤنبه ضميره على جرم اقترفه، وقد رأى جزاءه أمام عينيه، ألا ترى أن هذا العذاب النفسى الأليم جدير بأن يكون مثالا ينذر به اللّه كل من يتصرف تصرف أصحاب

وهى أيضًا للتشبيه فى قوله سبحانه: ﴿ وَلاَ تَقُولُوا لِمَنْ أَلْقَى إِلَيْكُمُ السَّلاَمَ لَسْتَ مُوْمِنًا تَبْتَغُونَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَنَ عَرَضَ الْحَيَاةِ الدُّنْيَا فَعِنْدَ اللَّهِ مَغَانِمُ كَثِيرَةٌ كَذَلِكَ كُنْتُمْ مِنْ قَبْلُ فَمَنَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ فَنَيْدُوا ﴿ اللَّهُ عَلَيْكُمُ السَّماء ٤٤). وقدوله تعالى : ﴿ قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ ﴾ (الشمراء ٤٤). وما على نسق هذه الآيات مما تعقد فيه الكاف صلة بين أمرين.

وتأتى كاف كذلك فى كثير من الآيات بمعنى مثل فى قولك: مثلك لا يكذب، تريد أنت لا تكذب، وفائدة مجىء مثل، الإشارة إلى أن من له صفاتك لا يليق به أن يكذب، تجد ذلك فى مثل قوله تعالى: ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ الْبَعَلَا مَرْضَاةِ اللّهِ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ الْبَعَلَا مَرْضَاةِ اللّهِ وَتَشْيتًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَل جَنَّةٍ بِرَبَوةٍ أَصَابَهَا وَابِلٌ فَاتَت أَكُلُهَا ضِغْفَيْن فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلُ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٥٢٠) أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنّةٌ مِنْ نَجِيل وَأَعْنَابٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٥٢٠) أَيُودُ أَحَدُكُمْ أَنْ تَكُونَ لَهُ جَنّةٌ مِن نَجِيل وَأَعْنَابٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الأَنْهَارُ لَهُ فِيهَا مِنْ كُلّ التَّمَرَاتِ وَأَصَابَهُ الْكِبَرُ وَلَهُ ذُرِّيَةٌ ضُعَفَاءُ فَأَصَابَهَا إِعْصَارٌ فِيهِ نَارٌ فَاحْتَرَقَت

كَذَلِكَ يَبَيْنُ اللّهُ لَكُمُ الآيَاتِ لَعَلّكُمْ تَتَهَكّرُون (٢٦٦) ﴿ (البقرة ٢٦٥ ، ٢٦٦) فالمعنى على أن اللّه يبين الآيات ذلك البيان الجلى الواضح المؤثر، لعله يثمر ثمرته فيدعو سامعيه إلى التفكير والتدبر. ذلك هو ما أفهمه من هذا التعبير، ولا أفهم أنه يريد أن يبين آيات غير هذه الآيات بيانًا يشبه بيان الآيات السالفة، وإذا أنت حاولت عقد التشبيه على حقيقته رأيت فيه تفاهة وقلة غناء؛ وخذ قوله تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَنَّبُوا بِآيَاتِنَا وَاسْتَكْبُرُوا عَنْهَا لاَ تُفَتَّحُ لَهُمْ أَبُوابُ السَّمَاءِ وَلاَ يَدْخُلُونَ الْجَنَّةَ حَتَى يَلِحَ الْجَمَلُ في سَمُ الْجَيَاطِ وَكَذَلِكَ نَجْزِي المُجْرِمِين﴾ (الأعراف ٤٠) فليس المراد \_ على ما يظهر لى \_ أن المجرمين يجزون جزاء يشبه الجزاء الموصوف في الآية الكريمة، وإنما يجزون هذا الجزاء نفسه، من غلق أبواب السماء في وجوههم وأنهم لا يدخلون الجنة أبدا واقرأ قوله تعالى: ﴿ إِلْكَ الْقُرِي نَقُصُ عَلَيْكَ مِنَ أَنْبَائِهَا وَلَقَدَ جَاءَتُهُمْ وُسُلُهُمْ بِالْبَيَّاتِ فَمَا كَانُوا لِلْإِمْبُوا مِنَ قَبْلُ كَذَلِكَ يَطُبُعُ اللّهُ عَلَى قُلُوبِ الْكَافِرِين الْكَافِرِين ذلك الطبع الذي يحول بينهم وبين الإيمان بما كَانُوا مِن قبل، وإذا أنت حاولت عقد تشبيه لم تجد فيه كبير غناء، إذ يصير المعنى: يطبع الله على قلوب الكافرين طبعًا يشبه طبعه على قلوب الكافرين، وفي ذلك ما فيه من ضياع قيمة التشبيه.

فمن هذا يبدو أن التشبيه في هذه الآيات وأمثالها غير ملحوظ، وإنما يراد توجيه النظر إلى ما سبق هذه الأداة فحسب، وتأتى الكاف حينئذ إشارة إلى أن ما ذكر في الآيات وأشير إليه، قد بلغ من الكمال مبلغًا عظيمًا، لدرجة أنه صار نموذجًا كاملاً، يمكن أن يتخذ مثالاً، يشبه به سواه، فقد أفادت الكاف بلوغ المعنى تمامه.

وتأتى ﴿كَذَلِكَ ﴾ أيضًا لتحقيق المعنى وتثبيته، ولا يبدو فيها التشبيه، كما تجد ذلك في قوله تعالى: ﴿قَالَ رَبُ أَنِّي يَكُونُ لِي غُلاَمٌ وَقَدْ بَلَغَنِي الْكِبَرُ وَامْرَأَتِي عَاقِرٌ قَالَ كَذَلِكَ اللَّهُ يَقْعَلُ مَا يَشَاء ﴾ (العمران ٤٠). وفي قوله تعالى: ﴿قَالَتَ أَنَّى يَكُونُ لِي غُلاَمٌ وَلَمْ يَمْسَسْنِي بَعْبَرٌ وَلَمْ أَنْ اللَّهُ اللَّهُ لِللَّاسِ وَرَحْمَةً مِنًا وَكَانَ أَمْرًا أَلْا بَغِيلًا (٢٠) قَالَ كَذَلِكِ قَالَ رَبُكِ هُو عَلَي هَيئن وَلِنَجْعَلَهُ آيَةً لِلنَّاسِ وَرَحْمَةً مِنًا وَكَانَ أَمْرًا مَقْفِيً (٢١) ﴾ (ميم ٢٠، ٢١). ومحاولة خلق تشبيه من هذه العبارة لا يؤدى إلا إلى التكلف والتفاهة معًا، ويقدر بعض العلماء في مثل هذا التقدير، وليس في كذلك خبر لمبتدأ محذوف تقديره الأمر كذلك، ونحن نوافق على هذا التقدير، وليس في كذلك تشبيه هذا، وإنما المراد الأمر هو ما أخبرت به، لا ريب فيه، ومن ﴿كَذَلِكَ ﴾ هذه التي التحقيق والتوكيد، تولدت كلمة (كده) في اللغة العامية للدلالة على التحقيق أيضًا، ونحن نستخدمها في ذلك المعنى عندما نقول: الحق كذلك والصواب كذلك، نريد الحق

والصواب هو ذلك، ولعل السر فى المجىء بكاف التشبيه هنا هو بيان تمام المطابقة بين الحقيقة الخارجية والحقيقة الكلامية، أى إن ما يكون فى الواقع يطابق ما دل عليه الكلام.

تفيد ﴿ كَذَلِكُ ﴾ التحقيق إذا كوّنت هي ومبتدؤها جملة مستقلة، كما في الآيتين السالفتين وما على شاكلتهما، وتفيد التحقيق وتأكيد الجملة في غير هذا الموضع أيضًا، ويكثر ذلك عندما يليها فعل ماض، كما في قوله تعالى: ﴿ أَوْمَنْ كَانَ مَيّاً فَيْضًا، ويكثر ذلك عندما يليها فعل ماض، كما في قوله تعالى: ﴿ أَوْمَنْ كَانَ مَيّاً فَأَخِينَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا يَهْشِي بِهِ فِي النَّاسِ كَمَنْ مَثَلُهُ فِي الظُّلُمَاتِ لَيْسَ بِحَارِجٍ مِنْهَا كَذَلِكَ زُيُنَ فَلَخِينَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ يَوْرِهِ إِنَّا لَيْهَ كُرُوا فِيهَا وَمَا يَشْعُرُونَ (١٢٢) ﴾ (الأنعام ١٦٢، ١٨٣). فلا تجد للتشبيه موضعًا في هذه الآية، وإذا أنت حاولته وجدته لا يغني في التصوير شيئًا، و﴿ كَذَلِكَ ﴾ هنا قماذَا بَعْدَ الحقّ إلاَ الفَّلال فَأنِي تُصْرَفُونَ (٢٣) كَذَلِك حَقَّت كَلِمَة رَبِّك عَلَى الذِينَ فَسَقُوا أَنَهُمْ لَكُوكُمُ اللَّهُ وَتُحْمُونَ (٣٣) ﴾ (الأنيا حَقَّت كَلِمَة رَبِك عَلَى الذِينَ فَسَقُوا أَنَهُمْ لَكُوكُم اللَّهُ وَمُنْ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكَ عَلَى الْذِينَ آمَنُوا كَذَلِك حَقَّت كُلِمَة وَاللَّهُ وَلَيْ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَيْكُمُ اللَّهُ وَمُنْ اللَّهُ وَلَمُنُونَ (٢٣) كَذَلِك حَقَّت كَلِمَة وَبِلا الصَّلاك وَلَا لَكَ وَلَك عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَات طُوبَى لَهُمْ وَحُسُنُ لاَ يُولِكُ مَقْتُونَا الصَّالِحَات طُوبَى لَهُمْ وَحُسُنُ اللَّهُ عَلَى اللَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَات طُوبَى لَهُمْ وَحُسُنُ مَا لِكُنُولُ وَعَمِلُوا الصَّالِحَات طُوبَى لَهُمْ وَحُسُنُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّذِي أَوْحَتَا اللَّه المَالِحَات طُوبَى لَهُمْ وَحُسُنُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّذِي الْعَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ الْحَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

واستعمال كذلك للتحقيق والتوكيد لا يقل عن استخدامها في التشبيه، وكثير من المفسرين يتكلف جعلها في تلك المواضع أيضًا للتشبيه، فيتمحّل، ويمضى في تأويلات لا نصيب لها من البلاغة وقوة الفن.

ومما ذكرناه يبدو أن تلك العبارة لا تقف عند حد التشبيه، بل لها هذه المعانى الثلاثة التي شرحناها.

### التصويسر بالاستعارة

اقتصر الأقدمون عندما تحدثوا عن الاستعارة في القرآن على ذكر أنواعها، من استعارة محسوس استعارة محسوس المحسوس المحسوس المحسوس المحسوس، ومن استعارة تصريحية أو مكنية، ومن مرشحة أو مجردة، إلى غير ذلك من ألوان الاستعارة، وهم يذكرون هذه الألوان، ويحصون ما ورد في القرآن منها، ويقفون عند ذلك فحسب، وبعضهم يزيد فيجرى

الاستعارة، ظانا أنه بذلك قد أدى ما عليه، من بيان الجمال الفنى فى هذا اللون من التصوير، ولم أر إلا ما ندر من وقوف بعضهم يتأمل بعض هذه اللمحات الفنية المؤثرة، وليس مثل هذه الدراسة بمجد فى تذوق الجمال وإدراك أسراره، ومن الخير أن نتبين الأسرار التى دعت إلى إيثار الاستعارة على الكلمة الحقيقية.

وإذا أنت مضيت إلى الألفاظ المستعارة رأيتها من هذا النوع الموحى؛ لأنها أصدق أداة تجعل القارئ يحس بالمعنى أكمل إحساس وأوفاه، وتصور المنظر للعين، وتنقل الصوت للأذن، وتجعل الأمر المعنوى ملموسًا محسًا، وحسبى أن أقف عند بعض هذه الألفاظ المستعارة الموحية، نتبين سر اختيارها:

قال سبحانه: ﴿ وَتَرَكْنَا بَعْضَهُمْ يَوْمَئِذْ يَمُوجُ فِي بَعْضٍ وَنُفِحَ فِي الصُّورِ فَجَمَعْنَاهُمْ جَمْعًا﴾ (الكهف ٩٩). فكلمة ﴿ يَمُوجٍ ﴾ لا تقف عند حد استعارتها لمعنى «الاضطراب» بل إنها تصور للخيال هذا الجمع الحاشد من الناس، احتشادًا ألا تدرك العين مداه، حتى صار هذا الحشد الزاخر كبحر، ترى العين منه ما تراه في البحر الزاخر من حركة وتموّج واضطراب، ولا تأتى كلمة ﴿يَمُوجُ ﴾ إلا موحية بهذا المعنى، ودالة عليه. وقال سبحانه: ﴿ قَالَ رَبِّ إِنِّي وَهَنَ الْعَظْمُ مِنِّي وَآشَتَعَلَ الرَّأْسُ شَيْبًا ﴾ (مريم ٤). وهنا لا تقف كلمة ﴿ اَشْتَعَلَ ﴾ عند معنى انتشر فحسب، ولكنها تحمل معنى دبيب الشيب في الرأس في بطء وثبات، كما تدب النار في الفحم مبطئة، ولكن في دأب واستمرار، حتى إذا تمكنت من الوقود اشتعلت في قوة لا تبقى ولا تذر، كما يحرق الشيب ما يجاوره من شعر الشباب، حتى لا يذر شيئًا إلا التهمه، وأتى عليه، وفي إسناد الاشتعال إلى الرأس ما يوحي بهذا الشمول الذي التهم كل شيء في الرأس. وقد تحدثنا فيما مضي عما توحى به كلمة تنفس، من إثارة معنى الحياة التي تغمر الكون عند مطلع الفجر. وقال تعالى: ﴿وَآيَةٌ لُّهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَحُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ ﴾ (يس ٢٧). فكلمة ﴿ نَسْلَحُ ﴾ تصور للعين انحسار الضوء عن الكون قليلا قليلا، ودبيب الظلام إلى هذا الكون في بطء، حتى إذا تراجع الضوء ظهر ما كان مختفيًا من ظلمة الليل. وقال تعالى: ﴿وَفِي عَادِ إِذْ أَرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ الرِّبِحَ الْعَقِيمَ (٤١) مَا تَذَرُ مِنْ شَيْءٍ أَتَتْ عَلَيْهِ إِلاَّ جَعَلَتُهُ كَالرُّمِيم (٤٢) ﴾ (الذاريات ٤٦.٤٧). ففي العقم ما يحمل إلى النفس معنى الإجداب الذي تحمله الريح معها.

وكثر في القرآن أخذ الكلمات الموضوعة للأمور المحسوسة، يدل بها على معقول معنوى، يصير به كأنه ملموس مرئى، فضلا عن إيحاءات الكلمة إلى النفس، خذ مثلا قوله تعالى: ﴿وَإِذْ أَحَدَ اللَّهُ مِثَاقَ الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ لَتَبَيَّتُهُ لِلنَّاسِ وَلاَ تَكُتُمُونَهُ فَبَدُوهُ وَرَاءَ ظُهُورِهِمْ وَاشْتَرُوا بِهِ ثَمَّا قَلِيلاً فَبِئْسَ مَا يَشْتَرُون ﴾ (آل عمران ١٨٧). ألا ترى أن كلمة

﴿نبذ﴾، فضلا عن أنها تدل على الترك، توحى إلى نفس القارئ معنى الإهمال والاحتقار، لأن الذي (ينبذ) وراء الظهر إنما هو الحقير المهمل. وقوله تعالى: ﴿بَلِّ نَقُذُونُ بِالْحَقِّ عَلَى الْبَاطِلِ فَيَدْمَغُه'' فَإِذَا هُوَ زَاهِقٌ﴾(الأنبياء ١٨). فكلمة القذف توحى بهذه القوة الَّتِي يهبط بها الَّحق على الباطل، وكلمة ﴿ يَدْمَعُه ﴾ توحي بتلك المعركة التي تنشب بين الحق والباطل، حتى يصيب رأسه ويحطمه، فلا يلبث أن يموت وتأمل قوة التعبير بالظلمات والنور يراد بهما الكفر والإيمان، في قوله تعالى: ﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُّورِ (ابراميم ١). وجمع الظلمات يصور لك إلى أى مدى ينبهم الطريق أمام الضال، فلا يهتدى إلى الحق، وسط هذا الظلام المتراكم. ومن ذلك قوله تعالى: ﴿إِلَّا أَنْ يَعْفُونَ أَوْ يَعْفُرَ الَّذِي بِيَدِهِ عُقْدَةُ النَّكَاحِ ﴾ (البقرة ٢٣٧). هاإنك تشعر في كلمة العقدة بهذا الربط القلبي، الذي يربط بين قلبي الزوجين. ويطول بي القول إذا أنا وقفت عند كل استعارة، من هذا اللون وحسبى أن أشير إلى بعض نماذجه كقوله تعالى: ﴿فَاصْدَعْ بِمَا تُؤْمَرُ وَأَعْرِضْ عَنِ الْمُشْرِكِينَ ﴾ (المجر ٩٤). فكلمة الصدع بمعنى الجهر توحى بما سيكون من أثر هذه الدعوة الجديدة، من أنها ستشق طريقها إلى القلوب وتحدث في النفوس أثرًا قويًّا، وقوله تعالى: ﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللَّهِ جَمِيعًا وَلاَ تَفَرَّقُوا ﴾ (آل عمران ١٠٣). فأى صلة متينة ذلك الدينِ الذي يريطك باللَّه، يثير هذا المعنى في نفسك هذا التعبير القوى المصور: حبل اللَّه.

وقوله تعالى: ﴿وَالشَّعَرَاءُ يَتَبِعُهُمُ الْغَاوُونَ (٢٢٤) أَلَمْ تَرَأَنُهُمْ فِي كُلُّ وَادٍ يَهِيمُون (٢٢٥) ﴿ (الشعراء ٢٢٥، ٢٢٥) . وقوله تعالى: ﴿لِمَ تَصُدُونَ عَنْ سَبِلِ اللَّهِ مَنْ آمَنَ تَبْغُونَهَا عَوَجًا ﴾ (ال عمران ٩٩) . وقوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَ الَّذِينَ يَعُوضُونَ فِي آيَاتِنَا فَأَعْرِضَ عَنْهُمْ حَتَّى يَعُوضُوا فِي حَلِيثٍ غَيْرِهِ ﴾ (الانعام ٦٨) . وتأمل جمال ﴿أَوْرِغُ فَى قوله سبحانه: ﴿رَبَّنَا أَفْرِغُ عَلَيْنَا صَبُرًا ﴾ (الأعراف ٢٢١) . وما يثيره فى نفسك من الطمأنينة التى يحس بها من هذا جسمه بماء يلقى عليه، وهذه الراحة تشبهها تلك الراحة النفسية، ينالها من منح هبة الصبر الجميل، ومن الدقة القرآنية فى استخدام الألفاظ المستعارة أنه استخدم ﴿أَوْرِغُ ﴾ وهى توحى باللين والرفق وعند حديثه عن الصبر، وهو من رحمته، فإذا جاء إلى العذاب استخدم كلمة ﴿صَبَّ ﴾ فقال: ﴿فَصَبُّ عَلَيْهِمْ رَبُكَ سَوْطَ عَذَابِ ﴿ (النجر ١٢) . وهى مؤذنة بالشدة والقوة معًا.

وتأمل كذلك قوة كلمة ﴿ زُلْزِلُوا﴾ في قوله تعالى: ﴿ أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدَحُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الَّذِينَ حَلَّوا مِن قَلِكُمْ مَسَّتْهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضَّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّى يَقُولَ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا

<sup>(</sup>۱) يصيب دماغه بالضرب.

مَعَهُ مَتَى نَصْرُ اللَّهِ أَلاّ إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ قَرِيبٌ ﴿البقرة ٢١٤). ولو أنك جهدت في أن تضع كلمة مكانها ما استطاعت أن تؤدى معنى هذا الاضطراب النفسى العنيف.

وقد تحدثنا فيما مضى عن جمال التعبير فى قوله تعالى: ﴿ يُنْقُضُونَ عَهْدَ اللّهِ مِنْ بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمَرَ اللّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ ﴾ (البقرة ٢٧). وقوله سبحانه: ﴿ حُتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ ﴾ (البقرة ٧). وقد يستمر القرآن فى رسم الصورة المحسوسة بما يزيدها قوة تمكن لها فى النفس، كما ترى ذلك فى قوله تعالى: ﴿ أُولَئِكَ اللّهِينَ الشّرَوُا الضّلاَلَةَ بِالْهُدَى فَمَا رَبِحَتا تِجَارَتُهُمْ وَمَا كَانُوا مُهْتَدِين ﴾ (البقرة ١٦). فقد أكمل صورة الشرّرُو الشراء بالحديث عن ربح التجارة والاهتداء فى تصريف شئونها.

وقد يحتاج المرء إلى تريث يدرك به روعة التعبير، كما تجد ذلك فى قوله تعالى: ﴿وَضَرَبَ اللّٰهُ مَثَلاً قَرْيَةٌ كَانَتُ آمِنَةٌ مُظْمَئِنَةٌ يَأْتِهَا رِزْقُهَا رَغَدًا مِنْ كُلُ مَكَانٍ فَكَفَرَت عِالَى: ﴿وَضَرَبَ اللّٰهُ لِبَاسَ الجُوعِ وَالحَوْفِ بِمَا كَانُوا يَصْنَعُون﴾ (النحل ١١٢). فقد يبدو أن المناسبة تقضى أن يقال: فألبسها الله لباس الجوع، ولكن إيثار الذوق هنا؛ لأن الجوع يشعر به ويذاق، وصح أن يكون للجوع لباس؛ لأن الجوع يكسو صاحبه بثياب الهزال والضنى والشحوب.

وقد يشتد وضوح الأمر المعنوى في النفس، ويقوى لديها قوة تسمح بأن يكون أصلا يقاس عليه، كما ترى ذلك في قوله سبحانه: ﴿إِنَّا لَمَّا طُغَا الْمَاءُ حَمَلْنَا كُمْ في الْجَارِيَةِ﴾ (الحاقة ١١). فهنا كان الطغيان المؤذن بالثورة والفوران أصلا يشبه به خروج الماء عن حده، لما فيه من فورة واضطراب، وعلى هذا النسق جاء قوله تعالى: ﴿وَأَمًّا عَادٌ فَأَمْلِكُوا بِرِيحٍ صَرْصَرِ عَاتِيةٍ﴾ (الحاقة ٢). فهذه الريح المدمرة يشبه خروجها عن حدها العتو والجبروت.

وقد يجسم القرآن المعنى، ويهب للجماد العقل والحياة، زيادة فى تصوير المعنى وتمثيله للنفس، وذلك بعض ما يعبر عنه البلاغيون بالاستعارة المكنية، ومن أروع هذا التجسيم قوله سبحانه: ﴿وَلَمَّا سَكَتَ عَنْ مُوسَى الْغَصَبُ أَخَذَ الْأَلْوَاحِ﴾ (الأعراف ١٥٤). ألا تحس بالغضب هنا وكأنه إنسان يدفع موسى ويحثه على الانفعال والثورة، ثم سكت وكف عن دفع موسى وتحريضه، ومن تعقيل الجماد قوله سبحانه: ﴿ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السّمَاءِ وَهِيَ دُخَانٌ فَقَالَ لَهَا وَلِلاَرْضِ الْتِيَا طَوْعًا أَوْ كَرْهًا فَالتَا أَتَيَا طَابِعِينَ﴾ (نصلت ١١). وفي ذلك التعبير ما يدل على خضوعهما واستسلامهما، وقوله سبحانه: ﴿فَانَطُلَقَا حَتَّى إِذَا أَتِيَا أَهْلَ قَرْبَةِ اسْتَطْعَمَا أَهْلَهَا فَأَبُوا أَنْ يُنقَضَ فَأَقَامَهُ (الكهف ٧٧). وكأنما الجدار لشدة وهنه

وضعفه يؤثر الراحة لطول ما مر به من زمن. وقوله تعالى: ﴿وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبّهِمْ عَذَابُ جَهَنّمَ وَبّسَ الْمَصِيرُ (٢) إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقًا وَهِيَ تَفُورُ (٧) تَكَادُ تَمَيّرُ مِنَ الْعَيْظَ كُلّمًا أَلْقِي فِيهَا فَوْجُ سَأَلَهُمْ حُزَنتُهَا أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ (٨) ﴾ (الملك ٦ - ٨). فهذا التميز من الغيظ يشعر بشدة ما جناه أولئك الكفرة، حتى لقد شعر به واغتاظ منه هذا الذي لا يحس. وعلى هذا النسق قوله سبحانه: ﴿كُلاَ إِنّهَا لَظَي (٥١) نَزَاعَةٌ لِلشّوَى (١٦) تَدعُو مَنْ أَذَبَرَ وَعَلَى هذا النسق قوله سبحانه: ﴿كُلاَ إِنّهَا لَظَي (٥١) نَزَاعَةٌ لِلشّوَى (١٦) تَدعُو مَنْ أَذَبَرَ وَعَلَى النار تعرف أصحابها وَمَنْهُ قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا أَحْذَتِ الأَرْضُ رُحْرُفَهَا بسيماهم، فتدعوهم إلى دخولها ومنه قوله تعالى: ﴿حَتَّى إِذَا أَحْذَتِ الأَرْضُ، حين تأخذ وَازَيّنت ﴾ (يونس ٢٤). وفي ذلك ما يشعرك بالحياة التي تدب في الأرض، حين تأخذ زخرفها وتتزين.

هذا وقد كثر الحديث عن قوله سبحانه: ﴿وَاحْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلَّ مِنَ الرَّحْمَةِ ﴾ (الإسراء ٢٤). ورووا ما يفهم منه أن أبا تمام قلد هذا التعبير فقال:

لا تسقنى ماء الملام، فإننى صبِّ قد استعذبت ماء بكائي

حتى إنه يروى أن أحدهم أرسل إليه زجاجة يطلب منه فيها شيئًا من ماء الملام، فقال أبو تمام: حتى تعطينى ريشة من جناح الذل. قيل: فاستحسنوا منه ذلك. وعندى أن ليس الأمر على ما ذكروه، وأن هذا التعبير كناية عن الرفق فى معاملة الوالدين، وأخذهما باللين والرقة، كما تقول: «واخفض لهما الجناح ذلا» ولكن لما كان ثمة صلة بين الجناح بمعنى جانب الإنسان وبين الذل، إذ إن هذا الجانب هو مظهر الغطرسة حين يشمخ المرء بأنفه، ومظهر التواضع حين يتطامن – أجازت هذه الصلة إضافة الجناح للذل لا على معنى الملكية، فلسنا بحاجة إلى تشبيه الذل بطائر نستعير جناحه، ولكنا بحاجة إلى استعارة الجناح للجانب، وجمال ذلك هنا في أن اختيار كلمة الجناح في هذا الموضع يوحى بما ينبغى أن يُظِلً به الابن أباه من رعاية وحب، كما يظل الطائر صغار فراخه.

وبما ذكرناه يبدو أن بيت أبى تمام لم يجر على نسق الآية الكريمة، فليس هناك صلة ما بين الماء والملام تجيز هذه الإضافة، ولاسيما أن إيحاء الكلمات في الجملة لا تساعد أبا تمام على إيصال تجربته إلى قارئه، فليس في سقى الماء ما يثير ألمًا، ولو أنه قال: لا تجر عنى غصص الملام، لاستطاع بذلك أن يصور لنا شعوره تصويرًا أدق وأوفى، لما تثيره هاتان اللفظتان في النفس من المشقة والألم.

# مجازات القرآن - ١ -

قسم البلاغيون المحاز قسمين، محازًا عقليًّا ومحازًا لغويًّا، وجعلوا الأول في إسناد الفعل أو ما يشبهه إلى غير فاعله الأصيل لملابسته له، وحكمة هذا الإسناد حينا قيام ما أسند إليه الفعل بدور رئيسي في الجملة، وقد يكون هـو الركن الذي لا يتم العمل بدونه، كما ترى ذلك في قوله سبحانه: ﴿إِنَّ فِرْعُونَ عَلاَ فِي الأَرْضِ وَجَعَلَ أَهْلَهَا شِيَعًا يَسْتَضْعِفُ طَائِفَةً مِنْهُمْ يُذَبِّحُ أَبْنَاءَهُمْ وَيَسْتَحْيى نِسَاءَهُمْ إِنَّهُ كَأَنَ مِنَ الْمُفْسِدِينَ ﴾ (القصص ٤). فإسناد الذبح إلى فرعون؛ لأنه هو الآمر به، ولولاه ما حدث، وما الجند المنفذون سوى آلات مسخرة تفعل ما تؤمر به، وعلى هذا المنوال قوله تعالى: ﴿ وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُّهَا الْمَلاُّ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهٍ غَيْرِي فَأَوْقِدْ لِي يَا هَامَانُ عَلَى الطُّينِ فَاجْعَلْ لِي صَرْحًا ﴾ (القصص ٣٨). فمن هامان الوزير يصدر الأمر لأتباعه بإعداد مواد البناء، ورفع الصرح، وقوله: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّلُوا نِعْمَةَ اللَّهِ كُفْرًا وَأَحَلُوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبُوّار﴾(إبراميم ٢٨). أو لا تجد أن هؤلاء الذين بدَّلوا نعمة اللّه كفرًا، هم العنصر الفعال فيما آل إليه حال قومهم من عقبي السوء؛ لأنهم هم الذين كانوا سبب إضلالهم وكفرهم. ولما كان يوم القيامة تملؤه أحداث مرعبة، تملأ النفوس هولاً يتسبب عنها لشدتها الشيب، وكان هذا اليوم ظرفا لتلك الأحداث، صبح أن يسند الشيب إليه في قوله سبحانه: ﴿ فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيًّا ﴾ (المزمل ٢٧). وقد أجاز ذلك شدة الارتباط بين الأحداث وظرفها. كما أن شدة الارتباط بين العيشة وصاحبها جعلت من الجميل نسبة الرِّضا إليها في قوله ﴿فَأَمَّا مَنْ نُقُلَتْ مَوَازِينَهُ (٦) فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيةٍ (٧) ﴾ (القارعة ٦،٧).

### \_1-

أما المجاز اللغوى وهو استعمال اللفظ في غير ما وضع له أولا، لصلة بين المعنيين غير صلة التشابه، فقد وجدت كثيرًا ممن تعرضوا لدراسته في القرآن الكريم قد مضوا يلتمسون أمثلته، ويبويونه، ويذكرون أقسامًا كثيرة له، حتى بلغوا من ذلك حد التفاهة، ومخالفة الذوق اللغوى، فوجدوا مثلا في قوله تعالى: ﴿إِنَّا مِنْكُمْ وَحِلُونَ﴾ (المجر ٥٠).

مجازًا لغويًّا من وصف الكل بصفة البعض، إذ الوجل محله القلب، وقياسًا على ذلك جعلوا مثل محمد عالم وجاهل وراغب وخائف وما على شاكلتها، مجازًا لغويًّا. ووجدوا كذلك فى قوله سبحانه ﴿ كِتَابٌ فُصُلَت آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبًا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٣) بَشِيرًا وَوَجدوا كذلك فى قوله سبحانه ؛ وَنَذِيرًا ﴾ (نصلت ٢،٤). مجازًا؛ لأن البشارة والإنذار بعض ما فى القرآن، وفى قوله سبحانه ؛ ﴿ فَمَنْ شَهِدَ مِنْكُمُ الشَّهْرَ فَلْيَصُمُه ﴾ وجدوا مجازًا، لأن الشهر اسم لثلاثين ليلة، وقد أريد جزء منه. إلى غير ذلك من أمثلة يطول بى وجه إحصائها، وبيانٍ ما فيها من تكلُف وتفاهة، ولو سرنا على منهجهم لوجدنا فى كل ما ننطق به مجازًا، وليس فى ذلك كبير نفع، مادامت الكلمة لا تسترعى انتباه القارئ، ولا تستوقفه لتبين السر فى استخدامها.

لا أريد أن أمضى فى بيان ما تكلفوه وجروا وراءه من تلمس الأسباب لعد الآيات من باب المجاز اللغوى، وكل ما أريد قوله هنا هو أن أكثر هذه الكلمات أصبحت توحى بالفكرة من غير أن يثار فى النفس المعنى المجازى.

خذ مثلا قوله تعالى: ﴿وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُم ﴾ (المنافقون ٤). فإنهم قالوا إن فيه إطلاق الكل على البعض، والمراد تعجبك وجوههم؛ لأن الأجسام لا ترى كلها، وإنما يرى الوجه فحسب، ولا أرى تأويلا أبعد من هذا التأويل عن روح الآية، فالجسم وإن كان لا يرى كله، من المستطاع أن يدرك الإنسان بنظره ما عليه الجسم من جمال يبعث على الإعجاب، ولا تريد الآية: تعجبك وجوههم، ولكنها تريد يعجبك ما عليه أجسامهم من ضخامة، وما يبدو فيها من مظاهر النماء والقوة، وما عليه وجوههم من جمال ونضرة. وخذ قوله تعالى: ﴿وُجُوهُ يُومَنِذٍ حَاشِعَةٌ (٢) عَامِلَةٌ نَاصِبَةٌ (٣) ﴾ ﴿وُجُوهٌ يَومَنِذٍ نَاعِمَةٌ (٨)

لِسَغِيهَا رَاضِيَةٌ (٩) (الناشية ٢،٢ و ٨، ٩)، قالوا إنه من إطلاق الجزء وإرادة الكل، فقد عبر بالوجوه عن جميع الأجساد؛ لأن النصب والتنعم حاصل لكلها، ولا أرى الذهن فى حاجة إلى أن يفهم هنا من الوجه معنى الجسم؛ لأن النصب والنعمة يظهران أتم ظهور على الوجه.

وخذ قوله تعالى: ﴿إِذْ قَالَ الْحَوَارِيُّونَ يَا عِيسَى بْنَ مَرْيَمَ هَلْ يَسْتَطِعُ رَبُكَ أَنْ يُنَزُّلَ عَلَيْنَا مَائِدَةً مِنَ السَّمَاءِ﴾(المائدة ١١٢). قالوا إنه من إطلاق الملزوم على اللازم، إذ المراد هل يفعل، فأطلق الاستطاعة على الفعل؛ لأنها لازمة له، ولا أرى في ذلك كبير غناء.

ولكنك لا تعدم فى بعض الأحيان روعة فى بعض ما عدُّوه من ألوان هذا المحان، كما فى قوله تعالى: ﴿يَجْعَلُونَ أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِنَ الصَّوَاعِقِ حَدَّرَ المَّوْتِ ﴾ (البقرة ١٩). وقد لا تكون اليد هى الفاعلة، ولكن لما كان أكثر الأعمال بها، جمل هذا التعبير وراق.

# الكنايسة والتعريسض

تقوم الكناية القرآنية بنصيبها كاملاً فى أداء المعانى وتصويرها خير أداء وتصوير، وهى حينًا راسمة مصورة موحية، وحينًا مؤدبة مهذبة، تتجنب ما ينبو على الأذن سماعه، وحينًا موجزة تنقل المعنى وافيًا فى لفظ قليل. ولا تستطيع الحقيقة أن تؤدى المعنى كما أدّته الكناية فى المواضع التى وردت فيها الكناية القرآنية.

فمن الكناية المصوّرة الموحية قوله تعالى: ﴿وَلاَ تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلُّ الْبَسْطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا مَحْسُورًا ﴾ (الإسراء ٢٩). ألا ترى أن التعبير عن البخل باليد المغلولة إلى العنق، فيه تصوير محسوس لهذه الخلة المذمومة في صورة قوية بغيضة منفرة، فهذه اليد التي غلَّت إلى العنق لا تستطيع أن تمتد، وهو بذلك يرسم صورة البخيل الذي لا تستطيع يده أن تمتد بإنفاق ولا عطية، والتعبير ببسطها كل البسط يصور لك صورة هذا المبذر الذي لا يبقى من ماله على شيء، كهذا الذي يبسط يده، فلا يبقى بها شيء، وهكذا استطاعت الكناية أن تنقل المعنى قويًّا مؤثرًا. ومنها قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا اجْتَنِبُوا كَتِيرًا مِنَ الظُّنِّ إِنَّ بَعْضَ الظُّنَّ إِثْمٌ وَلاَّ تَجَسَّسُوا وَلا يَغْتَب بَعْضُكُم بَعْضًا أَيْجِب أَحَدُكُم أَنْ يَأْكُلَ لَحْمَ أَخِيهِ مَيْنًا فَكر هُتُمُوهُ ﴾ (المجرات ١٢). وتأمل كيف: «مثّل الاغتياب بأكل الإنسان لحم إنسان آخر مثله، ثم لم يقتصر على ذلك، حتى جعله لحم الأخ، ولم يقتصر على لحم الأخ... فأما تمثيل الاغتياب بأكل لحم إنسان آخر مثله، فشديد المناسبة جدًّا، وذلك لأنَّ الاغتياب إنما هو ذكر مثالب الناس، وتمزيق أعراضهم، وتمزيق العرض مماثل لأكل الإنسان لحم من يغتابه؛ لأن أكل اللحم فيه تمزيق لا محالة، ومن المعلوم أن لحم الإنسان مستكره عند إنسان آخر مثله، إلا أنه لا يكون مثل كراهة لحم أخيه، وهذا القول مبالغة في الاستكراه، لا أمد فوقها، وأما قوله ﴿مَبَّا﴾ فلأجل أن المغتاب لا یشعر بغیبته، ولا یحس بها»<sup>(۱)</sup>.

ومنها قوله تعالى: ﴿فِيهِنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرْفِ لَمْ يَطْمِثْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلاَ جَانَ﴾ (الحمن٥٠). فأنت ترى في قصر الطرف تصويرًا للمظهر المحسوس لخلة العفة، ولو أنه

<sup>(</sup>١) كتاب الفوائد ص ١٢٧.

استخدم عفيفات ما كان فى الآية هذا التصوير المؤثر، ولا رسم أولئك السيدات فى تلك الهيئة الراضية القانعة، التى لا يطمحن فيها إلى غير أزواجهن، ولا يفكرن فى غيرهم.

ومن الكناية المهذبة قوله سبحانه: ﴿ مَا الْمَسِيحُ بْنُ مَرْيَمَ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَيْلِهِ الرُّسُلُ وَأَمَّهُ صِدِيقَةٌ كَانَا يَأْكُلاَنِ الطَّعَامَ ﴾ (المائدة ٥٠). ألا ترى فى التعبير بأكل الطعام أدبًا ورقّة تغنيك عن أن تسمع أذنك: كانا يتبرَّزان ويتبوَّلان.

ومنها قوله تعالى: ﴿نِسَاؤَكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأَتُوا حَرْثُكُمْ أَنَى شِئْتُمْ ﴾ (البقرة ٢٢٣). وقوله: ﴿وَإِنْ كُنْهُ مَرْضَى أَوْ عَلَى سَفَرٍ أَوْ جَاءَ أَحَدٌ مِنْكُمْ مِنَ الْفَائِطِ أَوْ لاَ مَسْئُمُ النَسَاءَ فَلَمْ تَجِدُوا مَاءً فَتَيَمَّمُوا صَعِيدًا طَيِّبًا ﴾ (النساء ٤٣). وهكذا كنّى اللَّه بالملامسة، والمباشرة، والإفضاء، والرفث، والدخول، والسنّ، كما في قوله سبحانه: ﴿وَلاَ جُنَاحَ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضَتُمْ بِهِ مِنْ خِطْبَةِ النَّسَاءِ أَوْ أَكْنَتُمْ فِي أَنْفُسِكُمْ عَلِمَ اللهُ أَنْكُمْ سَتَدْ كُرُونَهُنَّ وَلَكِنْ لاَ تُواعِدُوهُنَّ سِرًا إِلاَّ أَنْ تَقُولُوا قَولاً مَعْرُوفًا ﴾ (البقرة ٢٢٥).

ومما يصح أن يوجه النظر إليه هذا، أن القرآن كان يلجأ إلى الصراحة، عندما يتطلبها المقام، فلا يحاور، ولا يداور، بل يعمد إلى الفكرة فيلقى بها فى وضوح، ويقول: ﴿ قُلْ لِلْمُوْمِينَ يَعْضُوا مِنْ أَبْصَارِهِمْ وَيَخفَظُوا فُرُوجَهُمْ ﴾ (النور ٣٠). ولا عجب فى صراحة كتاب دينى يجد فى التصريح، ما لا تستطيع الكناية الوفاء به فى موضعه.

ومن الكناية الموجزة قوله تعالى: ﴿فَإِنْ لَمْ تَفْعَلُوا وَلَنْ تَفْعَلُوا﴾ (البترة ٢٤). أى فإن لم تأتوا بسورة من مثله، ومثل هذا التعبير كثير فى القرآن.

أما التعريض فهو أن يذكر شيء يدل به على شيء لم يذكر، وأهم أغراضه الذّم، كما في قوله تعالى: ﴿قَالُوا أَأَنْتَ فَعَلْتَ هَذَا بِآلِهَتِنَا يَا إِبْرَاهِيمُ (٦٢) قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَنْطِقُون (٦٣)﴾(الأنبياء ٦٣، ٦٣). ففي نسبة الفعل إلى كبير الأصنام، تعريض بأن الصغار لا تصلح أن تكون آلهة؛ لأنها لم تستطع أن تدفع عن نفسها، وبأن الكبير لا يصلح أن يكون إلهًا؛ لعجزه أن ينهض بمثل هذا العمل.

ومن باب التعريض أيضًا تلك الآيات التى على مثال قوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ بَعْقِلُون﴾(الرعد ٤). وتلك طريقة مؤثرة تدفع السامعين إلى التفكير العميق، حتى لا يكُونوا ممن لا يعقلون.

هذا، وقد سبق أن تحدثنا عن جمال استخدام (إنما) عندما يراد بها التَّعريض.

# الفصل الثالث

# الســـورة - ١ -

قسم القرآن الكريم سورًا، سمّيت كل منها باسم خاص، أخذ من بعض ما عالجته السورة من المعانى، أو مما تحدث عنه من إنسان وحيوان أو غيرهما، أو من بعض كلماتها.

والسورة القرآنية قد تكون ذات موضوع واحد تتحدث عنه، ولا تتجاوزه إلى سواه، مثل كثير من قصار السور، كسورة النبأ والنازعات والانشقاق، وكلها تتحدث عن اليوم الآخر، والهمزة والفيل وقريش، وهى تتحدث عن عقاب من يعيب الناس، وما حدث لأصحاب الفيل، وما أنعم الله به على قريش من نعمة الألفة.

وقد تتناول السورة أغراضًا شتى، مثل معظم سور القرآن، وهنا نقف لنتبين أى الخطتين أقْوَم وأهدى: أن يرتب القرآن موضوعاته ويجعل كل سورة تتناول موضوعًا واحدًا معينًا، فتكون سورة للأحكام وأخرى للتاريخ وثالثة للقصص ورابعة للابتهال، حتى إذا فرغت منه تناولت سورة أخرى غرضًا آخر وهكذا، أو أن تتناثر أحكامه وقصصه ووعده ووعيده على النحو الذى انتهجه، والذى يبدو بادئ ذى بدء أن السلك الذى يربط بين آياته ضعيف الربط أو واهى التماسك؟

وللإجابة عن هذا السؤال يجب أن نعرف الهدف الذى إليه يرمى القرآن الكريم؛ لنرى أقوم الخطتين لتحقيق هذا الهدف والوصول به إلى جانب التوفيق والنجاح. أما هدف القرآن الكريم فغرس عقيدة التوحيد فى النفس، وانتزاع ما يخالف هذه العقيدة من الضمير، والدعوة إلى العمل الصالح المكون للإنسان المهذب الكامل، بسن القوانين المهذبة للفرد، الناهضة بالجماعة.

وإذا كان ذلك مو هدف القرآن، فإن المنهج القرآنى هو الذى يحقق هذا الهدف فى أكمل صوره، وأقوى مظاهره، ذلك أنه لكى يحمل على اتباع ما يدعو إليه يمزج دعوته بالحث على اتباعها، ويضرب المثل بمن اتبع فنجح، أو ضل فخاب، ويتبع الحديث عن المؤمنين بذكر بعض الأحكام التي يجب أن يتبعها هؤلاء المؤمنون، ويعقب ذلك بالترغيب والترهيب، ثم يولى ذلك بوصف اليوم الآخر وما فيه من جنة أو نار، وهو في كل ذلك يتكئ على الغريزة الإنسانية التي تجعل المرء خاضعًا بالترغيب حينًا، والترهيب حينًا آخر، والقرآن حين يستمد شواهده من حوادث التاريخ لا يستدعيه ذلك أن ينهج منهج المؤرخين، فيتتبع الحادث من مبدئه إلى منتهاه، وينعم النظر في الأسباب والنتائج، ويقف عند كل خطوة من خطواته، ولكنه يقف من هذا الحادث عند الفكرة التي تؤيد غرض الآية، والجزء الذي يؤيد الهدف الذي ورد في الآيات، وقل مثل ذلك في القصة عندما يوردها، فإنها تساق الهدف الذي تحدَّثنا عنه، وهو من أجل ذلك ينظر إليها من زاوية بعينها، ولا يرمي غالبًا إلى قص القصة برمتها، وسوف نشبع الحديث في ذلك فيما يلي:

يتنقل القرآن إذًا بين الأغراض المختلفة، لا اعتباطًا وبلا هدف، ولكن لصلات وثيقة تربط بين هذه الأغراض، بحيث تتضافر جميعها في الوصول إلى الغاية القصوى وتحقيقها.

ولنبدأ فى تفصيل ما أجملناه مبينين الصلات الوثيقة التى تربط آية بآية، ثم موضحين وجوه الترابط القوى بين الأغراض المختلفة فى السورة الواحدة.

فقد تقع الآية الثانية صفة لكلمة في الآية الأولى كما في قوله تعالى: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَسْتَخِي أَنْ يَصْرِبُ مَثَلاً مَا بَعُوضَةً فَمَا فَوْقَهَا فَأَمَّا الَّذِينَ آمَنُوا فَيَعْلَمُونَ أَنَّهُ الْحَقُ مِن رَبِّهِم وَأَمَّا الَّذِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهِذَا مَثَلاً يُضِلُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلاَّ الفَاسِقِينَ كَفَرُوا فَيَقُولُونَ مَاذَا أَرَادَ اللَّهُ بِهِذَا مَثَلاً يُضِلُ بِهِ كَثِيرًا وَيَهْدِي بِهِ كَثِيرًا وَمَا يُضِلُ بِهِ إِلاَّ الفَاسِقِينَ (٢٦) الَّذِينَ يَنْقَضُونَ عَهْدَ اللَّهِ مِن بَعْدِ مِيثَاقِهِ وَيَقْطَعُونَ مَا أَمْرَ اللَّهُ بِهِ أَنْ يُوصَلَ وَيَهْسِدُونَ فِي الأَرْضِ أُولِكِنَ هُمُ الْخَاسِرُونَ (٢٧)﴾ (البقرة ٢٦، ٢٧). وقد تكون الآية الثانية توكيدًا لفكرة الآية وَاللَّهُ عَلِيمًا الأُولِي، كما تجد ذلك في قوله سبحانه: ﴿قُلْ إِنْ كَانَتْ لَكُمُ الدَّارُ الآخِرَةُ عِنْدَ اللَّهِ خَالِصَةً مِنْ دُونِ النَّاسِ فَتَمَنَّوُا الْمَوْتَ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٩٤) وَلَنْ يَتَمَنَّوهُ أَبْدًا بِمَا قَدَّمَتَ أَيْدِيهِمْ وَاللَّهُ عَلِيمً الطَّالِمِينَ (٩٩) وَلَتَجِدَنَهُمْ أُخرَصَ النَّس عَلَى حَيَّة وَمِنَ الَّذِينَ أَشْرَكُوا يَودُ أَحَدُهُمْ لَوْ يُعَمِّرُ اللَّهُ عَلِيمً وَاللَّهُ عَلِيمً وَاللَّهُ عَلِيمً وَمَا هُولِينَ عُولُونَ عَلَى اللَّهُ عَلَيْهُمْ أُخرَصَ النَّاسِ عَلَى حَيْدُ وَمِن النَّذِينَ أَشْرَونَ الْمَوْنِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَ

وَبَشُرِ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ كُلُمّا رُزِقُوا مِنْهَا مِنْ ثَمَرَةٍ رِزْقًا قَالُوا هَذَا الَّذِي رُزِقْنَا مِنْ قَبْلُ وَأَتُوا بِهِ مُتَشَابِهًا وَلَهُمْ فِيهَا أَزُواجٌ مُطَهَّرَةٌ وَهُمْ فِيهَا خَالِدُونَ (٢٥) ﴾ (البقرة ٢٤، ٢٥). ولا ريب أن الجمع بين حكم المتضادين في الذهن يزيده حلاءً ووضوحًا.

وتأمل الصلة القوية بين هاتين الآيتين، وهي صلة الريط بين الحكم وحكمته في قوله سبحانه: ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُبُ عَلْكُمُ القِصَاصُ فِي الْقَتْلَى الْحُرُ بِالْحُرُ وَالْعَبْدُ بِالْعَبْدِ وَالْأَنْقَى بِالْأَنْقَى فَمَن عَفِي لَهُ مِن أَخِهِ شَيْءٌ فَاتَبًاعٌ بِالْمَعْرُونِ وَأَدَاءٌ إِلَيْهِ بِإِحْسَانٍ ذَلِكَ تَخْفِيفٌ مِن رَبُّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ قَلْهُ عَذَابٌ أَلِيم (١٧٨) وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي رَبُّكُمْ وَرَحْمَةٌ فَمَن اعْتَدَى بَعْدَ ذَلِكَ قَلَهُ عَذَابٌ أَلِيم (١٧٨) وَلَكُمْ فِي القِصَاصِ حَيَاةٌ يَا أُولِي الْأَلْبَابِ لَعَلَّكُمْ تَتَقُون (١٧٩) ﴾ (البقرة ١٨٥، ١٨٩). ويصف الكتاب ثم يحبّب في اتباعه مبغضنا إلى النفوس صورة منكريه، فيقول: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيه هُدَى لِلْمُتَقِين (٢) النّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا الْذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَمِمًا رَزَقْنَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣) وَاللَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَكَ وَمَا اللّذِينَ كَفُرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لاَ يُوْمِنُون (٦) وَاللّذِينَ يُوْمِنُونَ بِمَا أُنْزِلَ إِلَكَ وَمَا اللّذِينَ كَفُرُوا سَوَاءٌ عَلَيْهِمْ أَأَنْذَرْتَهُمْ أَمْ لَمْ تُنْذِرْهُمْ لاَ يُوْمِنُون (٦) حَتَمَ اللّهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى الْمُعْرِقِ مَا عَلَيْكُ وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ (٧) ﴾ (البقرة ٢٠). ويعقب توحيد اللّه بدلائل هذا السَّمَاء وَالأَرْضَ وَاخْتِلا فِي النَّالِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ النِّي تَخِرِي فِي الْبَحْرِبِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ السَّمَاء وَالأَرْضَ وَاخْتِلا فِي النَّهُ وَالْمُنَادِ وَاللَّهُ مِنْ السَّمَاء مِنْ مَاء فَالْحُورِ الْكَلْ وَالنَّهُ وَالْمُ اللّهُ فِي الْمُعَمِّ اللّهُ مِن السَّمَاء وَالأَرْضَ لِلْ إِللَّ وَالْمُ الْمُنْ فَيهِ الْمُعْلَى اللّهُ مِن السَّمَاء وَالأَرْضِ لِآيَاتِ لِقَوْم يَعْقُلُون (١٦) ﴾ (البقرة ١٣٠٤) عَلْ دَائِة وَالْمُون اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ الْذَلْ الْعُمُ الْمُعْمُ الْعُولُون اللّهُ الْمُولُولُولُ الْمُ

ويطول بي القول إذا أنا مضيت في الاستشهاد على بيان الصلات التي تربط آية بآية، ولكني أشير هنا إلى أن إدراك هذه الصلة يتطلب في بعض الأحيان تريشًا وتدبرًا يسلمك إلى معرفة هذه الصلة وتبينها، ولكنك تصل - ولا ريب - إلى وثاقة هذا الارتباط ومتانته، وخذ لذلك مثلا قوله تعالى: ﴿أُولِئِكَ هُمُ الْمُؤْمِئِنَ حَقًا لَهُمْ وَمَغْفِرَةٌ وَرِزْقٌ كَرِمٌ (٤) كَمَا أَحْرَجَكَ رَبُكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِن المُؤْمِئِنَ لَكَارِهُون (٥) ﴾ (الانفال ٤، ٥). فقد لا يظهر موضع الكاف ولا مكان الصلة بين الآية الثانية وما قبلها من الآيات، ولكن التأمل يهدى إلى أن القرآن يربط بين أمرين: أولهما ما بدا من بعض المسلمين من عدم الرضا بما فعله الرسول في قسمة الغنائم، وثانيهما ما كان قد ظهر من بعض المؤمنين من كراهية أن يخرج الرسول من منزله إلى الغزو، وقد تم في هذا الغزو النصر والغنيمة، فكأنه يقول إن الخير فيما فعله الرسول من خروجه إلى الغزو، وبذلك تبدو الصلة قوية واضحة بين الخبرين.

ومن ذلك قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ الْيَهُودُ لَيْسَتِ النَّصَارَى عَلَى شَيْءٍ وَقَالَتِ النَّصَارَى لَيْسَتِ الْمِهُودُ عَلَى شَيْءٍ وَهُمْ يَتْلُونَ الْكِتَابَ كَذَلِكَ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَعْلَمُونَ مِثْلَ قُولِهِمْ فَاللَّهُ يَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَحْتَلِفُونَ (١١٣) وَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنْ مَنَعَ مَسَاجِدَ اللَّهِ أَنْ يُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ وَسَعَى فِي خَرَابِهَا أُولَئِكَ مَا كَانَ لَهُمْ أَنْ يَدْحُلُوهَا إِلاَّ خَانِفِينَ لَهُمْ فِي الدُّنْيَا خِزْيَّ وَلَهُمْ فِي الآخِرَةِ عَذَابٌ عَظِيمٌ (١١٤) وَلِلَّهِ الْمَشْرَقُ وَالْمَغْرِبُ فَأَيْنَمَا تُوَلُّوا فَثَمُّ وَجْهُ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ وَاسِعٌ عَلِيمٌ (١١٥)﴾ (البقرة ١١٤، ١١٥). فقد تبدق الصلة منفصمة بين هذه الآيات، ولكنك إذا تأملت الآية الأولى وجدت فيها حديثًا عن الذين لا يعلمون ولا يتلون الكتاب، وهؤلاء لا يعترفون بشيء مما أنزل الله، فهم يسعون في تقويض أسس الأديان جميعًا، لا فرق عندهم بين دين ودين، وهم لذلك يعملون على أن يحولوا بين المسلمين وعبادة الله، ويسعون في تخريب بيوت عبادته، ومن هذا صحَّ هذا الاستفهام الذي يدل على أنه لا أظلم من هؤلاء الذين لا يعلمون، وارتباط الآية الثالثة بما قبلها لدلالتها على أن عبادة الله ليست في حاجة إلى مسجد يقام، بل لله المشرق والمغرب، فحيثما كنتم ففي استطاعتكم عبادة الله؛ لأن ثمة وجه الله. «قال بعض المتأخرين: الأمر الكلى المفيد لعرفان مناسبات الآيات في جميع القرآن هو أنك تنظر الغرض الذي سيقت له السورة، وتنظر ما يحتاج إليه ذلك الغرض من المقدمات، وتنظر إلى مراتب تلك المقدمات في القرب والبعد من المطلوب، وتنظر عند انجرار الكلام في المقدمات إلى ما يستتبعه من استشراف نفس السامع إلى الأحكام واللوازم التابعة له التي تقتضى البلاغة شفاء الغليل بدفع عناء الاستشراف إلى الوقوف عليها، فهذا هو الأمر الكلِّي المهيمن على حكم الربط بين جميع أجزاء القرآن، فإذا عقلته تبين لك وجه النظم مفصلا بين كل آية وآية في كل سورة»(١).

ولكل سورة فى القرآن هدف ترمى إليه، فتجد سورة الأنعام مثلا تتجه إلى إثبات توحيد الله ونبوَّة رسوله، وإبطال مذاهب المبطلين وما ابتدعوه من تحليل حرام أو تحريم حلال؛ وتجد سورة الأعراف تتجه إلى الإنذار والاتعاظ بقصص الأولين وأخبارهم، وتجد سورة التوبة تحدد علاقة المسلمين بأعدائهم من مشركين وأهل كتاب ومنافقين، وتجد سورة الحجر ترمى إلى إثبات تنزيل القرآن وترهيب المكذبين به، بقص أخبار المكذبين قبلهم، وهكذا تجد هدفًا عامًا تدور حوله السورة، وتتبعه معان أخرى توكده ويستتبعها، ويخلص الإنسان فى السورة من معنى إلى آخر خلوصًا طبيعيًا لا عسر فيه ولا اقتسار.

<sup>(</sup>۱) الإثقان ج٢ ص ١١٠.

ولنحلل سورة من القرآن، نتبين فيها منهجه، وندرك مدى تأثير هذا المنهج في النفس الإنسانية.

ففى سورة المزمل، والهدف منها تهيئة الرسول للدعوة، وإعداده لما سيلقاه فى سبيلها من متاعب ومشاق، بدئت السورة بنداء الرسول، وتكليفه بما يعده لحمل أعباء الرسالة، فقال تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الْمَزُمُّلُ (١) قُم اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِلاً (٢) نِصْفَهُ أَو انقُصْ مِنهُ قَلِلاً (٣) أَم اللَّيْلَ إِلاَّ قَلِلاً (٥) إِنَّ نَاشِئة اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُ وَطُنًا وَأَقُومُ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَثُلُ الْقُرْآنَ تَرْتِيلاً (٤) إِنَّا سَنُلقي عَلَيْكَ قَوْلاً ثَقِيلاً (٥) إِنَّ نَاشِئة اللَّيْلِ هِيَ أَشَدُ وَطُنًا وَأَقُومُ أَوْ زِدْ عَلَيْهِ وَرَثُلُ اللَّيْلِ اللَّيْلُ اللَّيْلُ اللَّيْلُ اللَّيْلِ اللَّيْلِ اللَّيْلِ اللَّيْلُ وَيَتَعْلِا (٨) رَبُّ الْمَشْرِقِ وَالْمَغْرِبِ اللَّيْلِ اللَّيْلُ اللَّيْلُ اللَّيْلُ اللَّيْلِ اللَّيْلُ اللَّيْفُهُ اللَّيْلُ اللَّهُ الْمُعْرَى اللَّهُ وَالْمُعْلِي اللَّهُ اللَّيْلُ اللَّهُ وَلَيْمُ اللَّيْلُ وَلِ اللَّهُ وَالْمُعْرِي وَالْمُعْلِي اللَّهُ اللَّهُ وَلَالِلَالُهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِيْلُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَالْمُعْرِقُ وَالْمُعْرِقُ وَاللَّهُ الْمُسْلِقُ وَالْمُعْرِقُ وَاللَّهُ الْمُعْلِيلُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكِلُ الْمُلْكِلُ الْمُلْكِلُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكِلُ الْمُلْكُلُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُلُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ اللَّهُ الْمُلْكُولُ الْمُلْلِلُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُلْكُولُ الْمُ

بعد هذا الإعداد بالرياضة أراد أن يوطنه على تحمل الأذى فى سبيل هذه الدعوة والصبر عليه، وينذر هؤلاء المكذبين بما سيجدونه يوم القيامة من عذاب شديد، وهذا يجد المجال فسيحًا لوصف هذا اليوم وصفًا يبعث الرهبة فى النفس، والخوف فى القلب، عساها تكف عن العناد، وتنصاع إلى الصواب والحق، ولا ينسى أن يضرب المثل من التاريخ لمن كذب وعصى، كى يكون عظة وذكرى، فقال: ﴿وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجُرًا جَمِيلاً (١٠) وَذَرْنِي وَالْمُكَذّبِينَ أُولِي النَّعْمَةِ وَمَهُلُهُمْ وَالْجِبَالُ وَجَعِيمًا (١٢) وَطَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا (١٣) يَومَ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَجَعِيمًا (١٢) وَطَعَامًا ذَا غُصَّةٍ وَعَذَابًا أَلِيمًا (١٣) يَومَ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْجِبَالُ وَكَنَتِ الْجِبَالُ كَثِبًا مَهِيلاً (١٤) إِنَّ أَرْسَلْنَا إِلَيْكُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى كُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى كُمْ رَسُولاً شَاهِدًا عَلَيْكُمْ كَمَا أَرْسَلْنَا إِلَى لَوْمُ وَعُونُ وَعُونُ الرَّسُولُ فَأَحْذَنَاهُ أَحْدًا وَبِيلاً (١٦) فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يُومًا وَبِعَلَى اللَّهُ وَالْمَلَا الْمُعَلِّمُ مِنْ اللَّهُ وَالْمُولُ فَأَحْدُنَاهُ أَحْدًا وَبِيلاً (١٦) فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يُومًا يَجْعَلُ الْولْدَانَ شِيبًا (١٧) السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بهِ كَانَ وَعُدُهُ مَفْعُولاً (١٨) فكيفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يُومًا يَرْعَوْنُ الرَّسُولُ فَلْدُولَ الْولُدَانَ شِيبًا (١٧) السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بهِ كَانَ وَعُلُهُ مُفْعُولاً (١٨) فكنفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ وَلَا ١٤ المَامِلُ ١٠٤).

فأنت ترى الانتقال طبيعيًا من توطين الرسول على الأذى، ثم بعث الطمأنينة إلى نفسه بأن الله سيتكفل عنه بتأديب المكذبين، بما أعده الله لهم من عذاب أليم يوم القيامة، وتأمل ما يبعثه فى النفس تصور هذا اليوم الذى ترتجف فيه الأرض، وتنهار الجبال فيه منهالة، وينتقل إلى الحديث عن عاقبة من كذب بالرسل من أسلافهم، ثم يتجه إليهم، موجّها لهم الخطاب يسألهم متعجبًا، عما أعدوه من وقاية لأنفسهم يصونونها بها من هول يوم يشيب الطفل فيه من شدته، وحسبك أن ترفع

الطرف إلى أعلى، فترى السماء التى أحكم بناؤها، قد فقدت توازنها وتصدَّع بناؤها. ويختم هذا الإنذار بجملة تدفع النفس إلى التفكير العميق، وتفتح أمامها باب الأمل والنجاة لمن أراد أن يظفر وينجو، إذ قال: ﴿إِنَّ هَذِهِ تَذْكِرَةٌ فَمَنْ شَاءَ اتَّحْذَ إِلَى رَبُهِ سَبِلاً﴾ (المزمل ١٩). ألا تحس في هذه الجملة معنى إلقاء المغبة على عاتق هؤلاء المنذرين، وأنهم المسئولون عما سوف يحيق بهم من ألم وشقاء، أو ليس في ذلك ما يحفزهم إلى التفكير الهادئ المتزن، عساهم يتخذون إلى ربهم سبيلا؟

وينتقل القرآن من إنذاره لهوًلاء المكذبين إلى خطابه للمطيعين، وهم الرسول وطائفة ممن معه، فيشكر لهم طاعتهم، ولا يرهقهم من أمرهم عسرا، ويطلب إليهم القيام ببعض الفروض، ويحببها إليهم، فهم عندما يؤتون الزكاة يقرضون الله، ومن أوفى بأداء الحقوق منه سبحانه، ويختم خطابه لهم بوصفه بالغفران والرحمة، فيقول: ﴿إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن تُلْتَي اللّهِ وَنِصْفَةُ وَتُلْثَةُ وَطَائِفَةٌ مِن اللّهِ وَالرحمة، فيقول: ﴿إِنَّ رَبِّكَ يَعْلَمُ أَنَّكَ تَقُومُ أَدْنَى مِن تُلْتَي اللّهِ وَإِنْ يَصُرُونَ يَعْلَمُ أَنْ لَنْ تُخصُوهُ فَتَابَ عَلَيْكُمْ فَاقْرَءُوا مَا تَيَسَّرَ مِنَ القُرْآنِ عَلِمَ أَن مَعْكَ وَاللّه يُقَدِّرُ اللّيل وَالنّهُ وَأَوْنِ يَقْرَونَ فِي سَبيل مَعْكُونُ مِن فَصُل اللّهِ وَآخَرُونَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبيل سَيكُونُ مِن مَنْكُونُ مِنكُمْ مَرْضَى وَآخِرُونَ يَقَاتِلُونَ فِي سَبيل اللّهِ فَاقْرَءُوا مَا تَسَسَّرَ مِنْهُ وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآثُوا الزَّكَاةَ وَأَقْرِضُوا اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا وَمَا تُقَدّمُوا لا نَفْسِكُمُ مَن خَيْرٍ تَجِدُوهُ عِنْدَ اللّهِ هُو خَيْرًا وَأَعْظَمَ أَجْرًا وَاسْتَغْفِرُوا اللّهَ إِنَّ اللّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (المزمل ٢٠). فأنت ترى في هذه الآية الكريمة مدي الرفق في خطاب المطيعين، وما أعد لهم من فأنت ترى في هذه الآية الكريمة مدي الرفق في خطاب المطيعين، وما أعد لهم من رحمة وغفران، في مقابل ما لدى الله من أنكال وجحيم لهؤلاء المكذبين.

أنت بذلك التحليل ترى مدى الترابط بين الأغراض المختلفة، واتساق كل غرض مع صاحبه، وحسن التخلص وطبيعة الانتقال من غرض إلى آخر وتستطيع أن تمضى فى تحليل سور القرآن على هذا النسق، وسوف ترى الربط بين الأغراض، قويًا وثيقًا.

فإذا رأيت في بعض السور بعض آيات يشكل عليك معرفة وجه اتساقها في غرض السورة فتريث قليلا تر وجه المجيء بها قويًا، ولعل من أبعد الآيات تعلقًا بسورتها في الظاهر قوله تعالى في سورة القيامة: ﴿لاَ تُحَرِّلاً بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ بسورتها في الظاهر قوله تعالى في سورة القيامة: ﴿لاَ تُحَرِّلاً بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ بسورتها في الظاهر قوله تعالى في سورة القيامة: ﴿لاَ تُحَرِّلاً بِهِ لِسَانَكَ لِتَعْجَلَ بِهِ اللهِ مَا لَيْنَا بَيَانَهُ (١٨) ثَمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ (١٥) فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّعْ قُرْآنَهُ (١٨) ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا بَيَانَهُ (١٥) فَإِنَا اللهِ اللهِ اللهِ القيامة وأحواله. وأفضل ما رأيته في توجيه هذه الآيات ما حكاه الفخر الرازي من «أنها نزلت في الإنسان رأيته في توجيه هذه الآيات ما حكاه الفخر الرازي من «أنها نزلت في الإنسان المذكور قبل في قوله: ﴿ يُنَبُّ الإِنْسَانُ يُومَئِذٍ بِمَا قَدُمَ وَأُحْرَ ﴾ (القيامة ١٢). قال: «يعرض عليه كتابه، فإذا أخذ في القراءة تلجلج خوفًا، فأسرع في القراءة، فيقال له:

لا تحرك به لسانك، لتعجل به، إن علينا أن نجمع عملك، وأن نقرأ عليك، فإذا قرأناه عليك فاتبع قرآنه بالإقرار بأنك فعلت، ثم إن علينا بيان أمر الإنسان، وما يتعلق بعقويته "أ وإذا كنت أوافقه في أصل الفكرة فإني أخالفه في تفصيلاتها، فالمعنى، على ما أرى، ينبًأ الإنسان يومئذ بما قدّم وأخر، وذلك كما أخبر القرآن، في كتاب مسطور، وفي تلك الآيات يصف القرآن موقف المرء من هذا الكتاب فهو يتلوه في عجل كي يعرف نتيجته، فيقال له: لا تحرك بالقراءة لسانك لتتعجل النتيجة، إن علينا أن نجمع ما فيه من أعمال في قلبك، وأن نجعلك تقرؤه في تدبر وإمعان، فإذا قرأته فاتجه الاتجاه الذي يهديك إليه، وإن علينا بيان هذا الاتجاه وإرشادك إليه إما إلى الجنة، وإما إلى السعير. ويذلك يتضح أن لا خروج في الآيات على نظم السورة وهدفها.

ذلك هو ما أراه في ترتيب آيات القرآن الكريم وشدة ما بينها من ارتباط، وكان بعض العلماء يشعر بشدة صلة آى القرآن بعضها ببعض، حتى يكون كالكلمة الواحدة، ومن هؤلاء ابن العربي (أ). وممن عنى بدراسة التناسب بين الآيات أبو بكر النيسابورى «وكان غزير العلم في الشريعة والأدب، وكان يقول على الكرسي إذا قرئ عليه: لم جعلت هذه الآية إلى جانب هذه، وما الحكمة في جعل هذه السورة إلى جنب هذه السورة؟ وممن أكثر منه فخر الدين، قال في تفسيره: أكثر لطائف القرآن مودعة في الترتيبات والروابط» (أ).

لا أوافق إذا عز الدين بن عبد السلام عندما قال: «المناسبة علم حسن، ولكن يشترط في حسن ارتباط الكلام أن يقع في أمر متحد مرتبط أوله بآخره فإن وقع على أسباب مختلفة لم يقع فيه ارتباط، ومن ربط ذلك فهو متكلف بما لا يقدر على أسباب مختلفة لم يقع فيه ارتباط، ومن الحديث، فضلا عن أحسنه، فإن القرآن نزل في نيِّف وعشرين سنة في أحكام مختلفة، وما كان كذلك لا يتأتى ربط بعضه ببعض»(أ). ولا أوافق أبا العلاء بن غانم في قوله: «إن القرآن إنما ورد على الاقتضاب الذي هو طريقة العرب من الانتقال إلى غير ملائم وأن ليس في القرآن شيء من حسن التخلص»(أ).

لا أوافقهما وحجتى فى ذلك أمران: أما أولهما فما نراه من حسن التناسب وقوة الارتباط حقًا بين الآى بعضها وبعض، محققة بذلك هدف القرآن كما تحدثنا، ولعل عز الدين ومن لف لفه كان يرى التناسب يتم إذا جمعت آيات الأحكام مثلا

<sup>(</sup>۱) الإتقان ع٢ ص ١٠٨. (٢) الإتقان ع٢ ص ١٠٨. (٢) المرجع نفسه.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق نفسه. (٥) المرجع السابق ص ١٠٩.

كلها فى سورة واحدة أو عدة سور، وجمعت القصص كلها كذلك فى سورة واحدة أو عدة سور، وهكذا، وقد أو عدة سور، وجمعت حوادث التاريخ كلها فى سورة واحدة أو عدة سور، وهكذا، وقد سبق أن بينا أن هذا النهج لا يحقق الهدف الذى يرمى إليه القرآن من الإرشاد والهداية، فليس القرآن كتاب قصص أو تاريخ، ولكنه كتاب دين، يرمى إلى التأثير فى النفس، فهو يلقى العظة، مبينا ما فى اتباعها من خير، وضاربا المثل من التاريخ على صدق ما ادعى، ومستشهدا بقصص الأولين وآثارهم، ومقننا من الأحكام ما فيه خير الإنسانية وكمالها، وكل ذلك فى تسلسل واطراد وحسن اتساق، ترتبط المعانى بعضها ببعض، ويؤدى بعضها إلى بعض.

أولا نرى فى هذا النهج القرآنى وسيلة لتكرير العظات والإنذار والتبشير فى صور متعددة مرات عدة، وللتكرير كما قلنا أثره فى تثبيت المعنى فى النفس، وبلوغ العظة الهدف الذى ترمى إليه، ولن يكون للتكرير جماله إذا عمد القرآن إلى كل غرض على حدة فوضع آيه بعضها إلى جانب بعض.

وأما ثانيهما فتاريخى يعود إلى ترتيب الرسول للقرآن بأمر ربه، فقد كانت تنزل عليه الآيات فيأمر كتبة الوحى أن يضعوها فى موضعها بين ما نزل من القرآن، فى هذه السورة أو تلك، ويضع بعض ما نزل فى مكة بين آيات السور المدنية، فلولا أن رابطًا يجمع بين هذه الآيات بعضها ويعض، ما كان ثمة سبب يدفع إلى هذا الوضع ولا يقتضيه بل لرتبت الآى كما نزلت وما كان هناك داع إلى ترتيب ولا تبويب، أما والقرآن قد نزل للناس كافة، وللأجيال جميعها فقد اختار الله لكتابه خير ترتيب يحقق الهدف الذى له نزل الكتاب الحكيم.

### \_ ٢\_

وتبدأ سور القرآن مثيرة في النفس الإجلال، وباعثة فيها الشوق، والرغبة في تتبع القراءة، والاستزادة منها، فهي حيثًا ثناء عليه تعالى بتعداد ما له من صفات العظمة والجلال كما في قوله تعالى: ﴿ سَبِّحَ لِلّهِ مَا في السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيرُ الْعَظمة والجلال كما في قوله تعالى: ﴿ سَبِّحَ لِلّهِ مَا في السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَهُوَ الْعَزِيرُ اللَّهُ مَلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ يُحْنِي وَيُمِيتُ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢) هُوَ الأُولُ الْحَكِيمُ (١) لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ يُحْنِي وَيُمِيتُ وَهُو عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٢) هُو الأَولُ وَالطَّاهِرُ وَالْبَاطِنُ وَهُو بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣) ﴾ (الحديد ١ - ٣). وحينًا تعظيم من شأن الكتاب وتقدير له، تقديراً يبعث على الإصغاء إليه وتدبر آياته كما في قوله سبحانه: ﴿ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٢) كِتَابٌ فُصُلَتَ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٣) بَشِيرًا سبحانه: ﴿ تَنْزِيلٌ مِنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ (٢) كِتَابٌ فُصُلَتَ آيَاتُهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٣) بَشِيرًا وَنَذِيرًا. ﴾ (نصلت ٢ ـ ٤) أولا ترى الشوق يملأ نفسك وأنت تصغى إلى مثل تلك الفاتحة:

﴿ تِلْكَ آيَاتُ الْكِتَابِ الْمُبِينِ ﴾ (يوسف ١). وكأنما هي تنبيه للسامع كي يستجمع كل ما يملك من قوة، ليستمع إلى ما سيلقى إليه، وكذلك يثور الشوق لدى سماع كل فاتحة فيها ثناء على الكتاب وتعظيم لأمره، شوق يدعو إلى معرفة ما يحويه هذا الكتاب، الذي يصفه حينًا بأنه يخرج من الظلمات إلى النور، في قوله: ﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِنُحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظلماتِ إِلَى النُور بِإِذْنِ رَبُهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيلِ ﴾ (ابراميم ١). وبأنه لا ريب فيه في قوله تعالى: ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيه هَدًى لِلْمُتَقِينِ ﴾ (البقرة ٢).

وكثر في القرآن البدء بالقسم، وهو بطبيعته يدفع إلى التطلع لمعرفة المقسم عليه، لأنه لا يلجأ إلى القسم إلا في الأمور المهمة التي تحتاج إلى تأكيد وإثبات، وقد يطول القسم فيطول الشوق، وتأمل جمال البدء بالقسم في قوله تعالى: ﴿ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى (١) وَالنَّهَارِ إِذَا تَجَلَّى (٢) وَمَا حُلَقَ الذَّكَرَ وَالْأَنْثَى (٣) إِنَّ سَعْيَكُمْ لَشَتَّى (٤)﴾ (الليل ١-٤).

وكما يثير القسم الشوق والتطلع، كذلك يثيرهما فى النفس الاستفهام والشرط، ففى الاستفهام تتجمع النفس امعرفة الجواب، وفى الشرط تتطلع لمعرفة الجزاء، وقد افتتحت عدة سور من القرآن بهما كما فى قوله تعالى: ﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتُرَكُوا أَنْ يَقُولُوا آمَنًا وَهُمْ لاَ يُفْتَتُونَ ﴾ (العنكبوت ٢). وقوله: ﴿إِذَا السَّمَاءُ انفَطَرَت (١) وَإِذَا الْكُواكِبُ انْتَسُرَت (٢) وَإِذَا الْقُبُورُ بَعْثِرَت (٤) عَلِمَت نَفْسٌ مَا قَدَمَت وَأَحْرَت (٥) ﴾ (الانفطار ١ - ٥).

وقد تبدأ السورة بنداء الرسول أو المؤمنين، للأمر بشىء ذى بال، أو النهى عن أمر شديد النكر، أو تبدأ بخبر يثير الشوق، أو تدخل السورة مباشرة فى الحديث عن الغرض الذى نزلت لأجله، كما فى قوله تعالى: ﴿بَرَاءَةٌ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الّذِينَ عَالَمَدْتُمْ مِنَ اللّهِ وَرَسُولِهِ إِلَى الّذِينَ عَالَمَدْتُمْ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (التربة ١). وكأن فى ضخامة الغرض وقوته ما يشغل عن التمهيد له، بل كأن فى التمهيد إضاعة لوقت يحرص القرآن على ألا يضيع.

وقد يكون مفتتح السورة موحيًا بفكرتها، ومتصلا بها شديد الاتصال، ومتناسبًا معها شديد التناسب، فمن ذلك سورة آل عمران التى افتتحت بقوله: ﴿اللّٰهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ الْحَيُّ الْقَيُومُ﴾ (آل عمران ٢). وقد عالجت السورة أمر عيسى ونزهت اللّه عن الولد، أو لا ترى البدء مناسبًا لهذا التنزيه؟ ومن ذلك سورة النساء، فقد تحدثت عن كثير من أحكامهن فى الزواج والميراث، فكان من أجمل براعات الاستهلال قوله تعالى: ﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ اتَّهُوا رَبَّكُمُ الَّذِي حُلقَكُمْ مِن نَفْس وَاحِدَةٍ وَحُلَقَ مِنْهَا زَوْجَهَا وَبَتُ مِنْهُمَا رِجَالاً كَثِيرًا وَنِسَاءً وَاتَّقُوا اللَّهُ الَّذِي تَسَاءَلُونَ بِهِ وَالأَرْحُامَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَيْكُمْ رَقِيبًا﴾

(النساء ۱). ألا ترى في خلق المرأة من زوجها ما يوحى بالرفق والحنان الذي يجب أن تعامل به المرأة فلا يبخس حقها زوجة أو أما أو بنتًا، وفي الحديث عن تقوى الأرحام هنا إشارة كذلك إلى أن السورة ستعالج بعض أمورهم أيضًا ورثة يتامى. وقل مثل ذلك في أول الأنعام التي ترمى إلى إثبات توحيد الله إذ قال: ﴿الْحَمُدُ لِلّهِ الّذِي حَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَجَعَلَ الظُّلُمَاتِ وَالنُّورَ ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبُهِمْ يَعْدِلُون﴾ (الأنعام ١)، فليس غير السموات والأرض شيء يبقى خلقه لغير الله.

#### \_ ٣\_

ولخاتمة السورة أثرها الباقي في النفس، لأنه آخر ما يبقى في الذهن، وريما حفظ دون باقى الكلام، ومن أجل هذا كانت خواتم سور القرآن مع تنوعها تحمل أسمى المعانى وأنبلها، فهي حينًا دعاء وابتهال يحمل النفس الإنسانية إلى عالم روحى سام، يعترف فيه الإنسان بعجزه أمام قدرة الله، ويطلب من هذه القوة القاهرة أن تعينه وأن تنصره، أو لا يشعر المرء حين يلتجئ إلى هذه القوة بأنه ألقى ثقله، وتخفف من عبئه، كما تجد ذلك في ختام سورة البقرة إذ يقول سبحانه: ﴿ رَبُّنَا لاَ تُوَاخِذُنَا إِنْ نَسِينَا أَوْ أَحْطَأْنَا رَبُّنَا وَلاَ تَخْمِلْ عَلَيْنَا إِصْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبُّنَا وَلاَ تُحَمِّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاغْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَازْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلاَ نَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ﴾ (البقرة ٢٨٦). أو لا يؤذن هذا الدعاء بعد سورة اشتملت على كثير من الجدل والنقاش، وجملة كبيرة من الأحكام بأن السعادة الحقة إنما هي في هذا الالتجاء إلى الله، واستمداد القوة من قدرته، وبذا كان هذا الدعاء مؤذنًا بالانتهاء، باعثًا برد الراحة في الفؤاد، بعد معركة طال فيها بيان الحق، ومناقشة الباطل وهدمه. وحينًا حديث عن الله بإجلاله وتقديسه، أو بتعداد صفاته الباعثة على حبه وإجلاله معًا، فتراه في ختام سورة المائدة يقول: ﴿ لِلَّهِ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا فِيهِنَّ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَالِيرٌ ﴾ (الماندة ١٢٠). وفي ختام سورة الإسراء يقول: ﴿ وَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي لَمْ يَتَّخِذْ وَلَدًا وَلَمْ يَكُنْ لَهُ شَرِيكٌ فِي الْمُلْكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِيٌّ مِنَ الذُّلُّ وَكَبَّرُهُ تَكْبِيرًا﴾ (الإسراء ١١١). إلى غير ذلك من سور كثيرة، وكأن في هذا الختام خلاصة الدعوة التي تهدف السورة إليها، فكان ذكره مؤذنًا بانتهائها، كما تذكر خلاصة الكتاب في نهايته.

وفى أحيان كثيرة تختم السورة بما يشعر بأن القرآن قد أدى رسالته، فعلى السامع أن يتدبر الأمر، ليرى أى الطريقين يختار، والختم بذلك يبعث في نفس

القارئ التفكير أيوَّثر الهدى أم يختار الضلال، فتراه مثلا فى نهاية سورة التوبة يقول: ﴿ لَقَدَ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَشِمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَحِيمٌ لَقُل حَسْبِي اللَّهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ عَلَيْهِ تَوَكُلتُ وَهُوَرَبُ الْعَرْشِ الْعَظِيمِ (٢٩١) ﴾ (التوبة ١٢٨ ـ ١٢٩)، أو تختم بإنذار أو وعد أو أمر بركن من أركان الحياة الرفيعة الصالحة، فيختم آل عمران بقوله: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا اصْبِرُوا وَصَابِرُوا وَرَابِطُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ ﴾ (آل عمران ٢٠٠).

وقل أن تختم السورة بحكم تشريعى جديد، كما فى سورة النساء. وفى كل ختام تشعر النفس بأن المعانى التى تناولتها السورة قد استوفت تمامها، ووجدت النفس عند الخاتمة سكونها وطمأنينتها، حتى إن السورة التى ختمت باستفهام لم يشعر المرء عنده بنقص يحتاج إلى إتمام، بل كان جوابه مغروسًا فى القلب، مستقرًا فى الضمير، فتم بالاستفهام معنى السورة، وأثار فى النفس ما أثار من إقرار لا تستطيع تحولا عنه ولا إخفاء له.

## الفصل الرابح

## أسسلسوب السقسسرآن

أول ما يتسم به أسلوب القرآن هو الفخامة والقوة والجلال، يكتسبها من انتقاء الفاظ، لا امتهان فيها ولا ابتذال، ومن استخدام ألوان التوكيد والتكرير. تشعر بهذه الفخامة في كل ما تناوله القرآن من الأغراض، واستمع إليه يصف جنة الخلد قائلا: ﴿إِنَّا نَحُونُ مِنْ رَبُنَا يَوْمًا عَبُوسًا قَمْطُرِيرًا (١٠) فَوَقَاهُمُ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَاهُمْ اللَّهُ شَرِّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقَاهُمْ اللَّهُ شَرِّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقًاهُمْ اللَّهُ شَرَّ ذَلِكَ الْيَوْمِ وَلَقًاهُمْ اللَّهُ مَنْ ذَلِكِ الْرَائِكِ لاَ يَرَوْنَ فِيهَا فَمُنَّ وَسُورًا (١١) وَجَزَاهُمْ بِمَاصَبُووا جَنَّةُ وَحَرِيرًا (١٢) مَتُكِينَ فِيهَا عَلَى الأَرَائِكِ لاَ يَرَوْنَ فِيهَا مُسَافِرُوا وَالْيَهُمْ وَلَالُهُ وَذُلِلاً اللَّهُ وَذُلِكَ قُطُوفُهَا تَذْلِيلاً (١٤) وَيُطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانَ مُعَلِّهِمْ بِآنِيَةُمْ فَلَاللَهُ وَذُلِكَ الْيَوْمُ وَلَكُمْ عَلَيْهُمْ لِللَّا مَنْ مُؤَلِّ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مُلْكًا كَبِيرًا (٢١) وَيُسْقَونَ فِيهَا كُلسًا كَانَ حَسِبْهُمْ لُولُوا مَنْهُرًا (١٩) عَنِنَا فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً (٨١) وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ ولِذَانَ مُخَلِّدُونَ إِذَا رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلكًا كَبِيرًا (٢١) وَيُسْقَونَ فِيهَا تُسَمَّى سَلْسَبِيلاً (٨١) وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ ولِذَانَ مُخَلِّدُونَ إِذَا رَأَيْتَ نَعِيمًا وَمُلكًا كَبِيرًا (٢١) عَنِا فَهُمْ مَنْ اللللَّهُ مَنْ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الللَّهُ وَلُولُولُ الللَّهُ اللَّولَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ مُنْ الللهُ ولَولا اللهُ اللهُ ولموسيقاه.

لِكُلِّ ضِغَفٌ وَلَكِنْ لاَ تَعْلَمُونَ (٣٨) وَقَالَـتَ أُولاً هُـمَ لاَحْرَاهُمْ فَمَا كَانَ لَكُمْ عَلَيْنَا مِنْ فَصْلِ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ (٣٩)﴾(الأعـراف ٣٧ ـ ٣٩). والحوار كما ترى ينقل الحقيقة أمامك مصورة

وثالث ما يختص به هذا الانسجام الموسيقي، الذي فيه تؤلف العبارة من كلمات متسقة، ذات حركات وسكنات، يشعر المرء عند تلاوتها بما يكمن وراء هذا النظام من موسيقي واتساق، وإن هذه الموسيقي التي تكمن وراء هذا النظم هي التي مكنت المرتلين من تلاوته بهذه الأنغام الموسيقية، وإن شدّة هذا الانسجام يصل في بعض الأحيان إلى أن تتفق الآية مع وزن بحر من بحور الشعر، كما نرى ذلك في قوله تعالى: ﴿ وَجِفَانِ كَالْجَوابِ وَقُدُورِ رَاسِيَاتٍ ﴾ (سبأ ١٣). فهي تتفق مع بحر الرمل، وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ تَزَكِّي فَإِنَّمَا يَتَزَكِّي لِنَفْسِه﴾(فاطر ١٨). مما يتّزن على بحر الخفيف، وقوله تعالى: ﴿ هَيْهَاتَ هَيْهَاتَ لِمَا تُوعَدُونَ ﴾ (المزمنرن ٣٦)، مما هو شطر بيت من بحر السريع، وقوله تعالى: ﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلْ لَهُ مَحْرَجًا (٢) وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لاَ يَخْتَسِبُ(٣)﴾(الطلاق ٢، ٢). مما يوزن على بحر المتقارب، وقوله سبحانه: ﴿وَدَانِيَّةُ عَلَيْهِمْ ظِلاَلْهَا وَذُلَّتَ قُطُوفُهَا تَذْلِيلاً ﴾ (الإنسان ١٤). وبإشباع حركة الميم يوزن على بحر الرَّجَن، وقوله تعالى: ﴿ وَيُخْرَهِمْ وَيَنْصُرْكُمْ عَلَيْهِمْ وَيَشْفِ صُدُورَ قَوْمٍ مُؤْمِنِينَ ﴾ (التربة ١٤) وزنوه على بحر الوافر، وقوله تعالى: ﴿وَالْعَادِيَاتِ ضَبُّحًا (١) قَالْمُورِيَاتِ قَدْحًا(٢)﴾(الماديات ١، ٢). وما على شاكلته، مما يوزن على بحر البسيط. وليس ذلك بمدخل القرآن في الشعر؛ لأنه «إنما يطلق متى قصد القاصد إليه، على الطريق الذي يعمد ويسلك، ولا يصح أن يتفق مثله إلا من الشعراء، دون ما يستوى فيه العامي والجاهل، والعالم بالشعر واللسان وتصرّفه، وما يتفق من كل واحد، فليس يكتسب اسم الشعر، ولا صاحبه اسم شاعر، لأنه لو صبح أن يسمى شاعرًا كل من اعترض في كلامه ألفاظ تتزن بوزن الشعر، أو أن تنتظم انتظام بعض الأعاريض، كان الناس كلهم شعراء، لأن كل متكلم لا ينفك من أن يعرض في جملة كلام كثير يقوله ما قد يتزن بوزن الشعر، وينتظم انتظامه، ألا ترى أن العامى قد يقول لصاحبه: «أغلق الباب، وائتنى بالطعام»... ومتى تتبع الإنسان هذا عرف أنه يكثر في تضاعيف الكلام مثله وأكثر منه»(١).

ويتسم الأسلوب القرآني بالهدوء عندما يتطلب الأمر هدوءًا وتأملا وفضل تدبر، كما في الآيات التي تدعو إلى إعمال الفكر، وفي القصص والأخبار

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن ص ٥٧.

والأحكام، كما في قوله تعالى: ﴿اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدٍ تَرَوْنَهَا ثُمُّ اسْتَوى عَلَى الْعَرْشِ وَسَخَّرَ النَّمْمُسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لاَجَلِّ مُسَمِّى يُدَبِّرُ الْأَمْرَ يُفَصِّلُ الآيَاتِ لَعَلَّكُمْ بِلِقَاءِ رَبُّكُمْ تُوقِنُونَ (٢) وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الأَرْضَ وَجَعَلَ فِيهًا رَوَاسِيَ وَأَنْهَارًا وَمِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْن اِثْنَيْن يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٌ لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (٣) وَفِي الأرْض قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتَ ۚ وَجَنَّاتَ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانٍ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَضِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضٍ فِي الْأَكُلِ إِنَّ فِي ذَلِّكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ (٤) وَإِنْ تَعْجَبَ فَعَجَب قَوْلُهُمْ أَئِذًا كُنَّا ثُرَابًا أَنِنًا لَفِي مُخلَّقٍ جَدِيدٍ أُولَئِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبُّهِمْ وَأُولَئِكَ الأغْلاَلُ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَأُولَئِكَ أَصْحَابُ النَّارِ هُمْ فِيهَا حَالِدُونَ (٥) وَيَسْتَعْجِلُونَكَ بِالسَّيَّةِ قَبْلَ الْحَسَنَةِ وَقَد حَلَتَ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثْلَاتُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَدُو مَغْفِرَةٍ لِلنَّاسِ عَلَى ظُلْمِهِمْ وَإِنَّ رَبَّكَ لَشَدِيدُ الْعِقَابِ(٦)﴾(الرعد ٢ ـ ٦). وقوله تعالى: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لَأَبِيهِ آزَرَ أَتَتَّخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِّي أَرَاكَ وَقَوْمَكَ فِي صَلاَل مُبين (٧٤) وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوفِينَ (٥٧) فَلَمَّاجَنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًّا قَالَ هَذَا رَبِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لاَ أُحِبُّ الآفِلِينَ (٧٦) فَلَمَّا رَأَى الْقَمَرَ بَازِعًا قَالَ هَذَا رَمِّي فَلَمَّا أَفَلَ قَالَ لَيْنَ لَمْ يَهْدِنِي رَبِّي لِأَكُونَنَّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّالِّينَ (٧٧) فَلَمَّا رَأَى الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَّا رَبِّي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمَّا أَفَلَتِ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِّي بَرِيءٌ مِمَّا تُشْرِكُونَ (٧٨) إِنِّي وَجَّهْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السُّمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَيِيفًا وَمَا أَنَا مِنَ المُشْرَكِينَ (٧٩) وَحَاجَّهُ قَوْمُهُ قَالَ أَتُحَاجُونُي فِي اللَّهِ وَقَدَّ هَدَانِ وَلاَ أَخَافُ مَا تُشْرِكُونَ بِهِ إِلا أَنْ يَشَاءَ رَبِّي شَيْئًا وَسِعَ رَبِّي كُلَّ شَيْءٍ عِلْمًا أَفَلاَ تَتَذَّكَّرُونَ (٠٨٠) وَكَيْفَ أَحْافُ مَا أَشْرَكْتُمْ وَلاَ تَحَافُونَ أَنَّكُمْ أَشْرَكَكُمْ بْاللَّهِ مَالَمْ يُنزِّلْ بِهِ عَلَيْكُمْ سُلْطَانًا فَأَيُّ الْفَرِيقَيْنِ أَحَقُّ بِالْأَمْنِ إِنْ كُنتُمْ تَعْلَمُونَ (٨١) الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِمَانَهُمْ بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُّ الْأَمْنُ وَهُمْ مُهْتَدُونَ (٨٢)﴾ (الأنعام ٧٤ ـ ٨٧).

وحيثاً يتدفق الأسلوب ويندفع، في جمل قصيرة، مثيرًا بذلك الانفعال السريع العنيف، وذلك حيث يتطلب هجوم الحق على الباطل هذا العنف المثير، كما تجد ذلك في قوله تعالى: ﴿ أَمِ اتَّحَدُوا آلِهَةً مِنَ الأَرْضِ هَمْ يَنْشِرُونَ (٢١) لَو كَانَ فِيهِمَا آلِهَةً إِلاَّ اللَّهُ ذَلك في قوله تعالى: ﴿ أَمِ اتَّحَدُوا آلِهَةً مِنَ الأَرْضِ هَمْ يَسْأَلُ عَمًا يَفْعَلُ وَهُمْ يُسْأَلُونَ (٣٣) أَم اتَّحَدُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرُهَانكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِيَ وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي بَل أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ التَّحَدُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرُهَانكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِي وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي بَل أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ التَّحَدُوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً قُلْ هَاتُوا بُرُهَانكُمْ هَذَا ذِكْرُ مَنْ مَعِي وَذِكْرُ مَنْ قَبْلِي بَل أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ التَحَلَّ فَهُمْ مُعْرِضُون (٢٤) ﴾ (الأنبياء ٢٠ - ٢٤). وقوله تعالى: ﴿ ذَرْنِي وَمَنْ حَلَقْت وَحِيدًا (١١) أَلَّ مَنْور (١٤) فَمَ يَعْدَا (١٠) ثَمَّ مَنْور (١٨) فَقُولَ كَيْفَ قَدَر (١٨) فَقُبِل كَيْف قَدَر (١٨) فَقُبل كَيْف قَدَر (١٨) فَقَالَ إِنْ هَذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشْرِ (٢٥) سَأُصْلِيهِ سَقَر (٢٢) وَمَا أَذْرَاكُ مَا سَقَر (٢٠) وَمَا أَذْرَاكُ مَا سَقَرْ (٢٠) وَمَا أَذْرَاكُ مَا سَقَرُ (٢٠) وَمَا أَذْرَاكُ مَا سَقَرُ (٢٠) وَمَا أَذْرَاكُ مَا سَقَر (٢٠) وَمَا أَذْرَاكُ مَا سَقَرُ (٢٠) وَمَا أَذْرَاكُ مَا سَقَرُ (٢٠) لاَ مَذَا إِلاَّ سِخْرٌ يُؤثِرُ (٢٤) إِنْ هَذَا إِلاَّ قَوْلُ الْبَشْرِ (٥٠) سَأَصْلِيهِ سَقَرَ (٢٠) وَمَا أَذْرَاكَ مَا سَقَرُ (٢٠) لاَ

تُبَقِي وَلاَ تَذَرُ (٢٨)﴾ (المدثر ١١ ـ ٢٨). أو عندما يتطلب الأمر إسراعا كما فى قوله تعالى: ﴿ يَا أَيُهَا الْمُدَّئُرُ (١) قُمْ فَأَنْذِرْ (٢) وَرَبَّكَ فَكَبَّرْ (٣) وَثِيَابَكَ فَطَهُرْ (٤) وَالرَّجْزَ فَاهْجُرْ (٥) وَلاَ تَمْنَنْ تَسْتَكْثِرُ (٦) وَلِرَبِّكَ فَاصْبِرْ (٧)﴾ (المدثر ١ ـ ٧).

وأسلوب القرآن منه المسجوع ومنه المرسل، وهو في كليهما يخالف غالبًا ما ألف الناس في السجع والإرسال، فالقرآن يلتزم حرف السجع في أكثر من آيتين، بل قد تكون السورة كلها على حرف واحد، كسورة القمر، التي التزم فيها حرف الرّاء، ومن أمثلة ما تعدى فيه السجع جملتين، قوله تعالى: ﴿عَبَسَ وَتَولَى (١) أَنْ جَاءَهُ الأَعْمَى (٢) وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَهُ يَزَّكُى (٣) أَوْ يَذَّكُرُ فَتَنْفَعَهُ الذَّكْرى (٤) أَمَّا مَن اسْتَغْنَى (٥) فَأَنْتَ لَهُ تَصَدّى (٦) وَمَا عَلَيْكَ أَلاً يَزَّكُى (٧) وَأَمَّا مَنْ جَاءَكَ يَسْعَى (٨) وَهُو يَحْشَى (٩) فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهًى (١٠) ﴾ (عبس ١- ١٠).

وقد يأتى بين الجمل المسجوعة بجملة لا تتفق فاصلتها مع ما سبقها ولحقها، وكأنما تلك الكلمة تتطلّب عناية خاصة، تستدعى قدرًا كبيرًا من الرعاية، تثيره هذه المخالفة لنسق الآيات كقوله تعالى: ﴿ مِن نُطْفَة حُلَقَهُ فَقَدُرَه (١٩) ثُمَّ السَّبِلَ يَشْره (٢٠) ثُمَّ أَمَاتَهُ فَأَفْرَهُ (٢١) ثُمَّ إِذَا شَاءَ أَنْشَرَهُ (٢٢) كَلاً لَمًّا يَقْض مَا أَمْرَهُ (٢١) فَلْيَظُرِ الْإِنْسَانُ إِلَى طَعَامِهِ (٢٤) أَنَّا صَبَبْنَا الْمَاءَ صَبًا (٢٥) ثُمَّ شَقَقْنَا الأَرْضَ شَقًا (٢٦) فَأَنْبَتَنَا فِيهَا حَبًا (٢٧) وَعَنَبًا وَقَضبًا (٢٨) وَزَيْتُونًا وَنَحْلاً (٢٩) وَحَدَائِقَ عُلبًا (٣٠) وَفَاكِهَةً وَأَبًا (٣١) مَنَاعًا لَكُمْ وَلِيهِ (٣٠) وَلَا مَن خَلاً (٣٠) يَوْمَ يَفِوْ الْمَرْءُ مِن أَخِهِ (٢٣) وَأَمّهِ وَأَبِهِ (٣٥) وَصَاحِبَهِ وَبَيهِ (٣٠) وَلَمّهُ وَأَبِهِ (٣٥) يَوْمَ يَفِوْ الْمَرْءُ مِن أَخِه (٢٣) وَأَمّهُ وَأَبِهِ (٣٥) وَصَاحِبَهِ وَبَيهِ (٣٠) وَلَمْ وَأَبِهِ (٣٥) وَصَاحِبَهِ وَبَيهِ (٣٠) وَلَمْ وَأَبِهِ (٣٥) وَعَنَا اللّه وَلَهُ وَأَبِهِ (٣٥) وَلَا أَنْ وَلَيهِ (٣٥) وَلَمْ وَأَبِهِ (٣٥) وَلَمْ وَأَبِهِ (٣٥) وَلَمْ وَلَيهِ (٣٥) وَلَمْ وَلَهُ وَلَيهِ (٣٥) وَلَمْ وَلَهُ وَلَا وَلَهُ وَلَا لَا لَا لَعْلَا اللهُ وَلَا لَا لَا لَعْلَا وَلَا لَا لَقُ وَلَا لَا وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ وَلَا لَا اللهُ وَلَا وَلَا الفَاصِلَة أَن الكُلُو فَى قضبًا ونخلاً وقد سبق أن تحدثنا عن ذلك في قصل الفاصلة.

وقد تكون الجملتان المسجوعتان متوازنتين في القصر، كما في قوله تعالى: ﴿إِذَا الشَّمْسُ كُورَتُ (١) وَإِذَا النَّجُومُ انْكَدَرَتُ (٢) وَإِذَا الْجِبَالُ سُيرَتُ (٣) وَإِذَا الْعِشَارُ عُطّلَتُ (٤) وَإِذَا الْوَبُلُ سُيرَتُ (٣) وَإِذَا الْعِشَارُ عُطّلَت (٤) وَإِذَا الْوَحُوشُ حُشِرَت (٥) ﴾ (التكرير ١ - ٥)، وحينًا تتوازنان في الطول، ولا يكون باقيًا من مظاهر السجع سوى هذه الفاصلة التي تتفق في آخر الآيات، أما الآيات نفسها فمرسلة، وإن كانت لا تتفق مع مرسل كلام الناس، لوجود الفاصلة المتحدة أو المتماثلة في آخرها، كما ترى ذلك في قوله سبحانه: ﴿اللَّهُ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءً وَصَوْرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُورَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطّيبَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ فَيَ اللَّهُ رَبُّكُمْ اللَّهُ رَبُّكُمْ اللَّهُ رَبُّ الْمَالَدِينَ الْحَمْدُ لِلَّهِ رَبّ

الْعَالَمِينَ (٦٥) قُلْ إِنِّي نُهِيتُ أَنْ أَعْبُدَ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَمَّا جَاءَنِيَ الْبَيَّنَاتُ مِنْ رَبِّي وَأَمِرتُ أَنْ أُسْلِمَ لِرَبُّ الْعَالَمِينَ (٦٦) هَوَ الَّذِي حَلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ مِنْ نُطْفَةٍ ثُمَّ مِنْ عَلَقَةٍ ثُمَّ يَحْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِبَتْلُغُوا أَشَدُكُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شَيُوحًا وَمِنْكُمْ مَنْ يَتَوَفَّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلاً مُسَمًّى يَحْرِجُكُمْ طِفْلاً ثُمَّ لِبَتْلُغُوا أَشَدُ كُمْ ثُمَّ لِتَكُونُوا شَيُوحًا وَمِنْكُمْ مَنْ يَتَوَفِّى مِنْ قَبْلُ وَلِتَبْلُغُوا أَجَلاً مُسَمًّى وَلَعَلَّكُمْ تَعْقِلُونَ (٦٧) ﴿ وَعَنْ مَا عَلَى هَذَهُ الآياتِ فَضَلا عَنْ ذَلِكَ، مظهر من مَخالفة السجع القرآنى لسجعنا العادى، فبينا يجلب تكرير الكلمة، لغير تورية أو جناس، ضعفا في التأليف، إذا به في نظم الآي يزيدها جمالا ورونقًا، وكأنما هذه الكلمة لازمة النشيد، تكرر فتزيده حسنا وحلاوة.

وقد تتوازن الآى القرآنية من غير سجع، كما فى قوله تعالى: ﴿إِذَا وَقَعَتِ الْوَاقِعَةُ (١) لَيْسَ لِوَقْعَتِهَا كَاذِبَةٌ (٢) خَافِضَةٌ رَافِعَةٌ (٣) إِذَا رُجَّتِ الأَرْضُ رَجًا (٤) وَبُسَّتِ الْجِبَالُ بَسًا (٥) فَكَانَتْ هَبَاءً مُنْبَقًا (٦) وَكُنْتُمْ أَزْوَاجًا ثَلاَئَةً (٧) فَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ (٨) وَأَصْحَابُ الْمَيْمَنَةِ مَا أَصْحَابُ الْمَيْمَنةِ (٨) وَأَصْحَابُ الْمَثْمَامَةِ (٩) (الراقعة ١-٩).

وفي القرآن إرسال، كما في قوله تعالى: ﴿لاَ تَجِدُ قَوْمًا يُؤْمِنُونَ بِاللّهِ وَاليّومِ الآخِرِ يُواذُونَ مَنْ حَادً اللّهَ وَرَسُولَهُ وَلَوْ كَانُوا آبَاءَهُمْ أَوْ أَبْنَاءَهُمْ أَوْ إِحْوَانَهُمْ أَوْ عَشِيرَتَهُمْ أُولَئِكَ كَتَبَ فِي قُلُوبِهِمُ الإِّعَانَ وَأَيْدَهُمْ بِرُوحٍ مِنْهُ وَيُدْخِلُهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا رَضِيَ اللّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ أُولَئِكَ حِزْبُ اللّهِ أَلا إِنَّ حِزْبَ اللّهِ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (السجادلة ٢٢). وهو يخالف إرسالنا العادى بهذه الفواصل في آخره كما ذكرنا.

المثالب الثانم



# الفصل الأول

### المعانسي القرآنسيسة

سنتناول في هذا الفصل بعض ما أورده القرآن من المعانى، مبينين النواحى التي تناولها القرآن منها، فلاختيار عناصر الموضوع قيمته في التأثير في النفس الإنسانية، فليس رونق اللفظ وحده هو الذي له السلطان على النفوس، ولكن لجوانب المعانى التي عولجت وعلاقتها بالعواطف الإنسانية والغرائز البشرية أثر في السيطرة على الأفئدة، وامتلاك جوانب القلب، بل إن السحر كل السحر إنما هو في المقدرة على انتقاء هذه المعانى، والمقدرة على حسن التعبير عنها، وهاك بعض ما تحدث عنه القرآن.

#### السلسمة

صور القرآن الله المثل الأعلى في جميع صفات الكمال، فهو السميع الخبير، على كل شيء قدير، غفور رحيم، عزيز حكيم، حي قيوم، واسع عليم، بصير بالعباد، يحب المحسنين والصابرين، ولا يحب الظالمين، ويمحق الكافرين، غنى حميد، واحد قهار، نور السموات والأرض، قوى، شديد العقاب، خالق كل شيء، لا إله إلا هو، على كل شيء شهيد، عالم الغيب والشهادة، هو الرحمن الرحيم، الملك القدوس السلام المؤمن المهيمن العزيز الجبار المتكبر، الخالق البارئ المصور، له الأسماء الحسني، يسبح له ما في السموات والأرض وهو العزيز الحكيم، الأول والآخر، والظاهر والباطن، الصمد، لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفوًا أحد، سريع الحساب، غنى عن العالمين، عليم بذات الصدور، بكل شيء محيط، علي كبير، عفو غفور، شاكر حليم، ليس بظلام للعبيد، يجزى المتصدقين، ولا يهدى كيد الخائنين، لا يخلف الميعاد، عزيز ذو انتقام، خير الرازقين، لطيف خبير، ذو القوة المتين. أوليس من يتصف بهذه الصفات المثالية جديرًا بالعبادة والتقديس، وألا يتخذ له شريك، ولا من دونه إله.

ومن بين ما عنى القرآن به أكبر عناية إبراز صفة الإنعام التى يتصف بها الله سبحانه؛ فيوجه أنظارهم إلى النعمة الكبرى التي أودعها قلوبهم وهي نعمة

الهدوء والسكينة يحسون بها، عندما يعودون إلى بيوتهم، مكدودين منهوكي القوى، وإلى هدايتهم إلى بناء بيوت من جلود الأنعام، يجدونها خفيفة المحمل في الظعن والإقامة، وإلى اتخاذ أثاثهم وأمتعتهم من أصوافها وأويارها، وإلى نعمة الظل يجدون عنده الأمن والاستقرار، وإن للشمس وحرارتها لوقعًا مؤلما في النفوس وعلى الأجسام، ومن أجمل وسائل الاستتار هذه الثياب تقى صاحبها الحر، ويها تتم نعمة اللَّه، فيقول: ﴿ وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِنْ بُيُوتِكُمْ سَكَنَّا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنْ جُلُودٍ الأَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَغْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ وَمِنْ أَصْوَافِهَا وَأَوْبَارِهَا وَأَشْعَارِهَا أَثَاثًا وَمَتَاعًا إِلَى حِينَ (٨٠) وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمْ مِمَّا خَلَقَ ظِلاَلاً وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْحِبَالِ أَكْنَانًا وَجَعَلَ لَكُمْ سَرَابِيلَ تَقِيكُمُ الْحَرُّ وَسَرَابِيلَ تَقِيكُمْ بَأُمْكُمْ كَذَلِكَ يُتِمُّ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تُسْلِمُون (٨١) ﴾ (النحل ٧٠- ٨١). ويوجه أنظارهم إلى ما في خلق الزوج من نعمة تسكن إليها النفس، وتجد في ظلها الرحمة والمودة، فيقول: ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حُلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا لِتَسْكُنُوا إِلَيْهَا وَجَعَلَ بَيْنَكُمْ مَوَدَّةً وَرَحْمَةً إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ بِتَفَكُّرُونَ ﴿ (الروم ٢١). وهو الذي يرزقهم، ويرزق ما على الأرض من دواب، لا تستطيع أن تتكفل برزق نفسها، ﴿ وَ كَأَيُنْ مِنْ دَابَّةٍ لاَّ تَحْمِلُ رِزْقَهَا اللَّهُ يَرْزُقُهَا وَإِيَّاكُمْ وَهُوَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ﴾(العنكبوت ٦٠). وينبههم إلى ما في اختلاف الليل والنهار من تجديد النشاط للجسم، وبعث القوة في الأحياء وما في الفلك المسخرة تنقل المتاجر فوق سطح البحر، فتنفع الناس، وفي الماء ينزل من السماء فيحيى الأرض بعد موتها، وفي الرياح تحمل السحاب المسخر بين السماء والأرض، ينبههم إلى نفع ذلك كله فيقول: ﴿إِنَّ فِي حُلْقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاحْتِلاَ فِي اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِبِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَّا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلُّ دَابُةٍ وَتَصْرِيفِ الرِّيّاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخِّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ لِآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ﴾(البقرة ١٦٤). ويسأل عمن يلجنُّون إليه، حين يملا قلبهم الرعب من ظلمة البِّر البحر، أليس اللُّه هو الذي ينجيهم منه ومن كل كرب، فيقول: ﴿ قُلْ مَنْ يُنْجَيِّكُمْ مِنْ ظُلْمَاتِ الْبَرُّ وَالْبَحْرِ تَدْعُونَهُ تَضَرُّعًا وَحْفَيَّةً لَئِنْ أَنْجَانَا مِنْ هَذِهِ لَنَكُونَنَّ مِنَ الشَّاكِرِينَ (٦٣) قُلِ اللَّهُ يُنتَجُيكُمْ مِنْهَا وَمِنْ كُلُّ كَرْبٍ ثُمَّ أَنْتُمْ تُشْرِكُونَ (٦٤) ﴿(الأنعام ٦٢ ـ ١٤). ويحدثهم عن نعمة تبادل الليل والنهار، وعما خلق له الليل من نعمة الهدوء والسكون، وعن الشمس والقمر يجريان في دقة ونظام، فيحسب الناس بهما حياتهم، وينظمون أعمالهم، وعن النجرم في السماء تزينها كمصابيح، ويهتدى بها السائر في ظلمات البر والبحر، وعن المطر ينزل من السماء، فتحيا به الأرض وتنبت به الجنات اليانعة، ذات الثمار المشتبهة وغير المشتبهة، وكان للمطرفي

الحياة العربية قدره وأثره، فعليه حياتهم، فلا جرم أكثر القرآن من الحديث عنه نعمة من أجل نعمه عليهم، فيقول: ﴿فَالِقُ الإِصْبَاحِ وَجَعَلَ اللَّيْلَ سَكَنَا وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ حُسْبَانًا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٩٦) وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُّجُومَ لِتَهْتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرّ وَالْبَحْرِ قَدْ فَصَّلْمَا الْآيَاتِ لِقَرْمِ يَعْلَمُونَ (٧٩٠) وَهُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ مِنْ نَفْس وَأَحِدَةٍ فَمُسْتَقَرّ وَمُسْتَوْدَعٌ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْمٍ يَفْقُهُونَ (٩٨) وَهُوَ الَّذِي أَنْزَلَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْرَجْنَا بِهِ نَبَاتَ كُلُّ شَيْءٍ فَأَحْرَجْنَا مِنْهُ حَضِرًا نُخْرِجُ مِنْهُ حَبًّا مُتَرَاكِبًا وَمِنَ النَّحْلِ مِنْ طَلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ وَجَنَّاتٍ مِنْ أَعْنَابٍ وَالزَّيْتُونَ وَالرُّمَّانَ مُشْتَبِهًا وَغَيْرَ مُتَشَابِهِ انْظُرُوا إِلَى ثَمَرِهِ إِذَا أَنْمَرَ وَيَنْعِهِ إِنَّ فِي ذَلِّكُمْ لآيَاتٍ لِقَوْمِ يُؤْمِنُون (٩٩)﴾(الأنعام ٩٦ ـ ٩٩)، وتحدث عن هذه النعم نفسها مرارًا أخرى كقوله: ﴿ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْرَجَ بِهِ مِنَ الثَّمَرَاتِ رِزْقًا لَكُمْ وَسَخَّرَ لَكُمُ الفُّلَكَ لِتَجْرِيَ فِي الْبَحْرِ بِأَمْرِهِ وَسَخَّرَ لَكُمُ الأَنْهَارَ (٣٢) وَسَخَرَ لَكُمُ الشَّمْسَ وَالْقَمَرُ دَائِيَيْنِ وَسَخَّرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ (٣٣) وَأَتَاكُمْ مِنْ كُلُّ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعَدُّوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَ تُخْصُوهَا إِنَّ الْإِنْسَانَ لَظَلُومٌ كَفَّارِ ٣٤)﴾ (إبراميم ٢٣ \_ ٣٤). وتحدث إليهم عما أنعم به عليهم من أنعام، فيها دفء ومنافع، وجمال، وعاد فذكرهم بنعمة المطر وإنباته الزرع، وخص البحر بالحديث عن تسخيره، وما نستخرجه منه من اللحم والحلي، وما يجرى فوقه من فلك تمخر عبابه، فقال: ﴿ وَالْأَنْعَامَ حَلَقَهَا لَكُمْ فِيهَا دِنْءٌ وَمَنَافِعُ وَمِنْهَا تَأْكُلُونَ (٥) وَلَكُمْ فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُرِيحُونَ وَحِينَ تَسْرَحُونَ (٦) وَتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدِ لَمْ تَكُونُوا بَالِغِيهِ إِلاَّ بِشِقٌ الْأَنْفُسِ إِنَّ رَبَّكُمْ لَرَءُونٌ رَحِيمٌ (٧) وَالْحَيْلَ وَالْبِغَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا وَزِينَةً وَيَحْلُقُ مَا لَا تَعْلَمُونَ (٨) وَعَلَى اللَّهِ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَائِزٌ وَلَوْشَاءَ لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ (٩) هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شُجَرٌّ فِيهِ تُسِيمُونَ (١٠) يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّدْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالأَعْنَابَ وَمِنْ كُلِّ التَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (١١) وَسَحْرَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَّالنَّهَارَ وَالْشَّمْسَ وَالْقُمَرَ وَالنَّجُومُ مُسَخِّرَاتٌ بِأَمْرِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ ۖ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُونَ (١٢) وَمَا ذَرَأَ لَكُمْ فِي الْأَرْضِ مُحْتَلِفًا أَلْوَانُهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَةً لِقَوْمٍ يَذَّكَّرُونَ (١٣) وَهُوَ الَّذِّي سَحَّرَ الْبَحْرَ لِتَأْكُلُوا مِنْهُ لَخَمًا طَرِيًا وَتَسْتَخْرِجُوا مِنْهُ حِلْيَةً تَلْبَسُونَهَا وَتَرَى الْفُلْكَ مَوَاخِرَ فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَصْلِهِ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (١٤) ۚ وَأَلْقَىَ فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ وَأَنْهَارًا وَسُبُلاً لَعَلَكُمْ تَهْتَدُونَ (١٥) وَعَلاَمَاتٍ وَبِالنَّجْمِ هُمْ يَهْتَدُونَ (٦٦) أَفَمَنْ يَحْلُقُ كَمَنَ لاَ يَحْلُقُ أَفَلاَ تَذَكُّرُون (١٧) وَإِنْ تَعُدُوا نِعْمَةَ اللَّهِ لاَ تُخصُوهَا إِنَّ اللَّهَ لَغَفُورٌ رَحِيمٌ (١٨) ﴾(الأنعام ٥ ـ ١٨)، وللأنعام في حياة العرب بالبادية ما يستحق أن يذكروا به، وأن يسجل فضله عليهم بها. ويوجه القرآن نظرهم إلى خلقهم وما منحهم الله من نعمة السمع والبصر والعقل، فيقول: ﴿قُلْ هُوَ الَّذِي أَنْشَأَكُمْ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ وَالْأَفْئِدَةَ قَلِيلًا مَا تَشْكُرُونَ ﴿(الملك ٢٣). وكتثيرًا

ما امتنَّ عليهم بنعمة الرزق، فيقررها مرة، ويقررهم بها أخرى، فيقول حينًا: ﴿اللَّهُ اللَّهِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءٌ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ فَلَكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ الأَرْضَ قَرَارًا وَالسَّمَاءَ بِنَاءٌ وَصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ وَرَزَقَكُمْ مِنَ الطَّيْبَاتِ ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ (غافر ١٤). ويقول حينًا: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضَ أَمَّنُ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَن يُحْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَي وَمَن يُحْرِجُ الْحَي مِن الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْحَي وَمَنْ يُحْرِجُ الْحَي مِن الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُحْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْحَي وَمَن يُحْرِجُ الْمَيْتِ وَيُعْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ وَيُعْرِجُ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَيْتِ مِنَ الْمَامِ وَيَعْمِ وَيُعْرِبُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلَا الْمَاءَ عَلَى اللَّهُ الْمَوْلَ الْمُعْمِلُ اللَّهُ الْمَاءِ وَلَا اللَّهُ وَلَا الْمُعْمِولِ الْمُعْمِلُ اللَّهُ الْمَاءِ وَيَعْلَى الْمُقَلِّمُ الْمُؤْمِلُ الْمَامِكُمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمَامِكُمُ وَلَا لَعُمَامِ الْمَامِكُمُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُولُ الْمُؤْمِلُولُولُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمِلُ الْمُؤْمِلُ اللْمُؤْمِلُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللللْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُولُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللللْمُولِ الْمُؤْمُ الللللَّهُ الللْمُؤْمُ ال

وإن فى إكثار القرآن من الحديث عن هذه النعم، وتوجيه أنظارهم إليها، وتقريرهم بها، ما يدفعهم إلى التفكير فى مصدرها، وأنه جدير بالعبادة، وما يثير فى أنفسهم شكرها وتقديس بارئها، ولاسيما أن تلك النعم ليست فى طاقة بشر، وأنها باعترافهم أنفسهم من خلق العلى القدير. وهكذا يتكئ القرآن على عاطفة إنسانية يثيرها، لتدفع صاحبها عن طريق الإعجاب حينًا، والاعتراف بالجميل حينًا، إلى الإيمان بالله وإجلاله وتقديسه. كما أن ذلك الوصف يبعث فى النفس حب الله المنعم، فتكون عبادته منبعثة عن حبه وشكر أياديه.

ومما عنى القرآن بإبرازه من صفات الله وحدانيته، لم يلد، ولم يولد، ولم يكن له كفوًا أحد، وقد أبرز القرآن في صورة قاطعة أنه لا يقبل الشرك ولا يغفره: ﴿إِنَّ اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكَ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا اللَّهَ لاَ يَغْفِرُ أَنْ يُشْرِكُ بِهِ وَيَغْفِرُ مَا دُونَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ وَمَنْ يُشْرِكَ بِاللَّهِ فَقَدِ افْتَرَى إِثْمًا اللَّهَ لاَ يَعْفِرُ أَنْ يُسَاءً وَمَنْ يُشْرِكُ فِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللهُ ال

أوليس في هذا التصوير ما يبعث في النفس النفور منه والاشمئزاز؟!

والقرآن يعرض لجميع ألوان الإشراك، فيدحضها ويهدمها من أساسها، فعرض لفكرة اتخاذ ولد، فحدثنا في صراحة عن أنه ليس في حاجة إلى هذا الولد، يعينه أو يساعده، فكل من في الوجود خاضع لأمره، لا يلبث أن ينقاد إذا دعي، ﴿وَقَالُوا اتَّحَدُ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ لَهُ مَا في السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ كُلِّ لَهُ قَانِونَ (١١٦) بَدِيعُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَإِذَا قَضَى أَمْرًا فَإِنَّمَا يَقُولُ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ (١١٧)﴾ (البقرة قانغُونَ (١١٦)). وحينًا يدفع ذلك دفعًا طبيعيًا بأن الولد لا يكون إلا إذا كان ثمة له روجة تلد، أما وقد خلق كل شيء، فليس ما يزعمونه ولدًا سوى خَلق ممن خَلَقَ: ﴿وَجَلَ اللّهُ مَا اللّهُ وَلَلْ وَلَلْ وَلَا قَلَى مَكُنْ لَهُ صَاحِةٌ وَحَلَقَ كُلُ شَيْءٍ وَهُوَ بِكُلُ شَيْءٍ وَهُو بَكُنُ لَهُ صَاحِةٌ وَحَلَقَ كُلُ شَيْءٍ وَهُو بِكُلُ شَيْءٍ وَهُو بِكُلُ شَيْءٍ وَهُو بَكُنُ لَهُ صَاحِةٌ وَحَلَقَ كُلُ شَيْءٍ وَهُو بِكُلُ شَيْءٍ وَهُو بَكُونُ لَهُ مَا عَلَى اللّهُ عَلَهُ مَا لَهُ عَلَى اللّهُ وَلِهُ السَّمَواتِ وَالْا وَلَا لَا عَلَا لَعُلَا عَلَا اللّهُ لِلْ إِلَا إِلَا اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ الللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ الللّهُ الللللللّهُ الللللللللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ الللللّ

عَلِيمٌ (١٠١) ذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ حَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ فَاعْبُدُوهُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ وَكِيلٌ(١٠٢)﴾ (الانعام ١٠١، ١٠١).

ويعرض مرة أخرى لهذه الدعوى، فيقرر غناه عن هذا الولد، وَلِمَ يحتاج إليه، وله ما في السموات وما في الأرض، فيقول: ﴿قَالُوا اتَّحَذَ اللَّهُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ هُوَ الْعَنِيُّ لَهُ مَا في السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ إِنْ عِنْدَكُمْ مِنْ سُلْطَانٍ بِهَذَا أَتَقُولُونَ عَلَى اللَّهِ مَا لاَ تَعْلَمُونَ (٦٨٠) قُلْ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُونَ عَلَى اللَّهِ الْكَذِبَ لاَ يُفْلِحُونَ (٦٩) مَتَاعٌ فِي الدُّنْيَا ثُمَّ إِلَيْنَا مَرْجِعُهُمْ ثُمَّ نُذِيقُهُمُ الْعَذَابَ الشَّدِيدَ بِمَا كَانُوا يَكْفُرُونَ (٧٠) ﴾ (يونس ٦٨ ـ ٧٠). ويعجب القرآن كيف يخيل للمشركين عقولهم أن يخصوا أنفسهم بالبنين ويجعلوا البنات لله، فيقول: ﴿ أَفَأَصْفَاكُمْ رَبُّكُمْ بِالْبَيِنَ وَاتَّخَذَ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ إِنَاتًا إِنَّكُمْ لَتَقُولُونَ قَوْلاً عَظِيمًا (٤٠)﴾ (الإسراء ٤٠). ويصور القرآن \_ في أقوى صور التعبير \_ موقف الطبيعة الساخطة المستعظمة نسبة الولد إلى اللُّه، فتكاد \_ لشدة غضبها \_ أن تنفجر غيظًا، وتنشق ثورة، وتخر الراسيات لهول هذا الافتراء، وضخامة هذا الكذب، وأصغ إلى تصوير هذا الغضب فى قوله: ﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا (٨٨) لَقَدْ حِنْتُمْ شَيًّا إِذًا (٨٩) تَكَادُ السَّمَوَاتُ يَتَفَطُّرْنَ مِنْهُ وَتَنْشَقُ الأَرْضُ وَتَخِرُ الْجِبَالَ هَدًا (٩٠) أَنْ دَعُوا لِلرَّحْمَن وَلَدًا (٩١) ﴿ (مريم ٨٨ ـ ٩١). أما هؤلاء الذين دعوهم أبناء الله، فليسوا سوى عباد مكرمين، خاضعين لأمره، ولن يجرق واحد منهم على ادعاء الألوهية، أما من تجرأ منهم على تلك الدعوى فجزاؤه جهنم، لأنه ظالم مبين، وهل هناك أقوى في هدم الدعوى من اعتراف هؤلاء العباد أنفسهم الذين يدعونهم أبناء، بأنهم ليسوا سوى عبيد خاضعين، ومن جرؤ منهم على دعوى الألوهية كان جزاوه عذاب جهنم خالدًا فيها، قال تعالى: ﴿ وَقَالُوا اتَّحَذَ الرَّحْمَنُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ (٢٦) لا يَسْبِقُونَهُ بِالْقَوْلِ وَهُمْ بِأَمْرِهِ يَعْمَلُونَ (٢٧) يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خَلْفَهُمْ وَلاَ يَشْفَعُونَ إِلاَّ لِمَنِ ارْتَضَى وَهُمْ مِن خَشْيَتِهِ مُشْفِقُونَ (٢٨) وَمَنْ يَقُلْ مِنْهُمْ إِنِّي إِلَهٌ مِنْ دُونِهِ فَذَلِكَ نَجْزِيهِ جَهَنَّمَ كَذَٰلِكَ نَجْزِي الظَّالِمِين (٢٩)﴾ (الأنبياء ٢٦ ـ ٢٩).

وعلى هذا النسق نفسه جرى فى الرد على من زعم الوهية المسيح، فقد جعل المسيح نفسه يتبرأ من ذلك وينفيه، إذ قال: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللّهُ يَا عِسَى بْنَ مَرْيَمَ أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنّاسِ اتَّخِذُونِي وَأَمِّي إِلَهَيْنِ مِنْ دُونِ اللّهِ قَالَ سُبْحَانَكَ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَقُولَ مَا لَيْسَ لِي بِحَقِّ إِنْ كُنْتُ قُلْتُ فَقَدْ عَلِمْتَهُ تَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِي وَلا أَعْلَمُ مَا فِي نَفْسِكَ إِنَّكَ أَنْتَ عَلاَّمُ الْعُيُوبِ (١١٦) مَا قُلْتَ لَهُمْ إِلا أَمَا أَمْرَتَنِي بِهِ أَنِ اعْبُدُوا اللّهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ وَكُنْتُ عَلَيْهِمْ شَهِيدًا مَا دُمْتُ فِيهِمْ فَلَمَّا تَوْفَيْتَنِي كُنْتَ أَنْتَ الرَّقِيبَ عَلَيْهِمْ وَأَنْتَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ (١١٧) ﴾ (المائدة ١١٧،١١٦).

وتعرض القرآن مرارًا لدعوى ألوهية عيسى، وقوض هذه الدعوى من أساسها

بأن هذا المسيح الذي يزعمونه إلهًا، ليس لديه قدرة يدفع بها عن نفسه إن أراد الله أن يهلكه، وأنه لا امتياز له على سائر المخلوقات، بل هو خاضع لأمره، مقر بأنه ليس سوى عبد الله، وليس المسيح وأمه سوى بشرين يتبوّلان ويتبرّزان، أو تقبل الفطرة الإنسانية السليمة أن تتخذ لها إلهًا هذا شأنه، لا يتميز عن الناس في شيء ولا يملك لهم شيئًا من الضر ولا النفع، ولننصت إلى القرآن مهاجمًا دعوى ألوهية عيسى قائلا: ﴿لقَدْ كَفَرَ الَّذِينَ قَالُوا إِنّ اللهُ هُوَ الْمَسِحُ بُنُ مُرْيَمَ قُلُ فَمَنْ يَمُلِكُ مِنَ اللهِ شيئًا إِنْ أَزَادَ أَنْ يُهْلِكَ الْمَسِيحَ بَنَ مَرْيَمَ وَأَمّهُ وَمَنْ في الأَرْضِ جَمِيعًا وَلِلّهِ مَلْكُ السَّمُواتِ اللهُ هُوَ اللهِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ اللّهِ عَلَى كُلُ شيءٍ قَليرٌ ﴿المائدة ١٧). ﴿لَقَدْ كَفَرَ الّذِينَ قَالُوا إِنَّ اللّهُ هُوَ اللهِ وَمَا بَيْنَهُمَا يَخْلُقُ النَّمِيحُ بِنَ مَرْيَمَ وَقَالَ المَسِيحُ بِنَ مَرْيَمَ وَقَالَ المَسِيحُ بِي إِسْرَائِيلَ اعْبُدُوا اللهَ رَبِّي وَرَبَّكُمْ إِنَّهُ مَنْ يُشْرِكُ إِنَّ اللّهُ هُوَ الْمَنْ يَشْرِكُ وَاللّهُ عَلَى اللّهِ عَلْمَ الْفِيلَ الْمُنْعِ وَاللّهُ عَلَى اللّهُ وَمَا مِنْ إِلّهُ إِلّا إِلّهُ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمًا يَقُولُونَ لَيْمَالِلهُ وَمَا مِنْ إِلَهُ إِلا إِلّهُ إِلّهُ إِللّهُ وَاحِدٌ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمًا يَقُولُونَ لَيْمَالُ اللّهَ رَبِّي وَرَبُّكُمْ إِنّهُ مَنْ يُشْرِكُ اللّهُ عَلَيْ النّسُ وَمَا بَيْنَهُمُ اللّهُ اللهِ وَيَسْتَغُفِرُ ونَهُ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (١٧٥) مَا الْمَسِيحُ بْنُ مَرْيَمَ وَإِنْ لَمْ يَنْتَهُوا عَمًا يَقُولُونَ لَيْمَالُ اللّهُ مُو اللّهُ مُولِلُهُ مُؤَلّوا إِنْ اللّهُ عَلْورٌ رَحِيمٌ (١٧٥) مَا الْمَسِيحُ بْنُ مَرْيَمَ إِلّا رَسُولُ اللّهُ عَلْولَ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّه

وإن الغريزة لتنأى عن عبادة من لا يملك الضرر ولا النفع. وتأمل جمال الكناية فى قوله: ﴿ يَأْكُلاَنِ الطَّعَامَ ﴾. والمسيح مقر \_ كما رأيت \_ بعبوديته ولا يستنكف أن يكون للَّه عبدًا، ﴿ لَنْ يَسْتَنْكِفَ الْمَسِيحُ أَنْ يَكُونَ عَبْدًا لِلَّهِ وَلاَ الْمَلاَئِكَةُ الْمُقَرَّبُونَ وَمَنْ يَسْتَنْكِفْ عَنْ عِبَادَتِهِ وَيَسْتَكْبِرْ فَسَيَحْشُرُهُمْ إِلَيْهِ جَمِيعًا ﴾ (النساء ١٧٢).

وهاجم القرآن بكل قوة الإشراك بالله، وهو يهاجم ببلاغته العقل والوجدان معاً فيأخذ في نقاش المشركين، ليصلوا إلى الحق بأنفسهم، ويلزمهم الحجة، ويقودهم إلى الصواب، فيسألهم عمن يرزقهم، ومن يملك سمعهم وأبصارهم، ومن يخرج الحي من الميت، ويخرج الميت من الحي، ومن يدبر أمر العالم، ومن يبدأ الخلق ثم يعيده، ومن يهدى إلى الحق، وإذا كان المشركون أنفسهم يعترفون بأن ذلك إنما هو من أفعال الله، فما قيمة هؤلاء الشركاء إذا، وما معنى إشراكهم لله في العبادة، أو ليس من يهدى إلى الحق جديرًا بأن يعبد ويتبع، أما من لا يهتدى إلا إذا اقتيد فمن الظلم عبادته، ومن الجهل اتباعه، وليست عبادة هؤلاء الشركاء سوى جرى وراءه وهم لا يغنى من الحق شيئًا، وتأمل جمال هذا النقاش الذي يثير التفكير والوجدان معًا: يثير التفكير بقضاياه، ويثير الوجدان بهذا التساؤل عن الجدير والوجدان معًا: يثير التفكير بقضاياه، ويثير الوجدان بهذا التساؤل عن الجدير

بالاتباع، وتصويره المشرك، مصروفًا عن الحق، مأفوكا، ظالمًا، يتبع الظن الذي لا يغنى عن الحق شيئًا، وذلك حين يقول: ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَن يُخْرِجُ الْحَيُّ مِنَ الْمَيَّتِ وَيُخْرِجُ الْمَيَّتَ مِنَ الْحَي وَمَنْ يُدَبُّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ فَقُلْ أَفَلاَ تَتَقُونَ (٣) فَذَلِكُمُ اللَّهُ رَبُكُمُ الحَقُّ فَمَاذَا بَعْدَ الحقّ إِلا الضَّلاَلُ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ (٣٢) كَذَلِكَ حَقَّتْ كَلِمَةُ رَبِّكَ عَلَى الَّذِينَ فَسَقُوا أَنَّهُمْ لاَ يُؤْمِنُونَ (٣٣) قُلْ هَلْ مِنْ شْرَكَائِكُمْ مَنْ يَبْدَأُ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ قُلِ اللَّهُ يَبْدَأُ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ فَأُنَّى تُؤفَّكُونَ (٣٤) قُلْ هَلْ مِنْ شْرَكَائِكُمْ مَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقِّ قُلِ اللَّهُ يَهْدِي لِلْحَقِّ أَفَمَنْ يَهْدِي إِلَى الْحَقُّ أَخَقُ أَن يُتَّبَعَ أَمَّنْ لاَ يَهِدِي إِلاَّ أَنْ يُهْدَى فَمَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (٣٥) وَمَا يَتَّبِعُ أَكْثَرُهُمْ إِلاَّ ظَنَّا إِنَّ الظَّنَّ لا يَغْنِي مِنَ الْحَقُّ شَيِّنًا إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ بِمَا يَفْعَلُون (٣٦) ﴿ يونس ٣١ \_ ٣٦). وفي الْتحدث إليهم عن الرّزق، وهدايتهم إلى الحق، ما يثير في أنفسهم عبادة هذا الذي يمدهم بالرزق، ويهديهم إلى الحق، واستمع إلى هذا النقاش الذي يحدثهم فيه عن نعمه عليهم، متسائلا: أئِله شريك في هذه النعم التي أسداها، وإذا لم يكن له شريك فيما أسدى، فكيف يشرك به غيره في العبادة؟ فقال مرة: ﴿قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلاَمٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطَفَى آللَّهُ خَيْرٌ أَمَّا يُشْرِكُونَ (٥٩) أَمْ مَنْ حُلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهَجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنبِتُوا شَجَرَهَا أَثِلَةٌ مَعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يُغدِلُونَ (٦٠) أَمْ مَنْ جَعَلَ الأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلاَلَهَا أُنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِرًا أَيْلَةُ مَعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (٦١) أَمْ مَنْ يُحِيبُ الْمُضْطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْشِفُ السُّوءَ وَيَجْعَلُكُمْ حُلَفَاءَ الأَرْضِ أَئِلَهُ مَعَ اللَّهِ قَلِيلاً مَا تَذَكُّرُونَ (٦٢) أَمْ مَنْ يَهْدِيكُمْ فِي ظُلُمَاتِ البَرِّ وَالبَخرِ وَمَنْ يُرْسِلُ الرِّيَاحَ بُشَرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِهِ أَئِلَةٌ مَعَ اللَّهِ تَعَالَى اللَّهُ عَمًّا يُشْرِكُونَ (٦٣) أَمْ مَنْ يَبْدَأُ الْخَلْقَ ثُمًّ يُعِيدُهُ وَمَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالْأَرْضِ أَنِلَهُ مَعَ اللَّهِ قُلْ هَاتُوا بَرْهَانكُمْ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٦٤) قُلْ لا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمْوَاتِ وَالأَرْضَ الْغَيْبَ إِلاَّ اللَّهُ وَمَا يَشْعُرُونَ أَيَّانَ يُبْعَثُونَ (٦٥) بَلِ إِذَارَكَ عِلْمُهُمْ فِي الآخِرَةِ بَلَ هُمْ فِي شَكٌّ مِنْهَا بَلْ هُمْ مِنْهَا عَمُونَ (٦٦) وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَتِذَا كُنَّا تُرابًّا وَآبَاؤُنَا أَثِنًا لَمُحْرَجُونَ (٦٧) لَقَدْ وُعِدْنَا هَذَا نَحْنُ وَآبَاوُنَا مِنْ قَبْلُ إِنْ هَذَا إِلاَّ أَسَاطِيرُ الأَوَّلِينَ (٦٨) قُلْ سِيرُوا في الأزض فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُجْرِمِينَ (٦٩) وَلاَ تَخْزَنْ عَلَيْهِمْ وَلاَ تَكُنْ في ضَيْق مِمَّا يَمْكُرُونَ (٠٠) وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٧١) ﴿ (النملُ ٥٠ ـ ٧١). أَوَ ليس فَي إنبات الحدائق ذات البهجة، وتسيير الأنهار خلال الأرض، وإجابة المضطر إذا دعا، وكشف السوء، وجعلهم خلفاء الأرض، ما يبعث الابتهاج في النفس، والحب لله، ويدفع إلى عبادته وتوحيده مادام هو الملجأ في الشدائد، والهادى في ظلمات البر والبحر، ومرسل الرياح بشرًا بين يدى رحمته؟ ومرة يسائلهم قائلا:

﴿ وَهُوَ اللّٰهُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ لَهُ الْحَمْدُ فِي الْأُولَى وَالآخِرَةِ وَلَهُ الْحُكُمُ وَإِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ( . ٧) قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّٰهِ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللّٰهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلاَ تَسْمَعُونَ ( ١٧) قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّٰهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللّٰهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللّٰهِ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَعُوا مِنْ فَضَلِهُ وَلَعَلَّكُمْ فِيهِ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ( ٧٧) وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَعُوا مِنْ فَضَلِهُ وَلَعَلَّكُمْ فِيهِ أَفَلاَ تُبْصِرُونَ ( ٧٣) ﴾ (القصص ٧٠ - ٧٣). أوليس في الليل السرمد والنهار السرمد ما يبعث الخوف في النفس، والحب لمن جعل الليل والنهار خلفة؟!

وكثيرًا ما تعجب القرآن من عبادتهم ما لا يضر ولا ينفع. والقرآن يبعث الخوف من سوء مصير هؤلاء المشركين يوم القيامة، فمرة يصورهم محاولين ستر جريمتهم بإنكارهم، حين لا يجدون لها سندًا من الحق والواقع، فيقول: ﴿ وَيَوْمَ نَخْتُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمَّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا أَيْنَ شُرَكَاؤُ كُمُ الَّذِينَ كُنتُمْ تَزْعُمُونَ (٢٢) ثُمَّ لَمْ تَكُنْ فِيْنَتُهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا وَاللَّهِ رَبِّنَا مَا كُنًا مُشْرِكِينَ (٣٢) انْظُرْ كَيْفَ كَذَبُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَضَلً عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَقْتُرُونَ (٢٤) ﴾ (يونس ٢٢ - ٢٤).

وحينًا يصورهم، وقد تبرأ شركاؤهم من عبادتهم، فحبطت أعمالهم، وضل سعيهم، وذلك حين يقول: ﴿وَيَوْمَ نَخْشُرُهُمْ جَمِيعًا ثُمُّ نَقُولُ لِلَّذِينَ أَشْرَكُوا مَكَانكُمْ أَنْتُمْ وَشُرَكَاوُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ (٢٨) فَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَا وَشُرَكَاوُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ (٢٨) فَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَا وَشُرَكَاوُهُمْ مَا كُنْتُمْ إِيَّانَا تَعْبُدُونَ (٢٨) فَكَفَى بِاللَّهِ شَهِيدًا بَيْنَا وَبَيْنَكُمْ إِنْ كُنَّا عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَعَافِلِينَ (٢٩) هَنَالِكَ تَبْلُو كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ وَرُدُوا إِلَى اللَّهِ مَوْلاً هُمُ الْحَقِّ وَضَلًا عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُون (٣٠) ﴾ (يونس ٢٥ ـ ٣٠).

وحينًا يصورهم هلكى فى أشد صور الهلاك وأفتكها، إذ يقول: ﴿وَمَنْ يُشْرِكْ بِاللّهِ فَكَأْنَّمَا حَرَّ مِنَ السَّمَاءِ فَتَخْطَفُهُ الطَّيْرُ أَوْ تَهْوِي بِهِ الرّبحُ في مَكَانِ سَحِيقٍ ﴾ (الم ٢١). أما المصير المنتظر لمن يشرك باللّه فأن يلقى فى جهذم ملومًا مدحورًا.

ومن أبرز صفات الله في القرآن قدرته، يوجّه النظر إلى مظاهرها، ويأخذ بيدهم ليدركوا آثار هذه القدرة، مبثوثة في أرجاء الكون وفي أنفسهم، فهذه الأرض هو الذي بسطها فراشًا، وتلك السماء رفعها بناء، وهذه الجبال بثها في الأرض أوتادا، وهذه الشمس والقمر والنجوم مسخرات بأمره، ووجه النظر إلى هذه الحبوب فلقها بقدرته، كما فلق النوى ليخرج منه النخل باسقات، ويوجه أنظارهم إلى ألوان المخلوقات وأنواعها ﴿وَاللّهُ حَلّقَ كُلّ دَابّةٍ مِنْ مَاءٍ فَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى أَرْبَع يَخْلُقُ اللّهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّهَ عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى أَرْبَع يَخْلُقُ اللّهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّهَ عَلَى بَطْنِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْشِي عَلَى أَرْبَع يَخْلُقُ اللّهُ مَا يَشَاءُ إِنَّ اللّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (النوره عَ). ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حُلَقَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ (٢٠) وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حُلَق لَكُمْ مِنْ تُرَابٍ ثُمَّ إِذَا أَنْتُمْ بَشَرٌ تَنْتَشِرُونَ (٢٠) وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ حُلَق لَكُمْ مِنْ أَيْنَكُمْ مَوْدًةً وَرَحْمَةً إِنَّ في ذَلِكَ آيَتِهِ أَنْ حُلَق لَكُمْ مِنْ أَيْنَكُمْ مَوْدًةً وَرَحْمَةً إِنَّ في ذَلِكَ

لآيّات لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُون (٢١) وَمِنْ آيَاتِهِ حُلْقُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلاَ فُ أَلْسِتَتِكُمْ وَأَلْوَا نِكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَّاتٍ لِلْعَالِمِينَ (27) وَمِنْ آيَاتِهِ مَنَامُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارَ وَابْتِغَاؤُ كُمْ مِنْ فَصْلِهِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ (٢٣) وَمِنْ آيَاتِهِ يُرِيكُمُ الْبَرْقَ حَوْفًا وَطَمَعًا وَيُنَزِّلُ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَيُحْبِي بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمَ يَعْقِلُونَ (21) وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَالأَرْضُ بَأُمْرُهِ تُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِنَ الأَرْضِ إِذَا أَنْتُمْ تُحْرُجُونَ(٥٠)﴾(الروم ٢٠ ـ ٢٥). ﴿حَلَقَ الْــَـمَوَاتِ بِغَيْر عَمَدٍ تَرَوْنَهَا وَأَلْقَى فِي الأَرْضِ رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِكُمْ وَبَتَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَّةٍ وَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلُّ زَوْجٍ كُرِيمٍ ﴾ (لقمان ١٠). ويوجّه النظر إلى توالى الليل والنهار، وتسخير الشمس والقمرُ، فَيقُول: ﴿ أَلَمْ تَرَ أَنَّ اللَّهَ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ وَسَخَّرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلُّ يَجْرِي إِلَى أَجَلِ مُسَمَّى وَأَنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِيرٌ (٢٩) ذَلِكَ بأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْحَقُّ وَأَنَّ مَا يَدْعُونَ مِنْ دُو تِهِ ٱلْبَاطِلُ وَأَنَّ اللَّهَ هُوَ الْعَلِيُّ الْكَبِيرُ (٣٠) ﴾(لقصان ٣٩، ٣٠)؛ وكحرر ذلك مرارًا عدة، كقوله: ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجِ (٦) وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا قِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (٧) تَبْصِرَةٌ وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ (٨) وَ نَزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَتْنَا بِهِ جَنَّاتٍ وَحَبَّ الْحَصِيدِ (٩) وَالنَّحْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا طَلْعٌ نَصِيدٌ (١٠) رِزْقًا لِلْعِبَادِ وَأَخْيَيْنَا بِهِ بَلْدَةً مَيْنًا كَذَلِكَ الْخُرُوجُ (١١)﴾(ق ٦ ـ ١١). ويوجّه أنظارهم إلى قدرتُه في خلقهم، إذ يقول: ﴿هُوَ الَّذِي يُصَوِّرُكُمْ فِي الأَرْحَام كَيْفَ يَشَاءُ لاَ إِلَهَ إِلاَ هُوَ الْعَزِيرُ الْحَكِيمِ ﴾ (آل عمران ٦). ويقول: ﴿يَخْلُقُكُمْ فِي بُطُونُ أُمَّهَاتِكُمْ حُلْقًا مِنْ بَعْدِ حَلْقَ فِي ظُلْمَاتٍ ثَلَاثٍ ذِلِكُمُ اللَّهُ رَبُّكُمْ لَهُ الْمُلْكُ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ فَأَنَّى تُصْرَفُونَ ﴾ (الزمر ٦).

صوَّر القرآن قدرة الله الباهرة التي لا يعجزها شيء، والتي يستجيب لأمرها كل شيء، بهذا التصوير البارع إذ قال: ﴿إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيًّْا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَيَكُونُ﴾ (يس ٨٢).

ولما وجه النظر إلى مظاهر قدرته، اتخذ ذلك ذريعة إلى إقناعهم بأمر البعث، فحينًا يتساءل أمن خلق السموات والأرض، ولم يجد مشقة فى خلقها يعجز عن إحياء الموتى، فيقول: ﴿أَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللَّهَ الَّذِي حَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَلَمْ يَعْيَ بِحَلْقِهِنَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يُحْنِيَ الْمَوْتَى بَلَى إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (الأحقاف ٢٣). ويقرر أن خلق السموات والأرض أكبر من خلق الناس، ﴿لَحَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ أَكْبَرُ مِنْ حَلْقِ النَّسِ وَلَكِنَ أَكْبَرُ النَّسِ لاَ يَعْلَمُون ﴾ (عافر ٧٥) ولذا صح هذا التساؤل ليقروا: ﴿أَأْنَتُمْ أَشَدُ حَلْقًا أُم السَّمَاءُ بَنَاهَا (٧٧) رَفَعَ سَمْكَهَا فَسَوَّاهَا (٨٨) وَأَغْطَثَنَ لَيْلَهَا وَأَحْرَجَ ضُحَاهَا (٧٩) وَالأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا (٣٠) أَخْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَاهَا (٣١) وَالْحِبَالُ أَرْسَاهَا (٣٢) مَتَاعًا لَكُمْ وَلَا فَعَامِكُم (٣٣) ﴾ (النازعات ٢٧-٣٢).

وسوف نكمل الحديث عن ذلك في فصل اليوم الآخر.

ومن أظهر صفات الله في القرآن علمه، وإحاطة علمه بكل شيء في الأرض وهَى السماء ﴿ وَمَا يَعْزُبُ عَنْ رَبُّكَ مِنْ مِثْقَالَ ِذَرَّةٍ فِي الأَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَاءِ وَلا أَصْغَرَ مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْبَرَ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِين﴾ (يونس ٦١). ويقول على لسان لقمان لابنه: ﴿ يَا بُنِّيَّ إِنَّهَا إِنْ تَكُ مِنْقَالَ حَبَّةٍ مِنْ حُرْدَل فِتَكُن فِي صَحْرَةٍ أَوْ فِي السَّمَوَاتِ أَوْ فِي الأَرْضِ يَأْتِ بِهَا اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ لَطِيفٌ حَبِيرٌ ﴾ (انمان ١٦) أرأيت هذا التصوير المؤثر لإحاطة علم الله بكل شيء، فلا يغيب عنه موضع ذرة بين طيات صخرة، أو في طبقات السموات، أو في أعماق الأرض، ويعلم اللُّه الغيب، ومن ذلك ما يرونه بأعينهم في كل يوم من أمور غيبيّة، يدركون أنها مستورة عليهم، مع قرب بعضها منهم، إذ يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ وَيُنَزِّلُ الْغَيْثَ وَيَعْلَمُ مَا فِي الْأَرْحَامِ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بأي أُرْض تَمُوتُ إِنَّ اللَّهَ عَلِيمٌ حَبِيرٌ ﴾ (القمان ٣٤). ﴿ وَإِنْ تَجْهَرْ بِالْقَوْلِ فَإِنَّهُ يَعْلَمُ السِّرَّ وَأَخْفَى ﴾ (طه ٧). وأقرأ هذا التصوير السَّامل لعلمه في قوله: ﴿وَعَنْدَهُ مَفَاتِحُ الْغَيْبِ لاَ يَعْلَمُهَا إِلاَّ هُوَ وَيَعْلَمُ مَا في الْبَرُّ وَالْبَخْرِ وَمَا تَسْقُطُ مِنْ وَرَقَةٍ إِلاَّ يَعْلَمُهَا وَلاَ حَبَّةٍ فِي ظُلَّمَاتِ الأَرْضِ وَلاَ رَطْبٍ وَلاَ يَابِسِ إِلاَّ فِي كِتَابٍ مُبِين ﴾ (الأنعام ٥٩). وهكذا يصور القرآن شمول علم الله تصويرًا ملموسًا محسًا. ومن أظهر صفاته كذلك شدة قربه إلى الناس، ﴿مَا يَكُونُ مِنْ نَجْوَى ثَلاَثَةٍ إِلاَّ هُوَ رَابِعُهُمْ وَلاَ حَمْسَةٍ إِلاَّ هُوَسَادِسُهُمْ وَلاَّ أَدْنَى مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلاَّ هُوَمَعَهُمْ أَيْتَمَا كَانُوا ثُمَّ يُنَبُّهُمْ بِمَا عَمِلُوا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّ اللَّهَ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمٌ ﴿ المجادلة ٧ ). وأمر الرسول بأن يخبر الناس بقربه، يسمعهم ويصغى إليهم إذاً دعوا، فقال: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِي عَنِّي فَإِنِّي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعْوَةَ الدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ (البقرة ١٨٦). ولا يستطيع فرد أن يعيش بعيداً عن عينه ، ﴿يَعْلَمُ مَا يَلِجُ فِي الأَرْضِ وَمَا يَحْرُجُ مِنْهَا وَمَا يَنْزِلُ مِنَ السَّمَاءِ وَمَا يَعْرُجُ فِيهَا وَهُوَ مَعَكُمْ أَيْنَمَا كُنْتُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ (الحديد ٤). بل هو أقرب شيء إلى الإنسان، يعلم خلجات نفسه، ويدرك أسراره وخواطره لا يغيب عنه منها شيء، ﴿ وَلَقَدْ حَلَقْنَا الْإِنْسَانَ وَنَعْلَمُ مَا تُوسُوسُ بِهِ نَفْسُهُ وَنَحْنُ أَقْرَبُ إِلَيْهِ مِنْ حَبْلِ الْوَرِيدِ ﴾ (ق ١٦).

والعدل، وقد أطال القرآن في تأكيد هذه الصفة، وأكثر من تكريرها، فكل إنسان مجزى بعمله ﴿ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴾ (غانر ٣١). ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا مِجزى بعمله ﴿ وَمَا اللَّهُ يُرِيدُ ظُلْمًا لِلْعِبَادِ ﴾ (غانر ٣١). ﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَاءَ فَعَلَيْهَا وَلَكِنَ وَمَا رَبُّكُ بِظُلاَم لِلْعَبِدِ ﴾ (نصلت ١٤٦). ويقرر في صراحة ﴿ إِنَّ اللَّهَ لاَ يَظُلِمُ وَلَكِنَ اللَّهَ لاَ يَظُلِمُ وَلَي اللَّهُ لاَ يَظُلِمُ وَلَي اللَّهُ لاَ يَظُلِمُ مِنْقَالَ ذَرَّةٍ ﴾ (النساء ٤٠).

وإن فى تقرير هذه الصفات وتأكيدها لدفعًا للمرء إلى التفكير قبل العمل، كى لا يغضب الله العالم بكل صغيرة وكبيرة تصدر منه، والقريب إليه قربًا لا قرب

أشد منه، وفى تأكيد صفتى العلم والقرب ما يبعث الخجل فى الإنسان من أن يعمل ما يغضب الله وما حرمه، وفى تأكيد صفة العدل ما يبعث على محاسبة النفس لأن الخير سيعود إليها ثوابه، والشر سيرجع عليها عقابه.

وكان وصف القرآن لله بالرحمة والرأفة والحلم والغفران والشكر، أكثر من وصفه بالانتقام وشدَّة العذاب، بل هو عندما يوصف بهما، تذكر إلى جانبهما أحيانًا صفات الرحمة؛ فكثيرًا ما يكرر القرآن معنى قوله: ﴿إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُونَ " رَحِيمٌ﴾(البقرة ١٤٢). وقوله: ﴿وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمٌّ يَسْتَغْفِر اللَّهَ يَجِدِ اللَّهَ غَفُورًا رَحِيمًا ﴾ (النساء ١١٠). وأكد هذا الوصف حتى قال: ﴿ كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ أَنَّهُ مَنْ عَمِلَ مِنْكُمْ سُوءًا بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تَابَ مِنْ بَعْدِهِ وَأَصْلَحَ فَأَنَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴿ (الأنعام ٤٥). ﴿ وَقُلْ رَبِّ اغْفِرْ وَارْحَمْ وَأُنْتَ خَيْرُ الرَّاحِمِين﴾ (المؤمنين ١١٨). ﴿ أَنْتَ وَلِيُّنَا فَاغْفِرْ لَنَا وَارْحَمْنَا وَأَنْتَ خَيْرُ الْغَافِرِينَ﴾ (الأعراف ١٥٥). ويفتح باب رحمته وغفرانه، حتى لمن أسرف ولج في العصيان، إذ يقول: ﴿قُلْ يَا عِبَادِيَ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَى أَنْفُسِهِمْ لاَ تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾(الزمر ٥٣). ويذلك كانت الصورة التي رسمها القرآن مليئة بالأمل والرجاء، تُحيِى في النفس التفاؤل، كما أن كثرة وصفه بالرحمة وأخواتها، تجعل عبادة الله منبعثة عن الحب، أكثر منها منبعثة عن الرهبة والخوف، ولكن لما كان كثير من النفوس يخضع بالرهبة دون الرغبة وصف القرآن اللَّه بالعزة والانتقام وشدة العذاب، يقرن ذلك بوصفه بالرحمة حينًا، ولا يقرنها بها حينًا آخر، فيقول مرة: ﴿اغْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ وَأَنَّ اللَّهَ غَفُورٌ رَحِيمٌ﴾ (المائدة ٩٨). ﴿غَافِرِ الذُّنْبِ وَقَابِلِ التَّوْبِ شَدِيدِ الْعِقَابِ ذِي الطُّولِ ﴿ (غافد ٣). ﴿ إِنَّ رَبُّكَ لَذُو مَغْفِرَةٍ وَذُو عِقَابٍ أَلِيمٌ ﴾ (نصلت ٤٣). ويقول أخرى: ﴿ وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحُدُوهُ وَمَا نَهَاكُمُ عَنْهُ فَا نَتَهُوا وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ (الصند ٧). ﴿عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَنْتَقِمُ اللَّهُ مِنْهُ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامٍ ﴾ (الساندة ٩٠). ﴿ إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا بِآيَاتِ اللَّهِ لَهُمْ عَذَابٌ شَدِيدٌ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو انْتِقَامِ﴾(آل عمران ٤). ﴿وَمَنْ يُصْلِلِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ (٣٦) وَمَنْ يَهْدِ اللَّهُ فَمَا لَهُ مِنْ مُضِلٍّ أَلَيْسَ اللَّهُ بِعَزِيزٍ ذِي انْتِقَامٍ ﴾ (الزمر ٢٧). وبرغم وصفه بالعزَّة والانتقام والجبروت كانت الصفة الغالبة في القرآن هي الإنعام والرحمة والتَّفضَّل وأنه الملجأ والوَزْنُ، يجيب المضطرّ إذا دعاه، ويكشف السوء، وينجّى في ظلمات البرّ والبحر، فهي صورة محبِّبة إلى النفوس، تدفع إلى العبادة، عبادة من هو جدير بها، لكثرة فضله وخيره وإنعامه.

وأفحم القرآن من ادّعي الألوهية من البشر إفحامًا لا مخلص له منه، وذلك في

الحديث الذى دار بين إبراهيم وهذا الملك الذى ادعى أنه إله، إذ يقول: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَ إِبْرَاهِيمَ فَي رَبُهِ أَنْ آتَاهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِيَ الَّذِي يُخِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أُخِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُلْكَ إِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِي اللَّهِ عَلَى اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة ٢٥٨).

وأرشد القرآن إلى أن العقل السليم والفطرة المستقيمة يرشدان إلى وجود الله ويدلأن على وحدانيته، فهذا إبراهيم قد وجد قومه يتخذون أصناما آلهة، فلم ترقه عبادتهم، فمضى إلى الكون يلتمس إلهه، فلما رأى نورًا يشع ليلاً من كوكب فى الأفق ظنه إلها، ولكنه لم يلبث أن رآه قد أفل، فأذكر على نفسه اتخاذ كوكب يأفل الأفق ظنه إلها، ولكنه لم يلبث أن رآه قد أفل، فأذكر على نفسه اتخاذ كوكب يأفل إلها، إذ الإله يجب أن يكون ذا عين لا تغفل ولا تنام، وهكذا أعجب بالقمر، واستعظم الشمس، ولكنهما قد مضيا آفلين، فأدرك إبراهيم أن ليس فى كل هولاء من يستحق عبادة ولا تقديسًا، وأن الله الحق هو الذى فطر السموات والأرض، واستمع إلى القرآن يصوّر تأمل إبراهيم فى قوله: ﴿وَإِذْ قَالَ إِنْرَاهِيمُ لَأَيهِ آزَرَ أَتَتَخِذُ وَالاَرْضِ وَلِيكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ (٥٧) فَلَمًا جُنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَيُي فَلَمًا أَفَلَ قَالَ الْمَرْ رَبِي لا كُونَنَ مِنَ الْمُوقِينَ (٥٧) فَلَمًا جُنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمًا أَفَلَ قَالَ اللهَ الْعَلَ الْمَرْ مَنِ الْمُوقِينَ (٥٧) فَلَمًا جُنَّ عَلَيْهِ اللَّيْلُ رَأَى كَوْكَبًا قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمًا أَفَلَ قَالَ اللهَ الْمَوْدِينَ (٥٧) فَلَمًا وَأَى الشَمْنَ بَارِغَةً قَالَ هَذَا رَبِي فَلَمًا أَفَلَ قَالَ الْمَرْ كَنِ فَلَمًا أَفَلَ قَالَ عَلَا الْمُشَرِّونَ (٧٧) فَلَمًا وَلَى الشَمْنَ اللهُ وَاللهُ مَنْ السُمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَيِفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرَكِنَ ﴿ (١٧) فَلَمُ الْمُ وَجُهُتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السُمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَيِفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِنَ ﴿ (١٧) إِنِي وَجُهْتُ وَجُهِيَ لِلَّذِي فَطَرَ السُمَوَاتِ وَالأَرْضَ حَيِفًا وَمَا أَنَا مِنَ الْمُشْرِكِنَ ﴿ (١٧) الْمُشْرِكِنَ ﴿ (١٧) الْمَاء ٢٤-٩٥).

كان الإيمان بالله ووحدانيته، أساس الدين الإسلامي، وقد رأينا كيف عنى القرآن بإبراز صفاته التى تتصل بالإنسان خالقًا له، ومنعمًا عليه، وعالمًا بكل صغيرة وكبيرة تصدر منه، وقريبًا منه أقرب إليه من حبل الوريد، ورحيما به، عادلا لا يظلمه، ولا يغبنه، يهبه الرزق، ويمنحه الخير، ويجيبه إذا دعاه. أو ليس من له هذه الصفات الكاملة جديرًا من الناس بالعبادة والتقديس والتنزيه عن النقص والإشراك؟

### مسحسمسك

رسم القرآن لمحمد صورة محبّبة إلى النفوس، فيها لين ورقة، وفيها الخلق المثالى، والقلب الرءوف الرحيم، والنفس الوادعة المطمئنة، نزل عليه روح من أمر الله، يهدى إلى الصراط المستقيم، ويخرج الناس من الظلمات إلى النور، يقول الله تعالى يخاطبه: ﴿نَ وَالْقَلَم وَمَا يَسُطُرُونَ (١) مَا أَنْتَ بِعِمَةٍ رَبِّكَ بِمَجْنُونٍ (٢) وَإِنْ لَكَ لأَجْرًا

غَيْرُ مَمْنُونِ (٣) وَإِنَّكَ لَعَلَى حُلَقَ عَظِيمٍ (٤) ﴾ (القلم ١-٤). ويقول: ﴿ لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِنْ أَنْفُحِكُمْ عَزِيرٌ عَلَيْهِ مَا عَيْمُ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُونَ رَحِيمٌ ﴾ (النوبة ١٢٨). ويقول: ﴿ فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لِا نْفَصُّوا مِنْ حَوْلِكُ ﴾ (العمران ١٥٩). ويقول: ﴿ وَكَذَلِكَ اللّهِ لِنَيْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظًا غَلِيظَ الْقَلْبِ لِا نُفْصُوا مِنْ حَوْلِكُ ﴾ (العمران ١٥٩). ويقول: ﴿ وَكَذَلِكَ نَصْاءُ مِنْ عِبَادِنَا وَإِنَّكَ لَتَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (١٥) صِرَاطِ اللّهِ اللّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي النَّمُ وَلَا اللّهُ اللّهِ اللّذِي لَهُ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ ﴾ (الشرى ١٥، ٢٥). ويقول: ﴿ قَدْ أَنْزَلَ اللّهُ إِلَيْكُمْ ذِكْرًا (١١) رَسُولاً يَتْلُو عَلَيْكُمْ آيَاتِ اللّهِ مُبَيِّنَاتِ لِيُحْرِجَ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُلُمَاتِ إِلَى النَّوِي السَّعَلِمُ الْعَلَى اللّهِ مُبَيِّنَاتِ لِيُحْرِجَ اللّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنَ الظُلُمَاتِ إِلَى النَّوِي السَلَق ١٠٠١١). اللّه مِبْدُونَ الْفَالِي إِلَى اللّهِ بِإِذْنِهِ وَسِرَاجًا مُنِيرًا (٢٤) ﴾ (الأحزاب ٥٤، ٢٤). ورحمة في قوله: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكُ شَاهِدًا وَمُبَشِرًا وَنَذِيرًا (٥٤) الْمُرْبَى (المَالِقَ مَنْ عَنْهُمْ وَاسْتَغُفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي الأَمْ ﴿ (المعراب ١٥٥). ويقول: ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَاكُ مَنْهُمْ وَاسْتَغُفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرُهُمْ فِي الأَمْ إِلْمَالِهُ (المعراب ١٥٥). ويقول: ﴿ وَاحْفِضْ جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ (١٨٨) وَقُلْ إِنِي أَنَّا النَّذِيرُ الْمُبِينَ (١٨٨) ﴿ (الحجر ٨٨ - ٨٩).

ولكن هذه الصفات في سموها المثالي لم ترفع محمدًا عن البشرية، وهذه صفة من الصفات التي أكدها القرآن وأطال في الحديث عنها، فهو حينًا يثبت هذه الصفة على لسانه، وحينًا ينفى عن نفسه القدرة على ما لا يقدر عليه البشر، ﴿قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِثْلُكُمْ يُوحَى إِلَيَّ أَنَّمَا إِلَهُكُمْ إِلَهٌ وَاحِدٍ ﴾ (الكهف ١١٠). وهو لهذا لا يملك لنفسه أَمرًا، ولا يدري من الغيبِّ شيئًا، ﴿قُلْ لاَ أَمْلِكُ لِنَفْسِي نَفْعًا وَلاَ ضَرًّا إِلاَّ مَا شَاءَ اللَّهُ وَلَو كُنْتُ أَعْلَمُ الْغَيْبَ لَاسْتَكْثَرُتُ مِنَ الْحَيْرِ وَمَا مَسَّنِيَ السُّوءُ إِنْ أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ وَبَشِيرٌ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (الأعراف ١٨٨). ولننصت إليه يتبرأ من قدرته على فعل ما ليس في طاقته، عند ما سألوه ما ليس هَى طوقه، ﴿ وَقَالُوا لَنْ نُوْمِنَ لَكَ حَتَّى تَفْجُرَ لَنَا مِنَ الأَرْضِ يَنْبُوعًا (٩٠) أَوْ تَكُونَ لَكَ جَتَّةٌ مِنْ نَخِيل وَعِنَبٍ فَتُفَجِّرُ الْأَنْهَارَ خِلاَلَهَا تَفْجِيرًا (٩١) أَوْ تُسْقِطَ السُّمَاءَ كَمَا زَعَمْتَ عَلَيْنَا كِسَفًا أَوْ تُأْتِيَ باللَّهِ وَالْمَلاَئِكَةِ قَبِيلاً (٩٢) أَوْ يَكُونَ لَكَ بَيْتٌ مِنْ زُحْرُورٍ أَوْ تَرْقَى فِي السَّمَاءِ وَلَنْ نُؤْمِنَ لِرُقِيِّكَ حَتَّى تُنَزِّلَ عَلَيْنَا كِتَابًا نَقْرَوُهُ قُلْ سُبْحَانَ رَبِّي هَلْ كُنْتُ إِلاَّ بَشْرًا رَسُولًا(٩٣)﴾(الإسراء ٩٠ ـ ٩٣)، ومما يلحظ أنهم طالبوه بأمور يستحيل وجودها في الصحراء، من تفجير الأرض ينابيع وأنهارًا، وانظر إليه كيف يعجب من أمرهم، وكيف يقرر في صراحة أنه ليس سوى بشر رسول. ولأنه بشر، يجوز أن يموت كما يموت سائر البشر، ﴿وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَد حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُم عَلَى أَعْقَابِكُم وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهَ شَيِّنًا وَسَيَجْزِي اللَّهُ الشَّاكِرِينَ ﴾ (آل عمران ١٤٤). ولم يتميز محمد من البشر إلا بأنه كالرسل بشير ونذين، ﴿قُلْ مَا كُنتُ بِدَعًا مِنَ الرُّسُلِ وَمَا أَدْرِي مَا يُفْعَلُ بِي وَلا بِكُمْ

إِنْ أَتَّبِعُ إِلاَّ مَا يُوحَى إِلَيَّ وَمَا أَنَا إِلاَّ نَذِيرٌ مُبِنٌ ﴾ (الأحقاف ٩). ﴿ إِنَّا أَرْسَلْنَاكَ بِالْحَقُ بَشِيرًا وَ نَذِيرًا وَلاَ تُسْأَلُ عَنْ أَصْحَابِ الْجَحِيمِ ﴾ (البقرة ١١٩). وهو ليس إلا مذكّرًا، لا سيطرة له على القلوب، ولا مقدرة عنده على تحويل الأفئدة، ﴿ فَذَكُرْ إِنَّمَا أَنْتَ مُذَكّرٌ (٢١) لَسْتَ عَلَيْهِمْ بِمُسَيْطِر (٢٢) ﴾ (الغاشية ٢١، ٢٢).

وممًا أكده القرآن من صفات محمد الأميّة، يصفه بها في قوله: ﴿قُلْ يَا أَيُهَا النّاسُ إِنّي رَسُولُ اللّهِ إِنَّيْكُمْ جَمِيعًا الَّذِي لَهُ مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ لاَ إِلَهَ إِلاَّ هُوَ يُخِي وَيُمِيتُ فَآمِنُوا إِنِّي رَسُولُ اللّهِ إِلَيْ اللّهِ وَكِلْمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (الأعراف ١٥٨). ويبين بِاللّهِ وَرَسُولِهِ النّبِي الأُمْيُ الَّذِي يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَكَلِمَاتِهِ وَاتَّبِعُوهُ لَعَلّكُمْ تَهْتَدُونَ ﴾ (الأعراف ١٥٨). ويبين حكمة اختياره أميا في قوله: ﴿ وَمَا كُنْتَ تَتْلُو مِنْ قَيْلِهِ مِنْ كِتَابٍ وَلاَ تَحْطُهُ بِيَمِينِكَ إِذًا لاَ رَتَابَ المُبْطِلُون ﴾ (العنكبوت ٤٨). وإذا كانت الأمية مما يعاب فهي المعجزة التي تحول بين رسالة النبي والشك فيها، ولو أنه كان يقرأ ويكتب، لكان للمبطلين مجال للرّبِ في صدق رسالته.

والقرآن يعظم أمر الرسول، فيحدّثنا عن صلاة اللَّه عليه والملائكة، ﴿إِنَّ اللَّهَ وَ مَلاَ ثِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيِّ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا صَلُّوا عَلَيْهِ وَسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (الأحزاب٥٦). ويعظم من أمر مبايعته، حتى لكأن من يبايعه إنما يبايع اللَّه، ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُبَايِعُونَكَ إِنَّمَا يُبَايِعُونَ الله ﴾ (الفتح ١٠). ويشهد له القرآن بالخلق القويم كما سبق أن نقلناً، وبأنه لا ينطق عن هوى النفس، ولا يميل إلى ضلالة ولا غواية، ويقسم على ذلك: ﴿ وَالنَّجْمِ إِذَا هَوَى (١) مَا ضَلَّ صَاحِبُكُمْ وَمَا غَوَى (٢) وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلَّا وَخِيٌّ يُوحَى (٤)﴾(النَّجم ١-٤). كما يقسم على رسالته فيقول: ﴿وَالْقُرْآنِ الْحَكِيمِ (٢) إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ (٣) عَلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ (٤) تَنْزِيلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيمِ(٥) ﴿ (يس ٢ - ٥). ويعدُّدُ القرآن نعم اللَّه عليه فيقول: ﴿ أَلَمُ نَــــــــرَحُ لَـكَ صَــــــــدَركَ (١) وَوَضَـــغــنَاعَـنْكَ وِزْرَكَ (٢) الَّـذِي أَنْقَصَ ظَهْرَكَ (٣) وَرَقَعْنَالُكُ ذِكْرُكَ ﴿ كُلُ السَّلِي ١ ـ ٤) ﴿ أَلَمْ يَجِدُكَ يَتِيمًا فَآوَى (٦) وَوَجَدَكَ ضَالاً فَهَدَى (٧) وَوَجَدَكَ عَائِلاً فَأَغْنَى (٨)﴾ (الضحى ٦ ـ ٨). ويقسم له القرآن أن الله ما تخلى عنه وما قلاه، ويؤكد أن الذين يناصبونه العداء سيكبتون ويخذلون مذلولين، ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُحَادُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ فِي الْأَذَلِينَ﴾ (المجادلة ٢٠). ويحذر المؤمنين من معصيته، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَنَاجَيْتُمْ فَلاَ تَتَنَاجُوا بِالإِثْمِ وَالْمُدُوانِ وَمَعْصِيّةِ الرَّسُولَ﴾(المجادلة ٩). ويـأمرهم بـأن يقفوا عند الحدود التي رسمها الرسول، ولا يبطلوا أعمالهم بعصيانه، ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَلاَ تُبْطِلُوا أَعْمَالَكُمْ﴾(محمد ٢٣). ﴿وَمَا آتَاكُمُ الرَّسُولُ فَحْذُوهُ وَمَا نَهَاكُمْ عَنْهُ فَانْتَهُوا﴾ (الحسر ٧). ﴿ وَمَا كَانَ لِمُؤْمِن وَلاَ مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَضَى اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَمْرًا أَنْ يَكُونَ لَهُمُ الْخِيَرَةُ مِنْ أَمْرِهِمْ وَمَنْ يَعْصِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَقَدْ ضَلَّ ضَلاَلاً مُبِينًا ﴿ (الأحزاب ٢٦). ويؤكد لهم أنهم لن يكونوا مؤمنين حقًا حتى يجدوا العدالة المطلقة فى أحكامه، ولا يجدوا فيها غضاضة ولا حرجًا فى نفوسهم، ويقسم على ذلك قائلا: ﴿ فَلا وَرَبُكَ لاَ يُؤْمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُم ثُمَّ لاَ يَجِدُوا فِي أَنْفُسِهِمْ حَرَجًا مِمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُوا تَسْلِيمًا ﴾ (النساء ٢٥). ذلك أنه لا ينطق عن الهوى، إن هو إلا وحى يوحى.

وإذا كان محمد رسولا، فله حرمته ومنزلته الاجتماعية، ومن الواجب احترامه، فلا يليق أن ينادى باسمه، كما ينادى الناس بعضهم بعضًا، ولا أن ترتفع أصواتهم فوق صوته، ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَرْفَعُوا أَصْوَاتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النِّي وَلاَ تَجْهَرُوا أَصُواتَكُمْ فَوْقَ صَوْتِ النِّي وَلاَ تَجْهَرُوا لَهُ بِالْقَوْلِ كَجَهْرِ بَعْضِكُمْ لِبَعْض أَنْ تَحْبَطَ أَعْمَالُكُمْ وَأَنْهُمْ لاَ تَشْعُرُونَ (٢) إِنَّ الَّذِينَ يَعُضُونَ أَصُواتَهُمْ عِندَ رَسُولِ اللّهِ أُولِئِكَ اللّهِ تَعْرَا اللّه قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَى لَهُمْ مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ (٣) إِنَّ الْذِينَ يَعْفُونَ اللّهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَى لَهُمْ مَعْفِرَةٌ وَأَجْرٌ عَظِيمٌ (٣) إِنَّ اللّهِ أُولِئِكَ اللّهِ أُولِئِكَ اللّهِ أَولَا لَكُمْ لَا يَعْقِلُونَ (٤) وَلَو أَنَهُمْ صَبَرُوا حَتَّى تَحْرُجَ إِلَيْهِمْ لَكُنَا فَكُوبَ اللّهِ أَولَالُهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (٥) ﴾ (المجرات ٢٠٥) و ﴿ لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ لَكُانَ حَيْرًا لَهُمْ وَاللّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (٥) ﴾ (المجرات ٢٠٥) و ﴿ لاَ تَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا ﴿ (النه عَلَى احترام الرسول ما يدفعهم إلى طاعته، فإن الطاعة أساسها الاحترام كما وضع القرآن أساسها الثاني وهو الحب، مما وصف القرآن أبه محمدًا من حبّ لهداية قومه، وحدب عليهم، ورحمة بهم ورأفة، وشوق ملح إلى هدايتهم، حتى صح للقرآن أن يقول: ﴿ فَلْعَلّكَ بَاخِعُ نَفْسَكَ عَلَى أَسَاسِين من الحب والاحترام معًا.

ويويد القرآن رسالة محمد بشهادة الله الذي لا يشهد بغير الحق، ﴿ وَاللّٰهُ يَعْلَمُ اللّٰهِ اللّٰهِ سَهِيدًا بَيْنِي وَ بَيْنَكُمْ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (الرعد ٤٣). ﴿ لَكِن اللّهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلاَئِكَةُ وَمَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (الرعد ٤٣). ﴿ لَكِن اللّٰهُ يَشْهَدُ بِمَا أَنْزَلَ إِلَيْكَ أَنْزَلَهُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلاَئِكَةُ بِعِلْمِهِ وَالْمَلاَةِ اللّٰهِ إِلَيْكُمُ مُصَدّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيّ مِنَ اللّهِ اللّهُ إِلَيْكُمُ مُصَدّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيّ مِن اللّهُ اللّهِ إِلَيْكُمُ مُصَدّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَيّ مِن السّخَدِي اسْمُهُ أَحْمَدُ فَلَمًا جَاءَهُمْ بِالْبَيّاتِ قَالُوا هَذَا سِخْ السّخُورُ اللهِ اللّهُ إِلَيْكُمُ مُصَدّقًا لِمَا بَيْنَ يَدَي مِن السّخَرُ السِمْ وَاللّهُ اللّهُ اللّهُ الله الله المعالِمُ وَعِيسَى وَأَيُوبَ وَ وَالنّبِينَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحِينَا إِلَيْكُ كُمَا أَوْحَيْنَا إِلَى ثُومِ وَ النّبِينَ مِن بَعْدِهِ وَأَوْحِينَا إِلَيْكُ مُ وَالْمُولُ وَإِلَى الْمِدَا إِلَى السّفَاعِيلَ وَإِلْسَاء ١٦٠ اللّه وَعِيسَى وَأَيُوبَ وَيُولُسَ وَهَارُونَ وَسُلْيُمَانَ وَآتَيْنَا دَاوُدَ زَبُورًا ﴾ (النساء ١٦٠). وبأنه أمى ما كان يتلو قبله كتابا، ولا يخطه بيمينه. كما سبق أن ذكرنا، أوليس من يشهد الله له بالرسالة، ويبشر به رسول ذو كتاب، ويجرى على سنن من سبقه من يشهد الله له بالرسالة، ويبشر به رسول ذو كتاب، ويجرى على سنن من سبقه من يشهد الله له بالرسالة، ويبشر به رسول ذو كتاب، ويجرى على سنن من سبقه من الأنبياء \_ جديرًا بأن يصدق إذا ادعى، وأن يطاع إذا أمر؟

ويناقش من أنكر رسالته، ويدفع دعاويهم في هدوء وقوّة معًا، فأخبرنا القرآن مرّة أنهم كانوا ينسبون ما يعرفه محمد من قصص وأخبار وأحكام إلى عالم فارسي يعلمه، وما كان أسهل دحض تلك الدعوى بأن لسان من يدعون أنه يُعلّمُ فارسي يعلمه، وما كان أسهل دحض تلك الدعوى بأن لسان من يدعون أنه يُعلّمُ محمدًا \_ أعجمي، أما هذا الكتاب فعربي مبين، ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنّهُمْ يَقُولُونَ إِنّمَا يُعَلّمُهُ بُسَرٌ لِسَانُ الّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَمِيٍ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِي مُبِنٌ ﴾ (النحل ١٠٢). وحينًا نسبوه إلى أنه سحر أو شعر أو كهانة، ﴿ مَن قَالُوا أَضَفَاثُ أَحْلاَم بَلِ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَشَاعِ ﴾ (الانبياء ٥)، وحيقًا لِشَاعِ مَخْون ﴾ (الصافات ٢٦). فوجه القرآن أنظارهم إلى أن النظرة الصائبة تنفى عن القرآن السحر والشعر والكهانة، فللحق آياته البينات النظرة الصائبة بالسحر، ﴿ وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيّنات قَالُوا مَا هَذَا إلا إِفْكُ مَفْتُرى وَقَالُ الّذِينَ كَفَرُوا لِلْحَقُ لَمَا جَاءَهُمْ إِنْ هَذَا اللّهُ مِنْ مُبِنّ ﴾ (سبا٣٤). ونفى القرآن عن النبي قول الشعر والكهانة، ﴿ وَمَا عَلَمْنَاهُ الشّعر وَلَكُها مَا تُؤمِنُونَ (١٤) وَلا بِعَقُول مِنْ عَلِيلاً مَا تُؤمِنُونَ (١٤) وَلا بِقُول كَاهِنَ قَلِيلاً مَا تَذَكّرُون (٤٤) ﴾ (الحاقة ٤١، ٤٢).

ومن أكبر ما أنكروه على الرسول أنهم وجدوه لا يمتاز على البشر في شيء فهو يأكل الطعام كما يأكلون، ويمشى في الأسواق يبيع ويشترى كما يمشون، وظنوا أنه لا يكون نبيًا إلا إذا امتاز بملك ينذر الناس معه، أو أصبح غنيًا غنى مطلقًا عن الناس، فألقى إليه كنز، أو كانت له جنة يأكل منها، وقد حكى القرآن عنهم ذلك الحديث، وردّ عليهم ردًّا رفيقًا في قوله: ﴿وَقَالُوا مَا لِهَذَا الرَّسُولِ يَأْكُلُ الطُّعَامَ وَيَمْشِي في الأَسْوَاقِ لَوَلاَ أَنْزِلَ إِلَيْهِ مَلَكَ قَيَكُونَ مَعَهُ نَذِيرًا (٧) أَوْ يُلْقَى إِلَيْهِ كَنْزٌ أَوْ تَكُونُ لَهُ جَنَّةٌ يَأْكُلُ مِنْهَا وَقَالَ الظَّالِمُونَ إِنْ تَتَّبِعُونَ إِلاَّ رَجُلاً مَسْخُورًا (٨) انْظُرْ كَيْفَ ضَرَبُوا لَكَ الأَمْثَالَ فَضَلُوا فَلاَ يَسْتَطِيغُونَ سَبِيلاً (٩) تَبَارَكَ الَّذِي إِنْ شَاءَ جَعَلَ لَكَ حَيْرًا مِنْ ذَلِكَ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَختِهَا الأنْهَارُ وَيَجْعَلْ لَكَ قُصُورًا (١٠) ﴾ (الفرقان ٧ - ١٠). فهو يشير في رفق إلى أن الحكمة إنما هي فى أن يساوى الرسول الشعب في الاحتياج، حتى لا يكون امتيازه على الناس في أمور لا تتصل بالرسالة، ولا دخل لها في النبوة، وحتى يبقى تقويم الرسول بعيدًا عن زخارف الحياة وما ليس من صميم الرسالة، فقد يتهيأ الغنى الفاحش لفرد من الناس، من غير أن يجلب له ذلك رسالة ولا نبوّة ولو أراد الله لفعل للرسول ما اقترحوه وزاد عليه، ولكن الخير والحكمة فيما كان، أما ما اقترحوه من نزول الملك مع الرسول فقد رد عليه في قوله: ﴿ وَقَالُوا لَّوَلا أَنْزِلْ عَلَيْهِ مَلَكٌ وَلُو أَنْزَلْنَا مَلكًا لَقْضِي الأَفْرُ ثُمَّ لاَ يُنْظَرُونَ (٨) وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلَبَسْنَا عَلَيْهمْ مَا يَلْبسُونَ (٩)﴾(الانعام ٨. ٩).ّ ألا ترى أن نزول الملك كما اقترحوا لا يدع لهم فرصة التفكير بعد نزوله، ومن الخير أن يترك لهم مجال التدبر وتقليب الأمر على وجوهه، وإنزال الملك لن يحل المشكل، لأنه سيكون في هيئة رجل، ويلتبس الأمر كما لو كان الرسول رجلا والقرآن برغم ذلك، يوحى بأن الرسول كانت عنده رغبة ملحة في أن يحقق لهم بعض ما اقترحوه ليؤمنوا، ولتجتمع كلمتهم على الدين، حتى صح للقرآن أن يقول للرسول: ﴿وَإِنْ كَانَ كَبُرَ عَلَيْكَ إِغْرَاضُهُمْ فَإِنْ السَّطَعْتَ أَنْ تَبَتَغِي نَفَقًا فِي الأَرْضِ أَوْسُلُمًا فِي السَّمَاءِ فَتَأْتِيَهُمْ بِآية وَلَوْ شَاءَ اللَّهُ لَجَمَعَهُمْ عَلَى الهُدَى فَلاَ تَكُونَنَ مِنَ الْجَاهِلِينَ ﴾ (الأنعام ٥٥). ويقول في أخرى: ﴿فَلَعَلْكَ تَارِكُ بَعْضَ مَا يُوحَى إِلَيْكَ وَضَائِقٌ بِهِ صَدْرُكَ أَنْ يَقُولُوا لَوْلاَ أُنْزِلَ عَلَيْهُ كُلُّ شَيْءٍ وَكِيلٌ ﴾ (مود ١٤).

وكانت صفة البشرية حائلة دون الايمان به، ومدعاة للهزء بالرسول والسخرية به، ﴿ فَقَالُوا أَبَشَرًا مِنًا وَاحِدًا نَتَبِعُهُ إِنّا إِذًا لَفِي ضَلاَل وَسُعُر ﴾ (القد ٢٤). ﴿ وَلَئِنْ وَالسخرية به، ﴿ فَقَالُوا أَبَشَرًا مِنًا وَاحِدًا نَتَبِعُهُ إِنّا إِذًا لَفِي ضَلاَل وَسُعُر ﴾ (القد ٢٤). ﴿ وَلَئِنْ الدعوى بأن الحكمة تقضى بأن الرسول يكون من جنس المرسل إليهم، ليكون أدنى إلى نفوسهم، يألفونه ويسهل اتصالهم به، ولو أن في الأرض ملائكة يسكنونها، ما أرسل الله إليهم رسولا، سوى ملك من جنسهم، قال سبحانه: ﴿ وَمَا مَنَعَ النّاسَ أَنْ يُؤمِنُوا إِذْ جَاءَهُمُ الهُدَى إِلاَّ أَنْ قَالُوا أَبَعَثَ اللَّه بَشَرًا رَسُولاً (٤٤) قُلْ لَو كَانَ فِي الأَرْضِ مَلاَئِكَةٌ يَمُشُونَ مُطْمَئِينِ لَنَزَلْنَا عَلَيْهِمْ مِنَ السَّمَاءِ مَلَكًا رَسُولاً (٩٤) ﴾ (الإسراء ٤٤ - ٩٠).

وعندما تعرَّضُ القرآن للاستهزاء بالرسول، كان لا يعنيه كثيراً الردُّ على ما يتعلق بشخص الرسول، بل ينتقل مباشرة إلى صميم الدعوى يناقشهم فيها، ويحدثهم عن مغبَّة كفرهم، قال تعالى: ﴿ وَإِذَا رَآكَ الَّذِينَ كَفُرُوا إِنْ يَتَخِدُونَ لَكَ إِلاَّ هُزُوا أَهَذَا الَّذِي يَخُدُونَ لَكَ إِلاَّ هُرُوا أَهَذَا الَّذِي يَدُكُر الْهَمَّكُم وَهُمْ بِذِكْرِ الرَّحْمَنِ هُمْ كَافِرُونَ (٣٦) حُلِقَ الإِنْسَانُ مِنْ عَجَل سَأُرِيكُمْ آيَاتِي فَلاَ تَسْتَعْجِلُونِ (٣٧) وَيَقُولُونَ مَتَى هَذَا الْوَعْدُ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ (٣٨) لَوْ يَعْلَمُ اللَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لاَ يَكُفُّونَ عَنْ وُجُوهِهِمُ النَّارَ وَلاَ عَنْ ظُهُورِهِمْ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُون (٣٩) بَلْ تَأْتِهِمْ بَعْتَةً فَتَبْهَتُهُمْ فَلاَ يَكُفُونَ عَنْ وُجُوهِهِمُ النَّارَ وَلاَ عَنْ ظُهُورِهِمْ وَلاَ هُمْ يُنْصَرُون (٣٩) بَلْ تَأْتِهِمْ بَعْتَةً فَتَبْهَتُهُمْ فَلاَ يَسْتَطِيعُونَ رَدَّهَا وَلاَ هُمْ يُنْظُرُون (٤٠) ﴾ (الأنبياء ٢٦-٤). ألا تسراه قد مسرً مسر السكرام باستهزائهم بالرسول، وكأنه لغو لا يؤبه له، ولا يستحق الالتفات إليه، ولا التَّنبُ الشَّانه، وانتقل من ذلك إلى الحديث عما يعنى القرآن بشأنه، من الحديث عن الله واليوم الآخر، وما ينتظرهم من عذاب كان جديرا به أن يصرفهم عن التمادى في الباطل، لو أنهم فكروا في الأمر وتدبروا العاقبة، ويقول في موضع آخر: ﴿ وَإِذَا رَأُوكَ إِنْ يَتَخِدُونَكَ إِلاَ هُزُوا أَهَذَا الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ رَسُولاً (١٤) إِنْ كَاذَ لِيُصِلَّا عَنْ الْهُتِنَا لُولاً أَنْ صَبَرَنَا إِنْ يَتَخِدُونَكَ إِلاَ هُزُوا أَهَذَا الَّذِي بَعَثَ اللَّهُ رَسُولاً (١٤) إِنْ كَاذَ لَيْصِلْنَا عَنْ الْهَوَا أَوْلاَ أَنْ صَبَرَنَا

عَلَيْهَا وَسَوْفَ يَعْلَمُونَ حِينَ يَرَوْنَ الْعَذَابَ مَنْ أَضَلُ سَبِيلاً (٤٢) أَرَأَيْتَ مَنِ اتَّحَذَ إِلَهَهُ هَوَاهُ أَقَأَنْتَ تَكُونُ عَلَيْهِ وَكِيلاً (٤٣) أَمْ تَحْسَبُ أَنَّ أَكْثَرَهُمْ يَسْمَعُونَ أَوْ يَعْقِلُونَ إِنْ هُمَ إِلاَّ كَالاَّنْعَامِ بَلْ هُمْ أَضَلُ سَبِيلاً (٤٤) ﴾ (الفرقان ٤١ ـ ٤٤). وهو هذا أيضًا ينتقل إلى صميم الدعوى، فيتحدث عن اتخاذهم الهوى إلها، وأنهم لا يستخدمون آذانهم وعقولهم فيما خلقت لأجله، فصاروا بذلك أضل سبيلا من الأنعام.

ويهوِّن القرآن على الرسول أمر الاستهزاء به وتكذيبه، فحينًا يخبره بأن ذلك دأب الرُّسل، يكذَّبون برغم ما يجيئون به من البينات والهدى، ويؤكد له مرة بأن هوَّلاء الساخرين سينالهم ما نبئوا بنزوله بهم، وكانوا يسخرون ولا يطيعون، فيقول للرسول: ﴿فَإِنْ كَذَّبُوكَ فَقَدْ كُذُبَ رُسُلٌ مِنْ قَبْلِكَ جَاءُوا بِالبَيْنَاتِ وَالزُّبُرِ وَالْكِتَابِ الْمُنِيرِ ﴿الْ عمران ١٨٤). ﴿وَلَقَدِ اسْتَهْزِئَ بِرُسُلٍ مِنْ قَبْلِكَ فَحَاقَ بِالَّذِينَ سَخِرُوا مِنْهُمْ مَا كَانُوا بِهِ يَسْتَهْزِئُونَ ﴾ (الأنعام ١٠).

وينذر القرآن المكذبين والمستهزئين بأن عاقبتهم كعاقبة من كذب الرسل من قبل: أخذ شديد وعقاب أليم، وهنا يلجأ القرآن إلى غريزة المحافظة على النفس، فيصوِّر رفض الدعوة والتكذيب لها معرِّضًا أنفسهم للتهلكة، وجالبًا الوبال عليها، فماذا تكون النتيجة إذا هم أصرُوا على كفرهم؟ أضمنُوا أعمارًا طويلة، يصلحون فيها ما كانوا قد أفسدوه؟ ﴿ أُولَمْ يَنْظُرُوا فِي مَلْكُوتِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَمَا حَلَقَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ وَأَنْ عَسَى أَنْ يَكُونَ قَدِ الْتَرَبَ أَجَلُهُمْ فَبَأَيِّ حَدِيثٍ بَعْدَهُ يُؤْمِنُونَ﴾(الأعراف ١٨٥). أأمنوا مكر الله؟ أم اطمأنوا إلى أن القيامة لن تأتيهم فجأة؟ ﴿أَفَأْمِنُوا أَنْ تَأْتِيَهُمْ غَاشِيَةٌ مِنْ عَذَابِ اللَّهِ أَوْ تَأْتِيَهُمُ السَّاعَةُ بَغْتَةً وَهُمْ لاَ يَشْغُرُون﴾ (يوسف ١٠٧). إنهم بنهيهم عنه، ونأيهم عنه لا يضرون إلا أنفسهم ولا يهلكون غيرها، ﴿ وَهُمْ يَنْهَوْنَ عَنْهُ وَيَنَّأُونَ عَنْهُ وَإِنْ يُهْلِكُونَ إِلاَّ أَنْفُسَهُمْ وَمَا يَشْعُرُونَ﴾(الأنعام ٢٦). ولن يُضَرَّ الرسولُ بكفرهم، ﴿فَإِنْ تَوَلُّوا فَإِنَّمَا عَلَيْكَ الْبَلاَعُ الْمُبِينَ ﴾ (النحل ٨٢). ﴿ فَإِنْ أَعْرَضُوا فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا إِنْ عَلَيْكَ إِلا الْبَلاَعْ ﴾ (الشورى ٤٨). أوليس في قصر أمر الرسول على البلاغ، ما يدفعهم إلى التفكير في أمر هذه الدعوة التي لن يحمل عبء أضرار رفضها غيرهم، والتي يتحمَّل الرسول المشاق في سبيل إذاعتها، لا يبغى من وراء ذلك أجرًا، ولا يريد إلا أن تصل الهداية إلى قلوبهم، ﴿ قُلْ مَا سَأَلْتُكُمْ مِن أَجْرِ فَهُوَ لَكُمْ إِن أَجْرِيَ إِلاَّ عَلَى اللَّهِ وَهُوَ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ شَهِيدٌ ﴾ (سبا ٤٧). وإن في تنزّه الرسول عن الغرض الماديّ، وإخلاصه في دعوتهم وإرشادهم، لبعثًا لهم على تدبر أمر هذه الدعوة المبرأة من الهوى والغرض، والنفس بطبيعتها تنقاد لمثل هذه الدعوة وتؤمن بها. وقد دعاهم القرآن إلى التفكير في شأن الرسول، فرادى وجماعات، ليقلبوا أمره على وجوهه، ويتفكروا أبه جِنَّة أو شذوذ؟ وسوف يصلون إذا فكروا إلى أنه نذير لهم بين يدى عذاب شديد.

ويمضى القرآن محببًا لهم إجابة دعوة محمد، مبينًا طبيعتها، وأنها توافق الإنسانية السليمة، فهو لا يأمر إلا بما تعترف به النفوس الصحيحة ولا ينهى إلا عما تنكره، ولا يحلّ سوى الطّيب، ولا يحرّم سوى الخبيث، وأنه يعمل على تخليصهم من عادات ثقيلة على النفوس، وقيود كانت تغل حياتهم، وقد خفف الإسلام كثيرًا من القيود التي كانت على أهل الكتاب، يقول اللَّه: ﴿الَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرُّسُولَ النَّبِيُّ الْأُمِّيُّ الَّذِي يَجِدُونَهُ مَكْثُوبًا عِنْدَهُمْ فِي التَّوْزَاةِ وَالإِنْجِيلِ يَأْمُزُهُمْ بِالْمَغُرُونِ وَيَنْهَاهُمْ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُحِلُّ لَهُمُ الطَّيِّبَاتِ وَيُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الْحَبَائِثَ وَيَضَعُ عَنْهُمْ إِصْرَهُمْ وَالْأَغْلَالَ الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ فَالَّذِينَ آمَنُوا بِهِ وَعَزَّرُوهُ وَنَصَرُوهُ وَاتَّبَعُوا النُّورَ الَّذِي أَنْزِلَ مَعَهُ أُولَئِكَ لهمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (الأعراف ١٥٧). أما الأميون، وقد كانوا في ضلال مبين فإنه يعلمهم الكتباب والحكمة ويهديهم، ﴿ هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُوَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلاَك ِمُبِين ﴾(الجمعة ٢). ويجعل طريق حب اللُّه ونيل رضوانه اتباع منهجه والاقتداء به، ﴿ قُلْ إِنْ كُنُّمْ تُحِبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُونِي يُحْبَبُكُمُ اللَّهُ وَيَغْفِرْ لَكُمْ ذُنُوبَكُمْ وَاللَّهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (ال عمران ٣١). ومن أطاعه فسيكون مع من أنعم اللَّه عليهم من أكرم الرفقاء، ﴿وَمَنْ يُطِعِ اللَّهَ وَالرَّسُولَ فَأُولَئِكَ مَعَ الَّذِينَ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيْهِمْ مِنَ النَّبِيِّنَ وَالصَّدْيقِينَ وَالشُّهَدَاءِ وَالصَّالِحِينَ وَحَسُّنَ أُولَئِكَ رَفِيقًا ﴾ (النسآء ٦٩). ومن آمن وعمل صالحًا فسوف يورِّثه اللَّه الأرض، ويمكن له دينه، ويبدله بالخوف أمنًا وطمأنينة، ﴿ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَتُهُمْ في الأرض كما اسْتَحْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَ لَهُمْ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى لَهُمْ وَلَيْدَلَّنَّهُم مِنْ بَعْدِ حَوْفِهِمْ أَمْنًا(ه ه)﴾ (النور ه ه).

ولا يكتفى القرآن بالوعد المحبوب حين طلب إليهم طاعة الرسول، بل أنذرهم وأوعدهم، وأكد لهم أن النهاية ستكون نصرًا مؤذرًا للرسول ﴿أَلَمْ يَعْلَمُوا أَنّهُ مَنْ يُحَادِدِ اللّهَ وَرَسُولَهُ فَأَن لَهُ نَارَ جَهَنّمَ حَالِدًا فِيهَا﴾ (التربة ٦٣). ويقول: ﴿فَلْيَحَذَرِ الَّذِينَ يُحَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ أَنْ تُصِيبَهُمْ فَيْتَةٌ أَوْ يُصِيبَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (النور ٦٣). ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤَذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنيَا وَالآخِرةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (النور ٦٣). ﴿إِنَّ الَّذِينَ يُؤَذُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ لَعَنهُمُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرةِ وَأَعَدَّ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينًا ﴾ (الأحزاب ٥٧). ويخاطب الرسول قائلاً: ﴿وَلَقَدْ كُذّبَتَ رُسُلٌ مِنْ قَبِلْكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذَّبُوا وَأُوذُوا حَتَّى أَتَاهُمْ نَصُرُنا وَلاَ مُبُدُل َ لِكَلِماتِ اللّهِ وَلَقَدْ كُذّبَتَ رُسُلٌ مِنْ قَبِلْكَ فَصَبَرُوا عَلَى مَا كُذَّبُوا وَأُوذُوا حَتَّى أَتَاهُمْ نَصُرُنا وَلاَ مُبَدُل آلِكِلَماتِ اللّهِ وَلَقَدْ جُاءَكَ مِن نَبًا الْمُرْسَلِينَ ﴾ (الأنعام ٢٤). وينزل القرآن إلى أعماق نفوسهم، الله ولقولون في أغوار قلوبهم: إذا كان محمد فيحدثنا عن شكوكهم التي تنتابهم، فهم يقولون في أغوار قلوبهم: إذا كان محمد

على صواب، ونحن على خطأ، فلم يَدَعُنا اللَّه أحرارًا في هذه الحياة ولا يعذبنا بسبب هذه التَّصرُفات، واللَّه ينبئهم بأن جهنم مصيرهم المنتظر، ﴿أَلَمْ تَرَ إِلَى اللَّهِ عَنْ أَهُوا عَنْ أَهُوا عَنْ النَّجْوَى ثُمَّ يَعُودُونَ لِمَا نُهُوا عَنْهُ وَيَتَنَاجُونَ بِالإِثْمِ وَالْعُدُوانِ وَمَعْصِيةِ الرَّسُولِ وَإِذَا اللَّهُ بِمَا لَمْ يُحَيِّكُ بِهِ اللَّهُ وَيَقُولُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ لَولاً يُعَدِّبُنَا اللَّهُ بِمَا نَقُولُ حَسْبُهُمْ جَهَنَمُ يَصْلُونَهَا فَبُسَ الْمُصِيرُ ﴾ (المجادلة ٨).

ويعلم القرآن ما لحوادث التاريخ من الأثر في النفوس، ولذا أكثر، في معرض الأمر بطاعة الرسول، من توجيه أنظارهم إلى من كذب من الماضين كيف كانت عاقبتهم، فلعلهم يتعظون بها، فيسأل: ﴿أَوَلَمْ يَسِيرُوا فِي الأَرْضِ كَيف كانت عاقبته الذين كَانُوا مِن قَلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدٌ مِنهُمْ قُوّةً وَآثَارًا فِي الأَرْضِ فَيَظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبةُ الّذِينَ كَانُوا مِن قَلِهِمْ كَانُوا هُمْ أَشَدٌ مِنهُمْ قُوّةً وَآثَارًا فِي الأَرْضِ فَاحْدَهُمُ اللّهُ إِنَّهُ قَوِيّ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٢١) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ كَانَت تأْتِهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَحَدُهُمُ اللّهُ إِنَّهُ قَوِيّ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٢١) فَلْكَ بِأَنَّهُمْ كَانَت تأْتِهِمْ رُسُلُهُمْ بِالْبَيْنَاتِ فَكَفَرُوا فَأَحَدُهُمُ اللّهُ إِنَّهُ قَوِيّ شَدِيدُ الْعِقَابِ (٢١)﴾ (غاد ٢٠. ٢٢). ويقص عليهم قصص الماضين كقوله: ﴿فَإِنْ أَعْرَضُوا فَقُلْ أَنْذَرْتُكُمْ صَاعِقَةً مِثْلَ صَاعِقَةٍ عَادٍ وَثَمُودَ (١٣) إِذْ جَاءَتُهُمُ الرُسُلُ مِن بَينِ أَيْدِيهِمْ وَمِنْ خَلْهِمْ أَلاَ تَعْبُدُوا إِلاَّ اللَّهَ قَالُوا تَوْشَاءَ رَبُّنَا لاَنْزَلَ مُنَا بَعْمَالُونَ إِنَّا الْمُولُ وَقَالُوا مَن أَلْكُ الْمُؤْلُونَ إِنَّا اللّهُ الْذِي حَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُرَّةً وَكَانُوا بِلَيَاتِنَا يَخِحَدُونَ (١٥) فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَوًا فِي أَلْهُ الْذِي حَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُرَّةً وَكَانُوا بِلَابَاتِنَا يَخْحَدُونَ (١٥) فَأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا صَرْصَوا فِي أَلْهُونَ مِنْ اللّهُ الْذِي حَلَقَهُمْ هُوَ أَشَدُ مِنْهُمْ قُرَّةً وَكَانُوا بِلَيْكَامُ وَلِكُ الْمُهُمُ عَلَى الْهُدَى وَلَمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُونُ وَلَيْ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ

ولم يأل القرآن جهدًا فى تصوير من لا يستجيب إلى دعوة محمد فى صورة ينفر منها العاقل، ويأنف من أن تكون صورته، فحينًا يرسمهم أمواتًا لا يعون، صما لا يسمعون، عميًا لا يبصرون، فيقول: ﴿وَمَا يَسْعَرِي الأَخْيَاءُ وَلاَ الأَمْوَاتَ إِنَّ اللَّهَ يَسْمِعُ مَنْ يَشْاءُ وَمَا أَنْتَ بِمُسْمِعٍ مَنْ فِي الْقُبُورِ (٢٢) إِنْ أَنْتَ إِلاَّ نَذِيرٌ (٣٣)﴾ (ناطر ٢٣، ٣٣). ﴿وَمِنْهُمْ مَنْ يَسْعَعُونَ إِلَيْكَ أَفَانْتُ تُسْمِعُ الصُّمُ وَلَو كَانُوا لاَ يَعْقِلُونَ (٤٢) وَمِنْهُمْ مَنْ يَنْظُرُ إِلَيْكَ أَفَانْتَ تَهْدِي الْعُمْى وَلَو كَانُوا لاَ يَبْصِرُونَ (٤٣)﴾ (يونس ٤٢،٤٢).

وأكثر القرآن من أمر الرسول بالصبر، وهو خليقة أولى العزم من الرسل فقال: ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكُم ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكُم وَ فَاصَبْرُ كَمَا صَبْرَ أُولُو الْعَزْمِ مِنَ الرُّسُلِ وَلاَ تَسْتَغْجِلْ لَهُمْ ﴾ (الأحقاف ٣٥). وقال: ﴿ وَاصْبِرْ لِحُكُم رَبُّكَ فَإِنَّكَ بِأُغْيُنِنَ ﴾ (الطور ٤٨). وقال: ﴿ وَاصْبِرْ وَمَاصَبْرُكَ إِلاَّ بِاللَّهِ وَلاَ تَحْزَنْ عَلَيْهِمْ ﴾ (النحل ٢٧). وقال: ﴿ وَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَاهْجُرُهُمْ هَجْرًا جَمِيلاً ﴾ (المزمل ١٠). إلى غير ذلك

من كثير الآيات التى تدعو الرسول إلى الصبر، وتحثه عليه، ولا ريب أن دعوة دينية جديدة تتطلب زادًا لا ينفد من الصبر على المكروه حتى تنجح وتؤتى ثمارها.

أما المنهج الذي رسمه القرآن، لكى ينهجه محمد فى دعوته، فقد بينه فى قوله: ﴿ إِذْ عُ إِلَى سَبِيلَ رَبُكَ بِالْحِكْمَةِ وَ الْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (النحل ١٢٥). وتلك هى خطة الإقناع التى تتألف القلوب وتستهوى الأفئدة.

ولكى أكمل الصورة التى رسمها القرآن لمحمد صلوات الله عليه، أضعه بين صحبه الذين أخلصوا له، فهم رحماء فيما بينهم، أشداء على أعدائهم، قد أخذ أمره بهم يشتد، كما يشتد الزرع إذا أخرج براعمه، فيصبح مرآه باعثًا الزراع على الإعجاب به، فهم بين يدى الله يبتغون رضوانه، وأمام أعدائهم قوة لا يستهان بها، ترى تلك الصورة في قوله: ﴿مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللّهِ وَالّذِينَ مَعَهُ أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ في وُجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السَّجُودِ فَيْ وَجُوهِهِمْ مِنْ أَثَرِ السَّجُودِ فَلِكَ مَثَلُهُمْ في التُورَاةِ وَمَثَلُهُمْ في الإِنْجِيلِ كَرَرْع أَخْرَج شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَغَلَظَ فَاسْتَوى عَلَى سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُرَّاءَ لِيَغِيظَ بِهِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُمْ مَغْفِرَةً وَأَجْرًا فَرَاهُ (النت ٢٩).

### القسرآن

هو العلم الخاص بهذا الكتاب الذي نزل على محمد، لم يشركه غيره من كتب الله في هذا الاسم، وقد اختار الكتاب العزيز له من الصفات ما يوضّح رسالته، والهدف الذي نزل من أجله، فهو ﴿هُدُى وَبُشْرَى لِلْمُؤْمِنِينَ﴾ (البقرة ٩٧). ﴿هُدُى لِلنَّاسِ وَبَيْنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ﴾ (البقرة ٥٨). ﴿هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهُدًى وَمَوّعِظَةٌ لِلْمُقْتِينَ﴾ (ال عمران ١٣٨). ﴿هُو لِلنَّانِ وَهُدًى وَمَوّعِظَةٌ لِلْمُقْتِينَ﴾ (ال عمران ١٣٨). ﴿هُو لِلنَّانِ الله المَحق وَإِلَى طَرِيق مُسْتَقِيم﴾ ﴿هُو لِلله نِينَ آمَنُوا هُدًى وَشِفَاءٌ ﴾ (نصلت ٤٤). ﴿يَهُدِي إِلَى الْحَق وَإِلَى طَرِيق مُسْتَقِيم﴾ (الأحقاف ٣٠). ﴿أَنْزَلَ عَلَى عَبُدِهِ الْكِتَابَ وَلَمْ يَجْعَلُ لَهُ عَوْجًا (١) قَيْمًا لِينَذِرَ بَأْسًا شَدِيدًا مِن لَدُنُهُ وَيُحْتَرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنْ لَهُمْ أَجُرًا حَسَنًا (٢)﴾ (الكهف ١٠٦). فرسالة القرآن ويُبَشَرُ المُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَق وطريق الصواب، وتبشير المهتدى وإنذار الضال، ﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهُدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْوَمُ وَيُبَشِرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا وَلَا الْفَرْآنَ يَهُمُونَ اللّه أَجْرًا كَبِيرًا الْمُؤْمِئِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الطَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا وَلَا اللهُورَانَ يَعْمَلُونَ الطَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا وَلَا الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ إِنَّ اللّهُ الْمَاءُ وَلَا اللّهُ إِلَى الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ إِلَى اللهُ عَلَى اللهُ الْمَوْمِنِينَ اللّهُ إِلَى اللّهُ الْمِيرِاء ٤٠).

و إذا كان الكتاب قد أنزل للهداية صع وصفه بأنه شفاء، أليس هو بلسمًا يبرئ أدواء القلوب، ودواء لعلل النفوس، ﴿وَنُتُرُكُ مِنَ الْقُرْآنِ مَا هُوَ شِفَاءٌ وَرَحْمَةٌ لِلْمُومِنِينَ﴾ (الإسراء ٨٢) وصح وصفه بأنه كالمصباح، يخرج الناس من الظلمات إلى النور،

﴿ كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ إِلَيْكَ لِشَحْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ إِلَى النُورِ بِإِذْنِ رَبُهِمْ إِلَى صِرَاطِ الْعَزِيزِ الْحَمِيدِ (ابراهيم ١). ويأنه لم يدع سبيلا للإرشاد إلا بينه، ﴿ وَنَزُلْنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ بَيْنَا فَى لَالله، بينا فَى لِكُلُّ شَيْء (النمل ٨٩). ولما كان كتاب هداية كان واضحًا فى دلالته، بينا فى إرشاده، ﴿ هُوَ آيَاتٌ بَيْنَاتٌ فِي صُدُورِ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ (العنكبوت ٤٤). وكان خير ذكرى، يلجأ إليه المسترشد فيرشد، والضال فيجد عنده التوفيق والهداية، ﴿ إِنْ هُوَ إِلا فَيْ خُرِّى لِلْعَالَمِينَ (الانعام ٩٠). ﴿ وَإِنَّهُ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ (الزحرف ٤٤). ﴿ وَلَقَدْ صَرَّفْنَا فِي هَذَا لَمُ اللهُ وَلِللّهُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ عَلَيْهِ الْمَالِقُولُ وَالإسراء ٤٤). وهو ذكر مبارك، ناضح الثمر، جليل الأثر، ﴿ وَهَذَا كِتَابٌ أَنْزَلْنَاهُ مُبَارِكَ (الأعام ٩٠). وهو حق لا مرية فيه ﴿ لاَ يَأْتِهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خُلُهِ الْمُرْكِ (الطَارِق ١٤). وهو حق لا مرية فيه ﴿ لاَ يَأْتِهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلاَ مِنْ خُلُهِ وَلَا مِنْ مَنِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيلٍ (الطَارِق ١٤). وهو قول فصل ﴿ وَمَا هُوَ بِالْهَزُلُ (الطَارِق ١٤). وكتاب حكيم، وذكر مبين، قد أحكمت آياته، ثم فصلت.

أليس كتاب هذا شأنه وتلك صفاته جديرًا بالاتباع، خليقًا بالاسترشاد والاقتداء، أو ليس فى تلك الصفات ما يحرك النفس إلى الاستماع إليه، وتدبر آياته، والإنصات إلى عظاته، ولا سيما أنه كثيرًا ما يقترن بذكر الحكمة، وفى الحكمة ما يغرى بحبها واتباعها، إذ يقول: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ الحكمة ما يغرى بحبها واتباعها، إذ يقول: ﴿كَمَا أَرْسَلْنَا فِيكُمْ رَسُولاً مِنْكُمْ يَتْلُو عَلَيْكُمْ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَيُعَلَّمُكُمْ مَا لَمْ تَكُونُوا تَعْلَمُونَ ﴿ (البقرة ١٥١).

وردد القرآن كثيرًا أنه نزل من الله بالحق، ﴿وَبِالْحَقُ أَزُلْنَاهُ وَبِالْحَقُ أَزُلْنَاهُ وَبِالْحَقُ نُوَلَهُ الْفُرْآنَ تَوْرِيلاً ﴾ (الإسان ٢٣). وينفى (الإساء ١٠٥). ويؤي في يكون وحى شيطان، أو أن يستطيع الشياطين الإيحاء بمثله، ﴿وَإِنَّهُ لَتَوْرِيلُ رَبُ الْعَالَمِينَ (١٩٢) نَزَلَ بِهِ الرُّوحُ الأَمِينُ (١٩٣) عَلَى قَلْبِكَ لِتَكُونَ مِنَ الْمُنْذِرِينَ ﴾ (الشعراء ١٩٢ ـ ١٩٤) ولوعكد في الْعَالَمِينَ لَا إِنْ النَّيَاطِينُ (١٢٠) وَمَا يَنْبَغِي لَهُمْ وَمَا يَسْتَطِيعُون ﴾ (الشعراء ٢١٠). ويؤكد في صراحة أن الإنس والجن مجتمعين لا يستطيعون الإتيان بمثل القرآن، ولو ظاهر بعضهم بعضا، وإذا كان المجيء به مما ليس في طوق مخلوق فمن غير المعقول أن يفتري من دون الله، ﴿وَمَا كَانَ هَذَا الْقُرْآنُ أَنْ يُفْتَرَى مِنْ دُونِ اللّهِ وَلَكِنْ تَصْدِيقَ الّذِي بَنْ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ الْكِتَابِ لاَ رَبْبَ فِهِ مِنْ رَبُ الْعَالَمِينَ ﴾ (يرنس ٢٧). ولما ادعى المعارضون أن محمدًا تقوّله أو افتراه تحداهم القرآن أن يفتري مثله ﴿ وَالْعُولَ مَنْ اللّهِ إِنْ كَانُوا مَن اسْتَطَعُمُ مِنْ أَلْهُ إِنْ كُنْهُمْ صَادِقِينَ ﴾ (الطرد ٢٤). ثم نزل إلى سورة مثله، ﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَعِيبُوا لَكَ فَاعَلَمُ مُن اللّهِ إِنْ كُنْهُمْ صَادِقِينَ ﴾ (مود ١٢). ثم نزل إلى سورة مثله، ﴿ فَإِنْ لَمْ يَسْتَعِيبُوا لَكَ فَاعَلَمُ مُن اللّهِ إِنْ كُنْهُمْ وَمَنْ أَصَلُ مِمْنِ اتَّبِعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هَدْي مِنْ اللّهِ إِنْ اللّهَ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الطّالِمِينَ ﴾ (القصص ٥٠).

ويتحدث القرآن في صراحة عما كان يمكن أن ينتظر محمدًا من الجزاء الصارم لو أنه افترى أو تقوَّل، فقال: ﴿ وَلَوْ تَقَوُّلُ عَلَيْنَا بَعْضَ الْأَقَاوِيلِ (٤٤) لَأَ حَذْنَا مِنْهُ بِالْيَمِينِ (٤٥) ثُمَّ الْقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ (٤٦). أرأيت كيف يصور لَقَطَعْنَا مِنْهُ الْوَتِينَ (٤٦). أرأيت كيف يصور القرآن، كيف يلتزم محمد ما أوحى إليه، من غير أن يستطيع تعدى الحدود التي رسمت له، في جلاء ووضوح، لأنه ليس سوى رسول عليه بلاغ ما عهد إليه أن يبلغه في أمانة وصدق.

كما ردد كثيرًا أنه بلسان عربى مبين، ﴿إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ قُرْآنًا عَرَبِيًا لَعَلَّكُمْ تَعْقِلُون﴾ (يوسف ٢). وفي ترديد هذه الفكرة ودفع العجمة عن القرآن، ما يدفع العرب إلى التفكير في أمره وأن كونه بلسانهم ثم عجزهم عن المجيء بمثله، مع تحديهم صباح مساء، دليل على أنه ليس من عند محمد، ولا قدرة لمحمد على الإتيان بقرآن مثله، وهو بهذا الوصف يقرر عجزهم الدائم، وأنه لا وجه لهم في الانحراف عن جادة الطريق، وما يدعو إليه العقل السليم، والتفكير المستقيم.

وقرّر أنه كتاب متشابه مثان، ومعنى تشابهه أن بعضه يشبه بعضا فى قوة نسجه، وعمق تأثيره، وإحكام بلاغته، فكل جزء مؤثر بألفاظه وأفكاره وأخيلته وتصويره، ومعنى أنه مثان أن ما فيه من معان يثنى فى مواضع مختلفة، ومناسبات عديدة، فيكون لهذا التكرير أثره فى الهداية والإرشاد، وهو بهذا التكرير يؤدى رسالته التى جاء من أجلها، ولذا كان بتشابهه وتكرير ما جاء به من عظات، مؤثرًا أكبر الأثر فى القلوب، حتى لتقشعرٌ منه جلود أولئك الذين يتدبرونه، وتنفعل له قلوبهم، ثم لا يلبثون أن تطمئن أفئدتهم إلى هداه، وتهدأ نفوسهم إلى ذكر الله، ﴿الله نَزْل أَحْسَن الحديث كِتَابًا مُتَشَابِهًا مَثَاني تَقْشَعرُ مِنهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخشُونَ رَبّهُمْ ثُمُّ بَلِينُ جُلُودُهُمْ وَقُلُونُهُمْ إلى ذِكْرِ اللّه ذَلِكَ هُدَى اللّهِ يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُصَافِي اللّهُ فَلِل اللّهُ فَمَا لَهُ مِنْ هَادٍ ﴿الرّسِ ٢٣). ويعرف القرآن ما له من تأثير قوى بالغ حتى معناه، ﴿لَوْ أَنْزَلْنَا هَذَا الْقُرْآنَ عَلَى جَبّلِ لَرَأَيْنَهُ خَاشِعًا مِنْ حُشِيةِ اللّه﴾ (الحشر ٢٢).

ومع طول القرآن وتعدد مناحيه لا عوج فيه، ولا اضطراب فى أفكاره ولا أخيلته، أو لا ترى أن أميا لا يستطيع تأليف كتاب على هذا القدر من الطول من غير أن يقع فيه الخلل والاختلاف والاضطراب، ﴿أَفَلاَ يَتَدَبُّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَو كَانَ مِنْ عِنْدِ غَيْرِ اللَّهِ لَوَجَدُوا فِهِ احْتِلاَفًا كَثِيرًا﴾ (النساء ٨٢).

ومما أكده القرآن أنه مصدّق لما نزل قبله من التوراة والإنجيل، وإلى جانب

ذلك، سجل القرآن ما قابله به أهل الكتاب والمشركون، من كفر به وإنكار له، أما بعض أهل الكتاب فقد مضوا يكابرون، منكرين أن يكون الله قد أنزل كتابًا على إنسان، وما كان أسهل دحض هذه الفرية بما بين أيديهم من كتاب موسى، يبدون بعضه ويخفون الكثير منه، قال سبحانه: ﴿ وَمَا قَدَرُوا اللَّهَ حَقَّ قَدْرِهِ إِذْ قَالُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَى بَشَرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ مَنْ أَنْزَلَ الْكِتَابَ الَّذِي جَاءَ بِهِ مُوسَى نُورًا وَهُدَّى لِلنَّاسَ تَجْعَلُونَهُ قَرَاطِيسَ تُبْدُونَهَا وَتُخْفُونَ كَثِيرًا وَعُلْمُتُمْ مَا لَمْ تَعْلَمُوا أَنْتُمْ وَلاَ آبَاؤُكُمْ قُلِ اللَّهُ ثُمَّ ذَرْهُمْ في خُوضِهِمْ يَلْعَبُونَ ﴾ (الأنعام ٩١). ولم يزد الكثير من أهل الكتاب نزول القرآن إلا تماديًا فى الكفر وشدة فى الطغيان، ﴿قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ لَسْتُمْ عَلَى شَيْءٍ حَتَّى تُقِيمُوا التَّورَاةَ وَالإِنْحِيلَ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْكُمْ مِنْ رَبُّكُمْ وَلَيَزِيدَنَّ كَثِيرًا مِنْهُمْ مَا أُنْزِلَ إِلَيْكَ مِنْ رَبُّكُ طُغْيَانًا وَكُفْرًا فَلاَ تأس عَلَى القَوْمِ الكَافِرِينَ ﴾ (المائدة ٦٨). وقالوا إن محمدًا يتعلم القرآن من إنسان عليم بأخبار الماضين، وكان من السهل أيضًا إبطال تلك الدعوى، فإن هذا الذي زعموه يعلمه ذو لسان أعجمي، ﴿ وَلَقَدْ نَعْلَمُ أَنَّهُمْ يَقُولُونَ إِنَّمَا يُعَلِّمُهُ بَشَرٌ لِسَانُ الَّذِي يُلْحِدُونَ إِلَيْهِ أَعْجَدِيٌّ وَهَذَا لِسَانٌ عَرَبِيٌّ صُبِينٌ﴾(النحل ١٠٣). ثم زعموا أنه إفك اختلقه، وأعانه على إتمامه سواه ممن يعرفون أساطير الأولين ويتقنونها، وهنا يرد القرآن في هدوء بأن هذه الأسرار التي في القرآن، والتي ما كان يعلمها محمد ولا قومه، إنما أنزلها الذي يعلم أسرار السموات والأرض، ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ إِفْكَ افْتَرَاهُ وَأَعَانَهُ عَلَيْهِ قَوْمٌ آخَرُونَ فَقَدْ جَاءُوا ظُلْمًا وَزُورًا (٤) وَقَالُوا أَسَاطِيرُ الأُولِينَ الخُسَبَهَا فَهِيَ تُمْلَى عَلَيْهِ بُكْرَةً وَأُصِيلاً (ه) قُلْ أَنْزَلَهُ الَّذِي يَعْلَمُ السِّرّ في السَّمَوَاتِ وَالأرْض إنَّهُ كَانَ غَفُورًا رَحِيمًا ٦٠) ﴾ (الفرقان ٤ - ٦). ونزلوا في المكابرة إلى أعمق درك، فزعموا مرة أن ليس ما في القرآن من أخبار سوى أضغاث أحلام، وحينًا زعموا أنه قول شاعر، وأن القرآن لا يصلح أن يكون آية قاطعة كآيات الرسل السابقين، ﴿ بَلَ قَالُوا أَصْغَاتُ أَخْلاَم بَل افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرِ فَلْيَأْتِنَا بِآيَةٍ كَمَا أُرْسِلَ الأُوَّلُونَ ﴿(الأنبياء ٥). ولم يتحمل القرآن الرد على دعوى أضغات الأحلام لتفاهتها، ووضوح بطلانها، ولكنه نفى أن يكون القرآن شعرًا بوضوح الفرق بين القرآن والشعر، الذي لا يليق أن يصدر من محمد، وجعلوا القرآن سحرًا من محمد، لا صلة لله به، وهنا يبين القرآن مدى مكابرتهم، فيقول: ﴿ وَلَّو نَزُّلْنَا عَلَيْكَ كِتَابًا فِي قِرْطَاسِ فَلْمَسُوهُ بِأَيْدِيهِم لَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ هَذَا إِلاَّ سِحْرٌ مُبِينٌ ﴾ (الأنعام ٧).

ومضى بعض الناس يذيع الأحاديث الباطلة ليضل عن سبيل الله، ويصم أذنيه عن سماع القرآن مستكبرًا مستهزئًا به، والقرآن يغضب لموقف هؤلاء شديد الغضب، وينذرهم كما استهزءوا، بعذاب يهينهم ويؤلمهم، ﴿وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لَهْوَ

الْحَدِيثِ لِيُصِلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ عِلْمٍ وَيَتَّخِذَهَا هُزُوا أُولَئِكَ لَهُمْ عَذَابٌ مُهِينٌ (٦) وَإِذَا تُتَلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا وَئَى مُسْتَكْبِرًا كَأَنْ لَمْ يَسْمَعْهَا كَأَنَّ فِي أَذُنَهِ وَقُرًا فَبَشْرُهُ بِعَذَابٍ أَلِيمٍ(٧)﴾ (لقمان ٦، ٧).

ومن عجب أن كثيرًا من الكافرين كان لا يرضى عما فى القرآن من أفكار التوحيد والعبادة، فكان يطلب من الرسول أن يأتى بقرآن غير هذا القرآن، فكان رد الرسول صريحًا فى أنه لا يستطيع أن يفعل شيئًا من تلقاء نفسه، ﴿وَإِذَا تُنْكَى عَلَيْهِمْ آيَاتُنَا بَيُنَاتِ قَالَ الَّذِينَ لاَ يَرْجُونَ لِقَاءَنَا الْتِ بِقُرْآنِ غَيْرِ هَذَا أَوْ بَدُلُهُ قُلْ مَا يَكُونُ لِي أَنْ أَبَدُلَهُ مِنْ لِلقَاءِ نَفْسِي إِنْ أَبَّعُ إِلاَّ مَا يُرحَى إِلَيٌ إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْم عَظِيم ﴾ (يونس ١٥). مِن لِلقَاءِ نَفْسِي إِنْ أَبَّعُ إِلاَّ مَا يُرحَى إلَي إِنِي أَخَافُ إِنْ عَصَيْتُ رَبِي عَذَابَ يَوْم عَظِيم ﴾ (يونس ١٥). ومما اعترضوا به على القرآن أنه نزل منجماً، واقترحوا أن ينزل دفعة واحدة، ولكن القرآن رد على هذا الاقتراح، بأن نزوله على تلك الطريقة، فيه تثبيت لأفئدة المؤمنين الرسول، ليكون دائم الاتصال بربه، أوليس فى نزوله كذلك تثبيت لأفئدة المؤمنين أيضًا إذ ينقلهم القرآن بتعاليمه مرحلة مرحلة إلى الدين الجديد، ويروى القرآن أيضًا إذ ينقلهم القرآن بتعاليمه مرحلة مرحلة إلى الدين الجديد، ويروى القرآن جُمْلَةُ وَاحِدَةً كَذَلِكَ لِنُثَبَتَ بِهِ فَوَادَكَ وَرَقَلْنَاهُ تَرْتِيلاً (٣٣) وَلاَ يَأْتُونَكَ بِمَثَل إِلاَّ جِمُنَاكَ بِالْحَقُ وأَخْسَ تَفْسِيرًا (٣٣) ﴾ (الفرقان ٣٠، ٣٢).

ولقد تعبوا في صدّ تيار القرآن الجارف، ووقف أثره في النفوس فما استطاعوا ثم هداهم خيالهم الضّيق إلى طريقة يحولون بها بين القرآن وسامعيه تلك هي الصّخب عند سماع القرآن واللغو فيه، ولما كان في ذلك استقبال لا يليق بالقرآن قابله الله بتهديد عنيف، وإيعاد شديد، إذ يقول: ﴿وَقَالَ الَّذِينَ كَفَرُوا لا تَسْمَعُوا لِهَذَا القُرْآنِ وَالغَوَا فِيهِ لَعَلَّكُمْ تَعْلِبُون (٢٦) فَلَنْذِيقَنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِينَهُمْ أَسْواً الَّذِينَ كَفَرُوا عَذَابًا شَدِيدًا وَلَنَجْزِينَهُمْ أَسْواً الَّذِي كَانُوا بِآيَاتِنَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٢٧) ذَلِكَ جَزَاء أَعْدَاء اللّه النّارُ لَهُمْ فِيهَا دَارُ الْحُلْدِ جَزَاءً بِمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَخَدُونَ (٢٨) ﴾ (نصلت ٢٦ - ٢٨). وذلك أقوى دليل على الإخفاق، وأنه لا حجة عندهم يستطيعون أن يهدموا بها حجة القرآن.

وحرِّك القرآن فيهم غريزة الخوف إن كذبوا به، فسألهم ماذا تكون النتيجة إذا ثبت حقًا أنه من عند الله، وظلوا كافرين به، أيكون ثم من هو أضل منهم أو أظلم، يثير تلك الغريزة في قوله: ﴿قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ كَانَ مِنْ عِنْدِ اللّهِ ثُمُّ كَفَرْتُمْ بِهِ مَنْ أَصَلُ مِمَّنْ هُوَ فِي شِقَاقِ بَعِيد ﴿ وَعَلَى اللّهِ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ عَلَى الللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَى اللّهُ اللّهُل

أما سورة الفرقان فيراد به هنا القرآن، كما أنه في مواضع أخرى يطلق على كتب الله، لأنها تفرق بين الحق والباطل، والصواب والخطأ.

ولعل (١) بدء هذه السورة بقوله سبحانه: ﴿تَبَارَكَ الَّذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ عَلَى عَبْدِهِ لِيَكُونَ لِلْعَالَمِينَ نَذِيرًا﴾(الفرقان ١). فيه دلالة على أنها تحوى إنذارًا ووعيدًا وتهديدًا، وحقًا لقد اتسمت هذه السورة بالرد المنذر على كثير من دعاوى المنكرين لأحقية القرآن ورسالة محمد ووحدانية الله، وقد بدأها بالحديث عن منزل القرآن، وتفرده بالملك وتعجبه من أن ﴿اتَّحَدُّوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً لاَ يَخْلَقُونَ شَيَّنًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلاَ يَمْلِكُونَ لْأَنْفُسِهِمْ ضَرًّا وَلاَ نَفْعًا وَلاَ يَمْلِكُونَ مَوْتًا وَلاَ حَيَاةً وَلاَ نُشُورًا﴾(الفرقان ٣). ويدأ بعد ذلك يعدد مفترياتهم على القرآن وتشكيكهم في رسالة محمد، ثم يتعمَّق في السبب الذي دفعهم إلى إنكار القرآن ونبوة محمد، فيراه التكذيب باليوم الآخر، وكأنما غضبت جهذم لهذا التكذيب، حتى إنها ﴿إِذَا رَأْتُهُمْ مِنْ مَكَانٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا لَهَا تَعَيُّظًا وَ زَفِيرًا ﴾(الفرقان ١٢). ويمضى فى تصوير ما ينتظرهم فى ذلك اليوم من مصير مؤلم موازنًا بين ذلك، وبين جنة الخلد التي وعد المتقون، ثم يعود إلى أكاذيبهم، فيردّ على بعضها، ويبسط بعضها الآخر، واضعًا إلى جانب هذه الأكاذيب ما ينتظرها من عقوبة يوم الدين، وهنا يلجأ إلى التصوير المؤثر، يرسم به موقفهم في ذلك اليوم، عله يردهم بذلك إلى الصواب، إذا ذكروا سوء المغبة؛ وتأمل قوة تصوير من ظلم نفسه بهجر القرآن وتكذيبه، في قوله: ﴿ وَيَوْمَ يَعَضُّ الظَّالِمُ عَلَى يَدَيْهِ يَقُولُ يَا لَيْنَنِي اتَّخَذْتُ مَعَ الرَّسُول ِسَبِيلاً (٢٧) يَا وَيْلَتَا لَيْتَنِي لَمْ أَتَّخِذْ فَلاَنَا حَلِيلاً (٢٨) لَقَدْ أَضَلَّني عَن الذَّكْرِ بَغَدَ إِذْ جَاءَني وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِلإِنْسَانِ حَذُولاً (٢٩) وَقَالَ الرَّسُولُ يَا رَبِّ إِنَّ قَوْمِي اتَّحَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا (٣٠)﴾ (الفرقان ٢٧ ـ ٢٠). ويعود مرة إلى شبهة من شبهاتهم في القرآن فيدحضها وينذرهم بشر مكان في جهنم، ويعدد لهم عواقب من كذب الرسل من قبلهم. ثم يأتي إلى إثم آخر من آثامهم باستهزائهم بالرسول الذي كاد يصرفهم عن الهتهم، لولا أن صبروا عليها، وهنا يناقشهم في اتخاذ هذه الآلهة التي لا يصلح اتخاذها إلهًا إذا وزنت بالله الذي يعدد من صفاته ما يبين بوضوح وجلاء أَنهم ﴿ يَمُبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لاَ يَنفَعُهُمْ وَلاَ يَصْرُهُمْ ﴾ (الفرقان ٥٥). ويطيل القرآن في تعداد صفات الله وبيان مظاهر قدرته. وإذا كانت السورة قد مضت تنذر المنكرين وتعدُّد آثامهم، فإنها قد أخذت تذكر كذلك صفات المؤمنين الصادقين، ليكونوا إلى جانبهم مثالاً واضحًا للفرق بين الصالح والطَّالح، ولتكون الموازنة بينهما

<sup>(</sup>١) في تحليل هذه السورة نموذج آخر لوحدة السورة والارتباط بين آياتها.

مدعاة إلى تثبيت النموذجين فى النفس، وختمت السورة بالإنذار بأن العذاب نازل بهم لا محالة، ما داموا قد كذبوا، فكانت السورة كلّها من المبدأ إلى المنتهى تتجه إلى الوعيد، ما دامت تناقش المنكرين فى مفتريات تتعلق بالقرآن ومن نزل عليه القرآن، وقد رأينا كيف كان يقرن كل افتراء بما أعدً له من العذاب.

# يسوم القيسامسة

له في القرآن أسماء كثيرة تطلق عليه في المواضع المختلفة، لتوحى هذه الأسماء في أماكنها بالمعاني التي يستدعيها المقام، فهو اليوم الآخر والآخرة، عندما يكون في مقابلة الحديث عن الدنيا وموازنته بها، أو عند الحديث عنه ملاحظًا فيه هذا التقابل، كما تجد ذلك في قوله تعالى: ﴿فَاتَاهُمُ اللّهُ تُوَابَ الدُنْيَا وَحُسْنَ تُوَابِ الآخِرَةِ ﴾ (ال عمران ١٤٨). وقوله تعالى: ﴿فَحَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ حُلْفٌ وَرِثُوا الْكِتَابَ يَاحُدُونَ عَرَضٌ هَذَا الأَدْنَى وَيَقُولُونَ سَيُغْفَرُ لَنَا وَإِنْ يَأْتِهِمْ عَرَضٌ مِثْلُهُ يَأْحُدُوهُ أَلَمْ يُؤْخَدُ عَلَيْهِمْ يَرَضٌ مِثْلُهُ يَأْخُدُوهُ أَلَمْ يُؤْخَدُ عَلَيْهِمْ مِنْ اللّهِ إِلاَّ الْحَقَّ وَدَرَسُوا مَا فِيهِ وَالدَّارُ الآخِرَةُ حَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَقُونَ أَفَلاَ مَيْنَافِ (الأعراف ١٦٩).

ويدعى بيوم القيامة مثيرًا فى النفس هذه الحركة المائجة المضطربة، التى ينبعث فيها الأموات من أجداثهم كالجراد المبثوث؛ وبيوم الدين ملحوظًا فيه أنه اليوم الذى يجزى فيه كل إنسان بعمله خيرًا أو شرا، ولما كان المثيب والمعاقب يومئذ هو الله وحده كان جميلاً رائعًا قوله: ﴿مَالِكِ يَوْمِ الدِّينِ ﴾ (الفاتحة ٤). وبيوم الفصل إذ فيه يفصل بين الصواب والباطل فصلا عمليًا لا شبهة فيه. وبيوم البعث لأنه يوم الحياة بعد الموت؛ فإذا دعى بالساعة كان ملاحظًا فيه عنصر المفاجأة الباغتة؛ أو بالحاقة فلأن وجودها حق لا مرية فيه؛ أو بالقارعة فلشدة هولها وما فيها من مصائب وأهوال، أو بيوم الآزفة فلأنها شديدة القرب والمفاجأة.

وقد عنى القرآن أيّما عناية بأهمية الإيمان باليوم الآخر، يذكره كلما ذكرت صفات المؤمن المثاليّ، ويقرن الإيمان به بالإيمان بالله، حتى لا يذكر الإيمان باليوم الآخر وعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ باليوم الآخر وعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ باليوم الآخر وعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجُرُهُمْ عِنْدَ رَبُهِمْ وَلاَ حُونٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (البقرة ١٢). ويقول: ﴿ لَيْسَ الْبِرَّ أَنْ تُولُوا وُجُوهَكُمْ قِبَلَ الْمَشْرِقِ وَالْمَعْرِبِ وَلَكِنَّ الْبِرَّ مَنْ آمَنَ بِاللّهِ وَالْيُومِ الآخرِ ﴿ (البقرة ١٧٧). وأوعد القرآن شديد الوعيد من كفر باليوم الآخر، وقرنه كذلك بمن كفر بالله، فقال: ﴿ وَمَنْ يَكُفُرُ بِاللّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ فَقَدْ ضَلّ صَلاَلاً بَعِيدًا ﴾ (النساء ١٣٦). وقال: وقال:

﴿ فَاتِلُوا الَّذِينَ لاَ يُوْمِئُونَ بِاللَّهِ وَلاَ بِالْيَوْمِ الآخِرِ وَلاَ يُحَرِّمُونَ مَا حَرَّمَ اللّهُ وَرَسُولُه ﴾ (التربة ٢٩). وسرّ العناية باليوم الآخر أن الإيمان به يعد الدعامة الأولى في بناء الدين كله، وإذا انهار هذا الأساس انهار الدين، فلم يعد له من بقاء، فعقيدة المرء في الحساب وأنه مجزي بعمله، على الخير والشر، هي التي تدفعه إلى التفكير السليم، كي يصل إلى العقيدة الصحيحة التي يؤمن بها، وإلى العمل الصالح واجتناب مساوئ الأمور، كي يجزي على الخير بالحسني، ويتَّقى أليم العذاب، ولو أن عقيدة البعث قد انمحت، ما كان الفضيلة سلطان على نفوس الجماهير يقودها، رهبة ورغبة، وقد أشار القرآن إلى ذلك في قوله: ﴿إِنَّ الّذِينَ لاَ يُوْمِئُونَ بِالآخِرَةِ قُلُوبُهُمْ مُنْكِرة وَهُمْ مُنْتَكُبُرُونَ ﴾ (النمل ٤). وقوله سبحانه: ﴿إِلَهُكُمْ إِلَةً وَاحِدٌ فَالَّذِينَ لاَ يُؤمِئُونَ بِالآخِرةِ قُلُوبُهُمْ مُنْكِرة وَهُمْ مُنْتَكُبُرُونَ ﴾ (النمل ٤). وقوله سبحانه: ﴿إِلَّهُكُمْ إِلَةً وَاحِدٌ فَالَّذِينَ لاَ يُؤمِئُونَ بِالآخِرةِ قُلُوبُهُمْ مُنْكِرة وَهُمْ مُنْتَكُبُرُونَ ﴾ (النمل ٤). ولما كان لليوم الآخر هذه الأهمية في بناء الدين، عني وهم مُنتَكُبرُونَ ﴾ (النمل ٢٢). ولما كان لليوم الآخر هذه الأهمية في بناء الدين، عني القرآن بغرس عقيدته في النفوس، وتصويره منذ أول عهد الدعوة، ولهذا كان أكثر الحديث عنه في السور التي نزلت بمكة.

وقد دلل القرآن في مواطن كثيرة على أن اليوم الآخر آت لا ريب فيه، يبرهن على ذلك بقدرته على خلق هذا العالم وما فيه، ﴿ أَلَمْ نَجْعَلَ الأَرْضَ مِهَادًا (٦) وَالْجِبَالَ أَوْتَادًا (٧) وَخَلَقْنَاكُمْ أَزْوَاجًا (٨) وَجَعَلْنَا تَوْمَكُمْ شُبَاتًا (٩) وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاسًا (١٠) وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا (١١) وَبَنَيْنَا فَوْقَكُمْ سَبْعًا شِدَادًا (١٢) وَجَعَلْنَا سِرَاجًا وَهَاجًا (١٣) وَأَنْزَلْنَا مِنَ الْمُعْصِرَاتِ مَاءٌ تُجَاجًا (١٤) لِنُحْرِجَ بِهِ حَبًّا وَنَبَاتًا (١٥) وَجَنَّاتٍ أَلْفَاقًا(١٦)﴾(النبا٦-١٦). بل يؤيد مقدرته على البعث بما هو معروف لدينا، من أن إعادة ما عمل العامل أسهل عليه من بدء العمل، فيقول: ﴿ وَهُوَ الَّذِي يَبْدَأُ الْحَلْقَ ثُمَّ يُعِيدُهُ وَهُوَ أَهْوَنُ عَلَيْهِ ﴾ (الروم ٢٧). ويقول ﴿ وَضَرَبَ لَنَا مَثَلاً و نَسِيَ حَلْقَهُ قَالَ مَنْ يُخِي الْعِظَامَ وَهِي رَمِيمٌ (٧٨) قُلْ يُخِيبِهَا الَّذِي أَنْشَأَهَا أُوِّلَ مَرَّةٍ وَهُوَ بِكُلِّ حَلْق عَلِيمٌ (٧٩) الَّذِي جَعَلَ لَكُمْ مِنَ الشَّجَرِ الأَحْضَرِ نَارًا فَإِذَا أَنْتُمْ مِنْهُ تُوقِدُونَ (٨٠) أُولَيْسَ الَّذِي حَلَقَ ۗ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ بِقَادِرٍ عَلَى أَنْ يَحْلُقَ مِثْلَهُمْ بَلَى وَهُوَ الْحَلاَّقُ الْعَلِيمُ (٨١) إِنَّمَا أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيًّا أَنْ يَقُولَ لَهُ كُنْ فَكُون (٢٨) ﴾ (يس ٧٨- ٨٢). فأنت تراه هنا يعجب من هذا الذي ينكر البعث ناسيًا بدء خلقه، وأنه لم يكن شيئًا مذكورا، فأخذ يتساءل من يستطيع أن يحيى العظام البالية، فأجابه القرآن في يسر بأن الذي أنشأها أول مرة هو الذي يحييها، وهو عالم بكل صغيرة وكبيرة، في الخلق، ففي مستطاعه أن يعيد ما بدأ خلقه، أو ليس هذا القادر على أن يخلق النار من الشجر الأخضر المليء بالماء قادرًا على أن يعيد خلقهم؟ أو ليس من خلق السموات والأرض وهي بهذه الفخامة والإحكام قادرًا على أن يخلق مثل هذا الإنسان الحقير الضئيل، ﴿لَحَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ أَكْبَرُ

مِنْ حُلْقِ النَّاسِ وَلَكِنَ أَكْثَرَ النَّاسِ لاَ يَعْلَمُون﴾ (غانر ٥٧). وتنتهى الآيات بتصوير قدرة الله، يستجيب لها الكون فى خضوع وسرعة، فلا يلقى الله أمرًا حتى يخضع الكون لأمره، ولا يلبث أن يقول لشىء كن، حتى يتحقق ويكون. وفى سورة أخرى يؤكد قدرته على جمع عظام المرء وتسوية أدق ما فيه من هذه العظام، وهى عظمة البنان، فيتساءل متعجبًا، ثم يجيب فى تأكيد: ﴿أَيَحْسَبُ الإِنْسَانُ أَنْ لَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ (٣) لَمَى قَادِرِينَ عَلَى أَنْ نُسُورَى بَنَانَهُ (٤) ﴾ (القيامة ٣، ٤).

ويقرّب القرآن أمر البعث إلى نفوسهم، فيوجه أنظارهم إلى الأرض الميتة ينزل عليها الماء، فتنبعث فيها الحياة، وتنبت من كل زوج بهيج، فيقول: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَكَ تَرَى الأَرْضَ حَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَخِيَاهَا لَمُحْيِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ ﴾ (فصلت ٢٩) ويقول: ﴿وَاللّهُ الَّذِي أَرْسَلَ الرِّيَاحَ فَيْثِرُ سَحَابًا فَسُقْنَاهُ إِلَى بلَدٍ مَيِّتِهِ فَأَخَيْنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النَّشُورُ ﴾ (فاطر ٩) وإذا كانوا يرون هذه الظاهرة في كل حين، فمن المعقول أن يكون لها شديد التأثير في نفوسهم، لقربها منهم، وقوة دلالتها على قدرة الله على بعث الحياة في الجماد الميت.

وحفل القرآن بكثير من صور هذا اليوم، يرسم الطبيعة فيه والناس: أما الأرض فإنها تميد تحت الأقدام مزلزلة مرتجفة، تنشقٌ في كل مكان، مخرجة أثقالها، ويقف الإنسان في ذهول ودهشة يتعجب: ما لهذه الأرض قد خرجت على طبيعتها الهادئة، فثارت تلك الثورة المريعة؟! وتظل الأرض تلفظ ما بداخلها، تنبئ بأنها تفعل ما تفعل بأمر الله الذي أوحى بذلك لها، ﴿إِذَا زُلْزَلَتِ الأَرْضُ زِلْزَالَهَا (١) وَأَحْرَجَتِ الْأَرْضُ أَنْقَالَهَا (٢) وَقَالَ الإِنْسَانُ مَا لَهَا (٣) يَوْمَئِذِ تُحَدَّثُ أَحْبَارَهَا (٤) بأَنَّ رَبُّكَ أَوْحَى لَهَا(ه)﴾(الزلزلة ١- ٥). وأما الجبال فتصبح في هشاشة الصوف ﴿ وَتَكُونُ الْحِبَالُ كَالْعِهْنِ الْمَنْفُوشِ ﴾ (الفارعة ٥). ثم لا تلبث أن تنمحى من فوق صفحة الأرض، فتصبح مستوية لا عوج فيها ولا ارتفاع، ﴿وَيَسْأَلُونَكَ عَن الْحِبَالِ فَقُلْ يَنْسِفُهَا رَبِّي نَسْفًا (٥٠٥) فَيَذَرُهَا قَاعًا صَفْصَفًا (١٠٦) لأ تَرَى فِيهَا عِوْجًا وَلاَ أَمْتَا(١٠٧) ﴾ (طه ١٠٥ ـ ١٠٧). وتتفجر البحار، وتتبعثر القبور مخرجة ما استودعته من أشلاء البيشر، ﴿ وَإِذَا البِحَارُ فُجِّرَتْ (٣) وَإِذَا الْقُبُورُ بُعْثِرَتْ (٤) عَلِمَتْ نَفْسٌ مَا قَدَّمَتْ وَأَخْرَتُ (ه)﴾(الانفطار ٣\_ ه). ويشتد ارتجاج الأرض وارتجافها، حتى لينكرها الإنسان، ويجف لها قلبه، ويراها أرضًا غير ما ألف، وتربة مضطربة لا عهد له بها من قبل، ﴿ يَوْمَ تَرْجُفُ الأَرْضُ وَالْحِبَالُ وَكَانَتِ الْحِبَالُ كَثِيبًا مَهِيلاً ﴾ (المزمل ١٤). ﴿ يَوْمَ تُبَدِّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ وَالسَّمَوَاتُ وَبَرَزُوا لِلَّهِ الْوَاحِدِ الْقَهَّارِ﴾ (ابراهيم ٤٨).

وأما السماء فإنها تطوى كما يطوى السجل كتابًا، فلا تعود ترى بناء محكما، كما نراها بأعيننا في هذه الحياة الدنيا، بل تصبح بيّنة الفجوات ظاهرة الشقوق، ومما يزيد الأمر هولا هذا الغمام المتكاثف يمور في السماء مورًا يبعث الرهبة والفزع ﴿يَوْمَ نَطُورِ السَّمَاءُ مَوْرًا (١٠). و﴿وَيَوْمَ تَشَقُّقُ السَّمَاءُ وَالفَزع ﴿يَوْمَ نَشُورُ السَّمَاءُ مَوْرًا (١٠) وَسَيرُ الْجِالُ سَيرًا اللَّمِالُ مَيرًا المَلاَئِكَةُ تَنْزِيلاً ﴾ (الفرقان ٢٥). و﴿يَوْمَ تَمُورُ السَّمَاءُ مَوَرًا (١) وَسَيرُ الْجِالُ سَيرًا المَا المَلاَئِكَةُ تَنْزِيلاً ﴾ (الطرد ٩ - ١١). ويلف الكون ظلام دامس، فالكواكب تنتثر لا رابط بينها، ولا اتساق ينظمها، والشمس ينمحي ضوءها، فتصبح كرة مظلمة لا يشع منها نور يضيء أرجاء الكون، وتنكدر النجوم التي كانت تبدو في السماء كأنها مصابيح، فينطمس نورها، ولما فقدت الجاذبية بين الكواكب انتثرت في الجو، ويملأ النفس رعبا أن ترى الشمس والقمر قد اقترنا مجتمعين، لا ضوء لهما الجو، ويملأ النفس رعبا أن ترى الشمس والقمر قد اقترنا مجتمعين، لا ضوء لهما ولا بهجة، ﴿إِذَا السَّمَاءُ انْفَطَرَت (١) وَإِذَا الْكَوَاكِبُ انتَرَت (٢) ﴾ (التعمل (١) وَإِذَا الْكَوَرَت (١) وَإِذَا النَّعُومُ انْكَدَرَت (٢) ﴾ (التعمل (١) وَإِذَا الْإِنسَانُ يُومَنِذٍ أَيْنَ الْمَقُرُ (١١) كَلاً لاَ وَزَر (١١) إِلَى الْقَمَرُ (٨) وَجُعِعَ الشَّمْسُ وَالْقَمَرُ (٩) يَقُولُ الإِنسَانُ يُومَنِذٍ أَيْنَ الْمَقُرُ (١٠) كَلاً لاَ وَزَر (١١) إِلَى رَبِّنِهِ المُسْتَقَرُومُ المُسْتَقَرُومُ النكر (١٠) وَلَوْلَ الإِنسَانُ يُومَنِذٍ أَيْنَ الْمَقُرُ (١٠) كَلاً لاَ وَزَر (١١) إِلَى التَكر وَبَيْذٍ أَيْنَ الْمَقُرُ (١٠) كَلاً لاَ وَرَرَ (١١) إِلَى السَلَاءُ اللهُ وَرَرَ (١١) إِلَى المَا الْكَابُ الْتَلَامُ وَالْمَاءُ اللّهُ وَرَرَ (١١) إِلَى المَالَّمُ وَمِنْ إِلْهُ الْمَالُمُ وَرَرَ (١١) وَإِلَا اللّهُ وَرَرَ (١١) إِلَى المَالَد وَلَا اللّهُ وَرَرَ (١١) إِلَى المَا المَالَد وَلَا اللّهُ وَرَرَ (١١) إِلَى المَالَد وَلَا اللّهِ اللّهُ وَرَرَ (١١) إِلَى الْمَالُولُ اللّهُ وَرَرَ (١١) إِلَا الللّهُ وَرَرَ (١١) إِلَى المَالَدُ وَلَا اللّهُ وَرَرَ (١١) إِلَا اللّهُ وَالْمَالُولُ اللّهُ وَرَرَ الْرَالَا اللّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَرَرَ اللّهُ وَلَا اللّهُ وَرَالَا اللّهُ اللّهُ وَ

فى هذه الظلمة الحالكة يخرج الناس من أجداتهم فى سرعة وهلم، أما الأبصار فخاشعة، وأما القلوب فواجفة، يذهلهم ما لم يكونوا قد ألفوه من كون قد تبديًل وتغير، يخرجون فى كثرة بالغة جماعات جماعات ﴿كَأَنَّهُمْ جَرَادٌ مُنْتَشِرُ ﴾ (المعارج ٤٢). يسيرون (القمر ٧). ﴿يَعْرُرُجُونَ مِنَ الأَجْدَاثِ سِرَاعًا كَأَنَّهُمْ إِلَى نُصُبِ يُوفِضُون ﴾ (المعارج ٤٢). يسيرون على غير هدى، وكأنهم يهربون من الظلمة، أو يفرون مما يرونه أمامهم من مناظر تبعث الرعب، وتثير المخافة. ولا يلبثون أن يدعوا إلى الحساب، حتى يسرعوا إلى الدّاعى متهافتين، كما يتهافت الفراش المبثوث، ظنًا منهم أن سوف يجدون عنده الأمن والطمأنينة.

ولا تشعر النفوس وقد خرجت من أجداثها، بأنها قضت وقتًا طويلاً تحت أطباق الثرى، بل كأنها قد غادرت الدنيا منذ وقت قصير، ﴿ كَأَنَّهُمْ يَوْمَ يَرَوْنَهَا لَمْ يَلْبَتُوا إِلاَّ عَشِيَّةً أَوْ ضُحَاهَا﴾ (النازعات ٤٦).

ويزيد النفوس رهبة أن يمدوا أبصارهم فيروا النار تتلظى، وقد اشتد أوار لهبها، ﴿وَبُرُزَتِ الْجَحِيمُ لِمَنْ يَرَى﴾ (النازعات ٢٦). فلا عجب أن بعث هذا اليوم فى النفوس هولا ورهبة، فشعرت به عابسًا مكفهرا، وأن تبلغ القلوب فيه الحناجر اضطرابًا وخوفا، ﴿وَأَنْذِرْهُمْ يَوْمَ الآزِفَةِ إِذِ الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِينَ ﴾ (غافر ١٨). وأن

يملك الهول قلوب المبعوثين هولاً يشيب له الوليد، ﴿ فَكَيْفَ تَتَقُونَ إِنْ كَفَرْتُمْ يَوْمًا يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيبًا ﴾ (المزمل ١٧). ولم لا يشيب الوليد، وهذه الأرض ترتجف تحت قدمه، والكواكب قد انتثرت تتهاوى وتضطرب، مظلمة كدرة، وهذه الشمس والقمر قد الجتمعا مظلمين اجتماعًا يبعث الرهبة في النفوس؟!

ولما كان ذلك يوم الجزاء، وقف الملائكة جند الرحمن صفًا، خاضعين لأمر الله، ينفذون ما يأمر به فى ذلك اليوم، وإن فى وقف الملائكة صفا ما يزيد فى رهبة هذا اليوم وجلاله، ﴿يَوْمَ يَقُومُ الرُّوحُ وَالْمَلاَئِكَةُ صَفًا لاَ يَتَكَلَّمُونَ إِلاَّ مَنْ أَذِنَ لَهُ الرُّحْمَنُ وَقَالَ صَوَابًا ﴾ (النبأ ٢٨).

وقد تحدث القرآن عن المفاجأة التى يذهل لها من كان ينكر يوم البعث، ويصور القرآن مشهد الحديث يدور بين من آمن بالبعث ومن كفر به، ويصور ذهول هؤلاء وقد فوجئوا بيوم القيامة، فيقول: ﴿ وَيَوْمَ تَقُومُ السَّاعَةُ يُقْسِمُ الْمُجْرِمُونَ مَا لَيْوَا غَيْرَ سَاعَةً كَذَلِكَ كَانُوا يُؤْفَكُونَ (٥٥) وَقَالَ الَّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ وَالإِعَانَ لَقَدْ لَلِثُمُمُ فِي كِتَابِ اللّهِ إِلَى يَوْم الْبَعْثِ فَهَذَا يَوْمُ الْبَعْثِ وَلَكِنَّكُمْ كُنتُمْ لاَ تَعْلَمُون (٥٦) فَيُوْمِدِ لاَ يَنْفَعُ الَّذِينَ ظَلَمُوا مَعْذِرَتُهُمْ وَلاَ هَمْ يُسْتَعْتَبُونَ (٧٥) ﴾ (الروم ٥٥-٧٥).

يبدأ الحساب، فيناقش هؤلاء الذين لم يرعوا حق يومهم هذا، وأنكروه، ولم يصغوا إلى إنذار الرسل، بل غرتهم الحياة الدنيا، ﴿وَيَوَ مَ يَحْشَرُهُمْ جَمِيعًا يَا مَعْشَرَ الْجِنُ قَدِ اسْتَكْثَرْتُمْ مِنَ الإِنسِ وَبَنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضَنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا الْجِنُ قَدِ اسْتَكْثَرْتُمْ مِنَ الإِنسِ وَقَالَ أَوْلِاَرُهُمْ مِنَ الإِنسِ وَبَنَا اسْتَمْتَعَ بَعْضَنَا بِبَعْضِ وَبَلَغْنَا أَجَلَنَا النّبِي أَجْلُتَ النّالِينِ بَعْضَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٢٩) يَا مَعْشَرَ الْجِنُ وَالإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ ثُولِي بَعْضَ الظَّالِمِينَ بَعْضَا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٢٩) يَا مَعْشَرَ الْجِنُ وَالإِنسِ أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلٌ مِنكُمْ يَقَصُّا بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (١٣٠) هِ (١٤ مَا عَلَى أَنْفُوسَنَا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُّنَا يَقْصُلُ الْفَيْكُمْ وَيُلُوا عَلَى أَنْفُوسَنَا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُنْكَ أَنْوا عَلَى أَنْفُوسَنَا وَغَرَّتُهُم الْحَيَاةُ الدُنْكَ أَنُوا عَلَى أَنْفُوسَنَا وَغَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُنْكَ أَنُوا عَلَى أَنْفُوسِهِمْ أَنُوا يَعْبُدُونَ الْجَعَلَى أَنْتَ وَلِيُكَامِن دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْجِنَّ أَنْتَ وَلِيَّا مِنْ دُونِهِمْ بَلْ كَانُوا يَعْبُدُونَ الْحِيْدُ وَلَيْكُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ الْحَيْفُهُمْ عَلَى بَعْضَ مِنْ اللّهِ فَاهُدُوهُمْ إِلَى مَنْكُولُونَ (٢٢) اخشرُوا الَّذِينَ ظَلَمُوا وَأَزُوا جَهُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ الْكُنَاعُونَ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ وَلَاكُمْ اللّهُ عَلَيْكُمْ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ وَعُوهُمْ إِنَّهُمْ مَسْتُولُونَ (٢٤) قَالُوا إِنكُمْ الْمُؤْونِينَ وَمَا كَانُوا يَعْبُدُونَ الْمُؤْونَ مَوْمِنِينَ (٣٤) وَمَا كَانُ لَكَا عَلَيْكُمْ مِنْ سُلْطَانُو بَلْ اللّهُ عَلَيْكُمُ مِنْ سُلُطُلُونَ اللّهُ عَلَيْكُمْ أِنَّ كُنَاعَاوِنَ (٣٤) قَالُوا إِنكُمْ الْفُونِينَ كُمْ إِنَّ كُنَاعَاوِنَ (٣٤) قَالُوا يَعْمُونُ وَا مُؤْونِينَ كُمْ إِنَّ كُنَاعَاوِنَ وَلَاكُمُ الْمُؤْولِ مُؤْولُونَ الْمُؤْولُونَ الْفُولُونُ الْمُؤْولُونُ أَنْ أَنْفُولُونَ الْمُؤُولُونَ اللّهُ وَلَاللّهُ اللّهُ وَلَالِكُمْ اللّهُ اللّهُ وَلُولُولُولُولُولُولُولُ اللّهُ اللّهُ وَلُولُ اللّهُ اللّهُ وَلِي الْعَلْولُولُولُولُولُ

والتعجب من أن بعضهم لا ينصر بعضًا، كما كان شأنهم فى الدنيا، بل إن بعضهم يسأل بعضًا، ويبرأ بعضهم من بعض، ويؤكد القرآن مرة أخرى معنى انصراف كل إنسان إلى نفسه، وعنايته بأمره فحسب، إذ يقول: ﴿يَوْمَ يَفِرُ الْمَرْءُ مِنْ أَخِيهِ (٣٤) وَأُمَّهِ وَأَبِيهِ (٣٥) وَصَاحِبَتِهِ وَبَيهِ (٣٦) لِكُلُ الْمِرَءُ مِنْهُمْ يَوْمَدِ شَأَن يُغْيِهِ (٣٧) ﴾ أخِيهِ (٣٤) وَأُمَّهِ وَأَبِيهِ (٣١) فَضُ تَفْسِهَا وَتُوفَى كُلُ نَفْسٍ مَا عَمِلَت وَهُمْ لاَ رَعِس ٤٣٠ - ٧٧). ﴿ وَاتَقُوا يَوْمًا لاَ تَجْزِي نَفْسٌ عَنْ نَفْسٍ شَيْنًا ﴾ (البقرة ٤٨).

في هذا اليوم الذي حشر فيه الناس جميعًا، وشغل كل فرد فيه بنفسه عمن عداه، تتراءى للمرء أعماله، ويعود إلى ذاكرته ما قدم من خير، أو سوء، ويقرأ هذه الأعمال مسجلة عليه، فهو يقرأ في كتاب منشور، والقرآن يعرض عرضًا مؤثرًا من يرى نفسه قد قدم خيرًا، ومن يرى الشر غالبًا عليه، فيقول: ﴿فَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِيَمِينِهِ فَيَقُولُ هَاؤُمُ اقْرَءُوا كِتَابِيهُ (١٩) إِنِّي ظَننْتُ أَنِّي مُلاَق حِسَابِيهُ (٢٠) فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَّةٍ (٢١)َ في جَنَّةٍ عَالِيَةٍ (٢٢) قُطُوفُهَا دَانِيَّةً (٢٣) كُلُوا وَاشْرَبُوا هَبِينًا بِمَا أَسْلَفْتُمْ في الأَيَّامِ الْحَالِيَةِ (٢٤) وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْنَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِيَهُ (٣٥) وَلَمْ أَدْرِ مَا حِسَابِيَهُ (٢٦) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ الْقَاضِيَّةَ (٢٧) مَا أَغْنَى عَنِّي مَالِيَة (٢٨) هَلَكَ عَنِّي سُلْطَانِيَة (٢٩) خَذُوهُ فَعْلُوهُ (٣٠) ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُّوهُ (٣١) ﴾ (العاقة ١٩ \_ ٣١). ويعجب الكَّفار من دقة الإحصاء والتقييد، ﴿ وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمًّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيَلْتَنَا مَا لِهَذَا الْكِتَابِ لاَ يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إِلاَ أَحْصَاهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلاَ يَظْلِمُ رَبُكَ أَحَدًا ﴾ (الكهف ٤٩). وتوزن الأعمال وتنال تقديرها، ﴿فَأَمَّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينَهُ (٦) فَهُوَ فِي عِيشَةٍ رَاضِيَّةٍ (٧) وَأَمَّا مَنْ خَفَّتْ مَوَازِينُهُ (٨) فَأَمُّهُ هَاوِيَةٌ (٩) وَمَا أَدْرَاكَ مَا هِيَهُ (٠١) نَارٌ حَامِيَّةٌ (١١)﴾(القارعة ٢ ـ ١٦). وينزل إلى أغوار النفوس عندما ترى أعمالها، فما تراه من خير تسفر به وجوهها، ﴿ وَمَا عَمِلَتْ مِنْ سُوءٍ تَوَدُّلُو أَنَّ بَيْنَهَا وَبَيْنَهُ أَمَدًا بَعِيدًا ﴾ (ال عمران ٣٠). وتنشتد الحسرة بمن كفر حسرة تملك قلبه، ﴿ وَيَقُولُ الْكَافِرُ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ تُرَابًا ﴾ (النبا ٤٠). ﴿ يَوْمَئِذِ يَوَدُ الَّذِينَ كَفَرُوا وَعَصَوُا الرَّسُولَ لَوْ تُسَوِّى بِهِمُ الأَرْضُ وَلاَ يَكْتُمُونَ اللَّهَ حَدِيثًا﴾(النساء ٤٢). ويصور تصويرًا ناطقًا ما يشعر به من خسر عمله من تفاهة الحياة الدنيا، فيتمنى أن لو كان قد قدم من العمل الصالح ما يستفيد به في هذه الحياة الباقية التي يشعر بها الحياة الحقة الدائمة، ﴿ يُوْمِئِذٍ يَتَذَكُّرُ الْإِنْسَانُ وَأَنَّى لَهُ الذِّكْرَى (٢٣) يَقُولُ يَا لَيْتَنِي قَدَّمْتُ لِحَيَّاتِي (٢٤) ﴾ (الفجر ٢٣. ٢٤).

لا عجب إذًا أن تفصح الوجوه عما تحس به النفوس، وأن نرى وجوها تتلألاً ابتهاجًا ونورا، ووجوها قد خبا ضوءها، وأظلمت، ﴿ يَرْمَ تَبْيَصُ وُجُوهٌ

وَتَسْوَدُ وُجُوهٌ فَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِمَانِكُمْ فَذُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ

تَكُفُرُونَ (١٠٦) وَأَمَّا الَّذِينَ اسْوَدَّتْ وُجُوهُهُمْ أَكَفَرْتُمْ بَعْدَ إِمَانِكُمْ فَذُولَا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ

خالِدُونَ (١٠٧) ﴾ (ال عمران ١٠٧،١٠٦). ويصف القرآن هذه الوجوه في موضع آخر،
فيقول: ﴿وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ مُسْفِرَةٌ (٣٨) ضَاحِكَةٌ مُسْتَبْشِرَةٌ (٣٩) وَوُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ عَلَيْهَا غَبَرَةٌ (٤٠)
تَرْهَقُهَا فَتَرَةٌ (٤١) أَوْلَئِكَ هُمُ الْكَفَرَةُ الْفَجَرَةُ (٤٢) ﴾ (عبس ٣٠ ـ ٤٢).

وتتعدد المناظر في هذا اليوم الحافل، فهذا قد حوسب حسابًا يسيرا، وانقلب إلى أهله مسرورا، وذاك قد أوتى كتابه وراء ظهره، فعاد خاسرًا يدعو ثبورا، وهذه طائفة قد اشترت بعهد الله وأيمانهم ثمنًا قليلا، فأعرض الله عنهم، ﴿ وَلاَ يُكَلِّمُهُمُ اللَّهُ وَلاَ يَنظُرُ إِلَيْهِمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُزَكِّيهِمْ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيمٌ ﴾ (ال عمران ٧٧). وتلك طائفة قد بخلت بما أتاهم الله من فضله، فيصهر ما بخلوا به، ويطوَّقونه، وهذا أعمى قد أعرض عن ذكر الله في الدنيا، ﴿فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا وَنَحْشَرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَعْمَى (١٢٤) قَالَ رَبُّ لِمَ حَشْرَتَني أَعْمَى وَقَدْ كُنْتُ بَصِيرًا (١٢٥) قَالَ كَذَٰلِكَ أَتَٰتُكَ آيَاتُنَا فَنَسِيتَهَا وَكَذَٰلِكَ اليَّوْمَ تُنْسَى (١٢٦)﴾ (طه ١٢٤ ـ ١٢١). وهؤلاء أساس قد اسودَّت وجوههم لكذبهم على الله، وهؤلاء مجرمون قد قرنوا في القيود والأصفاد، قد لبسوا سرابيل من قطران، وتغشى وجوههم النار، ﴿إِذِ الْأَغْلَالَ فِي أَعْنَاقِهِمْ وَالسَّلاَمِيلُ يُسْحَبُونَ (٧١) في الْحَمِيمِ ثُمَّ في النَّارِ يُسْجَرُون(٧٢)﴾(غاهد ٧١، ٧١). وهؤلاء ضالُّون ﴿ فَلَنْ تَجِدَ لَهُمْ أَوْلِيَاءَ مِنْ دُونِهِ وَنَخْشُرُهُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ عَلَى وُجُوهِهِمْ عُمْيًا وَبُكُمًا وَ صُمًّا﴾ (الإسراء ٩٧). وهوَّلاء كفار قد ملأهم الذهول فشخصت أبصارهم في رعب وخوف. ومن أكثر الصور تأثيرًا في ذلك اليوم صورة هؤلاء المجرمين، وقد نكسوا رءوسهم عند ربهم قائلين: ﴿رَبُّنَا أَبْصَرُنَا وَسَمِعْنَا فَارْجِعْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا إِنَّا مُوقِنُونَ﴾(السجدة ١٢). ولكن أنى يستجاب لهم، أو يسمع دعاوُّهم. أوليس من الخير أن يبادروا إلى الإيمان في الدنيا، حيث ينفع الإيمان قبل أن يقفوا هذا الموقف اليائس، وقبل أن يجابوا بأن يقال لهم: ﴿فَذُوقُوا بِمَا نَسِيتُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا إِنَّا نَسِينًا كُمْ وَذُو قُوا عَذَابَ الْخُلْدِ بِمَا كُنْهُمْ تَعْمَلُونَ ﴾ (السجدة ١٤).

وإن الأسف ليشتد بهوّلاء حين يرون العذاب، فيتمنون أن تكون لهم كرة ليكونوا من المحسنين، وذلك إنذار بما يترقبهم من يأس قاتل، من الخير ألا يضعوا أنفسهم في مكانه. ومن أشد هذه الصور تأثيرًا كذلك هذا التقاطع الذي يتم بين المشركين بعضهم وبعض، وبينهم وبين ما كانوا يشركون من دون الله، في ﴿ الأَخِلاَءُ يُوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضِ عَدُو إِلاَّ الْمُتَّتِينَ ﴾ (الزحرف ٦٧). ثم قيل لهم:

﴿ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَشْرِكُونَ (٧٣) مِن دُونِ اللّهِ قَالُوا صَلُوا عَنَا بَلْ لَمْ نَكُن نَدَعُو مِن قَبْلُ شَيّنًا كَذَلِكَ يُصِلُ اللّهُ الْكَافِرِينَ (٧٤) ﴾ (غاثر ٧٠ ، ٧٧). ﴿ وَقَالَ إِنَّمَا اتَّخَذْتُمْ مِن دُونِ اللّهِ أَوْنَانًا مَوَدَّةَ بَيْنِكُمْ فِي يُصُلُ اللّهُ الْكَافِرِينَ (٧٤) ﴾ (غاثر ٧٠ ، ٧٤). ﴿ وَيَلْعَنُ بَعْضُكُمْ بَعْضًا وَمَا وَاكُمُ النّارُ وَمَا لَكُمْ مِن اللّهُ عَنِينَ ﴾ (المنكبوت ٧٠). ﴿ وَيَومَ تَقُومُ السّاعَةُ يُبِلُسُ الْمُجْرِمُونَ (١٢) وَلَمْ يَكُنْ لَهُمْ مِن شَرَكَانِهِمْ شَوَعًا وَكَانُوا بِشَرَكَانِهِمْ كَافِرِين (١٣) ﴾ (الدوم ٢٠، ١٣). وإذا كانت تلك الخاتمة نهاية صلة المشركين بعضهم ببعض وبما كانوا به يشركون، فمن الطبيعي أن يتدبروا مصيرهم في هذه الحياة، قبل ألا يكون ثمة مجال للرجوع عن الخطأ ولا للاعتراف بالحق، وقبل أن يقال لهم وهم في ذهول ورهبة: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَغْبُدُونَ مِن دُونِ اللّهِ حَصَب جَهَمً أَنْهُمْ لَهَا وَارِدُونَ (٨٩) لَو كَانَ هَوُلاَ عَلَا القرآن لليوم الآخر، عن دُونِ اللهِ حَصَب جَهَمً مَا نُعُم لَعُلُ هِي الصورة التي رسمها القرآن لليوم الآخر، وهي صورة تبعث في النفس الرهبة، من شهود هذا اليوم بلا إعداد له إعداد له إعداد له يكون سياجًا بين المرء وما يحذره من هذه الأهوال، ودرعًا يقيه الشدائد يكون سياجًا بين المرء وما يحذره من هذه الأهوال، ودرعًا يقيه الشدائد والخطوب، وتدعو المرء إلى التفكير السليم في المصير، حتى يهيًى له ما يصل به إلى السلامة والنجاة.

وقد وازن القرآن كثيرًا بين الحياة الدنيا والآخرة، فيرى نعيم الحياة الدنيا في الآخرة قليلاً ضئيلا، كمتاع يستمتع به مسافر على عجل، ويقول: ﴿ وَمَا الْحَيَاةُ الدُنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ مَتَاعٌ ﴾ (العربة ٢٨). ﴿ فَمَا مَتَاعُ الْحَيَاةِ الدُنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِيلٌ ﴾ (التربة ٢٨). في الآخِرَةِ إِلاَّ مَتَاعٌ ﴾ (العداب، وهو أشد وأبقى من عذاب هذه الحياة، ﴿ وَلَغَذَابُ الآخِرةِ أَشَدُ وَأَبْقَى ﴾ (طه ١٩٧). وبعد الحشر والحساب ينقسم الناس جماعات، يساق بعضها إلى جهنم، ويمضى بعضها الآخر إلى الجنة، وها هو ذا القرآن يصور هذه الجماعات، حاشدة تمضى إلى قدرها المقسوم، وتستقبل بما يليق بها وما المماعات، حاشدة تمضى إلى قدرها المقسوم، وتستقبل بما يليق بها وما لمُمْ خُزَنُهُا أَلَمْ يَأْتِكُمْ رُسُلُ مِنْكُمْ يَتُلُونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِ رَبَّكُمْ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى وَلَكِنْ حَقَّتْ كَلِمْ الْقَالَةِ مِنْ الْقَرْا إِلَى جَهَنَّمُ وَيُنْذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمِكُمْ هَذَا قَالُوا بَلَى الْمُنْكُيْرِينَ (٢٧) وَسِيقَ الَّذِينَ الْقَوْلُ وَيُهُمْ إِلَى الْجَنَّةِ زُمْرًا حَتَى إِذَا جَاءُوهَا وَلِينِ فِهَا فَيْسَ مَثُوى الْمُنْ فَيْ الْمَالَةِ مُنْ الْمَالَةُ عَلَى الْمَالُولُ الله عَلَى الْمُنْدُولُ الْمَالِ الْمَنْدُ لِلّهِ اللّهِ عَلَى الْمُنْوَى الْمُنْدُ الله وَلَاللهُ وَلَا الْمَنْدُ لِلّهِ اللّهِ عَلَى الْمَالُولُ مِنْ حَلْ الله وَلَى الْمُنْدُ لِلّهِ اللّهِ عَلَى الْمَنْدُ لِلّهِ اللّهِ وَلَيْ مَا الْمَالُولُ وَلَا الْمَنْدُ لِلّهِ وَلِهُ مَنْ عَلَى الْمَالُولُ وَلَى الْمَالُولُ اللّهُ وَلَى الْمَنْدُ لِلّهِ وَلَا الْمَنْدُ لِلّهِ وَلِهُ وَلَى الْمَنْدُ لِلّهِ وَلَا الْمَنْدُ لِلّهِ وَلِي الْمَالَمِينَ وَلَى الْمُنْدُ لِلّهِ وَلَا الْمَنْدُ لِلّهِ وَلِي الْمَالَمُ عَلَى الْمَالُولُ مِنْ حَوْلُ الْمُولِي الْمُولُولُ الْمُنْدُ لِلّهِ وَلِ الْمُعَلِي وَلَا الْمُعَلِي وَلَى الْمُنْدُ لِلّهُ وَلَى الْمُنْدُ لِلّهُ وَلَى الْمَنْدُ لِلْهُ وَلَى الْمَنْدُ لِلْهُ وَلَى الْمُنْدُ لِلْهُ وَلَى الْمُعْدُولُولُ الْمُؤْلُولُ وَلَى الْمُنْدُ لِلّهُ وَلَى الْمُنْدُ لِلْهُ وَلَى الْمَالُولُ وَلَى الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْمَالُولُ الْ

### الجسنسسة

تحدث القرآن كثيرًا عن الجنة وما فيها من النعيم، الذى ينتظر من آمن وعمل صالحًا، وعندما أراد أن يقرّب إلى أذهاننا سعة هذه الجنة وضخامتها، قال: ﴿وَسَارِغُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبّكُمْ وَجَنّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدّت لِلْمُتّقِينَ﴾ (آل عمران ١٣٣). ولما كان العرض عادة أضيق من الطول ترك للخيال أمر تصور طول يكون عرضه السموات والأرض؛ وقد أعد في هذه الجنة مساكن وصفها القرآن بأنها طيبة، تطيب فيها الحياة، ويسعد فيها المقيم.

عنى القرآن أكثر ما عنى وهو يتحدث عن الجنة بأن الأنهار تجرى من تحتها، فكثيرًا ما تسمع فيه هذا الوصف الذى ورد فى قوله سبحانه: ﴿أَعَدُ اللّهُ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْبَهَا الْأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا ذَلِكَ الْفَوْرُ الْعَظِيمُ ﴾ (التوبة ٨٩). ولا ريب أن للأنهار منظرًا يروق العين، ويثلج النفس، ويهيج القلب، فضلا عن أن الماء يوحى بمعنى الحياة والاطمئنان إليها، وليست هذه الأنهار الجارية مياها متدفقة فحسب، ولكنها أنهار متنوعة بين ماء عنب، ولبن سائغ، وخمر شهى، وعسل صاف، ﴿مَثَلُ الْجَنَّةِ الّتِي وُعِدَ الْمُتّقُونَ فِيهَا أَنْهَارٌ مِنْ مَاء غَيْرِ آسِن وَأَنْهَارٌ مِنْ لَبَن لَمْ يَعَيْرُ طَعْمُهُ وَأَنْهَارٌ مِنْ حَمْرٍ لَذَةٍ لِلشَّارِينَ وَأَنْهَارٌ مِنْ عَسَل مُصَفّى ﴾ (محمد ١٠). ومن هذه الأنهار يعب الشاربون كما يشاءون. ولا يكتفى القرآن بذكر هذه الأنهار الجارية فيها، بل يحدثنا عن العيون المتفجرة فى أرجائها، ولتفجر العيون فى النفس أثره المبهج السار.

ويعيش أهل الجنة فى جو لا يؤذيه حر الشمس ولا قوة البرد، ﴿لاَ يَرَوْنَ فِيهَا شَمْسًا وَلاَ زَمْهِرِيرًا﴾ (الإنسان ١٢). ولكنها ظل ظليل لا يمحوه وهج الشمس، وقد أكثر القرآن من الحديث عن ظلّ الجنة، فقال مرة: ﴿وَنُدْخِلُهُمْ ظِلاً ظَلِيلاً﴾ (النساء ٥٧). وقال: ﴿إنَّ المُتَّقِينَ فِي ظِلاً ل وَعُيُونِ ﴾ (المرسلات ٤١). وقال: ﴿أَكُلُهَا دَائِمٌ وَظِلُها ﴾ (الرعد ٣٥). وقال: ﴿وَدَانِيَةٌ عَلَيْهِمْ ظِلاً لُهَا ﴾ (الإنسان ١٤). وقال: ﴿ هُمْ وَأَزْوَاجُهُمْ فِي ظِلاً ل عَلَى الأَرَائِكِ مُتَّكِنُونَ ﴾ (المما تجد النفس عنده الطمأنينة، وتشعر لديه بالهدوء والغبطة يلجأ إليه السائر فى حرّ الظهيرة، فيجد راحة نفسه وهدوء قلبه، وكأن

القرآن بهذا الوصف يعقد مباينة تامة بين النار الملتهبة لا يجد فيها الإنسان مأوى من لظاها، وبين الجنة ذات الظل الوافر الظليل.

وأجمل القرآن مرّة ما في الجنة من نعيم الطعام والشراب حين قال: ﴿ يُطَافُ عَلَيْهِمْ بِصِحَافٍ مِنْ ذَهَبٍ وَأَكْوَابٍ وَفِيهَا مَا تَشْتَهِيهِ الْأَنْفُسُ وَتَلَذُّ الْأَغِيُنِ ﴾ (الزعرف ٧١). وخص القرآن من بين أنواع الطعام، الفواكه بالحديث يجمعها حينًا، ويعدد بعض أنواعها حينًا آخر، ويتحدث عن قرب مجتناها، ودنو قطوفها، فقال مرة: ﴿أُولَٰئِكَ لَهُمْ رِزْقٌ مَعْلُومٌ (١٤) فَوَاكِهُ وَهُمْ مُكْرَمُونَ (٤٢) في جَنَّاتِ النَّعِيمِ (٤٣) ﴾ (الصافات ٤١ ـ ٤٣). وقال ثانية: ﴿ وَتِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي أُورِثْتُمُوهَا بِمَا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ (٧٢) لَكُمْ فِيهَا فَاكِهَةٌ كَثِيرةً مِنهَا تَأْكُلُونَ (٧٣)﴾(الزخرف ٧٢. ٧٢). وقال أخرى: ﴿ وَلِمَنْ خَانَ مَقَامَ رَبُّهِ جَنَّتَانِ (٦ ٤) فَبَأَيُّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تُكَذِّبَانِ (٤٧) ذَوَاتَا أَفْنَانِ (٤٨) فَبَأْيُ آلاَءِ رَبُكُمَا تُكَذِّبَانِ (٩) فِيهمَا عَيْنَانِ تَجْرِيَانِ (٠٥) فَبَأَيُّ آلاَءِ رَبُّكُمَا تَكَذَّبَانِ (١٥) فِيهمَا مِنْ كُلُّ فَأَكِهَةٍ زَوْجَانِ (٢٥) فَبَأَيُّ آلاَءٍ رَبُّكُمَا تَكَذَّبَانِ (٥٣) مُتَّكِّئِينَ عَلَى فُرُش بَطَائِتُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقَ وَجَنَى الْجَنَّتَيْن دَانِ (٤٥) فَبَأَيُّ ٱلْآءِ رَبُّكُمَا تُكذَّبَانِ (٥٥) فِيهنَّ قَاصِرَاتُ الطَّرُّفِ لَمْ يَطْمِفْهُنَّ إِنْسٌ قَبْلَهُمْ وَلَا جَانُّ (٦٥) فَبَأْيُ آلاءِ رَبُّكُمَا تُكَذُّبَانِ (٧٥) كَأَنَّهُنَّ الْيَاقُوتُ وَالْمَرْجَانُ (٥٨) فَبَأَيُّ آلاَءِ رَبُكُمَا تَكَذَّبَانِ (٩٥) هَلْ جَزَآءُ الإِحْسَانِ إِلاَّ الإِحْسَانُ (٦٠) فَبَأَىُّ آلاَءِ رَّبُّكُمَا تَكَذَّبَانِ (٦١) وَمِنْ دُو نِهِمَا جَنَّتَانِ (٦٢) فَبَأَيُّ آلاَءِ رَبَّكُمَا تُكَذَّبَانِ (٦٣) مُذهَامَّتَانِ (٦٤) فَبَأِيُّ آلاًءِ رَبُّكُمَا تَكَذَّبَانِ (٦٥) فِيهماً عَيْنَانِ نَصًاحْتَانِ (٦٦) فَبَأَىُ آلاَءِ رَبُّكُما تُكَذَّبَانِ (٦٧) فِيهما فَاكِهَةٌ وَنَخَلٌ وَرُمَّان(٦٨)﴾(الرحمنُ ٥٥-٦٨). ﴿ وَإِنَّ لِلْمُتَّقِينَ لَحُسُنَ مَآبٍ (٤٩) جَنَّاتِ عَدْنِ مُفَتَّحَةٌ لَهُمُ الأَبْوَابُ (٥٠) مُتُكِيِّينَ فِيهَا يَدْعُونَ فِيهَا بِفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ وَشَرَابٍ(١٥)﴾(ص ٤٩\_٥١). ﴿ وَأَصْحَابُ الْيَمِين ِمَا أَصْحَابُ الْيَمِين ِ(٢٧) فِي سِدْرٍ مَحْضُودٍ (٢٨) وَطَلْح ِمَنْضُودٍ (٢٩) وَظِلٌّ مَمْدُودٍ (٣٠) وَمَاءِ مَسْكُوبِ (٣١) وَفَاكِهَةٍ كَثِيرَةٍ (٣٢) لاَ مَقْطُوعَةٍ وَلاَ مَمْنُوعَةٍ(٣٣)﴾(الواقعة ٧٧ ـ ٢٣). ﴿إِنّ لِلْمُتَّقِينَ مَفَازًا (٣١) حَدَائِقَ وَأَغْنَابًا (٣٢) ﴾ (النبا ٣١\_٢٠).

وأشار إلى اللحم بعامة، ولحم الطيور بخاصة فى موضعين من القرآن. ولعل العناية بذكر الفاكهة، مع أن القرآن قد أشار إلى أن فى الجنة من كل الثمرات، وبذكر اللحم تشير إلى ما فيه أهل الجنة من الترف والنعيم، فالمعتاد أن هذين النوعين من الطعام يسعد بغزارتهما الأغنياء المترفون.

وخص القرآن من بين أنواع الشراب الماء واللبن والخمر والعسل، وتحدث كثيرًا عن خمر الجنة وما تمتاز به من خمر هذه الحياة، فهى خمر خالصة للذة لا تعتدى على العقل، ولا تنتهب قواه، ﴿ يُطَافَ عَلَيْهِمْ بِكُأْسٍ مِنْ مَعِينٍ (٥٤) بَيْضَاءَ لَذَّ وَلِلشَّارِبِينَ (٦٤) لا فِيهَا غَوْلًا وَلا هُمْ عَنْهَا يُنزَفُونَ (٤٧) ﴾ (الصافات ٥٥ ـ ٤٧). خمر يحتفظ فيها الشارب بخير

ما أعطى من النعم وهو عقله، وإذا كانت الخمر يجمل شريها من يد ساق جميل، فقد أعد فى الجنة هولاء السقاة ﴿وَيَطُونُ عَلَيْهِمْ غِلْمَانٌ لَهُمْ كَأَنَّهُمْ لَوْلُو مَكْنُونَ ﴾ (الطور ٢٤). هذا إلى ألوان أخرى من الشراب، خصت بها الجنة، هذا، وما فى الجنة من ألوان الطعام والشراب دائم لا نفاد له، ﴿إِنَّ هَذَا لَرِزْقُنَا مَا لَهُ مِنْ نَفَادٍ ﴾ (ص٥٥).

ويقدم الطعام والشراب في صحاف وأكواب صنعت من الذهب والفضة ﴿ وَيُطَانُ عَلَيْهِمْ بِآنِيَةٍ مِنْ فِضَةٍ قَدَّرُوهَا عَرَا (١٥) قَوَارِيرًا مِنْ فِضَةٍ قَدَّرُوهَا تَقْدِيرًا (١٦) قَوَارِيرًا مِنْ فِضَةٍ قَدَّرُوهَا تَقْدِيرًا (١٦) ﴾ (الإنسان ١٥، ١٦).

أما ملابسهم فمن الحرير والإستبرق(١)، ﴿ يُحَلُّونَ فِيهَا مِنْ أَسَاوِرَ مِنْ ذَهَبٍ وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خَضْرًا مِنْ سُندُس وَإِسْتَبْرَق﴾(الكهف ٣١). ويجلسون متقابلين ﴿مُتَّكِبِّينَ عَلَى فُرُسْ بَطَائِنُهَا مِنْ إِسْتَبْرَقٍ ﴾ (الرحمن ٤٥). و ﴿ عَلَى سُرُرٍ مَوْضُونَةٍ (٥٠) مُتَّكِتِينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ (١٦) ﴾ (الواقعة ٥٠ ـ ١٦). يتحدثون، وقد بدت على وجوههم البهجة والسرور، ﴿تَعْرِفُ فِي وُجُوهِهمْ نَصْرَةً النَّعِيم﴾ (المطنفين ٢٤). قد اطمأنت نفوسهم إلى هذا النعيم المقيم، وملاَّ الرضا نفوسهم فلا غَِلٌّ فيها ولا حفيظة، ﴿ وَنَزَعْنَا مَا فِي صُدُورِهِمْ مِنْ غِلٌّ إِحْوَانًا عَلَى سُـرُرٍ مُتَقَابِلِينَ ﴾ (الصمر ٤٧). ﴿تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِمُ الْأَنْهَارُ وَقَالُوا ٱلْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَا نَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهْتَدِي لَوَلَا أَنْ هَدَانَا اللَّهُ لَقَدْ جَاءَتْ رُسُلُ رَبُّنَا بِالْحَقِّ ﴾ (الأعراف ٤٣). وهذا مجلس من مجالس أهل الجنة يصفه القرآن في قوله: ﴿وُجُوهُ يَوْمَئِذٍ نَاعِمَةٌ (٨) لِسَغيِهَا رَاضِيَةٌ (٩) فِي جَنَّةٍ عَالِيَةٍ (١٠) لأ تَسْمَعُ فِيهَا لاَغِيَةً (١١) فِيهَا عَيْنٌ جَارِيَةً (١٢) فِيهَا سُرُرٌ مَرْفُوعَةً (١٣) وَأَكُوَّابٌ مَوضُوعَة (١٤) وَنَمَارِق" مَضْفُوفَةً (١٥) وَزُرَابِي" مَبْثُرتَة (١٦) ﴾ (الغاشية ٨ ـ ١٦). ويصف مجلسًا آخر من مُجالَسها قائلا: ﴿ وَالسَّابِقُونَ ۚ السَّابِقُونَ (١٠) أُولَئِكَ الْمُقَرِّبُونَ (١١) فِي جَنَّاتِ التَّعِيمِ (١٢) ثُلَّةٌ مِنَ الأَوَّلِينَ (١٣) وَقَلِيلٌ مِنَ الآخِرِينَ (١٤) عَلَى شُورٍ مَوْضُونَةٍ (١٥) مُتَّكِيَّينَ عَلَيْهَا مُتَقَابِلِينَ (١٦) يطُونُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانٌ مُخَلَّدُونَ (١٧) بِأَكْوَابٍ وَأَبَارِيقَ وَكَأْسٍ مِنْ مَعِينٍ (١٨) لاَ يُصَدَّعُونَ عَنْهَا وَلاَ يُنزِفُونَ " (٩١ُ) وَفَاكِهَةٍ مِمَّا يَتَحَيَّرُونَ (٢٠) وَلَحْم طَيْرٍ مِمَّا يَشْتُهُونَ (٢١) وَحُورٌ عِينَ (٢٢) كَأْمْنَاكِ اللَّوْلُو الْمَكْنُونِ (٢٣) جَزَاءٌ بِمَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (٤٤) لاُّ يَسْمَعُونَ فِيهَا لَغُوَّا وَلاَ تَأْثِيمًا (٦٥) إلاَّ قِيلاً سَلاَمًا سَلاَمًا (٢٦) ﴾ (الراقعة 1٠ - ٢٦). قد امتلأت نفوسهم بالغبطة لرضا الله عنهم ورضاهم عن نتيجة أعمالهم، ﴿ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ﴾ (الماندة ١١٩). وتدور بينهم أطيب الأحاديث وأسعدها، وها هم أولاء قد ضمهم مجلس، ﴿ فَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضُ يَتَسَاءَلُونَ (٥٥) قَالِ قَائِلٌ مِنْهُمْ إِنِّي كَانَ لَي قَرِينٌ (١٥) يَقُولُ أَئِنُكَ لَمِنَ الْمُصَدُقِينَ (٢٥) أَئِذَا مِثْنَاً وَكُنَّا تُرَّابًا وَعِظَامًا أَنِنَا لَمَدينُونَ (٣٥) قَالِ هَلْ أَنتُمُ مُطَّلِعُونَ (٤٥) فَاطَّلَعَ فَرَآهُ فِي سَوَاءِ الْجَحِيم (٥٥) قَالَ تَالِلُهِ إِنْ كِذَتَ لَتُرْدِينِ (٦٥) وَلَوْلاً نِعْمَةُ رَبِّي لَكُنْتُ مِنَ الْمُخْصَرِينَ (٧٥) أَفَمَا نَحْنُ بُمِيَّتِينَ (٥٨) إِلاَّ مَوْتَنَا الأُولَى وَمَا نَحْنُ بِمُعَذَّبِينَ (٩٥) إِنَّ هَذَا لَهُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيم (٦٠) ﴾ (الصافات ٥٠- ١٠). وها هم أولاء قد ضمهم مجلس ثان، ﴿ وَأَقْبَلَ بَعْضُهُمْ عَلَى بَعْضِ يَتَسَاءَلُونَ (٢٥) قَالُوا إِنَّا كُنَّا فَي أَهْلِنَا مُشْفِقِينَ (٢٦) فَمَنَّ اللَّهُ عَلَيْنَا وَوَقَانَا عَذَابَ السَّمُوم (٢٧) إِنَّا كُنَّا مِنْ قَبْلُ فَدَعُوهُ إِنَّهُ هَوَ الْبُرُ الرَّحِيم (٢٨) ﴾ (العدر ٢٥ - ٨٨). ويصورهم ﴿ يَتَسَاءَلُونَ (٤٠) عَن الْمُجْرِمِينَ (٤١) مَا سَلَكَكُمْ فِي سَقَرَ (٢٤) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ المُصَلِّينَ (٣٥) وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِينَ (٤٤) وَكُنَّا سَلَكُكُمْ فِي سَقَرَ (٤٤) قَالُوا لَمْ نَكُ مِنَ المُصَلِّينَ (٣٤) وَلَمْ نَكُ نُطْعِمُ الْمِسْكِينَ (٤٤) وَكُنَّا نَحُوضُ مَعَ الْحَافِمِينَ (٤٥) وَكُنَّا نَكَذُبُ بِيوَمِ الدُينِ (٢٤) حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ (٤٧) ﴾ (المددر ٤٠- ٤٧). وَوَلَمْ نَكُ أَبُ اللَّهُ مِنَ المُصَلِّينَ (٢٤) حَتَّى أَتَانَا الْيَقِينُ (٤٧) ﴾ (المددر ٤٠- ٤٧). وَوَلَمْ نَكُ اللَّهُ مِنَ الْمُصَلِّينَ (٢٤) حَتَى أَتَانَا الْيَقِينُ (٤٤) وَكُنَا نَكَذُبُ بِيوَمِ الدُينِ (٢٤) حَتَى أَتَانَا الْيَقِينُ (٤٤) ﴾ (المددر ٤٠- ٤٧). وَاللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُعَلِّينَ مَعَ الْمُعَلِينَ مَنَ الْمُعَلِينَ مَا لُولُولُولُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالُولُ وَاللَّهُ الْمُعَلِينَ مَعَ الْمُالِمِينَ ﴾ (الأعراف ٤٤). وَلَوْلُولُ وَلِيس فَى هذا التصوير ما يدفع إلى التفكير العميق حذرًا من كارثة مقبلة.

ويملأ هذه الجنة أنسًا هؤلاء الزوجات اللاتى جمعن بين جمال الجسم وجمال النفس، فهن حور كواعب، كأنهن الياقوت والمرجان، عين كأنهن بيض مكنون، أما خلقهن فإنهن يتزين بأجمل صفات النساء وأسماها، وهى صفة العفة التى عبر القرآن عنها بقصر الطرف، إذ وصفهن مرارًا بقوله: ﴿وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطُّرُونِ أَتُرَابٌ ﴿ وَعِنْدَهُمْ قَاصِرَاتُ الطُّرُونِ اللهِ أَتَرَابٌ ﴾ (ص ٢٥). وبذا كله تصبح الجنة كما وصفها القرآن – نعيمًا وملكاً كبيرًا.

تلك هي الجنة كما رسمها القرآن، نعيم مقيم، ولذة دائمة، ومتعة لا تنفد، وقد يقال إن القرآن قد أكثر من ذكر اللذائذ الجسمية، والمتع الجسدية، ولكن يجب ألا ننسى أن الإنسان الطبيعي الكامل جسمًا وعقلاً يُسرُّ لهذه اللذائذ ويهش لها، ويتمنى أن لو عاش تلك الحياة السعيدة المنعمة، فليس في الطبيعة البشرية زهد في اللذائذ ولا كراهة لها، فلا جرم كان الوعد بالحصول عليها جزاء العمل الطيب، مغريا بهذا العمل وحاثا عليه، ولم يعمل الناس ويجاهدون؟ إنهم يعملون للحصول على مستوى رفيع في الحياة، يمكنهم من الحصول على السعادة الجسمية والروحية، ومن يزعم أن الطبيعة البشرية المثالية تتجه إلى الزهد أو تميل إليه فهو مغال مسرف، بل جاهل بحقيقة الطبيعة البشرية، فالناس في هذه الحياة يجاهدون ليصلوا بحياتهم المادية إلى مستوى سام رفيم، ويحصلوا على أكثر ما يستطيعون الحصول عليه من هذه السعادة المادية، لها يجاهد الناس، ومن أجلها تقتتل الأمم، وكان لذلك وصف النعيم مثيرًا في النفس رغبة العمل لنيله والحصول عليه، وكان وصف لذائذ الجنة المادية مما يتفق مع طبيعة الإنسان، والقرآن بهذا يلحظ الجانب الواقعي من حياة الإنسان. ومع قوة ما للنعيم المادي من أثر في قوة توجيه المرء إلى الصالح النافع، لم ينس القرآن اللذة الروحية في وصف نعيم الجنة، فهذا الرضا النفسى عن نتيجة الأعمال التي قدمها المرء في هذه الحياة، والسرور برضوان الله، لكل هذه لذة روحية سامية، بل لقد أشار القرآن

إلى أن هذا الرضوان من الله أكبر من هذه اللذائذ حين قال: ﴿وَعَدَ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنِاتِ جَنّاتٍ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَمَسَاكِنَ طَيِّةً فِي جَنَّاتِ عَذَنِ وَرِضْوَانٌ مِنَ اللّهِ أَكْبَرُ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴾ (التوبة ٧٧). أرأيت أن القرآن لم يغفل الجانب الروحى في الإنسان، جانب السرور بمغفرة الله ورضوانه، وأنه لم يغفل غرائز الإنسان التي تندفع إلى طلب اللذائذ، واجدة في هذه الملذات سعادتها وهناءتها، ولو أن القرآن اقتصر على وصف اللذة الروحية، كان في ذلك الاتجاه انحراف عن الطريق الطبيعي الذي تسير فيه الطبيعة الإنسانية السليمة.

### النسسار

أما جهنم فقد أعدت ﴿ لِلطَّاغِينَ مَآبًا (٢٢) لاَبِنِينَ فِيهَا أَحْقَابًا (٢٣) ﴾ (النبأ ٢٣. ٢٢). ويقال لهم وقد كبكبوا فيها: ﴿ هَذِهِ النَّازُ الَّتِي كُنْتُمْ بِهَا تَكَذَّبُونَ (١٤) أَفَسِحْرٌ هَذَا أَمْ أَشُمْ لاَ بَيْصِرُونَ (١٥) ﴾ (الطبر ١٤، ١٥). وقد أجاد القرآن في تصويرها تصويراً يبعث الرهبة في النفوس والهلع في القلوب، والخوف من أن يكون المصير إليها، فتلجأ إلى العمل تتقى به لظاها، وتتخذه ستارًا بينه وبين لفحها، وإذا كان عرض الجنة عرض السموات والأرض، وكان من السعة بحيث يشعر أهلها بالطلاقة والحرية أني ساروا، فعلى العكس من ذلك النار فإن ساكنها لا يحس بحرية ولا طلاقة، ولكنه يحس بالضيق، وكأني بأهل الناريرص بعضهم رصًّا إلى جوار بعض، لا يكادون يجدون متسعًا للحركة ولا ألانتقال، ويزيد من ضيقهم أنهم مقيدون في السلاسل، مقرنون في الأغلال، يسحبون على وجوههم ويلقون في النار، ﴿ وَإِذَا الشَّاسِلُ يُسْجَبُونَ (١٧) فِي الْحَرِيمِ ثُمَّ فِي النَّارِ يُسْجَرُونَ (٢٧) ﴾ (غاذر ٧١، ٧٢). وليس ذلك أَشُولُ لِجَهَنَمَ هَلِ المَتَلاتِ وَتَقُولُ هَلَ مِنْ مَرِيدِ ﴿ (٣٠) . ما النار، ولكن للتضييق على ساكنها، أما النار فتسع أكثر من داخليها، في النار، ولكن للتضييق على ساكنها، أما النار فتسع أكثر من داخليها، في هوليَّمَ نَقُولُ لِجَهَنَمَ هَلِ المَتَلاتِ وَتَقُولُ هَلْ هَلْ مِنْ مَرِيدٍ ﴿ (٣٠) .

وتلتهب نيران جهنم بوقود من الناس الطّغاة والحجارة، وإن الصلة لوثقى بين أهل النّار والحجارة، فإن أهل النار لا يميزهم من الحجارة، ما يمتاز به الناس من العقل والإدراك والحسّ، بل لقد ألغوا عقولهم، فلم يفهموا بها الحق والصواب، ولم يفكروا بها التفكير السليم المنتج، وألغوا أعينهم، وآذانهم، فلا يهتدون بما يرون ولا بما يسمعون، ﴿وَلَقَدْ ذَرَأْنَا لِجَهَنَّمَ كَثِيرًا مِنَ الْحِنِّ وَالإنْس لَهُمْ قُلُوبٌ لاَ يَفْقَهُونَ بِهَا وَلَهُمْ أَصَلُ أُولَئِكَ كَالاً نُعَام بِل هُمْ أَصَلُ أُولَئِكَ هُمُ

الْعَافِلُونَ ﴿ (الأعراف ١٧٩). أو ليس الغافل أشبه شيء بالجماد، ويم يصير الإنسان إنسانًا بغير عقله وإدراكه. ومن حطب جهنم كذلك جند إبليس الذين كانوا يغوون الناس ويضلونهم، ﴿ فَكُبُكِبُوا فِيهَا هُمْ وَالْعَاوُونَ (٩٤) وَجُنُودُ إِنِلِسَ أَجْمَعُونَ (٥٥) ﴾ (الشعراء ٩٤ ـ ٥٠). كما يقذف في النار أولئك الآلهة التي كانوا يعبدون من دون الله، وهنا يوجه القرآن أنظارهم إلى أن ما يعبدونه لو كان يستحق أن يكون إلها ما صح أن يلقى في نهار جهنم خالداً فيها، إذ يقول: ﴿ إِنَّكُمْ وَمَا تَعْبُدُونَ مِنْ دُونِ اللّهِ حَصَبُ جَهَنَّمَ أَنْتُمْ لَهَا وَارِدُونَ (٩٨) لَوْ كَانَ هَوُلاً ء آلِهَةً مَا وَرَدُوهَا وَكُلُّ فِيهَا خَالِدُونَ (٩٩) ﴾ (الأنبياء ٨٥، ٩٥).

ويصور القرآن شدة لهيب هذه النيران بضخامة ما يتطاير منها من الشرر، فهو ليس بذرات صغيرة كهذه الذرات التي تتصاعد من نار هذه الحياة الدنيا، ولكنه شرر كجذوع الشجر الضخم، أو الجمال الصفر، ﴿ إِنَّهَا تَرْمِي بِشَرَدٍ كَالْقَصْرِ (٣٢) كَأَنَّهُ حِمَالَةٌ صُفْر (٣٣) ﴾ (المرسلات ٣٢، ٣٢). فليترك المجال للخيال، يتصور هذه النيران تلقى مثل هذا الشرر. هذه النيران الملتهبة يسمع لظاها من مدى بعيد، فكأنما تبدى غيظها مما اقترفه هؤلاء الجناة، واستمع إليه يصور ذلك في قوله: ﴿ وَلِلَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبُّهُمْ عَذَا بُ جَهَنَّمَ وَبِئْسَ الْمَصِيرُ (٦) إِذَا أَلْقُوا فِيهَا سَمِعُوا لَهَا شَهِيقًا وَهِيَ تَفُورُ (٧) تَكَادُ تَمَيَّزُ مِنَ الْغَيْظَ ﴾ (الملك ٦- ٨). أو لا تحس في هذا التصوير بقوة غضب النيران يملؤها، حتى لتكاد تضيق به وتنفجر، وفي هذه النيران ذات اللظي، يتنفسون لهبها ﴿لَهُمْ فِيهَا زَفِيرٌ وَشَهِيقٌ﴾ (مود ١٠٦). وليصوّر خيالك هذا اللهب يتنفسون منه ويزفرون، ليصوّر خيالك هذه النيران تحيط بالعصاة من فوقهم ومن تحت أرجلهم، ﴿وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُحِيطَةٌ بِالْكَافِرِينَ (٤٥) يَوْمَ يَغْشَاهُمُ الْعَذَابُ مِنْ قَوْقِهِمْ وَمِنْ تَحْتِ أَرْجُلِهِمْ وَيَقُولُ ذُوقُوا مَا كُنْتُمْ تَغْمَلُونَ (٥٥) ﴾ (العنكبوت ٥٤، ٥٥). فهي مهادهم، ومنها غطاؤهم، وليصوّر الخيال هذه الوجوه تتقلُّب في النيران، والرءوس تنزع منها شواها، وهذه الأجسام تتخذ ثيابها من النار، ﴿فَالَّذِينَ كَفَرُوا قُطَّعَت لَهُمْ ثِيَابٌ مِنْ تَارِ﴾ (المج ١٩). وهذه الجِلود كلما احترقت وصهرت، استبدات بجلود أخرى، ليبدأ عذابهم من جديد، ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفَرُوا مِآيَاتِنَا سَوْفَ نُصْلِيهِمْ نَارًا كُلُّمَا نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا لِيَدُوقُوا الْعَذَابَ ﴾ (النساء ٥١). وهكذا لا يجدون في وسط هذه النيران ظلا يحسون عنده ببرد الراحة، اللهم إلا ظلَّ دخان قد تفرق وانتشر شعبا، فصار ظلا ﴿ لاَ ظَلِيلٍ وَلاَ يُغْنِي مِنَ اللَّهَبِ﴾ (المرسلات ٢١). ﴿ وَأَصْحَابُ الشَّمَالِ مَا أَصْحَابُ الشَّمَالِ (٤١) فِي سَمُومٍ وِّحَمِيمٍ (٤٢) وَظِلٌّ مِنْ يَحْمُوم إِنْ (٤٣) لا بَارِدٍ وَلا كَرِيم (٤٤) ﴾ (الواقعة ٤١ ـ ٤٤). ويظلون في هذا العذاب

<sup>(</sup>۱) بخان.

خـالديـن، ﴿لاَ يُفَتَّرُ عَنْهُمْ وَهُمْ فِيهِ مُبْلِسُونْ ''﴾(الزخرف ٧٥). وعليهم حـرس ﴿مَلاَئِكَةٌ غِلاَظٌ شِدادٌ لاَ يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمَرَهُمْ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُونَ﴾ (التحريم ٦).

وأمّا طعامهم فمن شجرة الزقوم، وهي ﴿شَجْرَةٌ تَحْرُجُ فِي أَصَلِ الْجَحِيمِ (١٦) طَلْفَهَا كَأَنَّهُ رُءُوسُ الشَّيَاطِينِ (١٥) فَإِنَّهُمْ لا كِلُونَ مِنْهَا فَمَالِيُونَ مِنْهَا الْبُطُونَ (٢٦)﴾ (الصافات ٦٤ - ١٦). وهي ﴿طَعَامُ الأَثِيمِ (٤٤) كَالْمُهُلِ "يَعْلِي فِي الْبُطُونِ (٥٤) كَعَلِي الْحَمِيمِ (٢٦)﴾ (الدخان ٤٤-٤٤). وجعل الله طعامهم في موضع آخر ﴿مِنْ ضَرِيعٌ "(٦) لا يُسْمِنُ وَلا يُغنِي مِنْ جُوعٍ (٧) ﴾ (الغاشية ٢٠٧). فإذا أرادوا الشراب سقوا من عين آنية (٤)، وشربوا حميما (٤)، وغساقا (١٦)، وإن ما يتصاعد منه من حرارة يشوى الوجوه شيّا، ﴿إِنَّا أَعَدَنَا لِلظَّالِمِينَ مَنْ الشَّرَابُ وَسَاءَ مَنْ مَنْ الشَّرَابُ وَسَاءَ مَنْ الْعُجُوهَ بِسُنَ الشَّرَابُ وَسَاءَ مَنْ مَنْ هذا الطَعام، ويقبلون على شرابهم في مُراهة كشراهة الهيم، فيقطع أمعاءهم، ولا يكتفى الأمر بأن يشريوا من هذا الحميم، ولكنه يصب من فوق رءوسهم، ﴿يُصَهَرُ بِهِ مَا فِي بُطُونِهِمْ وَالْجُلُودُ ﴾ (الدي ٢٠).

لا عجب إذًا إن حاول هؤلاء النزلاء أن يفروا من جهنم، ولكن أنى لهم الفرار، وقد أعدت ﴿ وَلَهُمْ مَقَامِع '' مِنْ حَدِيدٍ (٢١) كُلُمَا أَرَادُوا أَنْ يَحْرُجُوا مِنْهَا مِنْ غَمَّ أَعِدُوا فِيهَا وَدُوقُوا عَذَابَ الْحَرِيقِ (٢٢) ﴾ (المح ٢١، ٢١). أو إن تمنوا أن لو كانوا ترابًا، أو دعوا الله أن ينالهم بالهلاك المبيد، ﴿ لا تَذَعُوا الْيُومَ ثُبُورًا وَاحِدًا وَادْعُوا ثُبُورًا كَثِيرًا ﴾ (المنوان ١٤)، ﴿ وَمَاحِبَهِ وَأَخِيهِ (٢١) وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي ثُويهِ (١١) وَمَاحِبَهِ وَأَخِيهِ (١٢) وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي ثُويهِ (١٣) وَمَاحِبَهِ وَأَخِيهِ (١٢) وَفَصِيلَتِهِ الَّتِي تُعْوِيهِ (١٣) وَمَنْ فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ثُمَّ يُنْجِيهِ (١٤) ﴾ (المعارج ١١ ـ ١٤). أرأيت كيف يشتد العذاب بأصحاب النار، حتى يتمنى أحدهم أن يفدى نفسه بابنه، الذي يتمنى المرء أن يفديه بنفسه، بل يتمنى أن لو هلك الناس جميعًا، ونجا وحده.

فى هذا اللهب المشتعل الذى لا يموت من فيه موتة تريحه، ولا يحيا حياة يرضاها - يلعن أهل النار بعضهم بعضًا، فإذا حوتهم جهنم جميعًا قال الرعاع عن سادتهم: ﴿ رَبَّنَا هَوُلاَءِ أَصَلُونَا فَآتِهِمْ عَذَابًا ضِغَفًا مِنَ النَّارِ ﴾ (الأعراف ٢٨). فيجيبهم الله بأن لكل منهم ضعفًا، ويقول السادة للرعاع: أنتم مثلنا في العذاب، ولن يخفف عنكم ﴿ فَدُوقُوا الْعَذَابَ بِمَا كُنتُمْ تَكْسِبُونَ ﴾ (الأعراف ٢٩). وينادى على السيد منهم، فيقال لمعذبيه: ﴿ حُدُوهُ فَاعْتِلُوهُ \* إِلَى سَوَاءِ الْجَحِيمِ (٤٧) ثُمَّ صُبُوا فَوْقَ رَأْسِهِ مِنْ عَذَابِ

<sup>(</sup>١) يانسون. (٢) ماذاب عن بعض المعادن أو القيح أو صديد الميت.

<sup>(</sup>٢) جنس من الشوك ترعاه الإبل مادام رطبًا فإذا يبس تحامته الإبل وهو سم قاتل.

<sup>(</sup>٤) متناهية في الحر. (٥) ماء حار.

<sup>(</sup>٦) ما يغسق من صديد أهل النار أي يسيل. (٧) سياط. (٨) قودوه بعنف.

الْحَمِيم (٤٨) ذُق إِنَّكَ أَنْتَ الْعَزِيرُ الْكَرِيم (٤٩) ﴿(الدخان ٤٧ ـ ٤٩). ويشتد الخصام بينهم وبين ما كانوا يعبدون من دون الله، ويدركون مقدار ما كانوا عليه من الخطأ والضلال ﴿ قَالُوا وَهُمْ فِيهَا يَخْتَصِمُونَ (٩٦) تَاللَّهِ إِنْ كُنَّا لَفِي ضَلاَكُ مُبِين (٩٧) إذ نُسَرِّيكُمْ بِرَبُ الْعَالَمِينَ (٩٨) وَمَا أَضَلَّنَا إِلاَّ الْمُجْرِمُونَ (٩٩) فَمَا لَنَّا مِنْ شَافِعِينَ (١٠٠) وَلاَ صَدِيقٍ حَمِيم (١٠١)﴾(الشعراء ٩٦ ـ ٧٠١). ويندمون على عصيان الله ورسوله، ويتمنون أن لو كانواً قد أطاعوهما، ﴿وَقَالُوا رَبُّنَا إِنَّا أَطَعْنَا سَادَتِّنَا وَكُبَرَاءَنَا فَأَصَلُونَا السَّبِيلاَ (٦٧) رَبَّنَا آتِهِمْ ضِعْفَيْنِ مِنَ الْعَدَّابِ وَالْعَنْهُمْ لَعْنًا كَبِيرًا (٦٨ ﴾(الأحزاب ٦٥ ، ٦٨). وحينًا يتجه هؤلاء الضعاف إلى روَّسائهم ﴿ فَيَقُولُ الضَّعَفَاءُ لِلَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُنَّا لَكُمْ تَبَعًا فَهَلْ أَنْتُمْ مُغْنُونَ عَنَّا نَصِيبًا مِنَ النَّارِ (٤٧) قَالَ الَّذِينَ اسْتَكْبَرُوا إِنَّا كُلُّ فِيهَا إِنَّ اللَّهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَاد ﴾ (غاند ٤٧. ٤٨). ويتجه هـوُلاء العصاة إلى الله، ويصور القرآن ذلك في قوله، يوجه إليهم الأسئلة فيجيبون: ﴿ أَلَمْ تَكُنُّ آيَاتِي تُتْلَى عَلَيْكُمْ فَكُنتُمْ بِهَا تُكَذِّبُونَ (٥٠١) قَالُوا رَبَّنَا غَلَبَت عَلَيْنَا شِقْوَتُنَا وَكُنَّا قَوْمًا ضَالِّينَ (١٠٦) رَبُّنَا أَحْرِجْنَا مِنْهَا فَإِنْ عُدْنَا فَإِنَّا ظَالِمُونَ (١٠٧) قَالَ احْسَئُوا فِيهَا وَلاَ تُكَلِّمُون (١٠٨) إِنَّهُ كَانَ فَرِيقٌ مِنْ عِبَادِي يَقُولُونَ رَبَّنَا آمَنًا فَاغْفِرْ لَنَا وَازْحَمْنَا وَأَنْتَ حَيْرُ الرَّاحِمِينَ (١٠٩) فَاتَّخَذْتُمُوهُمْ سِخْرِيًّا حَتَّى أَنْسَوْكُمْ ذِكْرِي وَكُنتُمْ مِنْهُمْ تَصْحَكُونَ (١١٠) إِنّي جَزَيْتُهُمّ الْيَوْمَ بِمَا صَبَرُوا أَنَّهُمْ هُمُ أَلْفَائِرُونَ (١١١) قَالَ كُمَّ لَبِثْتُمْ فِي الأَرْضِ عَدَدَ سِنِينَ (١١٢) قَالُوا لَبِثْنَا يَوْمًا أَوْ بَعْضَ يَوْمٍ فَاسْأَلَ الْعَادُينَ (١١٣) قَالَ إِنْ لَبِشُهُمْ إِلاَّ قَلِيلاً لَوَ أَنْكُمْ كُنْهُمْ تَعْلَمُونَ (١١٤) أَفَحَسِبْتُمْ أَنَّمَا حَلَّقُنَاكُمْ عَبَنًّا وَأَنَّكُمْ إِلَيْنَا لاَ تُرْجَعُون (١١٥) ﴿(المؤمنون ١٠٥ \_ ١١٥). وحينًا يصطرخون فيها قائلين: ﴿ رَبُّنَا أَخْرِجْنَا نَعْمَلُ صَالِحًا غَيْرَ الَّذِي كُنَّا نَعْمَلُ ﴾ (ناطر ٣٧). فيسألون: ﴿ أَوَلَمْ نُعَمِّزُكُمْ مَا يَتَذَكَّرُ فِيهِ مَنْ تَذَكَّرَ وَجَاءَكُمُ النَّذِيرُ فَذُوقُوا فَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ نَصِير﴾ (ناطر ٢٧). وفي النار لا يسعهم إلا اعترافهم بذنوبهم فها هم أولاء الخزنة يسألُونهم، كلما أقبل فوج منهم: ﴿ أَلَمْ يَأْتِكُمْ نَذِيرٌ ( ٨) قَالُوا بَلَي قَدْ جَاءَنَا نَذِيرٌ فَكَذَّبْنَا وَقُلْنَا مَا نَزُلَ اللَّهُ مِنْ شَيْءٍ إِنْ أَنْتُمْ إِلاَّ فِي ضَلاَلْ كَبِيرٍ (٩) وَقَالُوا لَوْ كُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعْقِلُ مَا كُنَّا فِي أَصْحَابِ السِّعِيرِ (. أ ) فَاعْتَرَفُوا بِذَنْبَهِمْ فَسُخَقًا لَأَضْحَابِ السِّعِيرِ (١١) ﴿(الملك ٨ ـ ١١). وحيثًا يجيبون إجابة من يريد أن يموه، طمعًا في النجاة حيث لا مطمع، فإذا قيل لهم: ﴿ أَيْنَ مَا كُنْتُمْ تُشْرِكُونَ (٧٣) مِن دُونِ اللَّهِ قَالُوا ضَلُوا عَنَّا بَلْ لَمْ نَكُنْ نَدْعُو مِن قَبْلُ شَيْئًا﴾ (غاند ٧٣. ٧٤). وحينًا يصمتون ﴿ وَقِيلَ لَهُمْ أَيْنَ مَا كُنتُمْ تَعَبُدُونَ (٩٢) مِن دُونِ اللَّهِ هَلْ يَنْصُرُو نَكُمْ أَوْ يَنْتَصِرُونَ ﴾ (الشعراء ٩٢. ٩٣).

ويتجه أصحاب الذار حينًا إلى خازنها، ويتضرعون أن يقضى ربهم عليهم، فتكون الإجابة قاضية على آمالهم، بأنهم مخلدون لا يفتر عنهم العذاب، ﴿ وَنَادَوْا يَا مَالِكُ لِيَقْضِ عَلَيْنَا رَبُكَ قَالَ إِنْكُمْ مَاكِنُونَ (٧٧) لَقَدْ حِئنَاكُمْ بِالْحَقِّ وَلَكِنَ أَكْثَرَكُمْ لِلْحَقُ كَارِهُونَ (٧٨) ﴾ (الزخرف ٧٧، ٧٨)، وحينًا وقد أضناهم العذاب يتوسلون لخزنة جهنم أن ﴿ ادْعُوا رَبَّكُمْ يُحَفُّفْ عَنَّا يَوْمًا مِنَ الْعَذَابِ (٤٩) قَالُوا أُولَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَى قَالُوا أَولَمْ تَكُ تَأْتِيكُمْ رُسُلُكُمْ بِالْبَيِّنَاتِ قَالُوا بَلَى قَالُوا فَادْعُوا وَمَا دُعَاءُ الْكَافِرِينَ إِلاَّ فِي صَلاَل (٥٠) ﴾ (غافر ٤٩، ٥٠). وحينًا يتساءلون عن رجال مضوا إلى الجنة مع أنهم كانوا يعدونهم من الأشرار، فإذا اتجهت أبصارهم تلقاء أصحاب الجنة نادوا ﴿ أَنْ أَفِيصُوا عَلَيْنَا مِنَ الْمَاءِ أَوْ مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ قَالُوا إِنَّ اللَّهُ حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِينَ (٥٠) الَّذِينَ اتَّحَدُوا دِينَهُمْ لَهُوًا وَلَعِبًا وَعَرَّتُهُمُ الْحَيَاةُ الدُنْيَا فَالُومَ نَسُاهُمْ كُمَا نَسُوا لِقَاءَ يَوْمِهِمْ هَذَا وَمَا كَانُوا بِآيَاتِنَا يَجْحَدُونَ (١٥) ﴾ (الأعراف ٥٠، ٥٠).

وأكبر ما يتمنون يومئذ أن يكون لهُم شفعاء، فيشفعوا لهم، ﴿يَوْمَ يَأْتِي تَأُويلُهُ يَقُولُ الَّذِينَ نَسُفَعَاء فَيَشْفَعُوا لَهَ أَوْ نُرَدُ فَتَعْمَلَ غَيْرَ الَّذِينَ نَسُفَعَاء فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُ فَتَعْمَلَ غَيْرَ اللَّذِينَ نَسُوهُ مِنْ قَبْلُ قَدْ جَاءَت رُسُلُ رَبُنَا بِالْحَقِّ فَهَلْ لَنَا مِنْ شَفَعَاء فَيَشْفَعُوا لَنَا أَوْ نُرَدُ فَتَعْمَلَ غَيْرَ اللَّذِي كُنًا نَعْمَلُ قَدْ حَسِرُوا أَنْفُسَهُمْ وَضَلَّ عَنْهُمْ مَا كَانُوا يَفْتَرُونَ ﴾ (الأعراف ٥٣).

ذلك وصف حافل للعذاب الجسمى فى جهنم، أما العذاب الروحى فشعور هؤلاء المجرمين بأنهم محجوبون عن رضوان الله الذى خلقهم، وأنعم عليهم بما قل من النعم أو كثر، ثم قابلوا نعمه بالجحود والنكران، ﴿وَلاَ يُكَلَّمُهُمُ اللّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَلاَ يُرَكِّهِم ﴾ (البقرة ١٧٤). ﴿كَلاً إِنَّهُمْ عَنْ رَبِّهِمْ يَوْمَكِذٍ لَمَحْجُوبُونَ ﴾ (المطنفين ١٥). وفى كفران النعمة شقاء نفسى، يتعذب له الضمير، ويشقى من أجله الوجدان.

## الجسهساد

قوبل الدين الجديد بأعنف مظاهر المعارضة، واجتمع أعداؤه يريدون القضاء عليه، ويحاولون بكل ما أوتوا من قوة أن يخنقوه في مهده، وأن يبيدوا فكرته ومبادئه، ولم يقفوا عند حد الجدل اللساني، أو المعارضة القولية، بل تعدوا ذلك إلى أشد ألوان الإيذاء، فحملوا بقسوة على من اعتنق هذا الدين الجديد، حتى أصبح مقامهم في وطنهم عبنًا لا يحتمل، وجحيمًا لا يطاق، ففروا بدينهم إلى المدينة، وضحوا في سبيل عقيدتهم بأموالهم. وأهليهم، فكان من الطبيعي أن يسمح لمعتنقي هذا الدين الذي اتخذ شعاره: ﴿ الْاعُ إِلَى سَبِل رَبِّكَ بِالْحِكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الْحَسَنَةِ وَجَادِلْهُمْ بِالنِّي هِيَ أَحْسَنُ ﴾ (النحل ٢٥٠). أن يعدوا العدة للدفاع عن أنفسهم، والدفاع عن عقيدتهم، حتى يتدبر الناس أمرها في حرية وأمن، ويتدبروا ما فيها من الحق والصواب، فيعتنقوها عن اقتناع، ويدخلوها مطمئنين، لا يخافون، وقد بين والصواب، فيعتنقوها عن اقتناع، ويدخلوها مطمئنين، لا يخافون، وقد بين القرآن ذلك في قوله: ﴿ أَذِنَ لِلَّذِينَ يَقَاتَلُونَ بِأَنَّهُمْ ظُلِمُوا وَإِنَّ اللَّهَ عَلَى نَصْرِهِمْ لَقَدِيرٌ (٣٩) الذِينَ أَخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللَّهُ ﴾ (الدي ٢٩٠ ٤٠). وإن أحق ما يعطاه الذِينَ أخْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللَّهُ ﴾ (الدي ٢٠٠ ٤). وإن أحق ما يعطاه الذِينَ أَبْرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ بِغَيْرِ حَقِّ إِلاَّ أَنْ يَقُولُوا رَبُنَا اللَّهُ ﴾ (الدي ٢٠٠ ٤٠). وإن أحق ما يعطاه

المظلوم من الحقوق الدفاع عن النفس، ليعيش آمنًا فى سربه، مطمئنًا إلى حياته، لا يخشى أحدا على نفسه ولا عقيدته، والجهاد هو الذى يدفع شِرَّةَ العدو، ويحول بينه وبين الاعتداء والتعدى، ﴿فَقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ لاَ تُكَلِّفُ إِلاَّ نَفْسَكَ وَحَرُّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَسَى اللّهِ أَنْ يَكُفُ إِلاَّ نَفْسَكَ وَحَرُّضِ الْمُؤْمِنِينَ عَسَى اللّهُ أَنْ يَكُفُ بَأْسَ الّذِينَ كَفَرُوا وَاللّهُ أَشَدُ بَأْسًا وَأَشَدُ تَنْكِيلاً﴾ (النساء ٨٤).

وإذا كان للجهاد، هذا الأثر القوى فى تأمين الجماعة الناشئة على نفسها وعقيدتها، فلا جرم كان له مكانه الممتاز بين مبادئ هذا الدين وقواعده، حتى إنه لينكر أن يسوى به غيره مما لا يبلغ قدره وقيمته، فيقول: ﴿ أَجَعَلْمُ سِقَايَةَ الْحَاجُ وَعِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنْ آمَنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ وَجَاهَدَ في سَبِلِ اللَّهِ لاَ يَسْتُوونَ عِنْدَ اللّهِ وَاللّهُ لاَ يَسْتُوونَ عِنْدَ اللّهِ بِأَمْوَالِهِمْ وَانْفُسِهِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللّهِ وَأُولِئِكَ هُمُ الْفَائِرُونَ (٢٠) يَبْشُرُهُمْ رَبُهُمْ بِرَحْمَة مِنْهُ وَرِضُوانِ وَانْفُسِهِمْ أَعْظُمُ دَرَجَةً عِنْدَ اللّهِ وَأُولِئِكَ هُمُ الْفَائِرُونَ (٢٠) يَبْشُرُهُمْ رَبُهُمْ بِرَحْمَة مِنْهُ وَرِضُوانِ وَجَنَّاتٍ لَهُمْ فِيهَا نَعِيمٌ مُقِيمٌ (٢١) حَالِدِينَ فِيهَا أَبْدًا إِنَّ اللّهَ عِنْدَهُ أُجْرٌ عَظِيمٌ (٢٢) ﴾ (التربة ١٩٠٠). ويقول: ﴿لاَ يَسْتُوي الْقَاعِدُونَ مِنَ الْمُؤْمِينَ غَيْرُ أُولِي الضَّرَرِ وَالْمُجَاهِدُونَ في سَبِيلِ اللّهِ وَكُلاً وَعَدَ اللّهُ وَيُعْمَلُ اللّهُ الْمُجَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَبْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ عَلَى الْقَاعِدِينَ دَرَجَةً وَكُلاً وَعَدَ اللّهُ الْمُخَاهِدِينَ عَلَى الْقَاعِدِينَ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (النساء ١٩٥).

أرأيت هذا التكرير وما يحمله من معانى التوكيد، مثبتًا في النفس فضل الجهاد وقدره وقيمته.

والقرآن يعترف بأن الجهاد فريضة ثقيلة على النفوس، لا تتقبله في يسر، ولا تنقاد إليه في سهولة، فهو يعلم ما لغريزة حب الذات من أثر قوى في حياة الإنسان وتوجيه أفعاله، ولذلك تحدث في صراحة، مقررا موقف النفس الإنسانية، من تلك الفريضة الشاقة، التي يعرض المرء فيها حياته لخطر الموت، وقد طبعت النفوس على بغضه وكراهيته، فقال ﴿ كُبِ عَلَيْكُمُ الْقِتَالُ وَهْرَ كُرْهٌ لَكُمْ وَعَسَى أَنْ تَكْرَهُوا شَيْئًا وَهُوَ مَرْ لَكُمْ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنتُمْ لاَ تَعْلَمُون ﴾ (البقرة ٢١٦). ويقرر في حيراحة أن نفوس المسلمين قد رغبت في أن تظفر بتجارة المكيين الآيبة من الشام، والتي يستطيعون الاستيلاء عليها من غير أن يريقوا دماءهم في قتال مرير مع والتي يستطيعون الاستيلاء عليها من غير أن يريقوا دماءهم في قتال مرير مع القرشيين، إذ يقول: ﴿ وَإِذْ يَعِدُ كُمُ اللّهُ إِحْدَى الطَّافِقَيْنَ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوْدُونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشَوْكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللّهُ أَنْ يُحِقّ الْحَقّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ ﴾ (الأنفال ٧).

وإذا كانت النفس الإنسانية تجد الجُهاد فريضة شأقة، فقد جمع القرآن حولها من المغريات ما يدفع إلى قبولها قبولاً حسنًا، بل إلى حبها والرغبة فيها.

وإذا كان أول ما يثنى المرء عن الجهاد هو حبه للحياة وبغضه للموت، فقد أكد

القرآن مرارًا أن هذا الذي يقتل في سبيل الله حيِّ عند ربه يرزق، وإن كنا لا نشعر بحياته ولا نحس بها، فقال: ﴿ وَلاَ تَحْسَبَنُ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ أَمْوَاتًا بَلُ أَخِيَاءٌ عِنْدَ رَبّهِمْ يُرْزَقُونَ (١٦٥) فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللّهُ مِنْ فَضَلِهِ وَيَسْتَبْشِرُونَ بِالّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ حُلْفِهِمْ أَلاَ حَرْفَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هَمْ يَحْزَنُون (١٧٠) يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللّهِ وَفَصْلٍ وَأَنَّ اللّهَ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ اللّهَ عَلَيْهِمْ وَلاَ هَمْ يَحْزَنُون (١٧٠) يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللّهِ وَفَصْلٍ وَأَنَّ اللّهَ لاَ يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِئِينَ (١٧١) ﴾ (ال عمران ١٦٩ ـ ١٧١). وإذا كان من يقتل في سبيل الله حياً يرزق، ويظفر بحياة سعيدة، فرحا بما أنعم الله به عليه، ولا يمسه خوف، ولا يدركه حزن، فلا معنى للإحجام عن الجهاد، حرصاً على حياة لا تنقطع بالموت في ميدان القتال، ولا تنتهى بالاستشهاد، بل يستأنف صاحبها حياة أخرى آمنة، خالصة مما يشوب حياة الدنيا من القلق والمخاوف والأحزان.

ويمضى بعدئذ، غارسًا فى نفوسهم أن الموت قدر مقدور، لا يستطيع المرء تجنبه أو الهرب منه، فلا معنى إذَا لتجنب الجهاد الذى لا يدنى الأجل، إذا كان فى المعمر فسحة، إذ الأجل لا يتقدم ولا يتأخر، ﴿فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ لاَ يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلاَ يَسْتَقْدِمُونَ﴾ (الأعراف ٢٤). فيقول: ﴿قُولُ لَن يُصِيبَنَا إِلاَّ مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُرَ مَوْلاً نَا وَعَلَى اللَّهِ فَلَيْوَمُ الْمُؤمِنُ (الأعراف ٢٤). ويقول: ﴿يقُولُونَ لَو كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِشَيْءٌ مَا قُتِلنَا هَا هَنَا قُل لَو فَلَيْتَمَ فِي بَيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَصَاجِعِهم ﴾ (ال عمران ١٥٤). ويرد على كُنتُم في بيُوتِكُمْ لَبَرَزَ الَّذِينَ كُتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَصَاجِعِهم ﴾ (ال عمران ٢٥٠). ويرد على الذين يزعمون الجهاد مجلبة للموت ردًّا رفيقًا حازمًا فى قوله: ﴿وَلِيعُلَمُ الْفَيْلُ إِلَى الْمُعْوَا قَالُوا لَو نَعْلَمُ قِبَالاً لاَبَّهُمَا كُمْ مُمْ لِلْكُفُرِ الْفَيْلُ إِلَى اللهُ أَعْلَمُ عِنَالاً لاَبَّهُمْ لِلْكُفُرِ الْفَيْلُ اللهُ أَعْلَمُ مِنَ لَلْهُ أَو الْفَعُوا قَالُوا لَو نَعْلَمُ قِبَالاً لاَبَّعَنَاكُمُ هُمْ لِلْكُفُرِ يَوْمَونَ اللهُ أَعْلَمُ عِنَالاً لاَبْتَعَاكُمُ هُمْ للكُفُر الله أَعْلَمُ المَوْتِ إِنْ الْفَرَدُوا عَنْ أَنْفُيكُمُ الْمَوْتُ إِنْ كُنتُمُ صَادِقِينَ هُ مَن المَوتِ إِنْ المَوتِ إِذَا لا شَيء يحول بينهم وبينه إن كُن أَجلهم قد (ال عمران ١٦٧، مِن المَوت إذ لا شيء يحول بينهم وبينه إن كان أجلهم قد دنا، ﴿قُلْ لَنْ يَنْفَكُمُ الْفِرَارُ إِنْ فَرَدُمْ مِنَ الْمُوتِ أَوْ أَنَادَ بِكُمْ صُوءًا أَوْ أَزَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلاَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِنَ لَوْنِ اللّهِ فَلَا نَوْرَالاً إِنْ أَرَادَ بِكُمْ صُوءًا أَوْ أَزَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلاَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِنَ اللّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ صُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلاَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِنَ لَهُمْ مِنَ اللّهِ إِنْ أَرَادَ بِكُمْ صُوءًا أَوْ أَرَادَ بِكُمْ رَحْمَةً وَلاَ يَجِدُونَ لَهُمْ فَن لَهُ وَنِ اللّهِ وَلِي اللهُ الْمُؤْلُونَ لَهُ إِلَا اللّهُ إِنْ الْمَاعِلَى اللهُ إِنْ أَرَادُ بِكُمْ مُوءًا أَوْلُونَ اللّهُ أَوْلُونَ اللّهُ إِنْ الْمَاعِنَ الْمَاعِقُونَ اللّهُ إِنْ الْمَاعِنَ اللّهُ إِنْ أَرَادُ بِكُمْ مُ

وإذا كانت الدنيا زائلة لا محالة والموت قادما لا ريب فيه، وإذا كان الباقى الدائم هو الدار الآخرة والجهاد وسيلة من وسائل السعادة فى هذه الدار ـ كان العاقل الحازم هو هذا الذى يقبل على الجهاد بنفس راضية، مؤثرًا ما يبقى على ما يزول قال سبحانه: ﴿فَلْيُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ الَّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَاةَ الذّنيَا بِالآخِرَةِ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ الّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَاةَ الذّنيَا بِالآخِرَةِ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ الّذِينَ يَشْرُونَ الْحَيَاةَ الذّنيَا بِالآخِرةِ وَمَنْ يُقَاتِلْ فِي سَبِيلِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ عَلْمَا اللّهِ عَلْمَا اللّهِ اللّهِ فَيُقْتَلُ أَوْ يَعْلِبُ فَسَوْنَ نُوْتِهِ أَجْرًا عَظِيمًا ﴾ (النساء ٤٤). ويرد على هؤلاء الذين

اعترضوا على فرض القتال بقوله: ﴿وَقَالُوا رَبَّنَا لِمَ كَتَبْتَ عَلَيْنَا الْقِتَالَ لَوْلاً أَحْرَتُنَا إِلَى أَجَل قَرِيبٍ قُلْ مَنَاعُ الدُّنْيَا قَلِل وَالآخِرَةُ حَيْرٌ لِمَن اتَّقَى وَلاَ تُظْلَمُونَ فَيِلاً (٧٧) أَيْنَمَا تَكُونُوا يُدْرِكَكُمُ الْمَوْتُ وَلَوْ كُنْتُمْ فِي بُرُوحٍ مُشَيَّدَةً (٧٨)﴾ (النساء ٧٧. ٧٨).

ويثير فيهم النخوة الإنسانية، وشهامة الرجولة، حينما يمثل لهم واجبهم المقدس إزاء إنقاذ قوم ضعاف يسامون الذل، ويقاسون الظلم، على أيدى قرية ظالم أهلها، فلا يجدون ملجأ يتجهون إليه سوى الله، يرجونه ويطلبون نصرته، أليس هؤلاء الضعاف أجدر الناس بأن يهب من لديهم نخوة لإنقاذهم من أيدى ظالميهم؟ قال سبحانه: ﴿ وَمَا لَكُمْ لاَ تُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللهِ وَالمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرُجَالِ وَالنَسَاءِ وَالْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرُجَالِ وَالنَسَاءِ وَالْمُسْتَضَعَفِينَ مِنَ الرُجَالِ وَالنَسَاءِ وَالْمِلْدَانِ الَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا أَحْرِجْنَا مِنْ هَذِهِ القَرْيَةِ الظَّالِمِ أَهْلُهَا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيا وَاجْعَلْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ وَلِيا

ويمثلهم وأعداءهم معسكرين، أحدهما ينصر الله، وثانيهما ينصر الشيطان، أحدهما يدافع عن الحق أحدهما يدافع عن الحق من عمل الإنسان الكامل، أما الباطل فلا يلبث أن ينهار في سرعة، لأنه هشٌ ضعيف، ﴿الَّذِينَ آمَنُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَالَّذِينَ كَفَرُوا يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِ الطَّاعُوتِ فَقَاتِلُوا أَوْلِيَاءَ الشَّيْطَانِ إِنَّ كَيْدَ الشَّيْطَانِ كَانَ ضَعِيفًا﴾ (النساء ٧٦).

ويشجعهم على تتبع أعدائهم بلا تباطؤ ولا وهن، مبينًا لهم أن أعداءهم ليسوا

بأسعد حالا منهم، فهم يتألمون مثلهم ثم هم يمتازون عليهم بأن لهم أمالا فى الله، ورجاء فى ثوابه وجنته، ما ليس لدى أعدائهم، ولذا كانوا أجدر منهم بالصبر، وأحق منهم بالإقدام، فيقول: ﴿وَلاَ تَهِنُوا فِي ابْتِغَاءِ الْقَوْمِ إِنْ تَكُونُوا تَأْلَمُونَ فَإِنَّهُمْ يَأْلَمُونَ كَمَا تَأْلَمُونَ وَتَرْجُونَ مِنَ اللهِ مَا لاَ يَرْجُونَ وَكَانَ اللّهُ عَلِمًا حَكِمًا ﴾ (النساء ١٠٤).

تلك هى المغريات التى بثها القرآن هنا وهناك، يحث بها على الجهاد، ويوطن النفس على الرغبة فيه والإقبال عليه، وأنت تراها مغريات طبيعية تدفع النفس إلى الإقدام على مواطن الخطر غير هيابة ولا وجلة، مؤمنة بأنه لن يصيبها إلا ما كتب الله لها، فلا الخوف بمنج من الردى، ولا الإحجام بمؤخر للأجل، مؤملة خير الأمال في حياة سعيدة قادمة، لا يعكر صوفها خوف ولا حزن.

وإذا كان الله قد حث النفس الإنسانية على الجهاد، وحببه إليها، فقد حذرها من الفرار من ميدان القتال تحذيراً كله رهبة وخوف، وإن الفراريوم الزحف لجدير أن يظفر بهذا التهديد، لأنه يوهن القوى، ويفت فى العضد، ويسلم إلى الانحدار، والهزيمة، فلا غرابة أن نسمع هذا الزجر العنيف فى قوله: ﴿يَا أَيُهَا اللّٰهِ مَنَ اللَّهِ الْأَنْ اللَّهِ مَنَا اللَّهِ وَمَنَا إِلَى اللَّهِ مَنَا اللَّهِ وَمَا وَاهُ جَهَنَّمُ وَبُسَ الْمَصِيرُ ١٦١) ﴿ (الأنفال ١٥٠،١٥).

ويشير القرآن إلى أن الإعداد للحرب وسيلة من وسائل تجنبها، وهو من أجل ذلك يحث على إعداد العدة واتخاذ الأهبة، حتى يرهب العدو ويحذر، فيكون ذلك مدعاة إلى العيش فى أمن وسلام، ويدعو القرآن إلى البذل فى سبيل هذا الإعداد، حتى ليتكفل بوفاء النفقة لمن أنفق من غير ظلم ولا إجحاف به، والقرآن بتقرير هذا المهدأ عليم بالنفس الإنسانية التى يردعها الخوف فيثنيها عن الاعتداء، قال سبحانه: ﴿وَأَعِدُوا لَهُمْ مَا اسْتَطَعْمُ مِن قُرَّةٍ وَمِنْ رِبَاطِ الْحَيْل تُرْهِبُونَ بِهِ عَدْوً الله وَعَدُوّكُمْ وَآخَرِينَ مِن دُونِهِم لاَ تَعْلَمُونَهُمُ اللّه يَعْلَمُهُمْ وَمَا تُنْفِقُوا مِن شَيْءٍ فَي سَبِيلِ اللّه يَوْق اللّه وَعَدُوّ كُمْ وَآنَتُمْ وَأَنْتُمْ وَاللّه عَلَيْهُمْ وَمَا تَنْفِقُوا مِن شَيْءٍ فَي سَبِيلِ اللّه يَوْق النّهُ إِنْكُمْ وَأَنْتُمْ

وبهذه القوة التى أمرنا القرآن بإعدادها نرهب العدو، ونستطيع القضاء عليه، إذا هو حاول الهجوم، أو نقض عهدًا كان قد أبرمه معنا، ويها نقلم أظافره، فلا نغتر بما قد يبديه من خضوع، يخفى وراءه رغبة فى الانقضاض إن واتته الفرصة، أو وجد عندنا غفلة، ويهذه القوة يشعر العدو بخشونة ملمسنا، وأننا لسنا لقمة سائغة الازدراء، فالقتال مباح حتى يأمن سرب الجماعة، ويهدأ بالها، فلا تخشى هجومًا ولا مباغتة، ولكن من غير أن تحملنا القوة على الزَّهو فنعتدى،

وبهذه القوة نقابل الاعتداء بمثله، من غير أن نظهر وهنا ولا استكانة يظنها العدو ضعفًا، وبها نقضى على أسباب الفتنة، حتى تصبح حُرِّيَّة العبادة مكفولة، وحرية العقيدة، موطدة الأركان، واستمع إلى هذه المبادئ القوية مصوغة في أسلوب قوى في قوله: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُجِبُ المُعْتَدِينِ قوى في قوله: ﴿وَقَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يَقَاتِلُونَكُمْ وَلاَ تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُجِبُ المُعْتَدِينِ (١٩٠) وَاقْتُلُوهُمْ حَيْثُ تَقِفْتُمُوهُمْ وَأَحْرِجُوهُمْ مِنْ حَيْثُ أَحْرَجُوكُمْ وَالْفِئتَةُ أَشَدُ مِنَ الْقَتَلِ وَلاَ تُقَاتِلُوهُمْ عَنْدُ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ حَتَّى يُقَاتِلُوكُمْ فِيهِ فَإِنْ قَاتَلُوكُمْ فَاقْتُلُوهُمْ كَذَلِكَ جَزَاءُ الْكَافِرِينَ (١٩٠) وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِئتَةٌ وَيَكُونَ الدّينُ لِلّهِ فَإِن انْتَهُوا فَإِنْ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ (١٩٠) وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِئتَةٌ وَيَكُونَ الدّينُ لِلّهِ فَإِن انْتَهُوا فَإِنْ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ (١٩٠) وَقَاتِلُوهُمْ حَتَّى لاَ تَكُونَ فِئتَةٌ وَيَكُونَ الدّينُ لِلّهِ فَإِن انْتَهُوا فَلاَ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة ١٩٠ – ١٩٠).

ولم يدع القرآن بابًا لتقوية الروح المعنوية لدى المسلمين إلا سلكه، ففضلاً عن المغريات التى أسلفنا الحديث عنها، يؤكد لهم مرارًا أن الله معهم، وأنه وعد من ينصره بالنصر المؤزر، ويطمئنهم بأنه يمدهم بالملائكة يساعدونهم ويشدون عضدهم، ويخبرهم بأنه ينزل السكينة على قلوبهم، والأَمْنَ على أفئدتهم، ويربط على قلوبهم ويثبت أقدامهم، وهو يعلم ما للإيمان الصادق، وما للروح المعنوية القوية من أثر بالغ في صدق الدفاع والنصر، ولهذا جعل المؤمن الصابر الصادق يساوى

فى المعركة عشرة رجال، ثم رأى أن هذا الجندى المثالى قليل الوجود، فجعل المؤمن الواحد يساوى اثنين، فللقوة المعنوية أثرها الذى لا ينكر فى ميدان القتال، واستمع إليه يقول: ﴿يَا أَيُهَا النّي حَرُض المُؤمِنِينَ عَلَى الْقِتَالِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ عِشْرُونَ صَابِرُونَ يَغْلِبُوا مِانَتُيْن وَإِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِاثَةٌ يَعْلِبُوا أَلْفًا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَفْقَهُونَ (٥٥) الآنَ حَفَف اللّهُ عَنْكُمْ وَعَلْم أَنْ فِيكُمْ ضَعْفًا فَإِنْ يَكُنْ مِنكُمْ مِانَةٌ صَابِرَةٌ يَغْلِبُوا مِانَتَيْن وَإِنْ يَكُنْ مِنكُمْ أَلْف يَعْلِبُوا عَانَتَيْن وَإِنْ يَكُنْ مِنكُمْ أَلْف يَعْلِبُوا أَلْفَى مِنكُمْ أَلْف " يَعْلِبُوا مِانَتَيْن وَإِنْ يَكُنْ مِنكُمْ أَلْف " يَعْلِبُوا أَلْفَيْن بِإذْنو اللّه وَاللّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ ﴾ (الأنفال ٢٥).

ويقرر القرآن ما للرعب الذي يلقيه في قلوب أعدائهم من الأثر فيما يلحقهم من الهزائم، وفي كل ذلك تثبيت لقلوب المؤمنين، وتقوية لروحهم المعنوية.

هذا، ومن أهم ما عنى به القرآن وهو يصف القتال الناجح ـ وصفه المقاتلين يتقدمون إلى العدو في صفوف ملتحمة متجمعة، لا ثغرة للعدو ينفذ منها، ولا جبان بين الصفوف يتقدم في خوف ووهن، وذلك حين يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِلِهِ صَفًا كَأَنَّهُمْ بُنْيَانٌ مُرْصُوصٌ ﴿الصف ٤). وفي كلمة البنيان والرص ما يصور لك صفوف المجاهدين يتقدمون في قوة وحزم، يملأ قلوبهم الإيمان، ويحدوهم اليقين.

كما عنى بالحديث عن الجند الخائن، وأن الخير في تطهير الجيش منهم، فهم آفة يبثون الضعف، ويبذرون بذور الوهن في النفس، ويقودون الجيش إلى الانهيار والهزيمة، وقد أطال القرآن في وصف هؤلاء الجند وتهديدهم وتحذير الرسول من صحبتهم، فقال مرة: ﴿ وَإِنَّ مِنْكُمْ لَمَنْ لَيُنَطُّنَ ۚ فَإِنْ أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَالَ قَدْ أَنْعَمَ اللَّهُ عَلَيٌّ إِذْ لَمْ أَكُنْ مَعَهُمْ شَهِيدًا (٧٧) وَلَئِنْ أَصَابَكُمْ فَضَلٌّ مِنَ اللَّهِ لِيَقُولَ نَ كَأَنْ لَمْ تَكُنْ بَنْنَكُمْ وَبَيْنَهُ مَوَّدَّةٌ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزًا عَظِيمًا (٧٣) ﴾ (النساء ٧٢، ٧٧). ويصفهم مهددًا منذرًا فَى قُـولُـهُ: ﴿ فَرِحَ الْمُحَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلاَقَ رَسُولِ اللَّهِ وَكَرِهُوا أَنْ يُجَاهِدُوا بِأَمْوَالِهِمْ وَأَنْفُسِهِمْ فِي سَبِيلَ اللَّهِ وَقَالُوا لاَ تَنْفِرُوا فِي الْحَرُّ قُلْ نَارُ جَهَنَّمَ أَشَدُ حَرًّا لَو كَانُوا يَفْقَهُونَ (١٨٠) فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلاً وَلَيْبَكُوا كَثِيرًا جَزَاءً بِمَا كَانُوا يَكْسِبُونَ (٨٢) فَإِنْ رَجَعَكَ اللَّهُ إِلَى طَائِفَةٍ مِنْهُمْ فَاسْتَأْذَ نُوكَ لِلْحَرُوجِ فَقُلْ لَنْ تَحْرُجُوا مَعِيَ أَبَدًا وَلَنْ تُقَاتِلُوا مَعِيَ عَدُوًا إِنَّكُمْ رَضِيتُمْ بِالْقُعُودِ أَوَّلَ مَرَّةٍ فَاقْعُدُوا مَعَ الْحَالِفِينَ (٨٣) وَلاَ تُصَلُّ عَلَى أَحَدِ مِنْهُمْ مَاتَ أَبَدًا وَلاَ تَقُمْ عَلَى قَبْرِهِ إِنَّهُمْ كَفَرُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُوا وَهُمْ فَاسِقُونَ (٨٤) وَلاَ تُعْجِبْكَ أَمْوَالُهُمْ وَأَوْلاَدُهُمْ إِنَّمَا يُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُعَذِّبَهُمْ بِهَا في الدُّنْيَا وَتَزْهَقَ أَنْفُسُهُمْ وَهُمْ كَافِرُونَ (ه٨) وَإِذَا أَنْزِلَتَ سُورَةٌ أَنْ آمِنُوا بِاللَّهِ وَجَاهِدُوا مَعَ رَسُولِهِ اسْتَأْذَنَكَ أُولُو الطُّولِ مِنْهُمْ وَقَالُوا ذَرْنَا نَكُنْ مَعَ الْقَاعِدِينَ (٨٦) رَضُوا بِأَنْ يَكُونُوا مَعَ الْحَوَالِفِ وَطُبِعَ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَهُمْ لاَ يَفْقَهُونَ (٨٧) ﴾ (التوبة ٨١-٨٧). ويبين أن الخير في عدم استصحابهم، فيقول: ﴿ لَو حَرَجُوا فِيكُمْ مَا زَادُوكُمْ إِلاَّ حَبَالاً وَلا وْضَعُوا خِلاَلكُمْ يَبْغُونكُمُ

الْفِئْنَةَ وَفِيكُمْ سَمَّاعُونَ لَهُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِالظَّالِمِينَ ﴾ (المائدة ٤٧). وهذه النذر القوية تؤذن بما للجهاد من أثر في صيانة الدين، والتمكين له في الأرض.

# المسارك الحسريسية

سجل القرآن كثيرًا من المعارك الحربية التي دارت بين المسلمين وخصومهم بطريقته المصورة المؤثرة المتغلغلة إلى أعماق النفوس، وأخفى أغوار القلوب، وها هو ذا يسجل معركة بدر، أولى المعارك الكبرى التي انتصر فيها المؤمنون، على قلتهم، انتصارًا مبينًا على عدوهم، فيقول: ﴿ كَمَا أَخْرَجَكَ رَبُّكَ مِنْ بَيْتِكَ بِالْحَقِّ وَإِنَّ فَرِيقًا مِنَ الْمُوْمِنِينَ لَكَارِهُونَ (٥) يُجَادِلُونَكَ فِي الْحَقُّ بَعْدَ مَا تَبَيَّنَ كَأَنَّمَا يُسَاقُونَ إِلَى الْمَوْتِ وَهُمْ يَنْظُرُونَ (٦) وإذْ يَعِدُكُمُ اللَّهُ إِحْدَى الطَّائِفَتَيْنَ أَنَّهَا لَكُمْ وَتَوَدُّونَ أَنَّ غَيْرَ ذَاتِ الشُّوكَةِ تَكُونُ لَكُمْ وَيُرِيدُ اللَّهُ أَنْ يُحِقُّ الْحَقُّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ (٧) لِيُحِقُّ الْحَقُّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَو كَرِهَ الْمُجْرِمُونَ (٨) إِذْ تَسْتَغِيثُونَ رَبُّكُمْ فَاسْتَجَابَ لَكُمْ أَنَّى مُمِدَّكُمْ بِأَلْفٍ مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُرْدِفِينَ (٩) وَمَا جَعَلَهُ اللَّهُ إِلاَّ بُشْرَى وَلِتَطْمَئِنَّ بِهِ قُلُوبُكُمْ وَمَا النَّصْرُ إِلاَّ مِنْ عِنْدِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (١٠) إِذْ يُغَشِّيكُمُ النُّعَاسَ أَمَنَةً مِنْهُ وَيُنزَلُ عَلَيْكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً لِيُطَهِّرَكُمْ بهِ وَيُذْهِبَ عَنْكُمْ رَجْزَ الشَّيْطَانِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُتَبَّتَ بِهِ الأَقْدَامَ (١١) إِذْ يُوحِي رَبُّكَ إِلَى الْمَلاَئِكَةِ أَنِّي مَعَكُمْ فَتَبَّتُوا الَّذِينَ آمَنُوا مَنَّالَقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَرُوا الرُّعْبَ فَاضْرِبُوا فَوْقَ الأَعْنَاقِ وَاضْرِبُوا مِنْهُمْ كُلَّ بَنَانٍ (١٢) ذَلِكَ بِأَنَّهُمْ شَاقُوا اللَّهَ وَرَسُولَهُ وَمَنْ يُشَاقِقِ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّ اللَّهَ شَدِيدُ الْعَقَابِ (١٣) ذَلِكُمْ فَذُوقُوهُ وَأَنَّ لِلْكَاٰفِرِينَ عَذَابَ النَّارِ (١٤) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا لَقِيتُمُ الَّذِينَ كَفَرُوا زَحْفًا فَلإَ تُوَلُّوهُمُ الأَدْبَارَ (٥١) وَمَنْ يُولُهِمْ يَوْصَدِ دُبُرَهُ إِلاَّ مُتَحَرِّفًا لِقِتَالَ إِلَى فِيتَةٍ فَقَد بَاءَ بِغَصَبٍ مِنَ اللَّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئْسَ الْمَصِيدُ (١٦) فَلَمْ تَقْتُلُوهُمْ وَلَكِنَّ اللَّهَ قَتَلَهُمْ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهَ رَمَى وَلِيْنِلَى الْمُؤْمِنِينَ مِنْهُ بَلاَءٌ حَسَنًا إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٧) ذَلِكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ مُوهِنُ كَيْدِ الْكَافِرِينَ (١٨) ۚ إِنْ تَسْتَفْتِحُوا فَقَدْ جَاءَكُمُ الْفَتْحُ وَإِنْ تَنْتَهُوا فَهُوَ حَيْرٌ لَكُمْ وَإِنْ تَعُردُوا نَعُدْ وَلَنْ تُغْنِيَ عَنْكُمْ فَيَنْكُمْ شَيْئًا وَلَوْ كَثُرَتْ وَأَنَّ اللَّهَ مَعَ الْمُوْمِنِينَ (١٩) ﴾ (الأنفال ٥-١٩).

تسجل الآيات الكريمة نقاشًا حادًا جرى بين النبى وطائفة من المؤمنين، هو يريد أن يقنعها بأن الخير فى الخروج لملاقاة العدو، وهى تريد أن تقنعه بأن الأفضل البقاء وتجنب ملاقاته، يشفع لها فى اتخاذ هذا الرأى قلة عددها، ويسجل القرآن على هذه الطائفة شدة فرقها من لقاء العدو، حتى لقد دفعها ذلك إلى جدال الرسول فى رأيه جدالاً شديدًا، وكأنما تمثلت مصارعهم أمامهم، وكأنهم يرون أنفسهم مسوقين إلى الموت سوقا، وتسجل الآيات أن الله وعد المؤمنين الظفر

بالعير أو بقريش، وأنهم كانوا يؤثرون أخذ العير لسهولة ذلك عليهم، ولكن الله قد دفعهم إلى الخروج لا للظفر بالغنيمة، بل ليكون ذلك تمهيدًا للتمكين للدين، وإحقاق الحق وإزهاق الباطل.

ها هو ذا جيش المسلمين يسير، بقلب واجف، وفؤاد مضطرب، يستمد المعونة من الله، ويستغيث به، ويطلب منه النصر، والله يستجيب له، ويعده بأن يمده بالملائكة، ليطمئن قلبه، وتسكن نفسه، وتثبت قدمه، وها هو ذا الأمن يملأ أفئدة الجند، فيجد النوم سبيله إلى عيونهم، وتجود السماء بالماء، فلا يتسرب الخوف من العطش إلى نفوسهم، والله يلقى الأمن والسكينة فى قلوبهم، فيقبلون على القتال، فى جرأة وبسالة وإقدام، يتزعزع لها قلب العدو، ويمتلئ قلبه بالرعب والذهول، والمسلمون ماضون فى عنف، يضربون الأعناق، ويبترون الأكف، فلا تستطيع حمل السلاح، وذلك جزاء عناد المشركين لله ورسوله.

ويتخذ القرآن من تلك المعركة درسًا، ويرى أن النصر إنما كفل بهذا الإقدام المستميت، فيحذرهم إذا لاقوا العدو أن يفروا من ميدان القتال، وينذرهم إذا هم فعلوا، بأقسى ألوان العقوبات، وشر أنواع المصير، يذكرهم بأن الله هو الذى أمدهم بهذه القوة التى استطاعوا بها هزيمة عدوهم، وكأنه ينبئهم بأنهم ليس لهم عذر بعد اليوم، إذا هم أحجموا عن الجهاد، وخافوا لقاء العدو.

ويمضى القرآن بعدئذ منذرًا الكافرين، مهددًا إياهم، بشر مصير إن هم فكروا في إعادة الكرة، أو غرتهم كثرتهم، ومتجهًا إلى المؤمنين يأمرهم بطاعة الرسول، بعد أن تبينوا أن الخير فيما اختار، والنجح فيما أشار به وأمر.

والقرآن في حديثه عن هذه الغزوة قد اتجه أكثر ما اتجه إلى رسم نفسية المقاتلين، والتغلغل في أعماقها، لأن هذه النفسية هي التي تقود خطا المجاهدين، وتمهد الطريق إلى النصر أو الهزيمة، كما اتجه إلى ما يؤخذ منها من تجرية وعظة.

وَإِذَا كَانَتَ غُرُوةَ بِدِر قد انتهت بالنصر فإن غرُوة أحد قد انتهت بإخفاق بعد نصر كان محققًا، وقد سجل القرآن تلك الغزوة في قوله: ﴿وَإِذْ غَدُوْتَ مِنْ أَهْلِكَ تُبُوّئُ الْمُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِبَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٢١) إِذْ هَمَّت طَافِقَتَانِ مِنْكُمْ أَنْ تَفْسُلاَ وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَا وَعَلَى المُؤْمِنِينَ مَقَاعِدَ لِلْقِبَالِ وَاللَّهُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ (١٢١) إِذْ هَمَّت طَافِقَتَانِ مِنْكُمْ أَنْ تَفْسُلاَ وَاللَّهُ وَلِيُّهُمَا وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتُوكُلُ المُؤْمِنِينَ أَلَنْ يَكُفِيكُمْ أَنْ يُمِدِّكُمْ رَبُّكُمْ بِثَلاَّتُهِ آلاَ فِي مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُنْوَلِينَ (١٢٤) بَلَى إِنْ تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ قَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْ كُمْ رَبُكُمْ بِحَمْسَةِ آلاَ فِي مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٢٥) تَصْبِرُوا وَتَتَقُوا وَيَأْتُوكُمْ مِنْ قَوْرِهِمْ هَذَا يُمْدِدْ كُمْ رَبُكُمْ بِحَمْسَةِ آلاَ فِي مِنَ الْمَلاَئِكَةِ مُسَوِّمِينَ (١٢٥) وَمَا عَنْدِ اللّهِ الْعَرِيزِ الْحَكِيمِ (١٢٥)

لِيَقْطَعَ طَرَفًا مِنَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَوْ يَكْبِنَّهُمْ فَيَنْقَلِبُوا حَالِثِينَ (١٢٧) لَيْسَ لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ أَوْ يَعَذَّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ (٢٨ ) وَلِلَّهِ مَا فِي السَّمَوَاتِ وَمَا فِي الأَرْضِ يَغْفِرُ لِمَنْ يَشَاءُ وَيُعَذِّبُ مَنْ يَشْاءُ ۖ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (١٢٩) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَأْكُلُوا الرَّبَا أَضْعَافًا مُضَاعَفَةً وَاتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (١٣٠٠) وَاتَّقُوا الْنَارَ الَّتِي أَعِدَّت لِلْكَافِرِينَ (١٣١) وَأَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُونَ (١٣٢) وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبُّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالْأَرْضُ أُعِدَّتْ لِلْمُثَقِينَ (١٣٣) الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالضَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْغَيْظَ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (١٣٤) وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِشَةً أَوْظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكَرُوا اللَّهَ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ ۚ إِلاَّ اللَّهُ ۚ وَلَمْ يُصِرُّوا عَلَى مَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٥) أُولَئِكَ جَزَاؤُهُمْ مَغْفَرَةٌ مِنْ رَبُّهِمْ وَحِنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ (١٣٦) قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِكُمْ سُنَنَّ فَسِيرُوا فِي اَلْأَرْضِ فَانْظُرُوا كَيْفَ كَانَ عَاقِبَةُ الْمُكَذَّبِينَ (١٣٧) هَذَا بَيَانٌ لِلنَّاسِ وَهَدَّى وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ ١٣٨٨) وَلاَ تَهِنُوا وَلاَ تَحْزَنُوا وَأَنْتُمُ الأَعْلُونَ إِنْ كُشُمْ مُؤْمِنِينَ (١٣٩) إِنْ يَمْسَسْكُمْ قَرْحٌ فَقَدْ مَسَّ الْقَوْمَ قَرْحٌ مِثْلُهُ وَتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ وَلِيَعْلَمُ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَتَحِذَ مِنْكُمْ شَهَدَاءَ وَاللَّهُ لاَ يُحِبُّ الظَّالِمِينَ (١٤٠) وَلِيُمَحُصَ اللَّهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَيَمْحَقَ الْكَافِرِينَ (١٤١) أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَعْلَم اللَّهُ الَّذِينَ جَاهَدُوا مِنْكُمْ وَيَعْلَمَ الصَّابِرِينَ (١٤٢) وَلَقَدْ كُنْتُمْ تَمَنُّونَ الْمَوْتَ مِنْ قَبْلِ أَنْ تَلْقَوْهُ فَقَدْ رَأَيْتُمُوهُ وَأَنْتُمْ تَنْظُرُونَ (١٤٣) وَمَا مُحَمَّدٌ إِلاَّ رَسُولٌ قَدْ حَلَتْ مِنْ قَبْلِهِ الرُّسُلُ أَفَإِنْ مَاتَ أَوْ قُتِلَ انْقَلَبْتُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ وَمَنْ يَنْقَلِبْ عَلَى عَقِبَيْهِ فَلَنْ يَضُرَّ اللَّهَ شَيْئًا وَسَيَخِزِي اللَّهُ الشَّاكِرِينَ (١٤٤) وَمَا كَانَ لِنَفْسِ أَنْ تَمُونَ ۚ إِلاَّ بِإِذْنِ اللَّهِ كِتَابًا مُوَجِّلاً وَمَنْ يُرِدْ تُوابَ الدُّنيَا نُؤْتِهِ مِنْهَا وَمَنْ يُرِدْ ثَوَابَ الآخِرَةِ نُؤتِهِ مِنْهَا وَسَنَجْزِي الشَّاكِرِينَ (١٤٥) وَكَأَيِّنْ مِنْ نَبِيٍّ قَاتَلَ مَعَهُ رِيَّيُونَ كَثِيرٌ فَمَا وَهَنُوا لِمَا أَصَابَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَمَا ضَغَفُوا وَمَا اسْتَكَانُوا وَاللَّهُ يُحِبُ الصَّابرينَ (١٤٦) وَمَا كَانَ قَوْلَهُمْ إِلاَّ أَنْ قَالُوا رَبُّنَا اغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَإِسْرَافَنَا فِي أَمْرِنَا وَتَبُّتْ أَقْدَامَنَا وَانْصُرْنَا عَلَى الْقَومِ الْكَافِرِينَ (٧٤٧) فَآتَاهُمُ اللَّهُ تُوَابَ الدُّنْيَا وَحُسْنَ ثَوَابِ الْآخِرَةِ وَاللَّهُ يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ (١٤٨) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تُطِيعُوا الَّذِينَ كَفَرُوا يَرُدُوكُمْ عَلَى أَعْقَابِكُمْ فَتَنْقَلِبُوا حَاسِرِينَ (١٤٩) بَلِ اللَّهُ مَوْلاً كُمْ وَهُوَ خَيْرُ النَّاصِرِينَ (٥٥١) مَنْلَقِي فِي قُلُوبِ الَّذِينَ كَفَّرُوا الرُّغبَ بِمَا أَشَرَكُوا باللَّهِ مَا لَمْ يَنزَل بهِ سُلْطَانًا وَمَّلُواهُمُ النَّارُ وَبِنُسَ مَثْرَى الطَّالِمِينَ (١٥١) وَلَقَدْ صَدَقَكُمُ اللَّهُ وَعْدَهُ إِذْ تَحَسُّونَهُم " بِإِذْنِهِ حَتَّى إِذَا فَشِلْتُمْ وَتَنَازَعْتُمْ فِي الْأَمْرِ وَعَصَيْتُمْ مِنْ بَعْدِ مَا أَرَاكُمْ مَا تُحِبُّونَ مِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الدُّنْيَا وَمِنْكُمْ مَنْ يُرِيدُ الآخِرَةَ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمُ لِيَبْتَلِيكُمْ وَلَقَدْ عَفَا عَنْكُمْ وَاللَّهُ ذُو فَصْلِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ (٢٥١) إِذْ تُضعِدُونَ وَلاَ تَلُوُونَ عَلَى أَحَدِ وَالرَّسُولُ يَدْعُوكُمْ فِي أَحْرَاكُمْ فَأَتَّابَكُمْ غَمًّا بِغُمٌّ لِكَيْلاَ تَحْزَنُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَّ مَا أَصَابَكُمْ وَاللَّهُ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ (٣٥١) ثُمَّ أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدَ الْغُمُّ أَمَنَةٌ نُعَاسًا يَغْشَى طَائِفَةً مِنْكُمْ

<sup>(</sup>۱) تستأصلونهم.

وَطَائِفَةٌ قَدْ أَهَمُّتْهُمْ أَنْفُسُهُمْ يَظُنُونَ بِاللَّهِ غَيْرَ الْحَقُّ ظَنَّ الْجَاهِلِيَّةِ يَقُولُونَ هَلْ لَنَا مِنَ الْأَمْرِ مِنْ شَيْءٍ قُلْ إِنَّ الْأَمْرَ كُلَّهُ لِلَّهِ يُخْفُونَ فِي أَنْفُسِهِمْ مَا لاَ يُبْدُونَ لَكَ يَقُولُونَ لَو كَانَ لَنَا مِنَ الأَمْرِ شَيْءٌ مَا قُتِلْنَا هَا هُنَا قُلْ لَوَ كُنتُسمْ فِي بُيُوتِكُمْ لَبَرَّزَ الَّذِينَ كَتِبَ عَلَيْهِمُ الْقَتْلُ إِلَى مَصَاحِعِهِم وَلِيَبْتَلِيَ اللَّهُ مَا فِي صُدُورِكُمْ وَلِيُمَحُصَ مَا فِي قُلُوبِكُمْ وَاللَّهُ عَلِيمٌ بِذَاتِ الصَّدُورِ (١٥٤) إِنَّ الَّذِينَ تَوَلُّوا مِنكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ إِنَّمَا اسْتَزَلَّهُمُ الْشَّيْطَانُ بِبَغْصِ مَا كَسَبُوا وَلَقَدْ عَفَا اللَّهُ عَنْهُمْ إِنَّ اللَّهَ غَفُورٌ حَلِيمٌ (٥٥) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَكُـــُـونُوا كَالَّذِينَ كَفَرُوا وَقَالُوا لإِحْوَانِهِمْ إِذَا ضَرَبُوا فِي الأَرْضِ أَوْ كَانُوا غُزًى لَوْ كَانُوا عِنْدَنَا مَا مَاتُوا وَمَا قُتِلُوا لِيَجْعَلَ اللَّهُ ذَلِكَ حَسْرَةً فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ يُخْبِي وَيُمِيتُ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ (٦٥١) وَلَئِنْ قُتِلْتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَوْ مُتُمْ لَمَغْفِرَةٌ مِنَ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ خَيْرٌ مَيَّا يَجْمَعُونَ (٧٥ُ١) وَلَئِنْ مُتُمْ أَوْ قُتِلْتُمْ لَإِلَى اللَّهِ تُحْشَرُونَ ٨٥٥١) فَبِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللَّهِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنْتَ فَظَّا غَلِيظَ الْقَلْبِ لاَ نَفَضُوا مِنْ حَوْلِكَ فَاعْفُ عَنْهُمْ وَاسْتَغْفِرْ لَهُمْ وَشَاوِرْهُمْ فِي الْأَمْرِ فَإِذَا عَزَمْتَ فَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَوْكُلِينَ ٩١ هِ ١) إِنْ يَنْصُرْكُمُ اللَّهُ فَلاَ غَالِبَ لَكُمْ وَإِنْ يَخْذُلْكُمْ فَمَنْ ذَا الَّذِي يَنْصُرُكُمْ مِنْ بَعْدِهِ وَعَلَى اللَّهِ فَلْيَتَوْكُلِ الْمُؤْمِئُونَ (١٦٠) وَمَا كَانَ لِنَبِيِّ أَنْ يَعْلُ وَمَنْ يَغْلُلْ يَأْتِ بِمَا غَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ ثُمَّ تُوفَّى كُلُّ نَفْس مَا كَسَبَتَ ۚ وَهُمْ لاَ يُظْلَمُونَ (١٦١) أَفَمَن إِنَّبِعَ رِضْوَانَ اللَّهِ كَمَنْ بَاءَ بِسَحَطٍ مِنَ اللَّهِ وَمَأْوَاهُ جَهَنَّمُ وَبِئِّسَ الْمَصِيرُ (١٦٢) هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ اللَّهِ وَاللَّهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ (٣٦٢) لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُوْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولاً مِنْ أَنْفُسِهِمْ يَتْلُوعَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلَالَ مِبِين (١٦٤) أَوَلُمَّا أَصَابَتْكُمْ مُصِيبَةٌ قَدْ أَصَبْتُمْ مِثْلَيْهَا قُلْتُمْ أَنَّى هَذَا قُلْ هُوَمِنْ عِنْدِ أَنْفُسِكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ (١٦٥) وَمَا أَصَابَكُمْ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ فَبإِذْنِ اللَّهِ وَلِيَعْلَمَ الْمُوْمِنِينَ (١٦٦) وَلِيَعْلَمَ الَّذِينَ نَافَقُوا وَقِيلَ لَهُمْ تَعَالَوا قَاتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أُو ادْفَعُوا قَالُوا لَوْ نَعْلَمُ قِبَالاً لاَتَّبَعْنَاكُمْ هُمْ لِلْكُفْرِ يَوْمَثِذِ أَقْرَبُ مِنْهُمْ لِلإِمَانِ يَقُولُونَ بِأَفْوَاهِهِمْ مَا لَيْسَ فِي قُلُوبِهِمْ وَاللَّهُ أَعْلَمُ بِمَا يَكْتُمُونَ (١٦٧) الَّذِينَ قَالُوا لإِحْوَانِهِمْ وَقَعَدُوا لَوْ أَطَاعُونَا مَا قَبِلُوا قُلْ فَاذَرَءُوا عَنَ أَنْفُسِكُمُ الْمَوْتَ إِنْ كُنْتُمْ صَادِقِينَ(١٦٨) وَلاَ تَحْسَبَنَ ۚ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَخْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُوْزَقُونَ (١٦٩) فَرِحِينَ بِمَا آتَاهُمُ اللَّهُ مِنْ فَضَلِهِ وَيَسْتَنْشِرُونَ بِالَّذِينَ لَمْ يَلْحَقُوا بِهِمْ مِنْ خَلْفِهِمْ أَلاَّ حَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُون (١٧٠) يَسْتَبْشِرُونَ بِنِعْمَةٍ مِنَ اللَّهِ وَفَضَل وَأَنَّ اللَّهَ لا يُضِيعُ أَجْرَ الْمُؤْمِنِينَ (١٧١)﴾ (آل عمران ١٣١ ـ ١٧١).

هذا الحديث المطول مؤذن بأن المحدث عنه ذو أهمية خاصة تحتاج إلى هذا الطول، ولم لا؟ وهو حديث عن هزيمة، يريد أن يقتلع آثارها من نفوسهم، وأن يبدلهم من اليأس أملاً، وأن يبين لهم الحكمة فيما حدث، ولنتتبع الآيات الكريمة نرى ما رسمته، وما توحى به، وما عالجته فى نفوس القوم، وكيف مستها برفق حتى اندمل جرحها واطمأنت.

صورت الآيات الكريمة الرسول في ميدان القتال، يرتب الجند، ويخص كل طائفة بمكان، ويعين موضع كل فريق من المعركة، وقد هم فريقان أن يتركا ميدان القتال ويفشلا، ولعلهما كانا يريان أن يعودا وينتظرا العدو في المدينة، وريما ذكر الرسول المؤمنين بنعمة الله إذ نصرهم، وهم ضعاف أذلة يوم بدر، كما أخذ الرسول يقوى روحهم المعنوية، فيحدثهم عن تأييد الله لهم بالملائكة ليطمئن قلوبهم، ويثبت أقدامهم، وليكون ذلك وسيلة لدحر الكفار، أو لتذكيرهم فيتويون.

ذلك رسم لما كان فى بدء المعركة، وما قام به الرسول من دور هام فى تنظيم قوى المؤمنين، وملء أفئدتهم بالأمل وروح الإقدام.

ويمضى القرآن بعدئذ يمس جرحهم فى رفق، فينهاهم عن الوهن والحزن، ويعدهم بالفوز إذا كان الإيمان الحق يملأ قلوبهم، ويحدثهم بأنهم إن كانوا قد أصيبوا فقد أصيب عدوهم بمثل ما أصيبوا به، وكأنه يقول لهم: إن القوم برغم ما أصيبوا به، لم يهنوا ولم يبتسوا، بل جاءوا إليكم مقاتلين.

ويحدثهم عن السر في انتهاء المعركة بما انتهت به، وأن ذلك وسيلة لتبين المؤمن الحق، وتمحيصه عن طريق اختباره، فليس دخول الجنة من اليسر بحيث لا يحتاج إلى اختبار قاس، كهذا الاختبار الذي عانوه في معركة القتال، ثم ينتقل بعدئذ يُقِرُ في نفوسهم أن الأجل أمر مقدور لا سبيل إلى تقديمه أو تأخيره، وأن كثيرًا من الأنبياء حدث لأتباعهم هزائم لم تضعف من عزيمتهم ولم تؤد بهم إلى الوهن والضعف والاستكانة، وهو بذلك يضرب لهم المثل الواجب الاقتداء، وبالصبر سيظفرون كما ظفر من سبقهم.

ويعود بعد ذلك متحدثًا عن سبب الهزيمة، فيبين أنهم كانوا خلقاء بالنصر، وأن الله قد صدقهم وعده، وأراهم ما يحبون، ولكنهم فشلوا وتنازعوا فى الأمر فمنهم من أراد الظفر بالغنيمة، ومنهم من كان يريد الآخرة، فكانت النتيجة هزيمة، فروا على إثرها مولين، لا يلوون على شىء، والرسول يدعوهم إلى الثبات، ويصف القرآن طائفة منهم قد تغلغل الشك فى نفوسهم، فمضوا يظنون بالله غير الحق، ويقولون: لو كان لنا من الأمر شىء ما قتلنا ههنا، فيرد عليهم القرآن فى رفق بأن الأجل مقدر، وأن من كتب عليه القتل لابد ملاقيه، ثم يسبغ الله عفوه على من فر فى ميدان القتال، غافرًا له زلة دفعه إليها الشيطان.

ويكرر القرآن مرة أخرى فكرة إصابتهم، وأن أعداءهم قد أصيبوا من قبلهم، وأن سبب هذه الهزيمة راجع إلى أنفسهم، كما سبق أن حدثهم عن فشلهم

وتنازعهم، وأن هذا الاختبار ليتبين من آمن، ومن نافق، هؤلاء الذين ثبطوا عن القتال حينًا، والذين زعموا أن الجهاد في سبيل الله هو الذي دنا بآجال من قتلوا، والقرآن يرد عليهم في إفحام قائلاً: ﴿فَاذَرَءُوا عَنْ أَنْفُسِكُمُ الْمَرْتَ إِنْ كُنتُمْ صَادِقِينَ﴾ (ال عمران ١٦٨).

ويختم حديثه مُسهِّلا عليهم قتل من قتل في سبيل الله بأنه شهيد حى عند ريه يرزق، فرح بما أوتى من فضل الله، مستبشر بمن سيلحق به من المجاهدين، مبتهج بحياة لا خوف فيها ولاحزن.

كانت سمة هذا الحديث الطويل الرفق فى الخطاب، واللين فى العتاب، يريد بذلك تأليف القلوب، وجمع الأفئدة، وربما جر العنف إلى أن تجمع النفوس، وتتشتت الأهواء، فى وقت كان الإسلام فيه أحوج ما يكون إلى الألفة وجمع الشمل، حتى إن الفارين أنفسهم وجدوا من عفو الله ما وسعهم بعد أن استزلهم الشيطان. وسمة أخرى واضحة فى تلك الآيات الكريمة وهى خلق الأمل فى القلوب وإبعاد شبح اليأس ومرارة الهزيمة من النفوس، وقد رأينا كيف ضرب لهم الأمثلة بمن مضوا ممن قاتلوا مع النبيين، وأثار فيهم نخوة ألا يكونوا أقل قوة من أعدائهم الذين أصيبوا أشد من إصابتهم، ومع ذلك لم يهنوا ولم يضعفوا، وملأ قلبهم طمأنينة على من قتل من أحبابهم، فقد أكد لهم حياتهم حياة سعيدة، ويذلك كله مسح على قلوبهم، ومحا بعفوه آلام المنهزمين منهم، وأعد الجميع لتحمل أعباء الجهاد من جديد بنفوس مشرقة، وقلوب خالصة، يملؤها الأمل ويحدوها الرجاء فى ألا تقصر فى قتال، أو يدفعها زخرف الحياة الدنيا فتنصرف ويحدوها الرجاء فى ألا تقصر فى قتال، أو يدفعها زخرف الحياة الدنيا فتنصرف إليه، ناسية الهدف الرئيسى الذى تركت من أجله الوطن والأهل والولا.

بِكُمْ رَحْمَةٌ وَلاَ يَجِدُونَ لَهُمْ مِن دُونِ اللّهِ وَلِنّا وَلاَ نَصِيرًا (١٧) قَدْ يَعْلَمُ اللّهُ الْمَعَوَقِينَ مِنكُمْ وَالْقَائِلِينَ لَإِخْوَانِهِمْ هَلُمْ إِلَيْنَا وَلاَ يَأْتُونَ الْبَأْسَ إِلاَّ قَلِيلاً ١٨١) أَشِحَةٌ عَلَيْكُمْ فَإِذَا جَاءَ الْحُوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنظُرُونَ إِلْكَ تَدُورُ أَعْيُهُمْ كَالّذِي يَعْشَى عَنَهِ مِنَ الْمَوْتِ فَإِذَا دَهَبَ الْحَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِالْسِنَةِ حِدَادٍ أَشْحِعَةً عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ١٩١) يَحْسَبُونَ الأَخْرَابُ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ١٩١) يَحْسَبُونَ الأَخْرَابُ عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا ١٩١) يَحْسَبُونَ الأَخْرَابُ مَا عَلَى اللّهِ عَلَى اللّهِ يَسِيرًا أَوْلا وَإِنْ يَأْتِ الأَخْرَابُ يَوَدُوا لَوْ أَنَّهُمْ بَادُونَ فِي الأَعْرَابِ يَسْأَلُونَ عَنْ أَبْبَائِكُمْ وَلَوْ كَانُوا فِيكُمْ مَا قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللّهُ وَالْوَكُمْ وَالْوَقِمُ الْآخِرَابُ قَالُوا هَذَا مَا وَعَدَنَا اللّهُ وَالْوَقُ وَصَدَقَ اللّهُ وَدَكُرَ اللّهُ لَكُومُ اللّهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَ إِعَانًا وَصَدَوْلُهُ وَصَدَقَ اللّهُ وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَ إِعَانًا وَصَدَوْلُ اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ رِجَالٌ صَدَقُوا مَا عَاهَدُوا اللّهُ عَلَيْهِ فَمِنِهُمْ مَن وَرَسُولُهُ وَمَا زَادَهُمْ إِلاَ إِعَانًا وَصَدَوْلُ اللّهُ اللّهُ الشَاعِرُونَ وَعِنْ عَنِولُا عَزِيزًا (٢٠) فَرَدُ اللّهُ الْفَرُومُ مَن اللّهُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِيَالُ وَكَانَ اللّهُ قَولًا عَزِيزًا (٢٠) وَرَدُّ اللّهُ الْفِيمِ مُ الْمُؤْمِنِينَ الْقِيَالُ وَكَانَ اللّهُ قَولًا عَزِيزًا (٢٠) وَأَنْولَ اللّذِينَ ظَاهُرُوهُمْ مِن أَهُلُونَ وَالْمَوْمُ الللهُ قَولًا عَزِيزًا (٢٠) وَأَنْولَ اللّذِينَ ظَاهُرُوهُمْ مِن أَهْلُ الْكِيَابِ مِن أَنْ اللهُ عَلَى كُلْ شَيْءَ وَلَا اللهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَدِيرًا ١٤٧) وَأَوْرَتُكُمْ أَرْضَا لَمْ الْكُومُ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَدِيرًا ١٤٧) ﴿ وَأَرْضَا لَمْ وَأَرْضًا لَمْ قَلُومُ وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلْ شَيْءٍ قَدِيرًا ١٧٤) ﴿ وَأَرْضَا لَمْ وَأَرْضًا لَمْ الْمُؤْمِنِينَ اللّهُ عَلَى كُلْ شَيْءً قَدِيرًا ١٤٧) ﴿ وَالْمَالَمُ الْمُؤْمِنَا وَكَانَ اللّهُ عَلَى كُلْ شَيْءً قَدِيرًا ١٤٧) ﴿ وَالْوَرَبُكُمْ أَرْضَا لَمْ الْمُؤْمِنَا وَاللهُ الْمُؤْمِنِ و

أجملت الآيات في وصف نتيجة المعركة بانهزام الأحزاب ومن ظاهروهم، إجمالا يغني عن كل تفصيل، ويحمل إلى النفس معنى النعمة التي أنعم الله بها على المؤمنين، فقد كفاهم القتال بقوته وعزته، ولاسيما إذا قرنت تلك النعمة بما أصاب المؤمنين من الخوف والرهبة من إحاطة الأعداء بهم، فقد جاءوهم من فوقهم ومن أسفل منهم حتى زاغت الأبصار، وبلغت القلوب الحناجر، وزلزلوا زلزالأ شديدا، ألا ترى أن هذا الوصف الدقيق لنفسية المؤمنين وقد أحيط بهم، وهذا الوصف الموحى المصور، المؤذن بأن اليأس من النجاة، كاد يستولى على النفوس، ثم رأى المحاصرون أنه قد انجلى الغم عنهم، ومضى الخوف إلى غير رجعة، وأن ذلك قد تم بقدرة الله وحده، وأنهم قد كفوا القتال، وصاروا آمنين في ديارهم – ألا ترى ذلك جديراً بشكر المنعم على تلك النعمة، التي تضؤل النعم بجوارها.

وأطالت الآيات فى الحديث عن هذه العوامل التى تفت فى عضد الجيش الإسلامى، والتى كانت خليقة أن تنزل به أقسى الهزائم، وتلك هى المعوقون والمنافقون، وكأنه بذلك يريد أن يتدبر هؤلاء موقفهم، وأن يروا قدرة الله التى جلبت النصر وحدها، من غير أن يشترك المسلمون فى قتال، فلعل فى ذلك تطهيرًا لقلويهم، وسببًا لعودتهم إلى الطريق السوى، وخير السبل، وقد تحدث القرآن طويلاً عما يعتلج فى نفوسهم، وما يبثونه من أسباب الهزيمة فى صفوف المسلمين، وحكى معتقداتهم ورد عليها فى حزم. فكان

حديث القرآن عن هذه الغزوة حديث المصلح الذي يضع هدف إصلاح نفوس الأفراد وتطهير الجماعة من أسباب ضعفها وخذلانها. وإلى هذا يهدف القرآن حين يتحدث عن الغزوات، يعنى بالنهوض بالفرد، فتطهر نفسه، ويؤمن بالله أعمق الإيمان وأصدقه، وبالجماعة فتتلافى وسائل نقصها، وتخلص مما يقعد بها دون الوصول إلى غايتها من النصر المؤزر والاستقرار والأمن، يرفق في سبيل ذلك حينًا، ويقسو حينًا آخر.

# الإنسان المثالبي

أجمل الله الإنسانية المثالية وما ينتظرها من الجزاء المادى والروحى فى قوله سبحانه: ﴿إِنَّ النَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولَئِكَ هُمْ حَيْرُ الْبَرِيَّةِ (٧) جَزَا وُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ جَنَّاتُ عَدْرُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا أَبَدًا رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُوا عَنْهُ ذَلِكَ لِمَنْ حَبْرِي رَبُّهُ (٨)﴾ (البينة ٧، ٨). فالإنسان المثالى هو ذلك الذى يؤمن ويعمل صالحا، وقد فصل القرآن في مواضع كثيرة هذا العمل الصالح فمنه ما يرتبط بالله، ومنه ما يرتبط بالله، ومنه

أما ما يرتبط بالله فأن يؤدّى فرائضه فى محبة وخشوع، ويصلى ذاكرًا جلاله، وعظمته، وإذا أصغى إلى آيات الله سجد لما فيها من عظمة وحكمة قائلا: ﴿ سُبْحَانَ رَبّنَا إِنْ كَانَ وَعُدْ رَبّنَا لَمَفْعُولا ﴾ (الإسراء ١٠٨). لا يغيب ذكر الله عنه، مفكرًا فى خلق السموات والأرض، ﴿ رَبّنا مَ خَلْقُت مَدَّا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النّارِ (١٩١) رَبّنا إِنّكَ مَن تُدخِلِ النّارَ فَقَدَ أَخْرَيْتَهُ وَمَا لِلطّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارِ (١٩١) رَبّنا إِنّنا سَمِعنا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلإِمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبّكُم فَآمَنا وَبّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفُرْ عَنَّا سَيّاتِنَا وَتَوَفِّنَا مَعَ الأَبْرَارِ (١٩٣١) رَبّنا وَآتِنَا مَا وَعَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلا تُخْزِنَا يَوْمَ القِيَامَةِ إِنّكَ لاَ تُخْلِفُ الْمِيعَادَ (١٩٤) ﴾ (ال عمران ١٩١ - ١٩٤). وفي ذكر الله ورقابته تخزِنَا يَوْمَ القِيَامَةِ إِنّكَ لاَ تُخلِفُ الْمِيعَادَ (١٩٤) ﴾ (ال عمران ١٩١ - ١٩٤). وفي ذكر الله ورقابته دائما إحياء للضمير الإنساني، وإقامة هذا الضمير رقيبًا على أعمال المرء، فلا يفعل منفردًا ما يخجل من فعله مع الجماعة، وإذا حيى الضمير، وقويت شوكته، كان للإنسان منه رقيب على نفسه، في كل ما يأتي من الأمور وما يدع، وتربية الضمير للإنسان منه رقيب على نفسه، في كل ما يأتي من الأمور وما يدع، وتربية الضمير هو الهدف الرئيسي للتربية، وألغرض الأول الذي يرمى إليه المربون.

أما صلته بالناس فصلة رفق وحب وعطف، يفى بالعهد إن عاهد، ويؤدى الأمانة إن اؤتمن، ويربأ بنفسه عن اللغو، فلا يضيع وقته سدى فيه، ﴿قَدْ أَفَلَحَ الْمُؤْمِئُونَ (١) اللَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ (٣) وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ (٣) وَالَّذِينَ هُمْ لِللَّكَاةِ فَاعِلُونَ (٤) وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ اللَّغُو مُعْرِضُونَ (٣) وَالَّذِينَ هُمْ لِللَّكَاةِ فَاعِلُونَ (٤) إِلاَّ عَلَى أَزُواجِهِمْ أَوْ مَا مَلَكَت أَيْمَانَهُمْ فَإِنْ مَا مُلكَت أَيْمَانَهُمْ فَيْرُ مَلُومِينَ (١) فَمَن اِبْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ (٧) وَالَّذِينَ هُمْ لأَمَانَاتِهِمْ فَيْرُ مَلُومِينَ (١) فَمَن اِبْتَغَى وَرَاءَ ذَلِكَ فَأُولَئِكَ هُمُ الْعَادُونَ (٧) وَالَّذِينَ هُمْ لأَمَانَاتِهِمْ

وَعَهْدِهِمْ رَاعُون (٨) ﴾ (المؤمنسون ١-٨). ﴿ وَالْسَدِينَ فِسِي أَمْوَالِهِمْ حَقَّ مَعْلُومٌ (٢٤) ﴾ المسّائِلُ وَالْمَسَاكِينَ وَالْمَسَاكِينَ وَالْمَسَاكِينَ وَالْمَسَاكِينَ وَالْمَسَاكِينَ السّبِيلِ وَالسّائِلِينَ وَفِي الرُّقَابِ (البقرة ١٧٧). يأمرون بالصدقة والمعروف، ويصلحون بين النساس، ﴿ وَمَنْ يَفْعَلُ ذَلِكَ البّيغَاءَ مَرْضَاةِ اللّهِ فَسَنُونَ نُوْتِهِ أَجْرًا عَظِمًا ﴾ (النساء ١١٤). وهو هنا لا يكتفى بأن يكون المرء صالحاً في نفسه، بل لابد أن يكون عضوا نافعا في جماعته، وقوة عاملة فيها، فهو يتصدق، ويأمر غيره بالصدقة، ويصلح بين الناس ويأمر غيره بالإصلاح بينهم، ولا يكتفى القرآن بأن يقف المرء موقف الواعظ المرشد فحسب، بل من الواجب أن يأخذ بحظه من الخير لذي يدعو إليه ولهذا وبخ القرآن أولئك الذين يدعون إلى الخير، وينسون أنفسهم في قوله: ﴿ أَتَّامُرُونَ النَّسَ بِالْبِرُ وَتَسْوَنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلاَ تَعْقِلُونَ ﴾ (البقرة ٤٤). الذي يدعو إليه ولهذا وبخ القرآن أولئك الذين يدعون إلى الخير، وينسون أنفسهم في قوله: ﴿ أَتَّامُرُونَ النَّاسَ بِالْبِرُ وَتَسْوَنَ أَنْفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ تَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلاً تَعْقِلُونَ ﴾ (البقرة ٤٤). الذي يبذل جهده في خدمة جماعته، ويعمل على والإنسان الكامل هو ذلك الذي يبذل جهده في خدمة جماعته، ويعمل على النهوض بها، فلا يعيش كَلاً، ولا يقبل أن يرضى غروره، بأن يسمع ثناء على ما لم يفعل، أما هؤلاء ﴿ الّذِينَ يَقْرَحُونَ بِمَا أَنْوا وَيُحِبُونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ يَفْعَلُوا فَلا تَحْسَبُهُمْ بِمَفَازَةٍ مِنَ الْعَذَابِ وَلَهُمْ عَذَابٍ وَلُهُمْ عَذَابٍ مَا المِ مِنْهَارَةُ مِنَ الْعَذَابِ وَلُهُمْ عَذَابٍ وَالْعَرَا وَلَهُ إِلَا عَمِانَ الْمَالِمُ الْمَالَةُ الْمَالَةُ اللّهُ اللّهُ الْمَالِقُولُ الْمُ الْمُسْتُلُونَ أَنْ يُحْمَدُوا بِمَا لَمْ الْمُ الْمُعَلِي الْمُ الْمُ الْمُؤَلِّ وَلَا عَلَى الْمُلْوَا وَلِهُ مَنْهُ وَالْمَالُولُولُ الْمُؤَلِّ وَالْمَالُولُ وَلَا الْمُ الْمُسُكُمُ وَأَنْهُ وَالْمُولُ الْمُؤَلِّ الْمُلْالُولُ الْمُؤْلُولُ وَلَا اللّهُ الْمُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤَلِّ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤُلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ الْمُؤْلُولُ اللّهُ الْمُؤْلُ

ومن أكبر سماته أنه يدفع السيئة بالحسنى، فيولف القلوب النافرة، ويستل الخصومة من صدر أعدائه، ﴿ وَلاَ تَسْتَوِي الْحَسَنَةُ وَلاَ السَّيَّةُ الْفَعْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ فَإِذَا اللَّذِي بَيْنَكَ وَبَيْنَهُ عَدَاوَةٌ كَأَنَّهُ وَلِيَّ حَمِيمٌ (٣٤) وَمَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ الَّذِينَ صَبَرُوا وَمَا يُلَقَّاهَا إِلاَّ فَو حَظُّ عَظِيم (٣٥) ﴾ (نصلت ٣٤، ٣٥). وأنت ترى القرآن يعترف بأن هذا الخلق لا يتصف به إلا من كان ذا قدم عظيمة في التفوق في مراتب الكمال، وذا حظ عظيم منه. ويتصل بهذه الصفة كظم الغيظ والعفو عن الناس، وهما مما مجد عظيم منه. ويتصل بهذه الصفة كظم الغيظ والعفو عن الناس، وهما مما مجد القرآن إذ قال: ﴿ وَسَارِعُوا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِنْ رَبُكُمْ وَجَنَّةٍ عَرْضُهَا السَّمَوَاتُ وَالأَرْضُ أَعِدَتُ لِلْمُتَّقِينَ (١٣٢١) الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالْضَرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ لِللْمُتَّقِينَ (١٣٢١) الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالْفَرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْظُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ لِللْمُتَّقِينَ (١٣٤) الَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالْفَرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْطُ وَالْعَافِينَ عَنِ النَّاسِ وَاللَّهُ يَعْفِرُونَ ﴿ وَالْمَرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْطُ وَالْقَوَاحِشَ يُعْفِرُونَ ﴿ وَالشَرِينَ (١٣٤). ﴿ وَاللّهِ اللّهُ عَلَيْهُ وَلَا مَا غَضِبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ ﴾ (الشردي ٢٧).

وهو عادل، يقول الحق ولا يحيد عنه، ولا يصرفه عن قوله ذو قرابة أو عداوة، ﴿ وَإِذَا قُلْتُمْ فَاعْدِلُوا وَلَوْ كَانَ ذَا قُرْنَى ﴾ (الأنعام ١٥٢). ﴿ كُونُوا قَوَامِينَ لِلَّهِ شَهَدَاءَ بِالقِسْطِ وَلاَ يَخْدِمُنَكُمْ شَنَآنُ قَوْمٍ عَلَى أَلاَ تَعْدِلُوا اعْدِلُوا هُوَ أَقْرَبُ لِلتَّقْوَى وَاتَّقُوا اللَّهَ إِنَّ اللَّهَ حَبِيرٌ بِمَا تَعْمَلُونَ ﴾ (الماندة ٨).

قد طهر قلبه، فلا يحمل لأحد غلا ولا موجدة، ويسأل الله السلامة من شر ذلك قائلا: ﴿ وَلاَ تَجْعَلُ فِي قُلُوبِنَا غِلاً لِلَّذِينَ آمَنُوا رَبَّنَا إِنَّكَ رَءُونٌ رَحِيمٌ ﴾ (الحشر ١٠).

ولا يسعد إنسان فى حياته، إذا كان يحمل فى قلبه ضغنًا على أحد، أو حسدًا أو غلا، فإن ذلك يقلب الحياة شقاء، وينغص على المرء أيامه ولياليه فضلاً عن ضياع الوقت، وما أجمل الحياة إذا طهر قلب المرء، وبعد عنه ما يئوده من هموم الحقد والحسد، حينئذ يعمل فى طمأنينة، ويجاهد فى سكينة.

وحسنت صلته بجاره ذى القربى والجار الجنب، ولذلك أثره فى سعادة الحياة، والطمأنينة فيها، ويعامل الناس برفق، فلا يغره منصب يظفر به، ولا مال يحويه، ولا يدفعه ذلك إلى تعاظم أو كبر، ولا يخرجه ما يظفر به إلى البطر والمرح، ﴿وَلاَ تُصَغّرُ حَدَّكَ لِلنَّاسِ وَلاَ تَمْشِ فِي الأَرْضِ مَرَحًا إِنَّ اللَّهَ لاَ يُحِبُّ كُلُّ مُحْتَالٍ فَحُورٍ (١٨) وَاقْصِدْ في مَشيكَ وَاغْضُضْ مِنْ صَوْتِكَ إِنَّ أَنْكَرَ الأَصْوَاتِ لَصَوْتُ الْحَمِيرِ (١٩)﴾ (لقمان ١٨، ١٩).

يرد التحية بأحسن منها، ﴿وَإِذَا حُيِّتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَخْسَنَ مِنْهَا أَوْ رُدُوهَا إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ حَسِيبًا ﴿(النساء ٨٦). ولا يدخل بيتًا غير بيته حتى يستأذن، ﴿يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْرَ بُيُوتِكُمْ حَتَى تَسْتَأْنِسُوا وَتُسَلِّمُوا عَلَى أَهْلِهَا ذَلِكُمْ حَيْرٌ لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَذَكُرُونَ رَكُمُ فَإِنْ قِيلَ لَكُمْ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هَوَ (٢٧) فَإِنْ لَمْ تَجِدُوا فِيهَا أَحَدًا فَلاَ تَدْخُلُوهَا حَتَّى يُؤْذَنَ لَكُمْ وَإِنْ قِيلَ لَكُمْ ارْجِعُوا فَارْجِعُوا هَوَ أَزْكَى لَكُمْ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ عَلِيم (٢٨) ﴾ (النور ٢٧، ٢٨). ويجلس مع الناس في رفق. فلا يجد غضاضة في أن يفسح لغيره من مجلسه، ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا قِيلَ لَكُمْ تَفَسَّحُوا فِي اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا وَلُكُمْ وَإِذَا قِيلَ انْشُرُوا فَانْشُرُوا يَرْفَعِ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَإِذَا قِيلَ انْشُرُوا فَانْشُرُوا يَرْفَعِ اللّهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَالّذِينَ أُوتُوا الْعِلْمَ دَرَجَاتٍ وَاللّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ حَبِيرٌ ﴾ (المجادلة ١١).

وإذا كانت السخرية بالغير، بأى لون من ألوان السخرية، مدعاة إلى تأصل العداء، وتقطع الصلات، كان الإنسان النبيل هو من يجتنب السخرية من الناس، وعيبهم، ولمزهم بألقاب يكرهونها، ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ يَسْخَرْ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا حَيْرًا مِنْهُمْ وَلاَ يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا حَيْرًا مِنْهُمْ وَلاَ يَسْخَرُ قَوْمٌ مِنْ قَوْمٍ عَسَى أَنْ يَكُونُوا حَيْرًا مِنْهُمْ وَلاَ يَسْخَرُوا أَنْفُسَكُمْ وَلاَ تَنابَرُوا يَكُونُوا حَيْرًا مِنْهُمْ الظَّالِمُونَ السَمُ الفُسُوقُ بَعَدَ الإِمَانِ وَمَنْ لَمْ يَتُبُ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ السَمِرات ١١).

ومن أهم أخلاق الإنسان المثالى الصبر، وقد أثنى به الله كثيرًا، وحث عليه كثيرًا، وجعله خلة لا يظفر بها إلا الممتازون من الناس، ذوو الحظ الكبير من الرقى الخلقى، قال سبحانه: ﴿وَبَشَرِ الصَّابِينَ (٥٥١) الَّذِينَ إِذَا أَصَابَتْهُمْ مُصِبَةٌ قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِمْ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ مَا اللَّهُ اللَّهِ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ وَحِلَتَ اللَّهُ وَرَحْمَةٌ وَأُولَئِكَ هُمُ اللَّهُ وَحِلَتَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَحِلَتُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُعُمْ وَاللَّهُ وَالَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّه

ومما يرتبط بالصبر شديد الارتباط مقابلة الأحداث ونوازل الحياة، بل ما تأتى به من سعادة وخير، في هدوء وطمأنينة، فلا يستفزه فرح، ولا يثيره حزن ولا ألم، ولكيّلاً تَأْسُوا عَلَى مَا فَاتَكُمْ وَلاَ تَفَرَحُوا بِمَا آتَاكُمْ وَاللّهُ لاَ يُحِبُّ كُلُّ مُحْتَالٍ فَحُونَ (الحديد ٢٣).

ويسير في إنفاقه سيراً مقتصداً لا تقتير فيه ولا تبذير، ﴿وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا ﴾ (العرقان ١٧)، ﴿ وَلاّ تُبَذُرْ تَبْذِيرًا (٢٦) إِنَّ الْمُبَدُّرِينَ كَانُوا إِخْوَانَ الشَّيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبُهِ كَفُورًا (٢٧) وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ انْتِغَاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبُكَ تَرْجُوهَا فَقُلْ الشَيَاطِينِ وَكَانَ الشَّيْطَانُ لِرَبُهِ كَفُورًا (٢٧) وَإِمَّا تُعْرِضَنَّ عَنْهُمُ انْتِغَاءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَبُكَ تَرْجُوهَا فَقُلْ لَهُمْ قَولاً مَيْسُورًا (٢٨) وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَعْلُولَةً إِلَى عُنْقِكَ وَلاَ تَبْسُطُهَا كُلَّ الْبَسُطِ فَتَقْعُدَ مَلُومًا لَهُمْ قَولاً مَيْسُورًا (٢١) ﴾ (الإسراء ٢٦ ـ ٢٩). وهو لذلك يأكل ويشرب، ويستمتع، في غير إسراف ولا خيلاء، ﴿وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُ المُسْرِفِينَ ﴾ (الأعراف ٢٦)، ويأخذ بحظه من خيلاء، ﴿وَكُلُوا وَاشْرَبُوا وَلاَ تُسْرِفُوا إِنَّهُ لاَ يُحِبُ المُسْرِفِينَ ﴾ (الأعراف 17)، ويأخذ بحظه من الحياة الدنيا في غير تكالب عليها، ولا جعل الاستمتاع بها الهدف الأساسي في الحياة.

ويكره القرآن للمرء أن يتبجَّح بالقول، فيدعى أنه سيفعل ويفعل، ثم تنجلى كثرة القول عن تقصير معيب فى العمل، ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لِمَ تَقُولُونَ مَا لاَ تَفْعَلُونَ (٢) كَبْرَ مَفْتًا عِنْدَ اللَّهِ أَنْ تَقُولُوا مَا لاَ تَفْعَلُون (٣)﴾ (الصف ٢. ٣).

ويحسن أن أوجه النظر هذا إلى أن القرآن لا يبرئ الإنسان من فعل السوء، ولا ينزهه عن الإثم، ولكن الذي يأخذه عليه هو أن يتمادي في العصيان، وَيُصِرُّ على ما يفعل، فلا يندم، ولا يتوب، أما أبواب الجنة فمفتحة لأولئك ﴿وَالَّذِينَ إِذَا فَعَلُوا فَاحِثَةً أَوْ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ ذَكُرُوا اللَّهُ فَاسْتَغْفَرُوا لِذُنُوبِهِمْ وَمَنْ يَغْفِرُ الذُنُوبَ إِلاَّ اللَّهُ وَلَمْ يُصِرُّوا فَا فَعَلُوا وَهُمْ يَعْلَمُونَ (١٣٥) أُولَئِكَ جَزَاؤهم مَعْفِرَةٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَجَنَّاتٌ تَجْرِي مِنْ تَحْبَهَا الأَنْهَارُ حَالِدِينَ فِيهَا وَنِعْمَ أَجْرُ الْعَامِلِينَ (١٣٦) ﴾ (ال عمران ١٣٦، ١٣٥).

وهذه بعض آيات من القرآن يصف بها أولئك المثاليين، إذ يقول: ﴿ وَعِبَادُ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَبَيْتُونَ الرَّحْمَنِ الَّذِينَ يَمْشُونَ عَلَى الأَرْضِ هَوْنًا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْجَاهِلُونَ قَالُوا سَلاَ مَا (٦٣) وَالَّذِينَ يَبِيتُونَ لِرَبِّهِمْ سُجَدًا وَقِيَامًا (٦٦) وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبَّنَا اصْرِينَ عَنَا عَذَابَ جَهَنَمَ إِنَّ عَذَابَهَا كَانَ عَرَامًا (٦٥) إِنَّهَا سَاءَت مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا (٦٦) وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا (٦٥) وَالَّذِينَ إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يَقْتُرُوا وَكَانَ بَيْنَ ذَلِكَ قَوَامًا إِنَّهُ اللَّهِ إِلَهًا آحْرَ وَلاَ يَقْتُلُونَ التَّفْسَ الَّذِي حَرَّمَ اللَّهُ إِلاَّ بِالْحَقُ وَلاَ يَزُنُونَ وَمَنْ وَمَن يَعْمَلُ ذَلِكَ يَلْقَ أَثَامًا (٦٨) يُضَاعَف لَهُ العَذَابُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخَلَدُ فِيهِ مُهَانًا (٩٥) إِلاَّ مَنْ تَابَ وَآمَنَ وَعَلَى عَلَم اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا (٠٧) وَمَنْ تَابَ وَعَملَ عَمَلاً صَالِحًا فَأُولَئِكَ يُبُدُلُ اللَّهُ سَيَّاتِهِم حَسَنَاتٍ وَكَانَ اللَّهُ عَفُورًا رَحِيمًا (٧٠) وَمَنْ تَابَ وَعَمِلَ عَمَلاً صَالِحًا فَإِنَّهُ يَتُوبُ إِلَى اللَّه مَتَابًا (٧٧) وَالَّذِينَ لاَ يَشْهَدُونَ اللَّهُ عَفُورًا وَوَا إِللَّهُ وَلُولَ وَيَعَلَى وَرُوا عَلَيْهَا صُمًا وَعُمْيَانًا (٧٧) وَالَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بِآيَاتِ رَبِهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا (٧٧) وَالَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بِآيَاتِ رَبِهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا (٧٧) وَالَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بِآيَاتِ رَبِهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صُمًّا وَعُمْيَانًا (٧٧) وَالَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بِآيَاتِ رَبِّهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صُمَّا وَعُمْيَانًا (٧٣) وَالَّذِينَ إِذَا ذُكُرُوا بَايَاتِ رَبِهِمْ لَمْ يَخِرُوا عَلَيْهَا صُمَا وَعُمْيَانًا (٧٣) وَالَّذِينَ يَقُولُونَ رَبُنَا هَبَا

لَنَا مِنْ أَزْوَاجِنَا وَذُرِّيَّاتِنَا قُرَّةَ أَغِيُنِ وَاجْعَلْنَا لِلْمُثَّقِينَ إِمَامًا (٧٤) أُولِيَكَ يُجْزَوْنَ الغُرْفَةَ بِمَا صَبَرُوا وَيُلَقَّوْنَ فِيهَا تَحِيَّةٌ وَسَلاَمًا (٥٧) خَالِدِينَ فِيهَا حَسُنَتُ مُسْتَقَرًا وَمُقَامًا(٢٧)﴾ (الفرقان ٦٣ ـ ٦٧).

### الحيساة الدنسيسا

سمى القرآن الحياة الدنيا لعبًا ولهوًا، وتحدث فى مواضع كثيرة عن مصير هذه الحياة، وأنها مهما بلغت من الجمال والزينة والبهاء فإنها صائرة إلى الفناء والزوال، ﴿إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاحْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ مِمَّا يَأْكُلُ وَالزوال، ﴿إِنَّمَا مَثَلُ الْحَيَاةِ الدُنْيَا كَمَاءٍ أَنْزَلْنَاهُ مِنَ السَّمَاءِ فَاحْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ مِمًا يَأْكُلُ النَّاسُ وَالأَنْعَامُ حَتَّى إِذَا أَحْدَتِ الأَرْضُ رُحْرُفَهَا وَازَّيْتَ وَظَنَّ أَهْلَهَا أَنَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا أَتَاهَا أَمْرُنَا لَيْلاً أَوْ نَهَارًا فَجَعَلْنَاهَا عَلَى الأَرْضَ زِينَةً لَهَا لِبَلُوهُمْ أَيْهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً (٧) وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيها (يونس ٢٤). ﴿إِنَّا جَعَلْنَامَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةً لَهَا لِبَلُوهُمْ أَيْهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً (٧) وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيها (يونس ٤٢). ﴿إِنَّا جَعَلْنَامَا عَلَى الأَرْضِ زِينَةً لَهَا لِبَلُوهُمْ أَيْهُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً (٧) وَإِنَّا لَجَاعِلُونَ مَا عَلَيها صَعِيدًا جُرُزُا "(٨) ﴾ (الكهد ٧٠). وأنها إذا وزنت بالآخرة ليست سوى متاع قليل ذاهب، ﴿اللّهُ يَبْسُطُ الرُزْقَ لِمَن يَشَاءُ وَيَقْدِرُ وَفَرِحُوا بِالْحَيَاةِ الدُنْيَا وَمَا الْحَيَاةُ الدُنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَ قَلِلُ اللّهُ عَلَا اللّهُ عَلَى الْعَمَامُ الْعُرَاقِ إِلْمَاهُ إِللّهُ اللّهُ إِنْ الْأَخْرَةَ هِي دَارُ الْقَرَابِ (غافر ٢٩). ﴿ إِنَّمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَ قَلِللّهُ (التوبة ٣٨).

وإذا كان القرآن قد قلل من أمر هذه الحياة فإنه تحدث عن حقيقة لا مجال للشك فيها، لأن عمر الإنسان مهما طال، له نهاية لا ريب فيها، وهو عمر قصير محدود، وليس هو بالنسبة للخلود في الآخرة سوى فترة قصيرة عابرة، وليس ما يظفر به المرء في هذه الفترة القصيرة العابرة من متعة سوى قدر ضئيل محدود، إذا قيس بهذا النعيم الخالد، والسعادة الدائمة في جنة الخلد.

وليس معنى التقليل من متاع الحياة الدنيا التزهيد فيه، أو صرف الناس عن المتعة به، فإن الدين إنما جاء الكثير من أحكامه لتنظيم شئون هذه الحياة والرقى بها إلى مستوى رفيع، وإجادة استغلال ما أودع في هذه الطبيعة من القوى، والقرآن نفسه يدعو إلى الاستمتاع من غير إسراف، ويعجب ممن يحرم طيبات من أحل الله، ﴿قُلْ مَنْ حَرَّمَ زِينَةَ اللّهِ الّتِي أَحْرَجَ لِعِبَادِهِ وَالطُّيِّاتِ مِنَ الرُزْق﴾ (الأعراف ٢٢). ولا يدعو الناس إلى أن ينصرفوا عن متع الحياة وما فيها من جمال ولذة. ولكن القرآن يعنف أولئك الذين يجعلون كل همهم الظفر بمتع تلك الحياة، ونسيان الحياة الآخرة، والانصراف التام عن التفكير فيها، وفي الحق أن

<sup>(</sup>١) الجرز: أرض غليظة يابسة لا نبت فيها.

ضلال هؤلاء واضح الوضوح كله، فإنهم قد اشتروا متاعًا قليلا ينقد، بنعيم خالد مقيم، فلا عجب إذا رأينا القرآن يفند رأى هؤلاء قائلا: ﴿الَّذِينَ يَسْتَحِبُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا مَقِيم، فلا عجب إذا رأينا القرآن يفند رأى هؤلاء قائلا: ﴿الَّذِينَ يَسْتَحِبُونَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا لَآخِرَةٍ وَيَصَدُونَ عَنْ سَبِلِ اللّهِ وَيَغُونَهَا عَوْجًا أُولِئِكَ فِي صَلاَل بَعِيد ﴿(ابراهيم ٣). ويقول: ﴿بَا نُولُ الْحَيَاةَ الدُنْيَا وَزِيتَهَا نُولُ إِلَيْهِم أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ هِمَا تَلْكُ الحياة بقوله: ﴿مَن كَانَ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُنْيَا وَزِيتَهَا نُولُ إِلَيْهِمْ أَعْمَالَهُمْ فِيهَا وَهُمْ فِيهَا لَا يَبْحَسُونَ (١٥) أُولِئِكَ الَّذِينَ لَيْسَ لَهُمْ فِي الآخِرَةِ إِلاَّ النَّارُ وَحَبِطَ مَا صَنَعُوا فِيهَا وَبَاطِلٌ مَا كَانُوا يَعْمَلُونَ (١٦) ﴾(البقرة و١٠) ﴿ أُولِئِكَ الَّذِينَ الشَّرُوا الْحَيَاةَ الدُنْيَا بِالآخِرَةِ فَلاَ يُحَفِّفُ عَنْهُمُ كَانُ يُرِيدُ الْحَيَاةَ الدُنْيَا بِالآخِرَةِ فَلاَ يُحَمُّفُونَ عَنْهُمُ المُعْمَلُونَ ١٦٠) ﴿ وَبَالَهُمُ وَلَيْكُمُ الدُنْيَا وَاسْتَمْتَعُمْمُ بِهَا فَالْوَمَ تُخْرُونَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكُمُ وَلَى النَّارِ فَي الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِ وَبِمَا كُنْهُمْ تَفْسُقُونَ ﴾ (الإحقاف ٢٠). ﴿ وَيَوْمَ يَخْرُونَ عَذَابَ الْهُونِ بِمَا كُنْتُمْ تَسْتَكُمُ وَلَى الْوَمَ لَنُحْرَابُ (الإسراء ١٨). ﴿ وَيَوْمَ يَعْرَفُنُ اللَّهُ مِنْ الْعَرْمُ لَكُمْ النَّذُي اللّهُ مِنْ نَاصِرِينَ (٢٤٠) . ﴿ وَيَوْمَ الْمُؤْولُ كُمْ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ (٢٤٠) . ﴿ وَقِيلَ الْيُومَ انْحُدُنُمُ آلِكُمْ النَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَاصِرِينَ (٢٤٠) . ﴿ وَقِيلَ الْوَمَ الْمَامِنَ مَا كُنْمُ الْمُؤْولُ عَلْمُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ هُولُ اللّهُ عَلَى اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ اللللللّهُ الللللللللللهُ اللللللللهُ الللللهُ الللللهُ الللللهُ اللللهُ الللهُ اللهُ الللهُ الللهُ الللللهُ الللهُ الللللهُ اللللهُ الللله

والقرآن بذلك كله يعنف رجلين: أحدهما قد كفر باليوم الآخر، وأنكره، واعتقد أن ليس ثمة سوى هذه الحياة الدنيا، فاغتر بها، ونسى اليوم الآخر وما فيه، وذلك هو المقصود بمعظم هذه الآيات، وقد ذكرنا أن الإيمان باليوم الآخر، ركن أساسى من أركان الدين، إذ الإيمان به يدفع إلى العمل الصالح رغبة أو رهبة، وثانيهما رجل يؤثر الحياة الدنيا على الآخرة، ويجعل همه كله أن يظفر من الحياة الدنيا بأوفى نصيب، ومثل ذلك الرجل جدير ألا يحكمه ضميره، فيعمل ما لا يرضيه في سبيل الفوز بدنياه، فيبعد بقدر كبير عن قوانين الإنسانية السليمة، ولا يعنيه إلا أن ينال مآربه وآماله، وصور لنفسك تاجرًا أو صانعًا أو مستخدمًا لا يعنيه سوى الظفر بآماله في الغني، ولا سلطان عليه من الإيمان بأنه محاسب يوم القيامة، وخيل لنفسك ما يرتكبه من الآثام، وما يلم بعمله من النقائص، وما قد يرتكبه من ألوان الغش والتزوير، ما دام كل هذا يدنيه من أمله في الثروة وبلوغ المناصب من ألوان الغش والتزوير، ما دام كل هذا يدنيه من أمله في الثروة وبلوغ المناصب للسامية، فالإيمان باليوم الآخر هو الرقيب الذي يدفع الإنسان إلى محاسبة نفسه، قبل أن يحاسب يوم الدين، وبه تستقيم شئون الحياة، ويخشى الناس الجزاء العادل إن هم فرطوا، أو أساءوا.

على هذا الوجه نفهم هذا العنف الموجه إلى هؤلاء الذين يؤثرون بحبهم وجهدهم تلك الحياة الدنيا، ولا نفهم أن القرآن يدعو إلى كراهية الحياة الدنيا، والزهد فيها

والانصراف بالكلية عنها، إلى حيث العكوف فى المساجد لعبادة الله والصدوف عن الدنيا وزينتها، لانفهم أن القرآن يدعو إلى ذلك، ولا أن ذلك من أهدافه، كيف، وهو حكما قلنا \_ إنما جاء كثير منه لتنظيم شئون هذه الحياة. والمثل الكامل لصلة المرء بالحياة الدنيا والآخرة هو قوله سبحانه: ﴿فَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي الاَّنْيَا وَمَا لَهُ فِي الاَّنِيَا وَمَا لَهُ فَي الاَّنِيَا وَمِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ رَبَّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ وَفِي الآخِرةِ حَسَنَةٌ وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ (١٠٠) أُولَئِكَ لَهُم نَصيبٌ مِمًا كَسَبُوا وَاللَّهُ مَرِيعُ الْحِسَابِ(٢٠٢) ﴿البقرة ٢٠٠-٢٠٢) النَّارِ (١٠٠) وَمِنْهُم مَنْ يَقُولُ رَبِنَا آتِنا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةٌ فِيها متعة وفيها سعادة، وأن فالمثل الأعلى القرآنى هو أن يظفر المرء بدنيا حسنة فيها متعة وفيها سعادة، وأن يظفر بآخرة سعيدة، فيها متعة كذلك، وفيها سعادة، وقد عجب القرآن ـ كما رأينا \_ يظفر بآخرة سعيدة، فيها متعة كذلك، وفيها سعادة، وقد عجب القرآن ـ كما رأينا \_ من هذا الذي يحرم طيبات الله والاستمتاع بها، ودعا إلى الأخذ بنصيب من الحياة الدنيا في قوله: ﴿وَانِتَعَ فِيهَا آتَاكُ اللَّهُ الدُّارَ الآخِرَةَ وَلاَ تَسَنَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنِيَا وَأَخْسِن كَمَا اللهُ إِلْكُ وَلاَ تَسَى نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنِيَا وَأَخْسِن كَمَا اللهُ الدُّيلَ وَلاَ تَسَى يَردهيها الغني، ينبع من المساد في الأرض، وكبح جماح النفس الطاغية التي يزدهيها الغني، ينبع من الهساد في الأرض، وكبح جماح النفس الطاغية التي يزدهيها الغني، ينبع من الإيمان باليوم الآخر، الذي فيه يُحَاسِبُ الإنسانَ مالكُ يوم الدين.

## عبسادة الأوثسان

جاء الدين الجديد يدعو إلى إفراد الله بالعبادة، وترك عبادة الأصنام التى أشركوها له، وزعموا حينا أنهم إنما يعبدونها، لتقربهم إلى الله زلفى، وقد فند القرآن هذه العقيدة تفنيدًا قويًا، وبرهن على ضلالهم فى عبادتها برهنة لا تدع مجالا للشك فى تفاهة هذه الأوثان، وأنها لا تصلح أن تكون إلهًا يعبد.

لقد وجه القرآن نظرهم إلى أن هذه الأصنام أقل منهم، فإن لعابديها أرجلا يمشون بها، وأعينًا يبصرون بها، وآذانًا يسمعون بها، أما هذه الأوثان فجاثمة لا تستطيع الحركة والانتقال، ولا تستطيع البطش والدفاع، ولا تبصر، ولا تسمع، ﴿ أَلَهُمْ أَرْجُلُ يَمْشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَيْدِ يَبْطِشُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَغْيُنٌ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَغْيُنٌ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَغْيُنٌ يُبْصِرُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ آذَانُ يَسْمَعُونَ بِهَا أَمْ لَهُمْ أَنْ يَسْمَعُوا دَعَاءَ كُمْ وَلُو سَمِعُوا مَا اسْتَجَابُوا لَكُمْ ﴾ (ناطر ١٤). أو يليق بالعاقل أن يعبد من دونه، ومن يراه عاجزًا لا يستطيع شيئا؟! وَلِمَ يعبد المرء إلها لا يسمع دعاءه، ولا يستطيع أن يجيبه إلى مبتغاه، ولا يقدر على أن يرد عن عابده أذى نزل به، ﴿ قُلُ إِذْعُوا الَّذِينَ زَعَمْتُمْ مِنْ دُونِهِ فَلاَ يَمْلِكُونَ كَشَفَ الضَّرُ عَنْكُمْ وَلاَ تَخْوِيلاً ﴾ (الإسراء ٢٥). وإذا استنصره لم يجد عنده ما يؤمل من النصر، والمرء عند ولا تبديل الله، ويطلب منه المعونة والمساعدة، فماذا يصنع بعبادة إله لا يمده الشدائد يلجأ إلى الله، ويطلب منه المعونة والمساعدة، فماذا يصنع بعبادة إله لا يمده

بهما، بل إن هذه الأوثان لا تستطيع أن تحمى نفسها، ﴿وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِن دُونِهِ لاَّ يَسْتَطِيعُونَ نَصْرَكُمْ وَلاَ أَنْفُسَهُمْ يَنْصُرُونَ ﴾ (الأعراف ١٩٧). فهي إذًا حجارة لا تنفع ولا تضر، وعابدها ﴿ يَدْعُو مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لا يَضُرُّهُ وَمَا لا يَنفَعُهُ ذَلِكَ هُوَ الصُّلاَلُ الْبَعِيدُ ﴾ (المج ١٧). وأي ضلال أشد من عبادة من لا يملك الضر والنفع؟ وماذا بقى لهم من صفات الآلهة أخلقوا شيئًا في السموات والأرض؟ أبأيديهم الموت والحياة والبعث؟ لا، لقد ﴿اتَّحَدُّوا مِنْ دُونِهِ آلِهَةً لاَ يَخْلَقُونَ نَتَيْتًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ وَلاَ يَمْلِكُونَ لاَ نَفْسِهمْ ضَرًّا وَلاَ نَفْعًا وَلاَ يَمْلِكُونَ مَوَّتًا وَلاَ حَيَاةً وَلاَ نُشورًا﴾ (الفرتان ٣). والقرآن يتحداهم أن يدلوه على شيء خلقه هوًلاء الشركاء في الأرض أو في السماء، فيقول: ﴿ قُلْ أَرَأَ يُتُمْ شُرَكَاءَ كُمُ الَّذِينَ تَذعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَرُونِي مَاذَا حَلَقُوا مِنَ الأَرْضِ أَمْ لَهُمْ شِرْكُ فِي السِّمَوَاتِ أَمْ آتَيْنَاهُمْ كِتَابًا فَهُمْ عَلَى بِيُّنَةٍ مِنْهُ بَلْ إِنْ يَعِدُ الظَّالِمُونَ بَعْضُهُمْ بَعْضًا إِلاَّ غُرُورًا ﴿(فَاطْرُ ٤٠) ثُم يمضى في التحدي مؤكدًا لهم أن أولئك الذين يدعونهم شركاء لله لا يستطيعون أن يخلقوا ذبابا، ولو ظاهر بعضهم بعضًا، وتعاون بعضهم مع بعض، برغم حقارة الذباب وضعفه، بل إن هذا الذباب الحقير الضعيف لا يستطيعون استخلاص شيء منه، إن سلبهم إياه، ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لَنْ يَخْلَقُوا ذُبَّابًا وَلَوِ اجْتَمَعُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُبُهُمُ الذُّبَابُ شَيْئًا لاً يَسْتَنْقِذُوهُ مِنْهُ ضَعُفَ الطَّالِبُ وَالْمَطْلُوبُ ﴿ (الحج ٧٧). وإذا كانوا لم يخلقوا شيئا، فهل يملكون من شيء في السماء أو الأرض؟ لا. إنهم ﴿لاَّ يَمْلِكُونَ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ فِي السَّمَوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ وَمَا لَهُمْ فِيهِمَا مِنْ شِرْكِ وَمَا لَهُ مِنْهُمْ مِنْ ظَهِيرٍ﴾ (سبأ ٢٢). ﴿ وَالَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِهِ مَا يَمْلِكُونَ مِنْ قِطْمِيرٍ ﴾ (فاطر ١٣).

وإذا كانت هذه الأوثان لا تنفع ولا تضر، ولا تجلب النصر، ولا تكشف الضر، ولا تملك من أمر نفسها شيئا، ولا تخلق شيئا، وليس بيدها حياة ولا موت، بل هى أقل من عابديها قدرا، إذ هى لا تستطيع الحراك، ولا تطيق الدفاع عن نفسها فقد انمحت عنها حقيقة الألوهية، ولا يعدو الأمر بعدئذ أن تكون المسألة أسماء وضعوها، من غير أن تدل هذه الأسماء على آلهة حقيقية لها ما للآلهة من سلطان وقوة، وتستحق العبادة رغبة أو رهبة، ﴿أَفَرَأَيْهُمُ اللاَّتَ وَالْعُزَى (١٩) وَمَنَاةَ النَّالِيَةَ النَّالِيَةَ مَنْ رَدِي (٢٠) إِنْ هِيَ إِلاَّ أَسْمَاءُ اللَّعْرَى (٢٠) إِنْ هِيَ إِلاَّ أَسْمَاءً سَمَّيْتُمُوهَا أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ مَا أَنْزَلَ اللَّهُ بِهَا مِنْ سُلْطَانِ (٢٣)﴾ (النجم ١٩٠١).

وها هو ذا يتهكم بهم تهكماً لاذعا عندما منحوا هذه الأسماء التي لا حقيقة لها، صفة الشفعاء الذين يملكون لهم نفعًا عند الله، إذ يقول: ﴿وَيَعْبُدُونَ مِن دُونِ اللهِ مَا لاَ يَعْلُمُ فِي السَّمَوَاتِ مَا لاَ يَعْلُمُ فِي السَّمَوَاتِ

وَلاَ فِي الأَرْضِ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ (يونس ١٨). فأى تهكم مرٌ يثيره قوله: ﴿أَتُنَبُّونَ اللَّهَ بِمَا لاَ يَعْلَمُ فِي السَّمَوَاتِ وَلاَ فِي الأَرْضِ﴾ .

والقرآن يثير في نفوسهم - فضلا عما أثاره من الزراية بهذه الآلهة، وأنها لا تستحق سوى الإهانة والاحتقار - الخوف والفزع من سوء المصير، حين يصور لهم يوم القيامة، وما ينالهم فيه من خيبة الأمل، عندما يرون هذه الآلهة التي اتخذوها ليعتزوا بها، قد أنكرت أن تكون أهلا لعبادتهم، ويشهدون عليهم بأنهم لم يكونوا عقلاء في هذه العبادة. فيقول: ﴿وَاتَّحَدُوا مِنْ دُونِ اللَّهِ آلِهَةً لِيَكُونُوا لَهُمْ عِزًا (٨١) كَلاً سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُوا لَهُمْ عِزًا (٨١) كَلاً سَيَكُفُرُونَ بِعِبَادَتِهِمْ وَيَكُونُونَ عَلَيْهِمْ ضِدًا (٨١) ﴾ (مريم ٨١، ٨٢).

والقرآن بما عرضه من هذه الأفكار قد أثار فيهم احتقار تلك المعبودات، واحتقار الرضا بها آلهة، لأن عاقلا لا ينزل إلى درك عبادة من هو أقل منه، والخوف والحب لما لا يساوى شيئا، وأثار فيهم الخوف من مصير مظلم إن تمادوا في تلك العبادة لمن سينقلب عليهم ضدا يوم القيامة.

### العقسائسد والعبيسادات

من أهم العقائد التي وردت في القرآن عقيدة الإيمان بالله ورسوله واليوم الآخر، وقد بينا كيف عرض القرآن هذه العقائد.

أما العبادات فمنها الصلاة، وقد أكثر القرآن من الحديث عنها، وعدها ركنا مؤكدًا من أركان الدين، حددت له أوقاته، وليس ثمة ما يبيح تركها، حتى أشد ألوان الخوف في الحرب، ذلك لأن ﴿الصَّلاَةَ كَانَتْ عَلَى الْمُوْمِينَ كِتَابًا مَوْقُوتًا﴾ (الساء ١٠٣).

والقرآن يجعل الصلاة سمة من سمات المؤمنين، ومُظّهرًا من مظاهر التقوى ودليلا على تمام الخضوع لله، ﴿ ذَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَبْ فِيه هُدًى لِلْمُتَّقِينِ (٢) الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِالْغَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ ﴾ (البقرة ٢٠٣). ﴿ إِنَّمَا تُنذِرُ الَّذِينَ يَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَيْبِ وَأَقَامُوا الْغَيْبِ وَيُقِيمُوا الصَّلاَةَ ﴾ (ناطر ١٨). ﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا اللَّهَ مُحْلِصِينَ لَهُ الدَّينَ حُنَفَاءَ وَيُقِيمُوا الصَّلاَةَ ﴾ (البينة ٥). ولذا كان من تمامها الخشوع في أدائها، ﴿ قَدْ أَفَلَحَ الْمُؤْمِنُونَ (١) الَّذِينَ هُمْ في صَلاَتِهِمْ خَاشِعُونَ ﴾ (المؤمنون ١٠٢).

وإذا كان للصلاة هذه المنزلة الرفيعة من الدين، فقد أكثر القرآن من الأمر بها، والحث عليها، فقال: ﴿ وَأَقِيمُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزَّكَاةَ وَإِرْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِين ﴾ (البقرة ٤٣). ﴿ وَالصَّلاَةِ الْوُسْطَى وَقُومُوا لِلَّهِ قَانِينَ ﴾ (البقرة ٢٨٨). ﴿ قُلْ لِعِبَادِيَ الَّذِينَ آمَنُوا يُقِيمُوا الصَّلاَةَ ﴾ (المراهبم ٢١). ﴿ وَأَمْرُ أَهْلَكَ بالصَّلاةِ وَاصْطَبرْ عَلَيْهَا ﴾ (طه ١٣٢). وأثنى على

هؤلاء الذين لا يصرفهم شاغل من الحياة عن أدائها، إذ قال: ﴿ رِجَالٌ لاَ تُلْهِيهِمْ تِجَارَةٌ وَلاَ بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَإِقَامِ الصَّلاَةِ ﴾ (النور ٣٧). وجعل الكسل في أدائها والنهوض إليها مظهرًا من مظاهر النفاق، ﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ يُخَادِعُونَ اللّهَ وَهْرَ خَادِعُهُم وَإِذَا قَامُوا إِلَى الصَّلاَةِ قَامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (النساء ١٤٢). وجعل الهزء بها كفرا، قامُوا كُسَالَى يُرَاءُونَ النَّاسَ وَلاَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ إِلاَّ قَلِيلاً ﴾ (النساء ٢٤٦). وجعل الهزء بها كفرا، كالهزء بالدين نفسه، ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تَتَخِذُوا اللّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِئِينَ (٥٠) وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ اتَّخَذُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَالْكُفَّارَ أُولِيَاءَ وَاتَّقُوا اللّهَ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِئِينَ (٥٠) وَإِذَا نَادَيْتُمْ إِلَى الصَّلاَةِ اتَّخَذُوهَا هُزُوا وَلَعِبًا ذَلِكَ بَأَنَّهُمْ قَوْمٌ لاَ يَعْقِلُونَ (٨٥) ﴾ (المائدة ٥٥، ٨٥).

ويقرر القرآن أن الصلاة عبادة شاقة على النفس، وهو من أجل ذلك يضع الخاشعين مثالا يقتدى به، فهؤلاء لا يجدونها ثقيلة ولا شاقة، كما وضع إلى جانب ذلك اليوم الآخر وما فيه من نعيم أو عذاب، يدفع المرء إلى الصلاة رغبة أو رهبة فقال: ﴿ وَاسْتَعِينُوا بِالطّبْرِ وَالصّلاَةِ وَإِنّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلاّ عَلَى الْخَاشِعِينَ (ه٤) الَّذِينَ يَظُنُونَ أو رهبة فقال: ﴿ وَالْمُهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (البقرة ٤٥-٤١). وأمر رسوله بالصبر على الصلاة إذ قال: ﴿ وَأَمْرُ أَهُمْ إِلَيْهِ رَاجِعُونَ ﴾ (البقرة ٥٥-٤١). ووعد القرآن وعدًا كريمًا من يؤديها قال: ﴿ وَأَمْرُ أَهُلُكَ بِالصّلاةِ وَاصْطَبْرُ عَلَيْهَ ﴾ (طه ١٦٢). ووعد القرآن وعدًا كريمًا من يؤديها على وجهها بأن أجره عنده، ويعيش يوم القيامة في سلامة وأمن، ﴿ إِنَّ الذِينَ آمَنُوا الصّلاة لَيتذكر الإنسان في الحين بعد الحين يَحْرُنُونَ ﴾ (البقرة ٢٧٧). وقد فرضت الصلاة ليتذكر الإنسان في الحين بعد الحين خرزُنُونَ ﴾ (البقرة ١٧٧). وقد فرضت الصلاة ليتذكر الإنسان في الصّلاة لذكر والشكران، ﴿ إِنّي أَنَا اللّهُ لاَ إِلّهَ إِلاَ أَنَا فَاعُبُدُنِي وَأَقِم الصّلاة لذكر والشكران، ﴿ إِنّي أَنَا اللّهُ لاَ إِلّهَ إِلاَ أَنَا فَاعُبُدُنِي وَأَقِم الصّلاة لذكر ويشكر، فهذه الصلاة وذكر الله الشرت إليه، ويتخذ الشيطان الخمر والميسر وسيلة إلى نسيان الصلاة وذكر الله الشرت إليه، ويتخذ الشيطان الخمر والميسر وسيلة إلى نسيان الصلاة وذكر الله وأنن أَنْ يُوقِيَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ في الْحَدْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَمَن الصّلاة وَقَلَ أَنْهُونَ ﴾ (المائدة ١٩).

وكانت الصلاة بأشكالها المختلفة مظهر ذلك في الأديان التي سبقت الإسلام، ﴿ وَأَوْحَيْنَا إِلَى مُوسَى وَأَخِهِ أَنْ تَبَوَّأًا لِقَوْمِكُمَا بِمِصْرَ بَيُوتًا وَاجْعَلُوا بَيُوتَكُمْ قِبْلَةً وَأَقِيمُوا الصَّلاَة وَمِنْ وَبَشْرِ الْمُؤْمِينَ ﴾ (بونس ٨٧). وإبراهيم يدعو ربه قائلاً: ﴿ رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلاَةِ وَمِنْ فُرِيتِي ﴾ (ابراهيم ٤٠). وعيسى يقول: ﴿ إِنِي عَبْدُ اللّهِ آتَانِيَ الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًا (٣٠) وَجَعَلَنِي فَيْ وَلَا كُنْ اللهِ آتَانِي الْكِتَابَ وَجَعَلَنِي نَبِيًا (٣٠) وَجَعَلَنِي فَلِي السَّلاةِ وَالزَّكَاةِ مَا دُمْتُ حَيَّا (٣١) ﴾ (مريم ٢٠، ٣١). ﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِلْسَمَاعِيلَ إِنَّهُ كَانَ صَادِقَ الْوَعْدِ وَكَانَ رَسُولاً نَبِيًا (٤٥) وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلاةِ وَ الزَّكَاةِ وَكَانَ عَنْدَ (١٤٥) وَكَانَ يَأْمُرُ أَهْلَهُ بِالصَّلاةِ وَ الزُّكَاةِ وَكَانَ عَنْدَ رَبِّهِ مَرْضِيًا (٥٥) ﴾ (مريم ٥٤، ٥٥).

وذكر الله في الصلاة عدة مرات في الليل والنهار تدفع إلى تقواه، والوقوف عند حدود ما أمر به ونهى عنه، ولذلك قال سبحانه: ﴿وَأَقِم الصَّلاَةَ إِنَّ الصَّلاَةَ تَنْهَى عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ ﴾ (المنكبوت ٤٤). وفي ذكر الله في الصلاة تذكر لقدرته الباهرة، فيلجأ إليه المرء مستعينا بهذه القدرة على تحقيق ما يصبو إليه من أمان وآمال، ولذلك قرنها بالصبر، فقال: ﴿وَاسْتَعِينُوا بِالصَّبْرِ وَالصَّلاَة ﴾. والاستعانة بقدرة الله توحى إلى النفس بأن المرء ليس وحيدًا في جهاده في تلك الحياة، فيقوى ذلك من روحه المعنوية، وتقوية هذه الروح أساس النجاح والظفر، فإذا انضم إليها الصبر، ذال اليأس، وامتلأ القلب بالأمل.

تلك هى الدوافع التى وضعها القرآن إلى جانب الصلاة، لتحث عليها، وتدفع إلى إقامتها. وعد كريم من الله بالثواب على أدائها، وهى مظهر لشكر الله على نعمه وأفضاله، والشكر على النعمة تدفع إليه الإنسانية المهذبة ويدفع إليه العقل السليم، ثم إنها بصورها المتعددة مظهر هذا الشكر عند الأمم السابقة، ولا يقف فضل الصلاة عند هذا الحد، بل هى ينبوع لطهارة النفس، وبعدها عن الشرور والمآثم، وفيها تقوية للمرء على مجابهة الحياة مزودًا بقوة معنوية، ينجح بها في الحياة، أولا يستحق هذا الينبوع العذب لتهذيب النفس ونجاحها أن يحافظ المرء عليها، وأن يؤديها موفيا أركانها في تؤدة واطمئنان، ولعل هذا هو السرفي أن القرآن يستخدم كلمة «يقيم» فالمادة تدل على الدوام والاستمرار، كما تَذُلُ على معنى التقويم والتهذيب.

ولم يتعرض القرآن لتفصيل هيئة الصلاة، تاركاً ذلك لفعل رسول الله، ولكنه عرض بعض أحكامها في إجمال، كقصر الصلاة، وصلاة الخوف، والوضوء.

وتقترن إقامة الصلاة في القرآن غالبًا بإيتاء الزكاة، وقد جعلهما القرآن معًا مظهرين من مظاهر الإسلام، ﴿فَإِذَا انْسَلَحَ الأَشْهُرُ الْحُرُمُ فَاقْتُلُوا الْمُشْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُمُوهُمْ وَحُدُوهُمْ وَاحْصُرُوهُمْ وَاقْعُدُوا لَهُمْ كُلَّ مَرْصَدٍ فَإِنْ تَابُوا وَأَقَامُوا الصَّلاَةَ وَآتُوا الزِّكَاةَ فَحَلُوا سَبِيلَهُمْ ﴾ (التوبة ٥). ولا سبيل لكم عليهم، لأنهم «إخوانكم في الدين».

ويقرر القرآن غريزة الملكية، ويعرف ما لها من آثار في تصرفات الإنسان وهو من أجل ذلك دعا هذه الأموال التي يبذلها المرء على سبيل الصدقة، دعاها قرضا يقرضه المتصدق لله، ﴿إِنْ تُقْرِضُوا اللّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعِفْهُ لَكُم ﴾ (التنابن ١٧)، كما أضاف الأموال إلى أصحابها في قوله: ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَالُكُمْ وَأُوْلاَدُكُمْ فِئَتُهُ ﴾ (التنابن ١٥). وقرر كسبنا لها في قوله: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيّباتِ مَا كَسَبْتُم ﴾ (البقرة ٢٧٧).

وفى ذلك تقرير لملكية الإنسان لما تحت يده؛ وليست غريزة الملكية بالضعيفة ولا الواهنة فى نفس الإنسان، بل هى قوية عنيفة يقرر القرآن عنفها فى قوله: ﴿قُلْ لَوْ أَنْتُمْ تَمْلِكُونَ حَزَائِنَ رَحْمَةِ رَبِي إِذًا لأَمْسَكُتُمْ حَشْيَةَ الإِنْفَاقِ وَكَانَ الإِنْسَانُ قَتُورًا ﴾ (الإساء ١٠٨). وقوله: ﴿وَأَحْضِرَتِ الْأَنْفُسُ الشَّحِ ﴾ (النساء ١٢٨). ولذلك عالج القرآن هذه الناحية النفسية علاجًا مستفيضًا، كى تسمح النفس بما تملك، وتجود عن رضا ورغبة.

وإذا كانت غريزة الملكية هي التي تدفع إلى الشح، فقد أثارها القرآن إلى الصدقة مؤكدًا أن ما سينفقه المرء في الصدقة اليوم، سيخلفه الله عليه غدًا وكأنه يوحى إلى الإنسان بأنه إذا تصدق وزكى فلن يخسر شيئًا، فلا داعى إلى الشح والإمساك، فضلاً عما في الصدقة من استجابة إلى داعي الإنسانية، واتصاف بصفة الكرم وهو من صفات المروءة، ﴿قُلْ إِنَّ رَبِّي يَبْسُطُ الرُّزْقَ لِمَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمَا أَنْفَقْتُمْ مِنْ شَيْءٍ فَهُوَ يُخْلِفُهُ وَهُوَ خَيْرُ الرَّازقِينَ﴾(سبا ٢٩). بل إنه يخلفه مضاعفًا، ﴿إِنَّ المُصَّدُقِينَ وَالْمُصَّدُقَاتِ وَأَقْرَضُوا اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًا يُضَاعَفُ لَهُمْ وَلَهُمْ أَجْرٌ كَرِيمٌ (العديد ١٨). ﴿ وَمَثَلُ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمُ ابْتِغَاءَ مَرْضَاةِ اللَّهِ وَتَثْبِيتًا مِنْ أَنْفُسِهِمْ كَمَثَلَ جَنَّةٍ برَبْوَةٍ أَصَابَهَا وَابلٌ فَآتَتْ أَكُلَهَا ضِعْفَيْنِ فَإِنْ لَمْ يُصِبْهَا وَابِلَّ فَطَلٌّ وَاللَّهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴿(البقرة ٢٦٥). ﴿مَثَلُ الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَهْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ كَمَثَلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنَابِل فِي كُلُّ سُنبُلَةٍ مِائةٌ حَبَّةٍ وَاللَّهُ يُصَاعِفُ لِمَنْ يَشْنَاءُ وَاللَّهُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ﴾ (البقرة ٢٦١). ﴿ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ رِبًّا لِيَرْثُونَ فِي أَمْوَاكِ النَّاسِ فَلاَ يَرْبُو عِنْدَ اللَّهِ وَمَا آتَيْتُمْ مِنْ زَكَاةٍ تُريدُونَ وَجْهَ اللَّهِ فَأُولَتِكَ هُمُ الْمُضْعِفُونَ﴾ (الروم ٢٩). وهي ذلك تحريك لمغريزة حب الذات التي تعمل على جلب الخير للنفس، فلا جرم كان وعدها بمضاعفة الجزاء مغريًا لها بالصدقة والزكاة، بل إن الجزاء لا يقف عند حد العوض المضاعف، ولكن الله سيوفى المتصدقين أجرهم، ويتولى هو مكافأتهم، وحسبك جزاء الله جزاء يرضى النفس ويكفيها، ﴿الَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ ثُمُّ لا يُبْعُونَ مَا أَنْفَقُوا مَنَّا وَلاَ أَذًى لَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبُهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَخْزَنُونَ﴾(البقرة ٢٦٢). ﴿ الَّذِينَ يُنْفِقُونَ أَمْوَالَهُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ سِرًا وَعَلاَ نِيَّةٌ فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبَّهِمْ وَلاَ خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ ﴾ (البقرة ٢٧٤). ﴿ مَنْ ذَا الَّذِي يُقْرِضُ اللَّهَ قَرْضًا حَسَنًّا فَيْضَاعِفَهُ لَهُ وَلَهُ أَجْرٌ كَرِيمٌ ﴾ (الحديد ١١). ﴿ وَرَحْمَتِي وَسِعَتْ كُلُّ شَيْءٍ فَسَأَكَتُبُهَا لِلَّذِينَ يَتَقُونَ وَيُؤتُونَ الزَّكَاةَ وَالَّذِينَ هُمْ بَآيَاتِنَا يُؤْمِنُونَ ﴾ (الأعراف ١٥٦). وإذا كان الأمر كذلك فليست هذه الصدقة في حقيقة الأمر سوى خير يعود نفعه على المرء نفسه، ﴿ وَمَا تُنْفِقُوا مِنْ خَيْرِ فَلاَّ نْفُسِكُمْ وَمَا تُنْفِقُونَ إِلاَّ ابْغِنَاءَ وَجْهِ اللَّهِ وَمَا تُنفِقُوا مِن حَيْرِ يَوَفَّ إِلَيْكُمْ وَأَنتُمْ لاَ تُظْلَمُون﴾ (البقرة ٢٧٣). ﴿وَمَا تُقَدَّمُوا لأنفُسِكُمْ مِنْ حَيْرٍ

تَجِدُوهُ عِنْدَ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ﴾ (البقرة ١١٠)، وإذا كانت الزكاة والصدقة خيرًا يجب اكتسابه، فمن الخير أن يستكثر الإنسان منه في هذه الحياة وأن يبادر إليه قبل أن تضيع الفرصة ولا تعود ﴿ وَأَنْفِقُوا مِمَّا رَزَفْنَاكُمْ مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِيَ أَحَدَكُمُ الْمَوْتُ فَيَقُولَ رَبُ لَوْلاَ أَخْرَتَنِي إِلَى أَجَل قَرِيبٍ فَأَصَّدَّقَ وَأَكُنْ مِنَ الصَّالِحِينَ﴾ (المنانقون ١٠)، ﴿قُل لِعِبَادِي الَّذِينَ آمَنُوا يُقِيمُوا الصَّلاَةَ وَيُنفِقُوا مِمَّا رَزَقْنَاهُمْ سِرًا وَعَلاَنْنِةً مِنْ قَبْلِ أَنْ يَأْتِي يَوْمٌ لاَ بَيْعٌ فِيهِ وَلاَ خِلاَل ﴾ (ابراميم ٢١)، وفي ذلك إثارة لغريزة الخوف، أن يضيع على المرء خير مأمول. ويمضى القرآن مخففًا من آثار غريزة التملك، فيذكر هؤلاء الذين بأيديهم المال أن الذي أعطاهم ذلك المال إنما هو الله، وهو الذي يطالبهم بأن يعطوا عباده الفقراء بعض ما أعطاهم هو من المال، فيقول: ﴿وَآتُوهُمْ مِنْ مَالَ اللَّهِ الَّذِي آتَاكُم ﴾ (النور ٣٣). ثم يصل إلى الحقيقة، فيبين لهم أن هذا المال الذي تحت أيديهم إنما هو في الواقع مال الله، وأنهم ليسوا بأكثر من مستخلفين فيه، أعطاه إياهم لينفقوه حيث يرشدهم إلى مواضع إنفاقه، ﴿آمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَأَنْفِقُوا مِمَّا جَعَلَكُمْ مُسْتَحْلَفِينَ فِيهِ فَالَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَأَنْفَقُوا لَهُمْ أَجْرٌ كَبِيرٌ ﴿ (الحديد ٧). وليس ما أعطيناه من مال سوى أحد الاختبارات التي اختبرنا الله بها، ليرى أنشكر أم نكفر، ﴿وَاعْلَمُوا أَنَّمَا أَمْوَالْكُمْ وَأُولاَ ذَكُمْ فِئِنَةٌ وَأَنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ أَجْرٌ عَظِيمٌ ﴿ الْانفال ٢٨). وإذا كان المال في الواقع مال الله، فإن الشح به ليس من سمات الخير، ولا مؤذنًا بفلاح صاحبه، أما ﴿... مَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ﴾ (الصدر ٥).

ويجعل القرآن من صفات المؤمن المثالى أداء الزكاة، ويعده عليها بخير ما يعد به من يعمل صالحًا، فيقول: ﴿إِنَّ الْمُتَّقِّنَ فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونِ (١٥) آخِذِينَ مَا آتَاهُمْ رَبُهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَلِلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ (١٧) وَبِالأَسْحَارِهُمْ إِنَّهُمْ كَانُوا قَلِلاً مِنَ اللَّيْلِ مَا يَهْجَعُونَ (١٧) وَبِالأَسْحَارِهُمْ يَسْتَغْفِرُونَ (١٨) وَفِي أَمْوَالِهِمْ حَقَّ لِلسَّائِلِ وَالْمَحْرُومِ (١٩) ﴾ (الذَّاريات ١٥- ١٩). وفي اختيار كلمة ﴿الْمَحْرُومِ فَا النَّفُقَةُ والرحمة والحنان.

واقترن طلب إيتاء الصدقة فى القرآن بصفات إنسانية سامية، فنهى عن الرياء فى أدائها، أو إتباعها بالمن والأذى، أو اختيار أرداً المال للتصدق به، وجعل أداءها فى السر خيرا، حتى تخلص من الرياء، ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَنْفِقُوا مِنْ طَيْبَاتِ مَا كَسَبْهُمْ وَمِمًّا أَحْرَجْنَا لَكُمْ مِنَ الأَرْضِ وَلاَ تَيَمَّمُوا الْحَبِيثَ مِنْهُ تُنْفِقُونَ وَلَسْتُمْ بِآخِذِيهِ إِلاَّ أَنْ تَعَلُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ عَنِي حَمِيد﴾ (البقرة ٢٦٧). ﴿لَنْ تَعَالُوا الْبِرَّ حَتَى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُونَ﴾ تُغْمِضُوا فِيهِ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّه عَني حَمِيد﴾ (المعران ٩٢). ﴿فَنْ تَعَالُوا الْبِرَّ حَتَى تُنْفِقُوا مِمَّا تُحِبُونَ﴾ الله وَاللَّهُ عَني حَلِيم (٢٦٣) يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ تُبْطِلُوا صَدَقَاتِكُمْ بِالْمَنَ وَالأَذَى كَالَّذِي يُنْفِقُ مَالَهُ رِنَاءَ النَّاسِ وَلاَ يَوْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ

الآخِرِ فَمَثَلُهُ كَمَثَلِ صَفْوَانِ عَلَيْهِ تُرَابٌ فَأَصَابَهُ وَابِلٌ فَتَرَكَهُ صَلْدًا لاَ يَقْدِرُونَ عَلَى شَيْءٍ مِمَّا كَسَبُوا ﴿ (البقرة ٢٦٣ - ٢٦٤). أرأيت تخير القرآن لكلمة صفوان، يدل بها على قسوة قلب هذا المتصدق الذي يتبع صدقته بالمن والأذى، أو ينفق رياء، فهو لا ينبعث إلى الصدقة بعامل الشفقة والرحمة، ولكن بعامل الغرور والزهو، ولا أريد أن أسرف في الحديث عن أسواء المن والأذى والرياء، فهي من الوضوح بمكان، ويقول في الحديث عن كتمان الصدقة: ﴿ إِنْ تُبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَيعِمًا هِيَ وَإِنْ تُخفُوهَا وَتُؤتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ المَديث عن كتمان الصدقة: ﴿ إِنْ تُبُدُوا الصَّدَقَاتِ فَيعِمًا هِيَ وَإِنْ تُخفُوهَا وَتُؤتُوهَا الْفُقَرَاءَ فَهُوَ المَديث عن كتمان الصدقة: ﴿ إِنْ تُبُدُوا الصَّدَقِ حَبِيرٌ ﴾ (البقرة ٢٧١).

هذا وقد توعد القرآن أولئك الذين لا ترق قلوبهم للإنسانية، ولا يعطفون على البائسين والمحرومين، وقرنهم بهؤلاء الذين لا يؤمنون بالله، وكأنما الكفر بالله قرين الكفر بالإنسانية، قال سبحانه: ﴿ وَأَمَّا مَنْ أُوتِيَ كِتَابَهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِهُ بِشِمَالِهِ فَيَقُولُ يَا لَيْتَنِي لَمْ أُوتَ كِتَابِهُ (٢٠) وَلَمْ أَدْرِمًا حِسَابِيَهُ (٢٠) يَا لَيْتَهَا كَانَتِ القَاضِيةَ (٢٠) مَا أُغْنَى عَنِي مَالِيهُ (٢٨) هَلَكَ عَني سُلطًانِية (٢٠) خَذُوهُ فَغُلُوهُ (٣٠) ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُوهُ (٣١) ثُمَّ فِي سِلسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبُعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ سُلطًانِية (٢٩) خَذُوهُ فَغُلُوهُ (٣٠) ثُمَّ الْجَحِيمَ صَلُوهُ (٣١) ثُمَّ فِي سِلسِلَةٍ ذَرْعُهَا سَبُعُونَ ذِرَاعًا فَاسْلُكُوهُ (٣٠) إِنَّهُ كَانَ لاَ يُؤْمِنُ بِاللّهِ الْعَظِيمِ (٣٣) وَلاَ يَحْضُ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ (٣٤) ﴾ (الماقة ٢٥ ـ ٣٤).

أما الصوم فلم يطل القرآن الحديث عنه، واقتصر على الحديث عن بعض أحكامه، ولكنه لم يترك بيان ما يحفزنا إلى الصوم، فأثارنا إليه بأننا لم ننفرد بأدائه، بل كان مفروضا على من سبقنا، وهو ينبوع من ينابيع تقوى الله بما فيه من إمساك النفس عما تشتهى، والتمكين للضمير كى يقوى ويشتد، كما أن اختصاص شهر رمضان بهذه العبادة، لما اختص به من ميزة نزول القرآن فيه: ﴿هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَاتٍ مِنَ الْهُدَى وَالْفُرْقَانِ﴾ (البقرة ١٨٥)، فكان هذا الشهر جديرًا أن يتقرب فيه إلى الله.

وتحدث القرآن عن الحج، فقال: ﴿ وَلِلّهِ عَلَى النّاسِ حِجُ الْبَيْتِ مَن اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلاً ﴾ (ال عمران ٩٧). وانتثر في القرآن الأسباب الباعثة على أداء هذه الفريضة، فقال: ﴿ وَأَذُنْ فِي النّاسِ بِالْحَجُ يَأْتُوكَ رِجَالاً وَعَلَى كُلُ ضَامِ يَأْتِينَ مِنْ كُلُ فَحَ عَمِيق (٧٧) لِيَشْهَدُوا مَنَافِعَ لَهُمْ وَيَذْكُرُوا اسْمَ اللّهِ فِي أَيّامِ مَعْلُومَاتِ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْبَئِسَ الْفَقِيرَ (٨٨) ثُمَّ لَيقضُوا تَفَيَّهُمْ وَلَيُوفُوا نَدُورَهُمْ وَلِيَطُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ (٢٨) ذَلِكَ وَمَن النّائِسَ الْفَقِيرَ (٨٨) ثُمَّ لَيقضُوا تَفَيّهُمْ وَلَيُوفُوا نَدُورَهُمْ وَلِيَطُوفُوا بِالْبَيْتِ الْعَتِيقِ (٢٩) ذَلِكَ وَمَن يُعَظّمُ حُرُمَاتِ اللّهِ فَهُو حَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبّهِ وَأَحِلْتَ لَكُمُ الأَنْعَامُ إِلاَّ مَا يَتْلَى عَلَيْكُمْ فَاجَتَبُوا الرِّحِسَ مِنَ الْأُوتَانِ وَاجْتَبُوا قُولَ الزُورِ (٣٠) حَنْفَاءَ لِلّهِ غَيْرَ مُشْرِكِينَ بِهِ وَمَن يُشْرِكُ بِاللّهِ فَكَأَنّمَا حَرَّ مِن السَّمَاءِ اللّهِ فَهُو حَيْرٌ لَهُ عِنْدَ رَبّهِ وَلَيْ مُنْ مُعْلَى مَا لَوْ اللّهِ فَإِلّهُ مَا اللّهِ فَهُو مَن يُعَلّمُ اللّهِ فَهُو عَيْرً لَهُ أَلُهُ مُ مِن بَهِيمَةِ الأَنْعَامُ إِلّهُ مَا الْعَتِيقِ (٣٣) وَلِكُلُ أُمّة جَعَلْنَا مَالِكُمُ اللّهُ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِن بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ فَإِلَهُ كُمْ إِلَا قَلْهُ أَسْلِمُوا وَبَشْرِ مَنْ اللّهِ عَلَى الْمَدُوا وَبَشْرِ اللّهُ عَلَى مَا رَزَقَهُمْ مِنْ بَهِيمَةِ الأَنْعَامِ فَإِلَهُ كُمْ إِلّهُ وَاحِدٌ فَلَهُ أَسْلِمُوا وَبَشْرِ

المُحْبِين (٣٤) ﴾ (المج ٢٧ ـ ٢٤). فالمج مفروض لهذه المنافع التي يحصل عليها من يشهدُونه في الأشهر الحرم، وأي منافع أكبر من انعقاد هذا المؤتمر الإسلامي الجامع يعرف فيه كل بلد ما يحتاج إليه البلد الآخر، وينعقد بين المسلمين في أرجاء الأرض أعظم الصلات السياسية والثقافية والاقتصادية، فإذا انعقد هذا المؤتمر كل عام، تم الربط بين قلوب المسلمين في مشارق الأرض ومغاربها، وكونوا قوة لها قيمتها وقدرها، ومن الميسور الانتفاع بأيام الحج في تحقيق هذا الهدف، إذا أحسن استغلال وقت الحج على وجه يحقق هذه المنافع التي أشار إليها القرآن، وفي الحج كذلك منافع اقتصادية واضحة لسكان البيت الحرام. وفضلا عن هذه المنافع الدنيوية، ذات الأثر البالغ في حياة الإسلام - تخلص النفوس في أيام الحج لذكر اسم الله فتخلع عن نفسها مظاهر هذه الحياة الدنيا، ويقف الحاج أمام الله عبدا قد تجرد من زخرف الدنيا وزينتها، ويومئذ يحاسب كلُّ نفسه على ما قدم، وما يجب أن يفعل، وفي الحج تعظيم لحرمات الله وشعائره، يدفع إلى التقوى، ويحفز إلى تطهير القلوب، وهو الهدف المقصود من الحج، ﴿ وَالْبُدْنَ جَعَلْنَاهَا لَكُمْ مِنْ شَعَائِرِ اللَّهِ لَكُمْ فِيهَا حَيْرٌ فَاذْكُرُوا اسْمَ اللَّهِ عَلَيْهَا صَوَافَ قَإِذَا وَجَبَتْ جُنُوبُهَا فَكُلُوا مِنْهَا وَأَطْعِمُوا الْقَانِعَ وَالْمُغَتَّرُ كَذَلِكَ سَخَّرْنَاهَا لَكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ (٣٦) لَنْ يَنَالَ اللَّهَ لُحُومُهَا وَ لا دماؤها وَلَكِنْ يَنَالُهُ التَّقُوي مِنْكُمْ ﴾ (الحج ٣٦، ٢٧).

وتحدث القرآن في مواضع عن الكعبة، فقال: ﴿إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ وُضِعَ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَةَ مُبَارَكًا وَهُدَى لِلْعَالَمِينَ (٩٦) فِيهِ آيَاتٌ بَيِّنَاتٌ مَقَامُ إِبْرَاهِيمَ وَمَنْ دَحْلَهُ كَانَ آمِنًا﴾ (آل عمران ٩٦- ٩٧)، ﴿وَإِذْ بَوُّأْنَا لَإِبْرَاهِيمَ مَكَانَ البَيْتِ أَنْ لاَ تُشْرِك بِي شَيْئًا وَطَهُرْ بَيْتِيَ لِلطَّائِفِينَ وَالْقَائِمِينَ وَالرَّكُمِ السُّجُودِ﴾ (آل عمران ٢١)، وإن بيتًا هذا شأنه جدير بأن يزوره المسلمون، ويعبدوا ربهم عنده.

#### الأحسسكسام

تقترن الأحكام فى القرآن بما يدفع إلى العمل بها، أو ينهى عن اقترافها، فإلى جانبها مغريات تدفع النفس وتحثها، أو تخوفها وتحذرها، معتمدة على التوضيح للسبب، أو الترغيب، والترهيب، وهذه بعض آيات عرضت بعض الأحكام، لنرى المنهج القرآنى فى هذا العرض. قال تعالى: ﴿ وَلاَ تَنْكِحُوا الْمُشْرِكَاتِ حَتَّى يُؤْمِنُ وَلاَ مَنْ مُشْرِكَا وَلَمَّةٌ حَيْرٌ مِنْ مُشْرِكَةٍ وَلَوْ أَعْجَبَتُكُمْ وَلاَ تَنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنَ حَيْرٌ مِنْ مُشْرِكِ وَلَا تَنْكِحُوا الْمُشْرِكِينَ حَتَّى يُؤْمِنُوا وَلَعَبْدٌ مُؤْمِنَ حَيْرٌ مِنْ مُشْرِكِ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إلَى الْجَنَّةِ وَالْمَعْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إلَى الْجَنَّةِ وَالْمَعْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ وَلَوْ أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إلَى الْجَنَّةِ وَالْمَعْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ وَلَا أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إلَى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إلَى الْجَنَّةِ وَالْمَعْفِرَةِ بِإِذْنِهِ وَيُبَيِّنُ آيَاتِهِ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ وَلَا أَعْجَبَكُمْ أُولَئِكَ يَدْعُونَ إلى النَّارِ وَاللَّهُ يَدْعُو إلى الْجَنَّةِ وَالْمَعْفِرَة بِإذَاهِ وَيُبَيِّنُ الْمَالِي الْمَعْرِقُ وَلَوْ اللّهُ عَلَمُ وَلَا اللّه عَلَى الْمُشْرِكِ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَمْ اللّهُ عَلَى الْعَلْولُولُ اللّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى الْمَالِ اللّهُ عَلَى الْعَلْولُ وَلَا اللّهُ عَلَى الْمُعْرِقُ اللّهُ عَلَى الْمُعْرِقُ وَلَا عَلْمُ اللّهُ عَلَى النَّالِ وَالْمُلِهُ اللّهُ عَلَى النَّهُ وَلَا اللّهُ عَلَى الْمُؤْلِقُ وَلِي الْعُولُانِ .

وهاك حكمًا آخر، قال سبحانه: ﴿ وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الْمَحِيضِ قُلْ هُوَ أَذًى فَاعْتَزِلُوا النّسَاءَ فِي الْمَحِيضِ وَلاَ تَقْرَبُوهْنَ حَتَّى يَطْهُرْنَ فَإِذَا تَطَهَّرْنَ فَأْتُوهْنَ مِنْ حَيْثُ أَمْرَكُمُ اللّهُ إِنَّ اللّهَ يُحِبُ النَّوَابِينَ وَيُحِبُ الْمُتَطَهُرِينِ (٢٢٢) نِسَاؤُكُمْ حَرْثٌ لَكُمْ فَأْتُوا حَرْثَكُمْ أَنَى شِئَمُ وَقَدْمُوا لأَنْفُسِكُمْ وَاتَّقُوا اللّهَ وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ مُلاَقُوهُ وَبَشْرِ الْمُوْمِينَ (٢٢٣) ﴾ (البقرة ٢٢٢ ـ ٢٢٣)، فحذرنا من وَاتَّقُوا اللّه وَاعْلَمُوا أَنْكُمْ مُلاَقُوهُ وَبَشْرِ الْمُوْمِينَ (٢٢٣) ﴾ (البقرة ٢٢٢ ـ ٢٢٣)، فحذرنا من قريان النساء في ذلك الحين، بأننا نؤذي أنفسنا إن فعلنا، ثم ذكرنا بأن ذلك نهي من الله الذي يجب تقواه، ولجأ إلى الإرهاب والترغيب، فأكد أننا سنلقى الله الذي نهانا، فكيف يكون المصير إن جئنا إليه، وقد فعلنا ما كان قد نهانا عنه، أما من أطاع واتقى، فبشره بمغفرة من الله ورضوان.

واقرأ قوله تعالى: ﴿ وَالْمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ ثَلاَثَةَ قُرُوءٍ وَلاَ يَحِلُ لَهُنَّ أَنْ يَكُتُمْنَ مَا حْلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ وَبُعُولَتُهُنَّ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ فِي ذَلِكَ إِنْ أَرَادُوا إِصْلاَحًا وَلَهُنَ مِثْلُ الَّذِي عَلَيْهِنَّ بِالْمَعْرُونَ وَلِلرَّجَالَ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةً وَاللَّهُ عَزيز حَكِيمٌ (٢٢٨) الطُّلاَقُ مَرَّتَانِ فَإِمْسَالَةٌ بِمَعْرُونِ أَوْ تَسْرِيحٌ بإِحْسَانِ وَلاَ يَحِلُّ لَكُمْ أَنْ تَأْخُذُوا مِمَّا آتَيْتُمُوهُنَّ شَيْئًا إِلاَّ أَنْ يَخَافَا أَلاَّ يُقِيمَا خُدُودَ اللَّهِ فَإِنْ خِفْتُمْ أَلاًّ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ فَلاَ جُنَاحَ عَلَيْهِمَا فِيمَا افْتَدَتْ بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ فَلاَ تَعْتَدُوهَا وَمَنْ يَتَعَدَّ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ (٢٦٩) فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ تَحِلُّ لَهُ مِنْ بَعْدُ حَتَّى تَنْكِحَ زَوْجًا غَيْرَهُ فَإِنْ طَلَّقَهَا فَلاَ جُنَا مَ عَلَيْهِمَا أَنْ يَتَرَاجَعَا إِنْ ظَنَّا أَنْ يُقِيمَا حُدُودَ اللَّهِ وَتِلْكَ حُدُودُ اللَّهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْمٍ يَعْلَمُونَ (٢٣٠) وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ فَبَلَغْنَ أجْلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَغْرُونِ أَوْ سَرْحُوهْنَّ بِمَعْرُونِ وَلاَ تُمْسِكُوهُنَّ ضِرَارًا لِتَعْتَدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ وَلاَ تَتَّخِذُوا آيَاتِ اللَّهِ هُزُوًا وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللَّهِ عَلَيْكُمْ وَمَا أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ الْكِتَابِ وَالْحِكْمَةِ يَعِظُكُمْ بِهِ وَاتَّقُوا اللَّهَ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ بِكُلُّ شَيْءٍ عَلِيمٌ (٣٣١) وَإِذَا طَلَّقْتُمُ النَّسَاءَ فَبَلَفْنَ أَجَلَهُنَّ فَلاَ تَغْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِالْمَعُروفِ ذَلِكَ يُوعَظُّ بِهِ مَنْ كَانَ مِنكُمْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِر ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللَّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ (٢٣٢)﴾(البقرة ٢٧٨ ـ ٢٣٢). فتأمل مزج الأحكام بهذه الإثارات الوجدانية، الدافعة إلى العمل أو المسببة للإحجام. وقف عند نهيه للمطلقات أن يكتمن ما في بطونهن من أجنة فقال: ﴿وَلاَ يَحِلُّ لَهُنَّ أَنْ يَكُتُمُنَ مَا حَلَقَ اللَّهُ فِي أَرْحَامِهِنَّ إِنْ كُنَّ يُؤْمِنَّ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الآخِرِ﴾(البقرة ٢٢٨)، هـ انظر كيف عبر عن الأجنة بأنها ما خلق الله في الرحم، وكأنما كتمها معاندة لله ومكابرة لا تليق، وكيف أثارهن إلى الاعتراف، موحيًا بأن هذا الإنكار لا يتناسب مع الإيمان بالله واليوم الآخر، وكيف قرن الإمساك بالمعروف والتسريح بالإحسان، وسمى المتعدى لحدود الله ظالما، وجعل تبين حدود الله للقوم العالمين، ووصف الإمساك ضرارًا بأنه اعتداء، وفاعله بأنه ظالم لنفسه، وختم الحديث عن هذه الأحكام بأن الذي يومن بالله واليوم الآخر، يتعظ ويعمل بتلك القوانين، والعمل بها طهر وفلاح.

وختم القرآن أحكام المواريث بقوله: ﴿ وَصِيْةٌ مِنَ اللّهِ وَاللّهُ عَلِيمٌ حَلِيمٌ (١٢) تلك خَدُوهُ اللّهِ وَمَنْ يُطِعِ اللّهَ وَرَسُولَهُ يُدْخِلُهُ جَنَّات تَجْرِي مِنْ تَخْتِهَا الأَنْهَارُ خَالِدِينَ فِيهَا وَذَلِكَ الْفَوْزُ اللّهِ وَمَنْ يُعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ الْعَظِيمُ (١٣١) وَمَنْ يَعْصِ اللّهَ وَرَسُولُهُ وَيَتَعَدُّ حُدُودَهُ يُدْخِلُهُ نَارًا خَالِدًا فِيهَا وَلَهُ عَذَابٌ مُهِينٌ ﴾ (النساء ١٢ ـ ١٤). أو لا ترى أن الوصية من الله جديرة أن تسمع وتطاع، وأنه إذا كان الوقوف عند حدود الله يؤدى إلى الخلود في جنات تجرى من تحتها الأنهار، والخروج على الحدود ولا يتعداها.

وبعد أن تحدث عن محرمات النساء في الزواج، وما أحل زواجهن، قال: ﴿ يُرِيدُ اللّٰهُ لِبُيْنَ لَكُمْ وَيَهُدِيكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَيَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَاللّٰهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٢٦) وَاللّٰهُ يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ وَيَهُدِيكُمْ اللّٰهُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ (٢٦) يُرِيدُ اللّٰهُ أَنْ يُحَفِّفَ أَنْ يَتُوبُ عَلَيْكُمْ وَخُلِقَ الإِنْسَانُ ضَعِفًا (٢٨) ﴾ (النساء ٢٦ ـ ٢٨). وإذا كان الله يبين لنا، ليهدينا سواء السبيل، وليتوب علينا، ويميل بمن يتبعون الشهوات إلى الرشد والخير، هذا مع أنه ليس فيما فرض عنت ولا مشقة، لعلم الله بما خلق عليه الإنسان من الضعف، إذا كان ذلك حقا، أفلا يجدر بالمرء أن يتقبل ما أباحه قبولا حسنا، وينتهي عما نهي عنه.

وتأمل التوعد الشديد لمن يقتل مؤمنا عمدا، إذ يقول: ﴿ وَمَنْ يَقْتُلْ مُؤْمِنًا مَتَعَمَّدًا فَجَزَاوُهُ جَهَنَّمُ حَالِدًا فِيهَا وَغَضِبَ اللَّهُ عَلَيْهِ وَلَعَنَهُ وَأَعَدُ لَهُ عَذَابًا عَظِيمًا ﴾ (النساء ٩٣).

ولما تحدث عن بعض أحكام الوضوء والتيمم، ختم ذلك بقوله: ﴿مَا يُرِيدُ اللّهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ وَلِيْتِمْ نِعْمَتَهُ عَلَيْكُمْ لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ (المائدة ٦). وإن عملا يطهر المرء، وبه تمام النعمة، جدير أن يؤديه المرء شاكرًا نعمة ربه.

وأصغ إليه يصور أسواء الخمر والميس فيقول: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالاَ نُصَابُ وَالاَ زُلاَمُ رِجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ لَسَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ (٩٠) إِنَّمَا يُرِيدُ الشَّيْطَانُ أَنْ يُوقِعَ بَيْنَكُمُ الْعَدَاوَةَ وَالْبَعْضَاءَ في الْحَمْرِ وَالْمَيْسِرِ وَيَصُدُّكُمْ عَنْ ذِكْرِ اللّهِ وَعَن الصَّلاّةِ فَهَلَ أَنْهُمْ مُنْتَهُون (٩١) ﴾ (المائدة ٩٠- ٩١)، وهكذا صور تلك الرذائل مفسدة لعلاقة المرء بالناس ولعلاقته بالله، فلِمَ يقترفها وهي تقلب الحياة هكذا شقاء.

وبعد أن نهى عن قتل الصيد والمرء محرم بالحج قال: ﴿ وَمَنْ قَتَلَهُ مِنْكُمْ مُتَعَمَّدًا فَجَزَاءٌ مِثْلُ مَا قَتَلَ مِنْ النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ ذَوَا عَدْل مِنْكُمْ هَدْيًا بَالِغَ الْكَغَبَةِ أَوْ كَفَّارَةٌ طَعَامُ مَسَاكِينَ أَوْ عَدْلُ ذَلِكَ صِيَامًا لِيَدُوقَ وَبَالَ أَمْرِهِ عَفَا اللَّهُ عَمَّا سَلَفَ وَمَنْ عَادَ فَيَتَقِمُ اللَّهُ مِنهُ وَاللَّهُ عَزِيزٌ ذُو الْتَقَامِ (المائدة ٩٥). وتأمل ما يثيره في النفس ذكر انتقام الله وعزته، ممن يعود فيفعل ما نهى عنه.

تلك أمثلة قليلة نتبين منها النهج القرآنى في عرض الأحكام، وكيف تصطحب هذه الأحكام بما يدفع النفس إلى قبولها والاطمئنان إليها، وإذا كان الغالب في الإنسان أن يقبل على العمل رغبة أو رهبة، فقد عمد القرآن إلى ذلك، فيعد ويوعد، ويبشر وينذر، يثير في النفس غريزة حب الذات التي تدفع المرء إلى عمل ما يعود عليها بالخير والفلاح، ويثير غريزة الخوف من مصير مظلم شقى، وهكذا اعتمد القرآن على الغرائز الثابتة في الإنسان، كي يقوده إلى ترك الشر وفعل الخير، وكل ذلك في أسلوب متسق موسيقي تتخير فيه اللفظة الموحية بالمعنى المراد، وتأمل لذلك اختيار كلمة أُمَّ عند عد المحرمات من النساء، وكلمة والدة عند عد من يرضع الطفل، ويذلك كله اكتسبت الأحكام في القرآن حياة وقوة، وكان لها تأثيرها في النفس في ناحية صياغتها ومنهجها، وبذلك كله امتاز القرآن من كتب القوانين الجافة، وكان له من الأثر في النفوس ما ليس لهذه الكتب في هداية الناس وقيادتهم إلى الخير.

## مظياهي الطبيعية

دعا القرآن في مواضع شتى إلى التفكير فيما يحيط بالإنسان من مظاهر الكون، لأن هذا التفكير يدفع إلى إجلال خالقه، والإيمان العميق بقدرته وحكمته، ﴿إِنَّ فِي حَلَقِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاحْتِلاَقِ اللَّيْل وَالنَّهَارِ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِي فِي الْبَحْرِبِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَخْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثَّ فِيهَا مِنْ كُلِّ دَابَةٍ وَتَصْرِيفِ الرَّيَاحِ وَالسَّحَابِ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لِآيَاتِ لِقَوْم يَعْقِلُونَ (البقرة ١٩٢٤)، وأثنى على أولئك الذين تدفعهم المُستَحَرِبينَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لِآيَاتِ لِقَوْم يَعْقِلُونَ (البقرة ١٩٤٤)، وأثنى على أولئك الذين تدفعهم مظاهر الكون إلى التفكير فيها، لأدراك ما أودع فيها من أسرار، وما تدل عليه من أن مودع هذه الأسرار عليم قدير، ﴿إِنَّ فِي حَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاحْتِلاَفِ اللَّيل وَالنَّهَارِ أَنْ مودع هذه الأسرار عليم قدير، ﴿إِنَّ فِي حَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاحْتِلاَفِ اللَّيل وَالنَّهَارِ الْمَوْلُ اللَّهُ وَيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جَنُوبِهِمْ وَيَتَعَكَّرُونَ فَي حَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَاحْتِلاَفِ اللَّيل وَالنَّهَارِ الْعَلْونَ وَالْمُونَ اللَّهُ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جَنُوبِهِمْ وَيَتَعَكَّرُونَ فَي حَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبُوبِهِمْ وَيَتَعَكَّرُونَ فَي حَلْق السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ رَبُوبِهِمْ وَيَتَعَكَرُونَ فَي حَلْق السَّمَواتِ وَالأَرْضِ رَبِيهَا فَإِنْهَا وَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ الْمِنْ وَلَى اللَّهُ وَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ فَي السَّمُونَ بِهَا قَالَهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّمَونَ بِهَا قَالَمُ اللَّهُ فِي السَّمُونَ بِهَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى السَّمُونَ الللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَكَالِينَ مِنْ آيَةٍ فِي السَّمُونَ اللهُ وَلَوْلُ اللهُ اللهُ وَكَالِينَ مِنْ اللهُ قَي السَّمُ وَلَى السَّمُ اللهُ اللهُ وَلَوْلُ اللهُ اللهُ وَلَالْ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ وَلَاللهُ وَلَا اللهُ عَلَى السَّمُ اللهُ اللهُولِ اللهُ ا

ولأن القرآن كتاب دين اتجه، وهو يتحدث عن مظاهر الطبيعة، إلى تلك الناحية التى تقود إلى الإيمان بالله، وقدرته التى لا يعجزها شيءٌ، ووجه النظر إلى أن كثيرًا من تلك المظاهر يقود إلى الإيمان بالبعث والحياة الثانية.

فهو يوجه النظر إلى قدرة الله في خلق السموات والأرض إذ يقول: ﴿إِنَّ اللَّهَ يُمُسِكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ أَنْ تَرُولًا وَلَئِن زَالَتَا إِنْ أَمْسَكُهُمَا مِنْ أَحَدٍ مِنْ بَعْدِهِ إِنَّهُ كَانَ حَلِيمًا غَفُورًا﴾ (فاطر ٤١). ﴿ وَيُمْسِكُ السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الأرْضِ إِلاَّ بِإِذْنِهِ إِنَّ اللَّهَ بِالنَّاسِ لَرَءُو فَ رَحِيمٌ ﴾ (الدج ١٥). ﴿ اللَّهُ الَّذِي رَفَعَ السَّمَوَاتِ بِغَيْرِ عَمَدِ تَرَوْنَهَا ثُمَّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشِ وَسَحْرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ يَجْرِي لأُجَل مُسَمَّى يُدَبِّرُ الأَمْرَ يُقَصِّلُ الآيَاتِ لَعَلَكُمْ بِلِقَاءِ رَبُّكُمْ تُوقِئُونَ (٣) وَهُوَ الَّذِي مَدَّ الأرْضَ وَجَعَلَ فِيهَا رَوَّ اسِيَ وَأَنْهَارًا وَمِنْ كُلُ النَّمَرَاتِ جَعَلَ فِيهَا زَوْجَيْنِ أَثْنَيْنِ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ إِنَّ فِي فَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَتَفَكِّرُونَ (٣) وَفَي الأَرْضِ قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ وَجَنَّاتٌ مِنْ أَعْنَابٍ وَزَرْعٌ وَنَخِيلٌ صِنْوَانٌ وَغَيْرُ صِنْوَانِ يُسْقَى بِمَاءٍ وَاحِدٍ وَنُفَصِّلُ بَعْضَهَا عَلَى بَعْضَ فِي الْأَكُلِ إِنَّ فِي ذَّلِكَ لأَيَاتٍ لِقَوْمَ يَعْقِلُونَ ﴾ (الرعد ٢-٤). ﴿ إِنَّ فِي خَلْقُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضُ وَاخْتِلَّافَ اللَّيْلِ وَالنَّهَارُّ وَالْفُلْكِ الَّتِي تَجْرِيُّ فِي الْبَحْرِ بِمَا يَنْفَعُ النَّاسَ وَمَا أَنْزَلَ اللَّهُ مِنَ السَّمَاءِ مِنْ مَاءٍ فَأَحْيَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا وَبَثُّ فَيهَا مَنَ كُلُّ دَابْةٍ وَتَصْرِيفَ الرِّيَاحِ وَالسَّحَابِ الْمُسَخَّرِ بَيْنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَعْقِلُون﴾(البقرة ١٦٤). ﴿إِنَّ رَبُّكُمُ اللَّهُ الَّذِي خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضَ فِي سِتَّةِ أَيَّامَ ثُمُّ اسْتَوَى عَلَى الْعَرْشُ يُغْشِي اللَّيْلَ النَّهَارَ يَطُلُبُهُ حَثِيثًا وَالشُّمْسَ وَالْقَمَرَ وَالنَّجُومَ مُسَخَّرَاتٍ بِأَمْرِهِ أَلاَّلَهُ الْحَلْقُ وَالأَمْرُ تَبَارَك اللَّهُ رَبُّ الْعَالَمِينَ﴾(الأعراف ٤٥). ﴿وَآيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلُخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ (٣٧) وَالشَّمْسُ تَجْرِي لِمُسْتَقَرُّ لَهَا ذَلِكَ تَقْدِيرُ الْعَزِيزِ الْعَلِيمِ (٣٨) وَالْقَمَرَ قَدَّرْنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْعُرْجُونِ الْقَدِيمِ﴾(٣٩) ۖ لاَّ التَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ تُدْرِكَ الْقَمَرَ وَلا اللَّيْلُ سَابِقُ النَّهَارِ وَكُلُّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونِ (٤٠) (إِسَ ٣٧-٤٠). و﴿ أَلَمْ يَــرَوْا إِلَى الطَّيْرِ مُسَخَّرَاتٍ فِي جَوُّ السَّمَاءِ مَا يُمْسِكُهُنَّ إِلاَّ اللَّهُ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ﴾(النحل ٧٩). ﴿ وَمِنْ آيَاتِهِ أَنْ تَقُومَ السَّمَاءُ وَ الْأَرْضُ بِأَمْرِهِ﴾(الدوم ٢٠). ﴿ أَمْ مَنْ حَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضُ وَأَنْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَنْبَتَنَا بِهِ حَدَائِقَ ذَاتَ بَهْجَةٍ مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تُنْبِثُوا شَجَرَهَا أَئِلهِ مَعَ اللَّهِ بَلْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ (٦٠) أَمْ مَنْ جَعَلَ الأَرْضَ قَرَارًا وَجَعَلَ خِلاَلَهَا أَنْهَارًا وَجَعَلَ لَهَا رَوَاسِيَ وَجَعَلَ بَيْنَ الْبَحْرَيْنِ حَاجِزًا أَئِله مَعَ اللَّهِ بَلْ أَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (٦١) ﴾(النمل ٦٠، ٦١). ﴿أُولَمْ يَرَ الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتَ وَالأَرْضَ كَانَّتَا رَثْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا وَجَعَلْنَا مِنَ الْمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ أَفَلاَ يُؤْمِنُونَ (٣٠) وَجَعَلْنَا في الأرْض رَوَاسِيَ أَنْ تَمِيدَ بِهِمْ وَجَعَلْنَا فِيهَا فِجَاجًا مُبُلاً لَعَلَّهُمْ يَهْتَدُونَ (٣١٪) وَجَعَلْنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوظًا وَهُمْ عَنْ آيَاتِهَا مُعْرِضُونَ (٣٢) وَهُوَ الَّذِي حَلَقَ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ وَالشَّمْسَ وَالْقَمَرَ كُلِّ فِي فَلَكِ يَسْبَحُونَ (٣٣) ﴾ (الأنبياء ٢٠ ـ ٣٣). ﴿ أَفَلاَ يَنْظُرُونَ إِلَى الإبِلِ كَيْفَ خَلِقَتْ (١٧) وَإِلَى السَّمَاءِ كَيْفَ رُفِعَت (١٨) وَإِلَى الْجِبَالِ كَيْفَ نُصِبَت (١٩) وَإِلَى الأَرْضَ كَيْفَ سُطِحَت (٢٠) ﴿(الغاشية ١٧ ـ ٢٠). ﴿ تَبَارَكَ الَّذِي جَعَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا وَجَعَلَ فِيهَا سِرَاجًا وَقَمَرًا مُنِينًا ﴾ (الفرقان ٦١). ﴿ أَفَلَمْ يَنْظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَتَيَّنَاهَا وَزَيِّنًاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ (٦) وَالأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبُتْنَا فِيهًا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (٧) ﴾ (ق ٦ ـ ٧). فهو في كُل هذه الأيات يدل بمظاهر الطبيعة على

قدرته، وهو من أجل ذلك يوجه النظر إلى السموات والأرض وما فيهما، طالبًا التدبر والتأمل، لنصل بذلك إلى الإيمان بقدرته وجلال سلطانه، ولا أريد أن أطيل ببيان ما في هذه المظاهر من دلالة على تلك القدرة البالغة، فالآيات واضحة لا عناء في تفهمها.

وفي التأمل في مظاهر الكون، فضلا عن الإيمان بقدرته، دعوة إلى عبادته، وهى دعوة مقرونة بأسبابها ودواعيها، والقرآن من أجل ذلك يقرن هذه المظاهر بالحديث عما في خلقها من نعم يسعد بها الإنسان، وفي توجيه النظر إلى هذه النعم تحريك الطبيعة الإنسانية النبيلة إلى عبادة خالق تلك النعم ومسديها، فشكر الجميل سجية من سجايا الإنسان الكريم، واستمع إلى القرآن يعدد النعم قَائلًا: ﴿ وَآيَةً لَهُمُ الأَرْضُ الْمَيْتَةُ أَخْيَيْنَاهَا وَأَحْرَجْنَا مِنْهَا حَبًّا فَمِنْهُ يَأْكُلُونَ (٣٣) وَجَعَلْنَا فِيهَا جَنَّاتٍ مِنْ نَحِيل وَأَعْنَابٍ وَفَجِّرْنَا فِيهَا مِنَ الْعُيُونِ (٣٤) لِيَأْكُلُوا مِنْ ثَمَرهِ وَمَا عَمِلَتُهُ أَيْدِيهمْ أَفَلاً يَشْكُرُونَ (هُ ٣)﴾ (يس ٣٢ ـ ٣٥). ﴿ وَآيَةٌ لَهُمْ أَنَّا حَمَلْنَا ذُرِّيَّتَهُمْ فِي الْفُلْكِ الْمَشْحُونِ (٤١) وَحْلَقْنَا لَهُمْ مِنْ مِثْلِهِ مَا يَرْكَبُونَ (٤٢) ﴾ (يس ٤١، ٤٢). الله ﴿ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتَّى (٣٥) كُلُوا وَازْعَوْا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ في ذَلِكَ لآيَاتٍ لأُولِي النُّهَى (٤ ه)﴾ (طه ٣٠، ٥٤). ﴿ وَالَّذِي حَلَقَ الأَزْوَاجَ كُلُّهَا وَجَعَلَ لَكُمْ مِنَ الْفُلْكِ وَالْأَنْعَامِ مَا تَرْكَبُونَ (١٢) لِتَسْتُووا عَلَى ظُهُورِهِ ثُمَّ تَذْكُرُوا نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا اسْتَوْيْتُمْ عَلَيْهِ وَتَقُولُوا سُبْحَانَ الَّذِي سَخَّرَ لَنَا هَذَا وَمَا كُنَّا لَهُ مُقْرِنِينَ (١٣) ﴾ (الزخرف ١٢،١٣). ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأرْضَ ذَلُولاً فَامْشُوا فِي مَنَاكِبِهَا وَكُلُوا مِنْ رِزُقِهِ وَإِلَيْهِ النَّشُورُ﴾(الملك ١٥). ﴿وَاللَّهُ جَعَلَ لَكُمُ الأرْضَ بِسَاطًا (١٩) لِتَسْلُكُوا مِنْهَا سُبُلاً فِجَاجًا (٢٠) ﴾ (نرح ٢٠،١٩). أو ليس في تذليل الأرض وتمكيننا من الانتفاع بها، ما مهد لنا سبيل الحياة عليها، والانتفاع الكامل بها؟ ويذكر نعمته في تمكيننا من الأرض، ننتفع بها كما نشاء، فيقول: ﴿وَلَقَدْ مَكَّنَّاكُمْ فِي الأَرْضِ وَجَعَلْنَا لَكُمْ فِيهَا مَعَايِشَ قَلِيلاً مَا تَشْكُرُونَ ﴿ (الأعراف ١٠). ويوجه نظرهم إلى السماء وما فيها من زينة وإلى الأرض وما ينبت بها من زرع بهيج، ﴿ أَفَلَمْ يُنظُرُوا إِلَى السَّمَاءِ فَوْقَهُمْ كَيْفَ بَنَيْنَاهَا وَزَيِّنَّاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوحٍ (٦) وَالْأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وَأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وَأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوْجٍ بَهِيجٍ(٧) تَبْصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُبِيبٍ (٨) وَنزَلْنا مِنَ السُّمَاءِ مَاءً مُبَارَكًا فَأَنْبَعْنَا بِهِ جَنَّالًا ۖ وَحُبَّ الْحَصِيدِ (٩) وَالنَّحْلَ بَاسِقَاتٍ لَهَا ظُلْعٌ نَضِيدٌ (١٠) رِزْقًا لِلْعِبَادِ(١١)﴾(ق ٦ ـ ١١). ﴿ أُولَمْ يَرَوْا أَنَّا نَسُوقُ الْمَاءَ إِلَى الأَرْضِ الْجُرُزِ فَنُحْرِجُ بِهِ زَرْعًا تَأْكُلُ مِنْهُ أَنْعَامُهُمْ وَأَنْفُسُهُمْ﴾(السجدة ٢٧). ﴿وَالْأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا (٣٠٠) أَحْرَجَ مِنْهَا مَاءَهَا وَمَرْعَاهَا ٣١١) وَالْحِبَالَةَ أَرْسَاهَا ٣٢) مَتَاعًا لَكُمْ وَلاَ نُعَامِكُمْ ٣٣)﴾(النازعات ٣٠ ـ ٣٢). ﴿هُوَ الَّذِي أَنْزَلَ مِنَ

السَّمَاءِ مَاءً لَكُمْ مِنْهُ شَرَابٌ وَمِنْهُ شَجَرٌ فِيهِ تُسِيمُونَ (١٠) يُنْبِتُ لَكُمْ بِهِ الزَّرْعَ وَالزَّيْتُونَ وَالنَّخِيلَ وَالْأَعْنَابَ وَمِنْ كُلُ الثَّمَرَاتِ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَآيَةً لِقَوْمٍ يَتَفَكَّرُونَ (١١)﴾(النمل ١١.١٠). ﴿الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ الأَرْضَ مَهْدًا وَسَلَكَ لَكُمْ فِيهَا سُبُلاً وَأَنْزَلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَحْرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِنْ نَبَاتٍ شَتَّى (٣٥) كُلُوا وَازْعَوْا أَنْعَامَكُمْ إِنَّ فِي ذَلِكَ لآيَاتٍ لأولِي النَّهَى (٤٥) ﴿ (طه ٢٥٠) ﴿ وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ لْوَاقِحَ فَأَنْزَلْنَا مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَسْقَيْنَا كُمُوهُ وَمَا أَنْتُمْ لَّهُ بِخَازِيْنَ ﴾ (المجر ٢٢). وإلى نعمة خلق الشمس والقمر، ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ الشَّمْسَ ضِيَّاءٌ وَالْقُمَرَ ثُورًا وَقَدَّرَهُ مَنَازِلَ لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السَّنِينَ وَالْحِسَابَ﴾ (يونس ٥). ونعمة خلق النجوم والكواكب، فهي زينة وجمال، تزدان بها السماء في الليل، ﴿ إِنَّا زَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِزِينَةٍ الْكَوَاكِبِ﴾ (الصافات ٦). ﴿ وَزَيَّنَّا السَّمَاءَ الدُّنْيَا بِمَصَابِحَ وَحِفْظًا ﴿ (نصلت ١٢). وهي أعلام يهتدي الناس بها في الظلمات، ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النَّجُومَ لِتَهْنَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ الْبَرُّ وَالْبَحْرِ قَدْ فَصَّلْنَا الآيَاتِ لِقَوْم يَعْلَمُونَ﴾ (الأنعام ٩٧). وأكثر القرآن من توجيه النظر إلى ما في أختلاف الليل والنهار من نعمة على الإنسان، وإلى ما خلق له الليل من الهدوء والاستقرار والسكن فيه، وما خلق له النهار من الجهاد في سبيل العيش»، ﴿ هُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَالنَّهَارَ مُبْصِرًا﴾(يونس ٦٧). ﴿وَمِنْ رَحْمَتِهِ جَعَلَ لَكُمُ اللَّيْلَ وَالنَّهَارَ لِتَسْكُنُوا فِيهِ وَلِتَبْتَغُوا مِنْ فَصْلِه وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ﴾ (القصص ٧٧). ﴿ وَجَعَلْنَا اللَّيْلَ لِبَاسًا (١٠) وَجَعَلْنَا النَّهَارَ مَعَاشًا(١١) ﴿ (النبأ ١١٠٠). وإلى نعمة النوم، إذ قال: ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ مَنَامُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ وَابْتِغَاؤُكُمْ مِنْ فَصْلِهِ إِنَّ في ذَلِكَ لآيَاتٍ لِقَوْمٍ يَسْمَعُونَ ﴾ (الروم ٢٣). ولما في اختلاف اللَّيل والنهار من نعمة السكون استعدادا لطلب الرزق نهارا، تساءل القرآن موجها النظر إليها في قوله: ﴿ قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّيْلَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَّهُ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِضِيَاءٍ أَفَلاَ تَسْمَعُونَ (٧١) قُلْ أَرَأَيْتُمْ إِنْ جَعَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمُ النَّهَارَ سَرْمَدًا إِلَى يَوْمِ الْقِيَامَةِ مَنْ إِلَهٌ غَيْرُ اللَّهِ يَأْتِيكُمْ بِلَيْلِ تَسْكُنُونَ فيه أَفَلاَ تُبْصِرُونَ (٧٢) ﴾ (القصص ٧١، ٧٧).

ويتخذ القرآن من مظاهر الطبيعة وسيلة لإقناعنا بالبعث، فهذه الأرض الهامدة لا يلبث المطرأن ينزل عليها حتى تحيا وتخضر وتثمر، وهذه الظاهرة نراها بأعيننا في كل حين، تقرب إلى أذهاننا فكرة الحياة بعد الموت، وقد كرر القرآن ذلك المعنى حتى تقبله النفس، ويثبت فيها، ﴿وَهُوَ الَّذِي يُرْسِلُ الرّيَاحَ بُشرًا بَيْنَ يَدَيْ رَحْمَتِه حَتَّى إِذَا أَقَلَتْ سَحَابًا ثِقَالاً سُفْنَاهُ لِيَلَدِ مِيّتِ فَأَنْزِلْنَا بِهِ الْمَاءَ فَأَخْرَجُنَا بِهِ مِنْ كُلُ النَّمَواتِ كَاللّهُ اللّهِ يَا أَمْنَ الرّيَاحَ فَيُعِيدُ سَحَابًا فَيُولِكَ نَحْرِجُ الْمَوْتَى لَعَلّكُمْ تَذَكّرُونَ ﴿ (الأعراف ٥٥). ﴿ وَاللّهُ الّذِي أَرْسَلَ الرّيَاحَ فَيُعِيدُ سَحَابًا فَعُنَاهُ إِلَى بَلْدِي أَرْسَلَ الرّيَاحَ فَيُعِيدُ سَحَابًا فَسُولَكُ النّشُورِ وَاللّهُ الّذِي أَرْسَلَ الرّيَاحَ فَيُعِيدُ سَحَابًا فَيُنَاهُ إِلَى بَلَدٍ مِيْتِ فَأَحْيَنَا بِهِ الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا كَذَلِكَ النّشُورِ وُ(فاطر ٩). ﴿ وَتَرَى الأَرْضَ هَامِدَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَرَّتْ وَرَبَتْ وَأَنْبَتَ مِنْ كُلّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (٥) ذَلِكَ بِأَنَ اللّهَ هُو الْحَقّ وَأَنّهُ وَالْحَقُ وَأَنّهُ وَالْحَقَ وَأَنّهُ وَالْمَاءَ الْمُنَاهُ الْمَاءَ الْمُتَوْتُ وَرَبَت وَأَنْبَتَ مِنْ كُلّ زَوْجٍ بَهِيجٍ (٥) ذَلِكَ بِأَن اللّهُ هُو الْحَقّ وَأَنّهُ وَالْحَقَ وَأَنّهُ وَلَا اللّهَ هُو الْحَقّ وَأَنّهُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَالْحَقَ وَالْحَقَ وَالْعَلُ وَالْعَالَةُ النّهُ الْعَالَةُ وَلَا اللّهُ اللّهُ وَالْعَلَامُ وَالْعَالَةُ عَلَيْهَا الْمَاءَ الْمُنْ اللّهُ هُو الْحَقَ وَلَا عَلَيْهُ الْمَاءَ الْمَاءَ الْمُنَادُ اللّهُ اللّهُ وَلَا لَا لَهُ الْمَاءَ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ وَاللّهُ اللّهُ الْمِلْولَةُ وَالْمَاءُ الْمُنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْفَالِقُولُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُلْولُ اللّهُ الْمُولِقُ الْمُثَالِقُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الْمُؤْلِقُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ ال

يُخيي الْمَوْتَى وَأَنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ(٦)﴾(الصم ٥، ٦). ﴿وَمِنْ آيَاتِهِ أَنَّكَ تَرَى الأَرْضَ حَاشِعَةً فَإِذَا أَنْزَلْنَا عَلَيْهَا الْمَاءَ اهْتَزُّتْ وَرَبَتْ إِنَّ الَّذِي أَخْيَاهَا لَمُخْبِي الْمَوْتَى إِنَّهُ عَلَى كُلُّ شَيْءٍ قَدِيرٌ﴾ (نصلت ٢٩).

ومن ذلك يبدو أن مظاهر الطبيعة التى نراها بأعيننا، قد وجه القرآن النظر إليها، ليصل بها إلى تثبيت الإيمان فى النفس إيمان منشؤه الاقتناع ويدعمه الحب الذى يدفع إلى العبادة. وإن ما يدركه العلماء كل يوم مما أودع فى الطبيعة من أسرار، ليزيد النفوس يقينا بقدرة الخالق وحكمته. والقرآن يتخذ ما عليه الكون من نظام دقيق حجة على وحدانية الله، ودليلا على تفرده بالصنع والإتقان، فيقول: ﴿ لَوْ كَانَ فِيهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَتَا ﴾ (الأنبياء ٢٢)، ولا جرم يفسد النظام، إذا كان يدير الكون إلهان، ويشعر كل منهما بالقوة والسلطان، وإذا كان الله هو المنفرد بخلق السموات والأرض فلا معنى لأن يشرك به سواه ممن ﴿ لَنْ يَخلَقُوا ذُبَابًا وَلَو المُطَلُوبُ (٣٧) مَا قَدَرُوا اللهَ حَقَ قَدْرُوا لَهُ وَإِنْ يَسْلُهُمُ الذُبَابُ شَيَّا لاَ يَسْتَنقِدُوهُ مِنهُ ضَعَفَ الطَّالِبُ وَالْمَطَلُوبُ (٣٧) مَا قَدَرُوا اللهَ حَقَ قَدْرُوا لَهُ وَإِنْ اللهَ لَقَويً عَزِيزٌ (٤٧) ﴾ (الدج ٢٧. ٤٧).

#### المستدح

أثنى الله على نفسه بما هو له أهل، وبهذا الثناء الحق يثنى عليه من يتقدم إليه بالعبادة، وفاتحة الكتاب التى تتلى فى الصلاة، كلها مدح له وثناء، مدح له بالعظمة والجلال، فهو رب العالمين، وصاحب النعمة عليهم بالقليل والكثير، وبأنه السيد ذو السلطان يسألهم عن تصرفاتهم يوم الدين. ولا تخلو صفحة فى القرآن من ثناء على الله ومدح له، وذلك طبيعى فى كتاب جاء ليوجه الناس الوجهة الصحيحة فى عبادة الله وتوحيده.

وأثنى القرآن على محمد ثناء جمًا، فجعله ﴿وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوَى (٣) إِنْ هُوَ إِلاَّ وَحْيٌ يُوحَى (٤)﴾ (النجم ٣-٤)، ومن أهم ما أشاد به القرآن أخلاقه الكريمة، وقد أكد ذلك فى قوله سبحانه: ﴿وَإِنَّكَ لَعَلَى حُلْقِ عَظِيمٍ﴾ (النلم ٤)، كما كان خلق الرفق واللين من بين الصفات التى خصها القرآن بالحديث عنها، إذ قال: ﴿فَيِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللّهِ لِئْتَ لَهُمْ وَلَوْ كُنتَ فَظًا غَلِظَ الْقَلْبِ لاَ نَفَضُوا مِنْ حَولِك ﴾ (ال عمران ١٥٩)، فبالرفق تُملك قلوب الأتباع، ويُنال صادق مودتهم.

ومدح القرآن أصحاب محمد، وكان من أهم ما وصفهم به التراحم بينهم، والشدة على أعدائهم، ﴿أَشِدًاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴾ (النتج ٢٩).

ومدح من آمن واتبع الرسول، فوصفهم حينًا بأنهم على الهدى، فقال: ﴿ فَلِكَ الْكِتَابُ لاَ رَيْبَ فِيه هُلَى لِلْمُتَّقِينِ (٢) الَّذِينَ يُوْمِنُونَ بِالْعَيْبِ وَيُقِيمُونَ الصَّلاَةَ وَمِمًا رَزَقَاهُمْ يُنْفِقُونَ (٣) وَالَّذِينَ يَلْمِنُونَ بِمَا أَنْزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أَنْزِلَ مِنْ قَلِكَ وَبِالْاَحِرَةِ هُمْ يُوقِنُونَ (٤) أُولِئِكَ عَلَى هُلَّى مِنْ رَبِّهِمْ وَأُولِئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ (٥) ﴿ (البقرة ٢ ـ ٥). وبأنهم أُولو الألباب إذ قال: ﴿ فَلَيْ عَبَادِ (١٧) الَّذِينَ يَسْتَعِعُونَ الْقَوْلَ فَيَتَبِعُونَ أَحْسَنَهُ أُولِئِكَ الَّذِينَ هَدَاهُمُ اللَّهُ وَأُولِئِكَ هُمْ أُولُو الأَلْبَابِ (١٨) ﴿ (الزمر ١٨٠٧)، وبأنهم كالسميع البصير الذي يهديه سمعه وبصره، أُولُو الأَلْبَابِ (١٨) ﴿ (الزمر ١٨٠٧)، وبأنهم كالسميع البصير الذي يهديه سمعه وبصره، والموالِن الذي يهديه سمعه وبصره، والمَسِعِ قَلْ يَسْتَوِينَانِ مَثَلًا أَفَلاَ تَذَكّرُونَ ﴿ (هُمَا الْفَرِيقَيْنَ كَالأَعْمَى وَالأَصِمُ وَالْبَصِيرِ وَالسَّمِيعِ هُلْ يَسْتَوِينَانِ مَثَلًا أَفَلاً تَذَكّرُونَ ﴾ (هرد ٢٤). وجعل القرآن للمؤمن نورًا يمشي به في النّاس كَمَن مَثَلُهُ في الظّلُمَاتِ لَيْسَ بِحَارِجِ مِنْهُ الْفَرْانَ مُنْ الْمُؤْلِقَ يُعْمَلُونَ ﴾ (الأنعام ١٢٢)، وفي عقد هذه الموازنات تمجيد مُنْ شَلَهُ وَي الثّانِ وتعظيم من شأن المؤمنين.

#### الهجساء

فى القرآن هجاء لمن تعرض للدعوة، ووقف فى سبيل نجاحها، ولمن أنكرها من غير حجة ولا برهان، ولمن نافق فأظهر بلسانه الإيمان، ولم يؤمن قلبه ولا ضميره، وجدير بهؤلاء أن ينالهم الذم والتقريع. والهجاء فى القرآن يمتاز بهذه النزاهة التى ينأى بها عن الفحش ويبعد عن الدنس، كما يمتاز بأنه يتجه إلى الفعل يندد به، ويعيبه، ولا يعنيه الأشخاص ولا يذكرها، لأنه يرمى إلى ترك الفعل والابتعاد عنه، ومن الحكمة ألا يذكر فاعله، لأن ذلك أدعى إلى أن يجد الباب مفتوحا أمامه، يدخله من غير أن يكون لماضيه ما يحول بينه وبين قبول الدين الجديد، أو يكون سمة خالدة تؤذيه دائما، إذا هو قبل هذا الدين الجديد، فالقرآن فى الهجاء، قال سبحانه فى المنافقين: ﴿إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِنَّكَ لَرَسُوكُ اللَّهِ وَاللَّهُ يَعْنَهُ إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ (١) اتَحَذُوا أَيْمَانَهُمْ جُنَةً فَصَدُوا عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ إِنَّكَ لَرَسُوكُ اللَّهُ إِنَّكَ لَرَسُوكُ اللَّهُ اللَّهُ أَنَّهُمْ النَّهُمُ اللَّهُ أَنَّهُمْ مَنْ اللَّهُ عَلَى قَلُوهِمَ فَهُمْ لاَ يَفْقَونَ كَلُ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ مَنْ اللهُ اللهُ اللهُ أَنَّى يُوفَكُونَ (٤) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوا يَسْتَفُورُ لَهُ اللهُ أَنَّى يُوفَكُونَ (٤) وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَوا يَسْتَفُورُ لَا اللهُ أَنَّى اللهُ اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى مَنَا اللهُ أَنَّى مَنَا اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَّى اللهُ أَنَى اللهُ أَنْ المَا اللهُ أَنْ المُنَافِقُ اللهُ أَنْ لَمُ اللهُ أَنْ المُنَافِقُ اللهُ أَنْ لَمُ اللهُ أَنْ لَمُ اللهُ أَنْ لَمُ اللهُ اللهُ أَنْ المُنَافِقُ اللهُ أَنْ لَهُ أَمْ لَمُ اللهُ أَنْ المُنَافِقُ اللهُ أَنْ لَمُ اللهُ أَنْهُ اللهُ الل

تَسْتَغْفِرْ لَهُمْ لَنْ يَغْفِرَ اللَّهُ لَهُمْ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْفَاسِقِينَ (٦) هُمُ الَّذِينَ يَقُولُونَ لَا تَغْفِقُوا عَلَى مَنْ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ حَتَّى يَنْفَضُوا وَلِلَّهِ حَزَائِنُ السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَفْقَهُونَ (٧) يَقُولُونَ لَيَنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُحْرِجَنُ الْأَعَرُّ مِنْهَا الأَذَلُ وَلِلَّهِ الْعِزُةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُوْضِينَ وَلَكِنُ الْمُنَافِقِينَ لاَ يَعْلَمُونَ (٨) ﴾ (المنافقين وأعمالهم وأقوالهم يَعْلَمُونَ (٨) ﴾ (المنافقين ١ - ٨). فأنت تراه يهاجم عقيدة المنافقين وأعمالهم وأقوالهم ويضورهم ويصور عقليتهم، ويرد على مزاعمهم في قوة تحظم نفسيتهم، وينده أي من الأثر السيىء في صفوف المؤمنين ما ليس لخلص الكافرين، فلا عجب إذا نالوا هذا الهجاء العنيف.

صورت الآيات المنافقين جبناء، يتخذون نفاقهم وسيلة لسلامتهم، وسببًا يصلون به إلى هدفهم من الصد عن سبيل الله، فهم يجيئون إلى الرسول ويقسمون له إنهم يشهدون برسالته، ويؤمنون بها، ولكن الله يفضح نيتهم، ويعلن أمرهم ويؤكد كذبهم، ويذم هذه الخطة النكراء، التى نتجت من أنهم أغلقوا قلوبهم، وأهملوا عقولهم، فلم يدعو لأنفسهم مجالا للتفكير السليم، ويمضى القرآن في تحقيرهم، فيسخر من هذه الأجسام التى تغر بمرآها، ولكنها تحمل قلوبًا خاوية ضعيفة، ملأها الجبن، واستولى عليها الخوف، فهى تهلع لكل صيحة، تظن العدو قادما يغير عليهم، ويصور حركة استهزائهم إذا دعوا إلى التوبة، واستكبارهم عن الخضوع والطاعة، فهم يلوون رءوسهم إعراضًا وكبرا، وهنا يهددهم القرآن بأن الله لن يغفر لهم لأنهم قوم فاسقون، يعملون على هدم الدعوة، والتضييق عليها من الناحية المالية، فيدعون الناس إلى قبض أيديهم عن معاونتها بمالهم، وهنا يسخر القرآن من أوهامهم، فيذكرهم بأن لله خزائن السموات والأرض، وينسبون لأنفسهم العزة، وأنهم قادرون على إخراج المؤمنين من المدينة، وهنا يؤكد القرآن أن العزة لله ولرسوله وللمؤمنين.

تصوير القرآن للمنافقين فيه حركة وحياة، ينقل أعمالهم، ويسجل كلامهم، ويصف ما يختلج في أعماق نفوسهم، فكأنك تراهم قادمين إلى الرسول يقسمون له أغلظ الأيمان، فإذا مضوا أخذوا يصدون عن سبيل الله، وتلمح لي رءوسهم عندما يدعون إلى التوبة والإنابة، وتسمعهم يدعون الناس إلى قبض أيديهم عن معونة المؤمنين، ويقولون والغيظ يملأ أفئدتهم: ﴿لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُحْرِجَنَّ الْأَعَرُ

وتناً مل القرآن يندد بالفعل ويعيبه قائلًا: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يُعْجِبُكَ قَوْلُهُ فِي الْحَيَّاةِ اللَّهُ نُيَّا وَيُشْهِدُ اللَّهَ عَلَى مَا فِي قَلْبِهِ وَهُوَ أَلَدُ الْخِصَامِ (٢٠٤) وَإِذَا تَوَلَّى سَعَى فِي الأَرْضِ لِيُفْسِدَ فِيهَا وَيُهْلِكَ الحرّثَ وَالنّسُلَ وَاللّهُ لاَ يُحِبُ الْفَسَادَ (٢٠٥) وَإِذَا قِيلَ لَهُ اتَّقِ اللَّهَ أَحَذَتُهُ الْعِزَّةُ بِالإِثْمِ فَحَسْبُهُ جَهَنَّمُ وَلَئِسَ الْمِهَادُ (٢٠٦) (البقرة ٢٠٤ ـ ٢٠٦). والقرآن هذا مصور كذلك، يرسم العمل، ويحكى القول، ويسجل الجواب، كما تراه يصور المهجوين في قوله سبحانه: ﴿وَإِنَّ مِنْهُمْ لَفَرِيقًا يَلْوُونَ أَلْسِتَهُمْ بِالْكِتَابِ لِتَحْسَبُوهُ مِنَ الْكِتَابِ وَمَا هُوَمِنَ الْكِتَابِ وَيَقُولُونَ هُوَ مِنْ عِنْدِ اللّهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴿ (ال عمران ٢٨)، ألا ترى أن لَى اللهِ وَمَا هُو مِنْ عِنْدِ اللهِ وَيَقُولُونَ عَلَى اللّهِ الْكَذِبَ وَهُمْ يَعْلَمُونَ ﴾ (ال عمران ٢٨)، ألا ترى أن لَى السان هذا الفريق من إيهام الناس كذبا أن ما يقولونه من عند الله.

ومن أوجع الهجاء في القرآن قوله تعالى: ﴿إِنَّ شَرُّ الدُّوَابُ عِنْدَ اللَّهِ الَّذِينَ كَفَرُوا فَهُمْ لاَ يُوْمِئُونَ (٥٥) الَّذِينَ عَاهَدَتَ مِنْهُمْ ثُمَّ يَنْقُضُونَ عَهْدَهُمْ فِي كُلُّ مَرَّةٍ وَهُمْ لاَ يَتُقُونَ (٥٥) ﴿الْأَنفال ٥٥ ـ ٥٠)، ففي إطلاق اسم الدواب ما يؤذن بخروجهم عن دائرة العقلاء، كما قال في موضع آخر: ﴿وَالَّذِينَ كَفَرُوا يَتَمَتَّعُونَ وَيَأْكُلُونَ كَمَا تَأْكُلُ الأَنْعَامُ وَالنَّارُ مَثُوى لَهُمْ ﴾ (محد ١٢)، وفي موضع ثان ﴿وَمَثَلُ الَّذِينَ كَفَرُوا كَمَثَلِ الَّذِي يَنْعِقُ بِمَا لاَ يَسْمَعُ إِلاَّ ذَعَاءً وَنِدَاءً صُمَّ بُكُمْ عَفَى فَهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ (البقرة ١٧١).

وَتَأْمِلُ الاستفهامِ التهكمي في قوله سبحانه: ﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمُ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَتَّبُعُ مَا أَلْفَيْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا أُولَو كَانَ آبَاؤُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ شَيْئًا وَلاَ يَهْتَدُونَ ﴾ (البقرة ١٧٠). والتشبيه الموجع في قوله: ﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمُلُوا التَّورَاةَ ثُمَّ لَمْ يَخْمِلُوهَا كَمَثَلُ الْحِمَارِ يَحْمِلُ أَسْفَارًا بِئِسَ مَثَلُ الْقَوْمِ الَّذِينَ كَذَّبُوا بِآيَاتِ اللَّهِ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (الجمعة ه).

وإذا كان القرآن الكريم يقصد من الهجاء ذم الفعل للتنفير منه، فإنا نراه يتبع الهجاء بما يستخلص منه من عظة حينا، ومن أمر يجب اتباعه حينا آخر، ومن موازنة بين هذا الذي استحق الهجاء بسوء ما فعل، وذاك الذي انتهج النهج السليم ففاز وظفر، وفي ذلك تحقيق لهدف القرآن الذي يهدي بالتي هي أحسن.

### العستسسان

من أوضح ما جاء من العتاب في القرآن قوله تعالى يعاتب رسوله، وقد جاءه أحد المسلمين يسأله في أمور الدين، وكان الرسول ساعتئذ في حديث مع طائفة من المشركين، مؤملا أن يفضى به الحديث إلى إيمانهم، فلم يعن بأمر هذا المسلم المشركين، مؤملا أن يفضى به الحديث إلى إيمانهم، فلم يعن بأمر هذا المسلم السائل، بل أعرض عنه عابسا، فنزل قوله سبحانه: ﴿عَبَسَ وَتَولَى (١) أَن جَاءَهُ الأَعْمَى (٢) وَمَا يُدْرِيكَ لَعَلَهُ يُزّكَى (٣) أَوْ يَذُكُرُ فَتَنْفَعَهُ الذُكْرَى (٤) أَمَّا مَن اسْتَغْنَى (٥) فَأَنْتَ لَهُ تَصَدَّى (٦) وَمَا عَلَيْكَ أَلاً يَزّكَى (٧) وَهُوَ يَحْشَى (٩) فَأَنْتَ عَنْهُ تَلَهَى (١٠) ﴿ (عبس ١٠٠١)

بدأ هذا العتاب متحدثا عن الغائب، وكأنه بذلك يريد أن يرسم الصورة لرسوله على لوحة يراها أمام عينيه على وجه غير وجهه، لتكون الصورة واضحة القسمات بينة المعالم، فالمرء لا يرى وجه نفسه، ثم اتجه العتاب إلى الخطاب في رفق قريب من العنف، مبينا ما لعله يرجى من الخير من هذا الأعمى السائل، ثم عقد موازنة بين من عنى به النبى ومن أعرض عنه، فهذا مستغن لا يعنيه أن يصغى إلى الدعوة، أو يطيعها، والآخر مقبل، تملأ قلبه الخشية، ويدفعه الإيمان، وقد سجل القرآن معاملة الرسول لهما، ولكن هذا العتاب يحمل في ثناياه عذر الرسول، فهو ما تصدى لمن استغنى إلا أملا في هدايته وإرشاده.

وقد يقسو القرآن في العتاب، بعد أن يكون قد استخدم الرفق واللين، وذلك في الأمور التي يترتب على التهاون فيها ما يودي بالدعوة، كما ترى ذلك في قوله سبحانه: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا مَا لَكُمْ إِذَا قِيلَ لَكُمُ انْفِرُوا فِي سَبِيلِ اللّهِ اثَاقَلْتُمْ إِلَى الأَرْضِ أَرْضِيتُمْ بِالْحَيَاةِ الدُنْيَا فِي الآخِرَةِ إِلاَّ قَلِلٌ (٣٨) إِلاَّ تَنْفُرُوا أَيْ الأَخِرَةِ إِلاَّ قَلِلٌ (٣٨) إِلاَّ تَنْفُرُوا يَعَدُّرُكُمْ عَذَابًا أَلِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٣٩) ﴾ يُعَدُّبُكُمْ عَذَابًا ألِيمًا وَيَسْتَبْدِلْ قَوْمًا غَيْرَكُمْ وَلاَ تَضُرُّوهُ شَيْئًا وَاللَّهُ عَلَى كُلُ شَيْءٍ قَدِيرٌ (٣٩) ﴾ (التربة ٣٩.٣٨). ولعله بعد رفقه بهم، وبيانه لهم أن متاع الحياة الدنيا قليل، إذا قيس بمتاع الآخرة ـ رأى ألا يقف عند هذا الحد من الموازنة، بل مضى محذرًا منذرًا.

ومن العتاب القاسى ـ لأنه يمس أساسًا من أسس نش الدعوة لتأخذ طريقها إلى النصر والنجاح ـ قوله تعالى: ﴿ مَا كَانَ لِنَيِّ أَنْ يَكُونَ لَهُ أَسْرَى حَتَّى يُتُخِنَ فِي الأَرْضِ تُويدُونَ عَرَضَ الدُّنْ وَاللَّهُ يُرِيدُ الآخِرةَ وَاللَّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ (١٦) لَوْلاَ كِتَابٌ مِنَ اللَّهِ سَبَقَ لَمَسَّكُمْ فَي الْأَرْضِ عَذَابٌ عَظِيم (٢٨) ﴾ (الأنفال ٢٠ ـ ٦٨). أما إذا لم يتصل العتاب بمثل ذلك من مهمات الأمور فإن العتاب يرق ويلين كما ترى ذلك في قوله تعالى: ﴿ عَفَا اللَّهُ عَنْكَ لِمَ أَذِنْتَ لَهُمْ حَتَّى يَتَبَيْنَ لَكَ الَّذِينَ صَدَقُوا وَ تَعْلَمَ الْكَاذِينِ ﴾ (التربة ٤٣). وقوله سبحانه: ﴿ عَلَا اللّهُ لَكَ تَبْتَغِي مَرْضَاةَ أَزْوَاجِكَ وَاللَّهُ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ (التحريم ١). ﴿ فَعَالَمُ الْكَاذِينَ عَلَمُ الْكَاذِينَ عَلَى فَرصة، فمن الممكن أن يتوصل فمعرفة الصادق والكاذب إذا كانت قد ضاعت في فرصة، فمن الممكن أن يتوصل إليها في فرصة أخرى، وتحريم النبي لما أحل الله له مسألة شخصية ليس لها من الأثر ما للجهاد من آثار.

## مصسر فسى القسرآن

أشار القرآن إلى مصر مرات عدَّة، ففيها جرى معظم حوادث قصة يوسف، وإلى فرعونها أرسل موسى، وقد كررت قصته كثيرًا، ولم يؤرخ القرآن لمصر، ولكنه أشار إلى النواحى التى ترتبط بهدفه من الهداية والإرشاد.

وقد أثبت القرآن ما كان لمصر من عظمة ومجد وغنى، فقد قال على لسان موسى: ﴿وَقَالَ مُوسَى رَبِّنَا إِنَّكَ آتَيْتَ فِرْعَوْنَ وَمَلاهُ زِينَةً وَأَمْوَالاً فِي الْحَيَاةِ الدُنْيَا ﴿ اِينَ ١٨٨ ). كما أشار إلى عظمة ما كان لها من ملك ضخم فوق سطح الأرض، ترمقه الأمم بعين الإكبار والإجلال، حين قال على لسان هذا المصرى الذي آمن بموسى: ﴿يَا قَوْم لَكُمُ الْمُلْكُ الْيُومَ ظَاهِرِينَ فِي الأَرْض ﴾ (غافر ٢٩).

أما فرعون فإنه معتز بملك مصر، وبأنهارها التي تجرى تحت قصوره، ﴿وَنَادَى فِرْعَوْنُ فِي قَوْمِهِ قَالَ يَا قَوْمِ أَلَيْسَ لِي مُلْكُ مِصْرَ وَهَذِهِ الْأَنْهَارُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِي أَفَلا تُبْمِرُونِ (الزحره ٥٠)، وإذا كانت مصر بهذه العظمة والجلال فلا جرم كان فرعون يشعر في نفسه بعلو لا يسامي، وجلال لا يقارب، ولذا أكثر القرآن من وصفه بالعلو في الأرض، وانتهى الأمر بالفراعنة في مصر إلى أن ادعوا الألوهية، ولهذا قال فرعون عندما دعاه موسى إلى عبادة الله: ﴿لَيْنِ اتّحَدْتَ إِلَهًا غَيْرِي لأَجْعَلَنكَ مِنَ الْمَسْجُونِينَ ﴾ (الشعراء ٢٩). ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُهَا الْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهُ غَيْرِي فَأُوقِدُ لِي يَا الْمَسْجُونِينَ ﴾ (الشعراء ٢٩). ﴿وَقَالَ فِرْعَوْنُ يَا أَيُهَا الْمَلاُ مَا عَلِمْتُ لَكُمْ مِنْ إِلَهُ غَيْرِي فَأُوقِدُ لِي يَا هَمَانُ عَلَى الطّينِ فَاجْعَلُ لِي صَرْحًا لَعَلِي أَطْلِعُ إِلَى إِلَهُ مُوسَى وَإِنِّي لأَظُنهُ مِنَ الْكَاذِينِ ﴾ (القصص ٢٨). وبهذا بلغ فرعون مدى الطغيان الذي لا طغيان بعده، ولما أرسل إليه موسى ﴿وَاسْتَكُبُرَ هُو وَجُنُودُهُ فِي الأَرْضَ بِغَيْرِ الْحَقِّ وَظُنُوا أَنَّهُمْ إِلَيْنَا لاَ يُرْجَعُونَ ﴾ (القصص ٢٩). وبهذا بلغ فرعون وملته أنهم قوم عالون فاسقون ظالمون، ولعل سبب وصفهم بذلك أنهم لم يؤمنوا بالله، ولم يتركوا اتخاذ فرعون إلها، ﴿فَاتّبُعُوا أَمْرَ وصفهم بذلك أنهم لم يؤمنوا بالله، ولم يتركوا اتخاذ فرعون إلها، ﴿فَاتّبُعُوا أَمْرَ وَمَا فَرْعُونَ وَمَا أَمْرُ فِرْعَوْنَ وَمَا أَمْرُ فَرْعَوْنَ بَرْشِيدٍ (مود ١٤). ورفض فرعون وملؤه اتباع موسى لأمور:

أولها: أن موسى وهرون بشران، لا يمتازان عنهم بشىء ما، فضلا عن أن قومهما يعبدون فرعون، ويتخذونه إلها، ﴿فَقَالُوا أَنُوْمِنُ لِبَشَرَئِن مِثْلِنَا وَقَوْمُهُمَا لَنَا عَابِدُون﴾ (المؤمنون ٤٧). بل رأى فرعون أنه ﴿خَيْرٌ مِنْ هَذَا الَّذِي هُوَ مَهِينٌ وَلاَ يَكَادُ يُبِين﴾ (الزخرف ٥٠). فقد كان بلسان موسى عقدة تحول بينه وبين الإفصاح في يسر، ورأى فرعون أنه مما كان يعزز دعوى موسى في الرسالة أن لو كان ملكًا متوجًا، أو عزّز بملائكة تويده، ﴿فَلَوْلاَ أَلْقِي عَلَيْهِ أَسُورَةٌ مِنْ ذَهَبِ أَوْ جَاءَ مَعَهُ الْمَلاَئِكَةُ مُقْتَرِينٍ ﴾ (الزخرف ٥٠).

ثانيها: أنهم رأوا في اتباع موسى وهرون نزولاً من مكانة الرئاسة التي كانوا يستمتعون فيها بحقوق ومزايا سوف يفقدونها إذا اتبعوهم، إذ يصبحون من السوقة والأتباع، ﴿قَالُوا أَجِئْتَنَا لِتَلْفِتَنَا عَمًّا وَجَدْنَا عَلَيْهِ آبَاءَنَا وَتَكُونَ لَكُمًا الْكِبْرِيَاءُ في الأرض وَمَا نَحْنُ لَكُمًا بِمُوْمِئِينَ ﴾ (يونس ٧٨).

ثالثها: أنهم رأوا صلة وثقى بين الأرض التي نبتوا فيها وترعرعوا عليها، وبين

التقاليد والعقائد التى ورثوها عن آبائهم وأجدادهم، ورأوا فى الخروج على تلك التقاليد والعقائد اغترابًا عن وطن توارثوه، ووجدوا أنهم إذا آمنوا بموسى فكأنهم أخرجوا من أوطانهم، وقد كرّر القرآن فكرتهم هذه فى مواضع عدّة منه، فقال على لسان فرعون يخاطب موسى: ﴿قَالَ أَجِئْتَنَا لِتُحْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا مُوسَى﴾ (طه ٥٧). لسان فرعون يخاطب موسى: ﴿قَالَ أَجِئْتَنَا لِتُحْرِجَنَا مِنْ أَرْضِنَا بِسِحْرِكَ يَا مُوسَى﴾ (طه ٥٧). وقال على لسانه، يخاطب الملأ حوله يريد أن يثيرهم ضد موسى: ﴿قَالَ الْمَلاَ حَوْلُهُ إِنْ هَذَا لَسَاحِرٌ عَلِيمٌ (٣٤) يُرِيدُ أَنْ يُحْرِجُكُمْ مِنْ أَرْضِكُمْ بِسِحْرِهِ فَمَاذَا تَأْمُرُونَ (٥٣)﴾ (الشعراء ٣٤، ٥٥). وأصر المصريون تعنتا على ألا يؤمنوا بموسى وإلهه، برغم ما نزل بمصر من أنذرهم بهاموسى، وكانوا يتطيرون به ويقومه، ويحدثنا القرآن عما نزل بمصر يومئذ من البلاء فى قوله: ﴿وَلَقَدْ أَحْدُنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّينَ وَنَقْص مِنَ الثَّمَرَاتِ بِمصر يومئذ من البلاء فى قوله: ﴿وَلَقَدْ أَحْدُنَا آلَ فِرْعَوْنَ بِالسِّينَ وَنَقْص مِنَ الثَّمَرَاتِ مَعْمَ الْعُرُونَ (١٣٠٠) فَإِذَا مُؤَمِّنَ أَكْرُونَ (١٣٠٠) فَإِذَا مُؤْمَنِينَ (١٣١) وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آيَةٍ لِتَسْحَرَنَا مَعَمَ الْخَرُونَ لَكَ مِنْ الْعَرَاتِ وَالْقُمْلَ وَالْمَقَالَ عَلَى الله مَنْ النَّمَ الله مَنْ الله وَلَكُنَ أَكْرَهُمْ لاَ يَعْلَمُونَ (١٣١) وَقَالُوا مَهْمَا تَأْتِنَا بِهِ مِنْ آيَةٍ لِتَسْحَرَنَا لَكَ مِنْ الْمَالِي الْمُوسَى وَمَنْ مُنْ اللهُ عَلَى اللهُ مَنْ لَكُومُونَ وَالْجَرَادَ وَالْقُمْلُ وَالْوالْمَا مَامُوسَى وَمَنْ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَكُنَ أَلُوا عَلْمَا مَالُوالُولُ اللهُ مَنْ لَكُومُ اللهُ عَلَى الْمُرْمِينَ (١٣٤) وَلَمُ اللهُ عَلَى الْمُولُولُ اللهُ مَنْ لَكُومُ الْمُرْمِينَ (١٣٤) وَلَمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَمْ الرَّحْزُ الْمُ الْمُولُ اللهُ عَلَى اللهُ وَلَوْمُ إِذَا هُمْ يَلْكُونَ مَا اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَالْوَالُولُ اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمُولُ اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمُولُولُ اللهُ عَلَى اللهُ وَالْمُولُ اللهُ مَنْ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ عَلَى اللهُو

والظاهر أن موسى لم يدع الشعب المصرى إلى اتباعه، ولكنه مضى رأسًا إلى فرعون يدعوه إلى دينه، موَّملاً بعد هدايته أن يقتدى به قومه فيوَّمنوا، ولم يوجه موسى دعوته إلى غير فرعون، وإن كان السحرة قد آمنوا به بعد أن اعتقدوا أن قوة خارقة هي التي أمدّته.

## القصسة فسى القسرآن

من الفنون الأدبية الرفيعة التي وردت في القرآن القصة، جاءت فيه لتساهم فيما يرمى إليه القرآن بعامة من الوعظ والنصح والإرشاد، وليكون فيها معين لا ينضب من الأسى للرسول الكريم، فيصبر كما صبر أولو العزم من الرسل، وقد أوضح القرآن هذين الهدفين من إيراد القصة فيه حين قال: ﴿ ذَلِكَ مَثَلُ الْقَوْمِ اللّٰذِينَ كَذَبُوا بِآيَاتِنَا فَاقْصُص الْقَصَص لَعَلَهُمْ يَتَفَكّرُونَ ﴾ (الأعراف ١٧٦). ﴿ لَقَدْ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبْرَةٌ لا ولي الألب ﴾ (يوسف ١٨١). وقال: ﴿ وَكُلا نَقُصُ عَلَيْكَ مِنْ أَنْبَاءِ الرُّسُلِ مَا نَتَبّتُ بِهِ فَوَادَك ﴾ (الأعراف ١٧٦). وعلى ضوء هذين الهدفين نزن ما ورد في القرآن من القصص فليس هو بكتاب أنشىء للقصة قصدا، ولكنه ينظر إلى القصة من هذه الزاوية التي تحقق

أهدافه العامة، فلا يصح حينئذ أن يؤخذ<sup>(1)</sup> عليه أنه لا يتناول القصة من جميع أطرافها، ولا أنه لا يتسلسل فى إيراد حوادثها مرتبة منظمة، وأنه يصعب فهم القصة من القرآن، على من لم يطلع عليها فى مصدر آخر، ذلك أن القرآن يأخذ من القصة ما يحقق أهدافه من التهذيب والوعظ، فحينا يقص القصة كلها، محبوكة الأطراف، موصولة الأجزاء، مرتبطا بعضها ببعض، فى تسلسل واتساق يسلمك السابق منها إلى لاحقه، حتى تصل إلى خاتمتها، وندر ذلك فى القرآن، كما نراه فى سورة يوسف، وفى معظم الأحيان يأخذ من القصة بعضها، لأن فى هذا البعض ما يحقق الهدف، وقد يلمح القرآن ويشير إلى القصة تلميحا يستغنى به عن الإطالة، اعتمادا على أن القصة معروفة مشهورة. أرأيت الخطيب حين يستشهد بقصة من القصص، أتراه يعمد إلى القصة كلها فيسردها؟ أم إنه يعمد أحيانا إلى جزء من القصة يورده فى خطبته، وأحيانا يكتفى بالإيماء إلى القصة والإشارة إليها، من غير أن يكون فى مثل هذا العرض نقص فى الخطبة، أو اعتراض على الخطيب. وقد يتكرر جزء القصة فى القرآن إذا استدعى المقام تكرير هذا الجزء.

ولذأخذ قصة إبراهيم نتبين النهج القرآنى فى عرضها، والسرفى اتباع هذا النهج. وقد تحدث القرآن كثيرًا عن إبراهيم، فعندما عرض له أول مرة فى سورة البقرة كان فى معرض الرد على اليهود والنصارى، وهنا ذكر من قصة إبراهيم ما يؤيد دعوة محمد، وبيان أن محمدًا قد تبع ملة إبراهيم، وأن إبراهيم وصى بنيه من بعده وصايا هى تلك التى جاء محمد بإذاعتها، وهاك بعض ما جاء فى هذا المقام تتبين به شدة المناسبة للموضع الذى جاء فيه، قال سبحانه: ﴿وَلَنْ تَرْضَى عَنْكَ الْيَهُودُ وَلاَ النّصَارَى حَتَّى تَتَبعَ مِلْتَهُمْ قُلْ إِنْ هَلنى اللّهِ هَوَ الْهُدَى وَلَيْنِ اتّبَعْتَ أَهْرَاءُهُمْ بَعْدَ الّذِي جَاءَكُ مِنَ المِلْمِ مَن اللّهِ مِن وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرِ ﴿(البقرة ٢٠٠). ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُهُ الْبَيْءِ جَاءَكُ مِنَ الْمِلْمِ مَا لَكَ مِن اللّهِ مِن وَلِيٍّ وَلاَ نَصِيرٍ ﴿(البقرة ٢٠٠). ﴿وَإِذِ ابْتَلَى إِبْرَاهِيمَ رَبُهُ (البقرة ٤٠٠). ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقُوَاعِدُ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبّنا تَقَبّلُ مِنَا إِنْكَ أَنْتَ السَّمِيعُ (البقرة ٤٠٠). ﴿وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَاهِيمُ الْقُوَاعِدُ مِنَ الْبَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبّنا تَقَبّلُ مِنّا إِنْكَ أَنْتَ السَّمِيعُ أَنْتَ الْعَرْ الْحَرَةُ فَى اللّهُ مِنْ وَلَيْ وَالْمَالِحِينَ (١٣٠٠). وَيُنَا وَابْعَنُ فِيهِمْ وَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِكَ وَيُعَلّمُهُمُ الْكَوْتُوا الْمَالَحِينَ (١٣٠٠) إِذْ قَالَ لَهُ رَبّهُ أَسْلِمُ قَالَ الْ مَنْ مَالَمُ الْكَالَمِينَ ﴾ [البقرة ٢٠١ ـ ٢٠١). ﴿وَقَالُوا كُونُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهَتَدُوا قُلْ بَلْ مِلّهُ أَسْلِمُ قَالَ أَنْ مَالَمُ مِنْ وَلَالَهُ مِنْ الْلَهُ وَلُوا الْمُودُا أَوْ نَصَارَى تَهَتَدُوا قُلْ بَلْ مِلّهُ قَالَ الْكُورُ الْمُودُا أَوْ نَصَارَى تَهَتَدُوا قُلْ بَلْ مِلّهُ قَالَ الْمُورُوا قُلْ بَلْ مِلّهُ أَلْكُورُوا هُودًا أَوْ نَصَارَى تَهَتَدُوا قُلْ بَلْ مِلّهُ الْمُنْ مِلْهُ الْمُؤَلِقُولُ الْمُودُا أَوْ نَصَارَى تَهَتَدُوا قُلْ بَلْ مِلْهُ الْمُؤْمُ الْمُؤْولُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْقُولُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُولُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُولُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ الْمُؤْمُ

<sup>(</sup>١) راجع رأى نولدكه ص ٤٨ من كتاب تطور الأساليب النثرية.

إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا وَمَا كَانَ مِنَ الْمُشْرِكِينَ (١٣٥) قُولُوا آمَنًا بِاللَّهِ وَمَا أُنْزِلَ إِلَيْنَا وَمَا أُنْزِلَ إِلَى إِبْرَاهِيمَ وَإِسْمَاعِيلَ وَإِسْحَاقَ وَيَغَقُّرِبَ وَالْأَسْبَاطِ وَمَا أُوتِيَ مُوسَى وَعِيسَى وَمَا أُوتِيَ النَّبِيُونَ مِنْ رَبِّهِمُ لاَّ نُفَرِّقُ بَيْنَ أَحَدِ مِنْهُمْ وَنَحْنُ لَهُ مُسْلِمُونَ(١٣٦)﴾ (البقرة ١٢٥، ١٢٦).

وعرض القرآن مرة ثانية لإبراهيم في سورة البقرة، وهو في معرض الحديث عن انفراد الله بالألوهية، وأنه لا شريك له في السموات ولا في الأرض، فعرض من قصته في هذا المقام ما يناسبه إذ عرض هذا الحديث الذي دار بين إبراهيم، وبين الملك الذي آتاه الله الملك، فادعى الألوهية، فأفحمه إبراهيم إفحامًا لم يستطع الملك أن يتخلص منه، وتتبين جمال الاستشهاد بهذا الجزء من قصة إبراهيم إذا أنت قرأت آية الوحدانية التي منها: ﴿الله لا إله إلا هُوَ الحَيُ القَيْرِمُ لاَ تَأْخَذُهُ سِنةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ أَنت قرأت آية الوحدانية التي منها: ﴿الله لا إله إلا هُوَ الحَيُ القَيْرِمُ لاَ تَأْخَذُهُ سِنةٌ وَلاَ نَوْمٌ لَهُ أَنت قرأت آية الله الملك إذ قال إبراهيم رَبِّي الذي يُخي وَيُمِيتُ قال أنا أخي وَأُمِيتُ قَالَ إبراهيم فَي رَبّهِ أَنْ آتَاهُ الله المثلث إذ قال إبراهيم رَبِّي المَعْرِبِ فَبُهِت الذي كَفَرَ وَالله لاَ يَهْدِي إبراهيم فَإنْ الله يَأْتِي بالشَّمْسِ مِنَ المَشرِق فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَعْرِبِ فَبُهِت الذي كَفَرَ وَالله لاَ يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة ٢٥٠). وكان الحديث عن إبراهيم وسوال ربه ﴿رَبّ أُرنِي كَيْفَ تُخي الْمَوْرَ عَلَى الله الذي يحيى ويميت. الْمُؤتَى ﴾ (البقرة ٢٦٠). مرتبطًا تمام الارتباط بالحديث عن الله الذي يحيى ويميت.

وجاء بجانب من قصة إبراهيم في سورة الأنعام، وكان يتحدث عن قلة غناء عبادة غير الله، وضلال من يتخذ من دون الله إلها لا ينفع ولا يضر، وحيرته وفقدان صوابه، إذ يقول: ﴿ قُلْ أَنَدُعُو مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَنْفَعُنَا وَلاَ يَصُرُنَا وَ نُرُدُ عَلَى أَعْقَابِنَا وَفقدان صوابه، إذ يقول: ﴿ قُلْ أَنَدُعُو مِنْ دُونِ اللّهِ مَا لاَ يَنْفَعُنَا وَلاَ يَصُرُنَا وَ نُرُدُ عَلَى أَعْقَابِنَا بِعَدْ إِذْ هَدَانَا اللّه كَالَّذِي اسْتَهُوَتُهُ الشَّيَاطِينَ فِي الأَرْضِ حَيْرَانَ ﴾ (الانعام ٧١). فلا جرم ناسب المقام أن يورد هنا من قصة إبراهيم هذا الحديث الذي دار بينه وبين أبيه آزر، ينكر فيه إبراهيم على أبيه أن يتخذ من دون الله إلها، ثم يمضى القرآن مبينًا كيف اهتدى إبراهيم إلى الله الحق، بعد أن رأى سواه، ليس خليقًا بالألوهية، ولا يصلح للعبادة، فيقول: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ لَأَيهِ آزَرُ أَتَتَخِذُ أَصْنَامًا آلِهَةً إِنِي أَلْكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ (٧٥) وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ (٧٥) وَكَذَلِكَ نُرِي إِبْرَاهِيمَ مَلَكُوتَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ (٧٥) فَلَمًا رَأَى الْقَمَرَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ وَلِيَكُونَ مِنَ الْمُوقِينَ (٥٧) فَلَمًا رَأَى الْقَمَرَ الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِي هَذَا أَنْمَ لَمُ يَهُدِنِي رَبِي لاَ كُونَ مِنَ الْقَوْمِ الْفَالِينَ (٧٧) فَلَمًا رَأَى الشَمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذَا رَبِي هَذَا أَكْبَرُ فَلَمًا أَفَلَتُ قَالَ يَا قَوْمِ إِنِي مَلَى الْمُشْرِكِينَ (٩٧) ﴾ (الأنعام ٤٤٠) ورد فيه. وبين المقام الذي ورد فيه. أرأيت شدة الصلة بين هذا الجزء من قصة إبراهيم، وبين المقام الذي ورد فيه.

وجاء الحديث عن استغفار إبراهيم لأبيه في سورة التوبة، بعد نهي الرسول

الكريم عن استغفاره للمشركين، فكان الربط قويًا متينًا، ﴿مَا كَانَ لِلنِّي وَالَّذِينَ آمَنُوا أَنْ يَسْتَفْفِرُوا لِلْمُشْرِكِينَ وَلَو كَانُوا أُولِي قُرْبَى مِنْ بَغْدِ مَا تَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُمْ أَصْحَابُ الْجَحِيمِ (١١٣) وَمَا كَانَ اسْتِغْفَارُ إِبْرَاهِيمَ لَأَبِيهِ إِلاَّ عَنْ مَوْعِدَةٍ وَعَدَهَا إِيَّاهُ فَلَمَّا تَبَيَّنَ لَهُ أَنَّهُ عَدُوً لِلَّهِ تَبَرَّأُ مِنْهُ إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لأَواهُ حَلِيمٌ (١١٤) ﴿ (التربة ١٠٤، ١١٤).

أما ما ورد من قصة إبراهيم في سورة هود، فهو الجزء الذي تحدث فيه عن نجاته وعذاب قومه، وذلك في معرض الحديث عن نجاة من نجا من الأنبياء، وهلاك من هلك من أقوامهم الذين لم يؤمنوا بهم، فأورد من ذلك ما حدث لنوح وقومه، وهود وقومه عاد، وصالح وقومه ثمود، يعرض من قصصهم لهذه الناحية التي عرض لها من قصة إبراهيم، التي ختمها هنا بقوله: ﴿يَا إِبْرَاهِيمُ أَيْهِمْ عَذَابٌ غَيْرُ مَرْدُودٍ﴾ (مرد ٧٦).

وكان الحديث عن إبراهيم في سورة إبراهيم، واردًا بعد الحديث عن نعم الله التي لا تحصى، وهنا ذكرهم بتلك النعمة الكبرى وهي نعمة أمنهم في حرمهم، تلك النعمة التي استجاب الله فيها دعوة إبراهيم، ويضم القرآن إلى هذه النعمة دعاء إبراهيم أن يجنبه ربه عبادة الأصنام، ولننصت إلى حديث أمن البيت الحرام، تلك النعمة التي لا تستطيع قريش إنكارها، إذ يقول: ﴿وَآتَاكُمْ مِنْ كُلُ مَا سَأَلْتُمُوهُ وَإِنْ تَعُدُوا لِنَعْمَةَ اللهِ لاَ تُخصُوهَا إِنَّ الإِنْسَانَ لَظُلُومٌ كَفَّار (٣٤) وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبُّ اجْعَلْ هَذَا البَلَدَ آمِنًا وَاجْنَبِي وَبَنِيَّ أَنْ نَعَبُدَ الأَصْنَامَ (٣٥) رَبُ إِنَّهُنَّ أَضْلَانَ كَثِيرًا مِنَ النَّاسِ فَمَنْ تَبِعِي فَإِنَّهُ مِنِي وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (٣٦) رَبُنَا إِنِي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ المُحرَّمِ عَصَانِي فَإِنَّكُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (٣٦) رَبُنَا إِنِي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ المُحرَّمِ عَصَانِي فَإِنَّكُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (٣٦) رَبُنَا إِنِي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ المُحرَّمِ عَصَانِي فَإِنَّكُ عَفُورٌ رَحِيمٌ (٣٦) رَبُنَا إِنِي أَسْكَنْتُ مِنْ ذُرِيَّتِي بِوَادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ المُحرَّمِ وَمَنْ النَّالِ لَي النَّاسِ تَهْوِي إِلَيْهِمْ وَازُزُقُهُمْ مِنَ الثَّمَرَاتِ لَعَلَهُمْ مِنَ النَّمَة في وَلَا لَوْمَلَاهُ مَنَ النَّمَة عَلَى الْمُورُونَ (٣٧)﴾ (ابراميم ٢٤-٣٧). وكأنه وهو يذكّر بهذه النعمة، يبين لهم طريق شكرها بتوجيده وعبادته.

وورد جزء من قصة إبراهيم فى سورة مريم، ولما كان المقام مقام تنزيه الله عن الشريك، ورد من القصة تلك المناقشة التى دارت بين إبراهيم وأبيه، يبين فيها إبراهيم خطل الرأى فى الإشراك بالله، ﴿ وَاذْكُرْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًا وَاقْ كُوْ فِي الْكِتَابِ إِبْرَاهِيمَ إِنَّهُ كَانَ صِدِّيقًا نَبِيًا (١٤) إِذْ قَالَ لأَبِيهِ يَا أَبَتِ لِمَ تَعْبُدُ مَا لاَ يَسْمَعُ وَلاَ يُبْصِرُ وَلاَ يُغْنِي عَنْكَ شَيْئًا (٢٤) يَا أَبَتِ إِنِي قَدْ جَاءَني مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأْتِكَ فَاتَبِعْنِي أَهْدِكَ صِرَاطًا سَوِيًا (٣٤) يَا أَبَتِ إِنِّي قَدْ كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًا (٤٤) يَا أَبَتِ إِنِي أَحَانُ أَنْ يَمَسُكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًا كَانَ لِلرَّحْمَنِ عَصِيًا (٤٤) يَا أَبَتِ إِنِي أَحَانُ أَنْ يَمَسُكَ عَذَابٌ مِنَ الرَّحْمَنِ فَتَكُونَ لِلشَّيْطَانِ وَلِيًا (٤٤) قَالَ أَرَاغِبُ أَنْتَ عَنَ آلِهَتِي يَا إِبْرَاهِيمُ لَيْنَ لَمْ تَنْتَهِ لاَ رُجُمَنَكَ وَاهْجُرُنِي مَلِيًا (٢٤) ﴾ (مريم ٢١-٤١) ولما كان الحديث فى سورة الأنبياء عن وحدانية الله كذلك وأن ما سواه لا يليق ولما كان الحديث فى سورة الأنبياء عن وحدانية الله كذلك وأن ما سواه لا يليق

به أن يكون إلهًا يعبد، ورد في هذه السورة من قصة إبراهيم ما يوضح هذه الحقيقة ويؤكدها في الذهن، فقص القرآن حادث تحطيمه للأصنام، حادتًا عمليًّا، يبين قلة غنائها، وأنها لا تستطيع الدفاع عن نفسها فكيف تصلح أن تكون معبودة من دون اللَّه، ﴿ فَجَعَلَهُمْ جُذَاذًا إِلاَّ كَبِيرًا لَهُمْ لَعَلَّهُمْ إِلَيْهِ يَرْجِعُونَ (٨٥) قَالُوا مَنْ فَعَلَ هَذَا بِآلِهَتِنَا إِنَّهُ لَمِنَ الظَّالِمِينَ (٩ ه) قَالُوا سَمِغَنَا فَنَي يَذَّ كُرُهُمْ يُقَالَ لَهُ إِبْرَاهِيمُ (٦٠) قَالُوا فَأْتُوا بِهِ عَلَى أَغْيُنَ النَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَشْهَدُونَ (٦١) قَالُوا أَأْنُتَ فَعَلْتَ هَذَا بِآلِهَتِنَا يَا إِبْرَاهِيمُ (٦٦) قَالَ بَلْ فَعَلَهُ كَبِيرُهُمْ هَـذَا فَاسْأَلُوهُمْ إِنْ كَانُوا يَـنْطِقُونَ (٦٣) فَرَجَعُوا إِلَى أَنْفُسِهِمْ فَقَالُوا إِنَّكُمْ أَنْتُمُ الظَّالِمُون(٦٤)﴾(الأنبياء ٥٨ ـ ٦٤). وفي سورة الشعراء حديث عن الرسل، ودعوتهم إلى عبادة اللّه وحده، فبهذه الدعوى أرسل موسى إلى فرعون، وأرسل هود وأرسل صالح، فلما جاءت قصة إبراهيم تُنوُولت من تلك الناحية، فعرض إبراهيم ما دفعه إلى ترك عبادة ما كان قومه يعبدون، وإلى الاتجاه إلى الله وحده بالعبادة، قال سبحانه: ﴿وَاتُلُ عَلَيْهِمْ نَبَّأُ إِبْرَاهِيمَ (٦٩) إِذْ قَالَ لأَبِيهِ وَقَوْمِهِ مَا تَعْبُدُونَ (٧٠) قَالُوا نَعْبُدُ أَصْنَامًا فَنَظَلُ لَهَا عَاكِفِينَ (٧١) قَالَ هَلْ يَسْمَعُونكُمْ إِذْ تَدْعُونَ (٧٧) أَوْ يَنْفَعُونكُمْ أَوْ يَصُرُونَ (٧٧) قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا آبَاءَنَا كَذَلِكَ يَفْعَلُونَ (٤٧) قَالَ أَفَرَأَ يَتُمْ مَا كُنتُمْ تَعْبُدُونَ (٥٧) أَنتُمْ وَآبَاؤكُمُ الأَقْدَمُونَ (٧٦) فَإِنَّهُمْ عَدُوٍّ لِي إِلاَّ رَبِّ الْعَالَمِينَ (٧٧) الَّذِي خَلَقَني فَهُوَ يَهْدِينِ (٧٨) وَالَّذِي هُوَ يُطْعِمُني وَيَسْقِينِ (٧٩) وَإِذَا مَرِضْتُ فَهُوَ يَتْنَفِينِ (٨٠) وَالَّذِي يُمِيتُنِي تُمَّ يُخيِنِ (١٨) وَالَّذِي أَطْمَعُ أَنْ يَغْفِرَ لِي خَطِيْتَنِي يَوْمَ الدِّينِ (٨٢)﴾(الشعراء ٦٦ ــ ٨٢). أي براعة في هذاً العرض، وأيَّة قوة خارقة، فالمقام في السور الثلاث تحدث عن وحدانية الله، وتعدد المعروض من قصة إبراهيم، لتأييد هذه الوحدانية، فعرض من هذه القصة مرة خوف إبراهيم من سوء مصير من يشرك بالله، وحذر والده من سوء هذا المصير، وفي موضع آخر عرض منها حادثًا عمليًا يبين قلة غناء هؤلاء المعبودين من دون الله، وعرض في موضع ثالث الأسباب التي دفعت إبراهيم إلى عبادة الله وحده. كما عرض في سورة العنكبوت ما تحدث به إلى قومه مما يدفعهم إلى تلك العبادة، ﴿إِنَّ الَّذِينَ تَغبُدُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ لاَ يَمْلِكُونَ لَكُمْ رِزْقًا فَابْتَغُوا عِنْدَ اللَّهِ الرُّزْقَ وَاغبُدُوهُ وَاطْنكُرُوا لَهُ إِلَيْهِ تُرْجَعُونَ ﴾ (العنكبوت ١٧).

وتبدو البراعة القوية كذلك فى عرض القرآن حادث تحطيم الأصنام عرضًا أخر غير العرض الأول، يصور تصويرًا ملموسًا عجز هؤلاء الآلهة وقلة حيلتها، حين ﴿فَرَاعَ إِلَى آلِهَ بِهِمْ فَقَالَ أَلاَ تَأْكُلُونَ (٩١) مَا لَكُمْ لاَ تَنْطِقُونَ (٩٢) فَرَاعَ عَلَيْهِمْ ضَرْبًا بالْيَمِين (٩٣)﴾ (الصانات ٩١-٩٢).

وهكذا تبين ما ذكرناه من استشهاد القرآن بما يعنيه من أجزاء القصة، وبلوغ القرآن أهدافه من ذكر هذه الأجزاء، وفي الاستطاعة تتبع ذلك فيما جاء من قصص في القرآن.

#### الجسسدل

لا يجرى الجدل فى القرآن على هذا النظام المنطقى الجاف، تذكر فيه المقدمات على نظام خاص، تتبعها النتائج، فإن القرآن لم ينزل لهداية طائفة خاصة لها ثقافتها الخاصة، بل نزل لهداية الناس جميعًا، وما به من أدلة يلقى فى النفس الاقتناع، ويملأ القلب باليقين، سواء فى ذلك العامة والخاصة.

وقد ذكر العلماء من ألوان الجدل القرآني القول بالموجب(١)، قال ابن أبي الأصبع: وحقيقته رد كلام الخصم من فحوى كلامه، وقال غيره هو قسمان: أحدهما: أن تقع صفة في كلام الغير كناية عن شيء أثبت له حكم، فتثبتها لغير ذلك الشيء، كقوله تعالى: ﴿ يَقُولُونَ لَئِنْ رَجَعْنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُحْرِجَنَّ الْأَعَرُّ مِنهَا الأَذَلَّ وَلِلَّهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُوْمِينَ ﴾ (المنافقين ٨). فالأعز وقعت في كلام المنافقين كناية عن فريقهم، والأذل عن فريق المؤمنين، وأثبت المنافقون لفريقهم إخراج المؤمنين من المدينة، فأثبت اللَّه في الرد عليهم صفة العزة لغير فريقهم، وهو اللَّه ورسوله والمؤمنون، فكأنه قيل: صحيح ذلك: ليخرجن الأعز منها الأذل، لكن هم الأذل المخرّج، واللّه ورسوله الأعز المخرج. والثاني حمل لفظ وقع من كلام الغير على خلاف مراده مما يحتمله بذكر متعلقه كقوله تعالى: ﴿وَمِنْهُمُ الَّذِينَ يُؤذُونَ النَّبِيُّ وَيَقُولُونَ هُوَ أَذُنٌ قُلْ أَذُنُ حُينُرٍ لَكُمْ﴾(التوبة ٦١). يريدون(١٠) أنه صلى اللَّه عليه وسلم سمَّاعُ لكل شيء، مصدق لكل قول، ولكن الآية لم تترك الأذن مطلقة، بل نسبتها إلى الخير، ولهذا كان تمام الآية ﴿يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَيُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنِينَ وَرَحْمَةٌ لِلَّذِينَ آمَنُوا مِنكُمْ﴾ (التربة ٦١). أي أنه يصدق بالله، ويسلم للمؤمنين، لا لكم، لعدم تصديقه إياكم، ثم هو مع ذلك رحمة للذين أظهروا الإيمان منكم، حيث قبلهم، ولم يكشف حقيقتهم. وعدوا من أنواع الجدل القرآني الانتقال(٢)، وذلك أن ينتقل المستدل إلى استدلال غير الذي كان آخذًا فيه، لعدم فهم الخصم وجه الدلالة من الاستدلال الأول، كما في قوله تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِي حَاجَّ إِبْرَاهِيمَ فِي رَبِّهِ أَنْ آتَاهُ المُلْكَ إِذْ قَالَ

<sup>(</sup>۱) الإتقان ج٢ ص ١٣٧. (٢) تاريخ الأدب العربي للأستاذ السباعي بيومي بك ص ١٣٩.

<sup>(</sup>٢) الإتقان ج٢ ص ١٣٧.

إِبْرَاهِيمُ رَبِّيَ الَّذِي يُخِي وَيُمِيتُ قَالَ أَنَا أَخِي وَأُمِيتُ قَالَ إِبْرَاهِيمُ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ فَبُهِتَ الَّذِي كَفَرَ وَاللَّهُ لاَ يَهْدِي الْقَرْمَ الظَّالِمِينَ (البقرة ٢٥٨). فإن الملك الذي جادله إبراهيم فهم من الإحياء والإماتة قدرته على إبقاء من يستحق القتل، وحكمه على الحيّ بالموت، فلم يرد إبراهيم مناقشته، لكى يبين له مراده من الإحياء والإماتة، بل انتقل إلى استدلال لا يجد الملك له وجهًا يتخلص به منه، فقال: ﴿ فَإِنَّ اللَّهَ يَأْتِي بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ فَأْتِ بِهَا مِنَ الْمَغْرِبِ ﴿ وَهِنَا بِهِتَ الملك، ولم يمكنه أن يقول: أنا الآتي بها من المشرق، لأن من هو أسن منه يكذبه.

ومنها مجاراة الخصم (١) بتسليم بعض مقدماته، للإشارة إلى أن هذه المقدمات لا تنتج ما يريد أن يستنتجه، وذلك كقوله تعالى: ﴿قَالُوا إِنْ أَنْتُمْ إِلاَ بَشَرٌ مِثْلُنَا تُرِيدُونَ أَنْ تَصُدُونَا عَمًا كَانَ يَعْبُدُ آبَاوُنَا فَأْتُونَا بِسُلْطَانِ مُبِينٍ (١٠) قَالَتَ لَهُمْ رُسُلُهُمْ إِنْ نَحْنُ إِلاَ بَشَرٌ مِثْلُكُمْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَمُنُ عَلَى مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ ﴿(ابراميم ١٠، ١١)؛ فليس المراد أنهم سلموا انتفاء الرسالة عنهم، بل كأنهم قالوا: إن ما ادعيتم من كوننا بشرًا حق لا سبيل إلى إنكاره، ولكن هذا لا ينافى أن يمن الله علينا بالرسالة، وقد أثبت القرآن فى موضع آخر، كما ذكرنا، أن الرسول لا يكون إلا بشرًا، ﴿وَلَوْ أَنْزُلْنَا مَلَكًا لَقُضِيَ الأَمْرُ ثُمُّ لا يُنظَرُونَ (٨) وَلَوْ جَعَلْنَاهُ مَلَكًا لَجَعَلْنَاهُ رَجُلاً وَلَلْبَسْنَا عَلَيْهِمْ مَا يَلْبِسُونَ (٩) ﴾(الأنعام ٨، ٩). وفى هذا النوع من الجدل استدراج للخصم، واستجلاب لإصغائه، وريما كان من الممكن بهذه الوسيلة ثنيه عن الإنكار.

ومنها الإسجال (أ) بأن يثبت على لسان الخصم حقيقة كان ينكرها كما فى قوله تعالى: ﴿وَنَادَى أَضَحَابُ الْجَنَّةِ أَضَحَابُ النَّارِ أَنْ قَدْ وَجَدْنَا مَا وَعَدَنَا رَبُنَا حَقًا فَهَلْ وَجَدْتُمْ مَا وَعَدَ رَبُّكُمْ حَقًا قَالُوا نَعَمْ فَأَذَّنَ مُؤَذِّنَ بَيْنَهُمْ أَنْ لَعَنَهُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ (الأعراف 33). وفي مثل هذا اللون من التسجيل إثارة لوجدان المتشككين والمنكرين وإثارة الخوف في أنفسهم، حين يسمعون اعتراف من على شاكلتهم، ويدفعهم الخوف إلى التأمل، عساهم يهتدون.

ومنها التسليم<sup>(۳)</sup>، وهو أن يسلم بوقوع المحال تسليما جدليًا، لبيان ما يترتب على ذلك من أمور محالة، وقد يبدأ الكلام حينئذ بحرف امتناع، ليدل على أنه ممتنع الوقوع لامتناع وقوع شرطه، كما في قوله سبحانه: ﴿ لَوْ كَانَ فِهِمَا آلِهَةٌ إِلاَّ اللَّهُ لَفَسَدَا ﴾ (الأنبياء ٢٢)، وحينًا ينفى صراحة، ثم يسلم وقوعه تسليما جدليًا، لا يلبث أن

<sup>(</sup>١) المرجع السابق نفسه.

<sup>(</sup>٢، ٣) الإتقان ج٢ ص ١٣٧.

يحكم الواقع بانتفائه، كما فى قوله تعالى: ﴿مَا اتَّخَذَ اللّهُ مِنْ وَلَدٍ وَمَا كَانَ مَعَهُ مِنْ إِلَهٍ إِذًا لَذَهَبَ كُلُ إِلّه بِمَا حَلَقَ وَلَعَلاَ بَعْصُهُمْ عَلَى بَعْضٍ ﴿السَّمَنِينَ ٩١)، فالمعنى ليس مع اللّه من إله، ولو سلم أن معه إلها لزم من ذلك ذهاب كل إله من الاثنين بما خلق، وَعَلا بعضهم على بعض، فلا يتم فى العالم أمر، ولا ينفذ حكم، ولا تنتظم أحواله، والواقع خلاف ذلك، ففرض وجود إلهين محال، لما يترتب عليه من المحال. وفى هذا اللون من الجدل تقليب للأمر على جميع وجوهه، ليكون الحكم المراد سليما لا شك فيه.

ومنها التقسيم(١) والسبر، بأن يقسم ما هو محل الجدل إلى منتهى أقسامه، ويسبر كل قسم بأن ينفى عنه ما يريد الخصم إثباته له، كقوله سبحانه يرد على المشركين تحريمهم ذكور الأنعام تارة وإناثها أخرى: ﴿ كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللَّهُ وَلاَ تَتَّبِعُوا خَطُواتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُو مُبِنَّ (١٤٢) ثَمَانِيَّةَ أَزُواجٍ مِنَ الصَّأْنِ اثْنَيْنِ وَمِنَ الْمَعْزِ اثْنَيْنِ قُلْ آلذُ كَرَيْن حَرَّمَ أَم الْأَنْفَيَن أَمَّا اسْتَمَلَت عَلَيْهِ أَرْحَامُ الْأَنْفَيْنَ نَبُونِي بِعِلْم إِنْ كَنتُمْ صَادِقِينَ (١٤٣) وَمِنَ الإِبِلِ اثْنَيْنَ وَمِنَ الْبَقِّرِ اثْنَيْنِ قُلْ آلذُّكَرَيْنِ حَرَّمَ أَمَ الأَنْفَيْنِ أَمَّا الشَّمَلَتْ عَلَيْهِ أَرْحَامُ الأَنْفَيْنِ أَمْ كُنتُمْ شَهَدًاءَ إِذْ وَصَّاكُمُ اللَّهُ بِهَذَا فَمَنْ أَظْلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللَّهِ كَذِبًا لِيُضِلَّ النَّاسَ بِغَيْرِ عِلْمٍ إِنَّ اللَّهَ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الظَّالِمِينَ (٤٤٤)﴾(الأنعام ١٤٢ ـ ١٤٤). رد اللَّه عليهم تحريمهم بطريق السبر والتقسيم، فبين أنه قد خلق من كل زوج مما ذكر، ذكرًا وأنثى، فما علة تحريم ما حرمتم؟ لا يخلو أن يكون ذلك من جهة الذكورة أو الأنوثة أو إليهما معًا، أو لا يدري له من علة بأن يكون تعبديًا أخذ عن الله تعالى، والأخذ عنه سبحانه إما بوحى وإرسال رسول، أو سماع كلامه وتلقى ذلك عنه، وهو معنى قوله تعالى: ﴿ أَمْ كُنتُمْ شَهَدًاءً إِذْ وَصَّاكُمُ اللَّهُ بِهَذَا ﴾، تلك هي وجوه التحريم لا تخرج عن واحد منها، ويلزم على الأول أن يكون جميع الذكور حرامًا، وعلى الثاني أن يكون جميم الإناث حرامًا، وعلى الثالث تحريم الصنفين معًا، وهم يحرمون البعض في حالة، والبعض في حالة أخرى، ولم يأتهم رسول قبل محمد يحرم عليهم ما حرموه، ولم يدعوا الأخذ عن الله بلا واسطة، وإذا بطل جميع ذلك ثبت المدعى وهو أن ما قالوه ضلال وكذب على الله. ومثل هذا التقسيم والسبر لا يدع مجالاً للشك، وتستريح النفس إلى ما تصل إليه من نتائج عن طريقه.

هذا، ومن أكبر الموضوعات التى حدث فيها الجدل موضوع توحيد الله، واليوم الآخر، ورسالة محمد، وقد بينا فى إفاضة ألوان هذا النقاش، وكيف كانت ردود القرآن باعثة على التفكير، مثيرة للوجدان معًا.

<sup>(</sup>۱) المرجع السابق ص ۱۳۲ ج۲.

من الأغراض التى جاءت فى القرآن تعليم المؤمن كيف يتجه إلى الله، وتخلص نفسه من شوائب هذه الحياة، فيتجه إليه حينًا يحمده ويستعينه، كما فى فاتحة الكتاب، وقد فرضت هذه الفاتحة سبع عشرة مرة فى اليوم، وفى الاستعانة بالله بين الحين والحين فى الليل والنهار تقوية للروح المعنوية فى المرء، وتربية لضميره.

وهذا ابتهال آخر، يلجأ فيه الإنسان بضعفه إلى الله في قوته، يطلب منه أن يسبغ عليه غفرانه وأن ينصره، فيقول: ﴿رَبَّنَا لاَ تُوَاخِذْنَا إِن نَسِينَا أَوْ أَخْطَأْنَا رَبَّنَا وَلاَ تَحْمِلْ عَلَيْنَا إِضْرًا كَمَا حَمَلْتُهُ عَلَى الَّذِينَ مِنْ قَبْلِنَا رَبَّنَا وَلاَ تُحَمَّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاغْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَلاَ تُحَمَّلْنَا مَا لاَ طَاقَةَ لَنَا بِهِ وَاغْفُ عَنَّا وَاغْفِرْ لَنَا وَازْحَمْنَا أَنْتَ مَوْلاً نَا فَانْصُرْنَا عَلَى الْقَوْمِ الْكَافِرِينَ ﴾ (البقرة ١٨٦).

ونؤمر بأن نذكر عظمة الله وجلاله وقوته في أسلوب يجمع إلى قوة المعنى فخامة الأسلوب، ﴿ وَلَمْ اللَّهُمُ مَالِكَ الْمُلْكِ تُوتِي الْمُلْكَ مَنْ تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعِرِّ مَنْ تَشَاءُ وَتَنزِعُ الْمُلْكَ مِمَّنْ تَشَاءُ وَتُعِرِّ مَنْ تَشَاءُ وَتُولِحُ مَنْ تَشَاءُ وَتُولِحُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَتُولِحُ النَّهَارُ وَتُولِحُ النَّهَارُ فِي النَّهَارِ وَتُولِحُ النَّهَارُ فِي اللَّهَارِ وَتُولِحُ النَّهَارُ فِي النَّهَارِ وَتُولِحُ النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَاءُ بِغَيْرِ النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَارُ فِي النَّهَاءُ بِغَيْرِ وَتُحْرِجُ الْمَيْتَ مِنَ الْحَيْرُ وَتُرْزُقُ مَنْ تَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابِ (٢٧) ﴾ (آل عمران ٢٦، ٢٧).

وفى هذا الابتهال تصعد الكلمات مسجلة نعمة الإيمان، ضارعة إلى الله أن يبعد الخزى، مؤمنة بحكمة خلق السموات والأرض، ﴿ رَبُّنَا مَا حَلَقْتَ هَذَا بَاطِلاً سُبْحَانَكَ فَقَنَا عَذَابَ النّارِ (١٩١) رَبَّنَا إِنّكَ مَنْ تُدخِلِ النّارَ فَقَد أَخْرَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ (١٩٢) رَبَّنَا فَقَد أَخْرَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ (١٩٢) رَبَّنَا إِنّكَ مَنْ تُدخِلِ النّارَ فَقَد أَخْرَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِمِينَ مِنْ أَنْصَارٍ (١٩٢) رَبَّنَا إِنّكَ مَنْ أَنْمَا وَعَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلاَ تُخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنّكَ لاَ تُخلِفُ الْفِيعَادَ (١٩٢) رَبَّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلاَ تُحْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنّكَ لاَ تُخلِفُ الْفِيعَادَ (١٩٤) وَلَا تُعْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنّكَ لاَ تُخلِفُ الْفِيعَادَ (١٩٤) وَلَا تُعَرِير كلمة الرب ما يشعر بهذه الصلة الروحية السامية، التي بها يطمع المؤمن في أن يستجاب له.

وفى سورة الفلق، يلجأ الإنسان إلى الله من شر ما يستكن فى الظلام من شرور، ومن شرما يستكن فى النفوس المظلمة من هذه الشرور، وفى سورة الناس يلجأ إلى الله أن يحميه من إغواء الشيطان ومن على شاكلته من الناس.

وقد يكون فيما يعلمنا الله من دعاء بيانًا للخطة المثلى الواجبة الاتباع، كما تجد ذلك في قوله تعالى: ﴿رَبُّنَا آتِنَا فِي الدُّنْيَا حَسَنَةً وَفِي الآخِرَةِ حَسَنَةً وَقِنَا عَذَابَ النَّارِ﴾(البقرة ٢٠١). فقد بينا فيما مضى أن تلك الصلة بالدنيا والآخرة هي الصلة

المثلى للإنسان المثالى، ولم يقتصر الابتهال على طلب التوفيق فى أمور الدين، بل شمل طلب التوفيق فى أمور الدين، بل شمل طلب السعادة فى شئون الدنيا، فقد أثنى الله على الذين يقولون: ﴿رَبُّنَا هَبُ لَنَا مِنْ أَزْوَا حِنَا وَذُرِّيًا ثِنَا قُرْهَ أَعْيُن وَاجْعَلْنَا لِلْمُتَّقِينَ إِمَامًا﴾ (النرقان ٧٤).

# بعيض صور الحياة الجاهلية

سجل القرآن بعض ألوان هذه الحياة، منددا بها حينًا، وممتنًا عليهم حينًا آخر، أن نقلهم من تلك الحياة، إلى حياة أخرى رفيعة، وإنما عارض القرآن الحياة التى نزل ليهذبها، أو يغير من عاداتها وعقائدها، ولذا كانت الحياة الجاهلية التى يعرض بعض صورها هى تلك التى عاصرها القرآن، أما الجاهلية القديمة، فمما لم يعن القرآن بها، إلا إذا كانت آثارها لا تزال باقية.

فمن الناحية الدينية، صور القرآن العرب طوائف، فطائفة ـ ولعلها الغالبية الكبرى \_ قوم يشركون بالله، ويتخذون أصنامًا يعبدونها، ويتقربون إليها، والقرآن يصورهم برغم اعترافهم بأن الله هو الذي خلقهم وخلق السموات والأرض وسخر الشمس والقمر، وله ملك السموات والأرض، وهو الرازق المدبر ــ برغم ذلك يتخذون من الأوثان آلهة، وقد سجل القرآن تلك العقيدة في قوله: ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ نَزُّلَ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَأَخِيَا بِهِ الأَرْضَ مِنْ بَعْدِ مَوْتِهَا لَيَقُولُنَّ اللَّهُ قُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ بَلْ أَكْنَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ﴾(العنكبوت ٦٣)، ﴿وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ خَلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ وَسَخَرَ الشَّمْسَ وَالْقَمَرَ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ فَأَنَّى يُوْفَكُونَ﴾ (العنكبوت ٦١). ﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَنْ حَلَقَهُمْ لَيَقُولُنَّ اللَّهَ﴾(النخررف ٨٧). ﴿قُـــلُ لِمَــن الأَرْضُ وَمَـنَ فِيهَا إِنْ كُنْتُمْ تَعَلَّمُونَ (٨٤) سَيَقُولُونَ لِلَّهِ﴾ (المنمنون ٨٤، ٨٥). ﴿قُلْ مَنْ يَرْزُقُكُمْ مِنَ السَّمَاءِ وَالأَرْضِ أَمَّنْ يَمْلِكُ السَّمْعَ وَالأَبْصَارَ وَمَنْ يُحْرِجُ الْحَيِّ مِنَ الْمَيِّتِ وَيُحْرِجُ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَي وَمَنْ يُدَبِّرُ الْأَمْرَ فَسَيَقُولُونَ اللَّهُ ﴾ (يونس ٣١). وقد كان من الطبيعي أن يتجهوا إلى الله وحده بعبادتهم، ماداموا يعتقدونه متصفًا بتلك الصفات، ولكنهم أشركوا به غيره في العبادة، واتخذوا من الأصنام المنحوتة آلهة يعبدون، وجعلوا لهذه الآلهة نصيبًا من أرزاقهم يقدمونه قرابين إليها، وحينًا يجعلون لله نصيبًا من هذه القرابين، ولأوثانهم نصيبًا، ثم ينسون نصيب الله ويقدمونه لهذه الأوثان. وذكر القرآن أسماء بعض هذه الأصنام إذ قال: ﴿ أَفَرَأَيْتُمُ اللَّأْتَ وَالْغَزِّي (١٩) وَمَنَاةَ التَّالِئَةَ الأَخْرَى (٢٠) ﴾ (النجم ١٩. ٢٠). وقد ندد القرآن بهذا الإشراك في العبادة، وتسوية هذه الأصنام باللَّه، فقال: ﴿ وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللَّهِ أَنْدَادًا يُحِبُّونَهُمْ كَحُبُّ اللَّهِ ﴾ (ابقرة ١٦٥). ذلك أنهم اتخذوا هذه الأصنام

شفعاء لهم عند الله، فقالوا: إننا ﴿مَا نَعْبُدُهُمْ إِلاَّ لِيَقَرِّبُونَا إِلَى اللهِ زُلْفَى﴾ (الزمر ٣). ولذلك كان أكبر ما عجبوا له عندما دعاهم الرسول إلى الإسلام، هذا التوحيد لله فى العبادة، ونبذ ما عداه مما اتخذوه آلهة، فقالوا: ﴿أَجَعَلَ الآلِهَةَ إِلَهًا وَاحِدًا إِنَّ هَذَا لَشَيْءٌ عَجَابٍ﴾ (ص ٥). وقد حطم القرآن عقيدة الشرك، ومضى إلى الأصنام فلم يدع بابًا يبين خطل الرأى في عبادتها، مما ذكرنا بعضه في الفصول الماضية.

وكانت هذه الطائفة تجعل ﴿ الْمَلاَئِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَائًا ﴾ (الزخرف ١٩). وسموهم بنات اللَّه، وعجب القرآن لتلك القسمة الضيرى، ﴿ أَصْطَفَى الْبَنَاتِ عَلَى الْبَينَ (١٥٣) مَا لَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (١٥٤) ﴾ (الصافات ١٥٣، ١٥٤). قد تعجب القرآن منهم قائلا: ﴿ وَجَعَلُوا الْمَلاَئِكَةَ الَّذِينَ هُمْ عِبَادُ الرَّحْمَنِ إِنَاثًا أَشَهِدُوا حَلْقَهُمْ مَتُكُتَبُ شَهَادَتُهُمْ وَيُسْأَلُونَ ﴾ (الزخرف ١٩). وقد نفى القرآن عن اللَّه فكرة الوالدية إذ قال: ﴿ لَمْ يَلِا وَلَمْ يُولَدُ ﴾ (الإحلام ٢).

كما كان في بلاد العرب أهل كتاب من النصارى واليهود، وقد ناقش القرآن ما بدلوه من عقائدهم وشرائعهم وكتبهم، ومن أهم ما أخذه عليهم فكرة اتخاذ ما بدلوه من عقائدهم وشرائعهم وكتبهم، ومن أهم ما أخذه عليهم فكرة اتخاذ الله ولدًا، ﴿وَقَالَتِ الْيَهُودُ عُزَيْرٌ ابنُ اللّهِ وَقَالَتِ النّصَارَى الْمَسِحُ ابنُ اللّهِ ذَلِكَ قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِهِمْ يُضَاهِنُونَ قُولَ الّذِينَ كَفَرُوا مِن قَبلُ قَاتَلَهُمُ اللّهُ أَنّى يُؤفّكُونَ (٣٠) اتَّحَدُوا أَخبارَهُمْ وَرُهْبَانَهُمْ أَلْبَا مِن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِحَ بَنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلَهًا وَاحِدًا لاَّ إِلَهَ إِلاَّ هُو سُبْحَانَهُ عَمَّا أَرْبَا مِن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِحَ بَنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلهَا وَاحِدًا لاَ إِلهَ إِلاَّ هُو سُبْحَانَهُ عَمَّا أُرْبَاكُ مِن دُونِ اللّهِ وَالْمَسِحَ بَنَ مَرْيَمَ وَمَا أُمِرُوا إِلاَّ لِيَعْبُدُوا إِلهَا وَاحِدًا لاَ إِلهَ إِلاَّ هُو سُبْحَانَهُ عَمَّا يُسُرِكُونَ (٣١) يُرِيدُونَ أَنْ يُطَهِمُوا نُورَ اللّه بِأَفُواهِهِمْ وَيَأْتَى اللّهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمْ نُورَهُ وَلُو كُرِهَ الْكَاهُمُ اللّهُ إِلاَّ أَنْ يُتِمْ نُورَهُ وَلَوْ كُرِهَ الْكَاهُمُ اللّهُ وَاحْدَاقُهُم وَانعهم أَنهم أَنهم أَبناء الْكَاوُهُ وَلَا أَوْ نَصَارَى ﴾ (البقرة ٣٠ -٣٢). وقد أطال القرآن في الرد عليهم، وادعائهم أنهم أبناء الله وأحباؤه، وأنه ﴿لَنْ يَدْحُلَ الْجَنّةَ إِلاَّ مَنْ كَانَ هُودًا أَوْ نَصَارَى ﴾ (البقرة أنا أنا فصلت هذه المناقشات وتحدثت عن عناصرها.

وكان مشركو العرب ينكرون البعث، ولا يؤمنون باليوم الآخر، ﴿وَقَالُوا مَا هِيَ إِلاَّ حَالَ مَشْرِكُ العَلَيْ وَمَا يُهْلِكُنَا إِلاَّ الدَّهْرُ﴾ (الجائية ٢٤). وكان إثبات هذه العقيدة والرد على منكريها من أهم أغراض القرآن، كما سبق أن وضحنا.

ومن عقائد العرب في الجاهلية تحريم البحيرة والسائبة والوصيلة والحامي، وقد اختلف في معنى كل واحد من هذه الأربعة.

أما البحيرة<sup>(۱)</sup> فقال الرجاج: إن أهل الجاهلية كانوا إذا نتجت الناقة خمسة أبطن آخرها ذكر بحروا أذنها وشقوها، وامتنعوا من نحرها وركوبها، ولا تطرد من ماء، ولا تمنع عن مرعى وهى البحيرة، وقيل إنها إذا نتجت خمسة أبطن نظر

<sup>(</sup>١) بلوغ الأرب ج٢ ص٢٦.

فى الخامس، فإن كان ذكرًا ذبحوه وأكلوه، وإن كان أنثى شقوا أذنها، وتركوها ترعى، ولا يستعملها أحد فى حلب وركوب ونحو ذلك، وقيل غير ذلك، ويظهر أن مذاهب العرب كانت مختلفة فيها، فاختلف لذلك أئمة اللغة فى تفسيرها، وكل قول يرجع إلى مذهب.

وأما السائبة فقيل: هى الناقة تبطن عشرة أبطن إناث، فتهمل ولا تركب، ولا يجز ويرها، ولا يشرب لبنها إلا ضيف، وقيل: هى التى تسيب للأصنام، فتعطى، ولا يطعم من لبنها إلا أبناء السبيل ونحوهم، وقيل هى البعير يدرك نتاج نتاجه، فيترك ولا يركب، وقيل غير ذلك.

وأما الوصيلة، فقال الفراء هى: الشاة تنتج سبعة أبطن عناقين عناقين<sup>(1)</sup>، وإذا ولدت فى آخرها عناقًا وجديًا، قيل وصلت أخاها، فلا يشرب لبن الأم إلا الرجال دون النساء، وتجرى مجرى السائبة، وقيل: هى الشاة تنتج سبعة أبطن، فإن كان السابع أنثى لم ينتفع النساء منها بشىء، إلا أن تموت، فيأكلها الرجال والنساء، وقال ابن قتيبة: إن كان السابع ذكرًا ذبح، وأكلوا منه دون النساء، وقالوا: خالصة لذكورنا، محرمة على أزواجنا، وإن كانت أنثى تركت فى الغنم، وإن كان ذكرًا وأنثى، قالوا: وصلت أخاها، فتترك معه، ولا ينتفع بها إلا الرجال دون النساء، وقبل غير ذلك.

وأما الحامى فقيل: هو الفحل إذا لقح ولد ولده، فيقولون: قد حمى ظهره، فيهمل، ولا يطرد عن ماء ولا مرعى، وقيل: هو الفحل، يولد من ظهره عشرة أبطن، فيقولون: حمى ظهره، فلا يحمل عليه، ولا يمنع من ماء ولا مرعى، وقيل غير ذلك، ولعل اختلاف التفسير راجع إلى اختلاف مذاهب العرب، كما سبق أن ذكرنا.

وقد أبطل الإسلام ذلك، فقال: ﴿ مَا جَعَلَ اللَّهُ مِنْ بَحِيرَةً وَلاَ سَائِنَةٍ وَلاَ وَصِيلَةٍ وَلاَ حَامٍ وَلكَن اللَّهِ الْكَذِبَ وَأَكْثَرُهُمْ لاَ يَعْقِلُونَ ﴾ (المائدة ١٠٣). كما أبطل عقيدتهم في تحريم إناث الأنعام حينًا وذكورها حينًا، وقد سبق أن ذكرنا ذلك في باب الجدل.

ومن الناحية الاجتماعية صور القرآن العرب جماعات متعادية، تعتز كل قبيلة بعصبيتها، وتزهو بنسبها، وتفتخر بنفسها، وقد هدم القرآن الوحدة القبلية، وأراد أن يضع مكانها وحدة إسلامية شاملة، لا يعتز المرء فيها بجنسه،

<sup>(</sup>١) العناق الأنثى من أولاد المعز.

ولكن بعمله، فقرر أن العالم مكون من شعوب وقبائل للتعارف، لا للتناحر والتنافر، ﴿يَا أَيُهَا النَّاسُ إِنَّا حَلَقْنَاكُم مِنْ ذَكَرٍ وَأَنْثَى وَجَعَلْنَاكُمْ شَعُوبًا وَقَبَائِلَ لِتَعَارَفُوا﴾ (المجرات ١٣). فلا يكون ذلك مصدر حرب وقتال، ولا سببًا للتكاثر والافتضار، وقرر أَخوَة المؤمنين، لا فرق بين عربي وعجمي، وأن مصدر التفاضل عند الله إنما هو التقوى فقال: ﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةً﴾ (الحجرات ١٠). ﴿إِنَّ اللهُ عَلَى العرب بإنقادهم من تلك أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُمْ ﴾ (الحجرات ١٦). وقد امتن الله على العرب بإنقادهم من تلك الحياة التي يسودها البغض، ويملؤها العداء فقال: ﴿وَاذْكُرُوا نِعْمَةَ اللّهِ عَلَيْكُمْ إِذْ كُنُتُمْ أَعْدَاءً فَأَلْفَ بَيْنَ قُلُوبِكُمْ فَأَصْبَحْتُمْ بِغِعْمَةِ إِخْوَانًا ﴾ (آن عمران ١٠٢). وقد حثهم القرآن على الاحتفاظ بهذه الأَخوة، وأن يعتصموا بحبل اللَّه جميعا ولا يتفرقوا.

ونزل القرآن وكان بعض العرب يئد البنت، ويكره أن تولد له بنت، وقد نعى القرآن على هذا البعض تلك النظرة الخاطئة، منددًا بها، فقال: ﴿وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُمْ القرآن على هذا البعض تلك النظرة الخاطئة، منددًا بها، فقال: ﴿وَإِذَا بُشَرَ أَحَدُهُمْ بِالْأَنْى ظَلُ وَجْهُهُ مُسْوَدًا وَهُو كَظِيمٌ (٥٨) يَتَوَارَى مِنَ الْقَوْمِ مِنْ سُوءِ مَا بُشَرَبِهِ أَيْمُسِكُهُ عَلَى هُونِ أَمْ يَدُسُهُ فِي التُرَابِ أَلاَ سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ (٥٥) ﴾ (النحل ٥٨، ٥٩). كما عطف القلوب على هذه الموءودة تسأل يوم القيامة عما جنته من ذنوب أدت إلى وأدها، وهو بذلك يثير تفكير الوائدين ليروا حقيقة الدافع إلى وأد بناتهم، ويثير وجدانهم، حين يتمثلون قسوتهم في وأد طفلة بريئة لم تجن ذنبًا، فقال وهو يصف اليوم الآخر: ﴿وَإِذَا الْمَوْءُودَةُ سُئِلَتَ (٨) بِأَيُ ذَنْبٍ قُلِلَتَ (٩) ﴾ (التكوير ٨، ٩).

كما كان بعض العرب يقتل أولاده خشية الإنفاق وخوف الفقر، وهم الفقراء من بعض قبائل العرب، وقد نزل في هؤلاء قوله تعالى: ﴿ وَلاَ تَقْتُلُوا أَوْلاَ دَكُمْ خَشْيَةً إِنْكُمْ إِنَّ قَتْلَهُمْ كَانَ خِطْنًا كَبِيرًا ﴾ (الإسراء ٢١).

ولم يرض القرآن عن كثير من صلاتهم بالمرأة فمن ذلك أن الرجل من العرب كان إذا مات عن المرأة أو طلقها، قام أكبر بنيه فإن كان له حاجة فيها طرح ثوبه عليها، وإن لم يكن له حاجة فيها تزوجها بعض إخوته بمهر جديد، وقد أبطل الله ذلك بقوله سبحانه: ﴿ولا تَنْكِحُوا مَا نَكَعَ آبَاؤُكُمْ مِنَ النّسَاءِ إِلاَّ مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِثَةً وَمَاءَ سَبِيلاً﴾ (النساء ٢٢).

ومن ذلك أنهم كانوا يطلقون النساء، فإذا قرب انقضاء عدتهن راجعوهن، لا عن رغبة في هذه المراجعة ولا عن محبة، ولكن ضرارًا، لقصد تطويل العدة، فنهى القرآن عن ذلك فقال: ﴿وَإِذَا طَلْقَتُمُ النَسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجَلَهُنَّ فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُونِ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُونِ أَوْ سَرِّحُوهُنَّ بِمَعْرُونِ مَلْ الله بَعْدُوا وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ (البقرة ٢٣١).

ومن ذلك أنهم كانوا يمنعون النساء أن يتزوجن مَنْ أَرَدْنَ من الأزواج بعد انقضاء عدتهن، حمية جاهلية، فأنكر القرآن ذلك بقوله: ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النّسَاءَ فَبَلَغْنَ أَجْلَهُنَّ فَلاَ تَعْضُلُوهُنَّ أَنْ يَنْكِحْنَ أَزْوَاجَهُنَّ إِذَا تَرَاضَوْا بَيْنَهُمْ بِالْمَعُروفِ ذَلِكَ يُوعَظُ بِهِ مَنْ كَانَ مَنْكُمْ يُؤْمِنُ بِاللّهِ وَالْيَوْمُ الآخِرِ ذَلِكُمْ أَزْكَى لَكُمْ وَأَطْهَرُ وَاللّهُ يَعْلَمُ وَأَنْتُمْ لاَ تَعْلَمُونَ ﴾ (البقرة ٢٣٢). ومن ذلك أنهم كأنوا إذا مات الرجل منهم، كان أولياؤه أحق بامرأته، فإذا أراد بعضهم تزوجها، وإن رأوا زوجوها، وإن شاءوا لم يزوجوها، فهم أحق بها من أهلها، وإن أرادوا سمحوا لها بالزواج على أن يأخذوا ميراثها، أو تدفع إليهم صداقها، فنهى اللّه عن ذلك في قوله: ﴿ يَا أَيُهَا الّذِينَ آمَنُوا لا يَحِلُ لَكُمْ أَنْ تَرِنُوا النّسَاءَ وَلَا تَعْضُلُوهُنَّ لِتَذْهَبُوا بِعَضِ مَا آتَيْتُمُوهُنّ ﴾ (النساء ١٩). وفي هذه المعاملة إجحاف بحق المرأة وحجر على حريتها يأباه الإسلام.

وسجل القرآن على المرأة الجاهلية تبرجها ومبالغتها في التزين، ونهى الإسلام المرأة المسلمة عن التشبه بها في قوله: ﴿وَلاَ تَبَرَّجْنَ تَبَرُّجَ الْجَاهِلِيَّةِ الأُولَى ﴾ (الأحزاب ٣٣).

ومما سجله القرآن من عوائدهم شربهم الخمر، ولعبهم الميسر، واستقسامهم بالأزلام، ومعنى الاستقسام بالأزلام أن الرجل كان إذا أراد سفرًا أو تجارة أو زواجًا، أو غير ذلك مما يعنيه من الأمور \_ جاء إلى هبل، وهو أعظم صنم لقريش بمكة، ولدى سادن الكعبة أزلام، وهى قداح مستوية فى المقدار، وطلب منه أن يجيل هذه القداح، فإذا خرج القدح الآمر مضى لطيته، وإن خرج الناهى أعرض وانتهى، وقد حرم القرآن ذلك كله فقال: ﴿ يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّمَا الْحَمْرُ وَالْمَيْسِرُ وَالْأَنْصَابُ وَالْأَزْلاَمُ رَجْسٌ مِنْ عَمَلِ الشّيطانِ فَاجْتَيْرُهُ لَعَلَّمُ تُفْلِحُونَ ﴾ (المائدة ٩٠).

ومن عاداتهم التى سجلها القرآن ونهى عنها النسىء، فقد كانوا يعتقدون أن من الدين تعظيم الأشهر الحرم وهى أربعة: المحرم ورجب وذو القعدة وذو الحجة، فكانوا يمتنعون فيها عن القتال، ولكن قبائل كانت تستبيح القتال فى الشهر الحرام، على أن يحرموا مكانه شهرًا آخر من أشهر الحل، وهذا هو النسىء، فكانوا يعتبرون فى التحريم مجرد العدد، لا هذه الأشهر بأعيانها، فحرم القرآن هذا النسىء فى قوله: ﴿إِنَّ عِدَّةَ الشَّهُورِ عِنْدَ اللَّهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا في كِتَابِ اللَّهِ يَوْمَ حُلَقَ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضَ مِنْهَا أَنْ يَعَةً وَاعْلَمُوا أَنْ اللَّهَ مَعَ الْمُتَّقِينَ اللَّهُ النَّهُ مَا اللَّهُ عَمَ الْمَتَّقِينَ اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى الْكَفُورِ عَلَى اللَّهُ الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْكَافِرُ عَلَى الْكَافُولِ اللَّهُ الْمَعْلَى اللَّهُ اللَّهُ الْمَعْلَى اللَّهُ عَلَى الْكَافِرِ عِنْ الْكَافُولِ عَلَى الْكَافُولُ عَلَى الْكَافِرِ عِلَى الْكَافُولُ اللَّهُ الْمَالِي عَلَى الْكَافُولُ اللَّهُ الْمَا عَلَى الْكَافُولُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ عَلَى الْمَا عَلَى الْمَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَالِمُ الللَّهُ الْمَا الْمَالِمُ الْمَالِمُ الْمَالِمُ اللَّهُ الْمَا الْمَالِم

أما حياتهم الاقتصادية فقد صورهم القرآن قومًا يحبون التجارة، لدرجة أنها تملك عليهم قلوبهم فينصرفون إليها، حتى عن الصلاة والعبادة، قال سبحانه: ﴿ وَإِذَا رَأُوا تِجَارَةً أَوْ لَهُوا انْفَصُوا إِلَيْهَا وَتَرَكُوكَ قَائِمًا قُلْ مَا عِنْدَ اللَّهِ خَيْرٌ مِنَ اللَّهُو وَمِنَ التّجَارَةِ وَاللّهُ حَيْرُ الرَّازِقِينَ ﴾ (الجمعة ١١)، ونزلت سورة يمن فيها على قريش بنعمة الأمن التي بها يجوبون البلاد العربية في الشتاء والصيف من غير أن يزعجهم إغارة مغير أو قطع طريق.

هذا، وقد كان فى بلاد العرب من يستحل الربا، ولا يرى فارقًا بين البيع والربا، وهد يول عن البيع والربا، ومن هؤلاء من كان يأخذ الربا أضعافًا مضاعفة، وقد نهى القرآن عن الربا فقال: ﴿الَّذِينَ يَأَكُلُونَ الرِّبَالاَ يَقُومُونَ إِلاَّ كَمَا يَقُومُ الَّذِي يَتَخَبُّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ الْمَلَّ ذَلِكَ الربا فقال: ﴿الَّذِينَ يَأَكُلُونَ الرِّبَا وَأَحَلَّ اللهُ الْبَيِّعَ وَحَرَّمَ الرِّبَا﴾ (البقرة ٢٧٥). ﴿يَا أَيُهَا الَّذِينَ آمَنُوا لاَ بَاللهُ الربا اللهُ اللهُ اللهُ المُعَالَى مُنْ الربا اللهُ اللهُ اللهُ المُعَالَى مُنْ الربا اللهُ ا

وصور القرآن حياتهم الثقافية قومًا أميين، ليست لديهم معارف منظمة مكتوبة، ولذلك امتن عليهم بأن هذا الدين الجديد فاتحة عهد عرفان وهداية، فقال: ﴿هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمَّيِنَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُرَكِّهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي صَلال مُبِن ﴾ (الجمعة ٢). ولكنهم كانوا يعرفون القلم، ويه كان يكتب بعضهم، ﴿ اقْرَأُ وَرَبُّكَ الأُكْرَمُ ٢٦) الَّذِي عَلَمَ بِالْقَلَمِ (٤) ﴾ (العلق ٢-٤). ويرغم هذه الأمية يقرر القرآن شدة لددهم، وقوتهم في المراء والجدل، إذ قال: ﴿ فَإِنْمَا يَسُرُنَاهُ لِلسَانِكَ لِتُبَشَرَ بِهِ الْمُتَّيِنَ وَتُنذِرَ بِهِ قَومًا لَذًا ﴾ (مريم ٧٧). ومن معارف العرب التي أشار القرآن إليها علمهم بالنجوم ومواقعها، ولذلك امتن عليهم بخلق هذه النجوم، القرآن إليها علمهم بالنجوم ومواقعها، ولذلك امتن عليهم بخلق هذه النجوم، لأنها مصباح في الظلام، يهديهم في البر والبحر، ﴿ وَهُوَ الَّذِي جَعَلَ لَكُمُ النُجُومَ لِتَهَتَدُوا بِهَا فِي ظُلُمَاتِ البَرُ وَالْبَحْرِ ﴾ (الأنمام ٧٧).

# الفصل الثانك

## مـــوازنـــات

أقصد بعقد هذه الموازنات أن نتبين الدقة القرآنية في تصوير المعنى تصويرًا ينقل إلى النفس الفكرة نقلاً أمينًا، ولكنى لا أريد أن أعقد كل ما يمكن من الموازنات، فذلك ما لم يتيسر لى القيام به إلى اليوم، فضلا عن أنه فوق طاقتى، وكل ما أريده الآن هو عرض ما أمكنني من هذه الموازنات، راجيًا أن أوفق إلى الإكثار منها، بقدر ما أستطيعه في قابل الطبعات إن شاء الله.

١ \_ قال تعالى: ﴿ وَالْقَمَرَ قَدَّرُنَاهُ مَنَازِلَ حَتَّى عَادَ كَالْفُرْجُونِ الْقَدِيمِ ﴾ (يس ٢٩).

وقال ابن المعتن:

ولاح ضوء هلال كاد يفضحنا وقال أيضًا:

انظر إليه كزورق من فضــة وقال أيضًا:

انظر إلى حسنن هللل بسدا كمنجل قد صيغ من فضة وقال السريّ الرفاء:

وكأن الهللال نسون لجسين وقال أيضًا:

مثل القلامة قد قدَّت من الظفر

قر أثقلته حمولية من عنبر

يهتك من أنهواره الحندسها

يحصد من زهر الدجى نرجسا

غُرُقــت فـى صحيفة زرقاء

ولاح لنا الهلال كشـطر طوق علـي لبَّات زرقاء اللباس

تتحدث هذه النصوص كلها عن الهلال، ولكي ندرك الفرق في القيمة بين هذه النصوص بعضها وبعض، نتبين معنى كل نص منها، لنرى أيها أدق وأوفى:

أما الآية الكريمة فإنها تتحدث عن تلك التنقلات التي تحدث للقمر بقدرة اللَّه، فبينا هو وليد، إذا به ينمو رويدًا رويدًا، حتى يصبح بدرًا مكتملا، ثم يعود أدراجه، وينقص قليلاً قليلاً، حتى يعود كعود الكِباسة القديم، دقيقًا معوجًا لا يكاد يرى، ولا يؤيه له، بعد أن كان ملء البصر، وملء الفؤاد، وأنت بذلك ترى أن التشبيه الذى جاء فى الآية كان له نصيب فى أداء المعنى، ولم يجىء بعد أن استوفى المعنى تمامه، وكان دقيقًا أتم دقة، فى أداء المعنى وتصويره كاملا.

أما بيت ابن المعتز الأول، فإن التشبيه الذي أورده لا دخل له أصلا في الفكرة التي يريد نقلها إلى قارئه، فإن كون الهلال مثل قلامة الظفر لا دخل له في أنه كاد يفضحهم، بل على العكس يقلل من شأن الفكرة ويضعفها، فإن هذا الهلال الضئيل الذي يشبه قلامة الظفر، خليق به ألا يكون له أثر ما في تبديد ظلمة الليل المتكاثفة، وخليق به ألا يفضحهم ولا يبين عن مكانهم، وبذلك ترى أن الصلة ليست وثيقة بين شطرى البيت، ولا بين التشبيه والفكرة التي جاء من أجلها.

وفى بيته الثانى سبق أن بينا وجوه النقص فيه (۱)، وتحدثنا عن أن نفاسة المشبّه به لا ترفع من شأن التشبيه، ولا تستر ما فيه من ضعف، وذكرنا أن انتزاع الصورة من الخيال لا يزيد المشبه وضوحًا، ولا يمنحه قوة.

أما بيته الثالث فضعيف متهالك، لم يصور الهلال كما تراه العين، ولا كما تحس به النفس، ففضلا عن غفلة ابن المعتز عما يبعثه الهلال الجديد من آمال جديدة فى النفس، ووقوفه عند حد التصوير البصرى لم يوفق فى هذا التصوير، فإن الهلال فى نظر العين هادئ ساكن، والمنجل فى يد الحاصد متحرك فى سرعة، فكيف نتخيل الهلال منجلا يحصد وهو لم يتحرك، ثم ما الصلة بين زهر الدجى وبين النرجس، وكيف يحصد الهلال هذا الزهر، والزهر باق فى مكانه لا ينمحى ولا يزول، والعهد بما يحصد أن يتخلى عن مكانه. ومن ذلك ترى نقص التشبيه وقصوره.

واقتصر السرى الرفاء على التصوير البصرى أيضًا ثم فاتته الدقة عندما جعل هذه النون من اللجين غريقة فى صحيفة زرقاء، فصور لنفسك أى قدر هذه التى تشبه بها السماء، وتأمل أهناك سبب يدعو إلى جعل هذه النون غريقة فى تلك القدر الضخمة؟! فالغريق يعلو، ويهبط، ويبدو، ويختفى، مما لا تراه العين فى الهلال الهادى المطمئن.

وانظر، أتجد فى بيته الثانى تشبيهًا زادك شعورًا بالهلال عندما جعله نصف طوق فضلا عن عدم دقته؟! وتأمل أى صلة تربط بين السماء ولبة فتاة تلبس ثيابًا زرقاء؟!.

<sup>(</sup>۱) راجع ص ۱۸۹.

وبذلك العرض الموجز تتبين الفرق بين تشبيه القرآن الدقيق المصور وبين تلك التشبيهات الضعيفة العرجاء.

٢ ـ وأطال القدماء في الموازنة بين قوله تعالى: ﴿ وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ ﴾ (البقرة ١٧٩). وقولهم: «القتل أنفى للقتل». قالوا: وفضله عليه من وجوه:

- أولها: أن الآية الكريمة أقل حروفًا من كلامهم.
- وثانيها: النص على المطلوب وهو ثبوت الحياة، بخلاف قولهم لأنه إنما يدل على المطلوب باللزوم، من جهة أن نفى القتل يستلزم ثبوت الحياة.
- وثالثها: أن تنكير حياة يفيد تعظيما لمنعهم عما كانوا عليه من قتل جماعة بواحد.
- ورابعها: اطراده، بخلاف قولهم، فإن القتل ينفى القتل إذا كان على وجه القصاص المشروع، وقد يكون أدعى للقتل، كما إذا وقع ظلمًا، كقتلهم غير القاتل، وظاهر العبارة يحتمل المعنيين بخلاف القصاص.
- وخامسها: أن فيه تكريرًا غيره أبلغ منه، ومتى كان التكرير كذلك فهو مقصر عن أقصى طبقات البلاغة.
- وسادسها: استغناؤه عما ذكره أكثر من حذفه، وهو (من) بعد أفعل التفضيل الواقع خبرًا.
- وسابعها: أن القصاص سبب للموت الذي هو ضد الحياة، فما في الآية ملحق بالطباق.
- وثامنها: سلامة الآية الكريمة من لفظ القتل المشعر بالوحشة، وتاسعها ظهور
   العدل في كلمة القصاص.

٣ ـ وتحدث الشعراء عن الصبح، فقال السرى الرفاء:

انظر إلى الليل، كيف تصدعــه راية صبح مبيضة العــــذب

كراهب جن للهوى طربا فشق جلبابه من الطرب

> وأذاع<sup>(۱)</sup> بالظلماء فتق<sup>(۱)</sup> واضح وقال أيضًا:

فوق الطويلع<sup>(۱)</sup> راكب متلثـم كالطعنة النجلاء يتبعها دم

وليلة خضتها على عجل وصبحها بالظلام معتصلم

(۱) هضبة بمكة. (۲) دهب. (۲)

وانفلتست من عقالها الظلم

تطلع الفجـــر مــن جوانبــها وقال أبضًا:

فى كل جيبب للظلام مزرر يحتثه فى الشرق راكب أشقر

والصبح قد أخذت أنامل كفــه فكأنما في الغرب راكب أدهــم

وليس كل ذلك الشعر بباعث إلى نفسك الشعور بما فى الصبح من يقظة وحياة، كما يبعثه إلى نفسك تلك الكلمة القرآنية المختارة: ﴿وَالصّبْعِ إِذَا تَنَفَّس﴾ (التكرير ١٨). فإنها تحمل إليك معنى الحياة التى دبت فى الكون بعد طول هجوعه، واليقظة التى شملته بعد رقاد وهمود، ويصور لك الوجود، وقد بدأ يفتح عينيه وينهض من سبات، أما هذه الأبيات من الشعر فإنها وقفت تتلمس لهذه الظاهرة الكونية شبيها بصريًا، وقد أخفقت جميعها فى هذا التصوير البصرى، فشعر السرى الرفاء تلمس للصبح مثيلا، فوجد فى الراية ذات العذبات البيض شبيهًا له، ولا شىء يجمع بين المشبه والمشبه به سوى هذا اللون الأبيض، أما الإحساس النفسى فلا دخل له فى الربط بين هذين الطرفين، ثم جعل السرى الليل راهبًا، ولا ندرى كيف يدفع الهوى راهبًا إلى الجنون وهو راهب، وليت شعرى ما الذى يبدو من الراهب إذا شق ثويه؟! وإذا كان الراهب أسود اللون فهل يبدو تحت جلبابه سوى السواد، وشق الثوب من مجنون إنما يكون فى سرعة لا تمثل ضوء الصباح الزاحف فى بطء.

أما شعر الشريف الرضى الأول فقد أجهدت ذهنى فى أن أربط صلة بين الصبح والراكب المتلثم، فلم أجد رابطًا ذا قيمة يصل بينهما، ولماذا اختار الشاعر الراكب دون الماشى؟ وما لون هذا الراكب؟ وعلى أى شيء يركب؟ وهل الصبح كمتلثم يظل متلثما، ثم يبدى صفحة وجهه دفعة واحدة؟ وما الصورة التى ترتسم فى ذهنك لهذا الصبح المتلثم الراكب؟ وهل هيئة الصبح تشبه هيئة راكب متلثم؟ وفيم؟

كل هذه أسئلة تخرج منها بوهن الصلة بين الصبح وهذه الصورة التى يرسمها الشاعر، وفى البيت الثانى يصور لك هذا الصبح، وما فيه من جمال وروعة، تبعث فى النفس حب الجمال لهذه الطبيعة الباسمة المشرقة \_ صورة دامية بشعة، تثير فى النفس الخوف والألم والنفور، صورة طعنة نجلاء يقطر منها الدم، وسبب ذلك إغفال الجانب النفسى الشعورى من الشاعر عند التشبيه، والوقوف عند حد اللون الذي يربط لون الصبح بتلك الآلة الحادة الطاعنة، وذلك الضوء الأحمر الحى تزجيه الشمس بين يديها، ولون قطرات الدماء، ألا ما أعظم الفرق بين الشعورين! وما أقوى أن يتنافرا، حتى لا يجمع بينهما رباط!

وأخطأ الشريف الرضى التوفيق أيضًا عندما وصف الصبح يسفر بعد ظلام الليل، وإن كانت هذه الصورة في بعض نواحيها أضوأ من صاحبتها، عندما قال: «تطلع الصبح من جوانبها»، ففي هذا التصوير نوع من الحياة، ولكنه بعيد كل البعد عن أن يصور حياة تكون كما صورتها الآية الكريمة، أما باقي الصورة التي ترسمها الأبيات فقد أخطأت في رسم هذه الظاهرة الطبيعية، فإن الشعر يصور لك أن الصبح لم يلبث أن أطل من الأفق، حتى مضى الليل مسرعًا يهرول في جريه، كأنما قد أسفر الصبح ومضى الليل بين غمضة عين وانتباهتها، وذلك تصوير غير دقيق، لأن الليل ينحسر قليلا قليلا عن الصبح، حتى يتم إسفاره، كما أن النهار ينحسر قليلا قليلا من الخلام الليل، وعبر القرآن عن ذلك في قوله سبحانه: ﴿وَآيَةٌ لَهُمُ اللَّيْلُ نَسْلَخُ مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلِمُونَ (يس ٢٧). فاستخدم كلمة السلخ لتوحى بما ذكرناه.

وعاد في شعره الثالث إلى الراكب، لا يلمح من جمال الصبح وبهجته سوى لونه، ونقدنا لهذا الشعر هو ما سبق أن أوضحناه.

٤ - ووصف الرسول كتاب الله، كما وصف الله كتابه فى القرآن، فقال النبى: «إن أحسن الحديث كتاب الله، قد أفلح من زينه الله فى قلبه، وأدخله فى الإسلام بعد الكفر، واختاره على ما سواه من أحاديث الناس، إنه أصدق الحديث وأبلغه (١)» وقال تعالى: ﴿اللهُ نَزُل أَحْمَن الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابِهَا مَنَانِي تَقْشَعِرُ مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَحْشَوْنَ رَبَّهُمْ ثُمَّ تَلِين جُلُودُهُمْ وَقُلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ الله ذَلِكَ هُدَى الله يَهْدِي بِهِ مَن يَشَاءُ وَمَن يُصْلِل الله فَمَا لَهُ مِن هَادٍ (الزمر ٢٢). وأنت ترى الفرق واضحًا بين قوة الكلامين، والمنهجين، والاتجاهين.

٥ ـ وصاغ أبو بكر جملة على مثال الجملة القرآنية، فقال من خطبة له: 
«واعلموا أن أكيس الكيس الثقى(٢)» على مثال قوله تعالى: ﴿وَتَزُودُوا فَإِنَّ حَيْرَ الزَّادِ
التَّقْوَى﴾ (البقرة ١٩٧)، ولا ريب أن النص القرآنى، يصور تلك الرحلة التى ينتقل فيها
الإنسان من الحياة الدنيا إلى الآخرة، وهى رحلة تنتهى بحياة خالدة يحتاج
المرء فيها إلى زاد يعيش عليه، فتصوير التقوى بأنها خير زاد يوحى بذلك كله،
كما يوحى بالحاجة إليها، كما يحتاج المسافر إلى ما يتزود به فى غربته، ولم
تزد جملة أبى بكر على أن وصفت التقوى بأنها أحكم ما يتصف به العقلاء، فلم
توح الجملة إلى النفس بما أوحت به جملة القرآن.

<sup>(</sup>١) ورد النص في كتاب إعجاز القرآن ص ١١١.

<sup>(</sup>٢) ورد في المصدر السابق ص ١١٥.

٦ - ومن كتاب أرسله أبو عبيدة ومعاذ بن جبل إلى عمر بن الخطاب: «إنّا نحذرك يوما تعنو فيه الوجوه وتجب فيه القلوب()»، وقد وصف القرآن هذا اليوم، فقال: ﴿ رِجَالٌ لا تُلْهِم تِجَارَةٌ وَلا بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِ اللهِ وَإِقَامِ الصَّلاَةِ وَإِينَاءِ الزّكاةِ يَحَافُونَ يَومًا تَتَمَلَّبُ فِيهِ الْقُلُوبُ وَالاَّبْصَارُ ﴾ (النور ٣٧)، وكلمة «التقلب» في الآية أشد دلالة على ما يصيب القلوب من الفزع والاضطراب في ذلك اليوم، من الوجيب، فضلا عما في النص القرآني من خلوصه من تكرير «فيه» الواردة في الرسالة.

٧ ـ وعندما يتأثر الشاعر القرآن، يبدو الفرق واضحًا بين الأصل والتقليد،
 وأصغ إلى حسان يقول:

وهل يستوى ضلال قوم تسفهوا عمى، وهداة يهتدون بمهتد

أخذه من قوله سبحانه: ﴿قُلْ هَلْ يَسْتَوِي الْأَعْمَى وَالْبَصِيرُ أَمْ هَلْ تَسْتَوِي الظَّلْمَاتُ وَالنَّورُ (الرعد ١٦). فأنت ترى حسان يوازن بين ضُلال وهداة، وليس الفرق بينهما من الوضوح والقوة كالفرق بين الأعمى والبصير، والظلمات والنور، فالفرق هنا واضح ملموس، يشعر به الناس جميعا، حتى إذا اطمأنت النفس إلى هذا الفرق، وآمنت بأن هناك بونًا شاسعًا بينهما، انتقلت من ذلك إلى تبين مدى ما بين الضال والمهتدى من فرق بعيد.

٨ - وقال حسان أيضًا في رثاء رسول الله:

عزيز عليه أن يحيدوا عن الهدى حريص على أن يستقيموا ويهندوا

أخذه من قوله تعالى: ﴿عِزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَبِتُمْ حَرِيصٌ عَلَيْكُمْ بِالْمُوْمِينَ رَءُونَ رَحِمْ ﴾ (التربة ١٢٨). وقوة الآية القرآنية تبدو في إظهار نتيجة الحيد عن الهدى، وهي الهلاك والعذاب، وفي ذلك من التخويف لهم ما فيه، فهو يبرز هذه النتيجة كأنها حقيقة واقعة، تؤلم الرسول، وتثقل عليه، وتبدو هذه القوة أيضًا في تعميم الحرص، فهو حريص على أن يظفروا في الآخرة بالثواب والنعيم المقيم، وكل ذلك وأكثر منه يفهم من قوله: «حريص عليكم»، أما حسان فقد خصص ولم يطلق.

لو يعلمون يقين العلم ما ساروا إن الخبيث لمنن ولاه غسرار شسر الموارد، فيه الخزى والعار

<sup>(</sup>۱) ورد في المصدر السابق ص١١٦.

ثم التقينا، فولوا عن سراتهم من منجدين، ومنهم فرقة غـاروا يستوحى ذلك من قوله تعالى: ﴿وَإِذْ زَيَّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمْ وَقَالَ لاَ غَالِبَ لَكُمُ الْيَوْمَ مِنَ النَّاسِ وَإِنِّي جَارٌ لَكُمْ فَلَمَّا تَرَاءَتِ الْفِئَتَانِ نَكَصَ عَلَى عَقِيتِهِ وَقَالَ إِنِّي بَرِيءٌ مِنْكُمْ إِنِّي أَرَى مَا لاَّ تَرَوْنَ إِنِّي أَخَافُ اللَّهُ وَاللَّهُ شَدِيدُ الْعِقَابِ﴾ (الأنفال ٤٨). وتأمل التصوير القوى البارع في القرآن لتزيين الشيطان أعمال الكافرين لهم، فإن القرآن قد نقل ذلك الحديث الذي

أوحى به الشيطان إلى أوليائه وكيف ملا قلبهم بالغرور، وهنا يجمل حسان، بينما يفصل القرآن، وفي هذا التفصيل سر الحياة، تلك الحياة التي ترينا الشيطان ناكصا على عقبيه، عندما تراءت الفئتان، يبرأ من هؤلاء الذين غرهم بخداعه،

وأسلمهم إلى الموت بكذبه وإيهامه، وهذه الحياة هي التي تنقص شعر حسان. ١٠ \_ وتأمل الفرق في الأسلوب، عندما حور النابغة الجعدى أسلوب القرآن قليلا، فقال:

الحميد لله، لا شيريك ليه من لم يقلها فنفسه ظلمها المولج الليل في النهار، وفي اللي بل نهارا، يفرح الظلما

فقد حور قوله سبحانه: ﴿ يُولِجُ اللَّيْلَ فِي النَّهَارِ وَيُولِجُ النَّهَارَ فِي اللَّيْلِ ﴾ (المج ٦١). فحذفُ المولج، وتقديم في الليل، وتنكير نهارا، والمجيء بجملة «يفرج الظلما»، كل ذلك أضعف أسلوب الشاعر، وباعد بينه ويين الأسلوب القوى للقرآن.

١١ \_ وخذ قول الشاعر:

فإنك لا تدرى بأية بلـــدة تمت، ولا ما يحدث اللَّه في غد المستمد من قوله تعالى: ﴿ وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ مَاذَا تَكْسِبُ غَدًا وَمَا تَدْرِي نَفْسٌ بِأَيُّ أَرْضِ تَمُوتُ﴾(لقمان ٣٤)، تر التعميم في الآية الكريمة أكسبها فخامة َوقوة، والتعبير بتكسب فيه تصريح بعجز النفس عن أن تعرف ما تعمله هي نفسها في الغد، وذلك ما لا تجده عند الشاعر الذي عمم فيما يحدثه اللَّه في غد، ولم يكن لهذا التعميم ما للتخصيص من قوة التعجين.

١٢ \_ وهذا الشعر الذي ينسب إلى حمزة في غزوة بدر، يتحدث عن الكفار: فخاس بهم، إن الخبيث إلى غسدر برئت إليكم، ما بي اليوم من صبر أخاف عقاب الله، والله ذو قســـــر وكان بما لم يخبر القوم ذا خبر

أولئك قوم قتلوا في ضلالهم لواء ضلال قاد إبليس أهسله فقال لهم إذ عاين الأمر واضحاء فإنى أرى ما لا ترون، وإننسى فقدمهم للحين، حتى تورطسوا

وهو يستوحى كحسان قوله تعالى: ﴿وَإِذْ زَيِّنَ لَهُمُ الشَّيْطَانُ أَعْمَالَهُمَ...﴾(الأنفال ٤٨) فأى فرق شاسع بين الأسلوبين وبين التصويرين، فالأسلوب في الشعر متهاو ضعيف، بينما هو في الآية قوى رائع، يصور الشيطان وقد ملأ أفئدتهم إعجابًا بأعمالهم، فاغتروا بها، وتكاد تستمع إلى وسوسته، وهو يؤكد لهم أنه لا غالب لهم اليوم من الناس مادام جارًا لهم، وتتخيله موليًا الأدبار بعد أن تراءت الفئتان، وبدت أمام عينيه الهزيمة، فيسلم قومه إلى القتل، ويفر غادرا بهم، ويرن فى أذنك براءته منهم، معللا ذلك بأنه يرى ما لا يرون، وبأنه يخاف الله، وفي ذلك التصوير من التهكم بهم ما فيه.

أما الشعر فبيِّن الضعف، يصف اللواء بأنه غير محتضرِ النصر. وقوله: إذ عاين الأمر واضحًا، ليس بأسلوب شعرى. والفرق قوى بين: والله شديد العقاب، وقوله: والله ذو قسر، وأنت ترى أنه برغم أن المعنى قد أوضحه القرآن، لم يستطع الشاعر أن ينهض إلى مستوى رفيع.

وللباقلاني منهج في الموازنة، يبين به فضلِ كتاب الله، هو «أن تنظر أولا في نظم القرآن، ثم في شيء من كلام النبي صلى الله عليه وسلم، فتعرف الفصل بين النظمين، والفرق بين الكلامين، فإن تبين لك الفصل، ووقعت على جلية الأمر، وحقيقة الفرق، فقد أدركت الغرض، وصادفت المقصد، وإن لم تفهم الفرق، ولم تقع على الفصل، فلابدُّ لك من التقليد، وعلمت أنك من جملة العامة، وأن سبيلك سبيل من هو خارج عن أهل اللسان<sup>(۱)</sup>»، ثم أورد الباقلاني بعض خطب الرسول وكتبه، وعلق عليها بقوله: «ولا أطول عليك، وأقتصر على ما ألقيته إليك، فإن كان لك في الصنعة خطر... فما أحسب أن يشتبه عليك الفرق بين براعة القرآن، وبين ما نسخناه لك من كلام الرسول ﷺ في خطبه ورسائله، وما عساك تسمعه من كلامه، ويتساقط إليك من ألفاظه، وأقدر أنك ترى بين الكلامين بونًا بعيدًا، وأمدا مديدًا، وميدانًا واسعًا، ومكانًا شاسعًا<sup>(٢)</sup>...».

«فإذا أردت زيادة في التبيين... فتأمل (هداك الله) ما ننسخه لك من خطب الصحابة والبلغاء، لتعلم أن نسجها ونسج ما نقلنا من خطب النبي صلى الله عليه وسلم واحد وسبكها سبك غير مختلف، وإنما يقع بين كلامه وكلام غيره ما يقع من التفاوت بين كلام الفصيحين، وبين شعر الشاعرين... فإذا عرفت أن جميع كلام الآدمى منهاج، ولجملته طريق، وتبينت ما يمكن فيه من التفاوت \_ نظرت إلى نظم (۲) المصدر السابق ص١١٤.

<sup>(</sup>١) إعجاز القرآن للباقلاني ص١٠٩٠.

القرآن نظرة أخرى، وتأملته مرة ثانية، فترى بعد موقعه وعالى محله وموضعه (۱)...» ثم يورد بعض خطب البلغاء وكتبهم، ويقول: «تأمل ذلك وسائر ما هو مسطر من الأخبار المأثورة عن السلف وأهل البيان واللسن، والفصاحة والفطن... فسيقم لك الفضل بين كلام الناس وبين كلام رب العالمين، وتعلم أن نظم القرآن يخالف نظم كلام الآدميين... فإن خيل إليك، أو شبه عليك، وظننت أنه يحتاج أن يوازن بين نظم الشعر والقرآن، لأن الشعر أفصح من الخطب، وأبرع من الرسائل وأدق مسلكا من جميع أصناف المحاورات... فتأمل ما نرتبه ينكشف لك الحق: إذا أردنا تحقيق ما ضمناه لك فمن سبيلنا أن نعمد إلى قصيدة متفق على كبر محلها وصحة نظمها، وجودة بلاغتها ومعانيها، وإجماعهم على إبداع صاحبها فيها، مع كونه من الموصوفين بالتقدم في الصناعة، والمعروفين بالحذق في البراعة، فنقفك على مواضع خللها، وعلى تفاوت نظمها، وعلى اختلاف فصولها، وعلى كثرة فضولها، وعلى شدة تعسفها، ويعض تكلفها، وما تجمع من كلام رفيع يقرن بينه، وبين كلام وضيم، وبين لفظ سوقي يقرن بلفظ ملوكي<sup>(١)</sup>...» ثم عرض تطبيقا على منهجه معلقة امرئ القيس، وأخذ يبين ما فيها من مجال النقص، ووجوه العيب، ثم قال: «وقد بينا لك أن هذه القصيدة ونظائرها تتفاوت في أبياتها تفاوتًا بينًا في الجودة والرداءة، والسلاسة والانعقاد، والسلامة والانصلال، والتمكن والتسهل، والاسترسال والتوجش والاستكراه، وله شركاء في نظائرها، ومنازعون في محاسنها، ومعارضون في بدائعها، ولا سواء كلام ينحت من الصخر تارة، ويذوب تارة، ويتلون تلون الحرباء، ويختلف اختلاف الأهواء، ويكثر في تصرفه اضطرابه، وتتقاذف به أسبابه، وبين قول يجرى في سبكه على نظام، وفي رصفه على منهاج، وفي وضعه على حد، وفي صفائه على بات، وفي بهجته ورونقه على طريق، مختلفه مؤتلف، ومؤتلفه متحد، ومتباعده متقارب وشارده مطيع، ومطيعه شارد، وهو على متصرفاته واحد، لا يستصعب في حال، ولا يتعقد في شأن<sup>(۱)</sup>».

ذلك هو منهج الباقلاني في الموازنات.

\* \* \*

وإن مجال الموازنات لمتسع بين القرآن والشعر عندما يكون الموضوع واحدًا، فقد تحدث القرآن والشعر عن كثير من الغزوات ولم يستطع الشعر برغم تقليده في كثير من الأحيان للقرآن أن يصل إلى السمو القرآني، وأن يتناول شتى الأغراض التى تنتظم شئون الجماعة الإسلامية، في حين أن الشعر الذي تحدث عن هذه الغزوات ضعيف في جملته لا يضرج عن أغراض الشعر المعروفة يومئذ من مدح أو هجاء أو فخر أو رثاء.

(۱) المصدر نفسه ص١١٥. (١) المصدر السابق ص٢٦١ وما يليها. (٢) المصدر نفسه ص١٤٧.

#### خساتسمسسة

من ذلك يبدو أن القرآن مكون من ألفاظ مختارة دقيقة موحية، قد اتسقت في جملها، واستقرت في مكانها، وكونت مع زميلاتها آيات تؤثر في نفس سامعها بقوة نسجها، وجمال موسيقاها، قد قدم فيها ما قدم، وأخر ما أخر، وذكر ما ذكر، وحذف ما حذف، واستعملت صيغة دون أخرى، لاعتبارات نفسية دقيقة، وكونت تلك الآيات سورًا، ترمى إلى توجيه النفس الوجهة الصحيحة المستقيمة، ولم تكدس الآيات في السورة تكديسًا لاربط فيه بين الآية وأختها، ولكن كان النهج القرآني الذي يصل بين الآيات خير نهج يؤثر في النفس الإنسانية، ويدفعها إلى العمل الصالح المثمر، في أسلوب يدعو إلى التفكير الهادئ، أو يؤثر تأثيرًا سريعًا عنيفًا. أما عناصر الموضوعات القرآنية فمما يرتكن على الغرائز الثابتة في النفس، أما عناصر الموضوعات القرآنية فمما يرتكن على الغرائز الثابتة في النفس،

اما عناصر الموضوعات القرانية فمما يرتكز على الغرائز الثابتة في النفس، وهي من أجل ذلك تؤثر عميق التأثير، وتخلد ما بقي الزمن.

هذا، وقد كان لبلاغة القرآن أثر كبير فيما ألف من كتب البلاغة، فمنه اقتبست تلك الكتب كثيرًا من أمثلتها، وألف بعض العلماء كتبًا خاصة تعالج ناحية معينة من نواحى البلاغة القرآنية، كما ترى ذلك في بعض ما أثبتناه من مراجع البحث، ولكن وقف معظمه عند حد الدراسة اللفظية، وعند حدود الجملة.

ولست أزعم أننى وفيت الموضوع حقه، لأن ذلك يتطلب من الجهد والوقت مالا أملكه إلى اليوم، وحسبى الآن أننى وضعت منهجًا، ورسمت خطة لدراسة البلاغة القرآنية، كما ينبغى أن تكون، مؤملا أن أفتح بذلك أبواب البحث لمن يتخصص فى هذه الدراسة، فيتناول دراسة المفرد والجملة والسورة والمعنى، على أسس من الاستقراء الشامل، معيدًا خصائصها إلى قواعد مطردة، وأصول ثابتة.

والحمد لله الذي هدانا لهذا، وما كنا لنهتدي لولا أن هدانا اللَّه.

### مسراجسع البسحسث

- ١ ـ الإتقان في علوم القرآن، (المطبعة الأزهرية المصرية سنة ١٣١٨هـ).
   تأليف جلال الدين السيوطي المتوفى سنة ١٩١١هـ
  - ٢ ـ أسرار البلاغة، (الطبعة الثالثة سنة ١٩٥٨هـ، ١٩٣٩م).
     تأليف عبد القاهر الجرجاني المتوفى سنة ٢٧١هـ
  - ٣ ـ الأسلوب، (المطبعة الفاروقية بالإسكندرية سنة ١٩٣٩م).
     تأليف الأستاذ أحمد الشايب.
- ٤ ـ الإشارة إلى الإيجاز في بعض أنواع المجاز، (طبع القسطنطينية سنة ١٣١٣هـ).
   تأليف عز الدين بن عبد السلام المتوفى سنة ١٦٦٠هـ
  - الأصل والبيان لمعرب القرآن، (مطبعة مصر الحرة).
     تأليف الشيخ حمزة فتح الله.
  - ٦ أصول النقد الأدبى، (المطبعة الفاروقية بالإسكندرية).
     تأليف الأستاذ أحمد الشاب.
    - ٧ \_ إعجاز القرآن (القاهرة سنة ١٣٤٩هـ).
  - تأليف محمد بن الطيب الباقلاني المتوفى سنة ٤٠٣هـ
- ٨ ـ إعجاز القرآن والبلاغة النبوية، (مطبعة المقتطف والمقطم سنة ١٣٤٦هـ، ١٩٢٨م).
   تأليف مصطفى صادق الرافعى.
  - ٩ الإعجاز والإيجاز، (المطبعة العمومية بمصر سنة ١٨٩٧م).
     تأليف أبى منصور الثعالبي المتوفى سنة ٤٣٠هـ
  - ١٠ ـ الأقصى القريب في علم البيان، (الطبعة الأولى سنة ١٣٢٧هـ).
     تأليف أبى عبد الله محمد بن محمد بن عمر التنوخي، أحد أعيان المائة السابعة.
    - ١١ ـ بدائع القرآن، (مخطوط بدار الكتب رقم ٢٥٠ بلاغة).
       تأليف عبد العظيم بن أبى الأصبم المتوفى سنة ١٥٤هـ.
      - ١٢ ـ البديع، (مخطوط بدار الكتب رقم ٥٥ بلاغة).
         تأليف أسامة بن منقذ المتوفى سنة ١٨٥هـ
        - ١٣ ـ البلاغة وعلم النفس (محاضرة). للأستاذ أمين الخولى.
  - ١٤ ـ بلوغ الأرب في معرفة أحوال العرب، (المطبعة الرحمانية بمصر سنة ١٣٤٣هـ).
     للسيد محمود شكري الألوسي البغدادي.
    - ١٥ ـ البيان والتبيين، (المطبعة التجارية الكبرى سنة ١٣٤٥هـ، ١٩٣٦م).

- تأليف أبي عثمان عمرو بن بحر الجاحظ المتوفى سنة ٢٥٥هـ
  - ١٦ ـ تاريخ آداب العرب، (الطبعة الرابعة، مطبعة الاستقامة).
     تأليف مصطفى صادق الرافعي.
  - ١٧ ـ تاريخ الأدب العربي، في صدر الإسلام والعصر الأموي.
    - (مطبعة العلوم بالقاهرة سنة ١٣٥٤هـ، ١٩٣٥م). تأليف الأستاذ السباعي بيومي بك.
  - ١٨ تحرير التحبير، (مخطوط بدار الكتب رقم ٤٦٥ بلاغة).
  - تأليف عبد العظيم بن أبي الأصبع المتوفى سنة ٢٥٤هـ.
- ١٩ ـ تطور الأساليب النثرية في الأدب العربي، (مطبعة سركيس ببيروت سنة ١٩٣٥م).
   تأليف أنيس المقدسي.
  - ٢٠ ــ تفسير جزء: عم يتساءلون؟ (الطبعة الثالثة سنة ١٣٤١هـ).
     تأليف الشيخ محمد عبده المتوفى سنة ١٣٢٣هـ، ١٩٠٥م.
  - ٢١ ـ التفسير: معالم حياته، منهجه اليوم، (القاهرة سنة ١٩٤٤م).
     تأليف الأستاذ أمين الخولي.
  - ٢٢ التهذيب في أصول التعريب، (الطبعة الأولى سنة ١٩٣٤هـ، ١٩٣٣م).
    - تأليف الدكتور أحمد عيسى بك.
    - ٢٣ ـ حصاد الهشيم، (الطبعة الثانية سنة ١٩٣٢م).
    - تأليف إبراهيم عبد القادر المازني المتوفى سنة ١٩٤٩م. ٢٤ ـ خزانة الأدب وغاية الأرب، (مطبعة بولاق سنة ١٩١٩هـ).
  - تأليف أبي بكر على المعروف بابن حجة الحموي المتوفى سنة ١٨٣٧هـ
    - ٢٥ ـ الخواطر الحسان في المعاني والبيان، (مصر سنة ١٨٩٦م).
       تأليف جبر ضويط
- ٢٦ ـ دراسات في الأدب الإسلامي، (مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٩٤٧م).
   تأليف الأستاذ محمد خلف الله.
  - ٢٧ ـ دراسات في علم النفس الأدبى، (المطبعة النموذجية سنة ١٩٤٩م).
     تأليف الأستاذ حامد عبد القادر.
    - ٢٨ ـ دفاع عن البلاغة، (مطبعة الرسالة سنة ١٩٤٥م).
       تأليف الأستاذ أحمد حسن الزيات.
      - ٢٩ ـ دلائل الإعجاز، (مطبعة المنار سنة ١٣٣١هـ).
    - تأليف عبد القاهر الجرجاني المتوفي سنة ٧١هـ
    - ٣٠ ـ رد معانى الآيات المتشابهات إلى معانى الآيات المحكمات.
      - (مخطوط بدار الكتب رقم ۱۰۱۹ تفسير).
      - تأليف ابن العربي المتوفى سنة ٦٣٨هـ

- ٣١ \_ روح الاجتماع، (المطبعة الرحمانية).
- تأليف الدكتور جوستاف لوبون وترجمة أحمد فتحى زغلول باشا.
- ٣٢ ـ روح المعانى فى تفسير القرآن العظيم والسبع المثانى، (إدارة الطباعة المنيرية بمصر).
   تأليف السيد محمود الألوسى البغدادى المتوفى سنة ١٢٧٠هـ
  - ٣٣ ـ سر الفصاحة، (المطبعة الرحمانية بمصر سنة ١٣٥٠هـ، ١٩٢٣م).
- تأليف ابن سنان الخفاجى الحلبى المتوفى سنة ٦٦٤هـ ٣٤ ـ شرح الإيضاح للخطيب القزويني، (المطبعة المحمودية التجارية بمصر سنة ١٣٥٣هـ، ١٩٣٥م).
  - تأليف الأستاذ عبد المتعال الصعيدي.
  - ٣٥ ـ الصناعتين، (مطبعة محمد على صبيح بمصر).
  - تأليف أبي هلال العسكري المتوفى سنة ٣٩٥هـ
  - ٢٦ ـ الطراز، (مطبعة المقتطف بمصر سنة ١٩١٢هـ، ١٩١٤م).
  - تأليف يحيى بن حمزة العلوى. ٣٧ - للعمدة في صناعة الشعب منقدم (الطبعة الأولى سنة ١٣٢٥هـ)
  - ٣٧ ـ العمدة في صناعة الشعر ونقده (الطبعة الأولى سنة ١٣٢٥هـ، ١٩٠٧م).
     تأليف الحسن بن رشيق القيرواني المتوفي سنة ٦٣٤هـ
    - ٣٨ \_ غريب القرآن، (مطبعة حجازي بالقاهرة).
    - تأليف أبى بكر محمد بن عزيز السجستاني المتوفى سنة ٣٣٠هـ
    - ٣٩ \_ فقه اللغة وسر العربية، (الطبعة الأولى سنة ١٣٤١هـ، ١٩٢١م).
    - تأليف أبي منصور عبد الملك بن محمد الثعالبي المتوفى سنة ٤٣٠هـ.
      - ٤٠ فن القول، (مطبعة مصطفى البابى الحلبى سنة ١٩٤٧هـ ١٩٤٧م).
         تأليف الأستاذ أمين الخولى.
      - ٤١ ـ فنون الأدب، (مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٩٤٥م).
         تأليف هـ ب. تشارلتن، وتعريب الأستاذ زكى نجيب محمود.
        - ٤٢ ـ في علم النفس، (مطبعة المعارف).
        - تأليفِ الأستاذينِ: على الجارم ومصطفى أمين.
        - ٤٣ ـ القرآن الكريم، (المطبعة الأميرية ببولاق سنة ١٣٥٤هـ).
           ٤٤ ـ قصص القرآن، (الطبعة الأولى سنة ١٣٥٩هـ، ١٩٣٧م).
        - 3.3 \_ قصص القرآن، (الطبعة الاولى سنة ١٣٥٩هـ، ١٩٣٧م).
           تأليف محمد أحمد جاد المولى بك وزملائه.
  - ٥٤ \_ قواعد النقد الأدبى (مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٩٣٦م).
     تأليف أسل أبركرمبى، وتعريب الدكتور محمد عوض محمد بك.
    - ٤٦ .. الكامل. (المطبعة الأزهرية بمصر).
    - تأليف أبي العباس محمد بن يزيد المبرد المتوفى سنة ٢٨٥هـ.
- ٤٧ \_ كتاب الفوائد المشوق إلى علوم القرآن وعلم البيان. (مطبعة السعادة بمصر سنة ١٣٢٧هـ).
   تأليف ابن قيم الجوزية المتوفى سنة ١٥٧هـ

- ٨٤ ـ الكشاف عن حقائق غوامض التنزيل، (المطبعة البهية المصرية سنة ١٣٤٣هـ).
   تأليف محمود بن عمر الزمخشرى المتوفى سنة ٥٣٨هـ
- ٤٩ ـ الكلمات الحسان في الحروف السبعة وجمع القرآن. (المطبعة الخيرية سنة ١٣٢٧هـ).
   تأليف الشيخ محمد بخيت.
  - ٥ ـ المثل السائر في أدب الكاتب والشاعر، (المطبعة البهية سنة ١٣١٧هـ).
     تأليف نصر الله بن محمد بن الأثير المتوفى سنة ١٣٧هـ.
  - ١٥ ـ مدارك التنزيل وحقائق التأويل، (المطبعة الحسينية المصرية سنة ١٣٤٤هـ).
     تأليف أبى البركات عبد الله النسفى.
    - ٥٢ ـ مراجعات في الآداب والفنون، (المطبعة العصرية).
       تأليف الأستاذ عباس محمود العقاد.
    - ٥٣ ـ المعرب في الكلام الأعجمي، (مطبعة دار الكتب المصرية سنة ١٣٦١هـ).
       تأليف أبي منصور الجواليقي المتوفى سنة ٥٤٠هـ
      - ٥٤ ـ مغنى اللبيب، (المطبعة الشرقية سنة ١٢٩٩هـ).
         تأليف ابن هشام الأنصاري المتوفى سنة ٢٦١هـ
      - ٥٥ ـ مقدمة لدراسة بلاغة العرب، (القاهرة سنة ١٩٢١م).
         تأليف الدكتور أحمد ضيف.
- ٥٦ من الوجهة النفسية في دراسة الأدب ونقده، (مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٣٦٦هـ، ١٩٤٧م).
   تأليف الأستاذ محمد خلف الله.
  - ٥٧ ـ المواهب الفتحية في علوم اللغة العربية، (المطبعة الأولى سنة ١٣١٢هـ).
     تأليف الشيخ حمزة فتح الله.
- ٨٥ النظم الاجتماعية والسياسية عند قدماء العرب والأمم السامية، (مطبعة السعادة بالقاهرة سنة ١٩٤٩م).
  - تأليف محمد محمود جمعة.
  - ٩٥ ـ النظم الفنى في القرآن، (المطبعة النموذجية).
     تأليف الأستاذ عبد المتعال الصعيدي.
  - ١٠ ـ نقد النثر، (مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر سنة ١٣٥٧هـ، ١٩٣٨م).
     تأليف قدامة بن جعفر المتوفى سنة ٢١٠هـ
  - ١٦ نهاية الإيجاز في دراية الإعجاز، (مطبعة الآداب والمؤيد بمصر سنة ١٣١٧هـ).
     تأليف محمد بن عمر الرازي المتوفى سنة ٢٠٦هـ
    - ٦٢ الهول المطرب في القول بالموجب، (مخطوط بدار الكتب).
    - ٦٣ ـ الوسيلة الأدبية إلى العلوم العربية، (الطبعة الأولى سنة ١٢٨٩هـ).
      تأليف الشيخ حسين المرصفى المتوفى سنة ١٣٠٧هـ، ١٨٨٩م.

### الفسهسسرس

| هداء الكتاب                                               |
|-----------------------------------------------------------|
| لمقدمة                                                    |
| الكتساب الأول                                             |
| مقدمات ٍ تمهيدية:                                         |
| العمل الأدبى                                              |
| مجال الأدب بين مظاهِر الشعور                              |
| علوم البلاغة والنقد الأدبى                                |
| القراءة الأدبية                                           |
| المنهج الأدبى في القران                                   |
| إعجاز القرآن                                              |
| لفصل الأول: ألفاظ القرآن                                  |
| البلاغة والنظم                                            |
| تخير اللفظ                                                |
| الفاصلةالفاصلة                                            |
| الغريب عمستسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسسس            |
| المعرب يستستستستستستستستستستستستستستستست                  |
| الزائد                                                    |
| لفصل الثاني: الأية القرآنية                               |
| تكونها                                                    |
| التقديم والتأخير                                          |
| الذكر والحذف                                              |
| التنكير والتعريف السيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسيسي |
| الإفراد والتذكير وفروعهما                                 |
| التوكيد والتكرير                                          |
| القصر                                                     |
| الاستفهام                                                 |
| الأمر والنهى                                              |
| التمنى والترجى                                            |
| النداء                                                    |
| القسم                                                     |
| الفصل والوصل                                              |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بدائع القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التشبيه في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | «كذلك» في القرآن الكريم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التصوير بالاستعارة أأسلم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مجازات القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الكُنايَّة والتعريض                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفصل الثالث: السورة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفصلُ الرابع: أسلوب القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الكتباب الثبانسي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الفصِل الأول: المعانى القرآنية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الله                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | The second secon |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | يوم القيامة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الجنة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | النأر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الجهّاد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المعارك الحربية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الإنسان المثالي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الحياة الدنيا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | عبادة الأوثان                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | العقائد والعبادات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الأحكام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مظاهر الطبيعة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | المدح                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الهجاء                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | التعاب التعالب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | مصر في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | القصة في القرآن                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| TO THE RESIDENCE OF THE PARTY O | الجدل                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الابتهال                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | بعض صور الحياة الجاهلية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | القصل الثاني: موازنات أ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | خاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ······································                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | مراجع البحث                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

4.1