

2009-08-15 www.alukah.net

# 

مشاكيف محدالدين محمدبن يعقوب الفيروزابادى المترنى مناهره محقيق الأسناذ محمدعلى النجار

الجزءالثابي

المكتبة المجلمية

مرفع ۱۵۲۱ مسیس خراه نواند»

المسترفع المدين

# ولنذكر الآن البـــاب الثـــاني

فى وجوه الكلمات المفتتحة بحرف الأَلف'١١

وهي مائة وسَبْعُ كلمات (٢): الأَلف، الله، الإنسان، الإضافة، الأَمر، الإِتيان ، أَمَّنْ ، أَوَمَنْ أَفَمَنْ . الإِنزال ، الأَرض ، الاتخاذ ، الامرأة ، الآيات ، الإحسان ، إِذْ ، إِذَا ، إِذَنْ ، الأَذى ، الاسم ، الأُمة ، الأَكل ، الأَهل ، الأَوّل ، الْأُولى ، الآخرة ، الأُخرى ، الأَحد ، الاثنان ، الأَربع ، الإِرسال ، الإِتباع ، الإفك، الإمساك، الأَّخذ، الإسراف، الاستواء، الأَّجل، الإِّمام، الأمَّ، الأَّب ، الاتِّقاء ، إِنْ ، إِنَّ ، إِنَّا ، أَنْ ، أَنَّ ، أَنَّى ، أَوْ ، أَىّ ، إِلَى ، أَلا ، أَلًّا ، إِلًّا ، أما ، أمْ ، ألَمْ ، الأسفار ، الإشعار ، الإحاطة ، الإحصاء . الإدراك، الأعناق، الأجر، الأحزاب، الأبيض، الأسود، الأحمر، الأخضر، الأصفر ، الأمسح ، الاختيار ، الاستقامة ، الأصحاب ، الأذان ، الإمان ، الأَمانة ، الأَحساس ، الاستحياء : الأَعلى ، الأَسفِل ، الأَناس ، الأَمِّيّ ، الإِتمام ، الأَكِنَّة ، الآل ، اعتدوا ، الإنشاءُ ، اطمأنَّ ، الاستغفار ، الأُولى ، الأَفواه ، أَخلد ، أَثخن ، الأَفعل للمبالغة ، الأَعلى ، الأَظلم ، الأَشد ، الأَقرب ، الأَكبر . الأَحسن ، الإِرادة ، الإِخلاص : الإعراض ، الأَنعام ، أُولُو ، الأَبد ، الاصطفاءُ . الابن ، الابنة ، الأنح ، الأخت ، الأوّاب ، الأدنى ، أفلح ، استكثر . استكبر ، الاستطاعة ، أرساها ، الإسلام ، الأسف ، اعتدى ، أصبح ، الإقامة .



<sup>(</sup>١) لايجرى المؤلف على نظام واحد ، فهو يأتى بالكلمات المبدوءة بألف اصلية كالانسان مع المبدوءة بألف زائدة كالانزال والارسال ، وهكذا يسير في سائر ما يأتى في المفردات (٢) لم يأت التفصيل على حسب هذا الاجمال ، بل فيه زيادة ونقص ، وقد ذكر بعض ماهنا

#### ١ \_ بصيرة في الالف

هى كلمة على وزن (فَعِل) ، مشتقة من الأُلْفة : ضدَّ الوحشة . وقد أَلِفَهُ يَأْلُفُهُ \_ كعلمه يعلمه \_ إِلْفًا بالكسر . (وإلافًا ككتاب) (١) . وهو إِلْف ج آلاف . وهي إِلْفة ج إِلْفَات (٢) وأوالف .

والإيلاف في سورة قُريش: شِبْه الإِجازة بالخفارة. وتأويله أنَّهم كانوا سكَّان الحرم، آمنين في امتيارهم، شتاءً وصيفًا، والنَّاسُ يُتَخَطَّفون مِن حولهم. فإذا عَرَض لهم عارض قالوا: نحن أهل حرم الله، فلا يُتَعَرَّض لهم. وقيل: اللَّام (٣) لام التعجّب، أي اعجبوا لإيلاف قريش.

وألَّف بينهما تأليفًا: أوقع الأُلْفة. والمؤلَّفة قلوبُهم أحد وثلاثون من سادات العرب، أمر النبيُّ صلَّى الله عليه وسلَّم بتألُّفهم وإعطائهم ؛ ليرغِّبوا مَن وراءَهم في الإسلام. وتألَّف فلان فلانا أي قاربه، ووصله، حتى يستميله إليه. والإلْف والأليف بمعنى. وفي الحديث (المؤمن ألوف مألوف) وفيه (للمنافقين (٥) علامات يعرفون بها: لا يشهدون المساجد

<sup>(</sup>١) كذا في ١ · وفي ب : « والفتح » أىأن المصدر الالف بكسر الهمزة وفتحها ، وهكذا جاء في القاموس •

<sup>(</sup>٢) هذا جمع آلفة فكان عليه أن يذكر هذاالوصف

<sup>(</sup>٣) أى في الآية الكريمة : « لايلاف قريش «وقيل اللام متعلقة بقوله « فليعبدوا »

<sup>(</sup>٤) الذي جاء في الجامع الصغير « المؤمن يألف ويؤلف » وورد الحديث ببعض اختلاف في كنز العمال ٣٤/١

<sup>(</sup>٥) ورد الحديث ببعض اختلاف في كنــز العمال ٤٣/١ ، وورد في النهاية بعض الفــاظـ الحديث ونسبة الى أبي الدرداء والظاهر أنه لا ينتهي عنده

<sup>(</sup>٦) في النهاية : « لايسمعون القرآن الا هجرا» • وقال فيها : « يريد الترك له والاعراض عنه » • والاستثناء في رواية المساجد منقطع أى لايشهدون المشاجد ، ولكن يهجرونها وجاءت الرواية في اللسان ( دبر ) : د لايقربون المساجد الا هجرا »

إِلَّا هَجْرًا ، ولا يأتون الصّلاة إِلَّا دَبْرًا (١) متكبرين متجبّرين (٢) لا يألفون ولا يؤلفون . جيفة باللّيل بُطّال (٣) بالنّهار) . وفي الصحيحين : (الأرواح جنود مجنّدة . فما تعارف منها ائتلف ، وما تناكر منها اختلف) . ويقال : النّفْس عَزُوفٌ (٤) أَلُوفٌ .

واشتُقَّت الألِف من الأُلفة ؛ لأنها أصل الحروف ، وجملة الكلمات ، واللغات متألِّفة منها . وفي الخبر : لمّا خلق الله القلَم أمره بالسّجود ، فسجد على اللَّوح ، فظهرت من سجدته نقطة ، فصارت النقطة همزة ، فنظرت إلى نفسها ، فتصاغرت ، وتحاقرت . فلمّا رأى الله عزَّ وجلّ تواضعها ، مدّها وطوّلها ، وصيّرها مستويًا مقدّمًا على الحروف ، وجعلها مفتتح اسمه : الله ، وبها انتظمت جميعُ اللغات ، ثمّ جعل الْقَلَمُ يجرى ، وينطق بحرف حرف إلى تمام تسعة وعشرين ، فتألّفت منها الكلمات إلى يوم القيامة .

والأَلْفُ من العدد سُمّى به ، لكون الأَعداد فيه مؤتلفة ؛ فإنَّ الأَعداد أَربعة : آحاد ، وعشرات ، ومئات ، وأُلوف . فإذا بلغت الأَلْفِ فقد ائتلفت ، وما بعده يكون مكرّرًا .

\*\*\*

والأُلِف في القرآن ولغة العرب يرد على نحو من أربعين وجهًا :

المسترفع (هميل)

<sup>(</sup>٣) جمع باطل من بطل: تعطل عن العمل وفي اللسمان (جَيْفَ) من حديث ابن مسعود: « لا أعرفن أحدكم جيفة ليل قطرب نهار » أي يسعى طول نهاره لدنياه وينام طول ليله » • وذلك أن القطرب – كما في القاموس – : دويبة لا تستريح نهازها سيعيا • وهذا المعنى ضد مأثبت عنا

<sup>(</sup>٤) وصف من العزوف • وهو الانصراف عن الشيء والملل منه

<sup>(</sup>٥) ۱، ب: د جعل ،

الأوّل حرف من حروف التهجّى ، هَوَائِيّ . يظهر من الجَوْف ، مخرج موريب من مخرج العين . والنّسبة أَلَفِيّ ويجمع أَلِفُون (١) - على قياس صَلِفون ، وأَلفات على قياس خَلِفات . والأَلِف الحقيقي هو الأَلِف السّاكنة في مثل لا ، وما ، فإذا تحرّكت صارت همزة . ويقال للهمزة ألِف ، توسُّعًا لا تحقيقًا . وقيل : الألِف حرف على قياس سائر الحروف ، يكون متحركًا ، ويكون ساكنا . فالمتحرك يُسمّى همزة والساكن أَلِفًا .

الثانى: الألف اسم للواحد فى حِساب الجُمَّل ؛ كما أنَّ الباءَ اسم للاثنين .

الثالث ألِف العَجْز والضَّرورة ؛ فإنَّ بعض النَّاس يقول للْعَيْن : أَيْن ،

وللعَيْب : أَيْب .

الرّابع الأَّلف المكرّرة في مثل راَّب (٢) ترئيبًا .

الخامس الأليف الأصليّ ؛ نحو أليف أمر ، وقرأ ، وسأَل .

السّادس ألِف الوصل؛ كالَّذى في ابن وابنة من الأَسماءِ ، وكالَّذى في : انصرُ السّادس أَلِفال . واقطع من الأَفعال .

السّابع ألف القَطع؛ نحو ألف أب، وأمٍّ ، وإبل في الأَسهاء ، وأكرم ، وأَعلم ، في الأَسهاء ، وأكرم ، وأعلم ، في الأَفعال . قال : تعالى (فأَصْلِحُوا (٣) بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وأَقسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِين ) .

<sup>(</sup>١) كذا ٠ والجمع بالواو والنون خاص في القياس بالعقلاء

<sup>(</sup>٢) يقال ، رأب الصدع ورأبه (بالتضعيف) : أصلحه ·

<sup>(</sup>٣) الآية ٩ سورة الحجرات

التَّاسِعِ أَلف الاستفهام نحو (أَأَنْتُم (١) تَخْلُقُونَهُ أَمْ نَحْنُ الْخَالِقُونَ) (آلله (٢) أَذِنَ لَكُمْ أَمْ عَلَى اللهِ تَفْتَرُونَ).

العاشر أَلِف الترنُّم: \* وقولى إن أصبتِ لقد أصلبا \* (٣).

الحادى عشر ألِف نداء القريب: يا آدم (٤) ، يا إبراهيم ، يارب .

الثَّاني عشر أَلِف النُّدبة . ويكون في حال الوصل مفردا ، وفي حال الوقف مقترنًا بهاء ؛ نحو وايداه ، ويا زيدا رحمك الله .

الثالث عشر ألف الإخبار عن نفس المتكلِّم ؛ نحو (أَعُوذُ بِاللهِ) (وَأَعْلَمُ (٥) مِنَ اللهِ) .

الرّابع عشر ألف الإِشباع موافقةً لفواصل الآيات ، أَوْ لتقوافي الأَبيات . والآية (٦) نحو ( فأَضَلُّونَا (٧) السّبِيلا) ( وأَطعنا (٨) الرّسولا ) . والشعر نحو : والآية (٦) نحو ﴿ وَبَعْدَ غُد مَا لا تَعْلَمِينَا (٩) ﴿

<sup>(</sup>١) الآية ٥٩ سورة الواقعة (٢) الآية ٥٩ سورة يونس

 <sup>(</sup>٣) صدره « أَقِلِّي اللَّومَ عاذِلَ والْعِتَابا »

والبيت مطلع قصيدة لجرير في مجاء الراعي النميري والفرزدق • وأنظر الشاهد الرابع في الخزانة •

ر (٤) هذه الأمثلة لا تصح للآلف ، فالذى فيها (يا) ، وفى القاموس أن الذى لندا البعيد هو (٢) ، وقال الشارح : « تقول آزيد أقبل »

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٦ سورة يوسف (٦) كذا ، والأولى : و فالآية ،

<sup>(</sup>٧) الآية ٦٧ سورة الأحزاب (٨) الآية ٦٦ سورة الأحزاب ٠

٩) من معلقة عمرو بن كلثوم ، وصدره :

<sup>.</sup> وإِنَّ غَدًّا وَإِنَّ اليَوْمَ رَهْنُ »

ونحو :

\* فَنَجْهَلَ<sup>(١)</sup> فَوْقَ جَهْلِ الجَاهِلِينَا \*

الخامس عشر أَلِفُ التَّأْنيث . ويكون مقصورًا ؛ كحُبلي وبشرى ،

السّادس عشر ألف التثنية ؛ نحو الزيدان في الأَمهاء ، ويضربان في اللَّمهاء ، ويضربان في الأَفعال ؛ قال تعالى: (فآخَرانِ يَقُومَانِ مَقَامَهُمَا)(٢) .

الثامن عشر أليف التعجّب، (فما<sup>(٤)</sup> أصبرهم على النَّار) (أُسمِع<sup>(٥)</sup> بِهِمْ وأَبْصِرْ).

العشرون ألف الإشارة: للحاضر<sup>(٦)</sup>، نحو هذا وهاتا وذا ؛ وللغائب<sup>(٦)</sup>، نحو ذاك وذلك .

الحادى والعشرون ألف العِوض فى ابن واسم ؛ فإنَّ الأَصل بَنَو وسِّمُو، مُسمُو، فلمَّا حُذِفَ الواو عُوِّض بالأَلف.

« أَلَا لَا يَجْهَلَنْ أَحُدُ عَلَيْنًا »

<sup>(</sup>١) من معلقة عمرو بن كلثوم ، وصدره :

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠٧ سورة المائدة (٣) الآية ١٨ سورة الجن

<sup>(</sup>٤) الآية ١٧٥ سورة البقرة (٥) الآية ٣٨ سورة مريم

<sup>(</sup>٦) يريد بالحاضر المشار اليه القريب ، وبالغائب البعيد

الثَّاني والعشرون ألف البناء (١) ، نحو صباح ومصباح في الأَسماء ، وصالح في الأَسماء ، وصالح في الأَفعال .

الثالث والعشرون الألف المبدلة من ياء أو واو ؛ نحو قال وكال ، أو مِن نون خفيفة ؛ نحو ( لَنَسْفَعًا (٢) في الوقف على لنسفعَنْ ، أو من حرف يكون في مقدّمته حَرْف من جنسه ؛ نحو تقضّى في تقضَّض (وقد (٣) خابَ مَنْ دَسَّاهَا) أي مَن دَسِّسها (٤) .

الرّابع والعشرون ألف (٥) الزّائدة . وهي إمّا في أوّل الكلمة ؛ نحو أحمر وأكرم ؛ فإنّ الأصل حَمِر وكَرُم ، وإمّا في ثانيها ؛ نحو سالم وعالم ، وإمّا في ثالثها ؛ نحو كتاب وعتاب ، وإمّا في رابعها : نحو قِرْضاب (٦) ، وإمّا في خامسها ؛ نحو شَنْفَرَى (٨) ، وإمّا في سادسها ؛ نحو قبعثرى (٩) .

الخامس والعشرون ألف التَّعريف ؛ نحو الرَّجل ، الغلام .

السّادس والعشرون ألف تقرير النِّعم (أَلَمْ يَجِدْكَ يَتِيمًا) (أَلَمْ نَشْرَحْ لَكَ).

السَّابِعِ والعشرون أَلِف التحقيق . ويكون مقترنًا بـ (ما) في صدر الكلام ،

نَحُو أَمَا إِنَّ فلانًا فعل كذا .

<sup>(</sup>١) يريد المثالوالصيغة ، فالألف في صباح جعلته مثال فعال وهكذا

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٥ سورة العلق .
 (٣) الآية ١٠ سورة الشمس .

<sup>(</sup>٤) تفعيل من الدس وهو الادخال ، وهو يستلزم الاخفاء ، فتدسيس النفس اخفاؤها بالجهل والكفر ، وانظر البيضاوى والشهاب .

<sup>(</sup>٥) كذا ، والواجب : «الألف»

<sup>(</sup>٦) من معانيه اللص والسيف القطاع . (٧) يقال: ناقة شملال: سريعة .

<sup>(</sup>٨) الشنفرى : السيء الخلق ، والشنفرى الازدى شاعر من العدائين •

<sup>(</sup>٩) القبعثرى ، الجمل العظيم

الثامن والعشرون أليف التنبيه . ويكون مقترنًا بـ (لا) (ألا يلهُ ١ الدّينُ الدّينُ الخالِصُ.) . الخالِصُ.)

التَّاسع والعشرون ألف التوبيخ (ألم (٢) أعهد إليكم).

الثلاثون ألف التعدية ؛ نحو أجلسه وأقعده .

الحادى والثلاثون ألف التسوية (سواءً "عليهم أأنذرتهم) .

الثاني والثلاثون ألف الإعراب في الأساءِ السّتّة حالَ النّصب ؛ نحو أخاك وأباك .

الثالث والثلاثون ألف الإيجاب (أَلَستُ الْأُ بربُّكم)

\* أَلْسُم خير مَنْ ركب المطاياً (٥) \*

الرَّابع والثلاثون ألف الإِفخام (٦) ؛ نحو كَلْكال وعَقْراب في تفخيم

الكلكل والعقرب . قال الراجز :

نعوذ بالله من العَقْراب الشائلاتِ عُقَاد الأَّذناب الخامس والثلاثون الأَّلف الكافية وهي الأَّلف الَّذي يكتني به عن الكلمة الحو (٧) المَ

السَّادس والثلاثون ألف الأَّداة ؛ نحو إِنْ وإِنَّ وأَنَّ .

 <sup>(</sup>١) الآية ٢ سورة الزمر .
 (١) الآية ٢ سورة يس

٣) الآية ٢ سورة البقرة . (٤) الآية ١٧٢ سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٥) عجزه : « واندى العالمين بطون راح » وهو من قصيدة لجرير و وانظر ديوانه « بيروت » ٧٧

<sup>(</sup>٦) كذا والمعروف: التفخيم ، كماسيذكره

<sup>(</sup>V) يريد أن الله في « ألم » تكفي عن كلمة « الله » ، وهذا أحد ما قبل في تفسير نحوه .

هنالك أنت لا ألِف مَهِينٌ كأنَّك في الوغي أَسَدٌ زَثِيرٌ وقال صاحب العُبَاب : الأَلِف : الرَّجلُ العَزَب .

الثامن والثلاثون الأَلِف المجهولة . وهو كلّ أَلِف لإِشباع الفتحة في السم والفعل .

الأَربعون (١) أَلِف التعابي بأَن يقول : إِن عمر ثم يُرتَج عليه فيقف قائلًا ؟ إِن عمرَا فيمدّها ، منتظرا لما ينفتح له من الكلام .

وأُصول الأَلِفات ثلاثة ويتبعها الباقيات : أَصلية ، كَأَلِف أَخذ ؛ وقطعيّة . كأَحمد وأُحسن ؛ ووصليّة ، كاستخرج واستوفى .

<sup>(</sup>١) سقط في الأصلين التاسع والثلاثون ومما ذكر في القاموس ألف التفضيل والتقصير كهو أكرم منك وأجهل منه . فقد يكون هذا هو الساقط هنا

#### ٢ ـ بصيرة في ٠٠٠ الله

وهو اسم مختص بالبارئ تعالى . وهو اسم الله الأعظم عند جماعة من عظماء الأُمّة ، وأعلام الأَثمة . وتمّا يوضّح ذلك أَنَّ الاسم المقدّس يدلّ على الأَسماء الحسنى من وجوه كثيرة سنذكرها إِن شاء الله .

وللعلماء في هذا الاسم الشريف أقوال تقارِب ثلاثين قولًا . فقيل : معرّب أصله بالسّريانية (لاها) فحذفوا الأَلف ، وأتَوْا بأَلْ . ومنهم مَن أمسك عن القول تورُّعًا ، وقال : الذات ، والأَسهاءُ ، والصّفات جلّت عن الفهم والإدراك .

وقال الجمهور: عربيّ. ثمّ قيل: صفة ؛ لأنَّ العَلَم كالإِشارة الممتنع (۱) وقوعها على الله تعالى . وأُجيب بأنَّ العَلَم للتعيين ، ولا يتضمّن إشارة حسّية . وقال الأكثرون : عَلَمٌ مرتجل غير مشتقّ . وعُزى للأكثرين من الفقهاء ، والأُصوليّين ، وغيرهم . ومنهم الشافعي ، والخطّابيّ ، وإمام الحرمين والإمام الرّازيّ ، والخليل بن أحمد ، وسيبويه . وهو اختيار مشايخنا .

والدّليل أنّه لو كان مشتَقًا لكان معناه معنى كليًّا [لا] يمنع نفسُ مفهومه من وقوع الشركة ؛ لأنّ لفظ المشتق لا يفيد إلّا أنّه شيءٌ مّا مبهم حصل له ذلك المشتق منه ؛ وهذا المفهوم لا يمنع من وقوع الشركة فيه بين كثيرين . وحيث أجمع العقلاءُ على أنّ قولنا : لا إله إلّا الله يوجب التّوحيد المحض

<sup>(</sup>١) ١، ب: « المتنعة » . وما اثبت هو الموافق للعربية .

علمنا أنَّه عَلَم للذات ، وأنَّها (١) ليست من المشتقَّات . وأيضًا إذا أردنا أن نذكر ذاتًا ، ثمّ نصفه بصفات ، نذكره أوّلا باسمه ، ثمّ نصفه بصفات . نقول : زيدُ العالمُ الزَّاهدُ ، قال تعالى : (هو (٢) الله الخَالقُ ، البارئُ المصوِّر) ولا يرد (العزيز (٣) الحميد الله) لأَنَّ على قراءة (١) الرّفع تُسقط السّؤال ، وعلى قراءة الجرّ هو نظير قولهم : الكتاب مِلْك للفقيه الصّالح زيد ؛ ذكر (زيد) لإزالة الاشتباه .

وقيل: بل هو مشتق ، وعزاه النَّعلبي لأَكثر العلماء . قال بعض مشايخنا: والحق أنَّه قول كثير منهم ، لا قول أكثرهم . واستدل بقول رُوبة :

لله دَرُّ الغانيات المُدّهِ سَبّحن واسترجعن من تألُّهي (٥) فقد صرّح الشاعر بلفظ المصدر ، وبقراءة ابن عبّاس (ويَذَرَكَ وَإِلْهَتَكَ (٦))

ثم قيل: مادّته (لى ه) من لاه يليه إذا ارتفع ؛ لارتفاعه - تعالى - عن مشابهة المثليّات. وقيل: مادّته (ل و ه) من لاه يلوه إذا احتجب (٧)؛ لاحتجابه - تعالى - عن العقول والعيون، أو من لاه يلوه: اضطرب ؛ لاضطراب العقول والأَفهام دون معرفة ذاته وصفاته، أو من لاه البرقُ

<sup>(</sup>١) كذا في انب. والتأنيث باعتبار الكلمة (٢) الآية ٢٤ سورة الحشر.

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٢٠١ سورة ابراهيم .

<sup>(</sup>٤) هي قراءة نافع وابن عامر وابي جعفر، كما في الاتحاف.

<sup>(</sup>٥) المده هنسا جمع المسادهة ، وهي لغة في المادحة · وكان المراد انهن يمدحن انفسهن · وانظر اللسان في ( مده ) .

 <sup>(</sup>٦) الآية ١٢٧ سورة الأعراف ، وهي قراءة الحسن وابن محيصن مما فو قالعشرة . وانظر الاتحاف • والمراد أن الالاهة في الآية العبادة ، فكانت مصدر الاشتقاق •

<sup>(</sup>٧) الذي في اللسان والقاموس بهذا المعنى لاه يليه من اليالي .

يَلُوه : إِذَا لَمَعَ وأَضَاءَ ؛ لإِضَاءَة القَلُوبِ ، ولَمَعَانُهَا بَلَـَكُرِه ــ تَعَالَى ــ ومَعَرَفَتُه ، أَوْ : لاه الله الخلقَ يَلُوههم : أَى (١) خَلَقَهم .

وقيل: ماذته (أله) من أله إليه يأله كسمع يسمع - إذا فَرِعَ إليه ولأنه لأنه يُفزَع إليه في المهمّات ، قال ابن إسحق ، أو من أله : سكن لأنه يَسكن إليه القلوب والعقول ؛ قال المبرّد ، أو من أله يَأله أله ألهاً - كفرح يفرح فرحا - إذا تحيّر ، قاله أبو عمرو بن العلاه . ومعناه أنّه تَحيّر العقول في إدراك كمال عظمته ، وكُنه جلال عزّته ، أو من أله الفصيل إذا أولع بأمّه . وذلك لأنّ العباد مولعون بالتضرّع إليه في كلّ حال ، أو من أله يأله إله أله ومن أله الفصيل إذا أقل يأله إله أله ومن الله النصر بن شميل . يأله إله أله العبادة ، أو المعنى : المعبود . فعلى الأوّل يرجع لصفة الذّات ، وعلى النّاني لصفة الفعل ، قاله الماوردي . وصحّح الأوّل ؛ لما يلزم على النّاني من تسمية الأصنام آليهة ؛ لأنّها عُبدت ، هكذا قال ، وفيه بحث . وهو أن المراد بالمعبود المعبود المعبود بالحق أبضًا .

وقيل: مادّته (وَلَه) من وَلِهَ من قوله: طرِب أبدلت الهمزة مِن الواو؛ كما قالوا في وِشاح. وسُمّى بذلك لطرب العقول والقلوب عند ذكره. وحُكى ذلك عن الخليل، وضعّف بلزوم البدل، وقولِهم: آلِهة، ولو كان كما ذكر لقيل أوْلهة كأوْشحة. ويجوز أن يجاب بأنّه لمّا أبدلت الهمزة (من (٢) الواو في تمام التصاريف حيث قالوا ألِه ألها صارت الهمزة) المبرزة (١٣)

المسترفع المغلل

<sup>(</sup>٢) سقط ما بين القوسين في 1

٣) كذا في انب . وتربد الهمزة الحاضرة المبدلة .

كَالأَصلية ، فخالف ما نحن فيه إشاح (١) ، فإنَّها ليست أصلًا ، ولا شبيهة (٢) به ، قال اللّغويّون – ومنهم أبو نَصُر الجوهرى – ألِه يألَه أَلَها ، وأَصله : وَلِه يَوْله وَلَها .

وحاصل ما ذكر في لفظ الجلالة على تقدير الاشتقاق قولان.

أحدهما: لآهُ. ونُقل أصل هذا عن أهل<sup>(٣)</sup> البصرة. وعليه أنشدوا: بحُلْفة من أبى رياح يسمعه لاهُهُ الكُبَار<sup>(٤)</sup>

والثَّاني: إِلَاه . ونقل عن أهل الكوفة . قال ابن مالك: وعليه الأكثرون،

ونقل الثعلبي القولين عن الخليل ، ونقلهما الواحدي عن سيبويه .

ووزنه على الأوّل فَعَل ، أو فَعِل ، قلبت الواو واليا على الأوّل ؛ لتحرّكها وانفتاح ما قبلها ؛ وأدخلت أل ، وأدغمت اللّام في اللّام ، ولزمت أل ، وهي زائدة ؛ إذ لم تفد معرفة ؛ فتعرُّفُه بالعلميّة . وشذّ حذفها في قولهم : لاهِ أبوك ، أي لله ؛ كما حذفت الألف في قوله :

\* أَقْبِلَ سَيِلٌ جاء مِنْ عِنْدِ اللهُ (٥) \*

وقيل: المحذوف في (لاه) اللّام الَّتي من نفس الكلمة. وقال سيبويه في باب الإضافة : حذفوا اللامين من لاه أبوك. حذفوا لام (٦٠) الإضافة

(١) كذا في انه . والمخالفة من الجالبين فكلاهما فاعل ومفعول .

(۲) ۱، ۱، « شبهة » . (۳) انظر کتاب سيبويه ۱-۳۰۹

(٤) يسمعه المعروف في الرواية «يسمعها»أي الحلقة وقد يوجه تذكير الضمير على الله راجع الى أبي رياح والبيت من قصيدة للاعشى وقبله:

أقسمتم حلف\_\_ جهارا أن نحن ماعندنا عدرار

وأبو رياح من بنى ضبيعة قتل رجلا فسألومأن يحلف أو يدفع الدية فحلف ، ثم قتــــل فضربته العرب مثلا لما لايغنى من الحلف · وأنظر الخزانة ١٩٣١م، والصبح المنير ١٩٣٠

(٥) بعده : ١٠ يحرد حرد الجنة المفله ١٠ وأنظر اللسان ( أله )

(٦) يريد بها لام الجر وحروف الجـــر تسمى حروف الاضافة لانها تصـيف معــانى
 الإفعال الى الأسماء

ثمّ حذفوا اللام الأخرى ؛ ليُخَفِّفوا على اللَّسان وقال فى باب كم : وزعم المخليل (١) أن قولهم لاهِ أبوك ، ولقيته أمسٍ ، إنَّما هو على : لله أبوك ولقيته بالأَّمس ؛ ولكنهم حذفوا الجارّ والأَّلف واللام : تخفيفًا على اللسان . وظاهر هذا الكلام يوافق القول الأَوّل .

ووزن أصل (٢) لفظ الجلالة على الثانى – أعنى قول الكوفيين – فعال ، ومعناه مفعول ؛ كالكتاب بمعنى المكتوب ؛ ثم قيل أدخلت أل على لفظ إلاه ، فصار الإلاه ، ثمّ نقلت حركة الهمزة إلى لام التعريف ، وحذفت الهمزة فصار ألله ، وقيل : حُذِفت الهمزة ابتداءً ، الهمزة فصار ألله ، وقيل : حُذِفت الهمزة ابتداءً ، كقولهم في أناس : ناس ، ثم جيء بأل عوضًا عنها ، ثمّ أدغم . ولم يذكر الزّمخشرى في الكثّاف غيره . وهو محكي عن الخليل .

وأَل في الله إذا قلنا: أصله ألِلَاه قالوا للغلبة. قرّروه بأنَّ (إلاه) يطلق على المعبود بالحق ، فهو كالنَّجم للشُريّا. ورُدّ بأنه بعد الحذف والنَّقل لم يُطْلق على كلّ إله ، ثمّ غلب على المعبود بالحق . وقد ينفصل عنه بأنَّ القائل بهذا أطلق عليها ذلك ؛ المعبود بالحق . وقد ينفصل عنه بأنَّ القائل بهذا أطلق عليها ذلك ؛ تجوّزًا باعتبار ما كان ؛ لأن اللفظة منقولة من ألِلَاه وأل في ألِلَاه للغلبة . فهي في لفظ الله على هذا مثلُها في عَلَم منقول من اسم أل فيه للغلبة . ولكن فيه نظر من جهة أنَّ النَّقل يتعيّن كونُه مَّا أَلْ فيه للغلبة : لأنَّ ولكن فيه نظر من جهة أنَّ النَّقل يتعيّن كونُه مَّا أَلْ فيه للغلبة : لأنَّ (أللَه) من أسهاء الأجناس .

<sup>(</sup>١) الكتاب ٢٩٤/١

<sup>(</sup>۲) ا، ب: أصله »

فإِن قبل : المحكىُّ عن الخليل – كما ذكر الثَّعلبيِّ ـُـ أَن غيره تعالى يطلق عليه (إِله) منكَّرا ومضافًا ؛ كقوله تعالى : (اجْعَلُ<sup>(۱)</sup> لَنَا إِلْهًا كَمَا لَهُمْ آلِهَةٌ) قبل : المراد من هذه أَنَّه صار بالغلبة مختصًّا به تعالى .

وقد أوضح هذا الزمخشرى فقال: والإلاه من أساء الأَجناس؛ كالرّجل: يقع على كلّ معبود بحق أو باطل، ثم غلب على المعبود بالحق . وأمّا الله فمختص بالمعبود بالحق لم يطلق على غيره. انتهى.

وما اختاره القاضى أبو بكر بن العربى والسّهيلى : من أنَّ أَلْ فى الله من نَفْس الكلمة إذا أُخِذ بظاهره ضعيف ؛ إذ وزنه على هذا فَعَال ، فلا مانع من تنوينه حينئذ . وقال شيخى سراج الدّين رحِمه الله فى الكَشْف : حُذِفت اللهمزة من الإلاه حَذْفًا ابتدائيًا من غير قياس . والدّليل عليه لزوم الإدغام ، وقولُهم : لاهِ أبوك . وقيل : الحذف على قياس التخفيف بنقل حركة الهمزة إلى اللّام ، ثمّ حذفِها : كما تقدّم ؛ لكن لزوم الحذف والتعويض بحرف التعريف مع وجوب الإدغام مِن خواص هذا الاسم ؛ ولكونه أعرف المعارف لا يمكن فى مدلوله الشركة بوجه فيستغنى عن التعريف اللّامى جعلت لمحض التّعويض ، لتأكيد الاختصاص . وجَوّزوا نداء ه مع اللّام العوضية وأنّها بمنزلة الهمزة المحذوفة . ولم يجوّزوا فى مثل يا الذى والصّعِق (٢) لعدم إجرائها مُجْرى الأصليّة ، وإن كانت أنْ فيها جُزْءًا مضمحِلاً

<sup>(</sup>١) الآية ١٣٨ سورة الأعراف

 <sup>(</sup>۲) هو لقب خویلد بن نفیل من بنی کلاب ، لقب بذلك لأن تعیما اصابوا راسه بضربة فكان
 ۱۵۱ سمع صوتا صعق ، او لانه اتخذ طعاما فكفات الربع قدوره فلعنها فارسل الله تعالى عليــــه
 صاعقة ، ویمثلون به للعلم بالغلبة ،

عنها معنى التعريف ، لأن رعاية الأصل واجبة ما لم يعارضه موجِب ؛ كالتُّعويض فها نحن فيه .

وأمَّا قطع الهمزة عند القائل بأنَّ المجموع حرف التعريف، وخُفِّفَتْ وَصْلًا للكثرة فظاهر ؛ لأنَّ ذلك في لام التعريف، وهذا لا يستمرّ به التخفيف. وعند القائل بِأَنَّ اللَّامِ وحدها له فلإِنَّه يقول : لمَّا كانت اللَّامُ السَّاكنة بدلًا عن حرف وحركتها ١١ ، كان للهمزة المجتلَبة للنطق بالسّاكنة المعاقِبة للحركة مَدْخَل (٢) في التَّعويض ، فلذلك قُطع . والاختصاصُ بحال النِّداءِ في القولين لأَنَّ التَّعويض متحقِّق من كل وجه ، للاستغناءِ بالتَّعريف الندائي لوفُرض تعريف مّا باللَّام . ولوحظ باعتبار الأُصل . وأَيضًا لمّا خولف الأصلُ في تجويز الجمع بينهما قطع الهمزة للإشعار من أوّل الأمر بمخالفة هذه اللَّام لام التَّعريف. ولهذا لم يقطع في غيره. أما قول الشَّاعر: من أجلكِ يا الَّتي تَيَّمت قلبي وأُنتِ بخيلة بالوصل عني (٣) فشاذً .

وأَطبقوا على أَنَّ اللَّام فِي الله لا تفَخُّم بعد كَسْرة بسم الله، والحمد لله ؛ لأَنَّ الكسرة توجب السُّفْل ، واللَّام المفخَّمة حرف صاعد، والانتقال من السُّفُل إِلَى التصعُّد ثقيل . وأَطبقوا على التفخيم في غير ذلك . وقال الزنجاني في تفسيره: تفخيم اللَّام فيما انْفتح ما قبله أو انضمٌ سُنَّة . وقيل: مطلقًا . وأبو حنيفة ــ رحمه الله ــ على الترقيق . وقولُ الثعلبيُّ : غلُّظ بعضُ القرَّاءِ اللام حتى طبقوا اللِّسان بالحَنَك، لعلُّه يريد به التغليظ على الوجه المذكور. 

۱ ، ب : د فدخل ، ورد فی کتاب سیبویه ۲۱۰/۱

وإِنَّمَا فَخَّمُوا فَيه ؛ تعظيمًا وتفرقةً بينه وبين اللَّات . وقَوْل الإِمام فخر الدِّين : اختُلِف هل اللَّامُ المغلَّظة من اللغات الفصيحة أم لا ، لايظهر له أثر ههنا ؛ لإطباق العرب على التَّغليظ ؛ كما قدّمناه .

وكتبوا (الله) بلامين، والَّذى والَّتى بواحدة، قيل: تفرقةً بين المعرب والمبنى . ويُشكِل بأَنَّهم قالوا الأَجود كَتْب اللَّيل واللَّيلة بلام واحدة . وقيل: لئلا يلتبس بلفظ إِلَٰه خطًّا .

وحذفوا الألف الأخيرة خَطًّا ؛ (لئلاً يشكل) باللاه اسمَ فاعل من لها يَلْهُو ، وقيل [تحذف الألف] (٢) تخفيفًا . وقيل : (٣) هي لغة في الممدودة ـ وتمن حكاه أبو القاسم الزّجاجيّ ـ فاستُعملت خَطًّا . ومنها قول الشاعر : أقبل سيل جاء من عندِ الله يَحْرِدُ حَرْدَ الجَنَّة المُغلَّة وقوله :

## \* ألا لا بارك الله في سهيل<sup>(٤)</sup> \*

والمشهور أنَّه من باب الضرورة .

وقول الزمخشرى: ومن هذا الاسم اشتقَّ تألَّه وأَله واستَأْله ، غيرُ سديد ؛ لأَنَّ لفظ الإلاه مشتق ، وله أصل عند الزَّمخشرى ، وعلى زعمه ، فكيف يكون الأَفعال المجرّدة والمزيدة مشتقَّة منه ، بل يكون الأَفعال مشتقَّة من المصادر ، كما هو رأى البصريّين ، وبالعكس كما هو رأى الكوفيّين .

<sup>(</sup>٤) عجزه : ١ اذا ما الله بارك في الرجال، وسهيل اسم رجل



<sup>(</sup>۱) ۱، ب: لیشکل ، (۲) زیادة لایضاح المقام ۰

<sup>(</sup>٣) « وقيل » : سقط في ب

وأمّا كون الأَفعال مشتقَّة من الأَساءِ المشتقة فلم يذهب إليه ذاهب . والتشبيه باستَنْوق واستحجر أَيضًا محلّ نظر ، وذلك أَنَّ النَّاقة والحجر ليسا من المشتقَّات التي يمكن أَخذ الأَفعال من أُصولها بخلاف الإلآه .

ولهذا الاسم خصائص(١) كثيرة :

١ ــ أنَّه يقوم مقامَ جملةِ أسهاءِ الحقّ ــ تعالى ــ وصفاته .

٢ ــ أَنَّ جملة الأسهاءِ في المعنى راجعة إليه .

٣ ـ تغليظ لامه كما سبق .

٤ ــ الابتداء به (٢) في جميع الأمور بمثل قولك : بسم الله .

ه - ختم المناشير (٣) والتواقيع في قولك: حسبي الله.

٦ - ختم الأمور والأحوال به (وآخر<sup>(٤)</sup> دَعْوَاهُمْ أَنِ الحمدُ الله) .

٧ ــ تعليق توحيد الحَقّ ــ تعالى ــ به فى قول(٥) لا إِله إِلا الله .

٨ ــ تـأكيد رسالة الرّسول به فى قولك : محمّد رسول الله .

٩ - تزيين حَجّ الحُجّاج به في قولهم : لبّيك اللهم لبّيك .

١٠ ــ انتظام (٦) غزو الغُزاة به في قولك : الله أكبر الله أكبر .

١١ \_ افتتاح الصّلاة واختتامها به في قولك : الله أكبر ، وآخرًا : ورحمة الله .

۱) ۱: « خصال » (۲) ا، ب: « الابتدائية » وهو تحريف

 <sup>(</sup>٣) ۱ ، ب و المباشير » ۱۰ والمنشور ما كان غير مختوم من كتب السسلطان ، كمسا في القاموس

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠ سورة يونس (٥) ب: «قوله »

<sup>(</sup>٦) ١، ب: د انظام،

١٢ ـ به يُفتتح دعاء الدّاعين : اللَّهم اغفر ، اللَّهمّ ارحم .

١٣ - لا (پنتقِص<sup>(۱)</sup> معناه بنقص) حروفه .

ولا شيء من الأسهاء يتكرّر في القرآن المجيد وفي جميع الكتب تكرّرُه.

أمَّا في نصّ القرآن فمذكور في ألفين (٢) وخمسمائة وبضع وستِّين موضعًا .

وأكثر الأسماء . والصفات ، والأَفعال الإِلَهية . وأحوال الخَلْق مرتبطة به .

١ ــ الأَحَديّة : (قُلْ هُوَ اللّهُ أَحَدٌ) .

٢ \_ الصَّمدية : (اللهُ الصَّمَدُ) .

٣ ــ القُدْرة : (واللهُ قَديرٌ) .

٤ ــ العزَّة : (والله عزيز) .

الغنى : (الله الغنى) .

٦ - اللَّطيف (٣): (اللهُ لَطِيفٌ).

٧ ــ الرّبوبيّة : (اللهُ رَبُّكُم) .

٨ - علم الأسرار: (وَاللهُ (٤) يَعْلَمُ مَا تُسِرُّونَ).

٩ - الاطلاع على الفساد والصلاح: (واللهُ (٥) يَعْلَمُ المُفْسِدَ مِنَ المُصْلِحِ).

١٠ ــ الوقوف على الأعمال والأَحوال : ﴿ وَاللَّهُ (٦) يَعْلَمُ أَعْمَالَكُمْ ﴾ .

١١ – الحمد والثناء : (قُل الحَمْدُ<sup>(٧)</sup> للهِ) .

الآية ١٩ سورة النحل كذا في ١ ، ب : والمناسب « اللطف » (٤) (4)

الآية ٢٢٠ سورة البقرة (0)

الآية ٣٠ سورة محمد (7)

الآية ٥٩ سورة النمل (V)

١٢ \_ التسبيح والتقديس : (سُبْحَان اللهِ) .

١٣ \_ الفَضْل (قُلْ (١) بفَضْلِ اللهِ).

١٤ \_ الغَلَبة على الأَعداءِ : (والله (٢) غَالِبٌ عَلَى أَمْرهِ)

10 \_ قهر الجَبّارين : (هُوَ اللهُ ٣) الوَاحِدُ القهَّارُ) .

١٦ \_ ابتداء الخَلْق : (الله (٤) يَبْدُأُ الخَلْقَ) .

١٧ \_ تخصيص ذكر السّماء : (إِنَّ رَبُّكُمُ اللهُ الذِي خَلَق السّمَوَاتِ (٥٠) .

١٨ - تخصيص ذكر الأرض: (الله (٦) الله عَمَلَ لَكُمُ الأَرْضَ قَرَارًا).

١٩ \_ تسخير الله البحر: (اللهُ الَّذِي (٧) سَخَّرَ لَكُمُ البَحْرَ).

٢٠ \_ المِنَّة على الخَلْقِ بالرِّياحِ : (اللهُ (٨) الَّذِي يُرْسِلُ الرِّيَاحَ ) .

٢١ ــ المطر والثلج والبَرَد : (أَلَمْ (٩) تَرَ أَنَّ اللهَ أَنْزَلَ مِنَ السَّماءِ مَاءً ) .

٢٢ \_ رزق العباد : ( إِنَّ اللهَ (١٠) هُوَ الرِّزَّاقُ) .

٢٣ \_ هداية الموحّدين: (وإِنَّ الله لَهَادِ الَّذينَ (١١) آمَنُوا).

٢٤ \_ المِنَّة علينا بالهداية إلى الايمان: (بَلِ اللهُ (١٢) يَمُنُّ عَلَيْكُم أَنْ هَدَاكُم للْإِيمانِ).

٢٥ \_ المِنَّة على المؤمنين بسيَّد المرسلينَ : (لقد مَنَّ (١٣) اللهُ عَلَى المُؤْمِنِينَ إِذْ يَعَثَ فيهمْ رَسُولًا) .

٢٦ \_ حفظ العباد من الآفات : (فاللهُ (١٤) خَيْرٌ حَافِظًا) .

| (٢) الآية ٢١ سورة يوسف      | (۱) الآية ۸ه سورة يونس                   |
|-----------------------------|------------------------------------------|
| (٤) الآية ٣٤ سورة يونس      | (٣) الآية ٤ سورة الزمر                   |
| (٦)   الآية ٦٤ سورة غافر    | (٥) الآية ٥٤ سورة الأعراف                |
| (٨) الآية ٤٨ سورة الروم     | (٧) الآية ١٢ سورة الجاثية                |
| (١٠) الآية ٥٨ سارة الذاريات | <ul><li>(٩) الآية ٦٣ سورة الحج</li></ul> |
| (۱۲) الآية ۱۷ سورة الحجرات  | (١١) الآية ٥٤ سورة الحج                  |
| (۱٤) الآية ٦٤ سورة يوسف     | (۱۳) الآية ١٦٤ سورة آل عمران             |

 $\sim 10^{10} \cdot 1$ 

٢٨ - كفاية أمر العباد: (ألَيْسَ (٢) الله بكاف عَبْدَهُ).

٢٩ ــ المِنَّة بجميع النِّعم : (وَهَا بِكُمْ (٣) مِنْ نَعْمَةِ فَمَنَ الله) .

٣٠ ــ الأَمر بالشكر وذكر النعمة : ( وَاشْكُرُوا<sup>(ءٌ)</sup> للهِ ) : ( واذْكُرُوا<sup>(ه)</sup> نعْمَةَ الله) .

٣١ ـ الأَمر بدوام الذكر : (اذْكُرُوا اللهُ (٦) ذَكْرًا كَثيرًا) .

٣٢ ـ تحبيب الإيمان إلى المؤمنين : (وَلَكنَّ اللهَ حَبَّبَ إِلَيْكُمُ (٧) الإِيمَانَ ) .

٣٣ ـ اتَّصال التَّراب من قبضة (٨) المصطفى صلَّى الله عليه وسُلَّم إلى أعين الكفار: (وَلكَ: (٩) الله رَمى).

٣٤ - وضع تاج الاجتباء على رؤوس الأنبياء : (وَلَكنَّ (١٠) اللهَ يَجْتَبى من رُسُله مَنْ يَشَاءُ).

٣٥ ـ تسليط الرّسل على الأعداء : (وَلَكُنَّ (١١) اللهُ يُسَلِّطُ رُسُلَهُ) .

٣٦ \_ التأليف بين قلوب العارفين : (ولكنَّ اللهَ (١٢) أَلَّفَ بَيْنَهُمْ) .

 $- \dot{\epsilon}$  ( الشَّهادة: (شَهدَ $^{(17)}$  اللهُ ) ( لكن  $^{(18)}$  اللهُ يَشْهَدُ ) .

٣٨ ـ قتل المتمرّدين: (وَلكنُّ (١٥) اللهُ قَتَلَهُمْ).

(١) الآية ٢٦ سورة آل عمران (٢) الآية ٣٦ سورة الزمر

(٣) الآية ٥٣ سورة النحل (٤) الآية ١٧٢ سورة البقرة

(٥) الآية ١٠٣ سورة آل عمران (٦) الآية ٤١ سورة الأحزاب

(٧) الآية ٧ سورة الحجرات

(٨) ۱، ب « قبر » والظاهر أنه محرف عما أثبت

(٩) الآية ١٧ سورة الأنفال (١٠) الآية ١٩٧ سورة آل عمران

(١١) الآية ٦ سورة الحشر (١٢) الآية ٦٣ سورة الأنفال

(١٣) الآية ١٨ سورة آل عمران (١٤) الآية ١٦٦ سورة النساء

(١٥) الآية ١٧ سورة الأنفال

<sup>---</sup> YW ---

٣٩ \_ شَرْح صدر المسلمين : (أَفَمَنْ (١) شرحَ الله صدرَه للإِسْلَام ِ) .

. ٤ \_ الدّعوة إلى دار السّلام : (وَالله يدعُو إلى دار (7) السلّام ) .

٤١ ـ الدّعوة إلى الجنّة : (والله (٣) يدعُو إلى الجنّة ) .

 $^{(2)}$  . [قل  $^{(3)}$  اللَّهُمّ مالك الملك ) .

٤٣ \_ الإِنجاء من الهلكة : (قُلِ الله (٥) يُنجِّيكُمْ منها ) .

٤٤ - الإشراف على علم الغيب: (لا يَعْلَمُ (٦) مَنْ في السَّمَواتِ والأَرضِ الغيبَ إلَّا اللهُ ).

٤٥ ـ خزائن النعمة في عالم الحكمة : (وَللهِ خُزائنُ السَّمَوات<sup>(٧)</sup>) .

٤٦ \_ كمال السّمع: ( إِنَّ الله سميعُ).

٤٧ \_ كمال البصر: (واللهُ بَصِيرٌ بِمَا يَعْمَلُونَ).

٤٨ ـ ذكر الرّحمة : (لا تَقْنَطوا (٨) مِنْ رَحْمةِ اللهِ ) .

٤٩ ـ ذكر المغفرة: (ومَن (٩) يَغْفِرُ الذُّنوبَ إِلَّا اللهُ).

و \_ إِنزال القرآن: (الله (١٠) الذي أَنْزَلَ الكِتابَ بالْحَقِّ).

١٥ \_ اصطفاء الرّسل السّماويّة : (الله يصطَفى (١١) مِنَ الملائكَةِ رُسُلًا) .

٥٢ \_ اصطفاء آدم ونوح: (إِنَّ الله(١٢) اصطفى آدمَ ونُوحًا).

٣٥ - عِصْمة خاتَم الأَنبياء : (وَالله (١٣) يَعْصِمُكَ مِنَ النَّاسِ) .

(٣) الآية ٢٢١ سورة البقرة

(٥) الآية ٦٤ سورة الانعام

(٧) الآية ٧ سورة المنافقين

(٩) الآية ١٣٥ سورة آل عمران

(١١) الآية ٧٥ سورة الحج

(١٣) الآية ٦٧ سورة المائدة

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢ سورة الزمر

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٥ سورة يونس

 <sup>(</sup>٤) الآية ٢٦ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٦) الآية ٦٥ سورة النمل

<sup>(</sup>٨) الآية ٥٣ سورة الزمر

<sup>(</sup>١٠) الآية ١٧ سورة الشورى

<sup>(</sup>۱۲) الآية ٣٣ سورة آل عمران

٥٤ - بسط الرّزق: (الله (١) يَبْسُطُ الرّزْقَ).

٥٥ - الجمع بين القبض والبسط : ( والله (٢) يَقْبضُ ويَبْسُطُ ) .

٥٦ - خلق الإنسان من عين الضعف : (الله (٣) الذي خَلقَكُم مِنْ ضَعْفِ) .

٥٧ ـ خلق المخلوقات : (الله(٤) خَالقُ كلِّ شَهيءٍ ) .

٨٥ - الأمر بالتَّوحيد والإعان : (آمِنُوا<sup>(٥)</sup> باللهِ ورسولهِ) .

**٥٩** ـ اللَّطف بالعباد : ( الله لطيف (<sup>(٦)</sup> بعباده) .

ع - ٦٠ ــ الأَمر بالخدمة والطاعة : (وأَطيعُوا<sup>(٧)</sup> اللهَ) ، (مَنْ<sup>(٨)</sup> يُطع ِ الرَّسُولَ فقد أَطاعَ اللهَ) .

٦١ ـ الأَمر بالتَّقوى : (يأيُّها الَّذين آمَنوا اتَّقوا اللهَ) .

٦٢ ــ الأَمر بعبادة المعبود : (واعبُدُوا<sup>(٩)</sup> اللهَ) .

٦٣ ــ الأَمر بـالتـوكُّل : (وعَلَى اللهِ<sup>(١٠)</sup> فَتَوكَّلُوا) .

٦٤ – الأَمر بالاستغفار : ( واسْتَغْفِروا(١١١) الله ) .

٦٥ – الأمر بالفرار إلى حضرة الْمَوْلَى : (ففرُوا(١٢) إلى اللهِ).

٦٦ – الأمر بالجهاد : (وَجاهِدوا(١٣) في اللهِ) .

٦٧ - الأَمر بالوفاءِ : (وَأَوْفُوا (١٤) بعهْدِ اللهِ ) .

الآية ٢٦ سورة الرعد الآية ٢٤٥ سورة البقرة (1) **(1**) الآية ٥٤ سورة الروم الآية ١٦ سبورة الرعد **(T**) (1) الآية ١٣٦ سورة النساء ١٩ سورة الشوري الآنة (0) (7)الآية ٨٠ سورة النساء الآية ٩٢ سورة المائدة **(Y) (A)** (١٠) الآية ٢٣ سورة المائدة الآية ٣٦ سورة النساء (1) الآية ١٩٩ سورة البقرة (11)(١٢) الآية ٥٠ سورة الذاريات الآية ٧٨ سورة الحج (17)(١٤) الآية ٩١ سورة النحل

٦٨ – الإخلاص في الدّين : (وأُخْلَصُوا<sup>(١)</sup> دينَهُمْ للهِ) .

٦٩ ــ الإخبار عن تسبيح الموجودات : (سَبَّحَ للهِ) ، (يُسَبِّح للهِ) .

٧٠ ـ سجدة السّاجدين : (وَللهِ (٢) يُسْجدُ) ، (وَاسْجدُوا (٣) للهِ) .

٧١ ـ تفاوُت حال الخلائق: (هُمْ (٤) دَرَجاتُ عند اللهِ).

 $^{(9)}$  الله الله الله الله (  $^{(8)}$  الله النُورهِ ) .

 $^{\prime}$  ٧٣ ـ تنوير العالم : (الله نُورُ (٥) السموات ) .

٧٤ - الشفاعة بأُمره: (قُلْ لله (٦) الشَّفاعَةُ).

٥٧ \_ الصّلاة على الرّسول : (إنَّ الله ومَلائكَته (٧) يُصَلُّونَ على النَّبيِّ ) .

٧٦  $_{-}$  وعد القبول : (إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ<sup>(٨)</sup> اللهُ) .

٧٨ \_ قبض الأَرواح : (اللهُ يَتَوفَّى (١٠) الأَنْفُسَ حينَ مَوْتها) .

٧٩ \_ جَمْع الرَّسل في القيامة : (يوم (١١) يَجْمعُ اللهُ الرُّسُلَ) .

٨٠ \_ إضافة الحُكْم إليه : (إِن (١٢) الحكُمُ إِلَّا لله) .

٨١ ــ الأمر يرجع إليه : (والأمر (١٣) يَوْمَثَذِ الله) .

۸۲ \_ ذكر التثبيت : (يُثَبِّتُ (١٤) اللهُ) .

<sup>(</sup>١) الآبة ١٤٦ سبورة النساء

<sup>(</sup>٧) الآية ١٥ سورة الرعد ، والآية ٤٩ سورة النحل

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٧ أسورة فصلت (٤) الآية ١٦٣ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٥) الآية ٣٥ سورة النور (٦) الآية ٤٤ سورة الزمر

<sup>(</sup>V) الآية ٥٦ سورة الأحزاب (A) الآية ٢٧ سورة المائدة

<sup>(</sup>٩) الآية ١٠٥ سورة التوبة (١٠) الآية ٤٢ سورة الزمر

<sup>(</sup>١١) الآية ١٠٩ سورة المائدة (١٢) الآية ٥٧ سورة الانعام ، وغيرها

<sup>(</sup>١٣) الآية ١٩ سورة الانفطار (١٤) الآية ٢٧ سورة ابرهيم

٨٣ \_ ذكر البركة : (فَتَبارَكُ (١) الله ) .

٨٤ \_ سرعة الحساب : (إِنَّ الله سَريعُ الحسابِ<sup>(٢)</sup>) .

٨٥ \_ شديد العقاب : (إِنَّ اللهُ شَديدُ العقابِ (٣)) .

٨٧ \_ وعد الأَجر والثواب : (وعَدَ<sup>(ه)</sup> اللهُ الذينَ آمَنُوا) .

٨٨ - جزاء أهل الصّدق: (ليَجْزِيَ اللهُ (٦) الصَّادقينَ).

٨٩ \_ الثناء عليهم : (قالَ<sup>(٧)</sup> اللهُ هَذا يَوْمُ يَنْفعُ الصَّادِقينَ) .

• ٩ \_ علم القيامة : (إِنَّ اللهُ (٨) عندَهُ عِلمُ السَّاعَةِ ) .

٩١ - مَحْق الربا : (يَمْحقُ اللهُ (٩) الرّبا) .

٩٢ \_ صنع اللطيف: (صُنْعُ (١٠) اللهِ الَّذِي أَتْقَنَ كُلَّ شَيءٍ).

٩٣ \_ علامة الإيمان : (صِبْغة (١١) اللهِ) .

**٩٤** ــ الفطرة الأُولى : (فِطْرَةَ (١٢<sup>)</sup> اللهِ ) .

٩٥ \_ عطاء المُلْك : (واللهُ يُؤْتَى (١٣) مُلْكَهُ).

٩٦ – اختصاص النبوة: (واللهُ (١٤) يَخْتَصُ بِرَحْمَتهِ مَنْ يَشَاءُ).

٩٧ ــ تخليق الليل والنَّهار : (اللهُ الَّذي (١٥) جَعلَ لكُمُ اللَّيْلَ لِتَسْكُنوا

# فيهِ والنَّهارَ مُبْصرًا) .

| <ul><li>(٢) الآية ٤ سورة المائدة</li></ul> | (١) الآية ١٤ سورة المؤمنين |
|--------------------------------------------|----------------------------|
| (٤) الآية ١٦٥ سورة البقرة                  | (٣) الآية ٢ سورة المائدة   |
| (٦) الآية ٢٤ سورة الأحزاب                  | (٥) الآية ٩ سورة المائدة   |
| (٨) الآية ٣٤ سورة لقمان                    | (٧) الآية ١١٩ سورة المائدة |
| (١٠) الآية ٨٨ سورة النمل                   | (٩) الآية ٢٧٦ سورة البقرة  |
| (۱۲) الآية ۳۰ سبورة الروم                  | (١١) الآية ١٣٨ سورة البقرة |
| (١٤) الآية ١٠٥ سورة البقرة                 | (١٣) الآية ٢٤٧ سورة البقرة |
|                                            | (١٥) الآية ٦١ سورة نمافر   |

٩٨ - وعد اليسر والسهولة : (يريدُ اللهُ (١) بِكُمُ اليُسْرَ) .

٩٩ \_ بيان حكم الشريعة : (يريدُ (٢) اللهُ لِيُبَيِّنَ لكُمْ) .

١٠٠ \_ إِرادة التّخفيف: (يُرِيدُ اللهُ أَنْ (٣) يُخَفِّفَ عَنْكُم).

١٠١ \_ نَنَى الْحَرَجِ فِي الْعَبُودِيَّة : (مَا يَرِيدُ (٤) اللهُ لَيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ إ

١٠٢ \_ عَقْد عَلَم الولاية لنا : (الله(٥) وَلَّ الذينَ آمَنُوا) .

١٠٣ \_ فَلْق الحبّ : (إِنَّ اللهَ (٦) فَالِقُ الحَبِّ والنَّوَى) .

١٠٤ \_ شرى المؤمنين عناية بنهم : ( إِنَّ اللهُ (٧) اشْتَرَى مِنَ المؤْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ )

١٠٥ ـ دفع العذاب حماية لهم : (إِنَّ الله (٨) يُدَافعُ عَنِ الَّذينَ آمَنُوا) .
 (وَلُوْلَا دَفْعُ (٩) اللهِ النَّاسَ) .

١٠٦ ــ رفع الدّرجة والمنزلة : ( يَرْفَع (١٠) اللهُ الذينَ آمَنُوا) .

١٠٧ \_ إِنْفَاذُ القَضَاءِ والمشيئة : (لِيَقْضِيَ (١١) اللهُ أَمَرًا كَانَ مَفْعُولًا ) .

١٠٨ ــ الوعد السَّالَم من الخُلْف : ﴿ وَعُدَّ (١٢) اللهِ لا يُخْلِفُ اللهُ الميعادَ ) .

١٠٩ ــ الدَّعوة إِلَى الله : (ومَنْ أَحْسَنُ قَوْلًا(١٣) مِّمَنْ دَعا إِلَى اللهِ ) .

١١٠ ـ ثواب الجنَّة : (فأَثابَهُمُ (١٤) اللهُ بما قالُوا) .

١١١ \_ طلب العَوْن والنُصْرة : (مَنْ أَنْصَارى(١٥) إِلَى اللهِ) .

الآية ٢٦ سورة النساء الآبة ١٨٥ سورة البقرة (1) الآية ٦ سورة المائدة الآبة ٢٨ سورة النساء (**ξ**) (٣) الآية ٩٥ سورة الأنعام الآمة ٢٥٧ سورة البقرة (0) الآية ٣٨ سورة الحج الآية ١١١ سورة التوبة **(V)** (١٠) الآية ١١ سورة المجادلة الآية ٤٠ سورة الحج (1) (١٢) الآلة ٢٠ سبورة الزمر (١١١) الآيتان ٤٢ ، ٤٤ سورة الأنفال (١٤) الآية ٨٥ سبورة المائدة (۱۳) الآية ٣٣ سورة فصلت

<sup>(</sup>١٥) ألآية ١٤ سورة الصف

١١٢ ــ وعد الرضا في العاقبة : (لقَدُّ<sup>(١)</sup> رَضِيَ اللهُ) .

١١٣ ـ توفيق الطَّاعة : (وَمَا تَوْفِيقٍ (٢) إلَّا بِاللهِ) .

١١٤ – ضمان الأَجر على الشهادة : (فَقَدُّ<sup>(٣)</sup> وَقَعَ أَجِرُهُ عَلَى اللهِ).

١١٥ ــ قبول التوبة من الزَّلَّة : (إِنَّما (٤) التَّوْبَةُ عَلَى اللهِ) .

١١٦ ـ حوالة الحكم إلى الحضرة: (إنِ الحُكْمُ إِلَّا للهِ (١).

١١٧ ــ المرجع بعد الموت إليه : (ثُمَّ رُدُّوا<sup>(٦)</sup> إلى اللهِ) .

١١٨ ــ طلب العدل والحقّ من كتاب الله : ﴿ فَإِنْ (٧٠ تَنَازَعْتُم ۚ فَى شَيءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى اللهِ) .

١١٩ – حوالة النِّعمة ، والرَّأفة ، والرّحمة : (ما أَصَابكُ (٨) مِنْ حَسَنَةِ فَمنَ الله ) .

١٢٠ \_ حصر الخالِقِيّة : (هَلْ (٩) مِنْ خَالِقِ غيرُ الله) .

١٢١ ــ الكلّ منه ، وبه ، وإليه ، أوّلًا وآخِرًا ، دنيا وعُقْمي : (قُلُ كُلُّ<sup>(١٠)</sup> من عند الله) .

١٢٢ - ابتداء القرآن : (بسم الله) .

١٢٣ ـ ختمه : (قُلْ هُوَ الله) .

الآية ١٨ سورة الفتح الآية ۸۸ سورة هود (٢) (1) الآية ١٠٠ سورة النساء الآية ١٧ سورة النساء **(\( \)** (4) الآية ٤٠ سورة يوسف الآية ٦٢ سورة الأنعام (0) (7)الآية ٥٩ سورة النساء الآية ٧٩ سورة النساء **(A) (V)** الآية ٧٨ سورة النسباء

الآية ٣ سورة فاطر (1)

هذه مائة وعشرون ونيف خَصْلة ، بعضها فى صفات الربوبيّة ، و بعضها فى خصال العبوديّة ، وبعضها قهر أهل الضلال ، وبعضها ملاطفة أهل الكمال ، وبعضها تفصيل الأحوال المنسوبة إلى حضرة الجلال ، ولله الآخرة والأولى ، يشهد على ذلك بلسان (١) الحال والقال .

<sup>(</sup>١) كذا ، والأولى : لسان

## ٣ \_ بصيرة في الانسان

وهو اسم على وزن فِعلان . ,وجمعه من حيث اللفظ أناسِين ؛ كسِرحان وسراحين ، غير أنَّ الجمع الأصليّ غير مستعمل . وجمعه المعروف ناس وأناس وأنَس وآنُس (١) . والإِنس جمع جنس (١) . وفي الأناسيّ خلاف : فقيل : جمع إنسِيّ ؛ ككُرسيّ وكراسيّ . وقيل : الإِنس جمع إنسيّ ؛ كروم وروي وزَنْج وزَنْجيّ . وقيل : الأَناسِيّ جمع إِنسان ، وأصله أناسين ، حذفوا نونه ، وعَوضوا عنه ياءً ؛ اجتمع ياءان فأدغموا ، فصار : أناسيّ . والناس تخفيف الأناس (٣) ، حذفوا الهمزة طلبا للخفّة . والأنيس أيضا عمني الإنسان .

سمّى به ؛ لأنّه يأنس<sup>(٤)</sup> ويؤنس به . وقيل : للإِنسان أَنسانِ : أُنس بالحقّ ، وأنس بالحقّ ، وجسمه يأنس<sup>(٤)</sup> بالخَلْق . وأُنسا بالخَلْق ، وقيل : لأَنَّ له أَنسا بالعقبى ، وأُنسًا بالدّنيا . وإلى هذا المعنى أشار القائل : وقيل : لأَنَّ له أَنسًا بالعقبى ، وأُنسًا بالدّنيا . وإلى هذا المعنى أشار القائل : وقيل : لأَن له أَنسًا بالعقبى منى الفؤاد محدّثى وأبحتُ منى ظاهرى لجليسى فالجسم منى للجليس مؤانِس وحبيب قلبى فى الفؤاد أنيسى

 <sup>(</sup>۱) « وآنس » سقط فی ا (۲) ب : « الجنس ۲

 <sup>(</sup>٣) في ١، ب بعده : « والانس » ولا مكانله هنا ٠ ويبدو أن مكانه بعد قوله « للخفة »
 والأصل : « والأنس والأنيس الانسان »

<sup>(</sup>١) ١، ب : د ناس ، وهو محسرف عما أثبت

ويقال: إِنَّ اشتقاق الإِنسان من الإِيناس، وهو الإِيصار والعلم والإِحساس لوقوفه على الأَشياء بطريق العلم، ووصوله إليها بواسطة الرُّوية، وإدراكه لها بوسيلة الحواس، وقيل: اشتقاقه من النَّوْس بمعنى التَّحرك؛ سمّى لها بوسيلة الحواس، وتصرُّفه فى الأَحوال المختلفة، وأَنواع المصالح تتحرّكه فى الأُمور العظام، وتصرُّفه فى الأَحوال المختلفة، وأَنواع المصالح وقيل: أصل النَّاس النَّاسي، قال تعالى: (ثُمَّ أَفِيضُوا (١) مِنْ حَيْثُ أَفاضَ النَّاس) بالرّفع وبالجرّ (٢) والجرّ إشارة إلى أصله: إشارة إلى عَهد آدم، حيث قال: (ولَقَدْ عَهِدْنَا (٣) إِلَى آدَمَ مِنْ قَبْلُ فنسِي)، وقال الشاعر: وسمّيت (٤) إنسانًا لأَنَّك ناسي «

وقال الآخر :

\* فاغفر فأول ناس أول النّاسي \*

وفى المثل: الإنسان عُرْضة النسيان ، وجلسة (٥) النّسوان . وقيل : عجبًا للإنسان ، كيف يُفلح بين النسيان والنّسوان .

\*\*\*

وقد ورد لفظ الإِنسان في نصّ القرآن على عشرين وجُهًا : الأُوّل بمعنى آدم عليه السلام : (هَلْ أَتَى (٦) عَلَى الإِنْسَانِ) يعنى آدم . وكذا

<sup>(</sup>١) الآية ١٩٩ سورة البقرة

<sup>(</sup>٢) على قراءة ابن جبير كما في البحر المحيط لابي حيان ١٠٠/٢ . وهي قراءة شاذة

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٤ سورة طه

 <sup>(</sup>٤) « وسميت » كُذا في ١ ، ب ، وكذا هو في تاج العروس في « أنس » · وفي محفوظي
 أن البيت بتمامه ·

لاتنسين تلك المهود فانما سميت انسانا لانك ناسي

<sup>(</sup>٥) كذا في ١، ب · وقد يكون الأصل : « خلسة » من الاختلاس وهو السلب أي تسلب النساء عقله · أو يكون ( جلسة ) كتؤدة بمعنى كثير الجلوس ·

<sup>(</sup>٦) أول سورة الانسان

(خَلَقْنَا الْ الْإِنْسَانَ ) . (خَلَقَ الْإِنْسَانَ عَلَّمَهُ (٢) الْبَيَانَ) وله نظائر . الثاني بمعنى بنى آدم : (ولقَدْ خَلَقْنَا الْإِنْسَانَ (٣) ونَعْلَمُ ماتُوسُوسُ بهِ نَفْسُه) الثاني بمعنى وليد بن المغيرة (لقَدْ خَلَقْنَا (٤) الْإِنْسَانَ في أَحْسَنِ تَقْويم)

(وإذا مسَّس الإِنْسَانَ (فَ الضُّرِّ دَعانا) . الرَّابِع بمعنى قُرْط (٦) بن عبد الله: (إِنَّ الإِنسانَ (٧) لربّهِ لكَنُود) .

الخامسُ أَبو جهل : (كلَّا إِنَّ الإِنسَانَ (٨) لَيَطْغي) .

السّادس النَّضْر بن الحارث: ( ويَدْعُ<sup>(۱)</sup> الإِنسانُ بالشَّرِّ دُعاءَهُ بالْخَير). السّابع بَرْضِيصاء العابد: (كَمَثل<sup>(۱)</sup> الشيطانِ إِذْ قال للإِنسانِ اكفر). الثامن بُدَيل بن وَرْقاء: (إِنَّ الإِنسانَ (۱۱) لكَفُور).

<sup>(</sup>۱) الآية ٢٦ سورة الحجر

 <sup>(</sup>۲) الآیتان ۳ ، ۶ سورة الرحمن و تفسیر الانسان بادم هو المنقول عن ابن عباس و یری
 کثیر آن المراد الجنس

<sup>(</sup>٣) الآية ١٦ سورة ق

<sup>(</sup>٤) الآية ٤ سورة التين • وتفسير الانسان بالوليد بن المغيرة منقسول عن ابن عبساس والجمهور على الجنس بدليل الاستثناء بعده

<sup>(</sup>٥) الآية ١٢ سيورة يونس وفي تنوير المقباس المنسوب الي ابن عباس أن المراد بالانسان هشام بن المغيرة • والجمهور على أن المراد به الكافر

<sup>(</sup>٦) فى تنوير المقباس فى سورة العاديات : « الانسان يعنى الكافر ، ويقال قرط بن عبد الله إن عمرو ، ويقال أبو حباحب » وقال قبل هذا : « وكان أبو حباحب رجلا من العرب أبخل الناس ممن يكون فى العساكر لا يوقد نارا أبدا للخبزولا لغيره چتى ينام كل ذى عين ثم يوقدها ، ، » (٧) الآية ٩ سورة العاديات

<sup>(</sup>۸) رالآبة ٦ سبورة العلق

<sup>(</sup>٩) الآبة ١١ سورة الاسراء

 <sup>(</sup>١٠) الآية ٦٦ سورة الحشر

<sup>(</sup>١١) الآية ١٥ سورة الزخرف

التَّاسِعِ الأَخنسِ بن شَرِيقِ : (إِنَّ الإِنْسَانَ خُلِقِ<sup>(۱)</sup> هَلُوعًا) . العاشر أَبِيّ بن خَلَف الجمحيّ : (يأيها الإنْسَانُ (٢) ما غَرّك) . الحادى عشر كَلَدة بن أُسِيد : (لقَدْ خَلَقْنَا الإِنْسانَ (٣) في كَبَا ) . الثاني عشر عُقْبَة بن أبي مُعَيْط : (وكان (٤) الشيطانُ للإِنْسانِ خَذُولا) . الثالث عشر أبو طالب: (فَليَنْظر (٥) الإنسان مم خُلِق). الرَّابِعِ عشر عَدى بن ربيعة : (أَيَحْسَبُ (٦) الإنسانُ أَنْ لَنْ نَجْمَعَ عِظَامَهُ) . الخامس عشر عُتْبَة بن أبي لهب : (قُتِلَ الإِنسَانُ (٧) ما أَكْفَرهُ) .

( فَلْيَنْظُر <sup>(٨)</sup> الإنْسَانُ إِلَى طَعامهِ ) . السَّادس عشر سَعْد بن أَبي وَقَّاص : (وَوَصَّيْنَا (٩) الإِنسَانَ بِوَالدَّيْهِ حُسْنًا) السَّابِع عشر عبد الرّحمن بن أبي بكر الصّدّيق في سورة الأحقاف:

(ووَصَّيْنَا (١٠) الإِنْسَانَ بِوَالدَيْهِ) .

الآية ١٩ سورة المعارج (1)

الآية ٦ سورة الانفطار (1)

الآية ٤ سورة البلد (4)

الآية ٢٩ سورة الفرقان (1)

الآية ٥ سورة الطارق 101

الآية ٣ سورة القيامة (7)

<sup>(</sup>**V**) صح اسلام عتبة ، وذكره ابن حجر في الاصابة وكان له أخ هو عتيبة وقد دعا عليه النبي صلى الله عليه وسلم فأكله الأسد في طريقه إلى الشام فالظاهر أن الآية تنزل عليه • وأنظر شــهاب البيضاوي في تفسير سورة تبت

<sup>(</sup>٨) الآية ٢٤ سورة عبس

الآية ٨ سورة العنكبوت

<sup>(</sup>١٠) الآية ١٥ سورة الأحقاف

الثامن عشر عيّاش بن أبي ربيعة : ( وَإِذَا أَنْعَمْنَا (١) عَلَى الإِنْسَانِ أَعْرَضَ ) التاسع عشر أُمَيّة بن خَلَف : (أَوَلَمْ يَوَ الإِنْسَانُ (٢)أَنَّا خَلَقْنَاهُ مِنْ نُطْفَةٍ ) .

العشرون: النبِّي صلَّى الله عليه وسلَّم: (يأَيُّهَا (٥) الإِنْسَانُ إِنَّكَ كَادِحٌ). أَى في دعوة الخَلْق إلى الحق (وقال (٦) الإِنْسَانُ مَالَها) يروى عن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم أَنَّه قال: (٧) أَنَا أَوَّل مِن يُشَقَّ عنه الأَرض، وأَنَا أَوَّل مَن يُشَقِّ عنه الأَرض، وأَنَا أَوَّل مَن يُشَقِّ عنه الأَرض، وأَنَا أَوَّل مَن يُشَقِّ عنه الله مِن شدّة مَنْ يَركب البراق، فإذا قوائم البراق لا تستقر يوم القيامة من شدّة زلزالها، فأقول: يا جبريل ما لأَرض ربِّي تَزَلزلُ! فيقول: هذا يوم القيامة وإنَّ زلزلة الساعة شيءٌ عظم.

<sup>(</sup>١) الآية ٨٣ سورة الاسرا

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٧ سورة يس

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٧ سبورة مريم

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٣ سورة الفجر

<sup>(</sup>٥) الآية ٦ سورة الانشـــقاق ٠ وارادة الرسول عليه الصلاة والسلام من الانسان في الآية بعيد ٠ ولم أدر سلفه في هذا والذي رأيته أن المراد الجنس أو معين من الكفار والجنس هو الظاهر بدليل التفصيل بعد ٠ وليعلم القارى المباب وغيره أن المؤلف يريد سبب نزول الآية ، وقد أصبحت الآيات بعد عامة في الانسان بحسب ما تقتضــيه الآية ، وهو يتبع في هذا مايقال دون تمحيص وتحقيق ، وكان خيرا له أن ينأى عن هذه التفاصيل

<sup>(</sup>٦) الآية ٣ سورة الزلزلة · والذي في كتب التفسير أن المراد بالانسان الكافر يدهش مما يرى من أمارات البعث وهو لايؤمن به ·

<sup>(</sup>V) الحديث فى الجامع الصغير هكـــذا :أنا أول من تنشق عنه الأرض فاكسى حلة من حلل الجنة ثم أقوم عن يمين العرش ، ليس أحد من الخلائق يقوم ذلك المقام غيرى » رواه الترمذى عن أبى هريرة • والظاهر أن مازاده المؤلف هنامن ركوب البراق وحدبث الزلزلة لاأصل له

### إ ـ بصيرة في الإضافة

هى لغة : الإمالة . فإنَّ أصل الضَّيف المَيْل ؛ تقول : ضِفْت إلى كذا ، وأضفت كذا إلى ، وضاف السهمُ عن الهَدَف ، وتضيَّف . عن الهَدَف ، وتضيَّف .

والضَّيف : مَن مَال إليك ؛ نُزُولًا بك . وصارت الضِّيَافَةُ متعارَفة في القِرَى ؛ لأَنَّ كل أحد يميل إليه غالبًا .

والضَّيف في الأَصل مصدر ؛ ولذلك استوى فيه الواحد والجمع في عامّة كلامهم . وقد يقال : استضفت كلامهم . وقد يقال : استضفت فلاناً فأضافني . وقد ضِفته ضَيْفًا ، أَى صرت ضيفًا له .

ويستعمل الإِضافة عند النَّحاة في اسم مجرور يُضَمُّ إليه اسم قبله .

وقيل: الإضافة في كلام العرب على عشرة أنواع.

الأُوَّل : إِضافة البعض إلى الكلِّ ، كماء النَّهر وماء البحر .

الثانى: إضافة السبب ؛ كآلة الخيَّاط ، وأداة الحياكة .

الثالث: إضافة المِلْك ؛ كدار زيد ، وعبد عمرو .

الرَّابِع : إِضَافَةَ النُّسبِ ، كَابِن جَعَفُر ، وابن بكر .

الخامس : إضافة الشركة ؛ كزوجة زيد وقرين عمرو .

السادس: إضافة الجزء ، نحو يده ورجله .

السَّابِع : إضافة الصَّفة ؛ نحو عِلمه وقدرته .

الثَّامن : إضافة العمل إلى العامل ؛ نحو صلاته ، وصيامه .

التَّاسع : إضافةُ المُكْنةِ والقُدْرَةِ : (عبادًا (١) لنا أُولى بأْسٍ شَدِيدٍ) .

العاشر : إضافة التخصيص : (وعِبَادُ<sup>(٢)</sup> الرَّحْمٰن ) .

وقد أضاف الله \_ عزَّ وجلّ \_ إلى نفسه في القرآن والسنَّة عشرين شيئًا على سبيل التشريف والتبجيل : كلماتُ القرآن : (ما نَفِدَتُ (٣) كَلِمَاتُ اللهِ) العرش المجيد : (وَيَحْمِلُ (٤) عَرْشَ رَبِّكَ) . محمّد المصطفى : (مُحَمّدُ (٥) رَسُولُ اللهِ) . كلمة الحمد : الحَمْدُ (٥) لِلهِ . كلمات التحيّات : (التَّحِيَّاتُ (٢) للهِ) . الله مهر رجب : رجب شهر الله . النِّعمة والمِنَّة على الخَلْق (وَإِنْ (٧) تَعُدُّوا نِعْمَة اللهِ) ناقة صالح : (ناقَة (٥) اللهِ) . المساجد : (وأَنَّ المسَاجِدَ للهِ (٤) . دين الإسلام (أَلَا (١٠) للهِ الدِّينُ الخالِصُ ) . الكعبة المعظَّمة . (وطَهِّرُ (١١) بَيْتَى) . الاسم الشَّريف : (تَبَارَكَ (١٢) اللهُ رَبِّكَ ) الرَّوح المطهّر : (ونَفَخْتُ فيهِ (١٢) مِنْ رُبِّكَ ) الرَّوح المطهّر : (ونَفَخْتُ فيهِ (١٣) مِنْ رُبِّكَ ) الرَّوح المطهّر : (ونَفَخْتُ فيهِ (١٣) مِنْ مَرْحِي ) . خِلْقَة الخَلْق على ملَّة التوحيد : (فِطْرَةَ (١٤) اللهِ) . عَلَامة الإيمان على المؤمنين : (صِبْغَةَ (١٥) اللهِ) صوم رمضان : الصّوم لى . عيسى بن مريم : على المؤمنين : (صِبْغَةَ (١٥) اللهِ) صوم رمضان : الصّوم لى . عيسى بن مريم :

<sup>(</sup>١) الآية ٥ سورة الاسراء (١) الآية ٦٣ سورة الفرقان

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٧ سورة لقمان (٤) الآية ١٧ سورة الحاقة

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٩ سورة الفتح

 <sup>(</sup>٦) كذا ٠ وكأنه أراد بالإضافة مايشــمل الإضافة بحروف الجر ، وهي تسمى حــروف الإضافة ، كما سبق ذلك ٠
 (٧) الآية ٣٤ سورة ابراهيم

<sup>(</sup>٨) الآية ١٣ سورة الشمس (٩) الآية ١٨ سورة الجن

<sup>(</sup>١٠) الآية ٣ سورة الزمر (١١) الآية ٢٦ سورة الحج

<sup>(</sup>١٢) الآية ٧٨ سورة الرحمن (١٣) الآية ٢٩ سورة الحجر

<sup>(</sup>١٤) الآية ٣٠ سورة الروم (١٥) الآية ١٣٨ سورة البقرة

(وكَلَمَتُهُ أَلْقَاهَا (١) إِلَى مَرْيَمَ وَرُوحٌ مِنْهُ). مُلْكُ الأَرض والسّماء: (له مُلْكُ (٢) السَمَوات والأَرض). الأَمر والخَلْق: (أَلَا لَهُ (٣) الخَلْقُ والأَمْرُ)، (أَلَا لَهُ السُمَوات والأَرض). العشرون: العباد المطيعون والعصاة: (ياعبَاديَ (٥) الذينَ الحُكُمُ (٤)). العشرون: العباد المطيعون والعصاة: (ياعبَاديَ (٥) الذينَ أَسْرَفُوا على أَنْفُسهِمْ)، و (عبادُ (٦) الرَّحْمٰنِ) (فادْخُلِي (٧) في عِبَادي وادْخُلِي جَنَّتِي).

(٣)

**(1)** 

الآية ٢ سورة الحديد

<sup>(</sup>١) الآية ١٧١ سورة النساء

الآية ٤٥ سورة الأعراف (٤) الآية ٢٢ سورة الأنعام

<sup>(</sup>٦) الآية ٦٣ سورة الفرقان

<sup>(</sup>٥) الآية ٥٣ سورة الزمر

<sup>(</sup>۷) الآيتان ۲۹، ۳۰ سورة الفجر

# ه ـ بصيرة في الامر

وهو لفظ عام للأفعال والأقوال ، والأحوال ، كلّها . على ذلك قوله تعالى : (وإليه يُرْجَعُ (١) الأَمْرُ كُلُهُ) ويقال للإبداع : أَمْر ، نحو (ألالهُ (١) الخُلْقُ والأَمْرُ) وعلى ذلك حَمَل بعضهم قوله تعالى : (قُل (٣) الرُّوحُ منْ أَمْرِ رَبِّى) أَى هو من إبداعه ، وبختص ذلك بالله دون الخلائق . وقوله – تعالى – : (إنَّمَا (٤) أَمْرُهُ إِذَا أَرَادَ شَيْعًا أَنْ يَقُولَ لهُ كُنْ فَيكُونُ) ، (إنَّما (٥) قَوْلُنا لشَيْءٍ إِذَا أَرَدْنَاهُ أَنْ نَقُولَ لهُ كُنْ فَيكُونُ ) ، (إنَّما عنه بأقصر لفظ ، أَنْ نَقُولَ لهُ كُنْ فَيكُونُ ) فالإِشارة إلى إبداعه . وعبر عنه بأقصر لفظ ، وأبلغ ما يُتقدّم به فيا بيننا بفعل الشيء . وعلى ذلك قوله : (ومَا أَمْرُنا (٢) إلَّا وَاحدَةٌ) فَعبر عن سرعة إيجاده بأسرع ما يدركه وَهْمنا .

والأَمر: التقدّم بالشيء ، سواءٌ كان ذلك بقولهم: افعل ، وليفعلْ ، وليفعلْ ، والأَمر: التقدّم بالشيء ، سواءٌ كان ذلك بقرن<sup>(۷)</sup>) ، أَو كان بإشارة ، أَو كان بإشارة ، أَو كان بالشارة ، أَو كان بالشام أَو غير ذلك ، أَلا ترى أَنَّه قد سمّى ما رأَى إبراهيم عليه السلام فى المنام مِن ذَبْح ابنه أَمرًا ، حيث قال: (يَأَبَتِ افْعَلْ (٨) مَا تُؤْمَرُ) ؛ وقوله: (وَمَا أَمرُ فَرْعَوْنَ (٩) بِرَشيدٍ) عامّ فى أَفعاله وأقواله .

<sup>(</sup>۱) الآية ۱۲۳ سورة هود

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٥ سورة الاسراء

<sup>(</sup>٥) الآية ٤٠ سورة النحل

<sup>(</sup>V) الآية ۲۲۸ سورة البقرة

<sup>(</sup>٩) الآية ٩٧ سورة هود

<sup>(</sup>٢) الآية }ه سورة الأعراف

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٢ سورة يس

<sup>(</sup>٦) الآية .ه سورة القمر

<sup>(</sup>A) الآية ۱۰۲ سورة الصافات

وقوله: (أَتَى (أَمَرُ الله) إشارة إلى القيامة ، فذكره بأَعمَّ الأَلفاظ. ويقال: أَمِرَ القومُ - مثال سَمِعَ - أَى كثروا . وذلك لأَنهم إذا كثروا صاروا ذا (٢) أَمير ، من حيث إنَّه لا بدّ لهم من سائس يسوسهم .

\*\*\*

والأَمر ورد في نصّ التنزيل على ثمانية عشر وجها:

الأَول بمعنى الدّين والمِلَّة (حَتى جاء (٣) الحَقُّ وظَهَرَ أَمرُ الله) أَى دينُ
الله ، (فَتَقَطَّعُوا (٤) أَمرَهُمْ بَيْنَهُمْ) أَى دينهم .

الثانى: بمعنى الكتاب والمَقَالة (إِذْ يتَنَا َعُونَ (٥) بَيْنَهُمْ أَمْرَهُمْ) أَى قولهم. الثالث: بمعنى وجوب العذاب والعقوبة: (وغِيضَ (٢) المَاءُ وقُضِيَ الأَمرُ). الرابع: بمعنى إيجاد عيسى بكمال القدرة (سُبْحانَهُ إِذَا قَضَى أَمرًا) (٧). الخامس: بمعنى القتل في المحاربة: (ليَقْضِيَ (٨) اللهُ أَمرًا كَانَ مَفْعُولًا) (فإذا جاءَ (٩) أَمرُ اللهِ) أَى الحكم (١٠) بقتلهم.

<sup>(</sup>١) أول سورة النحل

 <sup>(</sup>۲) کذا وهو هکذا فی مفردات الراغب والمناسب لقوله : « صاروا » أن يقول : « ذوی »
 والقوم اسم جمع يفرد فی الحكم و يعدد ، يقال القوم حاضر

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٨ سورة التوبة (٤) الآية ٥٣ سورة المؤمنون

<sup>(</sup>٥) الآية ٢١ سورة الكهف

<sup>(</sup>V) الآية ٣٥ سورة مريم • والأمر في الآية عام يدخل فيه ايجـاد عيسى ولا يخص به • ولكنه يسير في هذه الأبواب على هذا النحو فيأتى للعام فيخصصه بما نزل فيه أو ما سيق لأجله فليتنبه

<sup>(</sup>A) الآية ££ سورة الإنفال (٩) الآية ٧٨ سورة غافر

<sup>(</sup>١٠) الأولى تفسير أمر الله بنزول العذاب بهم ، كما جاء في الجلالين

السّادس: بمعنى قتل بنى قُريظة وبنى النَّضير على وَفْق الحكمة (فَاعْفُوا<sup>(۱)</sup> واصْفَحُوا حَتَّى يِأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ).

السَّابِع : بمعنى فتح مَكَّة على سبيل البشارة (حَتَّى (٢) يِأْتِيَ اللهُ بِأَمْرِهِ).

الثامن : بمعنى ظهور القيامة : (أَتَى أَمْرُ اللهِ) (٣) أَى القيامة .

التَّاسع: بمعنى القضاء والقدر على حكم الرّبوبيّة: (ألا لهُ (٤) العَلْقُ والأَمرُ) (يُدَبِّرُهُ الأَمرَ مَا منْ شَفيع ).

العاشر: بمعنى الوحى إلى أرباب النبوّة والرّسالة (يُدَبِّر (٦) الأَمْرَ مِنَ السّاءِ إلى الأَرْضِ) (يَتَنَزَّلُ (٧) الأَمْرُ بَيْنَهُنَّ).

الحادى عشر: بمعنى الذُّنْبِ والزلَّة: (فَذَاقَتْ وَبَالَ (٨) أَمرهَا).

الثَّانى عشر : بمعنى العَوْن والنُّصرة (هَلْ لنَا (٩)مِنَ الأَمرِ منْ شيءٍ قُلْ إِنَّ الأَمرَ كُلَّهُ للهِ ) .

الثالث عشر : بمعنى الشأن والحالة : (أَلَا إِلَى اللهِ (١٠) تَصِيرُ الأُمُورُ) ، (وإلى اللهِ (١١) تُرجَعُ الأُمورُ) .

الرَّابِعِ عشر : بِمعنى الغَرَق والهلاك : (لاعاصِمَ الْيَوم (١٢) مِنْ أَمرِ اللهِ) .

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٩ سورة البقرة

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۲۶ سورة التوبة · وقد جاء النص فی النسختین محرفا ومغیرا

<sup>(</sup>٣) أول سورة النحل ٠ (٤) الآية ٥٤ سورة الأعراف

<sup>(</sup>٥) الآية ٣ سورة يونس (٦) الآية ٥ سورة السجدة

<sup>(</sup>V) الآية ١٢ سورة الطلاق (A) الآية ٩ سورة الطلاق

<sup>(</sup>٩) الآية ١٥٤ سبورة آل عمران (١٠) الآية ٥٣ سبورة الشبورى

<sup>(</sup>١١) الآية ٢١٠ سورة البقية وغيرها (١٢) الآية ٤٣ سورة هود

الخامس عشر: بمعنى الرَّحمة (١) والكثرة (أَمَرْنَا (٢) مُتْرَفِيهَا).

السّادس عشر: بمعنى العِلْم والحقيقة: (قُلِ الرُّوحُ (٣) مِنْ أَمْر رَبِّي).

السّابع عشر: بمعنى مُضَى الحكم (إِنَّما أَمْرهُ (٤) إِذَا أَرادَ شَيْئًا).

الشّامن عشر: بمعنى الحُكْم واستدعاءِ الطاعة: (إِنَّ اللهَ (٥) يأمرُ بالْعَدْلِ والإحْسَانِ)

<sup>(</sup>۱) كذا في ١، ب • وقد يكون الزحمة

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦ سورة الاسراء وايراد الفعل هنا سهو فقد قصره على الاسم

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٥ سورة الاسراء

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٢ سورة يس

<sup>(</sup>٥) الآية ٩٠ سورة النحل

### ٦ ـ بصيرة في الاتيان

هو مجيءٌ بسهولة . ومنه قيل للسّيل المارّ على وجهه : أَتِيّ ، وأَتاويّ . وبه شُبّه الغريبُ ، فقيل : أَتاويّ . والإِتيان قد يقال للمجيء بالذات ، وبالأَمر ، والتدبير . ويقال في الخير ، وفي الشرّ ، وفي الأَعيان ، وفي الأَعراض ، كقوله تعالى : (أَتَى أَمرُ اللهِ) ( فأَتَى اللهُ (١) بُنْيَانَهُم مِنَ القَواعدِ) (أَتاكُم (٢) عَذابُ اللهِ) وعلى هذا النحو قول الشاعر (٣) :

\* أتيت المروءة من بابها \*

وقول الصاحب<sup>(٤)</sup>:

أتتنبى بالأمس إتيانة تُعلِّل رُوحى برَوْح الجنان كعهد الصِّبا ونسيم الصَّبا وظلّ الأَمان. ونيل الأَمانى فلو أنَّ أَلفاظه جُسّمت لكانت عقود نُحور الغوانى وقوله تعالى: (ولا يأتُونَ<sup>(٥)</sup> الصَّلاةَ إِلَّا وَهُمْ كُسَانى) أى لا يتعاطَوْن وقوله :(يَأْتينَ (٢) الفَاحِشَةَ) فاستعمال (٧) الإِتيان هنا كاستعمال (٨) المجىء فى

(۱) الآية ٢٦ سورة النحل (٢) الآيتان ٤٠ ، ٤٧ سورة الأنعام

(٣) هو الأعشى · وهو في بيتين هما :

وكأس شربت على لللذة وأخرى تداويت منها بها

و فاس سربت على تسده و احرى نداويت منها بها لكى يعلم الناس أنى امرؤ أتيت المروءة من بابهــــا وأنظر خاص الخــاص ٧٨ وديوانه ( طبع مصر ) ص ١٧٣

(٤) هو كافي الكفاة اسماعيل بن عباد وقوله : « أتنني » كذا والأنسب بما بعده :

اه مي . (ه) الآية ٥٤ سورة التوبة (٦) الآية ١٥ سورة النساء

(V) ا ، ب « واســـتعمال » · وما أثبت عن مفردات الراغب

« باستعمال » : « باستعمال »

(لقد (۱) جِمْتِ شَيْئًا فَرِيًّا) يقال: أتيته، وأَتَوْتُهُ، ويقال للسّقاء إذا مُخِض وجاء زُبْدُه: قد جاء أَتُوهُ. وتحقيقه: جاء ما (۱) مِن شأنه أَن يأْتي منه. فهو مصدر في معنى الفاعل. وأرض كثيرة الإتاء – بالمدّ – أَى الرَّبْع. وقوله: (مأتيبًّا (۱۳)) مفعول من أتيته (وقيل معناه (۱۶) آتيا فجعل المفعول فاعلا. وليس كذلك، بل يقال: أتيت الأَمر وأتاني الأَمر. ويقال: أتيته بكذا وآتيته) كذا. قال تعالى (۱۰) : (فَلَنَأْتينَهُم (۱) بِجُنُودٍ لاقِبَلَ لَهُم بِها) (وآتيناهُم مُلكًا (۱۷) عظيمًا).

وكلّ موضع ذكر فى وصف الكتاب : (آتينا) ، فهو أَبلغ من كلّ موضع ذُكِر فيه (أُوتوا) ، لأَنَّ (أُوتوا) قد يقال إِذا أُوتى مَنْ لَم يكن منه قَبُول ، و (آتينا) يقال فيمن كان منه قبول .

\*\*\*

والإِتيان جاء في القرآن على ستَّةَ عشرَ وجهًا :

الأُوِّل : بمعنى القُرْبِ الزَّماني : ﴿ أَتِي أَمْرُ اللهِ ﴾ أَي قَرُبِ وقتهُ .

الثَّانى: بمعنى وصول شيءِ بشيءٍ (أَرَأَيْتَكُم إِنْ أَتَاكُم عَذَابُ الله) (^) أَى أَصابكم الثَّانى: بمعنى القَلْع وخراب البناءِ: (فأَنَى اللهُ بنْيَانَهُم (٩) منَ القَواعدِ)

# أي قلعها وخرَّبها .

<sup>(</sup>٣) الآية ٦١ سورة مريم (٤) سقط مابين القوسين في ١٠

<sup>(</sup>٥) ١، ب: « قوله ، وما أثبت على وفق ما في الراغب

<sup>(</sup>٦) الآية ٣٧ سورة النمل (٧) الآية ٥٤ سورة النساء (٨) الآية ٢٧ سورة الأنعام (٩) الآية ٢٦ سورة النحل

الرّابع : بمعنى العذاب والعقوبة : (فأَتَاهُمُ (١) اللهُ منْ حَيْثُ لَمْ يَحْتَسبُوا) أَى عَذَّبِهم .

الخامس : بمعنى سَوْق الرِّزق (يأْتيها رِزْقُها (٢) رَغَدًا مِنْ كُلِّ مَكانٍ) أَى \_\_\_\_\_\_\_\_\_ يسوقه الله .

السّادس: بمعنى الصّحبة وقضاء الشَّهوة: (أَيِنَّكُم لَتَأْتُونَ (٣) الرِّجالَ صَاءَةً مِنْ دُونِ النِّسَاء).

السّابع: بمعنى الخَوْض فى المنكرات من الأَعمال: (وتأُتُونَ (٤) فى نادِيكُمُ المُنْكَرُ) أَى تخوضُون فيه .

الثامن : بمعنى الانقياد والطاعة : (إِلَّا آتِى<sup>(ه)</sup> الرَّحْمَنِ عَبْدًا) أَى إِلَّا وينقاد للرّحمٰن .

التَّاسع : بمعنى الإِيجاد والخَلْق (ويَأْتِ (٢) بِخَلْقٍ جَدِيدٍ) أَى يخلق ويوجِد.

العاشر : بمعنى حقيقة الإِتيان والمجيء : (فَأَتَتُ (٧) بهِ قَوْمَها تَحْملهُ)

أى جاءَت .

الحادى عشر : بمعنى الظهور والخروج : (وَمُبَشِّرًا (٨) بِرَسُولٍ يَأْتِى مِنْ بَعْدِى السَّمَهُ أَحْمَدُ) أَى يظهر ويخرج .

 <sup>(</sup>۱) الآية ۲ سورة الحشر
 (۲) الآية ۲ سورة النحل

 <sup>(</sup>٣) الآية ٥٥ سبورة النمل
 (١٤) الآية ٢٦ سبورة العنكبوت

الثانى عشر : بمعنى الدّخول : (وَأْتُوا<sup>(۱)</sup> الْبُيوتَ مِنْ أَبْوَابِها) أَى وادخلوها. الثالث عشر : بمعنى المرور والمضىّ (ولقَدْ<sup>(۲)</sup> أَتَوْا علَى القَرْيَةِ الَّتِي أُمْطِرَتْ) أَى مَضَوْا .

الرابع عشر : بمعنى إرسال الآيات ، وإنزال الكتاب ، (بَلْ أَتَيْنَاهُمْ (٣) بِذِكْرِهِمْ) أَى أُرسلنا وأُنزلنا .

رَبِهِ الْمُعْنِي التَّعْجِيلُ وَالْمُفَاجِأَةُ : (أَتَاهَا<sup>(ع)</sup> أَمْرُنَا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا) الخامس عشر : بمعنى التعجيلُ والمفاجأة : (أَتَاهَا<sup>(ع)</sup> أَمْرُنَا لَيْلًا أَوْ نَهَارًا) أَى فَاجِأَهَا .

السّادس عشر: بمعنى الحلول والنُّزول: (ويَأْتِيهِ (٥) الْمَوْتُ مِنْ كُلِّ مَكانٍ)

أَى يُحِلُّ بِهِ . قوله : (آتُو نِي (٦) زُبَرَ الحَدِيدِ) قرأَها حمزة (٧) موصولة أَى جيئونى . والإِيتاء : الإِعطاء . وخصّ دفع الصّدقة في القرآن بالإِيتاء نحو (آتُوا الزَّكاة)

الآية ١٨٩ سبورة النقرة (٢) الآية ٤٠ سبورة الفرقان

<sup>(</sup>۲) الآية ۲۱ سورة المزمنون (٤) الآية ۲۶ سورة يونس (۳) الآية ۷۱ سورة المزمنون

<sup>)</sup> الآية ١٧ سوره البراسيم (٦) الآية ٩٦ سورة الكهف

 <sup>(</sup>٥) الآیه ۱۷ سفر رد افرانسیم
 (۷) فی البیضاری والانجاف نسبه عدم القراءة لأبی بكر لا حمزة و انسا قراءة حمسزة
 (۷) بالوصل فی فولة نعال فی الآیة «قال آتونی» لا فی « آتونی زیر الحدید »

## ٧ \_ بصيرة في ( أفمن )

اعلم أنَّ (أَمَن) و (أَمْ مَنْ) و (أَوَمَنْ) و (أَفَمَنْ) كانت في الأَصل (مَنْ) ، وألحقوا بها هذه الحروف للاستفهام . والأَصل في الاستفهام الهمزة وحدها ، وألحقوا الواو ، والفاء ، والميم ، لزيادة التقرير والتأكيد . (أَمْ مَنْ (١) جَعلَ الأَرْضَ قَرارًا) لإلزام الحُجَّة (أَوَمَنْ كانَ (٢) مَيْتًا فأَحْيَيْنَاهُ ) ؛ لبيان التمثيل .

وقد ورد (أَفَمَنْ) فى التَّنزيل على ستَّةَ عشرَ وجهًا . منها ثلاثة فى حَقًّ الله تعالى ، وثلاثة فى ذكر الرّسول صَلَّى الله عليه وسلَّم ، وخمسة فى شأن الصّحابة رَضَى الله عنهم واثنان لتشريف المؤمنين ، وثلاثة فى توبيخ الكافرين .

أُمَّا التي (٣) في حقّ الله تعالى فالأُول للدليل والهداية : (أَفَمَنْ (٤) يَهْدِي لِلْحَقِّ أَخَقُ أَنْ يُتَّبَعَ ) . الثانى للحفظ والرّعاية : (أَفَمَنْ (٥) هُوَ قائِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ عَلَى كُلِّ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَ (٦) (أَفَمَنْ يَخْلُقُ (٧) كَمَنْ لَا يَخْلَقُ ) .

وأَمَّا الثلاثة الَّتَى فى ذكر المصطفى - صلَّى الله عليه وسلم - فالأوّل للبرهان والخُجّة : (أَفَمَنْ كَانَ (٨) عَلَى بَيِّنَةٍ مِنْ رَبِّهِ) . الثانى فى وعد الرّضا والرّؤية : (أَفَمَنْ (٩) اتَّبَعَ رِضُوان اللهِ) الثالث فى بيان الثبات والاستقامة : (أَفَمَنْ (١٠))

<sup>(</sup>٢) الآية ٦١ سورة النمل (٢) الآية ٢٢ سورة الأنعام (٣) ا آية ٢٥ سورة الأنعام (٣) ا ، ب : « الذين » (٥) الآية ٣٥ سورة الرعد (٦) ا ، ب : « القدر » (٧) الآية ١٧ سورة النحل (٨) الآية ١٧ سورة مود (٩) الآية ٢٦ سورة اللك (٩) الآية ٢٦ سورة اللك

يَمْشِي مُكِبًّا عَلَى وَجْهِهِ ) يعني أبا جهل ( أَمْ مَنْ يَمْشِي سَوِيًّا) يعني محمّدًا صلَّى الله عليه وسلَّم .

وأمَّا الخمس الَّتي للصّحابة ، فالأُوَّل للصّدّيق ذي الصّدق والحقيقة : (أَفَمَنْ (١) يَعْلَمُ أَنَّما أُنْزِل إِلَيْكَ مِن رَبِّكَ الْحَقُّ ) . الثانى للفاروق ذى العَدْل ، والأَمْن ، والأَمانة : ﴿ أَفَمَنْ (٢) يُلْتِي فِي النَّارِ خَيْرٌ أَمْ مِّن يَأْتِي آمِنًا ﴾ . الثالث لذي (٣) النُّورين أهل الطاعة والعبادة (أمْ مَنْ (٤) هُوَ قَانِتٌ آنَاء الَّليْل سَاجِدًا وقائمًا) الرَّابِع للمَرْضيِّ (٥) صاحب الدّيانة والصّيانة (أَفَمَنْ (٦) كانَ مُؤْمِنًا كِمَنْ كَانَ فاسِقًا) . الخامس للصّحابة أهلِ الصحبة والحُرْمة : (أَفَمَنْ<sup>(٧)</sup> أَسَّسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقُوَى مِنَ اللَّهِ ورِضُوَان ﴾ .

وأمَّا الاثنان في تشريف أهل الإيمان فالأوَّل الوعد بنعمة الجنَّة : (أَفَمَنْ (^^) وَعَدْنَاهُ وَعْدًا حَسَنًا) . الثانى أشتعال سِراج المعرفة : (أَفَمَنْ<sup>(٩)</sup> شَرَحَ اللهُ صَدْرَهُ لِلْإِسْلَامِ ) .

وأمَّا التي لتوبيخ الكفَّار فالأَوَّل لبيان كمال الضلالة ( أَفَمَنْ زُيِّنَ لهُ (١٠) سُوءُ عَمَلهِ) : الثاني في تحقيق العذاب والعقوبة : (أَفَمَنْ حَقّ<sup>(١١)</sup> عَلَيْهِ كَلِمَةُ العَذَابِ) . الثالث لإِتمام الطَرْدُوالإِهانَةُ : ﴿ أَفَمَنْ (١٢) يَتَّتَى بِوَجْهِهِ سُوءَ العَذَابِ ﴾ .

الآية ١٩ سورة الرعد (1)

هو عثمان رضي الله عنه **(T)** 

أى الامام على رضى الله عنه (0)

الآية ١٠٩ سورة التولة (Y)

الآية ٢٢ سورة الزمر (4)

الآية ١٩ سورة الزمر

الآية . ٤ سورة فصلت الآية ٩ سورة الزمر (1) (7)

الآية ١٨ سورة السجدة

الآية ٦١ سنورة القصص (À)

الآية ٨ سورة فأطر

الآية ٢٤ سورة الزمر

# ٨ \_ بصيرة في الانزال

وهو إفعال من النَّزول ، وهو فى الأصل انحطاط من عُلُوّ . يقال : نَزَل عن دابّته ، ونزل فى مكان كذا : حَطَّ رحلَه فيه . وأُنزل غيره . وأُنزل الله نعمه على الخَلْق : أعطاها إيّاهم . وذلك إمّا بإنزال الشيء نفسه ، كإنزال القرآن ، وإمّا بإنزال أسبابه والهداية إليه ، كإنزال الحديد واللباس .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٠ سورة محمد ـ عليه الصلاة و السلام ـ

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ سورة العشر (٣) في الراغب: « مرة »

<sup>(</sup>٤) ١، ب: وخولنا من ، وما أثبت عزالراغب

والتنزل النزول ، قال : (تَنَزَّلُ<sup>(١)</sup> المَلَاثِكَةُ والرُّوحُ فِيهَا ) .

والإِنزال في القرآن ورد على خمسة (٢) عشر وجها :

الأُوَّل : إِنزال المَنَّ والسَّلْوَى على سبيل الكفاية .

الثانى: إِنزال العذاب والبَلْوَى على سبيل اللَّعنة . (فَأَنْزَلْنَا<sup>(٣)</sup> عَلَى الَّذِينَ ظَلْمُوا رِجْزًا مِنَ السَّمَاء) .

الثالث: إنزال الملائكة المقرّبين في بدر ، للتقوِّى: (أَنْ يُمِدَّكُمُ (أُرَبُّكُمُ بَرُّكُمُ بَرُّكُمُ بَرُّكُمُ بِثَكَاثُةِ مَنْزَلِينَ) .

الرّابع: إنزال النُّعَاس على أهل الحَرْب ؛ لتأمين الصّحابة: (ثُمَّ (٥) أَنْزَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ بَعْدِ الغَمِّ أَمَنَةً نُعَاسًا).

الخامس: إِنزال اللِّباس من السَّماء ؛ سترًا للعورة: (قَدْ أَنْزَلْنَا عَلَيْكُمْ (٦) لِبَاسًا يُوَارِى سَوْءَاتِكُمْ ) .

السّادس: إِنزال السّكينة ؛ لتحقيق العَوْن والنُّصْرة : (فَأَنْزَلَ اللهُ سَكِينَتَهُ (٧) عَلَى رَسُولِهِ وَعَلَى المُؤْمِنينَ) .

السّابع: إِنزال الصّاعقة والبَرَد؛ لإِظهار السّياسة والهيْبة: ( وَيُنزَّلُ (٨) مِنَ السَّمَاءِ مِنْ جِبَالٍ فِيها مِنْ بَردٍ).

<sup>(</sup>۱) الآية ٤ سورة القدر (۲) حرف ب « أحد »

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٩ سورة البقرة (٤) الآية ١٢٤ سورة آل عمران

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٥٤ سورة آل عمران (٦) الآية ٢٦ سورة الإعراف

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٦ سورة الفتح (٨) الآية ٣٤ سورة النور

الثَّامن : إِنزال المطر ؛ لكمال النِّعمة والرّحمة : ﴿ وَهُوَ الَّذِي (١) يُنَزِّلُ الغَيْثُ مِنْ بَعْدِ مَا قَنَطُوا وِيَنْشُرُ رَحْمَتُهُ) .

التَّاسع : إنزال الأَنعام ؛ لكمال الإِنْعام والمنفعة : (وَأَنْزَلَ لَكُمْ (٢) مِنَ الأَنْعَامِ ثَمانِيةً أَزْوَاجٍ ) .

العاشر: إنزال الرِّزق على الحيوانات للغِذاءِ والتربية: ﴿ وَيُنزِّلُ ٣٠ لَكُمْ مِنَ السَّماءِ رزْقًا) .

الحَادى عشر: إنزال الغيث وإرسال الرّياح للبشارة: (وَهُوَ الَّذَى (٤) يُرْسِلُ الرِّيَاحَ ) الآية .

الثاني عشر: إنزال ميزان العدل ، لأَجل الإنصاف والأَمانة: (وَأَنْزَلْنَا (٥٠) مَعَهُمُ الكِتَابَ وَالْمِيزِانَ).

الثالث عشر: إنزال الحديد لتقرير المنافع والمصلحة: (وأَنْزَلْنَا (٥) الحَدِيدَ فيهِ بَأْسُ شَدِيدٌ).

الرَّابِع عشر : إنزال المائدة للامتحان والمُعْجِزة : (رَبَّنا(٦) أَنْزِلْ عَلَيْنا مائِدَةً منَ السَّماءِ).

الخامس عشر: إنزال الوَحْي والقرآن لإلزام الحجّة وإهداء هدِيّة الهداية (إِنَّا أَنْزَلْنَاهُ فِي لَيْلَةِ القَدْرِ) .

الآية ٢٨ سورة الشوري (1) (٢)

الآية ٦ سورة الزمر الآية ١٣ سورة غافر (٣) الآية ٥٧ سورة الأعراف **(\( \)** 

الآية ٢٥ سورة الحديد الآية ١١٤ سورة المائدة (0) (7)

ولا يقال في المفترَى والكذب ، وما كان من الشياطين إِلَّا التَّنَزُّلُ<sup>(١)</sup> قال الله تعالى : (وَمَا تَنَزَّلَتُ<sup>(٢)</sup> بِهِ الشَّيَاطِينُ) .

والنَّزل - بالضمّ وبضمّتين - : ما يُعَدّ للنَّازل من الزاد . وأُنزلت فلانًا : أَضفته . ويعبّر بالنَّازلة عن الشِّدة ، وجمعه نوازل . والنِّزَال في الحرب : المنازلة .

<sup>(</sup>۱) ١، ب: والتنزيل ، وما اثبت عن الراغب (٢) الآية ٢١٠ سورة الشعراء

# ٩ \_ بصيرة في الارض

هو الجِرْم المقابل للسّهاء . وجمعه أرَضُون ، وأَرَضات ، وأُرُوض ، وآراض والأَراضي جمعٌ غير قياسيّ (١) . ولم يأت بجمعها القرآن . ويُعبَّر بها عن أَسفل الشَّيء ؛ كما يعبّر بالسّهاء عن أعلاه . والأرض أيضًا : أسفلُ قوائم الدّابة ، والزُكامُ والنُفْضة ، والرعدة (٢) .

وقوله تعالى: (يُحْيى (٣) الأَرْضَ بَعْدَ مَوْتِهَا) عبارة عن كلّ تكوين بعد إفساد ، وعود بعد بَدْء (٤) ولذلك قال بعض المفسّرين : يُعنى به تليين القلوب بعد قساوتها . وأَرْض أَريضة : حَسَنة النبْت ، زكيّة معجبة للعين ، خليقة للخير . والأَرْضة محرّكة : دودة خبيثة مفسِدة . وخَشَب مأروض : أكلته الأَرضة . والأَرْضة – بالكسر وبالضمّ ، وكعِنبة – : الكلأ الكثير . وأرضت الأَرض – كسمع – : كثر كلوها . والتّأريض : تشذيب الكلام ، وتهذيبه ، والتثقيل ، والإصلاح . وفي بعض الآثار : إنّ الأَرض بَيْن إصبعَى مَلَك يقال له : قصطائل . وفيه (٥) : خلق الله جوهرا غِلَظه كغلظ سبع سموات ، وسبع أرضين ، ثمّ (نظر إلى (٢)) الجوهر ، فذاب الجوهر سبع سموات ، وسبع أرضين ، ثمّ (نظر إلى (٢)) الجوهر ، فذاب الجوهر

<sup>(</sup>۱) في الأصلين « قياس » (٢) أ ، ب « الرعد » وما أثبت عن القاموس

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧ سورة الحديد (٤) أ ، ب د يدة ، وما أثبتت عن الراغب

<sup>(</sup>ه) أي في بعض الآثار

<sup>(</sup>٦)  $1: (" بطوال " وكذا في ب ) غير أن في هامشه : (" احتمال ثم نظر الى الجوهر " <math>" \cdot "$  وهو ما أثبت .

من هَيْبَة الجَبَّار ، فصار ما عَسَيّالًا ، ثمّ سَلَّط نارًا على الماء ، فعلا الماءُ وعلاهُ زَبَدُ ، وارتفع منه دخان ، فخلق الله السّموات من الدّخان ، والأرض من الزَّبَد ، وكانت السّموات والأرضون متراكمة ، ففتقهما الله تعالى ، ووضع بينهما الهواء . فذلك قوله تعالى : (كَانَتَا(١) رَتْقًا فَفَتَقْنَاهُمَا) قال الشاعر :

منها خُلِقْنَا وكانت أُمّنا خُلقت ونحن أبناؤها لو أننا شُكُر هي القَرَار فما نبغي به بدلًا ما أرحمَ الأرضَ إِلَّا أننا كُفُر وسئل بعضهم ، وقيل : إِنَّ ابن آدم يعلم أَنَّ اللّنيا ليست بدار قرار ، فلِم يطمئن إليها ؟ فقال : لأَنَّه منها خُلق ، فهي أُمّه ، وفيها وُلد فهي مَهْده ، وفيها نشأ فهي عُشُّه ، وفيها رُزِق فهي عَيْشُه ، وإليها يعود فهي كِفَاتُه (٢) ، وهي عمر الصّالحين إلى الجنَّة .

وذكر الأرض في القرآن على أربعة عشر وجهًا .

الأُوّل: بمعنى الجنَّة: (أَنَّ الأَرْضَ (٣) يَرِثُهَا عِبَادِيَ الصَالِحُونَ).

الثانى : بمعنى أرض الشَّأْم وبيت المقدس : (كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ (٤) مَشَارِقَ الثَّارُقِ ) يعنى أرض الشام .

الثالث : بمعنى المدينة النبويّة : (أَلَمْ تَكُنْ أَرْضُ اللهِ (٥) وَاسِعَةً) (إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةً) (إِنَّ أَرْضِي وَاسِعَةً (١) أَرْضِي وَاسِعَةً (٦) فَإِيّايَ فَاعْبُدُونِ ) (يَجِدْ فِي الأَرْضِ (٧) مُرَاغَمًا كثِيرًا) .

<sup>(</sup>١) الآية ٣٠ سورة الأنبياء

<sup>(</sup>٢) الكفات : الموضيع يكفت فيه الشيء أي يضم ، والأرض كفات للناس : تضمهم ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ١٠٥ سورة الأنبياء (٤) الآية ١٣٧ سورة الأعراف

<sup>(</sup>٥) الآية ٩٧ سورة النساء (٦) الآية ٥٦ سورة العنكبوت

<sup>(</sup>V) الآية ١٠٠ سورة النساء

الرّابع: بمعنى أرض مصر خصوصًا: (إِنَّ فِرْعَوْنَ عَلَا فَى (١) الأَرْضِ) (اجْعَلْنَى (٢) عَلَى خَزائِنِ الأَرْضِ) (عَلَى الَّذَينَ (٣) اسْتُضْعِفُوا فَى الأَرْضِ). الخامس: بمعنى أرض ديار الإسلام (إِنَّ يأْجُوجَ ومَأْجُوجَ (٤) مُفْسِدُون فى الأَرْضِ).

السّادس: بمعنى جميع الأَرْضِ: (وَمَا<sup>(٥)</sup> مِنْ دَابَّةٍ فِي الأَرْضِ)، (وفي اللَّرْضِ)، (وفي اللَّرْضِ<sup>(٦)</sup> آيَاتُ لِلْمُوقِنِينَ)، (خَلَقَ الله السَّمَوَاتِ والأَرْض).

السَّابِع : بمعنى تراب القبر (لَوْ تُسَوَّى (٧) بِهِمُ الأَرْضُ) أَى القبر.

الثامن : بمعنى تِيه بني إِسرائيل : (أَرْبَعِينَ (٨) سَنَةٌ يَتِيهُونَ في الأَرْضِ) .

التَّاسع : كناية عن القلوب : (وأَمَّا مَا يَنْفَعُ (٩) النَّاسَ فَيَمْكُثُ فَي الأَرْضِ) يعنى منفعة مواعظ القرآن في قلوب الخَلْق .

العاشر : بمعنى ساحة المسجد وصَحْنه : (فَإِذَا قُضِيَتِ (١٠) الصَّلَاةُ فَانْتَشِرُوا في الأَرْضِ) .

الحادى عشر: بمعنى المُقام: (وَمَا تَدْرِى (١١) نَفْسُ بِأَى ّ أَرْضٍ تَمُوتُ ) أَى بِأَى مقام .

<sup>(</sup>١) الآية } سورة القصص (٢) الآية ٥٥ سورة يوسف

<sup>(</sup>٣) الآية ٥ سورة القصص (٤) الآية ١٤ سورة الكهف

<sup>(</sup>a) الآية ٦ سورة هود (٦) الآية ٢٠ سورة الذاريات

 <sup>(</sup>٧) الآية ٤٢ سورة النساء
 (٨) الآية ٢٦ سورة المائدة

<sup>(</sup>٩) الآية ١٧ سبورة الرعد وما ذكره تفسير اشارى

<sup>(</sup>١٠) الآية ١٠ سورة الجمعة (١٠) الآية ٣٤ سورة لقمان

الثانى عشر: بمعنى أرض مكَّة شرّفها الله تعالى: (قَالُوا كُنَّا (١) مُسْتَضْعَفِين في الأَرْضِ).

الثالث عشر: بمعنى أرض قُريظة وبنى النَّضير: (أَوْرَثَكُمْ أَرْضَهُمْ (٢) وَدِيَارَهُمْ وأَمْوَالَهُمْ وَأَرْضًا لَمْ تَطَتُّوهَا).

الرابع عشر: بمعنى أرض المحشر (يَوْمَ تُبَدَّلُ (٣)الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْضِ).

<sup>(</sup>١) الآية ٩٧ سورة النساء (٢) الآية ٢٧ سورة الأحزاب

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٨ سورة ابراهيم

## ١٠ \_ بصيرة في الاتخاذ

وهو مصدر من باب الافتعال . وقد اختُلِف في أصله . فقيل : من تَخِذ يَتْخَذ تَخْذًا ؛ اجتمع فيه التَّاء الأَصليّ ، وتاء الافتعال ، فأَدغما . قال تعالى : (أَفَتَتَّخِذُونَهُ(۱) وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيَاء) وهذا قول حَسَن ، لكنّ الأَكثرين على قال تعالى : (أَفَتَّخِذُونَهُ(۱) وَذُرِّيَّتَهُ أَوْلِيَاء) وهذا قول حَسَن ، لكنّ الأَكثرين على على أَن أصله من الأَخذ ، وأَنَّ الكلمة مهموزة . ولا يَخلو هذا من خلل ، لأنَّه لوكان كذلك لقالوا في ماضيه : ائتخذ بهمزتين على قياس ائتمر ، وائتمن ، قال تعالى : (وأتَمِرُوا(٢) بَيْنَكُمْ) و (فَلْيُؤَدِّ الَّذِي (٣) اوْتُمِنَ) ومعنى الأُخذوالتَّخْذوالحد . وهو حَوْز الشيء وتحصيله . وذلك تارة يكون بالتَّناول ؛ نحو (مَعَاذَ اللهِ (٤) أَن نأخُذَ إلّا مَنْ قَدْ وَجَدْنَا مَتَاعَنَا عِنْدَهُ) ، وتارة بالقَهْر ؛ نحو (لاَ تأخُذُهُ اللهُ وَلاَ نَوْمُ) (وأَخَذَ الذِينَ (٢) ظَلَمُوا الصَّيْحَةُ) (وكَذَلكَ (١٧) أَخْذُ اللهُ وَلا نَوْمُ) (يعبر عن الأَسير بالمأخوذ ، والأُخيذ ، والاتّخاذ يُعَدّى رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ القُرَى) ويعبر عن الأَسير بالمأخوذ ، والأَخيذ والاتّخاذ يُعَدّى إلى مفعولين ، ويجرى مجرى الجَعْل ؛ نحو (لاَتَتَّخِذُوا(٩) الْيَهُودَ والنّصَارَى على معنى المجازاة والمقابلة لِمَا أُخذوه من النّعَم ، ولم يقابلوه بالشكر . على معنى المجازاة والمقابلة لِمَا أُخذوه من النّعَم ، ولم يقابلوه بالشكر .

| الآية ٦ سورة الطلاق | (٢) | الآية .ه سورة الكهف | (1) |
|---------------------|-----|---------------------|-----|

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢٨٣ سورة البقرة
 (١) الآية ٢٨٣ سورة يوسف

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٥٥ سورة البقرة (٦) الآية ٢٧ سورة هود

<sup>(</sup>٧) الآية ١.٢ سؤرة هود

<sup>(</sup>A) الآية وما بعدها حتى كلمة د والأخيذ ، ساقط فى د ا »

<sup>(</sup>٩) الآية ١٥ سورة المائدة

<sup>(</sup>١٠) الآية ٦١ سورة النحل \* ويلاحظ انكلامه في الاتخاذ لا في الأخذ ، فلا مجال لايراد هذه الآية هنا

والاتِّخاذ ورد في القرآن على ثلاثة عشر وجهًا .

الأُوّل: بمعنى الاختيار: (واتَّخَذَ<sup>(١)</sup> اللهُ إِبراهيمَ خَلِيلًا).

الثَّانى: بمعنى الإكرام: (ويَتَّخِذَ (٢) مِنْكُمْ شُهَدَاءً) أَى يكرمهم بالشُّهادة.

الثالث: بمعنى الصّياغة: (واتَّخذَ قَوْمُ (٣) مُوسَى مِنْ بَعْدهِ مِنْ حُليّهِمْ عِجْلًا) أَى صاغُوهُ.

الرابع: بمعنى سلوك السّبيل: ( فاتَّخَذَ سَبِيلهُ (٤) في الْبَحْرِ سَرَبًا ) أَي

الخامس : بمعنى التسمية : (اتَّخَذُوا (٥) أَحْبَارَهُمْ ورُهْبَانَهُمْ أَرْبَابًا مِنْ دُونِ اللهِ) أَى سَمَّوهم .

( السّادس : بمعنى النَّسْج : (كَمَثَل (٦) الْعَنْكَبُوتِ اتَّخَذَتْ بَيْتًا) أَى نَسَجَتْ .

هُمَ السَّابِع: بمعنى العبادة (والذِينَ اتَّخَذُوا<sup>(٧)</sup> مِنْ دُونِهِ أُولِياءَ). ولهذا نظائر لَا كُثيرة .

> الثامن : بمعنى الجَعْل : (اتَّخَذُوا<sup>(۸)</sup> أَيْمَانَهُمْ جُنَّة) أَى جعلوها . التَّاسع : بمعنى البناء : (اتَّخَذُوا<sup>(۹)</sup> مَسْجِدًا ضِرَارًا) أَى بَنَوا . العاشر : بمعنى الرِّضَا : (فاتَّخِذْهُ (۱۰) وكِيلًا) أَى ارضَ به .

<sup>(</sup>۱) الآية ١٢٥ سورة النساء (٢) الآية ١٤٠ سورة ٢ل عمران

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٨ سورة الأعراف (٤) الآية ٦١ سورة الكهف

 <sup>(</sup>۲) الایه ۱۱۸ سوره الاعراف
 (۵) الآیة ۳۱ سورة التوبة
 (۳) الآیة ۳۱ سورة العربة

<sup>(</sup>Y) الآية 7 سورة الشورى (A) الآية 7 سورة المنافقين

<sup>(</sup>٩) الآية ١٠٧ سورة التوبة (١٠) الآية ٩ سورة المزمل

الحادى عشر: بمعنى العَصْر: (تتَّخَذُونَ (١) منْهُ سَكَرًا ورزْقًا حسنًا) أَى تعصرون .

الثَّاني عشر : بمعنى إرخاءِ السِّتْر : (فاتَّخذَت (۲) مِنْ دُونهِمْ حِجابًا) أَى أَرْخت سِتْرًا .

الثالث عشر : بمعنى عَقْد العهد : ( إِلَّا من (٣) اتَّخَذَ عنْدَ الرِّحمٰنِ عهْدًا) مَعْدَدًا عَقْدَ .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧ سورة مريم

<sup>(</sup>١) الآية ٦٧ سُورة النحل

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٧ سورة مريم

## ١١ ـ بصيرة في الا مراة (١)

اعلم أنَّ المَرْءَ والمرأَة اسمان على فَعْل وفَعْلة . وهما من الاسماء (٢) الموصولة ؟ مثل ابن ، وابنة ، واثنين ، واثنتين .

والأصل فيهما مر (٣) ومرة من غير همزة ، لكن ألحقوا بهما همزتين ، إحداهما في الآخر للوقف ، والأخرى في الأوّل لتسهيل النّطق والابتداء . ومن عجائب الأسماء امرُو ؛ لأنّ إعراب الأسماء في آخرها دون أوّلها ووسطها . وهذا فيه ثلاث لغات: فتح الرّاء دائمًا ، وضمّها دائمًا ، وإعرابها (٤) دائمًا . وتقول أيضًا : هذا امرؤ ، ومُرْء ، ورأيت امراً ، ومررت بامرئ ، وبمرء ، معربًا من مكانين .

والمَرْءُ والمرأةُ (٥) \_ مثَلثة الميم \_ الإنسان . ولا يجمع من لفظه . وقيل : سُمِع مَرْءُون ؟ قال الحَسَن : أحسِنُوا أخلاقكم أيّها المَرْءُون .

وجاءَ الامرأة في القرآن على اثني عشر وجهًا .

المعروف أن أل لا تدخل على أمرأة وأنمايقال المرأة . وفى التاج أن أبا على حكى الأمرأة وأن شراح الفصيح الكروها ، ومن أثبتها حكم بأنها لفة ضعيفة .

<sup>(</sup>٢) الذي من الاسماء الموسسولة - اى المبدوءة بهمزة وصل - امرؤ وامراة لامرء ومراة

<sup>(</sup>٣) كذا والاسم المتمكن لا يقل عن ثلاثة أحرف ولا توجد فيه هذه الثنائية التي يزعمها المؤلف

<sup>(</sup>٤) أى اتباعها حركة الاعراب التي على الهمزة •

<sup>(</sup>٥) في القاموس قصر التثليث على المرء

الأُوّل: بمعنى زَلِيخا المصريّة. ( امرأةُ (١) العزِيزِ تُراوِدُ فتَاهَا عَنْ نَفْسه) (لأَمْرأَتهِ (٢) أَكْرِمي مثْواهُ).

الثانى: بمعنى بِلْقِيس : (إِنِّي وَجَدْتُ (٣)امْرَأَة تَمْلِكُهُمْ).

الثالث : بمعنى آسِية (وقالَتِ (٤) امْرَأَةُ فِرْعَوْنَ) .

الرّابع: بمعنى سارة زوج الخليل إبراهيم عليه السّلام: (وَامْرَأَتُهُ (٥) قائِمَةٌ فَائِمَةٌ فَائِمَةٌ فَائِمَةً فَائِمَةً فَانِمَةً فَائِمَةً فَانِمَةً فَانْ فَانْ فَانِمَةً فَانِمَةً فَانِمَةً فَانْ فَانِمَانُ إِنْ فَانْ فَانْكُمْ وَانْ فَانْهُ فَانْ فَانْمُ فَانْ فَانْ فَانْمُ فَانْمَ فَانْ فَانْمُ فَانْ فَانْمُ فَانْ فَانْمُ فَان

الخامس: بمعنى حَنَّة امرأَة عمران بن هامان (٦) أمّ مريم الصديقة : (إذْ قالَتِ (٧) امْرَأَةُ عِمْرَانَ) .

السّادس : بمعنى زَوْج لُوط النبيّ واسمها واهلة (وَلَا<sup>(۸)</sup> يَلْتَفِتْ مِنْكُمْ أَخَدُ إِلَّا امْرَأَتَكَ ) .

السّابع : بمعنى (٩) واعلة زوج نوح عليه السلام ( مَثَلاً لِللَّايِنَ (١٠) كَفَرُوا الْمَرَأَةُ نُوح ٍ) .

الثامن : بمعنى (٩) أمَّ جَمِيل زوج أبى لهب : (وَامْرَأَتُهُ (١١) حَمَّالَةُ الحَطَب) .

<sup>(</sup>١) الآية ٣٠ سورة يوسف (٢) الآية ٢١ سورة يوسف

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٣ سورة النمل (٤) الآية ٩ سورة القصص

<sup>(</sup>۵) الآیة ۷۱ سورة هود

 <sup>(</sup>٦) كذا في اكب . وفي تاريخ الطبرى والقرطبي ٢٣/٤: « ماثان »

<sup>(</sup>٧) الآية ٣٥ سورة ٦ل عمران(٨) الآية ٣٥ سورة هود

<sup>(</sup>٩-٩) مابين الرقمين ساقط في ١٠ (١٠) الآية ١٠ سورة التحريم

<sup>(</sup>١١) الآية } سورة تبت

التَّاسع : بنت محمَّد بن مَسْلمة ، وقيل أُخته ( وإنِ امْرَأَةُ (١) خَافَتْ مِنْ بَعْلِهَا نُشُوزًا) .

العاشر: بنتا شعيب عليه السلام (وَوَجَدَ مِنْ (٢) دُونِهِمُ امْرَأْتَيْنِ تَذُودَانِ)

الحادى عشر: أَمَّ شَرِيك الَّتَى قدّمت نفسها للنبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم،

وخصّصها الله تعالى بالذِّكر، وشهد لها بالإيمان (وَامْرَأَةً (٣) مُؤْمِنَةً إِنْ وَهَبَتْ

نَفْسَها لِلنَّبِيِّ).

الثاني عشر: واحدة من نساء المسلمين الصّالحات العادلات (فَرَجُلُ (٤) وامْرَأْتَانِ)

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٨ سورة النساء

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۲۳ سورة القصص
 (٤) الآیة ۲۸۲ سورة البقرة

٣) الآية .ه سورة الأحزاب

### ١٢ \_ بصيرة في الآيات

الآية : العلامة الظَّاهرة . وحقيقته (١) لكلّ شيء ظاهر هو ملازم لشي لا يظهر ظهورَه ، فمتى أَدْرَك مُدْرِكُ الظَّاهرَ منهما علِم أَنَّه أدرك الآخر الَّذي لا يظهر ظهورَه ، فمتى أَدْرَك مُدْرِكُ الظَّاهرَ منهما علِم أَنَّه أدرك الآخر الَّذي لم يُدْركه بذاته ؛ إِذْ كان حكمهما سَوَاءً . وذلك ظاهر في المحسوسات ، والمعقولات ، فمن علم بملازمة العلم للطريق المنهج ثم وجد العلم عَلمَ أَنَّه وجد الطَّريق . وكذا إذا عَلِم شيئًا مصنوعًا علِم أَنَّه لابد له من صانع .

واشتقاق الآية إِمّا مِن أَيٌّ ؛ فإنَّها هي الَّتي تبين أَيّا(٢)مِن أَيّ ، أَو مِن قولهم : (أَوَى إِليه ) .

وقيل للبناء العالى: آية: (أَتَبْنُونَ (٣) بِكُلِّ رِيع آيَةً تَعْبَثُونَ)، ولكل (٤) جملة من القرآن دالَّة على حكم آيةٌ، سورة كانت، أو فصولًا، أو فَصْلًا من سورة . وقد يقال لكل كلام منه منفصل بفصل لفظيّ : آية . وعلى هذا اعتبار آيات السّورة (٥) الَّتَى تُعَدُّ بها السورة .

وقوله تعالى : (إِنَّ فِي (٦) ذَلِكَ لآيَةً لِلْمُؤْمِنِينَ ) فهي من الآيات المعقولة

<sup>(</sup>١) أى حقيقة الأمر ، وقوله : « لكل شيء ، الأولى : ان لكل شيء

<sup>(</sup>۲) أي تميز شيئًا من شيء ، وفي التاج فيأي : « يقال : لا يعرف أيا من أي اذا كـــان أحمق »

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٨ سورة الشعراء

<sup>(</sup>٤) معطوف على قوله: « للبناء العالى »وقوله: « آية » عطف على « آية » السابقة .

<sup>(</sup>٥) في الراغب: « السور » (٦) الآية ٧٧ سورة الحجر

الَّتي تتفاوت بها المعرفةُ بحسب تفاوت النَّاس في العلم . وكذلك قوله : (بَلُ هُوَ آياتٌ بَيِّنَاتٌ في صدور (١) الَّذِينَ أُوتُوا العِلْمَ).

وذكر في مواضع آية  $[e^{(Y)}]$  في مواضع آيات . وذلك لمعنى مخصوص يقتضيه ذلك المقام . وإنما قال : (وَجَعَلْنَا (٣) ابْنَ مَرْيَمَ وَأُمَّهُ آيةً ) ولم يقل : آيتين ؟ لْأَنَّ كُلِّ واحد صار آية الآخر . وقوله : (وَمَا نُرْسِلُ<sup>(٤)</sup> بِالآياتِ إِلَّا تَخْوِيفًا ) فالآيات هَهنا قيل : إِشَارَة إِلَى الجَرَاد والقُمَّل ، والضَّفادع ، ونحوه من الآيات الَّتي أُرْسِلَت إلى الأُمم المتقدّمة ، فنبّه أنَّ ذلك إنَّما يُفْعل عن (٥) يفعله تخويفًا . وذلك أُخس المنازل للمأمورين ؛ فإنَّ الإنسان يتحَرَّى فعل الخير لأحدثلاثة أشياءٍ: إمّا أن يتحرّاه [رغبة أورهبة ؛ وهو أدنى منزلة ، وإِما أَن يتحرّاه (٦٠) الطلب مَحْمَدة ، وإِمّا أَن يتحرّاه لفضيلة (٧) . وهو أَن يكون ذلك الشيء في نفسه فاضلًا . وذلك أشرف المنازل . فلمّا كانت هذه الأُمّة خير أُمَّة \_ كما قال \_ رفعهم عن هذه المنزلة ، ونبَّه أَنَّه لايعمُّهم العذاب(١)؛ وإِن كانت الجَهَلة منهم كانوا يقولون ؛ أَمطِرْ علينا حجارة من السَّاءِ أَو اثتنا بعذاب أَليم . وقيل : الآيات إِشارة إِلى الأَّدلَّة ؛ ونبِّه أَنَّه يُقتصر معهم على الأُدلَّة ، ويُصانون عن العذاب الَّذي يستعجلون به في قوله تعالى: (وَيَسْتَعْجِلُونَكَ (٩) بِالْعَذَابِ ) .

زيادة من الراغب (٢) الآية ٩} سورة العنكبوت (1) الآلة ٥٩ سورة الاسراء

<sup>(1)</sup> الآية . ه سورة المؤمنين (٣)

ما بين القوسين زيادة من الراغب ۱، « من » وما أثبت عن الراغب (7)(0) في الراغب: « بالعذاب » **(A)** 

في الراغب: « للفضيلة » (Y)

الآية ٧} سورة الحج وغيرها (1)

وقال المعينى : وردت الآية فى القرآن على وجوه . الأَوَّل : بمعنى العلامة (وَمِنْ (١) آيَاتِهِ مَنَامُكُمْ ) (وَمِنْ آيَاتِهِ <sup>(٢)</sup> خَلْقُ السمَوَاتِ ) (وآيَةُ (٣) لَهُمُ الأَرْضُ) .

الثانى: بمعنى آيات القرآن (آيات (١) مُحْكَمَات ).

الثالث: بمعنى معجزات الرّسل: (فَلَمَّا جَاءَهُمُ (٥) مُوسَى بِآياتِنَا).

الرَّابِع: بمعنى عِبْرَة المعتبرين. (وَجَعَلْنَا (٦) ابْنَ مَرْيَمَ وأُمَّهُ آيَةً ) .

الخامس : بمعنى الكِتَابِ والبرهان : (قَدْ كَانَتْ (٧) آيَاتِي تُتْلَى عَلَيْكُمْ) .

السّادس: بمعنى الأَمْر ، والنَّهى: (كَذَلِكَ (٨) يُبَيِّنُ اللهُ آيَاتِهِ) يعنى الأَمْر والنَّهي وله نظائر .

وحينئذ تصير جملة الآيات في القرآن من طريق الفائدة والبيان على اثنى عشر نوعًا .

الأُوّل : آية البيان والحكمة : (يَتْلُو عَلَيْكُمْ (٩) آيَاتِنَا) .

الثانى: آية العَوْن ، والنُّصرة: (قَدْ كَانَ لَكُمْ (١٠) آيَةٌ فِي فِئَتَيْنِ).

الثالث: آية القيامة: (وَإِنْ (١١) يَرَوْا آيَةً يُعرِضُوا).

الرَّابِعِ : آية الابتلاءِ والتجربة : (لَقَدْ كَانَ (١٢) لِسَبَلٍ فِي مَسْكَنِهِمْ آيَةٌ ) .

الآية ٢٢ سورة الروم الآية ٢٣ سورة الروم (1)الآية ٧ سورة آل عمران الآبة ٣٣ سورة يس **(£) (٣)** الآية ٥٠ سورة المؤمنين الآية ٣٦ سورة القصص (7)(0) الآية ١٨٧ سورة البقرة الآية. ٦٦ سورة المؤمنين (A) **(Y)** الآبة ١٣ سورة آل عمران الآية ١٥١ سورة البقرة (1.)(1) الآبة ١٥ سورة سيأ (11)(١١) الآلة ٢ سورة القمر

الخامس آية العذاب والهَلَكة : (هَذِهِ نَاقَةُ (١) اللهِ لكُمْ آيَةً ) .

السَّادس : آية الفضيلة والرَّحمة : (فِيهِ آيَاتٌ (٢) بَيِّنَاتٌ) .

السّابع : آية المعجزة والكرامة : (تَكُونُ لَنَا عِيدًا<sup>(٣)</sup> لِأُوَّلِنَا وآخِرنَا وآيَةً مِنْكَ) .

الثامن: آية العظة والعبرة: (لقَدْ كَانَ<sup>(٤)</sup> في يُوسُفَ وإِخُوَتِهِ آياتٌ)

التاسع : آية التشريف والتكريم ( وَلِنَجْعَلَكُ (٥) آيَةً لِلنَّاسِ) .

العاشر : آية العلامة : ( رَبِّ (٦) اجْعَلْ لِي آيَةً ) .

الحادى عشر: آية الإعراض والنّكرة (٧): (وَمَا (٨) تَـأْتِيهِم مِنْ آيَةٍ مِنْ

آيَاتِ رَبِّهِمْ إِلَّا كَانُوا عَنْهَا مُعْرِضِينَ) .

الثانى عشر: آية الدّليل والحجّة: (سنريهم (٩) آيَاتِنَا في الآفاق وفي أَنْفُسِهم ).

<sup>(</sup>١) الآية ٧٧ سُورة الأعراف وغيرها (٢) الآية ٩٧ سُورة آل عمران

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٤ سنورة المائدة (٤) الآية ٧ سنورة يوسيف.

<sup>(</sup>٥) - الآية ٢٥٩ سبورة البقرة (٦) الآية ٢١ سبورة آل عمران

<sup>(</sup>V) كلما في انهب: وقد يكون: « التكرد » (۸) الآية ؛ سورة الانعام ...

<sup>(</sup>٩) الآية ٥٣ سورة فصلت

#### ١٣ ـ بصيرة في الاحسان

إفعال من الحُسْن ، وهو كلّ مُبْهج (١) ورغوب فيه ، عقلًا ، أو حسًا ، أو هوًى . وقد حَسُن يحسن ككرم يكرم ، وحَسَن يَحْسُن كنصر ينصر ، فهو حاسِنٌ وحَسَنٌ وحُسَانٌ وحُسَانٌ وحُسَان . والجمع حِسَان وحُسَانون ، وهى حَسَنةٌ وحَسَناء وحُسَّانة . والجمع حِسان ، وحُسّانات . ولا يقال : رجل أحْسَن (٢) وإنما يقال : هو الأحسن ، على إرادة التفضيل . الجمع (٣) الأحاسن . وأحاسن القوم حِسَانهم .

والحَسنة يعبَّر بها عن كلّ ما يَسُر من نِعْمَة تنال الإِنسان في نفسه وبَدنه وأحواله . والسّيئة تضادّها . وهما من الأَلفاظ المشتركة ؛ كالحيوان الواقع على أنواع مختلفة . وقوله تعالى : ( وَإِنْ تُصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ ) تَعُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللهِ) أَى خِصب وسَعَة وظفر (وإِن تصِبْهُمْ سَيِّئَةٌ) أَى جَدْب وضيق وخَيْبَة . وقوله تعالى : (مَا أَصَابَكَ (٥) مِنْ حَسَنَةٍ) أَى من ثواب (وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَة) أَى من ثواب (وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَة) أَى من ثواب (وَمَا أَصَابَكَ مِنْ سَيِّئَة) أَى من عذاب .

والفرق بين الحَسنة والحَسن والحُسْي أَنَّ الحَسن يقال في الأعيان والأَحداث وكذلك الجَسنة إذا كانت وصفًا في فإذا كانت اسما فمتعارف في الأَحداث (والحُسني (٦) لا يقال إلَّا في الأَحداث) دون الأَعيان والحَسن أَكثر

<sup>(</sup>۱) انب: « منهج » وما اثبت عن الراغب

 <sup>(</sup>۲) في القامرس بعده : « في مقابلة أمرأة حسناه » أي على أنه صفة مشبهة .

 <sup>(</sup>٣) أ ، ب : ﴿ جمع الجمع » وما أثبت موافق لما في القاموس

<sup>(</sup>٤) الآية ٧٨ سورة النساء (٥) الآية ٧٩ سورة النساء

<sup>(</sup>٦) سقط ما بين القوسين في ١ .

ما يقال في تعارُف العامّة في المستحسن بالبصر . وأكثر ما جاء في القرآن من الحَسَن فللمستحسن من جهة البصيرة .

وقوله تعالى : (الَّذِينَ (١) يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ) أَى الأَبعد عن الشبهة . وقوله تعالى : (وَمَنْ (٢) أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا لِقَوْم يُوقِنُونَ) إِن قيل حكمه حَسَن لمَنْ يوقن ولمن لا يوقن فلِم خُصّ ؟ قلنا : القصد إلى ظهور حسنه ، والاطلاع عليه . وذلك يظهر لمن تزكَّى ، واطَّلع على حكمة الله تعالى ، دون الجَهلة .

والإحسان يقال على وجهين . أحدهما الإنعام على الغير : أحسن إلى فلان . والثاني إحسان في فعله وذلك إذا علم عِلْمًا حسنًا أو عمل عملًا حسنًا . ومنه قول على ـ رضى الله عنه \_ : النّاس أبناء ما يحسنون ، أى منسوبون إلى ما يعلمونه ويعملونه من الأفعال الحسنة . والإحسان أعم من الإنعام .

وورد الإحسان في التَّنزيل على ثلاثة (٣) عشر وجهًا:

الأُوّل: بمعنى الإِمَانُ (فَأَثَابَهُمُ اللهُ بِمَا<sup>(٤)</sup> قَالُوا جَنَّاتٍ) إِلَى قوله (وَذَلِكَ جَزَاءُ الْمُحْسِنِينَ).

الثانى : بمعنى الصّلاة على النبيّ صلّى الله عليه وسلَّم (مَنْ جَاءَ<sup>(ه)</sup> بالْحَسنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا) .

<sup>(</sup>١) الآية ١٨ سورة الزمر

<sup>(</sup>٥) الآية ١٦٠ سورة الانعام

 <sup>(</sup>٢) الآية .ه سورة المائدة

٤) الآية ٥٨ سورة المائدة

الثالث: بمعنى قيام اللَّيل للتهجد: (إِنَّهُمْ كَانُوا<sup>(۱)</sup> قَبْلَ ذَلِكَ مُحْسِنِينَ) \_\_\_\_\_ أى متهجّدين .

الرّابع: بمعنى الإِنفاق والتصدق على الفقراء: (وَأَخْسِنُوا (٢) إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ).

الخامس: بمعنى خِدْمة الوالدين ، وبِرِّهما (وَبِالْوَالِدَيْنِ (٣) إِحْسَانًا) .

السّادس: بمعنى العفو عن المجرمين: (وَالْعَافِينَ (فَ) عَنِ النَّاسِ واللهُ يُحِبُّ السَّادس: بمعنى العفو عن المجرمين: (وَالْعَافِينَ (فَ) عَنِ النَّاسِ واللهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ).

الثامن : بمعنى أنواع الطَّاعة : (لِلَّذِينَ أَحْسَنُوا(٢) الحُسْنَى وَزِيَادَةٌ) .

التاسع : بمعنى الإِخلاص فى الدِّين والإِيمان : (إِنَّ اللهُ يَأْمُرُ<sup>(٧)</sup> بِالعَدْلِ وَالإِحْسَانِ ) .

العاشر : بمعنى الإحسان إلى المستجقِّين : (وَأَحْسِنْ (٨) كَمَا أَحْسَنَ اللهُ السَّحِقِّين : (وَأَحْسِنْ (٨) كَمَا أَحْسَنَ اللهُ السَّكَ )

(٢)

الآية ١٩ سورة البقرة

<sup>(</sup>۱) الآیة ۱٦ سورة الذاریات

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٣ سورة البقرة ، وغيرها . (٤) الآية ١٣٤ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٥) الآية ٦٦ سورة العنكبوت (٦) الآية ٢٦ سورة يونس

<sup>(</sup>٧) الآية ٩٠ سورة النحل (٨) الآية ٧٧ سورة القصص

<sup>- 79 -</sup>

الثاني عشر: بمعنى كلمة الشهادة على اللِّسان مع الإِيقان بالجَنان.

الثالث عشر : بمعنى نعيم الجنان والرضوان : (هَلْ جَزاءُ (٢) الإِحْسَانِ إِلَّا الإِحْسَانِ إِلَّا الإِحْسَان) .

<sup>(</sup>١) الآية ٧ سورة الاسراء

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٠ سورة الرحمن · وهذه الآية مثال للثانى عشر والثالث · فالاحسسان الأول التوحيد وكلمة الشهادة ، والثانى الجنة · وفي تنوير المقباس « هل جزاء من أنعمنا علميه بالتوحيد الا الجنسة » · ويفسر البيضساوي الاحسان الأول بالاحسان في العمل فيعمم ·

### ١٤ ـ بصيرة في اذ واذا واذن(١) والاذي

(إذْ) يعبّر به عن الزَّمان الماضي؛ ولا يجازي به إلَّا إذا ضُمِّ اليه (ما)، نحو: 

« إذ ما أتيت على الرسول فقل له (٢) «

وقد يكون (في (٣) المفاجأة) وهي الَّتي بعد بينا ، وبينها .

و (إذا) يكون للمفاجأة ، فيختصّ للجمل (٤) الاسميّة . ولا يحتاج لجواب ، ولا يقع في الابتداء . ومعناها الحال ؛ نحو خرجت فإذا الأَسدُ بالباب ، (فَإِذَا هِيَ (٥) حَيَّةٌ تَسْعَى) . وقال الأَخفش : حرف . وقال المبرّد : ظرف مكان . وقال الزَّجاج : ظرف زمان .

[وإِذَا (٦) اسم] يدل على زمان مستقبل . ويجيء للماضى : (وإِذَا رَأَوْا (٧) تِجَارَةً أَوْ لَهُوًا انْفَضُّوا إِلَيْهَا ) . ويجيء للحال ، وذلك بعد القسَم : (واللَّيْلِ إِذَا يَغْشَى ) ، (والنَّجْمِ إِذَا هَوَى ) .

حقا عليك اذا اطمأن المجلس

وبعده :

يا خير من ركب المطى ومن مشى فوق التراب اذا تعد الانفس وانظر كتاب سيبويه ٤٣٢/١ ، وسيرةابن هشام في اشعار غزوة حنين

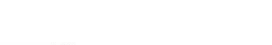
(٣) ب: « للمفاجأة »

(٤) كذا في أ ، ب ، والمناسب : بالجمل · وما هنا صحيح ، يقال : خصصته لكذا فتخصص . ه .

(٥) الآية ٢٠ سورة طه

(٦) زيادة لابد منها للفصل بين اذا الفجائيةواذا الوقتية . وقد نقل هنا عبارته في القاموس ولابد لها من هذه الزيادة .

(٧) الآية ١١ سورة الجمعة



<sup>(</sup>۱) لم يتكلم المؤلف على اذن ، وقــــد تكلم عليها في القاموس في « أذن » ٠

<sup>(</sup>٣) للعباس بن مرداس ، وعجزه :

وناصبها شرطها ، أو ما فى جوابها : من فعل أو شِبْهِهِ . وقد تُضمّن معنى الشرط فيجزم به . وذلك فى الشّعر أكثر .

والأذى: ما يصل إلى الحيوان من ضرر، إمّا فى نفسه ، أو فى جسمه ، أو قُنياته ، دنيويًّا كان أو أخرويًّا (لاَ تُبْطِلُوا (١) صَدَقَاتِكُمْ بِاللَّ والأَذَى ) وقوله : (فآذُوهُمَا (٢)) إشارة إلى الضرب . وقوله تعالى (قُلْ هُوَ أَدًى (٣)) (سمّاه (٤) أَذًى) باعتبار الشَّرع ، واعتبار الطِّب ، على حسب ما يذكره أصحاب هذه الصّناعة . وأذِى به كبقي أذًى أَى تأذّى . والاسم الأذِيَّة ، والأَذَاة ، وهي المكروه اليسير . وآذى صاحبه (أذًى (٥) وأذاة وأذي وأذاة ولا تقل (٦) : إيذا كا كأنَّه (٧) اسم للمصدر . ومنه الآذي للموج المؤذِى رَكَاب البحر . وورد في نصّ القرآن على أحد عشر وجهًا .

الأُوِّل: بمعنى الحرام: (وَيَسْتَلُونَكُ (١٠) عَنِ المحيض قُلْ هُوَ أَذًى) أَى حرام. الثَّانى: بمعنى القَمْل: (أَوْ بهِ أَذًى (٩) مَنْ رَأْسه).

الثالث: بمعنى الشِدّة والمِحْنة: ﴿ إِنْ كَانَ (١٠) بِكُمْ أَذًى مَنْ مَطَر ) .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٦٤ سورة البقرة (٢) الآية ١٦ سورة النساء

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢٢٢ سورة البقرة
 (٤) سقط ما بين القوسين في ١٠

<sup>(</sup>٥) في التاج عن ابن برى ان هــذه مصادراذي الثلاثي .

<sup>(</sup>٦) في التاج أن هذا الحسكم رد عسلي صاحب القاموس أذ القياس يقتضيه ، وأن أبا السعود المفسر كان يقول: قولوا الايذاء أي أداعات القاموس ولكن صاحب التساج قال بعد : « قال شيخنا : ثم أنى أخذت في استقراء كلام العرب وتتبع نثرهم ونظمهم فلم أقف على هذا اللغظ في كلامهم . فلعل المصنف أخسده بالاستقراء أو وقف على كلام لبعض من استقراء والا فالقياس يقتضيه » .

<sup>(</sup>٧) يريد الاذي الذي صدر به البحث اوالمذكور من الاذي والاذاة والاذية .

 <sup>(</sup>A) الآية ۲۲۲ سورة البقرة (۹) الآية ۱۹٦ سورة البقرة

<sup>(</sup>١٠) الآية ١٠٢ سورة النساء

الرابع: بمعنى الشتم والسبّ: (وَالَّلذَانِ يَأْتِيَانِها (١) مَنْكُم فَآ ذُوهُمَا) (لَنْ يَضُرُّوكُم (٢) إِلَّا أَذًى) (وَمَنَ الَّذِينَ (٣) أَشْرَكُوا أَذًى كَثِيرًا).

الخامس: بمعنى الزُّور ، والبهتان على البرى (كالَّذينَ (٤) آذُوا مُوسَى) ،

(يَاقَوْم (٥) لِمَ تُؤذُونَنِي).

السّادس: بمعنى الحفاء والمعصمة: (إنَّ الَّذِينَ (١) يُؤذُونَ اللهَ وَرَسُولهُ)

السّادس : بمعنى الجفاء والمعصية : ( إِنَّ الَّذِينَ (٦) يُؤْذُونَ اللهَ وَرَسُولهُ) معنى بعصونهما .

الثامن : شَغْلُ الخاطر وتفرقة القلب : (إِنَّ ذَلِكُمُ (٧) كَانَ يُؤْذَى النَّيَّ ) . التَّاسع المن عند العطيّة : (لا تُبْطلُوا (٨) صَدَقَاتِكُمْ بالمَنِّ وَالأَذَى) . العاشر : بمعنى العذاب والعقوبة : (فَإِذَا أُوذَى (٩) في الله) .

الحادى عشر: بمعنى غِيبة المؤمنين: (والذينَ يُؤُذُونَ (١٠) الْمُؤْمَنينَ والمؤْمَنات بغَيْرٍ مَا اكْتَسَبُوا).

الآية ١١١ سورة آل عمران **(Y)** الآية ١٩ سورة النساء (1) الآية ٩٦ سورة الأحزاب الآية ١٨٦ سورة ال عمران (1) (٣) الآنة ٧٥ سورة الأحزاب (7)الآية ه سورة الصف (°) الآية ٢٦٤ سورة البقرة **(A)** الآية ٥٣ سورة الأحزاب **(V)** (١٠) الآية ٨٥ سورة الأحزاب الآلة ١٠ سورة العنكبوت (1)

## ١٥ \_ بصيرة في الاسم

اعلم أنَّ الاسم لغةً: الكلمة . وتخصيصه بما ليس بفعل ولا حرف اصطلاح طارئ . قاله الرّاغب في تفسيره . وقال في موضع آخر: الاسم: ما يعرف به (ذات (١) الأصل) .

وأصله سُمْو عند البصريّين ، حذفت الواو ، ونقل سكون الميم إلى السّين فجى عبه بهمزة الوصل . وعلَّة الحذف كثرة الاستعمال . ولذا لم يحذف من عضو ونِضُو ، ونحوهما . وقال الكوفيّون : هو من الوَسْم ، أُخَرت فاءُ الكلمة ، وحذفت [أوحذفت "] من غير تأخير . وبعض الكوفيّين يقول : قلبت الواو همزة ؛ كما فعَل من قال : إِشَاح في وشاح ، ثم كثر استعماله ، فجعلت ألفوصل . [و] قول الكوفيّين أبين من حيث المعنى . فأخذه من العلامة أوضح من أخذه من الرفعة . وقول البصريّين أقرب من جهة اللَّفظ . وشذَّ بعضُ المفسرين وقال : أصله من الأسم "" بالضَّم وهو القوّة والغضب . وسمّت (٤) الأسكر أسامة ، لقوّته وشدة غضبه . والهمزة على هذا أصلية .

وسئل أبو عمرو بنُ العلاء عن تصغير اسم ، فقال : أُسَيِّم (٥) .

<sup>(</sup>١) كذا في ا،ب وفي الراغب (سما): « ذات الشيء »

<sup>(</sup>٢) زيادة يقتضيها السياق

<sup>(</sup>٣) لم أقف على هذا في كتب اللغة

<sup>(</sup>٤) أنب: « سميت » والوجه ما أثبت أي سمت العرب .

<sup>(</sup>٥) المعروف في تصسيغيره: سمى • وقد احتج البصريون على الكوفيين بهذا التصغير • وانظر التاج .

وفیه سبع<sup>(۱)</sup> لغات : إِسم وأُسْم ـ بكسر الهمزة وضمَّهَا ـ وسم مثلثة ـ وسُمَّى مثلثة . وقرئ <sup>(۲)</sup> ( بِسُمَى الله) على وزن هُدَى .

وحذِفت الأَلف من بسم الله خَطًّا لكثرة الاستعمال . وقيل : لا حذف ، بل دخلت الباء على (سِم ِ الله) المكسورة السين ، وسكنت ، لثلاً يتوالى الكسرات .

والأسهاء على نوعين : أسهاءُ الخالق تعالى ، وأسهاءُ المخلوقات . وكلّ منهما نوعان : مجمل ، ومفصّل .

ومجمل أساء المخلوقات أن يكون الاسم إمّا لشخص ، أو لغير شخص ، أو لما كان خَلَفًا منهما . والشَّخص إمّا أن يكون عاقِلًا ؛ كالملَك والبشر ، وإمّا غير عاقل ؛ كالفرس ، والبقر ، وإمّا أن يكون ناميًا ، كالنبات والشجر ، أو جمادًا ، كالحجر ، والمكر . وغير الشخص إمّا أن يكون حوادث ؛ كالقيام والقعود ، أو اسم زمان ؛ كاليوم واللَّيلة . والخَلَفُ منهما إمّا أن يكون مضمرًا ؛ كأنا وأنت وهو ، أو مبهمًا ، كهذا وذاك والنّدى . هذا على سبيل الإجمال .

وأمّا المفصّل فأساء المخلوقات ترد على أربعين وجهًا : خاصّ وعامّ ، مشتقّ وموضوع ، (تامّ وناقص) (٣) ، معدول وممتنع ، وممكن ، معرب ومبنى ، مضمر ومظهر ، مبهم وإشارة ، لقب وعلم ، معروف ومنكّر ، جنس ومعهود ، مزيد وملحق ، مقصور وممدود ، معتلّ وسالم ، مذكّر ومؤنّث ، مضاف

<sup>(</sup>١) المذكور ثمان لغات الا أن يعد ( اسم ) بلغتيه لغة وأحدة ٠

 <sup>(</sup>۲) أى في الشواذ ، كما في التاج .

<sup>(</sup>٣) سقط ما بين القوسين في ا

ومفرد ، مضموم ومجموع ، مرخّم ومندوب ، منسوب ومضاف ، منادی ومفخّم ، مکبّر ومصغّر . وأمثلتها مشهورة .

ولفظ الاسم ورد في القرآن على ستّة أُوجه .

الأَوِّل : بمعنى المسمّى (تَبَارَكَ اسْمُ (اللهُ رَبِّكَ) أَى تبارك ربّك . والمسأَلة (١) مختلف فيها . وقد بسطنا القول فيها في محلِّها .

الثَّانى: بمعنى التَّوحيد: (واذْكُرِ<sup>(٣)</sup> اسْمَ رَبِّكَ) أَى قل: لا إِلَهُ إِلَّا الله .

الثالث: بمعنى الصفات والنُّعُوت: (ولِلهُ (٤) الأَسْهَاءُ الحُسْنَى) أَى الصَّفات

العُلَى .

الرابع: بمعنى مُسَمِّيات العالَم: (وعَلَّمَ آدَمَ (٥) الأَسهاءَ ) أَى عرّفه أَسهاءَ السَّمَات .

الخامس: بمعنى الأَصنام والآلهة: ( إِنْ هَىَ إِلَّا أَسْمَاءُ<sup>(٦)</sup> سَمَّيْتُمُوهَا). السّادس: بمعنى الشَبَّه والمِثل والعَدِيل: ( هَلْ تَعْلَمُ (٧) لَهُ سَمِيًّا) أَى عديلًا وبديلًا (٨).

ومجمَل أسماء الحق ـ تعالى ـ إمّا راجع إلى الذات ، نحو الله والإله والرّب ، أو إلى الصّفات ؛ كالعالِم والقادِر والسّميع والبصير ، أو إلى الأّفعال ؛ كالصّانع ، والخالق ، والرازق ، أو إلى الأّقوال ؛ كالصّادق ، والمتكلّم .

<sup>(</sup>١) الآية ٧٨ سورة الرحمن (٢) أي هل الاسم عين المسمى أو غيره .

<sup>(</sup>٣) الآية ٨ سورة المزمل ، والآية ٢٥ سورة الانسان

<sup>(</sup>٤) الآية ١٨٠ سورة الأعراف (٥) الآية ٣١ سورة البقرة

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٣ سورة النجم (٧) الآية ٦٥ سورة مريم

<sup>(</sup>A) كذا في ب ، وفي أ· « مديلا » والظاهر أنه محرف عن ( نديدا )

وأمّا مفصّلها فنقول: على نوعين . إمّا مختص به تعالى ، ولا يجوز إطلاقه على غيره ، نحو الله والإله والأحد والصّمد ، وإما اسم قد استأثر الله بعلمه ، وهو الاسم الأعظم . على أنهم اختلفوا فى تعيينه . فقيل : ياذا الجلال والإكرام ، وقيل يا ألله . وقيل يا مسبّب الأسباب . وقيل : يا بديع السّموات والأرض . وقيل : يا قريبًا غير بعيد . وقيل : يا حَنّان ، يا منّان . وقيل : يا مجيب دعوة المضطرّين . وقيل : يا صَمَد . وقيل هو يا مَنّان . وقيل : يا مجيب دعوة المضطرّين . وقيل : يا صَمَد . وقيل في قوله : (هُوَ الأُوَّلُ (۱) والآخِرُ ) . وقيل : بسم الله الرحمن الرحيم . وقيل : يا حيّ يا قيّوم . وقيل : في الحروف المقطّعة الّتي في أوائل السّور ؛ نحو الم ، وكهيعص ، وحم عسق .

وإِمّا اسم مشترك بين الحَقِّ والخَلْق ؛ فيكون للحقّ حقيقة ، وللخَلْق مجازًا ، كالعزيز ، والرّحيم ، والغنيّ ، والكريم .

الرّابع اسم يجوز إطلاقه وإطلاق ضِدّه على الحقِّ تعالى ؛ كالمُعطى والمانع ، والضَّارِّ والنَّافع ، والباسط والمنابض ، والرّافع والخافض .

الخامس: اسم يجوز إطلاقه عليه تعالى ، ولا يجوز إطلاق ضدّه ؛ كالعالم ، والقادر ، ولا يجوز إطلاق الجاهل ، والعاجز .

السّادس : يكون مدحا في حقِّه \_ تعالى \_ وفي حقّ غيره يكون ذمًّا ؛ كالجبّار والقهَّار والمتكبّر .

<sup>(</sup>١) الآية ٣ سورة الحديد

السّابع : اسم يكون معناه مأخوذًا فى فعله ، ولا يجوز إطلاق لفظه عليه ، كالمَكَّار ، والقتَّال ، والكِيّاد والمستهزئ .

الثامن : اسم يجوز إطلاقه عليه \_ تعالى \_ على الإطلاق ، نحو الرّحمٰن الرّحيم ، القُدّوس ، المهيمن .

التاسع : اسم يكون إطلاقُه عليه تعالى على حكم التقييد<sup>(١)</sup> ، والتوقيف ؛ كاللَّطيف ، والجواد ، والنُّور ، والواسع .

العاشر : اسم للإِثبات ، ولا يجوز أن يُدْعَى به ؛ كالشيُّ ، والموجود ، وغيره .

<sup>(</sup>١) أب: « الحق التقييد » ويظهر أن (الحق ) مدرجة من الناسخ فلذا حذفتها ·

#### ١٦ ـ يصبرة في الامة

الأُمَّة لغة : الرَّجُل الجامع للخير ، والإِمام ، وجماعةٌ أَرسل إليهم رَسُول ، والجيل من كل حيّ ، والجنس ، ومَن هو على الحقّ ، ومُخالف لسائر الأَّديان ، والحِين ، والقامة ، والأُمُّ ، والوجه ، والنشاط ، والطَّاعة ، والعالم ، ومن الوجه : مُعظمُه ، ومن الرجل قومه . وأُمَّة الله تعالى : خَلْقه .

وقد ورد في نصّ القرآن على عشرة أوجه .

الأُوَّل : بمعنى الصَّف المصفوف ( وَلَا طَائِرٍ يَطِيرُ (١) بِجَنَاحَيْهِ إِلَّا أُمَّمُ أَمُّ أَمَّمُ أَمُّ أَمُ

الثانى: بمعنى السّنين الخالية: (وادَّكَرَ (٢) بَعْدَ أُمَّةٍ) أَى بعد سنين .

الثالث: بمعنى الرَّجل الجامع للخير: (إِنَّ إِبراهيم كان (٣) أُمَّةً).

الرابع : بمعنى الدّين ، والمِلَّة : (إِنَّ هذهِ <sup>(٤)</sup> أُمَّتَكُم أُمَّةً وَاحِدَةً) ( إِنَّا وَجَدْنا<sup>(ه)</sup> آباءنا عَلَى أُمَّة) .

الخامس: بمعنى الأُمَم السّالفة ، والقرون الماضية : (قد خلت<sup>(٦)</sup> من قبلها أُمم ) .

السّادس : بمعنى القوم (٧) بلا عدد (كُلَّمَّا دَخَلَت (٨) أُمَّة لَعَنَت أُخْتَهَا)

<sup>(</sup>١) الآية ٣٨ سورة الانمام ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ إِلَّايَةُ هَا مُسورة يوسف

<sup>(</sup>٣) و الآية ١٢ سورة النحل عنه (١) ألآية ١٢ سورة الانبياء

<sup>﴿</sup> إِنَّ الْآَيَةِ ٢٦ صَّورَةُ الرَّحْوفِ مُنْ اللَّهِ مِنْ الرَّبَةِ ٢٠ سُورَةُ الرَّعَدِ الرَّعَدِ

<sup>(</sup>٧) قوله: بالاعدد و بمعنى القوم أساقط في و الم

ا) الآفة 4٪ سورة الأعراف

السابع: بمعنى القوم المعدود: (وجَدَ<sup>(۱)</sup> عَلَيْهِ أُمَّةً مِنَ النَّاسِ يَسْقُونَ)، (وإِذْ قَالَتْ أُمَّةٌ (٢) مِنْهُمْ لِمَ تعِظُونَ قَوْمًا) أَى أَرْبَعِينَ رجلًا.

الثامن : بمعنى الزَّمان الطَّويل : ( وَلَئِنْ أَخَرْنَا (٣) عَنْهُمُ الْعَذَابَ إِلَى أُمَّةٍ مَعْدُودَةِ ) .

التاسع : بمعنى الكُفَّار خاصّة : (كَذَلِكَ (٤) أَرْسَلْنَاكَ فِي أُمَّةٍ).

العاشر: بمعنى أهل الإسلام: (كُنتم (٥) خَيْرَ أُمَّة أُخْرِجَتْ لِلنَّاسِ) ، وقوله تعالى: (كَانَ النَّاسُ (٦) أُمَّةً واحِدَةً) أَى صِنفًا واحدًا ، وعلى طريقة واحدة في الضَّلال والكفر ، (ولَوْ شاء (٧) رَبُّكَ لَجَعَلَ الناسَ أُمَّةً واحِدَةً) أَى في الإيمان ، (وَلْتَكُنْ مِنْكُم (٨) أُمَّةً يَدْعُونَ إِلَى الخَيْرِ) أَى جماعة يتَخَيَّرُون العلم ، والعمل الصَّالح ، أَى يكونون أُسُوة لغيرهم . العلم ، والعمل الصَّالح ، أَى يكونون أَسُوة لغيرهم .

 <sup>(</sup>۱) الآیة ۲۳ سورة القصص
 (۲) الآیة ۲۳ سورة الأعراف

 (۳) الآیة ۸ سورة هود
 (३) الآیة ۳۰ سورة الرعد

 (٥) الآیة ۱۱۰ سورة آل عمران
 (٢) الآیة ۱۱۸ سورة هود

 (٧) الآیة ۱۱۸ سورة هود
 (۸) الآیة ۱۰۶ سورة آل عمران

## ١٧ \_ بصيرة في الاكل

الأَكْل تناول المَطْعَم . وعلى طريق التشبيه [به] (١) يقال : أكلت النارُ الحطب . والأُكْل بالضمّ [وبضمّتين (٢)] ... : اسم لما يؤكل . والأَكْلَة للمرة . والأُكْلة .. بالضمّ ... : اللهمة . وأكيلة الأسد : فريسته . وفلان ذو أَكُل من الزَّمان : ذو نصِيب وحَظّ . واستوفى أكلَه : كناية عن بلوغ الأَجل وأكل فلانًا : اغتابه .

وقد ورد في نصّ القرآن على تسعة أوجه .

الأُوِّل : بمعنى الفواكه والثمرات (كِلْتَا (٣) الجَنَّتيْنِ آتَتُ أَكُلهَا) .

الثانى: بمعنى تناول المطعم: (وكُلَا<sup>(٤)</sup> مِنْهَا رَغَدًا حَيْثُ شِئْتُمَا).

الثالث : بمعنى الإحراق : (حتَّى يأْتِينَا (٥) بِقُرْبانٍ تَأْكُلُهُ النَّارُ) .

الرَّابِع : بمعنى الابتلاع : (يأْكلهنّ (٦) سبعٌ عِجَافٌ) أَى يبتلعهنّ .

الخامس: بمعنى الإِبطال: (ثم يأتى مِنْ (٧) بَعْدِ ذَلِكَ سَبْعٌ شِدَادٌ يَأْكُلْنَ مَا قَدَمْتُمْ لَهُنّ).

السّادس : بمعنى الافتراس : (وأَخافُ أَنْ يِأْكُلُهُ (٨) الذِّنْبُ) أَى يفترسه



<sup>(</sup>١) زيادة من الراغب (٢) زيادة من القاموس

 <sup>(</sup>٣) الآية ٣٣ سورة الكهف
 (١٥) الآية ٣٥ سورة البقرة
 (١٥) الآية ٣٠ سورة البقرة

<sup>(</sup>٥) الآية ١٨٣ سورة آل عمران (٦) الآيتان ٢٤ ، ٦٦ سورة يوسف

<sup>(</sup>٧) الآية ٤٨ سورة بوسف (٨) الآية ١٣ سورة يوسف

السّابع : بمعنى الانتفاع بالمأْكول والمشروب والملبوس : (كُلوا<sup>(۱)</sup> ممّا فى الأَرض حَلَالًا طَيِّبًا) (كُلوَا<sup>(۲)</sup> مِنْ طَيِّبَاتِ مارزقناكم) .

الثامن : بمعنى أَخُذ الأَموال بالباطل : ( ولا تَأْكلوا (٣) أَموالكُم بينكم بينكم بالباطل) (إِنَّ الذينَ (٤) بيأكلون أَمْوَالَ اليتامَى ظلمًا) .

التاسع: بمعنى الرّزق المأْكول: (لأَكلوا (٥) من فوقهم ومن تحت أرجلهم) أَى لجاءتهم الأَمطار من السّماء، والثّمار من الأَرض.

وقد يعبّر بالأَكْل عن الفساد ؛ (كعَصْف (٦) مأْكولٍ) وتَأَكَّل الشيّ : فسد ، وأصابه أكال في رأسه وتأكّلٌ أي فساد . وكذا في أسنانه . وهُمْ أَكلة رأْس : عبارة عن ناس مِن قلّتهم يُشبعهم رأسٌ مَشْويٌ .

<sup>(</sup>١) الآية ١٦٨ سورة البقرة

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨٨ سورة البقرة

<sup>(</sup>٥) الآية ٦٦ سورة المائدة

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٢ سورة البقرة

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠ سورة النساء

٦) الآنة ٥ سورة الفيل

## ١٨ ـ بصيرة في الاهل

أهل الرّجل: مَن يجمعه وإيّاهم نسب ، أو دين ، أو ما يَجرى مجراهما: من صناعة ، وبيت ، وبلد ، (وصنعة (۱)) . فأهل الرّجل [ف الأصل (۲)] من يجمعه وإيّاهم مسكن واحد ثمّ تجوّز به (وقيل (۳)) أهل بيت الرّجل لمن يجمعه وإيّاهم [نسب] وتعورف في أُسْرة النبيّ صلّى الله عليه وسلّم مطلقًا (٤) وعُبِّر بأهل الرّجل عن امرأته .

ولمّا كانت الشريعة حكمت برفع النّسب في كثير من الأَحكام بَيْنَ المسلم والكافر قال تعالى : (إِنّهُ لَيْسَ مِنْ (٥) أَهْلِكَ) وفي المثل : الأَهل إلى الأَهل أَلَى السّها أَسرع من السيْل إلى السّهل . وفي خبر بلا زمام (٦) : إن لله مَلكًا في السّها السّابعة تسبيحُه : شبحان مَنْ يسوق الأَهل إلى الأَهل . وقال الشاعر (٧) : لا يمنعنّك خفض العيش في دَعَة نُزُوعُ نفس إلى أهل وأوطان لا يمنعنّك خفض العيش في دَعَة نُزُوعُ نفس إلى أهل وأوطان تلقى بكلّ بلاد إن حَلَلْت بها أهلًا بأهل وجيرانًا بجيران والأَهل في نصّ التنزيل ورد على عشرة أوجه :

 <sup>(</sup>۱) سقطت هذه العبارة في الراغب ، رهواولي فانها تتكرر مع ( صناعة ) وقد يكسون :
 ( وضيعة )

<sup>(</sup>۲) زيادة من الراغب (۳) عبارة الراغب: « فقيل » وهي أولى

<sup>(</sup>٤) في الراغب بعده زياده : « اذا قيــل اهل البيت »

<sup>(</sup>٥) الآية ٦٦ سورة هود (١) أي بلا استاد

٧) هذان البيتان في الحماسة غير منسوبين. وانظر الحماسية ٨٢ بشرح المرذوقي ٠

الأُول : بِمعنى سُكَّان القرى : (أَفَأُمِنَ (١) أَهْلُ القُرَى) .

الثانى: بمعنى قُرَّاءِ التوراة والإِنجيل: (يَاأَهْلَ الكِتَابِ) وله نظائر.

الثالث : بمعنى أصحاب الأموال وأرباب الأملاك : (إِنَّ اللهُ (٢) يأْمُركُمُ أَن تؤدُّوا الأَمَاناتِ إِلى أَهلها) أَى أَربامها .

الرَّابِع : بمعنى العِيَال والأُولاد : (وسار<sup>(٣)</sup> بـأَهله) أي بزوجه وولده .

الخامس: بمعنى القوم، وذوى القرابة: (فَابْعَثُوا<sup>(٤)</sup> حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ ).

السادس: بمعنى المختار، والخليق، والجدير: (كَانُوا<sup>(٥)</sup> أَحَقَّ بِهَا وأَهْلَهَا) السّابع: بمعنى الأُمّة، وأهل اللّة: (وكَانَ<sup>(٢)</sup> يَأْمُرُ أَهْلَهُ بالصَّلَاةِ والزَّكَاة) الثَّامن: المستوجب المستحقّ للشئ : (هُوَ أَهْلُ التَّقْوَى<sup>(٧)</sup> وأَهْلُ المَغْفرَة) التَّاسع: بمعنى العِترة، والعشيرة، والأولاد، والأَحفاد، والأَزواج، التَّاسع: بمعنى العِترة، والعشيرة واصطبِرْ عَلَيْهَا)، (إِنَّمَا يُرِيدُ<sup>(٩)</sup> والذريات: (وأُمُرْ أَهْلَكَ<sup>(٨)</sup> بالصَّلاة وَاصْطَبِرْ عَلَيْهَا)، (إِنَّمَا يُرِيدُ<sup>(٩)</sup> اللهُ لِيُذْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْت).

العاشر : بمعنى الأولاد ، وأولاد أولاد الخليل : (رَحْمَةُ الله وَبَرَكَاتُهُ عَلَيْكُم (١٠) أَهْلَ البَيْتِ إِنَّهُ حَميدٌ مَجيدٌ ) .

<sup>(</sup>۱) الآية ۱۷ سورة الأعراف (۲) الآية ۸۸ سورة النساء (۳) الآية ۲۹ سورة القصص (٤) الآية ۳۵ سورة النساء (۵) الآية ۲۱ سورة الفتح (٦) الآية ۵۵ سورة مريم

<sup>(</sup>٧) الآية ٥٦ سورة المدنر (٨) الآية ١٣٢ سورة طه

<sup>(</sup>٩) الآية ٣٣ سورة الاحراب (١٠) الآية ٧٣ سورة هود

<sup>-</sup> Ag -

وأَهَّلُكُ الله في الجنَّة أَى زوّجك ، وجعل لك فيها أهلًا يجمعك وإياهم . وجَمْع الأَهل أهلون وآهال وأَهلات . وفي الحديث (١) : اصنع المعروف إلى من هو أهله ، وإلى من ليس أهله . فإن أصبت أهله فهو أهله ، وإن لم تصب أهله فأنت من أهله .

<sup>(</sup>١) ورد في تمييز الطيب من الخبيث وقال : « أخرجه القضاعي عن طريق سعيد بن مسلمة عن جعفر بن محمد عن أبيه عن جده . رفعه بهذا وهو مرسل » . وورد في الجامع الصغير وفي الشرح أنه حديث ضعيف .

## ١٩ \_ بصيرة في الاول ، والاولى

وقد ورد الأُوِّل في نصّ القرآن على اثني عشر وجهًا :

الأُوّل: بمعنى بيت الله الحرام: (إِنَّ (١) أَوَّلَ بَيْتٍ وُضعَ للنَّاسِ).

الثانى : بمعنى الكليم موسى عليه السّلام : ( تُبْتُ (٢) إِلَيْكَ وَأَنَا أَوَّلُ المُؤْمنينَ) .

الثالث : بمعنى الكفَّار من اليهود : (وَلَا تَكُونُوا (٣) أَوَّلَ كَافِر بِه) .

الرّابع : بمعنى سيّد المرسلين : (فأَنَا<sup>(٤)</sup> أَوَّلُ العَابِدِينَ) ، (وَأُمِرْتُ<sup>(٥)</sup> لِأَنْ أَكُونَ أَوَّلَ المُسْلمينَ) .

الخامس: بمعنى سَحَرَة فرعون: (أَنْ كُنَّا(٦) أَوَّلَ المؤْمِنِينَ).

السّادس : بمعنى قوم عيسى وقت نزول المائدة : (تَكُونُ<sup>(۷)</sup> لَنَا عِيدًا لِأَوَّلِنَا وَآخِرِنَا) .

السّابع: بمعنى أهل العقوبة فى النَّار: (وَقَالَتُ (١) أُولَاهُمْ لأُخْرَاهُمْ). الثّامن: بمعنى المظلومين من بنى إسرائيل: (فَإِذَا (١) جَاءَ وَعْدُ أُولَاهُمَا) التّاسع: فى تشبيه سيّد المرسلين بالأّنبياء والرّسل الماضين: (كَمَا أُرْسِلَ اللَّوْلُونَ (١٠)).

الآية ١٤٣ سورة الأعراف الآية ٩٦ سورة آل عمران **(Y)** (1) الآية ٨١ سورة الزجرف **(ξ)** الآية ١٤ سورة البقرة (4) الآية ٥١ سورة الشعراء الآلة ١٢ سورة الزمر (7) (0) الآية ١١٤ سورة المائدة الآية ٣٩ سوزة الأعراف (A) **(V)** (١٠) الآنة ه سورة الأنبياء الآلة ه سورة الاسراء (1)

العاشر : بمعنى مَجْمَع الخلائق فى معسكر المآبر<sup>(١)</sup> : (قُلُ إِنَّ الأُوَّلِينَ<sup>(٢)</sup> والآخِرِينَ لمجْمُوعُونَ) .

الحادى عشر فى خضوع سيّد المرسلين وخشوعه، وانقياده حال الصّلاة: (وَبِذَلِكَ<sup>(٣)</sup> أُمِرْتُ وَأَنَا أَوَّلُ المُسْلِمِينَ).

الثانى عشر: في الجمع بين صِفتي الأَوَّليَّة والآخريَّة (٤) للحقِّ تعالى: (هُوَ الأَوَّلُ (٥) والأَخِرُ).

وأمّا من طريق المعنى فإنّه يأتى على ستّة أوجه: إمّا على سبيل التقريب؟ كالفعل والفاعل. وإمّا على حكم الترتيب، كالتشبيه والجسميّة. وإمّا من طريق التركيب؛ كالفرد والبسيط مع المركّبات. وإمّا بحسب العقل؟ كالبديهيّات مع الاستدلاليات. وإمّا بطريق الحِس : كالضّروريّات مع القضايا. وإمّا على حكم المجاورة ؛ كالدنيا مع الآخرة.

وأصل الأوّل أوْ أَلُ . وقيل: وَوْأَلُ . والجمع الأّوائل، والأّوالى على القلب، والأوّلون . وتأنيثه الأولى ، والجمع الأُولُ .

وإذا جعلته صفة منعته من الصّرف ، وإلا فصرفته (٦) . تقول : لقيته عامًا أوّل ، وعامًا أوّلا ، وعامُ الأوّلِ مردود أوقليل . وتقول : ما رأيته مذ عامٌ أوّل ، ترفعه على الوصف ، وتنصبه على الظرف . وابدأ به أوّل يُضَمّ على الغاية ، كفعلته قبل ، وأوّل كلّ شئ بالنصب . وتقول : ما رأيته مذ أوّل مِن أمس ، ولا يجاوز ذلك .

<sup>(</sup>١) كذا وقد يكون ( المنابر ) أو (المآزق) (٢) الآيتان ٢٩ ، . ٥ سورة الواقعة

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٦٣ سورة الأنعام
 (٤) انب: « الآخرة »

ه) الآية ٣ سورة الحديد (٦) كذا ، والوجه ترك الفاء

وقال الخليل: تأسيس الأوّل من همزة وواو ولام. قال<sup>(۱)</sup>: وقد قيل: من واوين ولام. والأوّل أصحّ ؛ لقلّة وجود ما فاؤه وعينه حرف واحد ؛ كدَدَن . فعلى الأَوّل يكون من آل يئول . وأصله آول ، فأدغمت المدّة (۲)؛ لكثرة الكلمة . وهو في الأصل صفة لقولهم في مؤنّثهِ : أُولى .

قال أَبُو القاسم (٣) الأَصبهاني : الأَوِّل يستعمل على أُوجه :

الأُوّل: المقدّم بالزمان؛ كقولك: عبد الملك أُوّلًا، ثم منصور.

الثَّاني : المتقدّم بالرِّياسة في الشيء ، وكون غيره محتذيا به ؛ نحو الأَمير أُوَّلًا ثم] الوزير .

الثالث: المتقدّم بالوضع والنسبة ؛ كقولك للخارج من العراق إلى مكة : القادِسيّة أوّلًا ، ثمّ فَيْد . وتقول للخارج من مكّة : فَيد أوّلًا ثمّ القادسيّة . الرّابع : المتقدّم بالنظام الصّناعي ؛ نحو أن يقال : الأساس أوّلًا ، ثمّ البناء . وإذا قيل في صفة الله تعالى : هو الأوّل فمعناه الّذي لم يسبقه في الوجود شيء . وإلى هذا يرجع من قال : هو اللّذي لا يحتاج إلى غيره ، ومن قال : هو المستغني بنفسه . وقوله : أنا أوّل المسلمين وأنا أول المؤمنين معناه أنا المقتدى بي (في) (ف) الإسلام ، والإيمان . (وَلا تَكُونُوا أوّل كافِر بِهِ) أي مقن يُقتدى بكم في الكفر والله أعلم .

<sup>(</sup>١) انظر من القائل . ومقتضى السياق أنه الخليل • والظاهر أنه من كتاب العين • ونسبته الى الخليل موضع شك .

<sup>(</sup>٢) أي بعد قلبها وأوا (٣) هو الراغب في المفردات

<sup>(</sup>٤) زيادة من الراغب

# ٢٠ \_ بصيرة في الآخرة ، والآخر ، والاخرى

الآخِر: اسم يقابَل به الأَوَّل ، موضوع للنَّهاية ؛ كما أَن مقابِله للبداية (١) ، مشتق من أُخَرَ يَأْخِرُ كضرب يضربُ ، أُخُورًا ، فهو آخِر ، وهما آخِران وهم آخِرون . وفي المؤنّث : آخِرة ، وآخرتان ، وآخِرات ، وأواخر .

وآخَرُ \_ بفتح الخاء \_ يقابل به الواحد . وهما آخَران ، وهم آخرون ، وفي المؤنَّث تقول : أُخرى ، وأُخريان ، وأُخَرُ .

والأَخير والأَخيرة بمعنى الآخِر ، والآخرةِ . وأُخر الأَمر : آخِره . وأُخرى اللَّمالي : آخر الدَّهر .

ويعبّر بالدّار الآخرة عن النّشأة الثانية ؛ كما يعبّر بالدّار الدّنيا عن النشأة الأولى: (وَإِنَّ الدَّارِ<sup>(۲)</sup> الآخِرَةَ لَهِي الحَيَوَانُ). وربّما تُرك ذكر الدّار؛ كقوله: (لَيْسَ لَهُمْ<sup>(۳)</sup> في الآخِرَةِ إِلَّا النَّارُ). وقد يوصف الدّار بالآخرة تارة، ويضاف إليها أُخرى ؛ نحو (والدارُ<sup>(٤)</sup> الآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يَتَّقُونَ) ، (ولَدَارُ<sup>(٥)</sup> الآخِرَة خَيْرٌ للَّذِينَ يَتَّقُونَ) ، (ولَدَارُ<sup>(٥)</sup> الآخِرة خَيْرٌ) والتقدير هنا: دار الحياة الآخرة .

وذُكرت هذه الأَلفاظ في نَصِّ القرآن على ثلاثة عشر وجهًا . الأَوِّل : بمعنى أَهل المعصيّة والطَّاعة ؛ (وَآخَرُونَ<sup>(٦)</sup> اعْتَرَفُوا بِذُنُوبِهِمْ ) .

<sup>(</sup>۱) قال الصاغاني في العباب: «قول العامة:البداية موازاة للنهاية لحن ، ولا يقاس عــبلى الغدايا والعشايا ، فانها مسموعة بخلاف البداية يريد أنها لا تجرى على أصل الازدواج لانهيقتصر فيه على المسموع . (۲) الآية ١٤ سورة العنكبوت

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٦ سورة هود
 (٤) الآية ١٦ سورة الأعراف

<sup>(</sup>a) الآية ١.٦ سورة يوسف (٦) الآية ١.٢ سورة التوبة

الثانى: آخر بمعنى العذاب والعقوبة: (وآخَرُ مِنْ (١) شَكْلِهِ أَزْوَاجٌ). الثَّالث: أخرى بمعنى أهل النَّار فى حال التوبيخ والتعيير (قَالَتْ (٢) أُخْرَاهُمْ) الرَّابع: أُخرى بمعنى إحياء الخَلْق يوم القيامة. (وَمِنْها (٣) نُخْرِجُكُمْ تَارَةً أُخْرَى ).

الخامس : الآخرة بمعنى يوم القيامة : (وَإِنَّ الَّذِينَ (٤) لَا يُؤْمِنُون بِالآخِرَةِ) . السّادس : بمعنى الجنَّة خاصّة : (وَلَقَدْ عَلِيمُوا لَمِن (٥) اشْتَرَاهُ مَا لَهُ فَى الآخِرَةِ مِنْ خَلَاقِ ) أَىْ فَى الجَنَّة .

السّابع: بمعنى الجحيم خاصّة (سَاجِدًا<sup>(٦)</sup> وقائمًا يَخْذَرُ الآخِرَةَ) بمعنى النار. الثامن: بمعنى الأُخير في اللّة: (مَا سَمِعْنَا<sup>(٧)</sup> بِهَذَا في المِلَّة الآخِرَةِ) أَى الأُخيرة<sup>(٨)</sup>.

التاسع : بمعنى القبر : (بِالْقَولُو<sup>(٩)</sup> الثَّابِتِ في الحَيَاةِ الدُّنْيَا وِفِي الآخِرَةِ) أَى في القبر .

العاشر: أهل النفاق: (سَمَّاعُونَ (١٠) لِقَوْم آخَرِينَ).

الحادى عشر : بمعنى المتأخّرين عن الغَزْو : (وَآخَرُونَ (١١) مُرْجَوْن لأَمْرِ اللهِ) . الثانى عشر : بمعنى طبّاخ مالك بن الرّيان فى حال الحَبْس : (وَقَالَ الآخَرُ (١٢) إِنِّى أَرَانِي أَحْمِلُ) .

الثالث عشر: بمعنى الأَزلَّ الَّذي لا بِدَايَة له ولا نهاية: (هُوَ الأَوَّلُ (١٣) والآخِرُ)

| (٢) الآية ٣٨ سورة الأعراف                    | (١) الآية ٥٨ سورة ص                         |  |
|----------------------------------------------|---------------------------------------------|--|
| <ul><li>(٤) الآية ٧٤ سورة المؤمنين</li></ul> | (٣) الآية ه ۾ سورة طه                       |  |
| (٦) الآيّة ٩ سورة الزمر                      | (٥) الآية ١٠٢ سورة البقرة                   |  |
| (A) ا،ب : « الآخرة »                         | (V)     الآية ٧ سورة ص                      |  |
| (١٠) الآية ١} سورة المائدة                   | <ul><li>(٩) الآية ٢٧ سورة ابراهيم</li></ul> |  |
| (۱۲) الآية ٣٦ سورة بوسف                      | (١١) الآية ١٠٦ سورة الْتوبة ٰ               |  |
|                                              | (١٣) الآية ٣ سمرة الحديد                    |  |

## ٢١ ـ بصيرة في الاحد

وهى كلمة تستعمل على ضربين . أحدهما فى النفى فقط ؛ والثانى فى الإثبات . فأمّا المختص بالنفى فلاستغراق جنس الناطقين . ويتناول القليل ، والكثير ، على طريق الاجتماع ، والافتراق ، نحو ما فى الدّار أحد أى لا واحدٌ ، ولا اثنان فصاعدًا ، لا مجتمعين ولا مفترقين . ولهذا المعنى لا يصح استعماله فى الإثبات ؛ لأنّ نفى المتضادّين يصح ، وإثباتهما لا يصح . فلو قال : فى الدّار أحد لكان فيه إثبات واحدٍ منفرد ، مع إثبات ما فوق الواحد مجتمعين ، ومفترقين ، وذلك ظاهر الإحالة . ولِتناول ذلك مافوق الواحد يصح أن يقال : ما مِن أحد فاضلين ، كقوله : (وَمَا مِنْكُمْ مِنْ أَحَدِ () عَنْهُ حَاجِزِينَ) .

وأمَّا المستعمل في الإِثبات فعلى ثلاثة أُوجه .

الأوّل: في الواحد المضموم إلى العشرات ؛ نحو أحد عشر ، وأحد وعشرين . والثاني أن يستعمل مضافًا أو مضافًا إليه ، كقوله تعالى: (أمّا (٢) أَحَدُكُمَا فَيَسْتَى رَبَّه خَمْرًا) ، وقولهم : يوم الأّحد أي يوم الأوّل ، ويوم الاثنين .

الثالث: أن يستعمل مطلقًا وصفًا ، وليس ذلك (٣) إلَّا في وصف الله تعالى .



 <sup>(</sup>١) الآية ٧} سورة الحاقة
 (٢) الآية ١} سورة يوسف

<sup>(</sup>٣) أى الأحد المعرف ، كما في التاج

وأصله وَحَد ، أبدلوا الواو همزة ، على عادتهم في الواوات الواقعة في أوائل الكلم ؛ كما في أجوه ووجوه ، وإشاح ووشاح ، وامرأة أناة ووَناة .

وورد في النصّ على عشرة أُوجه :

الأَوَّل : بمعنى سيّد المرسلين صلَّى الله عليه وسلَّم : (إِذْ تُصْعِدُون<sup>(۱)</sup> وَلَا تَلُوُونَ عَلَى أَحَدٍ) (وَلَا نُطِيعُ<sup>(۲)</sup> فِيكُمْ أَحَدًا أَبَدًا) يعنى أحمد .

الثانى : بِمعنى بِلَال بن رَبَاح : (وَمَا لِأَحَدٍ<sup>(٣)</sup> عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى) أَى لِبِلال .

الثالث: بمعنى بمليخا أَحدِ فِتية الكهف: (فَابْعَثُوا<sup>(ع)</sup> أَحَدَكُمْ بِوَرِقِكُمْ). الرَّابِع: بمعنى زيد بن حارثة مولى النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم: (مَاكَانَ<sup>(٥)</sup> مُحَمَّدٌ أَبَا أَحَدٍ مِنْ رِجَالِكُمْ).

الخامس: بمعنى فَرْد من الخَلْق من أَهل الأَرض ، والسّماء ، من المَلَك ، والإنس والجِنِّ والشيطان (وَلَا يُشْرِكُ<sup>(٦)</sup> بِعِبَادَةِ رَبِّهِ أَحَدًا).

السَّادس: بمعنى دقيانوس (وَلَا يُشْعِرَنَّ (٧) بِكُمْ أَحَدًا) .

السَّابِع : بمعنى إبليس : (وَلَنْ نُشْرِكَ (٨) بِرَبِّنَا أَحَدًا) .

الثامن : بمعنى ساقى مالك بن الرّيّان :

<sup>(</sup>١) الآية ١٥٣ سورة آل عمران (٢) الآية ١١ سورة الحشر

<sup>(</sup>٣) الآبة ١٩ سورة الليل

<sup>(</sup>٤) الآية ١٩ سورة الكهف ، وفي تنــوير المقباس ، تمليخا ،

<sup>(</sup>٥) ألاية .} سورة الاحزاب (٦) الآية ١١٠ سورة الكهف

<sup>(</sup>٧) الآية ١٩ سورة الكهف (٨) الآية ٢ سورة الجن

(قَالَ أَحَدُهُمَا (١) إِنِّي أَرَانِي أَعْصِرُ خَمْرًا).

التَّاسع : بمعنى الْصِّنم ، والوَثَن : (وَلَا أُشْرِكُ<sup>(٢)</sup> بِرَبِّى أَحَدًا) ، (قُلْ إِنِّى لَنْ<sup>(٣)</sup> يُجِيرَنى مِنَ اللهِ أَحَدُّ) .

العاشر : بمعنى الحقّ الواحد، الصّمد تعالى : (أَيَحْسَبُ (٤) أَنْ لَنْ يَقْدِرَ عَلَيْهِ أَحَدٌ) (قُلْ هُوَ اللهُ أَحَدٌ) .

 <sup>(</sup>١) الآية ٢٦ سورة يوسف
 (٢) الآية ٢٢ سورة الجن

 <sup>(</sup>۲) الآية ۳۸ سورة الكهف
 (٤) الآية ٥ سورة البلد

# ٢٢ \_ بصيرة في الاثنين

وهو اسم للعدد الكائن بين الواحد والثلاث (١) كأنّه ثنى الواحد ثنياً . وقال بعضهم: هو أقلّ الجمع . وقال الجمهور: أقلّ الجمع ثلاث . والصّواب أن يقال: هذا أقل جمع الفَرْد ، وذلك أقل جَمْع الزّوج . حكاه الشيخ أبو عبد الله الخاتمي عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم في بعض مرائيه . واثنان ، واثنتان أصلهما ثِنيان ، وثنتيان ؛ حذفوا الياء منهما ، بتى ثِنان ، وثنتان . ولمّا كان (ثنان) ناقصًا في العدد ألحقوا بها همزة ، وسكّنوا ثاءها ، ثمّ زادوا على (ثنتان) أيضًا همزة (للمجانسة (٢) والموافقة فقالوا اثنان واثنتان ) ويستعمل اثنتان بغير الهمزة أيضًا ؛ يقال : ثنتان ، ولا يقال : ثنان .

وقد ورد في القرآن على عشرة أُوجهٍ :

الأُوّل: بمعنى الوارثات من البنات: (فَإِنْ كُنَّ (٣) نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْنِ).

الثاني: بمعنى الكلالة من الإخوة والأُخوات: ( (فَإِنْ كَانَتَا<sup>(٤)</sup> اثْنَتَيْنِ ).

الثالث بمعنى النَّعَمِ من الحيوانات : (مِنَ الضَّأْنِ<sup>(٥)</sup> اثْنَيْنِ وَمِنَ المَعْزِ اثْنَيْنِ ِ) (وَمِنَ الإَبِلِ <sup>(٦)</sup> اثْنَيْنِ وَمِنَ البَقَر اثْنَيْنِ ِ) .

الرَّابِع : بَعني النَّهي عن اعتقاد تثنية إلهين : (لَا تَتَّخِذُوا إِلْهَيْنِ (٧) اثْنَيْنِ ) .

<sup>(</sup>١) كذا والأصل في العدد التأنيث فالمناسب الثلاثة

<sup>(</sup>٢) سقط ما بين القوسين في ١ . (٣) الآية ١١ سورة النساء

<sup>(</sup>٤) الآية ١٧٦ سورة النساء (٥) الآية ١٤٣ سورة الأنعام

٣) الآية ١٤٤ سورة الانعام
 ١٧) الآية ١٤٤ سورة النحل

الخامس : بمعنى الجمع بين الرّسول صلَّى الله عليه وسلَّم والصدّيق في حالات الخَلُوات : (ثَانَى (١) اثْنَيْنِ إِذْ هُمَا فِي الغَارِ) .

السّادس : في تقرير شُرْع الأَحكام بشاهدين عدلين : (اثْنَانِ<sup>(٢)</sup> ذَوا عَدْلٍ مِنْكُمْ ) .

السَّابِع : في الإِشَارة إلى الأَعين الَّتي انفجرت من الحَجَر ساعة إِظهار المعجزة : (فَانْفَجَرَتْ (٣) مِنْهُ اثْنَتَا عَشْرَةَ عَيْنًا) .

الثامن : تفريق قوم موسى على عِدّة أسباط ( وَقَطَّعْنَاهُمُ اثْنَتَي ( ٤ عَشْرَةَ أَسْسَاطًا أُمَمًا).

التَّاسع : بَغْث بني إسرائيل الذين ساروا نحو العمالقة : ( وبَعَثْنَا (٥) مِنْهُمُ اثْنَى عَشَرَ نَقِيبًا).

العاشر : عددُ الأَشهر في العام : (إِنَّ عِدَّةَ الشُّهُورِ (٦) عِنْدَ اللهِ اثْنَا عَشَرَ شَهْرًا).

الآية .} سورة التوبة

الآبة ١٠٦ سورة المائدة (7) الآية ٦٠ سورة البقرة الآية ١٦٠ سورة الأعراف (3) (£)

الآبة ١٢ سورة المائدة الآية ٣٦ سورة التوبة (7)

# ٢٣ ـ بصيرة في الاربع والاربعين

والأربع: اسم للعدد الله يزيد على الثلاث، وينقص عن الخمس. وسمّى أربعًا ؛ لأنَّ الشئ يصير به مربّعًا . ورُبَاع ومَرْبع ، بمعنى أربعة أربعة وسمّى أربعًا ؛ لأنَّ الشئ يصير به الأول إشارة إلى عدد (أجنحة) الملائكة: (أولى أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وَثُلَاثَ وَرُبَاعَ) .

الثانى: عبارة عن النِّساء المحلَّلَة بعَقْد النكاح: (فَانْكِحُوا (٢) مَا طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّساءِ مَثْنَى وثُلَاثَ وَرُبُاعَ).

وَأَمَّا الرُّبُعِ فَإِنهِ ورد للدَّرجة الأُولى في ميراث الزوجة من الزَّوج: (وَلَهُنَ<sup>(٣)</sup> الرَّبُع مِمَّا تَرَكْتُمُ) (وللدرجة (٤) الثانية في ميراث الزوج من الزوجة (٥) (فإنْ كَانُ لَهُنَّ وَلَدٌ فَلَكُمُ الرُّبُعُ مما تَرَكُنَ) (٣) .

والأَربع والأَربعون ورد في التَّنزيل على اثني عشر وجهًا .

الأَوَّل: بيان تربُّص مدَّة الإِيلاءِ: (الِلَّذِينَ (١) يُؤْلُونَ مِنْ نِسَائِهِمْ تَرَبُّصُ أَرْبَعُ أَشْهُر).

الثانى: بيان عدّة الوفاة: (يَتَرَبَّصْنَ (٧) بِأَنْفُسِهِنَّ أَرْبَعَةَ أَشْهُر). الثالث: إِظهار معجزة الخليل: (فَخُذْ (٨) أَرْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ).

الآية ٣ سورة النساء الآية 1 سبورة فاطر **(Y)** (1) سقط ما بين القوسين في ا الآية ١٢ سورة النساء (٤) (4) الآية ٢٢٦ سورة البقرة الآية ١٢ سورة النساء  $(\Gamma)$ (0) الآية . ٢٦ سورة البقرة الآية ٢٣٤ سورة البقرة (V) (V)

الرَّابع: بيان أشهر الحرم (مِنْهَا(١) أَرْبَعَة حُرُّمٌ).

الخامس: تمهيد قاعدة شهادة الزناة (فَاسْتَشْهِدُوا (٢) عَلَيْهِنَّ أَرْبَعَةً مِنْكُمْ) السّادس: بيان حكم اللِّعان: (فَشَهَادَةُ (٣) أَحَدِهِمْ أَرْبَعُ شَهَادَاتٍ بِاللهِ).

السّابع : لدَرْءِ العَدَّابِ والعقوبة عن الملاعَنة : (وَيَدْرَأُ عَنْهَا (عُ) العَذَابَ أَنْ تَشْهَدَ أَرْبَعَ شَهَادَاتٍ بِاللهِ) .

الثامن : لتهديد الخائضين في قصّة الإِفْك : (لَوْلَا (٥) جَاءُوا عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء) .

التَّاسع : بيان خِلْقة الحيوانات : (وَمِنْهُمْ (٦) مَنْ يَمْشِي عَلَى أَرْبَع ٍ) .

العاشر : بيان تقدير الأُقوات ، والأُوقات : (وَقَدَرَ فِيهَا ( ) أَقُواتَهَا فِي أَرْبَعَة أَنَّام ) .

الحادى عشر: الأربعون (٨) لبيان سنّ التَّوبة والشكر: (وبَلَغَ (٩) أَرْبُعِنَ سَنَةً).

الثاني عشر: ميقات موسى : (فَتَمَّ (١٠) مِيقَاتُ رَبِّهِ أَرْبَعِينَ لَيْلَةً) (وَإِذْ وَاعِدْنَا (١١) مُومَى أَرْبَعِينَ لَيْلَةً) .

الآية ١٥ سورة النساء

<sup>(</sup>۱) الآية ٣٦ سورة التوبة(۲) الآية ٦ سورة النور

<sup>(</sup>٧) آلاية ١٠ سورة فصلت

 <sup>(</sup>٩) الآية ١٥ سنورة الاحقاف
 (١١) الآية ٥١ سنورة البقرة

 <sup>(</sup>٤) الآية ٨ سورة النور
 (٦) الآبة ٥} سورة النور

<sup>(</sup>A) أنه : « الأربعين »

<sup>(</sup>١٠) الآبة ١٤٢ سيورة الأعراف

## ٢٤ ـ بصيرة في الارسال

وقد ورد في التنزيل على سبعة أوجه :

الأُوّل: بمعنى التَّسليط (أَرْسَلنَا (١) الشَّيَاطِينَ عَلَى الكَافِرينَ) (أُرْسِلُوا (٢) عَلَيْهِمْ حَافِظِينَ) أَى سُلِّطُوا .

الثَّاني: بمعنى البعث والتَّصديق: (وأَرْسَلْنَاكَ (٣)لِلنَّاسِ رَسُولًا) (أَرْسَلْنَاكَ (٤) شَاهِدًا). شَاهِدًا).

الثالث : بمعنى الفتح : (وَمَا يُمْسِكُ فَلَا مُرْسِلَ لَهُ مِنْ بَعْدِهِ (٥) .

الرَّابِع : بمعنى الإِخراج : (إِنَّا مُرْسِلُو<sup>(٦)</sup> الناقةِ) أَى مخرجوها .

الخامس: بمعنى التَّوجيه: (فأَرْسَلَ<sup>(٧)</sup> فِرْعَوْنُ فِي الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ) أَي وَجّه ، (أَرْسِلهُ<sup>(٨)</sup> مَعَنَا غَدًا).

السّادس: بمعنى الإطلاق من العذاب: (أَرْسِلْ (٩) مَعَنا بَني إِسْرَائِيلَ).

السَّابِع : بمعنى إِنزال الْمَطَر : (يُرْسِل (١٠) السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا) .

وأصل الرَّسْل الانبعاث على التؤدة ، ناقة رَسْلة (١١): سُهلة السّير ، وإبل مَرَاسيل : منبعثة انبعاثًا سهالًا . وسيأتى في باب الرّاء تمامُه إِن شَاء الله تعالى .

<sup>(</sup>١) الآية ٨٣ سورة مريم (٢) الآية ٣٣ سورة المطففين

 <sup>(</sup>٣) الآية ٧٩ سورة النساء
 (٤) الآية ٥٤ سورة الأحزاب

<sup>(</sup>٥) الآية ٢ سبورة فاطر (٦) الآية ٢٧ سبورة القمر

<sup>(</sup>٧) الآية ٥٣ سورة الشعراء من الله ١٦ سورة يوسف

<sup>(</sup>٩) الآية ١٧ سورة الشعراء ... ١١٠ الآية ٥٢ سورة هود

<sup>11)</sup> أ، ب و رسل ، وما أثبت عن الراغب .

# ٢٥ \_ بصيرة في الاتباع

وقد ورد في التَّنزيل على سبعة أوجه :

الأُوّل: بَمعنى الصّحبة: ( هَلْ أَتَّبِعُكَ (١) عَلَى أَنْ تُعَلِّمَن ِ) أَى أَصحَبُك، (وَاتَّبَعَكَ (٢) الأَرْذَلُونَ) أَى صَحِبك.

الثانى : بمعنى الاقتداء والمتابعة : (اتَّبِعُوا مَنْ (٣) لَا يَسْأَلُكُمْ أَجْرًا) : اقتدوا به الثَّالث : بمعنى الثبات والاستقامة : (اتَّبع مِلَّةَ (٤) إِبْرَاهِيمَ حَنِيفًا) أَى دُم واثْبتْ عليها .

الرَّابِع: بَمَعْنَى الاختيار والموافقة: (ويَتَّبَعْ غَيْرَ<sup>(٥)</sup> سَبِيلِ المُؤْمِنِينَ). الخامس: بَمَعْنَى العمل: (وَاتَّبَعُوا<sup>(٦)</sup> مَا تَتْلُو الشَّيَاطِينُ عَلَى مُلْكِ سُليْمَانَ) أَى عَدِلُوا به.

السّادس : بمعنى التَّوجُّه إلى الكعبة ، أو إلى بيت المقدس في الصّلاة (ما تَبِعُوا (٧) قِبْلَتَكَ وَمَا أَنْتَ بِتَابِعٍ قِبْلَتَهُمْ).

السّابع: بمعنى الطاعة (لاتَّبَعْتُمُ (^^) الشَّيْطَانَ إِلَّا قَليلًا) أَى لأَطْعَتْم . والمَادّة موضوعة للقَفْو ، تبِعه واتَّبعه أَى قفا أثره . وذلك تارة بالجسم ،

<sup>(</sup>١) الآية ٦٦ سُوَّرَةُ الكهفُ (٢) الآية ١١١ سورة الشعراء

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢١ سورة بش .
 (٤) الآية ١٢٣ سورة النحل

<sup>(</sup>٥) الآية ١١٥ نسورة النساء (٦) الآية ١٠٢ سورة البقرة

٧ الآبة ١٤٥ سورة البقرة (٨) الآبة ٨٣ سورة النساء

وتارة بالارتسام (١) والائتمار . وعلى ذلك قوله تعالى : ( فَمَنْ تَبِعَ هُدَاى (٢) . ويقال : ويقال أتبعه إذا لحقه ؛ كقوله – تعالى – ( فأَتْبَعُوهُمْ (٣) مُشْرِقِينَ ) ويقال : أُتْبع فلان بمليء (٤) أَى أحيل عليه . وتُبتع (٥) كانوا رءوسًا ، سُمّوا بذلك لاتّباع بعضهم بعضا في الرّياسة والسياسة . والتّبّع : الظّل . والمُتْبع من البهائم : التي يتبعها ولدها . والتّبِيع خُصّ بولد البقرة إذا اتّبع أمّه .

<sup>(</sup>۱) أي قبول الرسم بمعنى الأمر وامتثاله ، يقال : رسم له كذا فارتسم .

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٨ سورة البقرة

<sup>(</sup>٣) ١٠ الآية ٦٠ سورة الشعراء

<sup>(3)</sup> انه : « بمال » وكذا هو في الراغب . ولا تستقيم العبارة مع التفسير ، (أحيسل عليه) فأصلحتها كما رأيت ويكون أشارة الى الحديث : وإذا أتبع أحدكم على ملىء فليتبع) وورد أنه يقال أتبعه بفلان أو على فلان ، وذلك على ما غلب على ظنى أن ( بمسال ) محرفة عن ( بملىء ) وهو تحريف قريب . وهناك احتمال آخر أن يكون الأصل : (أتبع فلان على فالان بمال ) فسقط في النسخ ( على فلان )

 <sup>(</sup>٥) يريد التبابعة حملة هذا اللقب

#### ٢٦ \_ بصيرة في الافك

وقد ورد في نصّ القرآن على سبعة أوجه :

الأُوَّل : بِمِعني الكذب : (فَسَيَقُولُونَ (١) هَذَا إِفْكٌ قَدِيمٌ) أَى كذِب.

الثانى: بمعنى العبادة: (أَإِفْكًا آلِهَةً (٢) دُونَ اللهِ تُرِيدُونَ).

الثَّالَث : بمعنى وصف الحقِّ بالشريك (٣) والولد : (أَلَا إِنَّهُمْ مِنْ إِفْكِهِمْ (٤) لَيَقُولُونَ . وَلَدَ اللهُ ) .

الرّابع: بمعنى قَذْف المحصنات: (إِنَّ الَّذِينَ جَاءُوا<sup>(ه)</sup> بِالإِفْكِ عُصْبَةً). الخامس: بمعنى الصّرف والقَلْب (يُؤْفَكُ<sup>(٦)</sup> عَنْهُ مَنْ أُفِكَ) أَى يُصْرف، (فَأَنَّى تُؤُفَكُ<sup>(٧)</sup>) أَى تُصرفون.

السَّادس: يمعني الانقلاب: (وَالْمُؤْتَفِكَةُ (١٨) أَهْوَى).

السَّابِع : بمعنى السَّحر : (فَإِذَا (٩) هَىَ تَلْقَفُ مَا يَأْفِكُونَ) أَى مَا يَسْحَرُون .

والإِفك في الأَصل كلّ مصروف عن وجهه الذي يحقّ أَن يكون عليه . وقوله تعالى : (أَجِئْتَنَا (١٠) لِتَأْفِكَنَا) استعملِه في ذلك لمّا اعتقدوا أَنَّ ذلك من الكذب .

ورجل مأفوك : مصروف عن الحقِّ إلى الباطل ، وعن العقل إلى الخيال .

<sup>(</sup>١) الآية ١١ سورة الأحقاف (٢) الآية ٨٦ سورة الصافات

<sup>(</sup>٣) ١، ب: « بالتنزيل » ، وهو محرف عما أثبت

<sup>(</sup>٤) الآيتان ١٥١، ١٥٢ سورة الصافات (٥) الآية ١١ سورة النور

 <sup>(</sup>٦) الآية ٩ سورة الذاريات
 (٧) الآيه ٩٥ سورة الأنعام ، وغيرها

<sup>(</sup>٨) الآية ٥٣ سور النجم

 <sup>(</sup>٩) الآية ١١٧ سورة الأعراف ، والآية ٤٥ سورة الشمراء

<sup>(</sup>١٠) الآية ٢٢ سورة الأحقاف

#### ٢٧ \_ بصيرة في الامساك

وقد ورد في النصّ على سبعة أوجه :

الأَوِّل : بمعنى رَجعة المطلِّق بعد الطَّلاق (فَإِمْسَاكٌ بِمَعْرُوف (١)) أَى مراجعة .

الثانى: مغيى الحبس : (فَأَمْسِكُوهُنَّ ٢١) في البُيُوتِ) أي احتبسوهن .

الثالث: يمعنى البخل: (إِذًا لأَمْسَكْتُمْ (٣) خَشْيَةَ الإِنْفَاقِ) أَى بخلتم.

الرابع: بمعنى الحفظ: (إِنَّ اللهَ يُمْسِكُ (٤) السَّمَواتِ والأَرْضَ أَنْ تَزُولًا)،

(ويُمْسِكُ (٥) السَّمَاءَ أَنْ تَقَعَ عَلَى الأَرْضِ إِلَّا بِإِذْنَهِ) أَى يحفظ .

الخامس : بمعنى المنع : (مَا يَفْتَح ِ اللهُ (٢) لِلنَّاسِ مِنْ رَحْمَةٍ فَلَا مُمْسِكَ لَهَا) أَى فلا مانع ؛ (هَلْ هُنَّ (٧) مُمْسِكَاتُ رَحْمَتهِ) .

السّادس : بمعنى الاستيثاق بالشيء والتعلُّق به : (فَقَدِ اسْتَمْسَكُ ( ) بِالعُرْوَةِ الوُثْقى) أَى تعلُّق وتمسّك .

السّابع: بمعنى العمل بالشيء: ( فَاسْتَمْسِكُ ( ) بِالذِي أُوحَى إِلَيْكَ ) أَى اعمل به ، وأمسك ، وتماسك ، ومَسْك ، واستمسك ، وتمسك أى احتبس [واعتصم (١٠) به] قال الشاعر:

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢٩ سورة البقرة (٢) الآية ١٥ سورة النساء

<sup>(</sup>٣) الآية ١٠٠ سبورة الاسراء (٤) الآية ٤١ سبورة فاطر

<sup>(</sup>٥) الآية ٦ سورة الحج (٦) الآية ٢ سورة فاطر الآيه ٣٨ سورة الزمر

الآية ٢٥٦ سورة البقرة ، والآية ٢٢ سو رة لقمان

<sup>(</sup>٩) الآية ٤٣ سورة الزخرف (١٠) زيادة من القاموس

ودّعت إِلْفِي وفي يدى يدُهُ مثل غريق به تمسّكت فراح عنى وراحتى عَطِرت كأنّى بعده تمسّكت (۱) والمُسْكة : ما يتمسّك به ، وما يُمسِك الأبدان من الغِذاء والشَّراب . وقيل : ما يتبلَّغ به منهما . والمُسْكة أيضًا ، والمَسِيك : العقبل الوافر . ورجل مَسِيك ، ومِسّيك ، ومُسَكة – كهُمَزة – ومُسُك – بضمّتين – : بخيل . وفيه مُسْكة ، ومُسُكة ، ومَساك ، ومِسَاك ، ومِسَاك ، ومِسَاك ، والمَسك والمَسك ، والمَسك ، والمَسك ، ومُسكة ، ومُساك ، ومِسَاك ، ومِسَاك ، والمَسك ، والمَسك

<sup>(</sup>۱) تمسكت من المسك

 <sup>(</sup>۲) يريد أساور كانت تتخذمن جلد السلحفاة البحرية أو البرية أو من عظام ظهر دابة بحرية،
 كما في القاموس

## ٢٨ \_ بصيرة في الأخذ

وقد ورد في القرآن على خمسة أوجه :

الأُوَّل : معنى القبول : (وأَخَذْتُمْ (١)عَلَى ذَلِكُمْ إِصْرِي) : قبلتم .

الثانى: يمعنى الحَبْس: (فَخُذْ (٢) أَحَدَنَا مَكَانَهُ) أَى احبس، (مَعَاذَ اللهِ (٣)

أَنْ نَأْخُذَ) أَى نحبس ، (مَا كَانَ (٤) لِيَأْخُذَ أَخَاهُ) أَى ليحبس .

الثالث : بمعنى العذاب والعقوبة : (وكَذَلِكُ (٥) أَخْذُ رَبِّكَ إِذَا أَخَذَ اللَّهُ إِذَا أَخَذَ اللَّهُ الْعَرَى وهي ظالِمَةُ إِنَّا أَخْذَهُ أَلِمُ شَدِيدٌ) أَى عذابه .

الرّابع: بمعنى الْقتل: ( وهَمَّتُ (٦) كُلُّ أُمَّة بِرَسُولِهِمْ لِيَأْخُذُوهُ) أَى مِقْتُلُوه.

الخامس: بمعنى الأُسْر (فَاقْتُلُوا (١) المُسْرِكِينَ حَيْثُ وَجَدْتُهُوهُمْ وَخُذُوهُمْ) وَالْأَصِلُ فَيه حَوْز الشَّي وتحصيله. وذلك تارة يكون بالتَّناول ؟ كقولك أخذنا المال ، وتارة بالقهر ؛ نحو قوله تعالى : (لَاتَأْخُذُهُ (١) سِنَةٌ وَلَا نَوْمٌ ) (وأَخَذَ اللَّهُ نَكَالَ الآخِرَةِ والأُولَى) ، وأخذته الحُمّى . ورجل أُخِذ ، وبه أُخُذ \_ بضمّتين \_ : كناية عن الرّمد وتقدّم (١١) في بصيرة الاتخاذ شيّ من معناه .

| (٢) الآية ٧٨ سورة يوسف      | (۱) الآية ۸۱ سورة آل عبران                |
|-----------------------------|-------------------------------------------|
| (٤) الآية ٧٦ سورة يوسف      | (٣) الآية ٧٩ سورة يوسف                    |
| (٦) الآية ٥ سورة غافر       | (ه) الآية ١٠٢ سورة هود                    |
| (٨) الآية ٢٥٥ سورة البقرة   | <ul><li>(٧) الآية ٥ سورة التوبة</li></ul> |
| (١٠) الآية ٢٥ سورة النازعات | (٩) الآية ٦٧ سورة هود                     |
|                             | (۱۱) أنظ مم ۱۷ ح                          |

#### ٢٩ \_ بصيرة في الاسراف

وقد ورد في التنزيل على ستَّة أُوجه :

الأُوّل: بمعنى الحرام: (ولَا تَأْكُلُوها (١) إِسْرَافًا).

الثانى: ععنى مخالفة الموجبات: (فَلاَ (٢) يُسْرفْ فى القَتْل ) أَى فلا يُخالف ما يجب.

الثَّالَث : بمعنى الإِنفاق فيما لاينبغى : (والَّذِينَ<sup>(٣)</sup> إِذَا أَنْفَقُوا لَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يُسْرِفُوا وَلَمْ يُقْتُرُوا) .

الرابع : بمعنى التجاوز عن الحَدّ ، وهو معناه الأَصليّ : (كُلوا<sup>(٤)</sup> واشْرَبُوا وَلَا تُسْرِفُوا) .

الخامس: بمعنى الشِرْك: (وأَنَّ المُسْرِفِينَ (هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ) أَى المُسْرِكِينِ النَّادِينَ أَسْرَفُوا عَلَى السِّادس: بمعنى الإِفراط في المعاصى: (يَا عِبَادِيَ (اللَّهُ اللَّذِينِ أَسْرَفُوا عَلَى السَّادس: بمعنى الإِفراط في المعاصى.

والسّرف وإن كان موضوعًا لتجاوز الحدّ في كلّ فعل يفعله الإنسان ، لكن في الإنفاق أشهر . ويقال تارة باعتبار القَدْر ، وتارة باعتبار الكيفيّة . ولهذا قال سفيان : ما أنفقت في غير طاعة الله فهو سَرَف ، وإن كان قليلًا ، وسُمّى قوم لوط - عليه السّلام - مسرفين مِن حيث إنَّهم تعدّوا في وضع البَذْر في غير المحلّ المخصوص بقوله تعالى : (نِسَاؤُ كُمُ "() حَرْثٌ لَكُمْ")

الآيه ٣٣ سورة الاسراء

 <sup>(</sup>١) الآية ٦ سورة النساء

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٧ سورة الفرقان (٤) الآيه ٣١ سورة الأعراف

<sup>(</sup>٥) الآية ٤٣ سورة غافر (٦) الآية ٥٣ سورة الزمر

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٢٣ سورة البقرة

## ٣٠ \_ بصيرة في الاستواء

وقد ورد في النَّص على بستَّة أُوجه :

الأُوّل: بمعنى القَصْد إلى الشيئ: (ثُمَّ اسْتَوَى (١) إِلَى السَّمَاء) أَى قصد اللهِ خَلْقها.

الثانى: بمعنى التمكُّن والاستقرار: ( وَاسْتَوَتْ (٢) عَلَى الجُودِيِّ ) أَي السَّوَةِ (٢) عَلَى الجُودِيِّ ) أَي السَّقِيَّةِ .

الثالث: بمعنى الرّكوب، والاستعلاء: (ثُمَّ تَذْكُرُوا (٣) نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا الثَّالَث: بعنى الرّكوب، والاستعلاء: (ثُمَّ تَذْكُرُوا (٣) نِعْمَةَ رَبِّكُمْ إِذَا السَّوَيْتُمْ) أَى ركِبتم واستعليتم .

الرّابع: بمعنى الشدّة والقوّة: (وَلَمَّا بَلَغَ أَشُدَّهُ (٤) وَاسْتَوَى) أَى قوى واشتدّ.

الخامس: بمعنى المعارضة والمقابلة: (وَمَا (٥) يَسْتَوِى البَحْرَانِ) (وَمَا يَسْتَوِى البَحْرَانِ) (وَمَا يَسْتَوِى (٦) الأَعْمَى وَالبَصِيرُ) أَى يقابل هذا ذاك .

السّادس: بمعنى القهر والقدرة: (اسْتَوَى(٧) عَلَى العَرْشِ) (الرَّحْمَنُ (٨)

<sup>(</sup>١) الآية ٢٦ سورة البقرة والآية ١١ سورة فصلت

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٤ سورة هود (٣) الآية ١٣ سورة الزخرف

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤ سورة القصص (٥) الآيه ١٢ سورة فاطر

<sup>(</sup>٦) الآيه ١٩ سورة فاطر والآية ٥٨ سورة غافر

<sup>(</sup>٧) الآية ٥٤ سورة الأعراف والآية ٣ سورة يونس

<sup>(</sup>A) الآية ٥ سورة طه

عَلَى العَرْشِ اسْتَوَى) أَى أَقبل على أُمره، واستولى على مِلكه، وقدر عليه بالقهر والغلبة . وهو أعظم المخلوقات ، وأكبر الموجودات . فإذا قهره وقدر عليه ، فكيف ما دونه لديه .

قال أبو القاسم (١) الأصبهاني: استوى يقال على وجهين. أحدهما يُسند إلى فاعلَين فصاعدًا ، نحو استوى زيد وعمرو في كذا ، أي تساويًا .

الثانى: أن يقال لاعتدال الشيئ في ذاته ، نحو قوله تعالى: (ذُو مِرَّةٍ (٢) فَاسْتَوَى) ، ومتى عدّى بعلى اقتضى معنى الاستيلاء ، نحو ( الرَّحْمَنُ عَلَى العَرْشِ اسْتَوَى). وقيل معناه: استوى له ما في السَّموات، وما في الأرض (٣) بتسويته تعالى إِيَّاه ؛ كقوله تعالى : (ثُمَّ اسْتَوَى إِلى (٤) السَّماءِ فَسُوَّاهُنَّ) . وقيل : معناه : استوى كلّ شيء في النسبة إليه ، فلا شيء أَقربُ إليه من شيء ؛ إذ كان تعالى ليس كالأجسام الحالَّة في مكان دون مكان . وإذا عُدّى بإلى اقتضى معنى الانتهاء إليها (٥) إمّا بالذَّات ، أو بالتَّدبير . والله أعلم .

هو الراغب في المفردات (1)

الآية ٦ سورة النجم الآية ٢٩ سورة البقرة فى الراغب بعده : أى استقام له (٣)

في الراغب: د اليه ،

# ٣١ \_ بصيرة في الاجل

وقد ورد في النصّ على خمسة أوجه :

الْأُوَّل: بمعنى الموت المقدّر: ﴿ فَإِذَا جَاءَ أَجَلُهُمْ ۚ ۚ ۚ لَا يَسْتَأْخِرُونَ سَاعَةً وَلا يَسْتَقْدِمُونَ ) .

الثاني: بمعنى وقت معيّن معتبر (أَيَّمَا الأَجَلَيْنِ (٢) قَضَيْتُ ) إِمَّا العشر وإمّا الثانية .

الثالث: بمعنى إهلاك الكفَّار: (وأَنْ عَسَى ٣) أَنْ يَكُونَ قَدِ اقْتَرَبَ أَجَلُهُمْ) أي إهلاكهم.

الرَّابِع : بَعْنَى عِدَّة النساءِ بعد الطَّلاق : (فَبَلَغْنَ (٤) أَجَلَهُنَّ ) .

الخامس : بمعنى العذاب والعقوبة : (إِنَّ أَجَلَ اللهِ (٥) إِذَا جَاءَ لا يُؤَخُّرُ ) أي عذابه .

والأجل في الأصل : موضوع للمدّة المضروبة للشيّ ؛ قال الله تعالى : (وَلِتَبْلغُوا(٦) أَجَلًا مُسَمَّى) ويقال للمدّة المضروبة لحياة الإنسان: أَجَل. فيقال: دنا أجله ، عبارة عن دُنو الموت . وأصله استيفاء الأجل أي مدّة الحياة .

الآية ٣٤ سورة الأعراف (1)

الآبة ٢٨ سبورة القصص (٢) الآيتان ٢٣١ ، ٢٣٢ سورة البقرة الآية ١٨٥ سورة الأعراف **(ξ)** (٣)

الآلة } سورة نوح (0)

الآنة ٦٧ سورة غافر (7)

وقوله: (وبَلَغْنَا (١) أَجَلَنَا الَّذِى أَجَلْتَ لَنَا) أَى حدّ الموت. وقيل: حَدّ الهَرَم. وقوله: (ثُمَّ قَضَى (٢) أَجَلَا وأَجَلُ مُسَمَّى) فالأَول البقاء في هذه الدّنيا ، والثاني والثاني البقاء في الآنيا ، والثاني البقاء في الآنيا ، والثاني (مدة) (٣) ما بين الموت إلى النشور ، عن الحسن. وقيل: الأَول للنوم ، والثاني للموت ، إشارة إلى قوله – تعالى – (الله (٤) يَتَوَفَّى الأَنْفُس حِينَ مَوْتِهَا والَّى للموت ، إشارة إلى قوله – تعالى – (الله (٤) يَتَوَفَّى الأَنْفُس حِينَ مَوْتِهَا والَّى للموت ، في مَنَامِهَا) عن ابن عبّاس رضى الله عنه . وقيل: الأَجَلان جميعًا: الموت ، فمنهم من أجله بعارض ؛ كالسّيف والغرق والحرق وكل مخالف ، وغير ذلك من الأسباب المؤدية إلى الهلاك. ومنهم من يُوقِّى (٥) ويعافي حتى عوت حَتفَ (٦) أَنفه . وهذان المشار إليهما : مَنْ أَخطأته سهم (٧) الرّزية لم يخطئه سهم المنيّة ؛ وقيل : للنّاس أجلان ، منهم مَنْ يموت عَبْطة (٨) ، ومنهم من يبلغ حدًّا لم يجعل الله في طبيعة الدنيا أن يبتى أحد أكثر منه فيها . وإليهما أشار بقوله : (ومِنْكُم (٥) مَنْ يُتَوفى ومِنْكُم مَنْ يُرَدُّ إِلَى أَرْذَلِ العُمُر) وقصدهما الشاع (١٠) سقوله :

رأَيتُ المنايا خَبْط عَشْواء من تُصب تُعِيّه ومن تُخْطِئ يُعَمّر ويهرم

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٨ سورة الأنعام

<sup>(</sup>٢) الآية ٢ سورة الانعام(٤) الآية ٢٤ سورة الزمر

<sup>(</sup>٣) زيادة من الراغب

<sup>(</sup>٥) ا؛ بن يوفى » وما اثبت عن الراغب وقد يكون ليوفى معنى أى لا ينقص عمره

 <sup>(</sup>٦٦ يقال مات حتف انفه أي على فراشـهمن غير قتل ولا ضرب ولاحرق ولا غرق ، كما
 ف القاموس

 <sup>(</sup>٧) ١: ( أخط به » والكلمة في ب غير ظاهرة ، وما هنا عن الراغب ، والتأنيث لاضافة السهم الى الرزية ، والظاهر أن الأصوصل ( سهام ) فكتبت من غير ألف .

<sup>(</sup>٨) بقال مان عبطة: شابا صحيحا (١) الآية ٥ سورة الحج

<sup>(</sup>۱۰) هو زهير في معلقته

# ٣٢ ـ بصيرة في الامام

وهو المؤتم به ، إنسانًا كان يقتدى بقوله وفعله ، أو كتابًا ، أو غير ذلك ، مُحِقًا كان أو مبطِلًا . وقد ورد في النَّص على خمسة أوجه :

الأَوِّل : بمعنى مقدّم القوم وقائد الخيرات : (إنِّي (١) جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا) :
قائدًا لهم .

الثَّاني : بمعنى اللَّوح المحفوظ المشتمل على جملة الأَقوال والأَفعال والأَفعال والأَفعال والأَفعال والأَفعال والأَحوال : ( وكُلَّ (٢) شَيءٍ أَحْصَيْنَاهُ في إِمَامٍ مُبِينٍ ) .

الثالث : بمعنى الراحة والرّحمة : (وَمِنْ قَبْلِهِ كِتَّابُ (٣) مُوسَى إِمَامًا وَرَحْمَةً )

الرابع : بمعنى الطَّريق الواضح : (وَإِنَّهُمَا<sup>(٤)</sup> لَبِإِمَام ٍ مُبِينٍ ٍ) : طريق واضح .

الخامس: بمعنى الكتاب؛ كالتوراة والإنجيل والصّحف والزَّبور والفرقان:

(يَوْمُ (٥) نَدْعُو كُلُّ أَنَاسٍ بإِمَامِهم ).

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٢ سورة يس
 (٤) الآية ٧٩ سورة الحجر

 <sup>(</sup>١/ الآية ١٢٤ سبورة البعرة
 (٣) الآية ١٧ سفورة هود
 (٥) الآية ١٧ سورة الإحراء

# ٣٣ ــ بصيرة في الام

وهي لغة : بإزاء الأب . وهي الوالدة القريبة الّتي ولدته ، والبعيدة التي ولدت من ولدته . ولهذا قيل لحوّاء : هي أمّنا ، وإن كان بيننا وبينها وسائط . ويقال لكلّ ما كان أصلًا لوجود الشّي ، أوْ تربيته ، أو إصلاحه أو مبدئه : أمّ . قال الخليل : كل شي ضُمّ إليه سائر ما يليه يُسمّى أمّا . ويقال : أمّ وأمّة ، الجمع أمّات وأمّهات . وقيل : الأمّات للبهائم ، والأمّهات لبني آدم . والهاء فيه زائدة . ولا يوجد هاء مَزيدة في وسط الكلمة أصلًا إلّا في هذه الكلمة ، قال :

وأَشْتدفع البلوى واستكشف الغُمم وأُمَّ إذا ماتت وما الأُمَّ بالأَمَمْ ومن يبك أُمَّا لم تُذَمَّ قط لايُذَمَّ رُزئت بأمَّ كنت أحيا برُوحها وما الأُمَّ إلا أُمَّة فى حياتها من الأَمر ماللناس جُرَّعت فقدها

وقد ورد في النصّ على ثمانية أوجه :

الأَوِّل : بمعنى نفس<sup>(۱)</sup> الأَصل : (هُنَّ<sup>(۲)</sup>أُمُّ الكِتَابِ) أَى أَصل الكتاب . الثانى : بمعنى المرجع والمأُوى : (فَأُمُّهُ<sup>(۳)</sup> هَاوِيَةٌ) أَى مسكنه النار . الثالث : بمعنى الوالدة : (فَرَجَعْنَاكَ<sup>(٤)</sup> إِلَى أُمَّكَ كَىْ تَقَرَّ عَيْنُهَا) . الرَّابع : بمعنى الظِئْر (وأُمَّهَاتُكُمُ<sup>(٥)</sup> اللَّاتِي أَرْضَعْنَكُمْ<sup>)</sup> .

<sup>(</sup>١) انب: « بعث » والظاهر انه تحريف عما اثبت

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۷ سورة آل عمران
 (۳) الآیة ۹ سورة القارعة

<sup>(</sup>٤) الآية .٤ سررة طه (٥) الآية ٢٣سورةالنساء . والظئر:المرضعة

الخامس : بمعنى أَزواج النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم : (وَأَزْوَاجُهُ (١) أُمَّهَاتُهُمْ ) السَّادس: بمعنى اللَّوح المحفوظ: ﴿ وَإِنَّهُ (٢) فِي أُمِّ الكِتَابِ).

السَّابِع : يَمِعنِي مكَّة شرِّفها الله تعالى : (لِتُنْذِرَ أُمَّ (٣) القُرَى) . سمّيت بها لأَنَّ الأَرض دُحِيت مِن تحتها .

(وأُمّ الرباع (٤) مكَّة) . و أُمّ النُّجوم : المجَرّة . وأُمّ الجيش : الرئيس . وأُمَّ الكتاب : الفاتحة .

والأُمّة والإمام تَقَدّم (٥) في بصيرتيهما .

<sup>(</sup>٢) الآية } سورة الزخرف

الآية.٦ سورة الأحزاب

الآية ٧ سورة الشورى

في ١: « الدباع » وفي ب ما يقرب من هذا وما يحتمل ( الدماع ) . وقد جعلتها الرباع جم عالربع وهو الدار . وبدا لي أن الأصل : « أمالرأس الدماغ، وهذا في القاموس؛ فستقطت كلمة ( الرأس ) فوضع الناسخ ( مكة ) في غير موضعها ، والأصلان يكثر فيهما التحريف كما يشاهده القارىء في كثير من المواطن .

تَقَدُمُ ذَكُوا الأمة في ص ٧٩٪ والاعام في ص ١١٠

# ٣٤ \_ بصيرة في الأب

وهو الوالد . ويسمّى كلّ من كان سببًا فى إيجاد شىء أو إصلاحه وظهوره : أبًا . ولذلك سُمّى النبيّ صلّى الله عليه وسلَّم أبًا للمؤمنين . ويروى أنَّه قال صلَّى الله عليه وسلَّم لعلى رضى الله عنه ( أنا وأنت (١) أبوا هذه الأمّة ) وأصله أبو ، فلمّا كثر استعماله حذفوا الواو ، على قياس يد ودم وأخ . والجمع آباء ، وأبون . وأبوت وأبيْت : صرت أبا ، وأبوته إباوة بالكسر - : صرت له أبًا . والاسم الإبواء . وتأبّاه : اتَّخذه أبا . وقالوا فى النِّداء : يا أبت - بكسر التَّاء ، وضمّها(٢) - ويا أبه - بالهاء - ويا أباه . والأبا لغة فى الأب . وكذا الأب مشدّدة . ويقال : لاب لك ، ولا أب لك ، ولا أبك ، كلّ ذلك دعاءً فى المعنى لا محالة ، وفى اللَّفظ خبر ، يقال لمن له أب ولمن لا أب له . قال الشاعر (٣) :

إِنَّ أَباها وأَبَا أَباها قد بلغا في المجد غايتاها

وقال آخر:

خالِلْ خليل أُخيك وابغ إِخاءَه واعلم بأنَّ أُخا أُخيك أُخوكا



<sup>(</sup>١) لم أقف على هذا الحديث ، وظاهر أنه من الموضوعات •

<sup>)</sup> الذي في القاموس: « وفتحها » وهـوالمذكور في الألفية في قوله:

وفي النسدا أبت أمت عسرض وافتح أو اكسر ومن اليا التاعوض

والضم من أجازه الفراء وأبو جعفر النحاسومنعه الزجاج ، وحكى الخليل الضم عن العرب. انظر شرح الأشموني للبيت السابق في الالفية .

 <sup>(</sup>٣) هو أبو النجم وقيـــل رؤبة · انظر شواهد العينى في مبحث المعرب والمبنى .

واعطف بجَدُّك (١) رحمة وتعطُّفًا واعلم بأنَّ أبا أبيك أبوكا أبيً ثم بنى بنيك بنوكا (٢) أبني ثم بنى بنيك بنوكا (٢) وورد الأب، في القرآن على أربعة أوجه :

الأُوّل: بمعنى الجَدّ: (مِلَّة أبيكم (٣) إبراهيم) أي جدّكم

الثانى: بمعنى العَمِّ: (وإِلهُ (٤) آبائِكَ إِبرَهِمِ [وإِسمعيل وإسحَّق إِلهًا وَاحِدًا) وإِسمَّعيل لم يكن من آبائه وإنما كان عمه ] (٥). والعرب تطلق على العمَّ الأَب، وعلى الخالة الأُمِّ : (وَرَفَعَ أَبَوَيْهِ (٢) عَلَى العَرْشِ) يعنى أباه ، وخالته (٧) الثالث : بمعنى الوالد : (يأبت (٨) افْعَلْ مَا تُؤْمَرُ) ، (يأبت لِمَ تَعْبُدُ (٩) الرابع : الأَبُّ مشدّدة بمعنى المَرْعَى (وفَاكِهَةً (١٠) وأَبًا).

<sup>(</sup>۱) ضمن ( اعطف ) معنى ارفق أو الطف فعداه بالباء ، وهو يعدى بعلى

<sup>(</sup>٢) في الأصلين اضطراب في كتابة البيت وغموض ، وقد اثبته كما ترى ، ولم يتهيأ لى الوقوف على مرجع لهذه الأبيات ،

٢) الآية ٧٨ سورة الحج (٤) الآية ١٣٢ سورة البقرة

<sup>(</sup>٥٧ ما بين المعقوفتين زيادة مسن الراغب ، والآية في فصة يعقوب فلذلك كان اسماعيسل

<sup>(</sup>٦) الآية ١٠٠ سورة يوسف

<sup>(</sup>٧) أى لأن أمه ماتت قبل ذلك . (٩) الآنة ٧) ماتت قبل ذلك .

<sup>(</sup>٨) الآية ١٠٢ سورة الصافات

<sup>(</sup>٩) الآية ٢٤ سورة مريم

<sup>(</sup>١٠) الآبة ٢١ سورة عبس

### ٣٥ ـ بصيرة في الاتقاء

افتعال من التقوى ، وهو جعل الشيء في وقاية ممّا يُخاف منه . هذا حقيقته . ثمّ يسمّى الخوف تارة تَقْوَى ، والتقوى تارة خوفًا ، حسب تسمية المقتضي مقتضيه ، والمقتضى مقتضاه .

وصار التَّقوى \_ فى عرف الشَّرع \_ حفظ النَّفس عمّا يُوثم . وذلك بتجنَّب المحظور . و [يتم] ذلك بترك كثير من المباحات ، كما فى الحديث «الحلَّل (١) بيّن والحرام بيّن . ومَنْ رتَع حول الحِمَى يوشك أن يقع فيه » ، «لا يبلُغُ (٢) الرِّجل أن يكون من المتَّقين حتى يَدَع ما لا بأس به حذرا تمّا به البأس » قال الماع (٣) : منازل التقوى ثلاثة : تقوَى عن الشرك ، وتقوى عن البيدعة .

وقد ذكرها الله سبحانه في آية واحدة ، وهي قوله \_ عزَّ وجلّ \_ (لَيْسَ عَلَى ﴿ اللَّهِ يَنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيها طَعِمُوا إِذَا مَا اتَّقَوْا وآمَنُوا وَعَمِلُوا الصَالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقَوْا وآمَنُوا ثُمَّ اتَّقَوْا وأَحْسَنُوا وَاللهُ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ) وَعَمِلُوا الصَالِحَاتِ ثُمَّ اتَّقَوْا وآمَنُوا ثُمَّ اتَّقَوْا وأَحْسَنُوا وَاللهُ يُحِبُّ المُحْسِنِينَ ) التَّقوى اللهُولى تقوى عن الشرك ، والإيمان في مقابلة التَّوحيد ، والتَقوى الثَّانية عن البدعة ، والإيمان المذكور معها إقرار السنَّة والجماعة . والتقوى الثانية عن البدعة ، والإيمان المذكور معها إقرار السنَّة والجماعة . والتقوى

<sup>(</sup>١) الحديث أخرجه الشيخان في صحيحيهما، كما في الجامع الصفير

<sup>(</sup>٢) الحديث أخرجه الترمسذي ، وقال :حسن غريب ، كما في الجامع الصغير

 <sup>(</sup>٣) كذا ولم يتيسر لى تصحيحه (٤) الآية ٩٣ سورة المائدة

الثالثة عن المعاصي الفرعيَّة ، والإقرار في هذه المنزلة قابلها بالإحسان ، وهو الطَّاعة وهو الاستقامة عليها .

وورد في التنزيل على خمسة أُوجهٍ :

الأُوّل: بمعنى الخوف والخشية: (اتَّقُوا رَبَّكُم (١)).

الثَّاني : بمعنى التحذير والتخويف : (لَا إِلَهَ (٢) إِلَّا أَنَا فَاتَّقُونِ) .

الثَّالَث: بمعنى الاختراز عن المعصية : (وَأَتُوا الْبُيُوتَ (٣) وِنْ أَبُوابِهَا واتَّقُوا اللهَ) .

الرَّابِع : بمعنى التَّوحيد والشِّهادة : (اتَّقُوا الله (٤) وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا) أَي وحّدوا الله .

الخامس : بمعنى الإخلاص واليقين : (فَإِنَّهَا (٥) مِنْ تَقْوَى القُلُوب) (أُولَئِكَ (٦) الَّذِينَ امْتَحَنَ اللهُ قُلُوبَهُمْ لِلتَّقْوَى).

وقوله \_ تعالى \_ : (إِنَّمَا يَتَقَبَّلُ(٧) اللهُ مِنَ المُتَّقِينَ) يُشْعِر بأَنَّ الأَمر كلُّه راجع إِلَى التَّقوى . وقُوله تعالى (وَلَقَدْ (٨) وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الكِتَابَ مِنْ قَبْلَكُمْ وإِيَّاكُم أَنِ اتَّقُوا الله ) يُفهِم أنَّه لو كانت في العالم خَصْلة هي أصلح للعبد ، وأَجمع للخير ، وأعظم للأَّجر ، وأَجَلُّ في العُبُوديَّة ، وأعظم في القدر ،

الآية ٢ سورة النحل

الآبة ١ سورة النساء وغيرها

الآية ٧٠ سورة الأحزاب (٤)

الآية ١٨٩ سورة البقرة (٣) الآية ٣٢ سورة الحج

الآية ٣ سورة الحجرات

<sup>(0)</sup> 

الأبة ١٣١ سورة النساء **(A)** 

الآبة ٢٧ سورة المائدة

وأولى فى الحال (وأنجح (١) وفى المآل من هذه الخَصْلة ، لكان الله ـ سبحانه ـ أمر بها عباده ، وأوصى خواصّه بذلك ؛ لكمال حكمته ورحمته . فلمّا أوصى بهذه الخَصْلة الواحدة جميع الأوّلين والآخرين من عباده ، واقتصر عليها ، علمنا أنَّها الغاية الَّتي لا متجاوز عنها ، ولا مقتصر دونها ، وأنه ـ عز وجلّ ـ قد جمع كلّ محض نُصْح ، ودلالة ، وإرشاد ، وسُنَّة ، وتأديب ، وتعليم ، وتهذيب في هذه الوصيّة الواحدة . والله وليّ الهداية .

<sup>(</sup>١) في الأصلين : « والحج و » والظاهر أنه محرف عما أثبت ·

# ٣٦ \_ بصيرة في أن وأن وأنا

وقد يرد (إِنْ) في كلامهم ، وفي القرآن على وجوهِ :

الأُوّل: حرف شرط: إِن تخرج أُخرج.

الثانى المخفَّفة من المثقَّلة تأكيدا : إِنَّ كُلًّا ، وإِنْ كلا ؛ وقد قرى (١) مهما

الثالث : أمر مِن أَنَّ يَئِنَّ ، إِذَا أَمرت قلت : إِنَّ .

الرَّابِع : بمعنى : «إِذْ » كقوله : (إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ) أَى إِذْ كُنتم .

الخامس: بمعنى قَدْ: (إِنْ كُنَّا(٢) عَنْ عِبَادَتِكُمْ لَغَافِلينَ) أَى قد كُنَّا ،

(إِنْ نَفَعَتِ<sup>(٣)</sup> الذِّكْرى).

يئول اليه المعنى

السّادس : إن المزيدة للتأكيد : ما إن رأيت زيدا : أي ما رأيت :

ورَجّ الفتي للخير ما إن رأيته على السنّ خير لا يزال يزيد (٤)

السَّابِع : بمعنى ما النافية للجنس : (إِنْ كُلُّ نَفْسٍ لَمَّا عَلَيْهَا حَافِظٌ ) .

وإِنَّ حرف ينصب الاسم ، ويرفع الخبر . وقد ينصبهما : نحو :

إِذَا اسُودٌ جَنْحُ اللَّيلِ فَلتَأْتُ وَلتَكُن خُطَّاكُ خَفَافًا إِنْ حُرَّاسِنَا أُسُدَا (٥)

ويوًكُّد بها الخبر ؛ وما بعدها<sup>(٦)</sup> في تأويل المصدر . وقد يخفُّف . وقد

يكون بمعنى نَعَمْ ويبطل عن العمل ( إِنْ هَذَانِ<sup>(٧)</sup> لَسَاحِرَانِ ) .

الآلة ٩ سورة الأعلى. البيت للمعلوط بن بذل القريعي ، كما في التاج (أن) ، وجاء في كتاب سيبويه ٣٠٦/٢ (4) (£)

في حواشي المغني ( ان ) أنه لعمر بن أبي ربيعة ٠ (9)

هذا لا يكون في أن الكسورة التي الكلام فيها ، وانما هو في أن المفتوحة الآية ٢٣ سُنُورة طه هذا ولّم يتكلم المؤلف على ( اناً ) وهي أن الحق بها الضمير ( نا ) (7) (∀)

<sup>(</sup>۱) في قوله تعالى في الآية ١١١ من سورة هود: « وأن كلا لما ليوفينهم ربك أعمالهم » وفي آيات اخرقراباًلتخنيف نافعوابن كثيروبالتشديدغيرهما ، وانظر الاتحاف الآية ٢٩ سبورة يونس ، وأنَّ في الآية هي المخففة من الثقيلة ، وجعلها بمعنى قد لمسا

### ٣٧ \_ بصيرة في أن وأن وأني

أَنْ من نواصب الفعل المستقبل ، مبنى على السَّكون

ويَرِد في كلام العرب ، وفي القرآن العزيز على ستَّة أوجه ::

الأُوِّل : أَن يعمل في الفعل المستقبل بالنَّصبيَّة : (أَن تَكُونَ (١) أُمَّةُ ) .

الثانى: ألَّا يعمل . وذلك حين (٢) يتوسّط السّين بينها وبين الفعل : (عَلِمَ أَنْ (٣) سَيكُونُ مِنْكُمْ مَرْضَى ) .

الثالث: أن تكون مخفَّفة من الثقيلة ؛ كقولك: علمت أن زيدًا (أ) للنطلق، مقترنا بلام في الإِعمال، وعلمت أن زيد منطلق بلا لام في الإِلغاءِ الرّابع: أن يكون بمعنى أَيْ: (وانْطَلَقَ اللّأُ (٥) ونْهُمْ أَنِ امْشُوا).

الخامس: أَن تكون زائدة للتأْكيد: (ولمَّا أَنْ جَاءَتْ (<sup>(٦)</sup>وُسُلُنَا). وفي موضع آخر (وَلَمَّا جاءَتْ (<sup>(٢)</sup> رُسُلُنا).

الآية ٩٢ سورة النحل (٢) انب: « حتى ان »

٣) الآية ٢٠ سورة المزمل

<sup>(</sup>٤) المعروف في النحو أن أن المخففة اسمهاضمير الشأن المقدر ، وأذا ورد بعدها استسم فهو مرفوع ، ولا تعمل في غير ضمير الشنال المقدر الا في ضرورة الشعر ، كقوله : بأنك ربيع وغيث مربع وأنك هناك تكون الثمالا

وانظر شرح الأشموني عنك قول ابن مالك:

وان تخفف ان فاسمها استكن والخبر اجعل جملة من بعد ان

الآية ٦ سورة ص
 الآية ٣٣ سورة العنكبوت

<sup>(</sup>۷) الآية ۷۷ سورة هود

السّابع: أَن المضمرة الَّتي تعمل ، وإِن لم تكن في اللفظ ؛ لأَلْزَمنَك أَو السّابع : أَن المضمرة الَّتي تعمل ، وإِن لم تكن في اللفظ ؛ لأَلْزَمنَك أَو تقضيني .

وأنَّ ينصب الاسم ويرفع الخبر ، كإنَّ المكسورة وقد يكون بمعنى لَعلَ . وإذا أَضفته إلى جمع أو عظيم قلت : إنا ، وإنَّنا .

وأنَّى يرد فى الكلام على أُوجه: بمعنى كَيف ، وحيث ، وأَيْن (أَنَّى اللهِ (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ محتمل الأُوجه الثلاثة . وقوله : (أنَّى لَكِ (۱) هَذَا) أَى مِن أَين لكِ . ويكون حرف شرط : أَنى يكن أكن .

وهمزة أن مفتوحة إلَّا في مواضع (نظمتُها (٣) في قولي)

<sup>(</sup>۱) الآية ۲۲۳ سورة البقرة (۲) الآية ۳۷ سورة آل عمران. (۳) كذا في ب، وفي ۱: « نظمها في قوله »ولم يذكر في كلتا النسختين النظم ، وفي هامش ب: « ينظر فيه لانه وقع في موضوع البيت بياض ، ولعله بيت واحد » ، وفي نسخة ا ادرج هذا مع الأصل ،

### ۳۸ \_ بصیرة فی ای

وهي ترد في القرآن والكلام على خمسة أوجه .

الأُوِّل : اسم نكرة موصوفة : (يأيها النَّاس) .

الثَّاني : للتعظيم : جاءني رجل أَيُّ رجل .

الثالث : بمعنى الَّذي : أَيِّهم في الدَّارِ أَحول ، أَي الَّذي .

الرَّابِع : للاستفهام : (أَيُّكُم (١) يأتيني بِعَرْشِهَا) .

الخامس: للشُّرْط: أَيُّهم يكرمني أكرمه، (أَيَّامَّا (٢) تَدْعُوا فَلَهُ الأَسْهَاءُ

الحُسْنى) . وقد يستفهم به عن نكرة فى نحو مَن قال : جاء رجل تقول : أَيُّ بِي فَي الْجَرِّ ، وأَيَّانِ وأَيبَيْن فى

التثنية ، وأيُّون وأيِّين في الجمع .

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٠ سورة الاسراء

<sup>(</sup>١) الآية ٣٨ سورة النمل

### ٣٩ ـ بصيرة في او

ويرد على اثنى عشر وجهًا :

للشك ؛ نحو جاءنى زيد أو عمرو ، وللتخيير : اشرب الماء أو اللبن ، وللإباحة : جالس الحسن أو ابن سيرين ، وبمعنى حتى : لأَلزمنك أو تعطينى حقى ، وبمعنى الواو : (ولا تُطع (١) مِنْهُمْ آثِمًا أَوْ كَفُورًا) ، وبمعنى بَلْ : (وأَرْسَلْنَاهُ إِلَى مِائَةِ (٢) أَلْفٍ أَوْ يَزِيدُونَ) ، وبمعنى إلى ، وبمعنى إلّا فى الاستثناء . وهذه ينتصب المضارع بعدها بإضار أن ، نحو :

\* كسرت كعوبها أو تستقيماً (٣) \*

وللتبعيض: (وَقَالُوا كُونُوا<sup>(٤)</sup>هُودًا أَوْ نَصَارَى) ويكون للتقريب وللتقسيم. وتكون شرطيّة: لأَضربنَّه عاش أَو مات، وبمعنى إِذَنْ (٥) وإذا جعلتها اسمًا ثقَّلت الواو، يقال: دع الأَوَّ جانبا(٢).

<sup>(</sup>١) الآيه ٢٤ سورة الانسمان

<sup>(</sup>٢) الآية ١٤٧ سورة الصافات

<sup>(</sup>٣) صدره:

وكنت اذا غمزت قنـــاة قوم وهو لزياد الأعجم · وأنظر كتــابسيبويه ٢٢٨/١

<sup>(</sup>٤) الآية ١٣٥ سورة البقرة ، وفسر في التاج التبعيض بقوله : « أي بعضا من أحدى الطائفتين

<sup>(</sup>٥٠ ا، به : « ان ) وما اثبت عن القاموس ومعنى ان هو كونها شرطية وقد ذكر .

آل التاج « تقول ذلك لمن يستعمل في كلامه افعل كذا أو كذا أو كذا »

# ٤٠ \_ بصيرة في الاسفار

وقد ورد في القرآن على أُربعة أُوجه:

الأُوّل: بمعنى المنازل والقُرى: (رَبَّنَا بَاعِدُ' ' بَيْن أَسْفَارِنَا) أَى بَيْن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ

الثانى: بمعنى الكُتُب والصّحائف: (كَمَثَلِ (٢) الحِمَارِ يَحْوِلُ أَسْفَارًا)
الثالث: بكسر الهمزة بمعنى اللَّمعان والبرق ، والنضارة: ( وُجُوهُ (٣)

يَوْمَئِذٍ مُسْفِرَةً).

الرابع: بمعنى الإضاءة والتنوير: ﴿ وَالصُّبْحِ ۚ ۚ إِذَا أَسْفَرَ ﴾ .

الآية ه سورة الجمعة

**(Y)** 

الآية ١٩ سنورة سبأ

<sup>(</sup>٤) الآية ٣٤ سورة **المدثر** 

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٨ سورة عبس

## ١٤ ـ بصبرة في الاشعار

ويرد في القرآن على أربعة أوجه :

الأوّل: معنى الإعلام: ( وَمَا يُشْعِرُ كُمْ (١) أَنَّهَا إِذَا جَاءَتْ لَا يُؤْمِنُونَ) وبالفتح جمع شَعر: (ومِنْ أَصْوَافِهَا (٢) وَأَوْبَارِهَا وأَشْعَارِهَا). والشعراءُ جمع شاعر (وَالشَّعَرَاءُ (٣) يَتَّبعُهُمُ الغَاوُونَ).

الرَّابِع : الشَّعائر بمعنى مناسك الحجِّ : ( لَاتُحِلُّوا (٤) شَعَائِرَ اللهِ) جمع شعيرة ، وهي ما يُهْدَى إِلَى بيت الله من الأَنعام . وسُمَّى بذلك لأَنها تُشعَر أَى تعلُّم بِأَن تُدْمَى بشعيرة أَى حديدة يُشعر بها .

والشُّعْرى: نجمان في السَّماءِ . وهما شعريان : شِعْرَى (٥) العبورُ وشعرى الغُميصاء، وخصّه تعالى بقوله: ( هُوَ رَبُّ (٢) الشُّعْرَى) ، لأَنَّ قومًا عبدوها . وشعرت أُصبت الشُّعر . ومنه استعير شَعَرت . بمعنى علِمت أَى أَصبْتُ عِلْمًا هو في الدُّقَّة كاصابة الشُّعر . وسمّى الشاعر لدقَّة معرفته . فالشِّعر في الأصل اسم للعِلْم الدَّقيق ، وصار في التعارف اسمًا للموزون المقفَّى والشاعر للمختص بصناعته

وقوله \_ تعالى \_ حكاية عن قول الكُفَّار ( بَلِ افْتَراهُ (٧) بَلْ هُوَ شاعِرٌ )

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٩ سورة الأنعام (٢) الآبة ٨٠ سورة النحل

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٢٤ سورة الشعراء (٤) الآية ٢ سورة المائدة

المعروف ، الشعرى بأل ، وكأنه راعي كونها علما فحذف اداة التعريف . وقد تكون ( شعرى العبور ) و (شعرى الغميصام) بالإضافة أي اضافة الموصوف الى الصفة ، وهو قليل •

<sup>(</sup>V) الآلة a سورة الأنبياء . (٦) الآنة ٩} سورة النحم

حمله كثير من المفسّرين على أنّهم رَمَوه بكونه آتِيا بشِعْر منظوم، [حتى (١) تأوّلوا ما جاء في القرآن من كل كلام يشبه الموزون، من نحو (وَجِفَانِ كَالْجَوَابِ وَقُدُورٍ راسِيَاتٍ) ] . وقال بعض المحصّلين : لم يقصدوا هذا المقصِد فيا رمَوه به . وذلك أنّه ظاهر من القرآن المجيد أنّه ليس على أساليب الشّعر، وهذا تمّا لا يخفي على الأغتام (٢) من الأعجام، فضلًا عن بلّغَاءِ العرب . وإنّما رمَوه بالكذب : فإنّ الشّعر يعبّر به عن الكذب، والشّاعرُ الكاذبُ : حتى سَمّى قوم الأدلة الكاذبة : (الأدلّة) (٣) الشعرية . ولكون الشعر مَقَرّا للكذب قيل : أحسن الشعر أكذبه . وقال بعض الحكماء : لم يُرَ متديّن صادق اللّهجه مُفلِقا في شعره .

والمشاعر: الحواس ، (وَأَنْتُمْ لَا تَشْعُرُونَ) ونحوه معناه: لا تدركونه بالحواس . ولو قال في كثير ممّا جاء فيه (لَا يَشْعُرُونَ): لا يعقلون ، لم يكن يجوز ؛ إذ كان كثير ممّا لا يكون محسوسًا قد يكون معقولًا .

والشِّعار : الثَّوب الَّذي يلى الجَسَد لماسّة الشَّعَر . والشعار أيضًا : ما يُشمِر الإِنسان به نفسَه في الحرب ، أي يُعلم .

- 170 -

<sup>(</sup>۱) ما بين المعقوفتين زيادة من التساج (شعر) فيما نقله عن البصائر · وظهر من هسذا أن صاحب التاج كانت لديه نسخة للكتاب غير الأصلين اللذين بأيدينا . وهذه الزيادة أيضا في مغردات الراغب التي يعتمد عليها المصنسسفوينقل عنها .

<sup>(</sup>٢) الأغتام الذين لا يغصحون عن مرادهم (٣) زيادة من ألتاج

# ٢٤ \_ بصيرة في الاحاطة

وقد وردت في القرآن على أربعة أوجه:

الأُوَّل : بمعنى العلم : (وَأَحَاطَ (١) بِمَا لَدَيْهِمْ) أَى عَلِم .

الثانى : بمعنى الجمع : (وَاللهُ (٢) مُحِيطٌ بِالكَافِرِينَ) أَى جامع لهم فى العقوبة .

الثالث: بمعنى الهلاك: (أَحَاطَتُ (٣) بِهِ خَطِيئَتُهُ).

الرَّابع: بمعنى خسارة الشيء من كلّ جانب: (أَحَاطَ بهِمْ سُرَادِقُهَا (٤))

وقيل : الإِحاطة يقال على وجهين :

أحدهما : في الأجسام ؛ نحو أحطت بمكان كذا ، ويستعمل في الحفظ نحو (إِنَّ اللهَ بِمَا يَعْمَلُونَ (٥) مُحِيطٌ ) أَى حافظ له من جميع جهاته . ويستعمل في المنع ؛ نحو (إِلَّا أَنْ يُحَاطَ بِكُمْ )(٢) أَى أَن تُمنعوا . وقوله : عالى \_ (أَحَاطَتْ به خَطِيئَتهُ ) أَبلغ استعارة . وذلك أَنَّ الإنسان إذا ارتكب ذنبًا ، واستمرّ عليه استجرّه إلى إتيان (٧) ما هو أعظم منه ، فلا يزال يرتقى ، حتى يُطْبَع على قلبه ، فلا يمكنه أن يخرج عن تعاطيه . والاحتياط : استعمال ما فيه الحِياطة أَى الحفظ .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨ سورة الجن (٢) الآية ١٩ سورة البقرة

<sup>(</sup>٣) الآية ٨١ سورة البقرة (٤) الآية ٢٩ سورة الكهف

<sup>(</sup>٥) الآية ١٢. سورة آل عمران (٦) الآية ٦٦ سورة يوسف

<sup>(</sup>٧) في الراغب: « معاودة »

<sup>- 144 -</sup>

والثانى: فى العِلْم ؛ نحو قوله: (أَحَاطُه بِكُلِّ<sup>(1)</sup> شَيَّه عِلْمًا) فالإحاطة بالشيء عِلمًا هو أن يعلم وجوده، وحسنه، وقدره، وكيفيته، وغرضه المقصود به، وبإيجاده، وما يكون هو منه. وذلك ليس إلَّا لله تعالى. وقال: (بَلْ كَذَّبُوا(٢) بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بِعِلْمِهِ) فنفى ذلك عنهم. وقال صاحب وقال: (بَلْ كَذَّبُوا تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِيطُوا بِعِلْمِهِ) فنفى ذلك عنهم. وقال صاحب ووسى (وَكَيْفَ (٣) تَصْبِرُ عَلَى مَالَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْرًا) ؛ تنبيهًا أَنَّ الصّبر التَّامَّ ووله إنَّما يقع بعد إحاطة العلم بالشيء، وذلك صعب إلَّا بفيض إلهى. وقوله وتعالى – (وظَنُّوا أَنَّهم أُحِيطَ بِهِمْ (٤)) فذلك إحاطة بالقدرة.

 <sup>(</sup>٢) الآية ٣٩ سورة يونس
 (٤) الآية ٢٢ سورة يونس

 <sup>(</sup>١) الآية ١٢ سورة الطلاق
 (٣) الآية ٦٨ سورة الكهف

<sup>- 174 -</sup>

## ٣٤ \_ بصيرة في الاحصاء

وقد ورد في القرآن على أربعة أوجه :

الأَوَّل: بمعنى الحفظ والضبط: ( لاَ يُغَادِرُ <sup>(۱)</sup> صَغِيرَةً وَلاَ كَبِيرَةً إلَّا أَحْصَاهَا) أَى حفِظها.

الثانى : بمعنى الكتابة : (وكُلُّ شِيءٍ (٢) أَحْصَيْنَاهُ في إِمَامٍ مُبِينٍ ) .

الثالث: بمعنى الحَصْر والإِحاطة : (وَأَحْصَى (٣) كُلُّ شَيءٍ عَدَدًا).

الرّابع: بَمعنى الطَّاقة والقُدرة: (وإن تعدّوا<sup>(٤)</sup> نعمة الله لا تُحصوها) ومنه قوله صلَّى الله عليه وسلَّم: «لا أُحْصِى ثناءً عليك أنت كما أثنيت على نفسك».

واشتقاقه من الحَصَى . وذلك لأنَّهم كانوا يعتمدونه (٥) بالعدد (٦) كاعتمادنا فيه على الأصابع .

وقوله صلَّى الله عليه وسلَّم - فى الأَساءِ الحسنى : ( مَن أَحصاها دخل (٧) الجنَّة ) قيل : أَى مَنْ عدّها ، وقرأها . وقيل : مَنْ حفظها وضبطها . وقيل : مَنْ حفظها وضبطها . وقيل : مَنْ عرفها ، وعرف معناها . وقيل : مَن تخلَّق بها حَسَب الطَّاقة

<sup>(</sup>۱) الآية ۹ سورة الكهف (۲) الآية ۱۲ سورة يس

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٨ سورة الجن (٤) الآية ٣٤ سورة ابراهيم

<sup>(</sup>٥) ١٥٠٠: « يعدونه » وما اثبت عن الراغب

<sup>(</sup>٦) كذا في الراغب ، وعبارة التاج المنقولة عن الراغب : « في العد » وهي أولى .

<sup>(</sup>٧) من حديث أخرجه الشيخان والترمذي كما في تيسير الوصول ، في ترجمة الدعاء .

البشريّة . وقوله : (استقيموا (۱) ولن تُحْصُوا ) أى لن تحصّلوا ذلك . ووجه تعذُّر إحصائه وتحصيله هو أنَّ الحقّ واحد ، والباطل كثير ، بل الحقّ بالإضافة إلى سائر أجزاء الدائرة ، وكالَمْرَى من الهَدَف ، وإصابة ذلك صعب (۲) عسير . وإلى هذا أشار صلّى الله عليه وسلّم (شيبتني سورة (۳) هود) ، وقال بعض أهل العلم : لن تُحصوا أي لن تحصوا ثوابه . وقولهم : ماله حَصَاة ولا أصاة ، الحصاة : العقل ، والأَصاة إتباع .

<sup>(</sup>١) الحديث اخرجه احمد في المسند وغيره كما في الجامع الصغير

<sup>(</sup>٢) أي أمر صعب

<sup>(</sup>٣) أخرجه الترمذي كما في تيسير الوصول في تفسير سورة هود

## ٤٤ \_ بصيرة في الادراك

وقد ورد في القرآن على أَربعة أُوجه:

الأَول: بمعنى الإِلجاءِ والاضطرار: (حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ (١) الغَرَقُ) أَى أَلجأَه واضطرّه .

الثانى: بمعنى الإِدراك واللُّحوق: (إِنَّا لَمُدْرَكُونَ (٢)).

الثالث: بمعنى الاجتماع: ( بَلِ<sup>٣)</sup> ادَّارَكَ عِلْمُهُمْ فى الآخِرَةِ) أَى تدارك واجتمع بعضه على (٤) بعض . وقوله تعالى : (حتى (٥) إذا ادّارَكُوا فيها جميعًا) أَى لحِق كلّ بالآخر .

الرّابع: رؤية البَصَر (لاتُدْرِكُهُ (٢) الأَبْصَارُ) ومنهم من حَمَله على البصيرة . وذلك أنه قد نبّه به على ما رُوى عن أبى بكر : يا مَنْ غاية معرفته القصور عن معرفته ؛ إذ كان غاية معرفته – تعالى – أن يعرف الأشياء ، فيعرف أنّه ليس بشيء منه ، ولا بمثله ، بل هو موجد كلّ ما أدركته . وأصل الإدراك : بلوغ أقصى الشيء . وأدرك الصبيّ : بلغ غاية الصبا . وذلك حين البلوغ . والدّرك – بالتّحريك – أقصى قعر البحر . ومنه دَرَكات جهنّم . ويقال للحبل الذي يوصَل به حبل آخر ليدرك الماء : دَرَكُ ، ولما يلحق الإنسان من تبعة : دَرَك ؟ كالدّرك في البيع .

<sup>(</sup>۱) الآية . ٩ سورة يونس (٢) الآية ٢١ سورة الشعراء (٣) الآية ٢٦ سورة النمل (٤) ب: « الى »

ه) الآية ٢٨ سورة الاعراف (٦) الآية ١٠٣ سورة الانعام

## ه } \_ بصيرة في الاجر

وقد ورد في النُّصُّ على أربعة أوجه :

الأَّول: بمعنى صَدُقات الأَّزواج: (فَآتُوهنَّ<sup>(۱)</sup> أُجُورَهُنَّ).

الثانى : بمعنى ثواب الطَّاعة : ( وَلَنَجْزِيَنَّ الَّذِينَ ( كَنَجْزِيَنَّ الَّذِينَ (٢) صَبَرُوا أَجْرَهُمْ ) أَى ثوابهم . ولها نظائر .

الثالث : بمعنى الجُعْل والغُرْم : (قُلْ مَاسَأَلْتُكُمْ (٣) مِنْ أَجْرٍ فَهُوَ لَكُمْ) ، (أَمْ (٤) تَسْتَلُهُمْ أَجْرًا فَهُمْ مِنْ مَغْرَم ِ مُثْقَلُونَ ) .

الرّابع: بمعنى نفقة الدَايات (٥): (فَإِنْ أَرْضَعْنَ لَكُمْ فَآتُوهُنَّ أَجُورَهُنَّ) بمعنى نفقة الرّضاع.

والأصل في معنى الأجر: ما يعود من ثواب العمل، دنيويًّا أَو أُخرويًّا. والأُجرة في النَّواب الدّنيويَّ ، والأَجْر في الآخرة ، يقال فيا كان من عقد وما يجرى مَجْرى العقد، ولا يقال إلَّا في النفع دون الضرّ ، نحو (لَهُمُ (١) أَجْرُهُمْ عِنْدَ رَبِّهِمْ) (فأَجْرُهُ عَلَى اللهِ) . والجزاءُ يقال فيا كان من عَقْد وغير عقد . ويقال في النافع والضَّار نحو (وَجَزَاهُمْ بِمَا صَبَرُوا (١) جَنَّةً وَحَرِيرًا)

<sup>(</sup>١) الآية ٢٤ سورة النساء

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٦ سورة النحل

الآية ٤٧ سورة سبأ ﴿ (٤) الآية ٢٦ سورة القلم

<sup>(°) : «</sup> الذريات » ومسا أثبت عن ب . والداية الظئر ؛ أي المرضع ، وفي التاج الدلفظ ربي قصيح .

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٦٢ سورة البقرة (٧) الآية . ٤ سورة الشورى

<sup>(</sup>٨) الآية ١٢ سورة الانسان

و (جَزَاؤُهُم (١) جَهَنَّمُ) وأَجَره كنصره: أعطاه الشيءَ بأُجْره (عَلَى أَنْ (٢) تَأْجُرَنِي ثَمَانِيَ حِجَجٍ ) وآجره كذلك . والفرق أن أَجره يقال إذا اعتبر (فعل أحدهما، وآجره (٣) إذًا اعتبر فعلاهما، وكلاهما يرجعان إلى معنى . ويقال: أَجَره الله وآجره) . والأَجير فعيل بمعنى فاعل أو مُفاعِل . والاستئجار: طلب الشيء بأُجْرة، ثمّ يعبّر به عن تناوله بالأُجْرة . (يَأَبَتِ (٤) اسْتَأْجِرْهُ) .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٧ سورة القصص

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٦ سورة القصص

 <sup>(</sup>۱) الآية ۱.٦ سورة الكهف
 (۳) سقط ما بين القوسين في ا

## ٢٦ ـ بصيرة في الابيض

(هو) ضِدِّ الأَسود: (وَمِنَ الجِبَالِ جُدَدُّ (١) بِيضٌ ) (يَوْمَ تَبْيَضُ (٢) وُجُودٌ) ؛ (وَأَمَّا الَّذِينَ ابْيَضَّتُ (٣) وُجُوهُهُمْ)

وبِيض (أصله (أ) بُيض) بالضم أبدلوه بالكسر ؛ ليصح الياء . والأبيض : السيف . والأبيض : الفضّة . والأبيض : الرجل النق العِرض . والأبيض : كوكب في حاشية المَجَرّة ، وقصر للأكاسرة ، نقضه المكتنى ، وبنى بشرفاته أساس التّاج ، وبأساسه شرفاته . والأبيضان : اللّبن والماء ، أو الشحم والشباب ، أو الخبز والماء ، أو الحنطة والماء . والموت الأبيض الفجاءة . وابيضٌ وابياضٌ ضدّ اسود واسواد . والبياض : لونُ الأبيض ، واسم للّبن . وفي كلامهم : إذا قلّ البيكاض كثر السّواد (٥) وإذا كثر قلّ .

ولمّا كان البياض أفضل لون عندهم - كما قيل: البياض أفضل ، والسّواد أهول ، والحمرة أجمل ، والصّفرة أشكل - عُبّر عن الفضل والكرم بالبياض ، حتى قيل لمن لم يتدنّس بمعاب: هو أبيض الوجه . وسمّيت البَيْض ؛ لبياضه ، الواحدة بَيْضَة . وكُنى عن المرأة بالبَيْضَة ؛ تشبيهًا بها باللّون ، وفي كونها مَصُونة تحت الجناح .

الآبة ١٠٦ سورة آل عمران

<sup>(</sup>۱) الآية ۲۷ سورة فاطر

 <sup>(</sup>٤) سقط مابين القوسين في ١

<sup>(</sup>٣) الآية ١٠٧ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٥) أي التمر ، كما في التاج

### ٧٤ \_ بصيرة في الاسود

السّواد مضاد البياض . وقد اسود واسواد : (يَوْمَ تَبْيَضُ (١) وُجُوهُ وَتَسُودُ وَجُوهٌ) فابيضاض الوجوه عبارة عن المَسَرّة ، واسودادها عن المَسَاءة . وحمل بعضهم (الابيضاض والاسوداد) (٢) على المحسوس . والأول أولى ؛ كقوله تعالى في البياض (وُجُوهُ (٣) يَوْمَعِندٍ نَاضِرَةٌ) ، وفي السّواد (وَتَرْهَقُهُمْ فَلُهُمْ فَلُهُمْ فَلُهُمْ مِنَ اللّهِ مِنْ عَاصِم كَأَنَّما أُغْشِيتُ وُجُوهُهُمْ قِطَعًا مِنَ اللّيل مُظلّمًا) وعلى هذا النّحو ما روى : أَنَّ المؤمنين يحشرون يوم القيامة غُرَّا محجّلين مِن آثار الوضوء .

ويعبّر بالسّواد عن الشخص المترائى من بعيد ، وعن سواد العين : قال بعضهم : لا يفارق سوادى سواده ، أى عينى شخصه . ويعبّر به عن الجماعة الكثيرة .

والأسود من أساء الرّجال ، ومن أساء الحَيّة . والأسودان : التّمر ، والماء ، والليل والحرّة . (والسيد<sup>(ه)</sup> : المتولِّى للسواد أى الجماعة الكثيرة) ، ولما كان من شرط المتولِّى للجماعة أن يكون مهذَّب النَّفس قيل لكلّ مَنْ كان فاضلًا عن (أ) نفسه : سَيّد . وعلى ذلك قوله : (وَسَيِّدًا (٧) وحَصُورًا) وسمّى الزَّوج سيّدًا لسياسته زوجته : وقوله تعالى (إنّا أَطَعْنَا (٨) سَادَتَنَا) أى وُلاتناوسائسينا .

١) الآية ١٠٦ سورة آل عمران (٢) زيادة من الراغب
 ٣) الآية ٢٢ سورة القيامة (٤) الآية ٢٧ سورة يونس

<sup>(</sup>۱) الآیه ۱۱ سوره القیامه (۵) زیاده من الراغب

<sup>(</sup>٧) رباده من الراغب (٢) كذا في المب ؛ أي فضلا ناشئًا عن نفسه وما فيها من خير ، وفي الراغب : « في نفسه » هي أظهر . (٧) الآية ٢٧ سورة آل عمران (٨) الآية ٢٧ سورة الأحزاب

## ٨} \_ بصيرة في الاخضر

هو لون بين السّواد والبياض ، وإلى السّواد أقرب . ولهذا سُمّى الأسود أخضر ، والأخضر أسود . وسواد العراق للموضع الَّذى يكثر فيه الخضرة . وسُمّى الخُضْرة بالدُّهْمة في قوله : تعالى ( مُدْهَا مَّتَان (١) ) أى خضراوان . وخَضَراءُ الدِّمَن مفسّر في الحديث بالمرأة الحسناء في المنبت السُّوء . وفي الحديث سمّى الخَضِرُ خَضِرًا ، لأَنَّه جلس في (٢) فَرْوة بيضاء ، فاهتزَّت تحته خضراء . الفروة : الأرض لا نبات فيها .

الآية ٦٤ سورة الرحمن

<sup>(</sup>۲) ب: « على »

# ٩} \_ بصيرة في الاصفر

الصُّفرة بين السّواد والبياض ، وهي إلى (١) البياض أقرب . قال الحسن في قوله تعالى : (صَفْراءُ (٢) فَاقِعٌ ) : سوداءُ شديدة السّواد . وقول مَنْ قال لايقال في تأكيد السّواد : فاقع مردود . وقوله (كأنّه (٣) جِمَالَةٌ صُفْرٌ) قيل : جمع أصفر . وقيل : المراد الصُّفْر المعدنيُّ ، ومنه قيل للنّحاس صُفْر ، وليبيس (٤) البُهمي صُفَارٌ . ويقال للرُّوم : بنو الأصفر ؛ لصفْرة ألوانهم . ويقال : الصّفير للصّوت حكاية لما يُسمع . ومن هذا صَفِر الإناءُ إذا خلا . ويقال : الصّفير الإناءُ إذا خلا . وسمّى خُلُو الجوف والعُرُوق من الغِذَاءِ صَفَرًا . ولمّا كانت تلك العروق وسمّى خُلُو الجوف والعُرُوق من الغِذَاء صَفَرًا . ولمّا كانت تلك العروق الممتدة من الكبد إلى المعدة إذا لم تجد غِذَاء امتصّت أجزاء المعدة اعتقدت جَهَلة العرب أنَّ ذلك حيّة في البطن تَعَضُّ الشراسيف ، حتى نفي النبيّ صلَّى الله عليه وسلّم ذلك فقال : لاصفَرَ أي ليس في البطن ما يعتقدون أنّه حيّة الله عليه وسلّم ذلك فقال : لاصفَرَ أي ليس في البطن ما يعتقدون أنّه حيّة

<sup>(1)</sup> كذا في ب وسقط في ا . وفي الراغب : « الى السواد ، وهو المناسب لما بعده ·

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٩ سورة البقرة (٣) الآية ٣٣ سورة المرسلات

<sup>(</sup>٤) البهمي : نبت ترعاه الغنم ، واحدته بهماة ٠

## ٥٠ \_ بصيرة في الامسح

المسح: إمرار اليد على الشيء ، وإزالة الأثر عنه . وقد يستعمل في كلّ واحد منهما ، يقال : مسحت يدى بالمنديل . ويقال للدّرهم الأطلس (١) : مسيح ، وللمكان الأملس : أمسح ، وهي مسحاء . ومسح الأرض : ذَرَعها (٢) وعُبّر عن السّير بالمَسْح ؛ كما عُبّر عنه بالذرع ، فقيل : مسح البعير المفازة ، وذرعها .

والمَسْح فى تعارف الشرع: إمرار الماء على الأَعضاء؛ يقال: مسخت للصّلاة وتمسّحت. ومنه (وَامْسَحُوا بِرُءُوسِكُم (٣) وأَرْجُلكُم ) ومسحته بالسّيف: كناية عن الضرب (٤)؛ كما يقال: مَسِست. ومنه (فَطَفِقَ مَسْحًا (٥) بالسُّوقِ والأَعْنَاقِ).

واختلف في اشتقاق المسيح في صفة نبيّ الله ، وكلمته : عيسي ، وفي صفة عدوّ الله الدّجّال ـ أخزاه الله ـ على أقوال كثيرة تنيف على خمسين .

قال ابن دِحْية فى كتابه: «مَجْمع البحرين فى فوائد المشرقين والمغربين»: فيها ثلاثة وعشرِون قولًا. ولم أَرَ مَنْ جمعها قبلى مّمن رَحَل وجال ، ولتى الرّجال .

<sup>(</sup>۱) هو الذي لا نقش عليه ، كما في التاج، كما ناتي ( مسح )

<sup>(</sup>٢) أي قاسها ، وأصله من الذراع لانه يقاس به

<sup>(</sup>٣) الآية ٦ سورة المائدة (٤) ١ ، ب : «الصرف» وما أثبت عن القاموس

<sup>(</sup>٥) الآية ٣٣ سورة ص

قال مؤلِّف هذا الكتاب محمّد الفيروزابادى ـ تاب الله عليه ـ: فأضفت إلى ما ذكره الحافظ من الوجوه الحسنة ، والأقوال البديعة ، فتمّت بها خمسون وجهًا

وبيانه أن العلماء اختلفوا في اللفظة هل هي عربيّة أم لا .

فقال بعضهم : سريانيّة . وأصلها مشيحا ـ بالشين المعجمة ـ فعرّبها العرب . وكذا ينطق بها اليهود . قاله أبو عُبيد . وهذا القول الأوّل .

والذين قالوا: إنها عربية اختلفوا في مادّتها . فقيل : مِن (سيح) وقيل من (مسح) ثمّ اختلفا ، فقال الأوّلون : مَفْعِل من ساح يسيح ؛ لأنّه يسيح في بلدان الدنيا وأقطار العالم جميعها ، أصلها : مَسْيح ، فأسكنت الياء ، ونقلت حركتها إلى السّين ؛ لا ستثقالهم الكسرة على الياء . وهذا القول الثاني .

وقال الآخرون : مسِيح : مشتق من مَسَح إِذا سار فى الأَرض وقطعها : فعيل بمعنى فاعل . والفرق بين هذا وما قبله أَنْ هذا يختص بقطْع الأَرض ، وذلك بقطع جميع البلاد . وهذا الثالث .

والرّابع عن أبى الحسن القابِسى ، وقد سأله أبو عمرٍ و الدانى : كيف يقرأ المَسِيح الدّجال ؟ قال : بفتح الميم وتخفيف السّين ، مثل المسيح ابن مريم ، ، لأنَّ عيسى عليه السّلام مُسِيح بالبركة ، وهذا مُسِحت عَيْنه . الخامس قال أبو الحسن (١) : ومن الناس مَن يقرؤه بكسر الميم والسّين مثقلًا



<sup>(</sup>۱) أي القابسي المتقدم ، وقوله « يقرؤه »أي الدجال

كسِكَّيت ، فيفرُق بذلك بينهما . وهو وجه . وأمَّا أنا فما أقرؤه إلَّا كما أخيرتك .

السّادس عن شيخه ابن بَشْكُوال: أنّه قال: سمعت الحافظ أَباعُمَر بن عبدالبَرِّ يقول: ومنهم عمن قال ذلك بالخاء المعجمة. والصّحيح أنّه لافرق بينهما. السّابع المسيح لغة : الذي لا عَين له ولا حاجب ؛ سمّى الدّجال بذلك ؟ لأنّه كذلك.

الثامن المسيح : الكذَّاب ، وهو أكذب الخَلْق .

التَّاسع المسيح : المارد الخَبيث . وهو كذلك .

العاشر قال ابن سِيده: مَسَحت الإِبلُ الأَرض: سارت فيها سيرًا شديدًا. سُمّى به لسرعة سيره.

الحادى عشر: مَسَح فلان عُنق فلان أى ضرب عُنُقه ؛ سُمَّى لأَنَّه يضرب أَعناق الذين لا ينقادون له .

الثاني عشر قال الأزهرى : المسيح بمعنى الماسح ، وهو القَتَّال . وهذا قريب من معنى ما قبله .

الثالث عشر المسيح : الدّرهم الأَطلس لا نقش عليه ؛ قاله ابن فارس فهو مناسب للأَعور الدّجال إِذْ أَحَدُ شِقّيْ وجهه ممسوح .

الرابع عشر المَسَح : قِصَر ونقص في ذَنَبِ العُقَابِ ؛ كَأَنَّه سُمّى به لنقصه ، وقِصَر مُدّته .

الخامس عشر مشتق من المماسحة ، وهو الملاينة فى القلوب<sup>(١)</sup> ، والقلوبُ غير صافية . كذا فى المحكم ؛ لأنَّه يقول خلاف ما يُضْمر .

<sup>(</sup>١) كذا · والصواب : « القول ، كما في اللسان ·

السّادس عشر المَسِيع : الذوائب الواحدة (مَسيحة)(١) وهي ما نزل من الشَّعَر على الظُّهر ؛ كأنَّه سمّى به ؛ لأنَّه يأتَى في آخر الزمان .

السّابع عشر المَسْح : المَشْط والتزيين . والماسحة : الماشطة ؛ كأنه سمّى به ؛ لأنَّه يزيّن ظاهره ، ويموّهه بالأكاذيب ، والزَّخارف .

الثامن عشر المسيع الذرَّاع ؛ لأنَّه يذرع الأرض بسيره فيها .

التَّاسع عشر المَسِيح : الضِّلِّيل . وهو من الأَضداد ، ضدَّ للصَّدِّيق ، سمّى به لضلالته . قاله أَبو الهيثم .

العشرون قال المنذرى: المَسْح من الأَضداد: مَسَحه الله أَى خلقه خَلْقًا حِسنًا مباركًا ، ومسحه أَى خلقه خَلْقًا مقبّحًا ملعّنًا . فمن الأَوّل يمكن اشتقاق المسيح عدوّ الله ، ومن الثانى اشتقاق المسيح عدوّ الله . وهذا الحادى والعشرون .

الثانى والعشرون مَسَح النَّاقة ومَسَّحها إِذَا هَزَلها ، وأُدْبرها ، وأَضعفها ؛ كأَنَّه لوحظ فيه أَن منتهى أمره إِلى الهلاك والدَّبَار .

الثالث والعشرون الأمسح : الذِّئب الأَزلّ المسرع ، سمى به تشبيهًا له بالذِّئب ؛ لخبثه (٢) وسرعة سيره .

الرّابع والعشرون المَسْع : القول الحسن من الرّجل ، وهو فى ذلك خادع لك ، سمّى به لخداعه (٣) ومكره . قاله النّضر بن شُميل . يقال : مَسَحه بالمعروف إذا قال له قولًا وليس معه إعطاءً ، فإذا جاء إعطاءً ذهب المَسح . وكذلك الدّجّال : يخدع بقوله ولا إعطاء .

<sup>(</sup>١) زيادة اقتضاها السياق (٢) ١، ب: « الخبيثة ، وما أثبت عن التاج

<sup>(</sup>٣) ا،ب: « لخداعة فكره »

الخامس والعشرون المُسِيح : المِنديلُ الأُخشنُ . والمنديلُ ما يمسَكُ للنَّدُل ، وهو الوَسَخ ، سمّى به لاتِّساخه بدَرَن الكفر والشرك .

السّادس والعشرون المِسْح : الكِساءُ الغليظ من الشعر ، يُفرش في البيت : سمّى به لذِلَّته ، وهَوَانه ، وابتذالهِ .

السّابع والعشرون المَسْحاء : الأرض الّتي لا نبات فيها . وقال ابن شُمَيْل : الأرض الجرداء الكثيرة الحَصَى ، لا شجر بها ، ولا تُنبت ، شُمَيْل : الأرض الجرداء الكثيرة الحَصَى به لعدم خَيْره وعظم ضيره . غليظة جدًّا . وكذلك المكَّار الأمسح ، سمّى به لعدم خَيْره وعظم ضيره .

الثامن والعشرون الْمَسِيح في اللُّغة : الأُعور .

التَّاسع والعشرون التِمْسح : دابّة بحريّة كثيرة الضَّرر على سائر دوابّ البحر ، سمّى به لضرّه وإيذائه .

الثلاثون مَسَح سيفه إذا استلَّه من غمده ، سمّى به لشهرهِ سيوف البغى والطغيان .

الحادى والثلاثون المَسِيح والأمسح: من به عيب في باطن فخذيه ، وهو اصطكاك إحداهما بالأخرى ، سمّى به لأنّه مَعْيوب بكلّ عيب قبيع . الثانى والثلاثون رجل أمسح وامرأة مسحاء وصبى ممسوح إذا لزِقت ألْيَتاه بالعَظْم . وهو عيب أيضًا .

الثالث والثلاثون يمكن أن يكون المَسِيح الدَّجالُ من قولهم: جاءَ فلان يتمسّح أى لا شيء معه كأنَّه يمسح ذراعه . وذلك لإفلاسه من كلّ خير وبركة .

الرَّابِعِ والثلاثون يمكن أن يكون المسيح كلمةُ الله من قولهم: فلان

يُتمسّح به أى يتبرّك به ؛ لفضله وعبادته ؛ كأنّه يتقرّب إلى الله تعالى بالدّنو منه . قاله الأزهرى .

الخامس والثلاثون : لأَنَّه كان لايَمْسح ذا عاهة إِلَّا برىَّ ولا ميّتًا إِلَّا أُحْبِيَ ، فهو ممعنى ماسح .

السّادس والثلاثون قال إبراهيم النخعيّ ، والأَصمعيّ ، وابن الأَعرابيّ : المَسِيح : الصّدِّيق .

السّابع والثلاثون عن ابن عبّاس سمّى مَسيحًا ؛ لأَنّه كان أَمسح الرّجُل ، لم يكن لرجله أَخْمَص ، والأَخمص : مالا يمسّ الأَرض من باطن الرّجُل . الثامن والثلاثون سمّى به ، لأَنّه خرج من بطن أُمّه كأَنّه ممسوح الرأس . التاسع والثلاثون ؛ لأَنّه مُسح عند ولادهِ بالدّهن .

الأُربعون قال الإِمام أَبو اسحاق الحَرْبيّ في غريبه الكبير: هو اسم خصّه الله تعالى به ، أو لمسْح زكريّا إِيّاه .

الحادى والأربعون سمّى به لحسن وجهه . والمسيح فى اللغة : الجميل الوجه .

الثانى والأَربعون المَسِيح في اللغة : عَرَق الخيل وأَنشدوا : \* إذا الجياد فِضْن بالمسيح \*

الثالث والأربعون المسيح: السّيف ، قاله أبو عمر (١) المطرّز. ووجه التّسمية ظاهر.

الرابع والأربعون المَسِيح المُكارِي .

<sup>(</sup>۱) انب: « عمرو » والصواب ما أثبت ، وهو محمد بن عبد الواحد المعروف بفلام ثعلب. وانظر البغية .





الخامس والأربعون المَسْح : الجماع . مَسَح المرأة : جامعها قاله ابن فارس .

السّادس والأَربعون قال أَبو نُعَيم فى كتابه دلائل النبوّة: سُمّى ابن مريم مَسِيحًا ؛ لأَنَّ الله تعالى مَسَح الذنوب عنه .

السّابع والأَربعون قاله أَبو نعيم فى الكتاب المذكور: وقيل سمّى مَسِيحًا لأَنَّ جبريل مسحه بالبركة وهو قوله تعالى ( وَجَعَلَنَى (١) مُبَارَكًا أَيْنَمَا كُنْتُ) الثامن والأَربعون المَسِيح القِسِيّ الواحدة مَسِيحة ؛ سمّى به لقوّته ، وشدّته ، واعتداله ، ومَعْدِلته .

التَّاسع والأَربعون يمكن أَن يكون من المِسح بالكسر ، وهو الطّريق المستقيم ؛ لأنَّه سالكها . قال الصّغانى : المُسُوح الطرق الجادّة ، الواحدة مِسْح يعنى بالكسر . وقال قطرب : مَسَح الشيَّ إِذا قال له : بارك الله عليك . الخمسون قال ابن دريد : هو اسم سمّاه الله به ، لا أُحبّ أَن أَتكلّم فيه .

الحادى والخمسون قال أبو القاسم الراغب: سُمّى الدّجال مَسِيحًا ؟ لأَنّه قد مُسحت عنه القُوة المحمودة: من العلم ، والعقل ، والحلم ، والأنخلاق الجميلة ، وإنّ عيسى قد مُسِحت عنه القوة الذميمة: من الجهل والشرّه ، والحرص ، وسائر الأخلاق الذميمة .

الثانى والخمسون سمّى به ؛ للُبْسه المِسْح أَى البَلاس(٢) الأَسود .

الثالث والخمسون المُسِيح : هو الَّذي مُسحت إحدى عينيه . وقد

<sup>(</sup>١) الآية ٣١ سوره مريم

<sup>(</sup>٢) - هو الكساء

روى أَنَّ الدَّجال كان ممسوح اليمنى ، وأَنَّ عيسى كان ممسوح اليسرى . قاله الرَّاغب . والله أعلم .

الرابع والخمسون قيل: لأنَّه كان يمشى على الماء ؛ كمشيه على الأرض الخامس والخمسون المَسِيح : المَلِكُ(١) . وهذان القولان عن المَعِيني في

السّادس والخمسون سُمِّى به ؛ لأَنَّه كان صِدِّيقًا . وقيل : لمّا مشى عيسى على الماء قال له الحواريّون : بم بلغت ما بلغت ؟ قال : تركتُ الدنيا لأَهلها ، فاستوى عندى بَرُّ الدّنيا وبحرها :

مِرْ فى بلاد الله سَيّاحًا وكُنْ على نفسك نَوّاحًا وامْشِ بنورِ الله فى أرضهِ كنى بنور الله مصباحًا

<sup>(</sup>۱) يوافق هذا ما ذكره الشهه الله في الجاسوس ص ٦٤ أن اليهود كان من عادتهم اذا منكوا عليهم ملكا أن يمسحوه بالدهن ، فلهذا كان يسمى مسيحا ، وقد اطلق هذا على عيسى عليه السلام من آمن به أذ كان ملكه سماويا .

## ١٥ \_ بصيرة في الاختيار

وقد جاء في التنزيل على أربعة أوجه :

الأُوَّل : اختيار فضل وهداية : (وَلَقَدِ<sup>(١)</sup> اخْتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْمٍ عَلَى العَالَمِينَ) الثانى: اختيار سفَرِ وصحبة: (وَاخْتَارَ مُوسَى قَوْمَهُ (٢) سُبْعِينَ رُجُلًا). الثالث : اختيار نبوّة ورسالة : (وَأَنَا اخْتَرْتُكُ (٣) فَاسْتَمعْ لِمَا يُوحَى) . الرابع : اختيار مِدْحة وخاصّة : (وَرَبُّكَ<sup>(٤)</sup> يَخْلُقُ مَا يَشَاءُ ويخْتَارُ ) .

قال الشاعر:

الربّ ذو قَدَرٍ والعبدُ ذو ضجرٍ والدهر ذو دُوَلٍ والرزقُ مقسومُ والخير أَجمعُ فيما احتار خالقُنا وفي اختيارِ سواه الشومُ واللُّوم والاختيار في الأصل : طلب ما هو خير وفعله .

وقد يقال لما يراه الإِنسان خيرًا وإِن لم يكن خيرًا . وأَمّا<sup>(ه)</sup> قوله ( وَلَقَدِ اخْتَرْنَاهُمْ ) يصح أن يكون إشارة إلى إيجاده تعالى ( إياهم )(٦) خيرًا وأن يكون إشارة إلى تقديمهم على غيرهم .

والمختار في عُرْف المتكلِّمين يقال لكلِّ فعل يفعله الإِنسان ، لا على سبيل الإكراه . فقولهم : هو مختار في كذا ليس بريدون به ١٠ يراد بقولهم : فلان له اختيار ؛ فإن الاختيار أُخْذ ما يراه خيرًا . والمختار قد يقال للفاعل ، والمفعول .

الآبة ٣٢ سورة الدخان الآنة ١٥٥ سورة الأعراف

الآية 🗥 سورة القصص (٤) الآبة ١٢ سورة طه **(Y)** 

سقط في الراغب • وهو الولى لأنه لم يأت بالفاء في قوله . « يصلح » (°)

زبادة من الراغب •

# ٢٥ \_ بصيرة في الاستقامة

وقد ورد في التنزيل والسنَّة على أربعة أوجهٍ .

الأَوّل: بمعنى تبليغ الرّسالة: (فَاسْتَقِمْ (١) كَمَا أُمِرْتَ) وكذلك «فَادْعُ (١) واسْتَقِمْ (٣) .

الثَّاني : بمعنى الدَّعاءِ ، والدّعوة : (قَدْ أُجِيبَتْ (٤) دَعْوَتُكُمَا فَاسْتَقِيا) .

الثالث: بمعنى الإِقبال على الطَّاعة : (اسْتَقيمُوا (٥) ولَنْ تُحْصُوا).

الرّابع : بمعنى الثبات على التوحيد والشهادة : (إِنَّ الذِينَ<sup>(٦)</sup> قَالُوا رَبُّنَا اللهُ ثُمَّ اسْتَقَامُوا) .

والاستقامة يقال في الطَّريق الَّذي يكون على خَطٍّ مستقيم (٧) وبه شُبّه طريق الحقّ ؛ نحو ( اهْدِنَا الصِّرَاطَ المُسْتَقِيمَ ) واستقامة الإِنسان لزومُه للمنهج المستقيم .

<sup>(</sup>۱) الآية ۱۱۲ سورة هود . (۲) الآية ۱۵ سورة الشورى ٠

<sup>(</sup>٣) ما بين القوسين سقط في ١٠ (٤) الآية ٨٩ سورة يونس ٠

<sup>(</sup>٥) تقدم الكلام على هذا الحديث •

<sup>(</sup>٦) الآية ٣٠ سورة فصلت والآية ١٣ سورة الأحقاف ٠

<sup>(</sup>V) في الراغب: « مستو »

#### ٥٣ ـ بصرة في الاصحاب

وقد ورد في التنزيل على خمسة أوجهِ :

الأُوّل: بمعنى الجنسيّة: (وَمَا صَاحِبُكُمْ بِمَجْنُونٍ (١) ، و (مَا بِصَاحِبِكُمْ (٢) مِنْ جِنَّةٍ) أَى بالذي هو من جنسكم .

الثَّاني: بمعنى حقيقة الصّحبة : ( إِذْ يَقُولُ (٣) لِصَاحِبِهِ لاَ تَحْزَنُ) يعني أبا يكر في الغار .

الثَّالَث : معنى : (السَّكُونُ (٤) والفراغة) (إِنَّ أَصْحَابَ الجَنَّةِ (٥) اليَوْمَ فِي شُغُل فَاكِهُونَ ) أَى ساكنيها ومنه ( وأَنَّ <sup>(٦)</sup> المُسْرِفِينَ هُمْ أَصْحَابُ النَّارِ) ، ( لا يَسْتَوِى (٧) أَصْحَابُ النَّارِ وأَصْحَابُ الجَنَّةِ) أَيْ سُكَّانهما .

الرَّابِع : بمعنى المرافقة والموافقة ( أَنَّ أَصْحَابَ الكَّهْفِ (٨) والرَّقِيم ) .

الخامس : ممعنى التصرّف والاستيلاء : (وَمَا جَعَلْنَا (٩) أَصْحَابَ النَّارِ إِلَّا مَلَائِكَةً ) أَى الموكِّلين بها المتصرِّفين فيها .

والأُصل فيه أنَّ الصَّاحب : هو الملازم ، إنسانًا كان ، أو حيوانًا ، أو مكانًا ، أو زمانًا . ولا فرق بين أن يكون مصاحبتُه بالبدن - وهو الأصل

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٦ سورة سبأ الآية ٢٢ سىورة التكوير

الآية ٤٠ سورة التوبة (٣)

وكذا • والمناسب : السكني والفراغ • فان معنى أصحاب الجنة السياكنوها في فراغ (£) بال ٠ أما الفراغة فهي الجزع والقلق

الآية ٥٥ سورة يس (°)

<sup>(</sup>٦) الآية ٤٣ سورة غافر الآية ٢٠ سورة الحشر (A) الآية ٩ سبورة الكهف **(V)** 

الآية ٣١ سورة المدثر (1)

<sup>- 184 -</sup>

والأَكثر -، أو بالعناية ، والهمّة . ولا يقال (في العرف إلا لمن كثر ملازمته (۱) ويقال ) لمالك الشيء : هو صاحبه . وقد يضاف الصّاحب إلى مَسُوسِه ، نحو صاحب الأَمير .

والمصاحبة والاصطحاب أبلغ من الاجتماع ؛ لأنَّ المصاحبة تقتضى طول لبثه . (٣) وكلّ اصطحاب اجتماع ، وليس كلّ اجتماع اصطحابًا .

والإصحاب للشئ: الانقياد له . وأصله أن يصير له صاحبا . ويقال . أصحب فلان : إذا كبر ابنه ، فصار صاحبه ، وأصحب فلان فلانا : جعله صاحبًا له ؛ قال تعالى : (وَلَاهُمْ (٤) فِنَّا يُصْحَبُونَ) أَى لا يكون لهم من جهتنا ما يَصْحبهم : من سكينة ، ورَوْح ، وتوفيق ، ونحو ذلك تمّا يُصْحِبه أولياءه .

<sup>(</sup>١) سقط ما بين القوسين في آ

<sup>(</sup>٢) أ ، ب : « الجنس » ومـــا أثبت عن الراغب

<sup>(</sup>٣) أى لبث الصاحب والأولى: « لبث » : (٤) الآبة ٤٣ سورة الأنبياء

#### ٤٥ \_ بصيرة في الإذان

وقد ورد في التنزيل على أربعة أوجه (١) :

الأَوَّل : أَذَانُ العقوبة والبراءَة : (وَأَذَانُ (٢) مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ) إِلَى قوله : (بَرِيءٌ مِنَ اللهِ وَرَسُولِهِ) إِلَى قوله : (بَرِيءٌ مِنَ المُشْركِينَ) .

الثانى : أَذَانَ السَّرقَةُ وَالْحَيَانَةُ : (ثُمَّ أَذَّنَ (٣) مُؤَذِّنٌ أَيَّتُهَا الْعِيرُ ) .

الثالث : أَذَانَ الطُّرْدُ واللَّعنة : (فَأَذَّنَ (عُ) مُؤَذِّنٌ بَيْنَهُمْ أَنْ لَعْنَهُ اللهِ) .

الرَّابِع : أَذَانَ السُّنَّةُ والشريعة : (وَأَذِّنْ فِي (٥) النَّاسِ بالحَجِّ).

والأَذَنُ والأَذان : (الإِصغاءُ (١٦) لما يُسْمَع . ويعبّر بذلك عن العِلْم ، إِذ هو مبدأ كثير من العلم . وأذّنته وآذنته بمعنى . والمؤذّن : كلّ مَن تكلّم (٧) بشيء نِداءً . والأَذين : المكان الذي يأتيه الأَذان . وأذن كفرح ـ استمع .



<sup>(</sup>۱) في ب على « أوجه » وكتب في الهامش « أنحاء »

<sup>(</sup>٢) الآية ٣ سورة التوبة ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ الَّهِ ٢٠ سورة يوسف

<sup>(</sup>٤) الآية ٤٤ سورة الأعراف (٥) الآية ٢٧ سورة الّحج

<sup>(</sup>٦) زيادة اقتضاها السياق · وقد سقطت من المفردات المطبوعة على هامش النهاية

<sup>(</sup>V) كذا في أ ، ب · وفي الراغب : « اعلم »وهو المناسب

## ه م ـ بصيرة في الايمان

وقد ورد في التنزيل على خمسة أُوجه :

الأَوَّل : بمعنى ْ إِقْرَارِ اللِّسَانِ : (ذَلِكَ <sup>(١)</sup> بِأَنَّهِم آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ) أَى آمنوا باللسان ، وكفروا بالجَنَان .

الثَّانى : بمعنى التصديق فى السرّ والإعلان : ( إِنَّ الَّذِينَ آمَنُوا<sup>(٢)</sup> وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ أُولئِكَ هُمْ خَيْرُ البَرِيَّةِ) .

الثالث : بمعنى التوحيد وكلمة الإيمان : ( وَمَنْ يَكُفُرْ (٣) بِالإِيمَانِ فَقَدْ حَبِطَ عَمَلُهُ ) أَى بكلمة التَّوحيد .

الرَّابِع: إِيمَانَ فَى ضَمَنَ شُرِكَ الْمُشْرِكِينَ أُولَى الطَّغِيَانَ : (وَمَا يُؤْمِنُ أَكْثَرُهُمْ بِاللهِ (٤) إِلَّا وَهُمْ مُشْرِكُونَ ) . وقولنا : إِيمانَ فَى ضَمَنَ الشِّرِكُ هُو مَعْنَى ( وَلَئِينْ سَأَلْتَهُمْ (٥) مَنْ خَلَقَهُم لَيَقُولُنّ اللهُ ) .

الخامس : بمعنى الصّلاة : (وَمَا كَانَ (٢) اللهُ لِيُضِيعَ إِيمَانَكُمْ ) .

قال أَبو القاسم : الإِيمان يستعمل تارة اسمًا للشريعة الَّتي جاءَ بها محمّد صلَّى الله عليه وسلَّم : (إِنَّ (٧) الَّذِينَ آمَنُوا والَّذِينَ هَادُوا) ويوصف به كلُّ مَنْ دخل في شريعته ، مقرّا بالله وبنبوّته . وتارة يستعمل على سبيل المدح ،

 <sup>(</sup>۱) الآیه ۳ سورة المنافقون
 (۲) الآیه ۷ سورة البینة

<sup>(</sup>٣) الآية ٥ سورة المائدة (٤) الآية ١٠٦ سورة يوسف

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٧ سورة الزخرف (٦) الآية ١٤٣ سورة البقرة

<sup>(</sup>٧) الآية ٦٢ سورة البقرة

ويراد به إذعان النفس للحق على سبيل التَّصديق . وذلك باجمَاع ثلاثة أشياء : تحقيق بالقلب ، وإقرار باللسان ، وعمل بحسب ذلك بالجوارح . ويقال لكلّ واحد من الاعتقاد ، والقول الصّدق ، والعمل الصّالح : إيمان . (إلَّا(۱) أن الإيمان هو التصديق الذي معه الأمن) . وقوله تعالى : (يؤمنون (۲) بالجبنت والطاغُوت ) مذكور على سبيل الذمّ لهم ، وأنه قد حَصّل لهم الأمن بالجبنت والطاغُوت ) مذكور على سبيل الذمّ لهم ، وأنه قد حَصّل لهم الأمن عما لا يحصل به الأمن ؛ إذ ليس من شأن القلب – ما لم يكن مطبوعًا عليه – أن يطمئن إلى الباطل . وهذا كما يقال : إيمانهُ الكفر ، وتحيّته القتل . ورجل أمنة ، وأمنة : يثق بكلّ واحد ، وأمين ، وأمّان : يؤمن به والأمّون : النّاقة الّتي يؤمن فتورها وعثارها .

<sup>(</sup>١) زيادة من الراغب

## ٥٦ \_ بصيرة في الامانة

وقد وردت في القرآن على خمسة أوجه :

الأُوَّل في الدّين والدّيانة : (وَتَخُونُوا (١) أَمَانَاتِكُمْ) .

الثاني في المال والنّعمة : (وَلَا تَكُنْ (٢) لِلْخَائِنِينَ خَصِيمًا).

الثالث : في الشرع والسنَّة : ( وَإِنْ (٣) يُريدُوا خِيَانَتَكَ فَقَدْ خَانُوا اللهَ مِنْ قَبْلُ) أَى إِن تركوا الأَمانة في السَّنَّة فقد تركوها في الفريضة .

الرَّابِع : الخيانة : بمعنى الزَّنى ( وَأَنَّ (٤) اللهَ لَا يَهْدِى كَيْدَ الخَائِنِينَ ) أَى الزَّانين .

الخامس: بمعنى نَقْض العهد والبَيْعَة : (وإِمَّا تَخَافَنَ<sup>(٥)</sup> مِنْ قَوْم ِ خِيَانَةً) أَى نَقَضَ عهد . هذا تفصيل الخيانة في الأمانة .

ويرد الأَمانة على ثلاثة<sup>(٦)</sup> أُوجهٍ :

الأُوّل: بمعنى الفرائض: (إِنَّا عَرَضْنَا (٧) الْأَمَانَةَ)

الثَّاني : بمعنى العِفَّة والصّيانة : (إِنَّ خَيْرَ مَنِ (٨) اسْتَأْجَرْتَ القَوِيُّ الأَمِينُ)

 <sup>(</sup>١) الآية ٢٧ سورة الأنفال

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٠٥ سورة النساء • ويلاحظ أنهذه الآية وما بعدها ليس فيها لفظ الأمانة بل ضدها وهو الخيانة ، وكان الأجدر به أن يذكرها في بإبها

<sup>(</sup>٣) الآية ٧١ سورة الأنفال والتفسير الذي ذكره غير ظاهر في الآية ، وفي البيضهاوي وحاشيته أنها في أسرى بدر الذين دفعوا الفداء ، وكان ذلك يتضمن ألا يخونوا الرسول - صلى الله عليه وسلم - فالمعنى أنهم أن تعرضوا لخيانتك في المستقبل بالأذى فقد خانوا الله من قبل بالكفر فأمكن منهم يوم بدر .

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٢ سورة يوسف (٥) الآية ٥٨ سورة الأنفال

<sup>(</sup>٦) ضرب على ( ثلاثة ) في ب ٠ وهو الصواب، فأن المذكور اثنان

<sup>(</sup>V) الآية ٧٢ سورة الاحزاب (A) الآية ٢٦ سورة القصص

#### ٧٥ ـ بصيرة في الاحساس

وقد ورد في القرآن على أربعة أوجه :

الأَول: بمعنى الرُّؤية: (فَلَمَّا أَحَسَّ (١) عِيسَى مِنْهُمُ الكُفْرَ) أَى أَبصر ورأًى ، ( فَلَمَّا أَحَسُّوا (٢) بَأْسَنَا) ، ( هل تُجِسُّ (٣) مِنْهُمْ مِنْ أَحَدٍ).

الثانى : ممعنى القتل والاستئصال : ( إِذْ تَحُسُّونَهُمْ (٤) بإِذْنِهِ ) أَى تستأُصلونهم قتلًا .

الثالث: بمعنى البحث وطلب العلم: (فَتَحسَّسُوا (٥) مِنْ يُوسُفَ وأَخِيهِ). الرَّابِع: بمعنى الصَّوت: (لَا (٦) يَسْمَعُونَ حَسِيسَها) أَى صوتها.

والأصل فيه راجع إلى الحاسة ، وهي القوّة الَّتي بها يدرك الأعراض الجسمية . والحواس : المشاعر الخمس . يقال : حَسَسْت ، وحَسِسْت ، وحَسِسْت ، وأَحْسَت ، وأَحْسَت ، وأَحَسْت على وجهين (٧) . أحدهما : أصبته بِحِسِّي ؛ نحو عِنْته . والثانى : أصبت حاسّته ؛ نحو كَبَدْته . ولمّا كان ذلك قد يتولّد منه القتل (عُبر به عن القتل) (٨) فقيل : حَسَسْتُه : أي قتلته : كقوله تعالى : (إِذْ تَحُسُّونَهُمْ بِإِذْنِهِ) . والحَسِيس : القتيل . وانحس أي قديم وقولهم : البَرْد مَحَسّة للنّبت . وانحس

<sup>(</sup>١) الآية ٥٢ سورة آل عمران (٢) الآية ١٢ سورة الأنبياء

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٨ سبورة مريم (٤) الآية ١٥٢ سبورة آل عمران

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٧ سورة يوسف (٦) الآية ١٠٢ سورة الأنبياء

أسنانه: انفعال منه (وأما (۱) حسست فنحو علمت وفهمت، ولكن لا يقال ذلك إلّا فيا كان من جهة الحاسّة) وأمّا حسبت فتقلب (۲) إحدى السّينين ياء وأمّا أحسسته فحقيقته: أدركته وأحسّتُ مثله ؛ لكن حُذف إحدى السّينين تخفيفًا ؛ نحو ظُلْت وقوله تعالى : (هَلْ تُحِسَّ مِنْهُمْ مِنْ أَحَدٍ) أي هل تجد بحاسّتك أحدًا منهم وقوله : (فَلَمَّا أَحَسَّ عِيسَى مِنْهُمُ الكُفْر) تنبيه أنه ظهر منهم الكفر ظهورا بان للحسّ ، فضلًا عن التفهم والحُساس : عبارة عن سُوء الخُلُق ، على بناء زُكام وسعال .

<sup>(</sup>۱) سقط ما بين القوسين في أ (٢) كذا والأولى : « فبقلب »

# ٨٥ \_ بصيرة في الاستحياء

وقد ورد في القرآن على ثلاثة أُوجه :

الأوّل: بمعنى الاستبقاء للخدمة: (ويَسْتَحْيُونَ<sup>(۱)</sup> نِسَاءَكُمْ) أي يستبقونهن (۲) للخدمة .

الثانى: بمعنى التَّرك والإِعراض: (إِنَّ اللهُ (٣) لَا يَسْتَحْبَي أَنْ يَضْرَبَ مَثَلًا) أَى لا يترك.

الثالث: بمعنى استعمال الحياء. وهو لغة: انقباض النَّفْس عن القبيح (٤) وتركه: يقال حيى فهو حَيى ، واستحيا فهو مُسْتَحي . وقيل: استحى فهو مُسْتَح . وفي الحديث (إنَّ الله (٥) يستحيى من ذى الشَّيبَة المُسلم أن يعذّبه) وليس المراد به: انقباض النَّفس ، وإنَّما المراد به: تركُ تعذيبه . وعلى هذا ما يروى (إنَّ الله حييُّ) أَى تارك للمقابح ، فاعل المحاسن . وفي الحديث (إذا لم (٦) تستحي فاصنع ما شئت) وقال:

إذا لم تخش عاقبة الليالى ولم تستخي فاصنع ما تشاء فلا والله ما فى العيش خير ولا الدّنيا إذا ذهب الحياء يعيشُ المرء ما استحيا بخير ويبقى العُودُ ما بقيى اللِّحَاءُ(٧)

<sup>(</sup>١) الآيات ٤٩ سورة البقرة ، ١٤١ سورة الأعراف ، ٦ سورة ابرهيم

<sup>(</sup>٢) أ ، ب : ﴿ يستبقون ، وما أثبت عن الراغب

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٦ سورة البقرة (٤) ب « القبائح » (٥) اللفظ في الجامع الكبير للسيوطي : ان الله يستحيى أن يعذب شيبة شابت في الإسلام .

وقد رواه بسند ضعيف عن ابن النجار ، كما في كشف الخفاء والالباس ، للعجلوني (٦) رواه البخاري عن أبي مسعود يرفعه ، ولفظ أبي مسعود : « قال النبي – صلى الله عليه وسلم – : ان مما ادرك الناس من كلام النبوة الأولى : اذا لم تستح فاصنع ما شئت ، أنظر البخاري في كتاب الأدب (٧) اللحاء : قشر الشجر ،

## ٥٩ ـ بصيرة في الاعلى

وقد ورد في القرآن على خمسة أُوجهٍ :

الأُوّل: بمعنى عُلوّ الحقّ فى العَظمة والكبرياء: (سَبِّح ُ السُمَ رَبِّكَ الأَعْلَى) الثَّانى بمعنى استيلاء موسى على سَحَرة فرعون بالعصا: (لَا تَخَفْ إِنَّكَ (٢) أَنْتَ الأَعْلَى).

الثالث: بمعنى غلبة المؤمنين على الكفَّاريوم الحرب، والوغَى: (وأَنتُمُ (٣) الأَعْلَوْنَ).

الرابع: بمعنى دعوى فرعون، وما به اعتدى: (أَنَا رَبُّكُمُ (٤) الأَعْلَى). الخَامس: في إِخَلاص الصِّدِّيق في الصِّدقة، والعَطَا<sup>(ه)</sup> طمعًا في اللِّقاءِ والرِّضَا. (إِلَّا ابْتِغَاء<sup>(٦)</sup> وَجْهِ رَبِّهِ الأَعْلَى).

وأصل العلوّ: الارتفاع . وقد علا يَعْلُو عُلُوًا ، وعَلِيَ يَعْلَى علاءً ، فهو عَلِيّ . فعلا – بالفتح – فى الأمكنة والأجسام أكثر . والعليُّ هو الرّفيع القَدْرِ مِنْ عَلِيَ . وإذا وُصِف به – تعالى – فمعناه : أنَّه يعلو أن يحيط به وصفُ الواصفين ، بل عِلْم العارفين . وعلى ذلك يقال : (تَعالَى عمّا يُشْرِكُونَ) . وتخصيص لفظ التعالى لمبالغة ذلك منه ، لاعلى سبيل التكلُّف ، كما يكون من البشر . والأعلى : الأشرف . والاستعلاءُ قد يكون طلبَ العلوّ

(1)

أول سورة الأعلى (٢) الآية ٦٨ سورة طه

<sup>(</sup>٣) الآية ١٣٩ سبورة آل عمران (٤) الآية ٢٤ سبورة النازعات

<sup>(</sup>٥) بالقصر للسجع (٦) الآية ٢٠ سورة الليل

المذموم . وقد يكون طلب العَلَاءِ أَى الرَّفعة . وقوله : (وَقَدْ أَفْلَحَ اليَوْمَ (١) مَنِ اسْتَغْلَى) يحتمل الأَمرين جميعًا . وقوله : (خَلَقَ (٢) الأَرْضَ والسَمَوَاتِ العُلَى) جمع تأنيث الأَعلى . والمعنى : هو (٣) الأَشرف والأَفضل بالإضافة إلى هذا العالَم .

وتعالَ : أصله أن يُدعى الإنسان إلى مكان مرتفع ، ثمّ جُعِل للدّاعى إلى كلّ مكان .

<sup>(</sup>۱) الآية ٦٤ سورة طه (۲) الآية ٤ سورة طه

<sup>(</sup>٣) التذكير باعتبار الخبر • أو المراد : الموجود الاشرف • والا قال : هي الشرفي والفضلي، والمحديث عن السموات

## ٦٠ ـ بصيرة في الاسفل

وقد ورد في القرآن على ثلاثة أُوجهٍ . :

الأَوَّل: بَمَعَنَى أَدُونَ، فِي مَقَابِلِ الفَوْق: ﴿ إِذْ جَاءُوكُمْ (١) مِنْ فَوْقِكُمْ وَمِنْ أَسْفَلَ مِنْكُمْ ) . أَسْفَلَ مِنْكُمْ ) .

الثانى : بمعنى الخسران لأهل العقوبة : (فَجَعَلْنَاهُمُ الأَسْفَلِينَ<sup>(٣)</sup>) أَى الأَخسرين فى العقوبة .

الثالث: بمعنى الأرذل: (أَسْفَلَ (٤) سَافِلينَ): أرذل الأرذلين.

(٣)

(٢)

الآية ٤٢ سورة الأنفال

<sup>(</sup>۱) الآیة ۱۰ سورة الاحزاب

الآية ٩٨ سورة الصافات (٤) الآية ٥ سورة التين

## ٦١ \_ بصيرة في الامي

وقد ورد في القرآن على ثلاثة أُوجهٍ :

الأُوّل : بمعنى العرب . وهم الَّذين لم يكن (١) لهم كتاب من قبل : (هو الَّذِي (٢) بَعَثَ في الأُمِّيِّينَ رَسُولًا) أَى في العرب .

الثانى: بمعنى اليهود الذين لا يعلمون معنى التَّوراة: ( وَمِنْهُمُ (٣) أُمَيُّونَ لَا يَعْلَمُونَ الكِتَابَ ) .

الثالث: بمعنى النَّبي المصطفى - صلَّى الله عليه وسلَّم - (الَّذِينَ (٤) يَتَبِعُونَ الله عليه وسلَّم - (الَّذِينَ (٤) يَتَبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيُّ الْأُمِّيُّ ).

قيل: هو منسوب إلى الأُمّة الذين لم يكتبوا ؛ لكونه على عادتهم ؛ كقولك: عامى ؛ لكونه على عادة العامّة . وقيل: سُمّى بذلك ؛ لأَنّه لم يكن يكتب ، ولا يقرأ من كتاب . وذلك (فضيلة (ه) ؛ لاستغنائه بحفظه ، واعتماده على ضمان الله منه بقوله: (سَنُقْرِئُكُ ( فَلَا تَنْسَى ) . وقيل: سمّى لنسبته إلى أُمّ ( الله منه والله أَعلم .

<sup>(</sup>١) زبادة من الراغب

<sup>(</sup>٢) الآية ٢ سورة الجمعة

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٧ سورة البقرة (٤) الآية ١٥٧ سورة الأعراف

<sup>(</sup>٥) أ، ب و فضله ، وما أثبت عن الراغب.

<sup>(</sup>٦) الآية ٦ سورة الأعلى

 <sup>(</sup>٧) وهي مكة ، كما سبق في ترجمة ( الأم ) .

#### ٦٢ \_ بصيرة في الاتمام

وقد ورد في القرآن على ثلاثة أوجه :

الأُوّل: بمعنى الوفاء نحو<sup>(۱)</sup> الأُمر والنَّهى (فأَتَّمَهُنَ<sup>(۲)</sup>) أَى وَفَى بَحَقِّهِنَّ. الثَّانَى: بمعنى إِتمام النِّعمة والمِنَّة: (وأَتْمَمْتُ عَلَيْكُم (٣) نِعْمَتَى). الثَّالَث: بمعنى إكمال الأَمر: (فَإِنْ أَتْمَمْتَ (٤) عَشْرًا فَمِنْ عِنْدِكَ) وبمعناه الاستمام: يقال: استمام (٥) المعروف خير من ابتدائه

إِن ابتداء العرف مجد باسق (٦) والخير كل الخير في استهامه هذا الهلال يرى (٧) لأبصار الورى حَسَنا وليس لحسنه كهامه وأصل المادة موضوع لانتهاء الشيء إلى حدٍّ لا يحتاج إلى شيء خارج عنه.

<sup>(</sup>۱) كذا في أ ، ب ، و ( نحم ) ظرف بمعنى جهة · والأولى : « لنحو » ·

<sup>(</sup>٢) الآية ١٢٤ سورة البقرة (٣) الآية ٣ سورة المائدة

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٧ سورة القصص

<sup>(</sup>٥) هو حديث أخرجه الطبراني في الكبير عن جابر مرفوعا ، وفيه ( أفضل ) بدل خير • قال صاحب ( تمييز الطيب من الخبيث : « وفي سنده عبد الرحمن بن قيس الضبي • وهو متروك »

<sup>(</sup>٦) أ: « ما سبق » و ب: « ما سق » · والاقرب ما أثبت ·

<sup>(</sup>V) !، ب: « يرابين »

## ٦٣ \_ بصيرة في الاكنة

وقد ورد فى القرآن على ثلاثة أوجه :

الأَوَّل: بمعنى الغِطاء: (وَجَعَلْنَا (١) عَلَى قُلوبِهِمْ أَكِنَّةً) أَى أَعْطيَة.

الثَّاني: يَمْعَني الغيران في الجبال : (وجَعَلَ لَكُمْ (٢) مِنَ الجِبَالِ أَكْنَانًا) .

الثالث: بمعنى الإضار: (أَوْ أَكْنَنْتُمْ (٣) في أَنْفُسِكُمْ) أَي أَضمرتم،

(وَرَبُّكَ يَعْلَمُ مَا تُكِنُّ (٤) صُدُورُهُمْ) أَى تُضمر .

قال أبو القاسم (٥): الكِنّ: ما يُحفظ فيه الشيُّ: كننت الشيُّ كَنّا: جعلته في كِنِّ . وخصّ كننت بما يُستر بِبَيْتٍ ، أو ثوب ، وغيره: من الأَّجسام ، قال تعالى : (كأَنَّهن (٦) بَيْضُ مكنون ) ، وأكننت بما يُستر في النَّفس . والكِنان: الغطاءُ الَّذي يُكنّ فيه الشيُّ . والجمع أكِنَّة ؛ نحو غطاء وأغطية . وقوله تعالى : (إِنَّه (٨) لَقُرآن كَرِيمٌ في كِتَابٍ مَكْنُون) فيل : (عنى (٩) به) اللَّوح المحفوظ ، وقيل : هو قلوب المؤمنين . وقيل : في إلى كونه محفوظ عندالله . وسُمّيت المرأة (١٠) المتزوجة كَنَّة ؛ لكونها في حِصْنِ من حفظ زوجها . والكِنانة : جَعْبة غير منقوبة (١١) .



<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ سورة الانعام (٢) الآية ٨١ سورة النحل

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢٥ سورة البقرة
 (٣) الآية ٦٠ سورة البقرة

<sup>(</sup>٥) هو الراغب في المفردات (٦) الآية ٤٩ سورة الصافات (٧) الفـــرق الذي ذكره غير متفق عليه في اللغة • ففي التاج : « وقــال أبو زيد : كننته

وأكننته بمعنى فى الكن والنفس جميعا · تقول : كننت العلم وأكننته فهو مكنون ومكن . وكننت الجارية وأكننتها فهى مكنونة ومكنة . (٨) الآيتان ٧٧ ، ٧٨ سورة الواقعة

<sup>(</sup>١) ۚ أَ : ﴿ غَادِيَةً ﴾ و ب : ﴿ عادته ﴾ وما أثبت عن الراغب (٠) في القاموس أن الكنة امراة الابن أو الأخ

<sup>(</sup>١١١) في الراغب: « مشقوقة » • وعبارة القاموس : « وكنانة السهام : جعبة من جلد لا خسب فيها أو بالعكس » ولا ذكر لعدم النقب أو الشق ولكن الراغب ذكر ذلك ليتهيأ لها أن تستر السهام فياتى معنى الكن •

#### ٦٤ ـ بصرة في الآل

وقد ورد في القرآن على ثلاثة أُوجهٍ :

الْأُوَّل : يمعنى القوم والتَّبع : (وَلَقَدْ جَاء (١) آلَ فِرْعَوْنَ النُّذُرُ) .

الثانى: بمعنى أهل البيت والحاضرين من أهل القوت والنفقة: (إلَّا آَلَ لُوطٍ ) (٢) .

الثالث: بمعنى القرابة والذرّية الكليّة: (وآلَ إِبْرَاهِيم (٣) وآلَ عِمْرَانَ) ، (يَرثُنَى (٤) وَرَثُ مِنْ آلِ يَعْقُوبَ). وقبل: الآل مقلوب من الأَهْل الآلَّهُ عَلَى السَعْرَعلى أُهَيْل الآلَّة عَصْ بالإضافة إلى أعلام النّاطقين ، دون النكرات ، ودون الأزمنة ، والأَمكنة . بقال: آل فلان ، ولا يقال: آل رجل ، ولا آل زمان كذا . وموضع كذا الكما يقال: أهل زمان كذا . وقبل: هو في الأصل اسم الشخص . ويصغر أويلا (٥) . ويستعمل فيمن يختصّ بالإنسان (احتصاص ذاته (١) ) . إمّا بقرابة قريبة ، أو بموالاة .

وآل النبيّ : أقاربه . وقيل : المختصون به من حيث العِلْم . وذلك أنّ أهل الدين ضربان : ضرب محتصّ بالعِلْم المتقن والعمل لمحكّم . فيقال لهم : آل النبيّ وأُمّته وضرب ممنصّون بالعمل على سبيل التمايد .



روز الآية ٢٠ منورم القدر . . . . الآية ٣٤ سنورة الغم

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٣ سيورة آل عمران (٤) الآنة ٦ سيورة مريم

<sup>(</sup>٥) الله ما الويل ، وما أثبت عن الراعب

 <sup>(</sup>١) في الرائعية ( القاصاعة عالمة ) وهي وأي

ويقال لهم: أُمّة محمّد \_ صلَّى الله عليه وسلَّم \_ ولا يقال لهم: آل النبيّ . وكلّ آل النبي أُمّته ، وليس كلّ أُمّته آله . وقيل لجعفر الصّادق: النّاس يقولون: المسلمون كلَّهم آل النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم فقال: صَدَقوا وكَذَبوا . فقيل: ما معناه ؟ قال: (كذبوا أَنَّ في أَنَّ) الأُمَّة كافَّتهم آلهُ وصدقوا أنَّهم (٢) إذا قاموا بشرائط شريعته فهم آله .

ولا يستعمل الآل إِلَّا فيها شَرُف، لا يقال: آل الإِسكاف. والآل أَيضًا: ما أَشرف من البعير. والآل: السَّرَاب، ويؤنّث. وقيل: خاص بما في أَوِّل النَّهار. والآل: الخَشب. والآل: أطراف الجبل ونواحيه. والآل: الشَّخص. والآل: الخَيْمة.

ا الله العالم قرال الدولة الداء الفرائل الدوالت عن الراغب
 الدولة إلى عبد دافق الهداء

## ٥٦ \_ بصيرة في الانشباء

وقد ورد على ثلاثة أوجه :

الأُوّل: بمعنى الخَلْق: (ثمّ أَنْشَأْنَا (۱) مِنْ بَعْدِهِمْ قَرْنًا آخَرِينَ) ، (وَهُوَ الَّذِي (۲) أَنْشَأَ جَنَّاتٍ مَعْرُوشَاتٍ ).

الثانى: بمعنى التَّربية: (أَوَمَنْ (٣) يُنَشَّأُ في الحِلْيَةِ وَهُوَ في الخِصَامِ غَيْرُ مُبِينٍ).

الثالث : بمعنى عبادة اللَّيل : (إِنَّ ( إِنَّ أَنَاشِئَةَ الَّلْيْلِ هِيَ أَشَدُّ وَطْثًا) . وموضوع النَّشْأُ والنَّشْأَة لإحداث الشيء ، وتربيته . منه (وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ (٥) النَّفْأَةَ الأُولَى) . وسيأتى في بصيرة نشأ ، إِن شاءَ الله .

<sup>(</sup>١) الآية ٣١ مِن سورة المؤمنين

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨ سورة الزخرف

<sup>(</sup>٩) ﴿ الآية ٦٢ سورة الواقعة

 <sup>(</sup>۲) الآية ۱۶۱ سورة الانعام
 (٤) الآية ٦ سورة المزمل

#### ٦٦ \_ بصيرة في الاطمئنان

وقد ورد في القرآن على ثلاثة أُوجهٍ :

الأُوّل: معنى السكون والقرار: (وَلَكِنْ لِيَطْمَثِنَّ<sup>(١)</sup> قَلْبِي).

الثَّانى : بمعنى المَيْل والرِّضا : ( ورَضُوا<sup>(٢)</sup> بِالحَيَاةِ الدُّنْيَا واطْمَأَنُّوا بِهَا ) ( يَأْيَّتُهَا النَّفْسُ<sup>(٣)</sup> المُطْمَثِنَّةُ ) .

الثالث: بمعنى الإِقامة الَّتي هي ضدَّ السّفر: (فَإِذَا اطْمَأْنَنْتُمْ فَأَقِيمُوا<sup>(ع)</sup> الصَّلَاةَ).

والمادة موضوعة للسكون بعد الانزعاج . واطمأن وتطامن (٥) يتقاربان لفظًا ومعنى .

(٢) الآية ٧ سورة يونس

<sup>(</sup>١) الآية ٢٦٠ سيورة البقرة

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٧ سورة الفجر (٤) الآية ١٠٣ سورة النساء

<sup>(</sup>٥) أ: « يطمئن ، و ب : « يطمأن ، وما أثبت عن الراغب

#### ٦٧ ـ بصيرة في الاستففار

وقد ورد على ثلاثة أوجهٍ :

الأَوَّل: بمعنى الرَّجوع عن الشرك ، والكفر: (فَقُلْتُ<sup>(۱)</sup> اسْتَغْفِرُوا رَبَّكُمْ إِنَّهُ كُمْ ! إِنَّه كَانَ غَفَّارًا) . (وأَنِ اسْتَغْفِرُوا<sup>(۲)</sup> رَبَّكُمْ ) .

الثَّاني: بمعنى الصّلاة: (وَالمُسْتَغْفِرِينَ (٣) بِالأَسْحَارِ) أَي المصلّين .

الثالث: بمعنى طلب غفران الذنوب: (وَاسْتَغْفِرْ ( الله الله و السَتَغْفِرْ ( الله و السَتَغْفِرْ ( الله و ا

والغَفْر لغةً : إلباس الشيء ما يصونُه عن الدّنس . ومنه قولهم : اغفِرْ ثُوبك في الوّعاء . والعُفْران والمَغْفِرة

<sup>(</sup>۱) الآية ۱۲ سورة نوح (۲) الآية ۳ سورة هود

<sup>(</sup>٣) الآية ١٧ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٤) الآبة ٥٥ سورة غافر والآية ١٩ سورة محمد

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٠ سورة التوبة (٦) الآية ٣ سورة النصر

<sup>(</sup>۷) ورد الحديث بلفظ ( من لزم الاستغفار ) في مكان ( من آكثر الاستغفار ) في الترغيب والترهيب في كتاب الذكر والدعاء وقال : « رواه أبو داود والنسائي وابن ماجه والحاكم والبيهتي كلهم في رواية الحكم بن مصعب . وقال الحاكم : « صحيح الاسناد »

<sup>(</sup>A) ورد في الجامع الصغير وصدره : « انه ليغان على قلبي » وفيه أنه في مسند أحمد وفي غيره .

من الله : هو أن يصون العبدَ من أن يمسّه العذابُ . وقد يقال : غفر له إذا تجافى (۱) عنه في الباطن ؛ نحو (قُلْ إِذَا تَجَافَ (۱) عنه في الباطن ؛ نحو (قُلْ لِللَّذِينَ آمَنُوا (۱) يَغْفِرُوا لِلَّذِينَ لَا يَرْجُونَ أَيَّامَ اللهِ) وسيأتى بسطه في بصيرة الغفران إن شاءَ الله .

<sup>(</sup>۱) أ ، ب : « تخافي » وما أثبت عن الراغب · والمراد بالتجافي عنه الأعراض عن مجازاته

<sup>(</sup>٢) أ ، ب : « يتخاف » وما أثبت عن الراغب ·

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤ سورة الجاثية

## ٦٨ ـ بصيرة في الاولى

وهو وارد في التَّنزيل على وجهين :

الأوّل: بمعنى التهديد، والوعيد: (أَوْلَى لَكَ (١) فَأَوْلَى) أَى قاربه ما يهلكه. الثّانى: بمعنى الأَحقّ الأَجدر: (النّبيُّ أَوْلَى (٢) بالمُوْمِنِينَ مِنْ أَنْفُسِهِمْ) وقيل: أولى لك من هذا المعنى أيضًا ؛ أَى: العقاب أَحقّ لك (٣) وأجدر. وقيل: معناه: قرِبك الشَّرُ فاحذرْه. وتثنيته أَوْليَان. وجمعه: أَوْلُون على قياس أَعلَون.

<sup>(</sup>١) الآية ٣٤ سورة القيامة (٢) الآية ٦ سورة الأحزاب

<sup>(</sup>٣) كذا في أ ، ب • والمناسب : ( بك ) • •

## ٦٩ ـ بصيرة في الافواه

وقد ورد في القرآن على معنيين :

الْأُوَّل: بمعنى اللِّسان: (يَقُولُونَ (١) بِأَفْوَاهِهِمْ).

الثَّاني: بمعنى الفم: (فَرَدُّوا (٢) أَيْدِيَهُمْ فِي أَفْوَاهِهِمْ) وقال:

لا أوالى أحدا ذا بدعة لاولا مَنْ كان من أشباههم لو أمُتْ بينهم من عطش ما شربت الماء من أمواههم لا تلُمْني صاحبي في ذاك قد بَدَت البغضاءُ من أفواههم

والأَفواهُ جمع فم وأصل فم فَوه . وكل موضع علَّق الله (فيه) حكم القول بالفم فإشارة إلى الكذب ، وتنبيه على أنَّ الاعتقاد لايطابقه . قال - تعالى - (ذَلِك (٣) قَوْلُهُمْ بِأَفْوَاهِمٍ ) ومن ذلك فُوّهة الطَّريق ؛ كقولهم : فم النَّهر .

قال ابن سِيده: الفاه، والفُوه، والفِيه، والفم سواء. والجمع أفواه، وأفمام - ولا واحد (٤) لها - لأنَّ فمًا أصله فَوَهُ(٥)، حذفت الهاء كما حذفت من سنة، وبقيت الواو طرفًا متحرّكة ، فوجب إبدالها ألفًا لا نفتاح

<sup>(</sup>۱) الآية ١٦٧ سورة آل عمران (٢) الآية ٩ سورة ابرهيم

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٠ سورة التوبة

<sup>(</sup>٤) يريد أن أفماما لا واحد لها من لفظها ، فأما فم \_ بالتشديد \_ فمع وروده يجعل عارضا ليس لغة أصيلة • وانما أصله الوقف بتضعيف الميم فاستبقى فى الوصسل أجراء للوصل مجرى الوقف • وراجع اللسان •

 <sup>(</sup>٥) بالتحريك ، كما هو مقتضى تصريفه الآتى · وفى التاج أن البصريين ــ ومنهم ابن جنى يرون ان الواو ساكنة فى الأصل

ما قبلها ، فبتى «فَا » ولا يكون الاسم على حرفين أحدهما التنوين (1) ، فأبدل مكانها حرف جَلْد مُشاكِل لها – وهو الميم – لأنهما شفهيتان ، وفي الميم هُوِيّ في الفيم ، يُضَارع امتداد الواو . ويقال في تثنيتها : فَمَان ، وفَميان ، وفَميان ، وفَميان ، وفَميان . ورجل مُفَوّة ، وفَيّه : مِنْطيق . وتَفَاوَهُوا به : تكلَّمُوا . واستفاه استِفاهة واستِفاها : اشتد أكله ، وشربه .

<sup>(</sup>۱) في التاج: « مكذا هو نص المحكم • قال شيخنا: الصواب: أحدهما الألف » وذلك أن الذي انقلبت اليه الواو هو الألف؛ وهو انكان يحذف في الوصل لالتقاه الساكنين فهو في حكم الموجود ، والتنوين عارض لا يعد في الكلمة •

#### ٧٠ ـ بصيرة في الارادة

وقد ورد فى القرآن على وجوهٍ كثيرة بحسب إرادة المريدين . وهى منقولة من راد يرود : إذا سعى فى طلب شيءٍ .

والإرادة في الأصل: قوّة مركّبة من شهوة . وحاجة . وأمل . وجُعِل اسمًا لنُزُوع النّفس إلى الشيء مع الحكم فيه بأنه ينبغي أن يُفعل أوْلا يفعل . ثمّ يستعمل مرّة في المبدإ (١) . وهو نزوع النفس إلى الشيء ، وتارة في المنتهى ، وهو الحكم فيه بأنّه ينبغي أن يُفعل أوْ لا يفعل . فإذا استُعمل في الله تعالى فإنه يراد به المنتهى دون المبدإ (١) . فإنّه يتعالى عن (٢) معنى النزوع . فمتى فيل : إن (٣) أراد الله كذا فمعناه حكم فيه أنّه كذا ، أوْ ليس بكذا .

وقد يُذْكر الإرادة ويراد بها الأمر ؛ كقوله : أريد منك كذا أى آمُرُك به . ومنه (يُريدُ (الله يكم اليُسر) وقد يذكر ويراد به القصد ؛ نحو قوله تعالى (نَجْعَلُهَا (٥) لِلَّذِينَ لاَ يُرِيدُونَ عُلُوًّا في الأَرْضِ) أَى لا يقصدونه ويبطلونه . والمراودة : أن تنازع غيرك في الإرادة ، فتريد غير ما يريده ، أو ترود غير ما يروده . والإرادة قد تكون بحسب القوة التسخيرية ، والحسية ؛ كما تكون بحسب القوّة الاختيارية . ولذلك (٢) يستعمل في الجَمَاد ، وفي الحيوان ، نحو قوله تعالى : (جِدَارًا يُرِيدُ (٧) أَنْ يَنْقَضَ ) . وتقول فرسي يريد (٨) الشعير .

<sup>(</sup>۱) أ : « المبتدأ » وما أثبت عن ب والراغب ·

 <sup>(</sup>٢) أ: « من »
 (٣) سقط « ان » في الراغب ٠ وهو أولى ٠
 (٤) الآية ١٨٥ سورة القصص

<sup>(</sup>٦) الآية ٧٧ سورة الكهف (V) الآية ٧٧ سورة الكهف

فى الراغب : « تريد » والغرس يأتي للذكر والأنثى

## ٧١ ـ بصرة في الاخلاص

وقد ورد في القرآن على وجوه :

الْأُوَّل : قال في حقّ الكفَّار عندمشاهدتهم البلاء : (دَعَوُا اللهَ مُخْلِصِينَ (١) لَّهُ الدِّينَ).

الثانى : في أمر المؤمنين : ( فَادْعُوهُ مُخْلِصِينَ (٢) لَهُ الدِّينَ ) .

الثَّالث: في أَنَّ المؤمنين لم يؤمروا إِلَّا به: (وَمَا أُمِرُوا إِلَّا (٣) لِيَعْبُدُوا اللهَ مُخْلِصِينَ).

الرَّابِع : في حقَّ الأُنبياءِ (إِنَّا (٤) أَخْلَصْنَاهُمْ بِخَالِصَةٍ ) .

الخامس : في المنافقين إِذَا تَابُوا : (وأَخْلَصُوا (٥) دِينَهُمْ لِلَّهِ) .

السّادس : أَنَّ الجنَّة لم تصلح إِلَّا لأَهله : (إِلَّا عِبَادُ<sup>(٦)</sup> اللهِ المُخْلَصِينَ) .

السَّابِع: لَم يَنْجُ مِن شَرَك تلبيس إِبليس إِلَّا أَهله (٧): ( إِلَّا عِبَادَكَ (٨) مِنْهُمُ المُخْلَصِينَ) . وقيل: الناس كلُّهم هلكي إلَّا العالمون . والعالمون كلُّهم موتى إِلَّا العامِلُون ، والعاملُون كلُّهم حَيَارَى إِلَّا المخلصون . والمخلصون على خَطَر

الآية ٦٥ سيورة غافر الآية ۲۲ سورة يونس **(Y)** (1)الآية ٤٦ سورة ص الآية ٥ سورة البينة (٤) (٣) الآبة ٤٠ سبورة الصافات (L)الآية ١٤٦ سورة النساء (0) الآية ٨٣ سورة ص **(A)** 

أ، ب: « الأهله » **(V)** 

عظيم . وفي الأحاديث القدمية (الإخلاص (١) سِرّ من سِرّى استودعته قلبَ من أَحبَبْتُهُ من عبادى ) .

وإخلاص المسلمين : أنَّهم تبرَّءوا ممّا يدَّعيه اليهود : من التشبيه ، والنَّصارى : من التَّثليث . فحقيقة الإِخلاص : التعرَّى مِن دون الله . و ( قُلْ هُوَ الله أَحَدُ ) سمّيت سورة الإِخلاص ؛ لأَنَّها خالص التَّوحيد ، وسبب خلاص أهله .

<sup>(</sup>١) ورد هذا الحديث في الرسالة القشيرية في ترجمة الاخلاص، وذكر سنده

#### ۷۷ ـ بصيرة في أولو

وهذه الكلمة جمع لا واحد له من لفظه . وقيل : اسم جمع ، واحده ذو ، وأُولات للإناث واحدها ذات .

وأُولَى (١) جمع ويمدّ . ولا واحد له من لفظه . وقيل : واحده ذا للمذكّر وذه للمؤنّث . ويدخل ها التنبيه : هؤلاء ، وكاف الخطاب : أُولئك ، أُولاك ، أُلاك . مشدّدة لغة . فال :

# « • ا بين ألَّاك إلى ألَّاكا »

وأُولُو وأُولَات وأُولَى (\*) قد ورد فى خمسة (٣) عشر موضعًا من القرآن : (أُولاتُ (٤) الأَحْمَالِ) (أُولِى (٥) الإِرْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ) (ذَرْنِي (٢) وَالمُكَذِّبِينَ أُولِى النَّعْمَةِ ) ، ( اسْتَأْذِنَكَ (٧) أُولُو الطَّوْل مِنْهُمْ ) ( نَحْنُ أُولُو (٨) قُوَّةٍ وأُولُو النَّعْمَةِ ) ، ( لَتَنوعُ (٩) بِالعُصْبةِ أُولِى القُوَّةِ ) ( ستُدْعَون (١٠) إِلَى قَوْم أُولِى بَأْسِ بَأْسِ ) ( لَتَنوعُ (٩) بِالعُصْبةِ أُولِى القُوَّةِ ) ( ستُدْعَون (١٠) إِلَى قَوْم أُولِى بَأْسِ شَدِيدٍ ) ( وأُولُو العِلْم )(١٢) (إِنَّ فِي ذَلِكَ (١٣) آبَ كِيَاتِ

سقط في أ • (**Y**) أي الاشبادية (1) الآية ٤ سورة الطلاق (\$) كذا • والذي أورده تمانية عشر (4) الآية ١١ سبورة الموسن 17) الآية ٣١ سورة النور (0) الآية ٣٣ سورة النمل الآية ٨٦ سورة التوبة (A) (1) الآبة ١٦ سورة الفتم الآية ٧٦ سورة القصص (1) لاية ١٨ سورة آل عمران (١١) الآية ٥٩ سورة النساء الآبة ١٤ سورة طه (17)

لأُولِى النَّهَى) (وَإِذَا حَضَرَ (١) القِسْمَةَ أُولُو القُرْبَى) ( أُولِى (٢) الأَيْدِى وَالأَبْصَارِ) ( أُولِى (٣) المَّيْدِي وَالأَبْصَارِ) ( أُولِى (٣) أَجْنِحَةٍ ) ( وأُولُو (٤) الأَرْحامِ بَعْضُهُمْ أَوْلَى بِبَعْضِ ) ( أُولَئِكَ اللَّذِينَ هَذَاهُمُ (٥) اللهُ ) ( واتَّقُونِ (٢) يَا أُولِى الأَلْبَابِ ) ( إِنَّ فِي (أُولَى لَكُ لَكِبْرَةً لأُولَى (٧) الأَبْصَار ) . ( فاعتبروا (٨) يا أُولَى الأَبْصَار ) .

<sup>(</sup>۱): الآية ٨ سورة النساء

٣١) - الأية ١ سور" فاص

<sup>(</sup>٥) ﴿ لَا بِهُ ١٨ سورة الزمر

<sup>(</sup>V) أَذَانَةُ 22 سُورَةُ النَّوْرِ

# ٧٣ \_ بصيرة في الابد

وقد ذُكر في اثني عشر موضعًا من التنزيل: (لَنْ نَدْخُلَهَا(١) أَبدًا مادَامُوا فِيهَا)، (وَلَنْ يَتَمَنُّوْنُهُ(٢) أَبدًا بِمَا قَدَّمَتْ أَيْدِيهِمْ) (وَلاَ يَتَمَنُّوْنَهُ(٣) أَبدًا) فِيهَا)، (وَلَنْ (٥) تُفْلِحُوا إِذًا أَبدًا) (مَا أَظُنُّ أَنْ تَبِيدُ (٦) هَذِهِ (مَا كِثِينِ (٤) فِيهِ أَبدًا) (وَلَنْ (٥) تُفْلِحُوا إِذًا أَبدًا) (مَا أَظُنُّ أَنْ تَبِيدُ (٦) هَذِهِ أَبدًا) (وَلاَ مَنكُمْ (٨) مِنْ أَحَدٍ أَبدًا) (وَلاَ نَبيدُ (٥) فِينَكُمْ (٨) مِنْ أَحَدٍ أَبدًا) (وَلاَ نُطِيعُ (٤) فِيكُمْ أَجدًا أَبدًا) (وبدَا بَيْنَنَا وَبَيْنَكُمُ (١٠) العَدَاوَةُ والبَغْضَاءُ أَبدًا) (وَالمُؤْمِنُونَ (١١) إِلَى أَهْلِيهِمْ أَبدًا) (فَإِنَّ لَهُ (١٢) نَارَ جَهَنَّمَ خَالِدِينَ فِيهَا أَبدًا) (خالدين فيها أَبدًا) (ضي الله عنهم ورضُوا عنه)

والأبك : عبارة عن مُدّة الزَّمان الممتدّ الَّذي لا يتجزَّأ كما يتجزَّأ الزمان . وذلك أنَّه يقال : زمان كذا ، ولا يقال أبد كذا . وكان حقَّه ألَّا يثني ولا يُجْمع ، إذ لا يتصوّر حصُول أبدٍ آخر يضم وليه ، فيثني ، ولكن قد قبل آباد . وذلك على حسب تخصيصه في بعض ما يتناوله ؛ كتخصيص اسم الجنس في بعضه ثم يثني ، ويجمع . على أنَّ بعض النَّاس ذكر أنَّ (آباد) مولَّد ، وليس من الكلام العربي الفصيح . وأبد آبد ، وأبيد أي دائم . وذلك على التأكيد . وتأبد الشّيء : بقي أبدًا .

الآية ٩٥ سورة البقرة **(Y)** الآية ٢٤ سورة المائدة (1) الآية ٣ سورة الكهف الآية ٧ في سورة الجمعة -**(2)** (٣) الآبة ٣٥ سبورة الكهف (T) الآية ٢٠ سورة الكهف (0) الآية ٢١ سورة النور **(A)** الآية ٧٥ سورة الكهف **(V)** (١٠) الآية ٤ سيورة الممتحنة الآية ١١ سنورة الحشر (1) (١٢) الآية ٢٣ سورة الجن الآية ١٢ سورة الفتح

<sup>(</sup>١٣) الآية ١١٩ سُورة المآثدة • هذا وليعلمانه لم يستوعب مواضّع الأبد في القرآن ، وهي في المعجم المفهرس ثمانية وعشرون

## ٧٤ \_ بصيرة في الاصطفاء

وقد ورد في التنزيل لثمانية :

الأُوِّل: لآدم عليه السِّلام: (إِنَّ اللهَ اصْطَفَى (١) آدَمَ).

الثانى: للخليل إبراهيم: (وَلَقَدِ اصْطَفَيْنَاهُ (٢) في الدُّنيَّا).

الثالث: للكليم موسى: (إِنِّي اصْطَفَيْتُكُ (٣) عَلَى النَّاسِ بِرِسَالَاتِي وبِكَلَامِي)

الرَّابِع : لجبريل عليه السَّلام : (اللهُ يَصْطَفِي (نَ) مِنَ الْمَلِائِكَةِ رُسُلًا) .

الخامس: لِمَرْيَمَ بنة عِمران: (إِنَّ اللهُ اصْطَفَاكِ (٥) وَطَهَّرَكِ).

السّادس لجملة الأنبياء عليهم الصّلاة والسلام : (وَإِنَّهُمْ (٦) عِنْدَنَا لَمِنَ المُصْطَفَيْنَ الأَخْيارِ) .

السّابع لأُخيار أُمّة محمّد صلّى الله عليه وسلَّم: (عَلَى عِبَادِهِ (٧) الَّذِينَ اصْطَفَى ).

الثَّامن : لسيّد المرسلين صلَّى الله عليه وسلَّم : (ثُمَّ أَوْرَثْنَا الكِتَابَ (١٠) الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا مِنْ عِبَادِنَا) .

( to be a file of the )

<sup>(</sup>١) الآية ٢٣ سورة آل عمران . (٢) الآية ١٣٠ سورة البقرة

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٤ سورة الأعراف (٤) الآبة ٧٠ سورة الحج

 <sup>(</sup>٥) الآية ٤٢ سورة آل عمران
 (٦) الآية ٤٧ سورة ص

<sup>(</sup>V) الآية ٥٩ سورة النمل

 <sup>(</sup>٨) الآية ٣٢ سورة فاطر. وكون الاصطفاء في الآية للنبى - صلى الله عليه وسلم - خاصسة غير ظاهر مع قوله: « الذين » وقد فسرت بعلما الأمة المحمدية أو الأمة جمعاء

والاصطفاءُ لغة : تناول صَفْو الشيء ؛ كما أَنَّ الاختيار : تناول خَيره والاجتباءُ تناول جِبايته أَى جُمُلته .

واصطفاء الله بعض عباده قديكون بإيجاده صافيا عن الشَّوْب الموجود في غيره . وقد يكون باعتباره (١) وحكمه ، وإن لم يتعرَّ ذلك من الأوّل . واصطفيت كذا على كذا أى اخترته . قال تعالى : ( أَصْطَفَى (٢) البَنَاتِ عَلَى البَنَاتِ عَلَى البَنينَ ) . والصّفِيّة : ما يصطفيه الرئيس من الغنيمة لنفسه . قال :

لك المِرباع منها والصَّفايا وحَظَّك والنَّشيطة والفضُول (٣)

<sup>(</sup>۱) مير د د باختياره ، (۱) الاية ۱۵۳ سورة الصافات

<sup>(</sup>٣) الشعر لعبد الله بن عنعة الصلى ، كما في التاج ، وفيه ، حكمك ، بدل ، حظك ، والمرباع : ربع الغنيمة ، والنشيطة : ما اصاب من الغنيمة قبل أن بصل الى مجتمع الحي المغار عليه ، والفضل : مالم يقبل القسمة من الغنيمة كالبعير والفرس ،

## ٥٧ ـ بصيرة في الادني

وقد ورد على أربعة أحوال . الأُوّل بمعنى الأَجْدر الأَحرَى : (أَقُومُ (١) للشَهَادَةِ وَأَدْنَى أَلّا تَرْتَابُوا) .

الثانى: بمعنى القُرْب: (وَلَنُذِيقَنَّهُمْ (٢) مِنَ العَذَابِ الأَّذْنَى) أَى الأَقرب. الثالث: بمعنى القِلَّة: (وَلاَ أَذْنَى (٣) مِنْ ذَلِكَ وَلاَ أَكْثَرَ إِلَّا هُوَ مَعَهُمْ) أَى ولا أَقلَ.

الرّابع : بمعنى الأَدْوَكِ الأَحْسَ : ( أَتَسْتَبْدِلُونَ (٤) الَّذِي هُوَ أَدْنَى بِالذِي هُوَ خَيْرٌ) .

والدنُوّ ( القرب<sup>(ه)</sup> بالذات ، أو بالحكم . ويستعمل في الزمان والمكان والمكان والمنزلة «قِنْوَانُ<sup>(٦)</sup> دَانِيَةٌ » ، وأمّا (دَنَا فَتَكَلَّلُ<sup>(٧)</sup>) فهو بالحكم . قال<sup>(٨)</sup> :

دنوت تواضعا وعلوت قدرا فشأناك انحدار وارتفاع كذاك الشمس تبعد أن تُسَامى ويدنو الضوء منها والشعاع

(2)

(T)

الآية ٢١ سورة السجدة

الآية ٦١ سورة البقرة

الآبة ٩٩ سورة الأنعام

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨٢ سيارة المقرة

<sup>(</sup>٣) - الآية ٧ سبورة المجادلة

<sup>(</sup>٥) - سنقط ما بيين الفوسيين في ١

 <sup>(</sup>۷) الآیة ۸ سورة السجم.

<sup>(</sup>٨) على البحارات في ، أم الراهيم بن المدير ( انظر الديوان ١٤٧/١ ط الجوائب

## ٧٦ ــ بصيرة في أفلح

أَصِل المَادَّة للشقّ . وسُمّى الفَلَّاح لكونه يشقّ الأَرض . وفي المثل : الحديدُ بالحديد يُفْلَح . والفَلَاح : الظفر ، والفوز بالبُغْية . وذلك ضربان : دنيويّ ، وأُخرويّ .

فالدّنيوى: نيل الأسباب الَّتي بها تطِيب الحياة . وهي البقاء ، والغِني . والعِني . والعِني . والعِني .

والأُخروى : أَربعة أَشياءَ : بقاءُ بلا فناءٍ ، وغنى بلا فقر ، وعزّ بلا ذُلِّ وعلم بلا جهل . لذلك قال صلّى الله عليه وسلّم : (اللهم لا عيشن<sup>(١)</sup> إلا عيش الآخرة) .

وقد وُعد الفَلَاحُ في القرآن لأَربعة عشر:

الأَوّل للمتقين : (وأُولَئِك<sup>(٢)</sup> هُمُ المُفْلِحُونَ) .

الشَّاني: لدُعاة الخير: (وَلْتَكُنْ مِنْكُمْ (٣) أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْحَيْدِ) إِلَى قوله: (وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ).

الثالث : لأَتْباع خاتم المرسلين : (واتَّبَغُوا<sup>(٤)</sup> النُّورَ الَّذِي أَنْزِلَ مَمَا أُولَنِكَ هُمُّ المُفْلِحُونَ) .

ا 'زخ 'هميّان مليبَ شيميّان

<sup>(</sup>١) ورد في الجامع الصافير ، أخرجه أحماء النسيخان وغيرهم

<sup>(</sup>٢) الآية ٥ سنورة البقرة (٣) الآية ٤٠٤ سنورة آل عمران

<sup>(</sup>٤) الآية ١٥٧ سورة الأعراف

الرّابع للمجاهدين ، والغُزاة (لَكِن ِ(١) الرَّسُولُ) إِلَى قوله: (أُولَئِكَ هُمْ المُفْلِحُونَ) .

الخامس: للمصلحين (٢): (قَدْ أَفْلَحَ (٣) المُوْمِنُونَ الذِينَ هُمْ في صَلَاتِهِمْ خَاشِعُونَ).

السّادس : للمكثرين من صالحات الأعمال : (فَمَنْ ثَقُلُت (فَ) مَوَازِينُهُ فَأُولِينُهُ فَأُولِينُهُ فَأُولِينُهُ فَأُولِينَهُ مُمُ المُفْلِحُونَ) .

السَّابِع: للمطيعين (ومَنْ (٥) يُطع ِ اللهَ وَرَسُولَهُ ويَخْشَ اللهَ) إِلَى قوله: (المُفْلِحُونَ).

الثامن: لأَرباب السَّمْع والطَّاعَة: (إِنَّمَا كَانَ قَوْلَ<sup>(٦)</sup> المُوَّمِنِينَ إِذَا دُعُوا إلى الله ) الآية .

التَّاسع : أَهل الإِخلاص واليقين ( فآتِ ذَا القُرْبي<sup>(٧)</sup> حَقَّهُ) إِلَى آخر الآية .

العاشر : لأَهل الإِحسانِ : ( هُدَّى وَرَحْمَةً (٨) للمُحْسِنِينَ ) إِلَى قوله : (المُفْلِحُونَ) .

الحادى عشر : لحزب الله وأهل طاعته (أَلَا إِنَّ حِزْبَ (٩) اللهِ هُمُ المُفْلِحُونَ)

<sup>(</sup>١) الآية ٨٨ سورة التوبة

<sup>(</sup>٢) كذا في ١، ب · والظـــاهر أنه محرف عن « للمصلين »

<sup>(</sup>٣) الآيتان ١ ، ٢ سورة المؤمنين

<sup>(</sup>٤) الآية ٨ سورة الأعسراف ، والآية ١٠٢سورة المؤمنين

 <sup>(</sup>٥) يريد الآية ٥٢ سورة النور وختامهـــا (فأولئك هم الفائزون ) لا ( الفلحــون ) وقد اشتبه عليه الأمر

٨) الآيات ٣ ـ ٥ سمورة لقمان (٩) الآية ٢٢ سمورة المجادلة

الثانى عشر: للأسخياء الكرماء: (وَمَنْ يُوقَ شُحَّ نَفْسِهِ (١) فَأُولَئِكَ هُمُّ المُفْلِحُونَ).

الثَّالَث عشر: المطهَّرون من الأَلواث (٢): (قَدْ أَفْلَحَ (٣) مَنْ تَزَكَّى). الرَّابِع عشر: للمؤدِّين فرض الزَّكاة: (قَدْ أَفْلَحَ (٤) مَنْ زَكَّاهَا).

وأَمَّا قوله: (وَقَدُ<sup>(ه)</sup> أَفْلَحَ اليَوْمَ مَنِ اسْتَعْلَى) فصحّ أَنَّهم قصدوا به الفَلَاح الدِّنيويّ . وقول المؤذن : حَيِّ على الفلاح أي على الظَّفر الذي جعله الله لنا في الصّلاة .

(٢) جمع اللوث ، وهو الشر

<sup>(</sup>١) الآية ٩ سورة الحشر

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤ سورة الأعلى

<sup>(</sup>٤) الآية ٩ سورة الشمس . والتزكية هنا تطهير النفس لا أداء الزكاة

<sup>(</sup>٥) الآية ٦٤ سورة طد

### ٧٧ ـ بصرة في الاسلام

وقد ورد في القرآن على ثلاثة أوجه :

الأُوّل: بمعنى الإِخلاص: (إِذْ قَالَ لَهُ<sup>(١)</sup> رَبُّهُ أَسْلَمْ) أَى أَخْلِص.

الثانى: بمعنى الإقرار: (وَلَهُ (٢) أَسْلَمَ مَنْ فِي السَّمَوَاتِ) أَي أَقرَّ له بالعبوديّة الثالث: بمعنى الدّين (إِنَّ ٣) الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسْلَامُ) (وَرَضِيتُ (٤) لَكُمُ الإسْلَامَ دِينًا ).

قال أبو القاسم الأصفهاني : الإسلام في الشَّرع على ضربين :

أُحدهما دون الإيمان . وهو الاعتراف باللِّسان ، وبه يُحقَن الدّم ، حصل معه الاعتقاد ، أُولم يحصل . وإيّاه قَصَد بقوله : ﴿ قُلْ لَمْ <sup>(ه)</sup> تُوْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا).

والثاني فوق الإيمان . وهو أن يكون مع الاعتراف اعتقاد بالقلب ، ووفاءٌ بالفعل . وقوله : (تَوَفَّنِي (٦) مُسْلِمًا ) أَي اجعلني تمن استسلم لرضاك . ويجوز أَنْ يكون معناه: اجعلني سالمًا عن كيد الشيطان حيث قَال: (لَأَغُويَنَّهُم (٧) أَجْمَعِينَ).

وقوله: (إِن تُسْمِعُ (٨) إِلَّا مَنْ يُؤُونُ بِآيَاتِنَا فَهُمْ مُسْلِمُونَ) أَي منقادون

الآية ١٣١ سبورة البقرة (1)الآية ٨٣ سورة آل عمران **(7)** 

الآية ١٩ سورة آل عمران (٣) الآية ٣ سورة المائدة (٤)

الآية ١٤ سورة الحجرات (0) الآية ١٠١ سورة يوسف (7)

الآية ٨٢ سورة ص **(V)** 

الآية ٨١ سورة النمل ، والآية ٥٣ سورة الروم (A)

للحق ، مذعنون له . وقوله (يَحْكُمُ بِهَا(١) النَّبِيُّونَ الَّذِينَ أَسْلَمُوا) أَى الذين انقادوا من الأَنبياءِ الَّذين ليسوا من أُولَى العزم ، الذين يهتدون بأَمر الله ، ويأتون بالشَّرائع .

والإِسلام أَيضًا: الدّخول في السّلم. وهو أَن يَسْلَم كُلُّ واحد منهما أَن يناله أَلَمُّ من صاحبه، ومصدر أَسلمت الشيءَ إلى فلان إذا أُخرجته إليه. ومنه السَّلَم في البيع.

<sup>(</sup>١) الآية ٤٤ سورة المائدة

#### ٧٨ ـ بصيرة في الاسف

وقد ورد على معنيين :

الأُوَّل : بمعنى الحُزْن والمصيبة : (يَا أَسَفَى (١) عَلَى يُوسُفَ) (وَلَمَّا رَجَعَ (٢) مُوسَى إِلَى قَوْمِهِ غَضْبَانَ أَسِفًا) أَى حزينًا .

الثانى : بمعنى السخط والغضب (فَلَمَّا آسَفُونَا (٣) انْتَقَمْنَا) أَى أَعضبونا . وحقيقة الأسف : ثوران دم القلب شهوة الانتقام . فمتى كان ذلك على مَن دونه انتشر فصار (غضبا (٤) ، ومتى كان على مَن فوقه انقبض فصار ) حزنا . ولذلك سئل ابن عبّاس عن الحزن والغضب ؛ فقال : مَخْرجها واحد ، واللَّفظ مختلف . فمَن نازع مَن يقوى عليه أَظهره غيظًا وغضبًا ، ومن نازع مَن لا يقوى عليه أَظهره غيطًا والشاعر :

« فحُزْن كلّ أخى حُزْن أخو الغضب »

قال الرّضا<sup>(۲)</sup>: إِنَّ الله لا يأْسفِ كأَسفنا ، ولكن له أَولياء يأْسفُون ويرضَوْن ، فجعل رضاهم رضاه ، وغضبهم غضبه ، وعلى ذلك قال : (مَن (۷) أَهان لى وليًّا فقد بارزني بالمحاربة ) .

<sup>(</sup>١) الآية ٨٤ سبورة يوسف (٢) الآية ١٥٠ سبورة الأعراف

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٥ سورة الزخرف (٤) سقط ما بين القوسين في ا

<sup>(</sup>c) ١، ب: « أظهر » وما أثبت عن الراغب

<sup>(</sup>٦) في الراغب : « أبو عبد الله الرضا » • وجاء هذا القول في الراغب عقب قوله تعسالي : « فلما آسمفونا »

<sup>(</sup>٧) من حديث رواه ابن أبي الدنيا في كتاب الأولياء وغيره انظر كنز العمال ١ ، ٩٥

#### ٧٩ ـ بصيرة في الاقامة

وقد وردت في القرآن على ستَّة أُوجهِ :

الأُوّل: معنى الإتمام (وَأَقِيمُوا الصَلَاة) أَى أَنمُوها بحقوقها وحدودها . الثانى: بمعنى استقبال القبلة: (وأَقِيمُوا وُجُوهَكُم (١) عِنْدَ كُلِّ مَسْجِدٍ) أَي استقبلوا بها القبلة .

الثالث : بمعنى الإخلاص في الدّيانَة : (وَأَنْ أَقِمْ (٢) وَجْهَكَ لِلدّين حَنِيفًا) أَى أُخْلِص .

الرَّابع: بمعنى عمل الفرائض، وشرائع الكِتاب: (أَقَامُوا (٣) التَوْرَاةَ) أي عمِلوا بها .

الخامس : بمعنى التسوية ، والعمارة : (جِدَارًا يُرِيدُ أَنْ (٤) يَنْقَضَّ فَأَقَامَهُ ) أي سوّاه وعَمَره .

السَّادس : بمعنى الاستقرار في الوطن : ( يَوْمَ (٥) ظَعْنِكُمْ وَيَوْمَ إِقَامَتِكُمْ ) .

الآية ٢٩ سورة الأعراف (1)

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠٥ سورة يونس (٤) الآية ٧٧ سورة الكهف الآيه ٦٦ سورة المائدة (٣)

الآية ٨٠ سورة النحل (0)

<sup>- 111 -</sup>

#### ٨٠ \_ بصيرة في الاستطاعة

وقد وردت في القرآن على ثلاثة أوجه :

الأَوَّل: بمعنى السَّعةِ والغِنى باللهل: (لَوِ اسْتَطَعْنَا (١) لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ) ، (مَن اسْتَطَاعَ (٢) إِلَيْهِ سَبِيلًا) .

الثانى: بمعنى القوة والطَّاقة: (وَلَنْ تَسْتَطِيعُوا أَنْ (٣) تَعْدِلُوا بَيْنَ النِّسَاء). الثالث: بمعنى القُدْرة والمُكْنة البدنيّة: (وَمَا اسْتَطَاعُوا (٤) لَهُ نَقْبًا)، (إِنِ اسْتَطَعْتُمْ أَنْ تَنْفُذُوا (٥) ).

والاستطاعة استفعالة من الطَّوع . وذلك وجود ما يصير به الفعل (متأتيا (٢) . وهو (٧) عند المحققين اسم للمعانى [ التي ] (٨) بها يتمكَّن الإنسان ثمّا يريده من إحداث الفعل ) . وهي أربعة أشياء : بِنْية مخصوصة للفاعل ، وتصوّر للفعل ، ومادّة قابلة لتأثيره ، وآلة إن كان الفعل آليًّا ، كالكتابة ؛ فإن الكاتب محتاج إلى هذه الأربعة في إيجاده للكتابة . ولذلك يقال : فلان غير مستطيع للكتابة إذا فَقَد واحدًا من هذه الأربعة ، فصاعدًا . ويضادّه العَجْز ، وهو ألَّر بعد أحد هذه الأربعة فصاعدًا . ومتى وَجَدَ هذه الأربعة كلّها فمستطيع

<sup>(</sup>٩) ١ ، ب : • أن ، وما أثبت موافق لما في التاج عن الواغب





<sup>(</sup>١) الآية ٤٢ سورة التوبة (٢) الآية ٩٧ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢٩ سورة النساء (٤) الآية ٩٧ سورة الكهف

 <sup>(</sup>٥) آلاية ٣٣ سورة الرحمن
 (٦) سقط ما بين القوسين في ١

<sup>(</sup>٧) في الراغب: ﴿ هِي ﴾ (٨) زيادة من الراغب

مطلقا ، ومتى فقدها فعاجز مطلقا ، ومتى وجد بعضها دون بعض فمستطيع من وجه ، عاجزٌ من وجه ، ولأن يوصَف بالعجز أولى .

والاستطاعة أخص من القدرة . وقوله تعالى : (وَللهِ (١) عَلَى النَّاسِ حَجُّ البَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ) فإنَّه يحتاج إلى هذه الأربعة .

تكثّر من الإخوان مااسطعت إنهم عماد إذا استنجدتهم وظهور فهور فلم من الإخوان مااسطعت إنهم وظهور فلم ألف خل وصاحب وإنّ عدوّا واحدا لكثير

 <sup>(</sup>٢) الآية ١١٢ ساورة المائدة
 (٤) الآية ٩٧ سورة الكهف

 <sup>(</sup>۱) الآیة ۹۷ سیورهٔ آل عمران
 (۳) الآیة ۱۸ سیورهٔ غافر

# البابكالثالث

#### في الكلمات المفتتحة بحرف الباء

وهي (١) الباء ، البيت ، الباب ، البشارة ، البشر . البشير ، البرّ ، البعث ، البدل ، البسط ، البركة ، البقية ، البحر ، البحيرة ، البكاء ، البصيرة ، البضاعة ، البهتان ، الباطل ، البغى ، البرج ، البرزخ ، البلد ، البطن ، البيع ، البديع ، البصير ، البارىء ، البنيان ، البلاء ، البرهان ، بئس ، البقر ، البادى ، البيان ، البين ، البكر ، البكرة ، بارد ، بادر ، بغل ، بطش ، برق ، بخس ، براح ، بل .

<sup>(</sup>١) - لم يأت التقصيل والميان على حُسبٌ ماذكر في عذا الإحمال ، بل فيه زيادة وتقص ٠

#### ١ \_ بصيرة في الباء

وقد ورد في القرآن، وفي كلام العرب، على وجوه:

الأول: حرف مِن حروف<sup>(۱)</sup> المتهجى بها. ومخرجه من انطباق الشفتين قرب مخرج الفاء. ويمدّ ويُقصر. والنسبة باوى وبائي . وبيّب باء حسنة ، وحسنا . وجمع المقصور أبواء (كذا<sup>(۲)</sup> وأذواء) وجمع الممدودِ باءات كحالات الثانى: اسم لعدد اثنين فى حساب الجُمَّل.

الثالث: الباءُ الأصلى ؛ كباء برك ، وكبر ، وركب .

الرّابع : بائ الإِلصاق . ويكون حقيقة ؛ كأَمسَكْتُ بزيد ، ومجازًا ؛ كمررت به .

الخامس: يكون للتعدية ؛ نحو (ذَهَبَ (٣) اللهُ بِنُورِهِمْ) (وَلَوْ شَاءَ اللهُ لِنُورِهِمْ) (وَلَوْ شَاءَ اللهُ لَذَهَبَ (٤) بِسَمْعِهِمْ وأَبْصَارِهِمْ).

السّادسَ : باَءُ السّببية : (فَكُلاَّهُ أَخَذْنَا بِذَنْبِهِ) ، وقال الشاعر : « قد سُقِيت آبالهم بالنَّار (٦) «

 <sup>(</sup>١) كذا ٠ وهو من اضافة الموصوف للصفة

<sup>(</sup>۲) كذا وكأنه بريد (۱) بمعنى صاحب في النصب وقد جمع ذو في أسماه ملوك اليمن على أذواه كذي رعين و وفي فضل التاء ذكر أن المهدود يجمع على أتواء كداء وأدواء و وقد يريد ذا الاشارية اذا سمى بها يقال أذواه عند من يجعل أصله ذويا ، ومنهم من يجعله ذيبا فيقال أذيه

٣٠ - ١٧ية ١٧ سورة البقرة
 ٥٠) الآية ٤٠ سورة العنكبوت

رُ٦) بعدة : پي والنار قد تُشفر من الاواريج، والنار سمة بالكي، وكان لابل كل قبيلة سمة خاصة . بذكر أن هؤلاء لهم قدر عند العرب ، فأذا وردت أبلهم ماء سيسقيت لسسمتها . والاوار سدة العطش . وانظر التاج في د نور »

وفي الحديث: (لن يدخُل أحدكم الجنَّة بعمله).

السّابع: بائ الاستعانة ؛ كباء بسم الله الرّحمن الرّحيم، وقولك: نَجَرتُ بالقدوم، وكتبت بالقلم.

الثامن : باءُ العِوَض ؛ كقول الشاعر :

ولا يواتيك فيا ناب من حدَث إلَّا أَخُو ثِقَة فانظر بمن تثق (١) أَراد مَن تثق به فزادها عوضًا عنه .

التَّاسع : باءُ المصاحبة : (اهْبِطْ (٣) بِسَلام ٍ) ، (وَقَدْ دُخَلُوا(٢) بِالكُفْرِ) ، (وَقَدْ دُخَلُوا(٢) بِالكُفْرِ) ، (وَسَبِّحْ(٤) بِحَمْدِ رَبِّكَ) . سبحانك الله وبحمدك .

العاشر: باءُ المقابلة: (ادْخُلُوا<sup>(٥)</sup> الجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ)، وقولك: كَافَأْت إِحسانه بضعف، اشتريته بألف.

الحادى عشر: بائ المجاوزة: (فاسْأَلْ بِهِ خَبِيرًا (٢)) ، (وَيَوْمَ (٧) تَشَفَّقُ السَّاءُ بِالغَمَامِ) (السَّمَاءُ مُنْفَطِرٌ بِهِ (٨)).

الثانى عشر : باءُ الغاية . وهي الَّتي بمعنى إلى : (وَقَدْ أَحْسَنَ (٩) بي) .

 <sup>(</sup>۱) ورد في أبيات خمسيه في مجانس ثعلب ٣٠٠ وينسب الشعر إلى العرجي ، وإلى سالم بز وابصة ، كما في نوادر أبي زيد ١٨٠

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٨ سورة هود (٣) الآية ٦١ سورة المالدة

٤) الآية ٩٨ سورة الحجر (٥) الآية ٢٢ سورة النحل .

<sup>(</sup>٦) الآية ٥٩ سورة الفرقان (٧) الآية ٢٥ سورة الفرقان

 <sup>(</sup>٨) الآية ١٨ سورة المزمل • ومعنى المجاوزة في هذه الآبات أنهب بمعنى عن • وينكر ذلك البصربون • راجع المغنى •

<sup>(</sup>١) الآية ١٠٠ سورة يوسف

الثالث عشر: باءُ البدل:

فليت لى بهمُ قوما إذا ركبوا شَنُوا الإغارة فرسانًا وركبانًا (١) الرابع عشر: باء الاستعلاء بمعنى عَلى : ( مَنْ إِنْ (٢) تَأْمَنْهُ بِقِنْطَار ) (وَإِذَا (٣) مَرُّوا بِهِمْ يَتَغَامَزُونَ ) بدليل (وإنَّكُمْ (٤) لتَمُرُّونَ عَلَيْهِمْ ) وقال (٥) : أرب يبول الثُغلبان برأسه لقد ذَل من بالت عليه الثعالب (يَوْمَفِذِ يَوَد الَّذِينَ كَفَرُوا (٦) وَعَصَوُ الرَّسُولَ لَوْ تُسَوَّى بِهِم الأَرْضُ ) ،

زَيْد بالسطح .

الخامس عشر: باءُ التبعيض: (عَيْنًا (٧) يَشْرَبُ بِهَا عِبَادُ اللهِ) أَى منها والخامس عشر: (٨) « شربن بماءِ النحر ثم ترفعت (٨) «

وقول الآخر (٩):

فلثِمْتُ فاها آخِذًا بقرونها شُرْب النزيف ببرْد ماء الحَشْرج

(٣) الآية ٣٠ سورة المطففين

<sup>(</sup>۱) من شعر لقریط بن انیف العنبری بهجوفیه قومه ویمدح بنی شبیبان و هو فی أول

<sup>(</sup>٢) ٪ الآية ٧٥ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٤) الآية ١٣٧ سورة الصافات

<sup>(</sup>٥) أى غاوى بن عبد العزى السلعى ، كمائى القاموس (ثعلب) • وذكر له قصة مع مستم بنى سليم • وعنده (الثعلبان) بفتح الثاء واللام تثنية ثعلب • وعند الجوهرى تبعا للكسسسائى ( الثعلبان ) بضم الثاء واللام مفردا ، وهو ذكر الثعالب • وقد خطأ صاحب القاموس الجوهرى ، ورده الشارح

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٢ سورة النساء (٧) الآية ٦ سورة الانسان

<sup>(</sup>A) عجزه : متى لجج خضر لهن نئيج ·

وهو من قصيدة لابي ذؤيب الهذلي ، وفي البيت رواية أخرى وهي : تروت بماء البحر ثم تنصبت على حبشيات لهن نئيست

ولا شاهد فيها • والنثيج : الصوت • وهو في وصف السلحاب ، وانظر ديوان الهدليين ١/١٨ ، الدار »

<sup>(</sup>٩) في حاشية الأمير على المغنى أنه عمر بن أبي ربيعة وقيل : جميل ، وقيل : عبيه بن أوس الطائى : والنزيف : السسكران أو المحموم ، والحشرج : كوز لطيف أو نقرة خفية في الجبل صفو فيها الماء ٠

السَّادس عشر : بناءُ القسم : أَقسم بالله .

السّابع عشر: بائ التعليل : (إِنَّكُمْ ظَلَمْتُمْ (١) أَنْفُسَكُمْ بِاتِّخَاذِكُمُ العِجْلَ) الثّامن عشر: باء الظرفيّة: (وَلَقَدْ نَصَرَكُمُ (٢) اللهُ بِبَدْرٍ) (نَجَيْنَاهُمْ (٣) بِسَحَرٍ) وقال الشَّاعر (٤):

ويُستخرجُ اليربوع من نافقائه ومن جُحْرِه بالشَّيْخَة اليُتقصِّع التَّاسع عشر: الباءُ الَّتي تدخل على الاسم لإرادة التشبيه ، كقولهم : لقيت بزيد الأَسد ، ورأيت بفلان القمر . والصحيح أنها للسبب .

العشرون : بائ التقليل ، كقول الشاعر (٥) :

فلئن صرت لا تُحير جوابا لبا قد تُرى وأنت خطيب المحادى والعشرون: الباءُ الزَّائدة ، وهى المؤكِّدة . وتزاد فى الفاعل . (كَنى بِاللهِ شَهِيدًا) أَحْسِنْ بزيد ، أصله حَسُن (٦) زيد ، وقال الشاعر (٧) : كنى ثعلا فخرًا بأنَّك منهم ودهرٌ لأَن أمسَيْت من أهله أهل وفى الحديث (كنى بالمرء (٨) كذبًا أن يحدِّث بكلّ ماسمع) ويزاد ضرورة كقوله :



<sup>(</sup>٢) الآية ١٢٣ سبورة آل عمران

<sup>(</sup>١) الآية ٥٤ سورة البقرة

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٤ سورة القمر

 <sup>(</sup>٤) هو ذو الخرق الطهوى، من أبيات سبعة جات في نوادر أبي زيد أوردها صاحب الخزانة في الشاهد الأول • والشيخة رملة بيضاء في بلاد بني أسد وحنظلة ، كما في القاموس • والرواية « فيستخرج » • والشاهد في قوله « بالشيخة » أي في الشيخة

 <sup>(</sup>٥) البيت لمطيع بن اياس في مرثية ليحيى بن زياد الحارثي . وردت في الأمالي ، كما في شواهد المغنى للسيوطي

<sup>(</sup>٦) في القاموس : « أحسن ، وهو الموافق لما في كتب النجو

 <sup>(</sup>٧) هـــــو أبو الطيب المتنبى • والبيت من قصيدة له في الديوان يمدح بها شجاع بن محمد الطائي المنبجي • وانظر في اعراب البيت المغنى في مبحث الباء المفردة

<sup>(</sup>A) ورد في الجامع الصغير بلفظ ( اثما ) بدل (كذبا) وفي الشرح : « قال الشبيخ : حديث صحيح »

أَلم يأْتيك والأَنباءُ تَنْمى بِمَا لاقت لبونُ بنى زياد<sup>(۱)</sup> وقوله:

مهمالى الليلة مهماليه أُودى بنعلى وسِرْباليه (٢). وتزادُ في المفعول (ولَا تُلقُوا بِأَيْدِيكُم (٣) إِلَى التَهْلُكَةِ) (وهُزِّى إلَيْكِ (٤) بِجِذْع ِ النَخْلَةِ)

نضرب (٥) بالسّيف ونرجو بالفرج \*\*\*

سود المحاجر لا يقرأن بالسور(٦)

وقلَّت في مفعول ما يتعدّى لاثنين ؛ كقوله :

تَبَكَتْ فَوْادَك فَى المنامِ خَرِيدَةٌ تستَى الضَّجيعَ بباردٍ بسّام (٧) ويزاد في المبتدأ: (بِأَيِّكُمُ (٨) المَفْتُونُ)، بحسبك درهم، خرجت فإذا بزيدٍ. ويزاد في الخبر (ما اللهُ (٩) بِغَافِلٍ)، (جَزَاهُ (١٠) سَبِّتَةٍ بِمِثلها) ومنعكها بشيء يستطاع (١١)

<sup>(</sup>۱) من قطعة لقيس بن زهيوالمبسى، يقولها في قصة جرت بينه وبين الربيع بن زياد · وانظر شرح التبريزي على الحماسة ٣٩/٣ (طبعة المكتبة التجارية )

<sup>(</sup>۲) من صفر الله هورة الله ۲۵ سورة مريم (۲) الآية ۲۵ سورة مريم (۲)

<sup>(</sup>د) قبله : ﴿ نَعَنَ بَنُو صَبَّهُ أَصْحَابِ الْفَلَجِ ﴾ والْفَلَج : الظُّفُر والفُوزُ

<sup>(</sup>٦) صدره: عن الحرائر لا ربات أخمرة. من قصيدة للراعى النميرى ، كما في شواعد الغني للسيوطي .

<sup>(</sup>V) من قصيدة لحسان يذكرفيها الحارث بن هشام وهزيمته يوم بدر وانظر شرح شواهد المغنى للسيوطي في حرف الباء المفردة

<sup>(</sup>٨) الآية ٦ سنورة القلم

<sup>(</sup>١) الآية ٧٤ سورة البقرة وغيرها

<sup>(</sup>١٠) الآية ٢٧ سورة يونس (١١) صدره : فلا تطمع أبيت اللعن فيها •

وينزاد في الحال المنفيّ عاملها :

فما رجعت بخائبة ركاب حكيم بن المسيّب منتهاها

\*\*\*

\* وليس بذي سيف وليس بنبَّال (١) \*

ويزاد في التوكيد بالنَّفس والعين (يَتَربَّصْنَ (٢) بِأَنْفُسِهِنَّ) .

رِمِن أَقسام الباءِ الباءُ المبدلة ؛ كمكَّة وبكَّة ، ولازم ولازب ، والباءُ المكرّرة ، كباءِ الرّب ، وكبّر ، وتكبّر . ومنها باءُ الاستقامة (آمَنَّا (٣) بِرَبِّنَا) أَى استقمنا (فَاسْتَمْسِكُ (٤) بِالَّذِي أُوحِيَ إِلَيْكَ) . ومنها باءُ التعبير . وتكون متضمّنة لزيادة العلم : (قُلُ (٥) أَتُعَلِّمُونَ الله بِدِينِكُم ) ومنها الباءُ اللَّغوى ، وهو الرّجل الشَّبق . الباءُ أيضا : النكاح . وكذلك الباءة والباه .

<sup>(</sup>۱) البيت بتمامه:

ولیس بنی سیف فیقتلنی به ولیس بنی رمح ولیس بنبال وتری التغییر فیه من المؤلف، وهسو منقصیدة لامری القیس

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٢٣٨ ، ٢٣٤ سورة البقرة (٣) الآية ٧٣ سورة طه

<sup>(</sup>٤) الآية ٤٣ سورة الزخرف (٥) الآية ١٦ سورة العجرات

#### ٢ \_ بصيرة في البيت

وقد ورد فى القرآن على خمسة عشر وجهًا .

الأَوَّل : بمعنى المنازل والمساكن : (يأيَّها (١) الَّذِين آمنُوا لَا تَدْخُلُوا بُيُوتَا غَيْر بُيُوتِكُم ) (لَاتَدْخُلُوا بُيُوتِكُم أَوْ بُيُوتِ آبائِكُم ) (لَاتَدْخُلُوا (٣) بيُوتِكُم أَوْ بُيُوتِ آبائِكُم ) (لَاتَدْخُلُوا (٣) بيُوت النَّيِّ ) .

الثانى : بمعنى الخانات ومنازل الرفاق (ليْس (٤) عليْكُمْ جُناحُ أَنْ تَدْخُلُوا بُيُوتًا غَيْر مَسْكُونةٍ ) (فإذا دخلْتُمْ (٥) بُيُوتًا فسلِّمُوا علَى أَنْفُسِكُمْ )

الثالث : بمعنى المساجد ، ومواضع العبادة : (وَاجْعَلُوا<sup>(١)</sup> بُيُوتَكُمْ قِبْلَةً ) ، (في بُيُوتٍ<sup>(٧)</sup> أَذِن اللهُ أَنْ تُرْفع) .

الرَّابِع : بمعنى سفينة نوح ٍ : (ولمنْ دخل (١٠ بيْتِيَ مُؤْمِنًا) .

الخامس : بمعنى الكَعْبَة : ( وطهِّر<sup>(٩)</sup> بيْتِيَ للطَّاثِفِين) ، (وإذْ جعلْنا<sup>(١٠)</sup> البيْت مثابةً للنَّاسِ) ، (إِنَّ أُوّل<sup>(١١)</sup> بيْتٍ) .

السّادس: بمعنى غُرف الكرامة (ربِّ ابْن ِ لِي عِنْدك بيْنًا فِي الجنَّةِ (١٢)).

الآية ٦١ سورة النور الآية ٢٧ سورة النور (1)الآيه ٢٩ سبورة النور الآية ٥٣ سورة الأحزاب (4) الآية ٨٧ سورة يونس الآية ٦١ سورة النور (0) (٨) الآية ٢٨ سورة نوح الآية ٣٦ سورة النود (V) (١٠) الآية ١٢٥ سنورة البقرة الآية ٢٦ سورة الحج (1) (١١) الآية ٩٦ سبورة آل عمران (١٢) الآية ١١ سورة النحريم

السابع : بمعنى حُجُرات النبوّة : (وقَرْن (١) فِي بُيُوتِكُنَّ ) (واذْكُرْن (٢) ما يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ ) (واذْكُرْن (٢) ما يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ ) .

الثَّامن : بمعنى المحابس : ( فأَمْسِكُوهُنَّ (٣) فِي البُيُوتِ ) أَى في السّجون . التَّاسع : بمعنى أعشاش الزنابير ( أَنِ اتَّخِذِي ( أَنْ الجِبال بُيُوتًا ) . العاشر : بمعنى الخيام من الجلود : ( وجعل لكُمْ مِنْ جُلُودِ (٥) الأَنْعام بُيُوتًا ) الحادي عشر : بمعنى الغيران في الجبال : ( وتَنْحِتُون (٦) مِن الجِبال بُيُوتًا ) الثاني عشر : بمعنى الدُّور المعروفة : ( ومنْ (٧) يخرُجْ مِنْ بيْتِهِ مُهاجِرًا ) . الثالث عشر : بمعنى المِلْك : ( رَاودتهُ التِي هُو فِي بيْتِها (٨) عنْ نفْسِهِ ) الثالث عشر : بمعنى المِلْك : ( رَاودتهُ التِي هُو فِي بيْتِها (٨) عنْ نفْسِهِ ) أَى في مِلكها قاله الضحّاك عن ابن عباس .

الرَّابِع عشر: بمعنى الضُّراح في السَّماء: (والبَيْتِ (٩) المعْمُورِ). الخامس عشر: بمعنى بيت النبوّة: (إنَّما يُرِيدُ (١٠) اللهُ ليُذهِب عنْكُمُ الرِّجْسَ أَهْلَ البَيْتِ) قال:

كل بيت أنت ساكنه غير محتاج إلى السُرُج وجهك المُأمول حُجّننا يوم يأتى الناس بالحُجج والبيت أيضا: الشرف. والبيت: الشريف. والبيت: القبر. وجمع البيت أبيات وبيوت . وجمع الجمع أباييت ، وبيوتات ، وأبياوات (١١) ، وتصغيره بُيَيْتُ ، وبِيَيْت . ولا تقُل : بُويت . وامرأة مُتَبَيَّتَةُ : أصابت بيتًا ، وبعلًا .

#### ٣ \_ بصيرة في الباب

وقد ورد في القرآن لاثني عشر معني :

الأُوّل: لمنازل العقوبة: (لَهَا سَبْعَةُ (١) أَبْوَاب).

الثانى: لمساكن المَثُوبة: (جنَّاتِ<sup>(٢)</sup> عَدْنٍ مفتَّحَةً لَهُمُ الأَبْوَابُ)، (وَفُتِحَتُ<sup>(٣)</sup> أَبْوَابُهَا).

الثالث: بمعنى السّكَّة والمحلَّة: ( لاَ تَدْخُلُوا مِنْ بَابٍ ( اللَّهُ تُدُخُلُوا مِنْ بَابٍ وَادْخُلُوا مِنْ أَبُوَابِ مُتَفَرِّقَة ) أَى من سِكَكِ .

الرَّابِع : باب المكر والحِيلة : (وغَلَّقَتِ (٥) الأَبْوَابَ) .

الخامس: باب الهَرب والهزيمة من المعصية: (وَاسْتَبَقَا البَابَ<sup>(٦)</sup>)، (وأَلْفَيَا سَيِّدَهَا<sup>(٦)</sup> لدى الباب).

السّادس: الأَبواب المعروفة ( يَدْخُلُونَ (٧) عَلَيْهِمْ مِنْ كُلِّ بَابٍ ) السّادس: دروب مدينة ( أَرِيحا (٨) وأَذْرُح ) ( وادْخُلُوا (٩) البَابَ سُجَّدًا ) ( ادْخُلُوا (١٠) عَلَيْهِمُ البَابَ فَإِذَا دَخَلْتُمُوهُ فَإِنَّكُمْ غَالِبُونَ ) .

<sup>(</sup>١) الآية ٤٤ سورة العجر (٢) الآية ٥٠ سورة ص

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٣ سورة الزمر (٤) الآية ٦٧ سورة يوسف

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٣ سورة يوسف (٦) الآية ٢٥ سورة يوسف

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٣ سبورة الرعد

<sup>(</sup> $\Lambda$ ) ( $\Lambda$ ) : « أوديجا وأدرجان » وهكذا هو في غير أن فيها « أدرجان » • و ( أوريحا ) محرفة  $\Lambda$  محالة عن ( أريحا ) فانها مدينة الجبارين وأما ( ادرحان ) أو ( أدرجان ) فمحرفة عن أدرج • ويبدو لى أنها محرفة عن « في الاردن »

<sup>(</sup>٩) الآية ٨٥ سورة البقرة . (١٠) الآية ٢٣ سورة المائدة

الثامن : بمعنى مَدْخل الأَمر ومخرجه : (وأَتُوا البُيُوتَ<sup>(١)</sup> مِنْ أَبْوَابِهَا) أَى الأُمورَ من وجوهها .

التاسع : بمعنى المقتم الأمر (حَتَّى إِذَا فَتَحْنَا (٢)عليْهِمْ بِابًا ذَا عَذَابِ شَدِيدٍ ) .

العاشر : بمه في طرُق أعمال العباد إلى السَّمَاءِ : ( لا تُفتَّحُ (٣) لهُمْ أَبُوابُ السَّمَاءِ ) .

الحادى عشر: بمعنى أبواب الاستدراج بإظهار النَّعمَ: (فتحنا<sup>(٤)</sup> عليهم أَبُوابَ كلّ شيئ ).

الثانى عشر: الباب المشترك بين المؤمنين والمنافقين: (لهُ بابُ (هُ) باطِنُهُ فِيهِ الرَّحْمةُ).

والباب أيضًا ، والبابة فى الحدود والحساب : الغاية . ويجمع الباب على أبواب ، وبيبان ، وعلى أبوبة . وهذا نادر . وباب له يَبُوب : صار له بوّابًا . وحرفته البوابة . وتبوب بوّابًا : اتّخذه . ومنه يقال فى العلم : باب كذا ، وهذا العلم باب إلى كذا أى يتوصّل إليه . وقد يقال : أبواب الجنّة ، وأبواب جهنّم للأسباب الّتى يتوصّل بها إليهما . وبابات الكتاب : سطوره لا واحد له . وهذا بابته أى يصلح له ؛ قال الشاعر :

تركت النبيذ وشُرَّابه وصرتُ حبيبًا لمن عابَهُ شراب يُضلّ سبيل الرَّشاد ويفتح للشرّ أبوابَه

<sup>(</sup>١) الآية ١٨٩ سيورة البقرة

١) الآية ٤٠ سورة الأعراف

<sup>(</sup>٥) الآية ١٣ سورة الحديد

 <sup>(</sup>٢) الآية ٧٧ سورة المؤمنين
 (٤) الآية ٤٤ سورة الأنعام

#### ٤ \_ بصيرة في البشــارة

وهي الخَبَر السّار . ويقال لها : البُشْري أيضًا . وبَشَرته ، وأبشرته وبشُّرته : أُخبرته بسارٌ بَسَط بَشَرةَ وجهه . وذلك أَنَّ النَّفس إذا سُرَّت<sup>(١)</sup> انتشر الدم فيها انتشارَ الماء في الشجر .

وبين هذه الألفاظ فروق ؛ فإِنَّ بَشَرته عامٌ ، وأبشرته نحو أحمدته ، وبشَّرته على التكثير . وقرئ ( يَبْشُرُك) (٢) ، و (يُبْشِرُك) ، و (يُبشِّرُك) . واستبشر (٣) إذا وجد ما يسرَّه من الفرح(٤) . والبشير المبشِّر .

والبِشَارة وردت في القرآن على اثني عشر وجهًا ، لاثني عشر (٥) قومًا باثنتي عشرة كرامة <sup>(١)</sup> .

الأول: بشارة أرباب الإنابة بالهداية: (وأنابُوا إِلَى اللهِ(٧) لهُمُ البُشْرى) إِلَى قُولُه : (هداهُمُ اللهُ) .

الثَّاني : بشارة المخْبتين والمخلصين بالحفظ والرَّعاية : (وبشِّر (٨) المُخبتِين).

الثالث بشارة المستقيمين بثبات الولاية: (إِنَّ الَّذِين (٩) قالُوا ربُّنا اللهُ ثُمُّ اسْتَقَاءُوا ﴾ إلى قوله : (وأَبْشِرُوا بالجنَّةِ) .

ا : • بشرت ، وما أثبت عن ب والراغب

<sup>(</sup>٢) الآيتان ٣٩ ، ٤٥ سورة آل عمران ، وقد قرأ « يبشرك » من الثلاثي حمزة والكسائى وقرأ الباقون « يبشرك » من التبشير كسا في الاتحاف ، وقرأ ( يبشر ) من الابشار ابن مسعود وهي قراءة شاذة وانظر البحر ٤٤٧/٢

ا ، ب : « اذا استبشر ، وما أثبت عن الراغب

فى الراغب: « الفرج » ۱ ، ب : « يوما » والمناسب ما أثبت

أى في المعظم أ اذ منها بشارة المنافقين الآية ١٧ سىورة الزمر **(V)** الآية ٣٠ سورة فصلت (1)

الآبة ٣٤ سورة الحج **(**\( \)

الرَّابع: بشارة المَتَّقين بالفوز والحماية: (الَّذِين آمنُوا<sup>(۱)</sup> وكانُوا يتَّقُون لهُمُ البُشْرى).

الخامس : بشارة الخائفين بالمغفرة ، والوقاية : (إِنَّمَا تُنْذِرُ (٢) من اتَّبع الذِّكْر) إِلَى قوله : (فبشِّرْهُ) .

السّادس: بشارة المجاهدين بالرّضا والعناية: (الذِين آمنُوا (٣) وهاجرُوا وجاهدُوا) إلى قوله: (يُبشِّرُهُمْ ربُّهُمْ بِرحْمةٍ مِنْهُ ورِضُوانٍ).

السّابع: بشارة العاصين بالرّحمة والكفاية: (نَبِّيُّ عِبَادِي أَنِّي أَنَا السَّابِع : بشارة العاصين بالرّحمة والكفاية : (نَبِّيُّ عِبَادِي أَنِّي أَنَا الغَفُورُ الرَّحِيمُ ) إِلَى قوله: (ومَنْ يقْنطُ مِنْ رحْمةِ ربِّهِ).

الثامن : بشارة المطيعين بالجنَّة والسّعادة : (وبشِّرِ<sup>(ه)</sup> الَّذِين آمنُوا وعمِلوا الصالِحاتِ أَنَّ لهُمْ جنَّاتٍ ) .

التاسع : بشارة المؤمنين بالعطاء والشَّفاعة : (وبشِّرِ الَّذِين<sup>(٦)</sup> آمنُوا أَنَّ لَهُمْ قَدَم صِدْقِ عِنْد ربِّهِمْ) .

العاشر: بشَّارة المنكِرين بالعذاب والعقوبة (بشِّرِ المُنافِقِين بِأَنَّ لَهُمْ (٧) عذابًا أَلِيمًا) (فبشِّرْهُم (٨) بِعذابِ أَلِيمٍ) وهذه استعارة ولكن تنبيه أَنَّ أَسَرَ (٩) ما يسمعونه الخبر (١٠) بما ينالهم من العذاب. وذلك نحوقول الشَّاعر:

\* تحيّة (٣) بَيْنِهم ضرب وجيع \*

<sup>(</sup>۱) الآيتان ٦٣، ٦٤ سورة يونس (٢) الآية ١١ سورة يس

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٢٠ ، ٢١ سورة التوبة (٤) الآيات ٤٩ ــ ٥٦ سورة العجر

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٥ سورة البقرة (٦) الآية ٢ سورة يونس (١٥ الآية ١٣٨ تاكيات (٨) الآية ٢ سورة يونس

 <sup>(</sup>٧) الآية ١٣٨ سورة النساء
 (٨) الآية ٢١ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٩) ا ، ب : « ابشر » وما أثبتَ عن الراغب

<sup>(</sup>١) ١، ب : « من الخبر مما » وما أثبت عن الراغب

<sup>(</sup>۱۱) صدره

وخیل قد دلفت الها بخیبل .
 وهو من قصیدة لعمرو بن معد یکرب . وانظر الخزانة ۱۳/۶

ويصلح أن يكون ذلك مثل قوله: (تَمَتَّعُوا<sup>(۱)</sup> فإِنَّ مَصِيرَكُمْ إِلَى النَّارِ). الحادى عشر: بشارة الصّابرين بالصّلوات والرّحمة: (وبَشِّر<sup>(۲)</sup> الصَابِرِينَ) إلى قوله: (أُولئكَ عَلَيْهِمْ صَلَوَاتٌ مِنْ رَبِّهِمْ وَرَحْمَةٌ).

الثانى عشر: بشارة العارفين باللقاءِ والرّؤية: (وبشّر المُؤْمِنِين (٣) بأَنَّ لِهُمْ مِنَ اللهِ فَضْلًا كَبِيرًا).

<sup>(</sup>٢) الآية ١٥٥ سورة البقرة

 <sup>(</sup>۱) الآية ۳۰ سورة ابراهيم
 (۳) الآية ٤٧ سورة الأحزاب

#### ه ـ بصيرة في البشر

وهو جَمْع البَشَرة ، وهي ظاهر الجِلْد . والأَدَمَة : باطنه . ويجمع على أبشار أيضًا . وعُبّر عن الإنسان بالبَشَر ؛ اعتبارًا بظهور جلده من الشَعَر ؛ بخلاف الحيوانات الَّتي عليها الصّوف ، أو الشعر ، أو الوبر . ويستوى (١) في لفظ البَشَر الواحد والجمع ، وثُنِّي فقال - تعالى - : ( أَنُوْمِنُ (٢) لِبَشَرَيْن ) .

وقد ورد في القرآن على ثلاثة عشر وجهًا :

الأَوَّل: بمعنى أَبِينا آدم الصَّفِيّ: ( إِنِّى خالقٌ<sup>(٣)</sup> بشرًا مِنْ طِين ) ( إِنِّى خالقٌ بشرًا (أَ) من صَلْصالٍ منْ حَمَاٍ مسْنُونٍ ) .

الثانى: بمعنى شَيخ المرسلين نوح: (ما هذا إِلَّا<sup>(ه)</sup> بشرٌ مثْلُكُم ْ يُرِيدُ أَنْ يَتَفضَّل عليْكُم ْ).

الثالث : بمعنى صالح النبيّ : (أَبشرًا (٦) منَّا واحدًا نتَّبِعُهُ) .

الرَّابِع : بمعنى يوسف الصَّديق : (ما هذا<sup>(٧)</sup> بشرًا) .

الخامس : بمعنى موسى وهارون : (فقالوا أَنُوْمن (٢) لبشريْن مثْلنا) .

<sup>(</sup>۱) في الراغب: « استوى » وهو المناسب لما بعده

<sup>(</sup>٢) الآية ٤٧ سيورة المؤمنين (٣) الآية ٧١ سيورة ص

<sup>(</sup>٤) إلآية ٢٨ سورة الحجر (٥) الآية ٢٤ سورة المؤمنين

 <sup>(</sup>٦) الآية ٢٤ سورة القبر
 (٧) الآية ٣١ سورة يوسف

السّادس: بمعنى جبريل: (فتمثّلَ لهَا<sup>(۱)</sup> بَشرًا سَوِيًّا). أَى مَلَكا. ونبّه أَنه تشبّح <sup>(۲)</sup> لها بصورة بشر.

السَّابِع : بمعنى ابن (٣) ماثان : (لم ْ يَمسسنى (٤) بَشر ٰ ) .

الثامن: بمعنى شخص من الإسرائيليين: (فإمًّا تركينٌ (ه) مِنَ البَشر أحدًا) أي من بني إسرائيل.

التَّاسع : بمعنى الغلامَين العجميّين اللذين قال كفَّار مكَّة : إِنَّ محمّدًا صلَّى الله عليه وسلَّم يتعلَّم القرآن وأخبار الماضين منهما : (يقُولون إنَّما يُعلِّمُهُ (٦) بشر) إِنَما يعنون جَبْرًا ويسارًا .

العاشر: بمعنى النبيّ صلّى الله عليه وسلَّم: (قُلْ إِنَّمَا أَنَا بِشُرُ<sup>(۷)</sup> مِثْلُكُمْ) وفيه تنبيه أَنَّ الناس يتساوون في البشريّة، وإِنَّمَا يتفاضلون بما يختصون به من المعارف الجليلة، والأَعمال الجميلة. ولذلك قال بعده: (يُوحَى إِليّ) تنبيهًا أَنِّى بذلك ثميّزتُ عنكم.

الحادي عشر: بمعنى جُمُلة المرسلين: (فقالوا أَبشرُ (٨) يهْدُوننا).

الثاني عشر: بمعنى جَمْع البشرة: ( لوَّاحة للْبشر (٩)).

الثالث عشر : بَعني جُمْلَة الآدميّين : (ثُمَّ إِذَا أَنْتُمْ (١٠) بشرٌ تَنْتَشرُون )

ولها نظائر .

<sup>(</sup>۱) الآية ۱۷ سورة مريم

 <sup>(</sup>۲) أي انتصب وتمثل من قولهم: تشهيع الحرباء على العود: انتصب وامتد
 (۳) كذا والمعروف أن ابن ماثان هو أبوها عمران

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٠ سورة مريم (٥) الآية ٢٦ سورة مريم

<sup>(</sup>٦) الآية ١٠٣ سورة النحل (٧) الآية ٦ سورة فصلت

<sup>(</sup>۱) الآية ٦ سورة التغابن (۱) الآية ٦٩ سورة المدثر (١)

<sup>(</sup>١٠) الآية ٢٠ سورة الروم

#### ٦ - بصيرة في البشير، والبشرى، والمبشر

يروى أنَّه - تعالى - أوحى إلى داود: يا داود بشر المذنبين ، وأنذر الصّديقين . فقال: يارب : وكيف ذلك ؟ فقال: بشر المذنبين إذا تابوا، وأنذر الصّديقين إذا أعجبوا . وفي لفظ : بشر المذنبين بأنى غفور، وأنذر الصّديقين بأنى غَيُور . وقال :

ورد البشير مبشَّرا بقدومه فملئت من قول البشير سرورا فكأُنى (۱) يعقوب من فرحى به إذ عاد مِن شمَّ القميص بصيرا واللهِ لو قنع البشيرُ بمهجى أعطيتُه ورأيت ذاك يسيرا لو قال هَب لى ناظريك لقلتها خذ ناظرى فما سأَّلت كثيرا وقد ورد البشير ، والبشرى ، (والتبشير) والمبشِّر فى القرآن على أَوجهِ : [فالبشير فى ثلاثة مواضع] :

الأُوّل: في حقّ القرآن المجيد: (بشيرًا (٢) ونذيرًا فأَعْرض أَكْثرُهُمْ) الثاني: في مهوذا: (فلمَّا أَنْ حاءَ (٣) البشيدُ).

الثالث : بمعنى سيّد المرسلين : (وما أَرْسلْناكَ إِلَّا (٤) كَافَّةً للنَّاس بشيرًاونذيرًا). وبشرى في ثلاثة :

الأَوَّل: بشرى فى مالك بن دعر لغلامه بأَحسن الحِسان: (يا بُشْرى (٥) هذا غُلامٌ).

<sup>(</sup>١) ١ ، ب : ﴿ وَكَأَنْنِي ﴾ والمناسب ما أثبت ١٢؛ الآية ٤ سورة فصلت

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٦ سورة يوسف (٤) الآبة ٢٨ سورة سبأ

<sup>(</sup>٥) الآية ١٩ سورة يوسف

<sup>-</sup> Y.3 -

الثانى: بشارة المطيعين بخلود الجِنَان: (بُشْراكُمُ اليُّوم (١) جنَّاتٌ). الثالث: مَنْع الملائكة البشرى عن المجرمين والكفار: (لا بُشْرى (٢) يوْمئذٍ للْمُجْرِمين).

والتبشير (٣) في أربعة مواضع:

الأول: في حال ولادة البنات (وإذا بُشِّر أَحدُهُمْ (٤) بِالأَنْثِي ظلَّ وجْهُهُ مُسُودًا).

الثانى: لإبراهيم الخليل بإسحاق (وبشَّرناهُ بإسحاق<sup>(ه)</sup>) ، وبأُولاد آخرين (فبشَّرناهُ بغُلام عليم (١)) يعنى إساعيل ، (وبشَّرُوهُ<sup>(٧)</sup> بِغُلام عليم) (قالوا بشَّرْناك (٨) بالحقِّ) .

الثالث: لزكريّا بيحيى: (أَنَّ الله يُبشِّرُك<sup>(٩)</sup> بِيحْيى مصدِّقًا بكلمةٍ من اللهِ وسيِّدًا وحصُورًا).

الرَّابِع: لمريم بعيسى: (إِنَّ الله يُبشِّرُك (١٠) بكلمةٍ منه اسْمُهُ المسيحُ).

والمبشِّر في ثلاثة مواضع:

الأُوّل عامّة الرّسل: (رُسُلًا (١١١) مُبشّرين ومُنْذرِين).

الثانى: تبشير عيسى بَمَقْدَم سيّد المرسلين: (ومُبشّرًا (١٢) برسُول يأتى منْ بَعْدى اسْمُهُ أَحْمدُ).

الآية ٢٢ سبورة الفرقان الآية ١٢ سورة الحديد (٢) (1) الآية ٥٨ سورة النحل ا ، ب د المبشر ، والوجه ما أثبت (£) (4) الآية ١٠١ سورة الصافات **(T)** الآية ١١٢ سورة الصافات (°) الآية ٥٥ سورة الحجر الآية ٢٨ سورة الذاريات (4) **(V)** الآية ٤٥ سنورة آل عمران الآية ٣٩ سورة آل عمران (1.)(1) الآلة ٦ سورة الصنف الآية ١٦٥ سيورة النساء

الثالث: تبشير النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم للعاصين برحمة أَرحم الرّاحمين: (إنا أَرْسلْناك(١) شَاهدًا ومبشِّرًا ونذيرًا).

ويقال: أبشر الرّجلُ أَى وجد بشارة ؛ نحو أَبقل، وأَمْحل: ( وأَبْشِرُوا<sup>(٢)</sup> بالجنَّة التي كُنْتُمْ تُوعدُونَ ).

وقول ابن مسعود: من أحب القرآن فليَبْشَر (أَى (٣) فليُسَرّ) يقال بشرته بيشِر ؛ نحو جبْرته فجبر (٤) . وقال سيبويه: فأبشر (٥) (وقال ابن قتيبة (٦) : هو من بشرت الأديم إذا رَقَقت وجهه. قال ومعناه: فليضمِّر نفسه ؛ كما روى : إن وراءَنا عقبةً كئودا لا يقطعها إلَّا الضَّمَّرُ من الرّجال .

وتباشير الوجه: ما يبدو من سروره. وتباشير النخل: ما يبدو من رُطَبه، ومن الصّبح: ما يبدو من أُوائله. ويسمّى ما يعطى المبشّر البُشْرى، والبُشَارة بالضم.

<sup>(</sup>۱) الآية د؛ سايرة الأحزاب (۲) الآية ٣٠ سورة فصلت

 <sup>(</sup>٢) سقط ما بن القوسسين في ١ ، وفي ب، فليبشر » والتصحيح من الراغب

 <sup>(</sup>٤) هذا التنظير غير كامل • فالمطاوع في إبشرته فبشر مكسورالعين ، وفي جيرته فجبر مفتوح العين •

<sup>(</sup>٥) يريد أن مطاوع ( بشرته ) عند سيبويه ( أبشر ) كما يقال : كببته فاكب ولكن الذي عند سيبويه أن أبشر مطاوع بشر من التبشير وانظر كتاب سيبويه ٢/ ٢٣٥

<sup>(</sup>٦) كلام ابن قتيبة على دواية الضميم في ( فليبشر ) وانظر اللسان والنهاية

## ٧ \_ بصيرة في البركات

وقد وردت البركة في القرآن في أربعة عشر شيئًا :

الأُوّل: في الكعبة الَّتي هي قبلة العالمين: (اللَّذي(١) ببكَّة مُباركًا).

الثانى: فى المَطَر الَّذى به حياة المتنفِّسين : (ونَزَّلْنا<sup>(٢)</sup> من السَّهاءِ ما<sup>ء</sup>ً مُباركًا ) .

الثالث: في السّلام الذي هو شِعَار المسلمين: (تحيَّةٌ (٣) منْ عنْد الله مُعاركةً طيِّبةً).

الرابع: في أُولاد إِبراهيم خليل ربّ العالمين: (وباركْنا عليْه وعلى (عُ) إِسْحاق) (رحْمةُ (٥) الله وبركاتُهُ عليْكُمْ أَهْلَ البيْت) .

السّادس: في أولاد نوح شيخ المرسلين: (يانُوحُ الْهَبطُ (٦) بسلام منَّا وبركاتِ عليْك).

السّابع : في الأرض التي هي مَقَرّ الآدميين : (وبارك فيها (٥) وقدَّر فيها أَقُواتِها) .

الثامن: في البُقْعة الَّتي هي محل موسى [حيث ناداه] (٨) ربّ العالمين: (في البُقْعة (٩) المُبَاركة).

الآية ٩ سيورة ق (1) الآية ٩٦ سورة ال عمران (1) الآية ١١٣ سورة الصافات (£) الآية ٦١ سورة النور (4) الآبة ٤٨ سبورة هود **(7)** الآبة ٧٣ سبورة هود . (0) زيادة اقتضاها السياق **(A)** لاية ١٠ سورة فصلت **(V)** الآنة ٣٠ سورة القصص

التَّاسع: (فى نار موسى ليلة طور سينين (أَنْ بُورك (١) منْ فى النار) أَى فى طلب النار.

العاشر: في شجرة الزَّيتون، الممثّل<sup>(٢)</sup> بنور معرفة العارفين: (يُوقدُ<sup>(٣)</sup> منْ شجرةٍ مُباركةٍ).

الحادى عشر: في المسجد الأَقصى الَّذي هو مَمَرَّ سيّد الرَّسل إِلَى أَعلى علَيْن : (إِلَى المُسجد (٤) الأَقْصى الَّذي باركْنا حوْلهُ).

الثَّانى عشر: في ليلة القَدْر التي هي موسم الرَّحمة والغفران للعاصين والمُذنبين ( إِنَّا أَنْزِلْناهُ في ليْلةٍ (٥) مُباركةٍ ) .

الثالث عشر: في القرآن الذي هو أعظم معجِزات البَشَر: (وهذا ذكُرُ<sup>(٦)</sup> مُباركٌ).

الرابع عشر : في المَنْزل الَّذي قُصِد ، لا على التعيين : (ربِّ أَنْزلْني (٧) مُنْزَلًا مُباركًا) أي حيث يوجد الخير الإلهي .

والبركة معناها ثبوت الخير الإِلَهى فى الشيء . والمادّة موضوعة للزوم والثبوت . وقوله – تعالى – (لفتحنا (١) عليهم بركاتٍ من السّماء والأرْض) سمّى بذلك لثبوت المخير (فيه (٩) ثبوت الماء فى البِرْكة . والمبارك مافيه ذلك الخير) وقوله – تعالى – : (هذا ذكر (١) مُباركُ) تنبيه على ما يَفِيض من الحياة الإِلهية . ولمّا كان الخير الإِلهيّ يصدر من حيث لايُحسّ ، وعلى وجه

<sup>(</sup>۱) الآية ۸ سورة النمل (۲) ۱ : • المتمثل ، • والمراد : الممثل به

 <sup>(</sup>٣) الآية ٣٥ سورة النور
 (٤) الآية ١ سورة الاسراء

<sup>(</sup>٥) الآية ٣ سورة الدخان (٦) الآية ٥٠ سورة الأنبياء

 <sup>(</sup>٧) الآية ٢٦ سورة المؤمنين
 (٨) الآية ٩٦ سورة الأعراف

<sup>(</sup>٩) سقط ما بين القوسين في ١

لايُحْصى ولا يُحْصَر، قيل لكل ما يشاهد منه زيادة غير محسوسة : هو مبارك ، وفيه بركة . وإلى هذه الزّيادة أشير بما روى (لا يَنْقص (۱) مال من صدقة) لا إلى النّقصان المحسوس، حيث ما قال بعض الملاحدة الخاسرين حيث قيل له ذلك ، فقال له : بينى وبينك الميزان . على أنَّ عمّى – وكان من أكابر الصّالحين – أخبرنى أنَّه كال كُدْسًا(۲) من الطعام ، ثمّ أخرج منه الزكاة ، ثمّ إنَّه كاله ثانية عند النقل إلى المنزل ، فوجده لم ينقص شيئًا من الكيل الأول .

<sup>(</sup>۱) ورد معنساه في الحديث الصسيحيح : ما تقصيت صدقة من مال ، رواه مسلم والترمذي عن أبي عريرة ورواه مالك مرسلا ، كمسسا في الترغيب والترهيب في كتاب الصدقات

<sup>(</sup>٢) هو الحب المحمنود

## ٨ ـ بصيرة في البر، والبر

وقد ورد في القرآن على أربعة عشر وجهًا :

الأُوَّل : \_ أعنى البَرّ \_ بالفتح \_ خمس .

الأُوَّل(١): بَمَعْنَى الحَقّ – جَلّ اسمه وعلا \_ (إِنَّهُ هُو(٢) البرُّ الرَّحيمُ).

الثَّانى: بمعنى الصّحراء ضدّ البَحْر: (ظهر (٣) الفسادُ في البرِّ والبحْر). (وحملْناهُمْ (٤) في البرِّ والبحْر)، (فلمَّا (٥) نَجَّاهُمْ إِلَى البرِّ).

الثالث: في مدح يحيي بن زكريا (وبرًّا(٦) بوالديه).

الرَّابع: في المسيح عيسي : (وبرًّا (٧) بِوالدتِي ) .

الخامس: في ساكني مَلَكُوت السَّماءِ: (بِأَيْدي(٨) سفرةٍ. كرام بررةٍ).

وأما البِرّ – بالكسر – فأربعة :

الأُوَّل: بمعنى البارّ: (ولكنَّ (٩) البِرُّ مَنْ آمن بِالله) أَى البارّ.

الثانى: بمعنى الخير: ( لنَّ تنالوا البِرَّ (١٠) حتَّى تُنْفقُوا مَّا تُحبُّون).

الثَّالَث : بمعنى الطَّاعة : (أَتَأْمُرُونُ (١١) النَّاسِ بِالبِرِّ) .

ب : « **اولها** » (1) الآية ٢٨ سورة الطور الآية ٤١ سورة الروم الآية ٧٠ سورة الاسراء (4) (£) الآية ٦٥ سورة المنكبوت (0) الآية ١٤ سورة مريم (7) الآية ٣٢ سورة مريم الآيتان : ١٥ ، ١٦ سورة عبس **(Y)** الآية ١٧٧ سورة البقرة (١٠) الآية ٩٢ سورة آل عمران (1) الآبة ٤٤ سورة البقرة

الرَّابِع : بمعنى تصديق اليمين : (ولا تجعلُوا (١) الله عُرْضةً لأَيْمانكُمْ أَنْ تبرُّوا وتتَّقُوا) .

وقد جاء بمعنى صلة الرّحم (لاينهاكمُ اللهُ (٢) عن الَّذين لم يُقاتلُوكُمْ فَي الدِّينِ ولمْ يُخْرِجُوكُمْ من دِيارِكُمْ أَنْ تبرُّوهُمْ) أَى تصلوا أرحامكم . والأَبرار مذكور في خمسة مواضع :

الأَوِّل : في صفة الأَخيار ، في جوار الغفَّار : (كلَّل<sup>٣)</sup> إِنَّ كتاب الأَبْرارِ لفي علِّيِّين) .

الثانى : فى صفة نظارتهم (٤) على غُرَف دار القرار : (إِنَّ (٥) الأَبْرِار لفي نعيم على الأَراثك ينْظُرُون) .

الثالث: في مجلس أُنْسهم، ومجاورة المصطفى، وصحابته الأُخيار: (إنَّ الأَبْرار (٦) يشربُون منْ كأْسٍ كان مزاجُها كافُورًا).

ُ الرَّابِع: في تقريرهم (٧) في قُبَّة القُرْبَة من الله الكريم الستَّار: (وما (٨) عنْد الله خيْرٌ للْأَبْرارِ).

الخامس (٩): في مرافقة بعضهم بعضًا يوم الرحيل إلى دار القرار (وتوفَّنا مع (١٠) الأَبْرارِ)(٩) .

<sup>(</sup>٢) الآية ٨ سورة المتحنة

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢٤ سوره البقرة

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨ سورة المطففين

<sup>(</sup>٤) كذا • وكانه يريد بالنظارة أن ينظر بعضهم الى بعض كما جاء فى تفسير الآية أو أن ينظروا الى أهل النار • ولم أقف على هذا المصدروقد يريد بالنظارة التنزه ، ويقاول المؤلف فى القاموس أن النظارة \_ بالتخفيف \_ بمعنى التنزه لحن يستعمله بعض الفقهاء ويقول السارح : أن الصواب التشديد ، ولا أدرى وجه هذا

<sup>(</sup>٥) الآيتان ٢١ ، ٢٢ سورة المطففين

<sup>(</sup>٧) كذًا قوقد يكون : ﴿ تَقْريبهم ﴾ (٨) ١

<sup>(</sup>٩٠٩) سقط ما بين الرقمين في ا

 <sup>(</sup>٦) الآية ٥ سورة الانسان
 (٨) الآية ١٩٨ سورة آل عمران

<sup>(</sup>۱.) الآية ۱۹۳ سنورة آل عمران

وأصل الكلمة ومادّتها – أعنى ( ب ر ر ) – موضوعة ( لخلاف (۱) البحر )، وتُصوّر منه التوسّع ، فاشتُق منه البِرّ أَى التوسّع في فعل الخير . وينسب ذلك تارة إلى الله تعالى في نحو (إنّه هُو البرّ الرّحيم )، وإلى العبد تارة ، فيقال : برّ العبد ربّه ، أَى توسّع في طاعته . فمن الله تعالى الثواب ومن العبد الطاعة . وذلك ضربان : ضرب في الاعتقاد ، وضرب في الأعمال . وقد اشتمل عليهما قولُه تعالى (ليْس (۲) البِرَّ أَنْ تُولُّوا وُجُوهكُم ) الآية (وعلى هذا ما روى أنه صلى الله عليه وسلم سئل عن البرّ فتلا هذه الآية (۳) فإن الآية منضمنة للاعتقاد ، ولا عمال الفرائض ، والنّوافل . وبرّ الوالدين : التّوسّع في الإحسان إليهما . ويستعمل البرّ في الصدق لكونه بعضَ الخير . يقال : برّ في قوله ، وفي يمينه ، وحَجّ مبرور : مقبول . وجمع البارّ أبرار ، وبَرَرة . وخصّ الملائكة بالبَرَرة من حيث إنّه أبلغ من الأبرار ؛ فإنه جمع بَرّ . والأبرار جمع بَارٌ ، وبرُّ أبلغ من بارٌ ؛ كما أَنَّ عَدْلًا أبلغ من عادل . والبُرّ معروف وتسميته بذلك لكونه أوسع ما يُحتاج إليه في الغذاء .

<sup>(</sup>١) في ١ كتب (لخلاف) فوق (البحر) وفيب : « للبحر » · وما أثبت عن الراغب

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٧ سيورة البقرة

<sup>(</sup>٣) سقط مابين القوسين في آ

## ٩ \_ بصيرة في البعث

وقد ورد في القرآن على ثمانية معانٍ :

الأوّل: بمعنى الإلهام: (فبعث(١) الله عُرابًا يبْحثُ) أَى أَلهم.

الثانى: بمعنى إحياء الموتى في الدنيا: (ثُمُّ (٢) بعثناكُمْ منْ بعد مؤتكُمْ)،

(فأماتهُ الله (٣) مائة عام ثُمَّ بعثهُ)، (وكذلك (٤) بعثناهُمْ ليتساءلوا بينهُمْ)

أى أحييناهم .

الثالث: بمعنى الاستيقاظ من النوم: (وهُو الَّذَى (٥) يتوفَّاكُمْ بِاللَّيْلِ وِيعْلَمُ مَا جَرَخْتُمْ بِالنَّهَارِ ثُمَّ يَبْعَثُكُمْ ) أَى من النَّوم، (ثُمَّ بَعَثْنَاهُمْ لنعْلَم (٢) أَى الحزبينِ أَحْصى).

الرابع: بمعنى التسليط (بعثْنا<sup>(٧)</sup> عليْكُمْ عبادًا).

الخامس: بمعنى نَصْب القيّم والحاكم: (فابْعثُوا (٨) حكمًا منْ أَهْله وحكمًا منْ أَهْلها).

السّادس: بمعنى التعيين: (ابْعثْ لنا<sup>(٩)</sup> ملكًا) أَى عيّن وبَيّن، (قَدْ بعثُ لنا<sup>(١)</sup> لكُمْ طالوت مَلِكًا) أَى قد عَيّن وبَيّن.

الآية ٥٦ سورة البقرة (٢) الآنة ٣١ سورة الأثدة (1) الآية ١٩ سبورة الكهف (٤) الآية ٢٥٩ سورة البقرة (٣) الآية ١٢ سنورة الكهف (7) الآية ٦٠ سبورة الأنعام (0) الآية ٣٥ سيورة النساء الآية ٥ سورة الاسراء **(V)** (١٠) إلاية ٧٤٧ سبورة البقرة الآبة ٢٤٦ سورة البقرة (1)

السابع : بمعنى الإخراج من القبور للحشر : (وأَنَّ اللهَ َ<sup>(١)</sup> يَبْعَثُ مَنْ في القبور) .

الثامن : بمعنى الإرسال : (فابعثُوا أحدكُم (٢) بِورِقكُم ) ، (هُو الذي (٣) بعث في الأُمِّيِّين رسُولًا) أي أرسل .

وأصل البعث إثارة الشيء وتوجيهه . يقال : بعثتُه فانبعث .

ويختلف البعث بحسب اختلاف ما عُلِّق به . فالبعث ضربان : بَشَرَى ، كبعث (٤) البعير ، وبعث الإنسان في حاجة ، وإلهي ، وذلك ضربان : أحدهما إيجاد الأعيان ، والأجناس ، والأنواع عن ليس (٥) وذلك يختص به البارئ – تعالى – ولم يُقْدِر عليه أحدًا من خَلْقه .

والثانى: إحياءُ الموتى . وقد خَصّ به بعض أُوليائه ؛ كعيسي وغيره . ومنه (فهذا (٢) يومُ اللهُ انْبِعاثهُمْ ) (فهذا (٢) يومُ البغث ) نحويوم المَحْشر . وقوله : (ولكنْ كره (٧) اللهُ انْبِعاثهُمْ ) أَى توجُّههم ومُضيَّهم .

<sup>(</sup>١) الآية ٧ سورة الحج (٢) الآية ١٩ سورة الكهف

<sup>(</sup>٣) الآية ٢ سورة الجمعة

<sup>(</sup>٤) ١، ب : « كبعثت ، وما أثبت عن الراغب ليوافق ما بعده

 <sup>(°)</sup> يريد العدم استعمل فيه ليس التي هي للنفي · وقد قيل أن أصل « ليس » لا أيس ، الأبس الوجود · راجع إلمادة كي التاج واللسان

٢) الآية ٥٦ سورة الروم (٧) الآية ٤٦ سورة التوبة .

## ١٠ \_ بصيرة في البدل

وهو الشيّ يكون مكان آخر . وهو أعمّ من العوض ، فإنّ العوض هو أن يصير لك الثانى بإعطاء الأوّل . والتّبديل ، والإبدال ، والاستبدال : جعل الشّيء مكان آخر .

وقد ورد في القرآن على وجوه :

الأُوّل: بمعنى الهلاك (وَإِذَا شئناً (١) بَدَّلْنَا أَمْثَالَهُمْ تَبْديلًا) ، (وَمَا نَحْنُ (١) بِمَسْبُوقِينَ عَلى أَنْ نُبَدِّل أَمْثَالَكُمْ ) أَى نهلك .

الثانى : بمعنى نشخ الشريعة والآية : (وَإِذَا<sup>(٣)</sup> بَدَّلْنَا آيَةً مَكَانَ آيَةٍ) أَى نسخنا ، (أُبَدِّلُهُ مَنْ تلْقَاءِ نَفْسى) .

الثالث: بمعنى التغيير: (فَمَنْ (٥) بَدَّلُهُ بَعْدَ مَا سَمَعَهُ فَإِنَّمَا إِثْمُهُ عَلَى الَّذِينَ يَبَدِّلُونَهُ) أَى يغيّرونه ، (وَمَا بَدّلُوا (٢) تَبْديلًا) ومنه قوله - تعالى - (فَأُولَئكَ (٧) يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئَاتهِمْ حَسَنَاتٍ) وقيل: هو أَن يعملوا أعمالًا صالحة تُبطل ما قدّموه من الإساءة . وقيل: هو أَن يعفو - تعالى - عن سيئاتهم ، ويحتسب بحسناتهم ، يَوْمَ (٨) تُبَدَّلُ الأَرْضُ غَيْرَ الأَرْض) أَى تغيّر عن حالها . وقوله: (مَا يُبَدِّلُ (٩) القَوْلُ لَدَى ) أَى لا يغيّر ما سبق في اللَّوح

 <sup>(</sup>٢) الآيتان ٦٠ ، ٦٦ سورة الواقعة
 (٤) الآية ١٥ سورة يونس

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٣ سورة الأحزاب

<sup>(</sup>A) الله ٤٨ سورة ابرهيم

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨ سورة الانسان

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٠١ سورة النحل
 (٥) الآية ١٨١ سورة البقرة

<sup>(</sup>٥) الآية ١٨١ سنورة البقر. (٧) الآية ٧٠ سنورة الفرقان

المحفوظ ؛ تنبيهًا على أن ما علمه أن سيكون يكون على ما قد علمه ، لا يتغيّر عن حاله . وقيل: لا يقع فى قوله خُلْف . وعلى الوجهين قوله : (لَاتَبْديل (١) لكَدَمَات الله) (لَا تَبْديل (٢) لخَلْقِ الله) وقيل: معناه : النهى عن الخِصاء .

الرّابع: بمعنى تجديد الحالة: (بَدَّلْنَاهُمْ جُلُودًا<sup>(٣)</sup> غَيْرَها) أَى جَدّدنا. الخامس: بمعنى اختيار الكفر، والنكرة (٤) على الإيمان (وَمَنْ (٥) يَتَبَدّلِ الكُفْرَ بِالإِيمَان).

السّادس: بمعنى إبليس في طريق الظلم والضلالة : (بِئْسَ<sup>(٦)</sup> للظالمينَ بَدَلًا).

والأبدال : قوم صالحون ، يجعلهم الله تعالى مكان آخرين مثلهم ماضين . وحقيقته : قوم بدّلوا أحوالهم الذميمة (بأحوالهم (٧) الحميدة) . قيل : وهم المشار إليهم بقوله : تعالى \_ (فَأُولَئكَ يُبَدِّلُ اللهُ سَيِّئَاتهِمْ حَسَنَاتٍ)

<sup>(</sup>۱) الآية ٦٤ سورة يونس (٢) الآية ٣٠ سورة الروم

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٦ سورة النساء (٤) النكرة - بالتحريك - الانكان

<sup>(</sup>٥) الآية ١٠٨ سورة البقرة (٦) الآية ٥٠ سورة الكهف

<sup>(</sup>٧) ١: « باحوال لهم حميدة ، وما اثبت عن ب والراغب

## ١١ \_ بصيرة في البسط

وهو لغة : النَّشر والتوسيع . فتارةً يتصور منه الأَمران ، وتارة يتصوّر منه أَحدهما : بسط الثوب : نشره . ومنه البِساط ، وهو اسم لكلّ مبسوط . والبَسَاط \_ بالفتح \_ : الأَرض المنبسطة ، والمستوية . والبسيطة : الأَرض . واستعار قوم البسيط لكلّ شيء لا يتصوّر فيه تركيب ، وتأليف ، ونظم .

قوله \_ تعالى \_ ( وَلَوْ بَسَطَ (١) اللهُ الرِّزْقَ لِعِبَادِهِ) أَى وسّعه ، (وَزَادَهُ بَسْطَةً (٢) فِي العِلْمِ وَالجِسْمِ ) أَى سعة . قال بعضهم : بَسْطَةُ في العلم هو أَن انتفع هو به ، ونفع غيره ، فصار له به بسطة أَى جُود . وبَسْط اليد : مَدّها .

وبَسْط الكفّ يستعمل تارة للطَّلب نحو (كَبَاسِطِ (٣) كَفَّيْهِ إِلَى المَاءِ لِيَبْلُغَ فَاهُ) ، وتارة للأَّخذ ؛ نحو (والمَلائكةُ (٤) بَاسِطُو أَيْدِيهِمْ) ، وتارة للصَّولة ، والضَّرب؛ نحو (وَيَبْسُطُوا (٥) إِلَيْكُمْ أَيْدِيَهُمْ وأَلْسِنَتَهُمْ بالسُّوءِ) ، وتارة للبَذْل والإعطاء ؛ نحو (بَلْ (٦) يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ) . ورجل بَسِيط الوجه : وتارة للبَذْل والإعطاء ؛ نحو (بَلْ (٦) يَدَاهُ مَبْسُوطَتَانِ) . ورجل بَسِيط الوجه : متهلل ، وبسيط اليدين : منبسط . وانبسط النَّهار : امتد ، وطال .

<sup>(</sup>۱) الآية ۲۷ سورة الشورى

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤ سورة الوعد

٥) الآية ٢ سورة المتحنة

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٤٧ سيورة البقرة

<sup>(</sup>٤) الآية ٩٣ سورة الأنعام

<sup>(</sup>٦٦) الآية ٦٤ سورة الماثدة

والبُسْطة - بالضمّ (١) - : الفضيلة : ( وَزَادَهُ بَسْطَةً فِي العِلْمِ وَالجِسْمِ ) والبُسْطة بالفتح : المرأة الحسنة الجسم . والبِسْط - بالكسر والضمّ - : النّاقة المتروكة مع ولدها ، لا تُمنع . والجمع أبساط ، وبُسْط . وبُسَاط . وبُسَاط . وبُسَاط . ومُسَاط .

<sup>(</sup>١) وفيها الفتح أيضا

# ١٢ \_ بصيرة في البقية

وقد وردت على وجوه .

الأُوّل: بمعنى المال الحلال: (بَقِيَّةُ اللهِ (١) خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ مُؤْمِنِينَ). الثانى: الباقية بمعنى الصّلاة: (والبَاقِيَاتُ (٢) الصّالِحَاتُ) أَى الصّلوات لخمس.

الثالث : بمعنى ميراث الأَموات : (وَبَقِيَّةُ (٣) مِّمَا تَرَكَ آلُ مُوسَى وآلُ هٰرُونَ) .

الرَّابِع: بمعنى قِلَّة القوم والتَّبَع (فَلَوْلَا ﴿ كَانَ مِنَ القُرُونِ مِنْ قَبْلِكُمْ أُولُو بَقِيَةٍ ) . بَقِيَّةٍ ) (فَهَلُ (٥) تَرَى لَهُمْ مِنْ بَاقِيَةٍ ) .

وأَصل البقاء: ثبات الشيء على الحالة الأُولى. وهو يضاد الفناء . وقد بقي يبقى بقاء ، وبَقَى – كرمى – لغة . وفى الحديث : بَقَينا رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم أَى انتظرناه ، ورصدنا (٦) له مدّة كثيرة .

والباقى ضربان: باقٍ بنفسه لا إلى مدّة . وهو البارئُ تعالى ، ولا يجوز عليه الفناءُ ، وباقٍ بغيره ، وهو ما عداه ، ويصحّ عليه الفناءُ . والباقى بالله ضربان: باقٍ بشخصه إلى أن يشاء الله أن يفنيه : كبقاء الأَجرام السّماويّة ،

<sup>(</sup>۱) الآية ٨٦ سورة هود (٢) الآية ٤٦ سورة الكهف

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢٤٨ سوره البقرة
 (٤) الآية ٢٤٨ سورة هود

٦) في الراغب: « ترصدنا »

وباق بجنسه ، ونوعه ، دون شخصه ، وجزئه ؛ كالإنسان ، والحيوانات . فكذاً (١) في الآخرة باق بشخصه ؛ كأهل الجنَّة ؛ فإنهم يَبْقُوْن على التأبيد لا إلى مُدة ، وباق بنوعه ، وجنسه ؛ كما روى عن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم أنَّ ثمار الجنَّة يقطعها (٢) أهلها ، ويأْكلونها ، ثمّ تُخلف مكانها مثلَها . ولكون مافي الآخرة دائما قال الله تعالى : (وما عند (٣) الله خَيْر وأبتي) .

<sup>(</sup>۱) في الراغب: « وكذا » وهو أولى (۲) في الراغب: « يقطفها »

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٠ سورة القصيص

### ١٢ ـ بصيرة في البصيرة

وهى قوّة القلب المدركة . ويقال لها : بَصَر أيضًا : قال الله – تعالى – : (مَا زَاغُ (۱) البَصَرُ ومَا طَغَى) وجمع البصر أبصار ، وجمع البصيرة بصائر . ولا يكاد يقال للجارحة الناظرة بصيرة ؛ إنما هى بَصَرٌ ؛ نحو (كَلَمْح (٢) بِالبَصَرِ) ويقال للقوّة الَّتى فيها أيضًا : بَصَر . ويقال منه : أبصرت ، (٣) ومن الأوّل : أبصرت ، وبَصُرت به . وقلَّما يقال (٤) في الحاسة إذا لم تضامّه رُوية القلب : بَصُرت . ومنه (أدْعُوإِلَى (٥) الله عَلَى بَصِيرَةٍ) أى على معرفة وتحقُّق . وقوله : بصرت ، ومنه (أدْعُوإِلَى نَفْسِه (٢) بَصِيرَةٍ) أى على معرفة وتحقُّق . وقوله : (بَلِ الإِنْسَانُ عَلَى نَفْسِه (٢) بَصِيرَةٌ) أى عليه من جوارحه بصيرة ، فتبصّره وتشهد عليه يوم القيامة . وقال الأخفش (٧) : جعله في نفسه بصيرة ؛ كما يقال : فلان جُود وكرم . فههنا أيضا كذلك ؛ لأنَّ الإنسان ببديهة عقله يعلم أن ما يقرّبه إلى الله هو السّعادة ، وما يبعده عن طاعته الشقاوة .

<sup>(</sup>۱) الآية ۱۷ سورة النجم (۲) الآية ٥٠ سورة القمر

<sup>(</sup>٣) كذا وهو منقول عن الراغب · والظاهران الأصل : « بصرت » بضم الصاد أى صرت ذا بصر للجارحة أو للقوة فيها · وهو لا يتعدى · وأما الثانى فالمراد به الأدراك وهو يتعدى بنفسه أو بالباء ·

<sup>(</sup>٤) ا: « يقال به ، وما هنا يوافق ما في بوالراغب

<sup>(</sup>٥) الآية ١٠٨ سورة يوسف (٦) الآية ١٤ سورة القيامة

<sup>(</sup>٧) 1: « الأحسن » وب : « الحسن » وكتب في الهامش : « الأحسن كذا في » • ونقل صاحب التاج عن البصائر (الحسن) والأقرب الى رسم ( الأحسن ) هو ( الأخفش ) ونسخة ( الحسن ) سقط فيها ( أبو ) فأصلها ( أبو الحسن ) وهو الأخفش الأوسط سعيد بن مسعدة • في التاج وقال الأخفش : بل الانسان على نفسه بصيرة جعله هو البصيرة ، كما تقول للرجل أنت حجة على نفسك ، وترى أن الرأيين في معنى واحد الا في التنظير والتمثيل وقد يكونان من الأخفش، وقد يكونان من الأخفش، وقد يكونان من الأخفش،

وتمُّنيث البصير (١) لأَنَّ المرَاد بالإنسان هنا جوارحه . وقيل : الهاءُ للمبالغة ؛ كعلَّامة ، وراوية . والضَّرير يقال له : البصير (٢) ، على سبيل العكس . والصُّواب أَنه قيل له ذلك لمالَه من قوّة بصيرة القلب.

وقوله : ( لَا تُدْرِكُهُ (٣) الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارَ ) حمله كثير من المتكلِّمين على الجارحة. وقيل (٤): في ذلك إشارة إلى ذلك، وإلى الأذهان (٥)، والأَفْهَام . والباصرة : الجارحة الناظرة .

(وجَعَلْنَا آيَةً (٦) النَّهار مُبْصِرةً) قيل (٧) معناه: صار أهله بُصَراء ؛ نحو رجل مُخْبِث ، ومُضْعِف أَى أَهله خُبِثاءُ وضعفاءُ . (ولقَدْ آتَيْنَا (٨) مُوسَى الكِتَابَ مِنْ بَعْدِ مَا أَهْلَكْنَا القُرُونَ الأُولَى بَصَائِرَ للنَّاسِ): آية جعلناها عِبرة لهم. وقوله : (وأَبْصِرُ (٩) فَسَوْفَ يُبْصِرُونَ) أَى انتظر حتى ترى ويرون (١٠) . وقوله : (وَكَانُوا مُسْتَبْصِرِينَ (١١)) أي طالبين للبصيرة . ويصح (أن يستعار (١٢)) الاستبصار للإِبصار ؛ نحو استعارة الاستجابة للإجابة . وقوله : (تَبْصِرَةُ (١٣) وَذِكْرَى) أَى تبصيرا(١٤) وتبيينًا . يقال : بَصّرته تبصيرًا ، وتَبْصِرة ؟ نحو ذكُّرته تذكيرًا وتذكرة .

<sup>1،</sup> ب: « البصر » وما أثبت عن التاج فيما نقله عن هذا الكتاب ، والكلام في (بصيرة) في الآية الكريمة

<sup>(</sup>٣) !لآية ١٠٣ سبورة الأنعام (۲) ت: « بصیر »

سيقط هذا الحرف في الراغب وهسوأولي (٦)، الآية ١٢ سورة الاسراء

<sup>(</sup>٥) في الراغب : « **الأوهام »** 

<sup>(</sup>A) الآية ٤٣ سبورة القصيص (V) ۱، ب: « وقيل » والمناسب ما أثبت (١٠) كذا ، والواجب : يروا

<sup>(</sup>٩) الآية ١٧٩ سورة الصافات

<sup>(</sup>۱۲) كذا في ب وفي ١: « استعارة ، (١١) الآبة ٣٨ سيورة العنكبوت (١٤) ١: د أي ع

<sup>(</sup>۱۳) الآلة ٨ سورة ق

والبصيرة : قطعة من الدّم تلمع ، والتُرْس اللامع ، وما بين شِقَّتى الثوب (١) ، والمزادة ، ونحوها الَّتى تبصر منه . والبَصْرة : حجارة رِخوة تلمع كأنَّها تُبصر .

وورد البصر في القرآن على وجوه: بصر النظر والحجّة : (فَارْجع (٢) البَصَرَ هَلْ تَرَى مِنْ فُطُورٍ ثُمَّ ارْجع البَصَرَ كَرَّتَيْنِ يَنْقَلِبْ إلَيْكَ البَصَرُ خَاسِتًا) ، وبَصَر الأَدب ، والحرمة : (مَازَاغَ (٣) البَصَرُ وَمَا طَغَى) ، وبصر العجيل والسّرعة : (وَمَا أَمْرُنَا (٤) إِلاَّ وَاحِدَةٌ كَلَمْح بِالبَصرِ) ، وبصر الحيرة والحسرة : (فَإِذَا (٥) بَرِقَ البَصَرُ) ، وبصر للعمى في الكافر ، والجهالة : (وَجَعَلَ (٢) عَلَى بَصَرِهِ غِشَاوَةً) ، وبصر السّؤال عن المعصية ، والطّاعة : (إنَّ (٧) السَّمْعَ والْبَصَرَ والفُؤُوادَ ) ، وبصر للغي والغفلة : (أُولَئِكَ (٩) الَّذينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وَأَبْصَارُهُمْ ) ، وبصر للغي والغفلة : (أُولَئِكَ (٩) الَّذينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وأَبْصَارِهِمْ ) ، وبصر للغطاء واللعنة : (فَأَصَمَّهُم (١٠) وأَعْمَى عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وأَبْصَارِهِمْ ) ، وبصر للغطاء واللعنة : (فَأَصَمَّهُم (١٠) وأَعْمَى عَلَى قُلُوبِهِمْ وَسَمْعِهِمْ وأَبْصَارِهِمْ ) ، وبصر للغطاء واللعنة : (لَا تُدْرِكُهُ (١١) وأَعْمَى أَبْصَارُهُمْ ) ، وبصر للختم والخسارة : (خَتَمَ (١٢) اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ وعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهِمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وَعَلَى سَمْعِهُمْ وعَلَى سَمْعِهُمْ وعَلَى سَمْعِهِمْ وعَلَى سَمْعِهُمْ وعَلَى سَمْعِهِمْ وعَلَى سَمْعِهُمْ وعَلَى سَمْعِهُمْ وعَلَى سَمْعِهُمْ وعَلَى سَمْعِهُمْ وعَلَى سَمْعِهُمْ وعَلَى اللَّعْرُوا (١٣) يَأُولِي الأَبْصَارُ ) .

<sup>(1)</sup> is salam v : « النبيت » وهو يوافق ما في الراغب (۲) الآيتان ۳ ، ٤ سورة الملك (۳) الآية ١٧ سورة النجم (٤) الآية ٥٠ سورة القمر (٥) الآية ٧ سورة القيامة (٦) الآية ٣٣ سورة الجاثية (٧) الآية ٣٣ سورة الاسراء (٨) الآبة ٣٦ سورة الأحقاف (٩) الآية ٨٠١ سورة النحل

 <sup>(</sup>٨) الآية ٢٦ سورة الأحقاف
 (١) الآية ٢٣ سورة محمد
 (١) الآية ٢٣ سورة محمد

<sup>(</sup>١٢) الآية ٧ سورة البقرة (١٣) الآية ٢ سورة الحشر

### ١٤ \_ بصيرة في البحر (( والبحيرة ))

وقد ورد على أنحاء : بمعنى ضِدّ البرّ : (وَاتْرُكِ البَحْرَ) رَهْوًا) ، (وجَاوزْنَا بِبَنَى (٢) إِسْرَائِيلَ البَحْرَ) ، وبمعنى بحر () فارس والرّوم : (وَمَا (٤) يَسْتَوِى البَحْرَانِ هذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِغٌ شَرَابُهُ وهَذَا مِلْحٌ أُجَاجٌ) ، وبمعنى البحر الذي تحت العرش المجيد ، وفيه عجائب لا يعلمها إلا الله وبمائه يُحيى الله الأموات : (والبَيْتِ (٥) المَعْمُورِ والسَقْفِ المَرْفُوعِ والبَحْر المَسْجُورِ) ، وبمعنى الأرياف والقرى : (ظَهَرَ الفَسَادُ (٢) في البرّ والبَحْرِ) أي في البوادي والحواضر .

وأصل البحر: كل مكان واسع جامع للماء الكثير. ثم اعتبر تارة سعته المكانيّة (٧) ؛ فيقال: بحرت كذا: أوسعته سعة البحر؛ تشبيها به . ومنه بَحَرت البعير: شققتُ أُذنه شقًا واسعًا. ومنه البحيرة: (مَا جَعَلُ (٨) اللهُ مِنْ بَحِيرَةٍ) وذلك ما كانوا يجعلونه بالنّاقة إذا ولدَتْ عشرة أبطن

-- YY3 --

زدا بعدائر د)



<sup>(</sup>٣) انظر ماذا يراد ببحرى فارس والروم فالمعسروف أن بحر الروم هو البحسر الأبيض المتوسط ، وبحر فارس هو الخليسج الفارسى • وكلاهما ملح • وأكثر المفسرين على أن البحرين غير معينين وانعا هما العذب والملحكما فسرتهما الآية •

<sup>(</sup>٤) الآية ١٢ سورة فاطر

<sup>(</sup>٥) الآيات ٤ ــ ٦ سورة الطور وما ذكره بعض ما قيل في الآية ، وفي تنوير المقباس بعد ايراده هذا القول أنه يقال : هو بحر حار يصير ارا ويفتح في جهنم يوم القيامه

<sup>(</sup>٦) الآية ٤١ سورة الروم (٧) في الراغب: « المعاينة »

<sup>(</sup>٨) الآية ١٠٣ سورة المائدة

شقُّوا أذنها وسيَّبوها ، فلا تُركب ، ولا يُحمل عليها . وسمَّوا كلّ متوسع في جريه في شيء بحرًا . فالرَّجل المتوسّع في علمه بحر ، والفرس المتوسّع في جريه بحر . واعتبر من البحر تارة ملوحته ، فقيل : ماء بَحْر أي مِلْح . وقد بحر . واعتبر من البحر تارة ملوحته ، فقيل : ماء بَحْر أي مِلْح . وقد بحر . واعتبر من البحر تارة ملوحته ، فقيل : ماء بَحْر أي مِلْح . وقد بحر . واعتبر من البحر تارة ملوحته ، فقيل : ماء بحر . والله . قال :

ابحر الماء . قان . وقد عاد ماء الأرض بحرا وزادنى إلى مرضى أن أبحر المشربُ العذبُ (٢) وقال بعضهم : البحر في الأصل المِلْج ، دون العذب . وقوله تعالى : (البُحْرَانِ هَذَا عَذْبٌ فُرَاتٌ سَائِعٌ شَرَابُهُ وهَذَا مِلْحٌ أَجَاجٌ (٣) ) إنّما سمى العذب بحرًا ؛ لكونه مع الملح ؛ كما يقال للشَّمس والقمر : قمران .

 <sup>(</sup>۱) (۱) ب : « بحر » وما أثبت عن الراغب والقاموس .
 (۲) (۲) بيد وما أثبت عن الراغب والقاموس .
 (۲) الشعر لنصيب كما في التاج

#### ١٥ ـ بصيرة في البخل

والبُخْل ـ بالضَّم ، وبالفتح ـ ، والبَخَل ـ بالتَّحريك ـ ، والبُخُول مصادر بَخل يبخل ، كعلم يعلم ، فهو باخل من بُخَّل ـ كَرُكَّع ـ ، وبخيلٌ من بُخُلاء . ورجل بَخَل ـ محرَّكة ـ وصف بالمصدر (وبَخَال (١) وبَخَّال ومبَخَّل) كسحاب وشَدَّاد ومُعَظَّم .

والبُخْل : إمساك المقتنيات عمّا لا يحق حَبْسها عنه . ويقابله الجود . والبُخْل : إمساك المقتنيات عمّا لا يحق حَبْسها عنه . ويقابله الجود . والبُخْل ثمرة الشُحّ ، والشَّحّ بأمر بالبُخْل ؛ كما قال النبيّ صلى الله عليه وسلَّم : (إيّاكم (٢) والشَّحّ ؛ فإنَّ الشَّحّ أهلك مَنْ كان قبلكم : أمرهم بالبخل فبخلوا ، وأمرهم بالقطيعة فقطَعُوا ) فالبخيل : مَنْ أجاب داعى الشحّ ، والمُؤثر مَن أجاب داعى الجُود ، والسّخاء ، والإحسان .

والبخل ضربان: بخل بقنيات نفسه ، وبخل بقنيات غيره. وهو أكثرهما ذَمَّا . وعلى ذلك قوله ـ تعالى ـ (الَّذِينَ (٣) يَبْخَلُونَ ويَأْمُرُونَ الناسَ بالبخل).

والبخيل مِن [ الباخل] (٤) : الذي يكثر منه البخل ؛ كالرّحيم من الرّاحم .

<sup>(</sup>٤) زيادة يقتضيها السياق





<sup>(</sup>۱) سقط ما بين القوسين في ا

<sup>(</sup>٢) ورد الحديث في الجامع الصغير ، آخر جه أبو داود والحساكم • وفي أشرح : « قال الشيخ : حديث صحيح »

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٧ سورة النساء والآية ٢٤ سورة الحديد

### ١٦ \_ بصيرة في البخس

وهو نقص الشيء على سبيل الظلم . والبَخْس ، والباخِس : الشيءُ الطفيف النَّاقص . وقوله - تعالى - (وشَرَوهُ (١) بِثَمَن بَخْسٍ) قيل : معناه : باخس ، أي ناقص . وقيل : مبخوس أي منقوص . وتباخسوا أي تغابنوا فَبَخس بعضُهم بعضًا . قيل كان الثمن عشرين (درهمًا (٢) ، وقيل اثنين وعشرين) .

<sup>(</sup>۱) الآية ۲۰ سورة يوسف

<sup>(</sup>٢) سقط ما بين القوسين في

# ١٧ \_ بصيرة في البغع

وهو لغة : قَتْل النفس غَمَّا ، بخع نفسه يبخع بخعا كمنع يمنع . وبخع بالحق بُخوعًا ، وبَخاعة : أقر به ، وخضع له . وبخع الرّكية بخعًا : حفرها ، حتى ظهر ماؤها . وبَخع له نصحه : أخلصه ، وبالغ فيه . وبخع الأرض بالزّراعة : نهكها ، وتابع حراثتها ، ولم يُجمّها عامًا . وبَخع الرجلَ خبره : صَدَقه . وبخع الشّاة : بالغ في ذبحها (فَلَعَلَّكُ (۱) بَاخعٌ نَفْسكَ ) أي مهلكها ، وقاتلها ؛ حرصًا على إلاهمم . وفيه حث على ترك التأسن ؛ نحو (فَلَا تَذْهَبْ (۲) نَفْسُك عَلَيْهِمْ حَسَراتٍ ) .

<sup>(</sup>١) الآية ٦ سورة الكهف

#### ١٨ ـ بصيرة في البدار

قال - تعالى - : (وَلَا تَأْكُلُوها(١) إِسْرَافًا وبِدَارًا) أَى مسارعة . يقال : بدَرتُ إِليه ، وبادرت . ويعبّر عن الخطأ الَّذي يقع عن حِدّة : بادرة (٢) يقال : كانت من فلان بوادر في هذا الأَمر . والبَدْر قيل : سمّى به لمبادرته الشمس بالطلوع . وقيل : لامتلائه ، تشبيهًا بالبَدْرة (٣) . فعلى ما قيل يكون مصدرًا في معنى الفاعل . قال الرّاغب : « الأقرب عندى أن يجعل البَدْر أَصلًا في الباب ، ثم يعتبر معانيه الّتي تظهر منه ، فيقال تارة : بدر كذا أى طلع طلوع البدر . ويعتبر امتلاؤه تارة فتشبّه البَدْرة به . والبَيْدَر : المكان المرشّح لجمع الغلّة فيه ومَلْتُه منه .

<sup>(</sup>١) الآية ٦ سورة النساء

<sup>(</sup>٢) كذا . وكأنه ضمن ( يعبر ) معنى يقال . والا فالواجب أن يقول : « ببادرة »

 <sup>(</sup>٣) البدرة: كيس فيه عدد من المال ألف درهم أو غيرها

# ١٩ ـ بصيرة في البديع

وقد جاء بمعنى (المبتدع (۱) وبمعنى المبتدع) . والبديع أيضًا : حَبْل ابتُدئ فَتله ، ولم يكن حبلً فنكث ، ثم غُزِل ، ثم أعيد فتله . والبديغ : الزق الجديد ، والرّجُل السّمين . قال – تعالى – (بَدِيعُ (۱) السّموَاتِ والأَرْضِ الجديد ، والرّجُل السّمواتِ والأَرْضِ وإذَا قَضَى أَمْرًا) بمعنى المبدع ، أنَّى يَكُونُ لَهُ وَلَدٌ) (بَدِيعُ (۱) السّمَوَاتِ والأَرْضِ وإذَا قَضَى أَمْرًا) بمعنى المبدع ، المبتدىء لإيجاده . ورُوى أنَّ اسم الله الأَعظم : يا بديع السّموات والأَرض ، ياذا الجلال والإكرام . والبدع – بالكسر – : المبتدع ، والبديع ، والغَمْر من الرّجال والغاية في كلّ شيء . وذلك إذا كان عالِمًا ، أو شجاعًا ، أو شجاعًا ، أو شجاعًا ، أو شجاعًا ، أو شريفًا . والجمع أبداع . وهي بِدْعة من بِدَع . وقد بَدُع بَدَاعة ، وبدوعًا و(مَا كُنْتُ بُدُعًا مِنَ الرّسُل) قيل : معناه : مُبْتَدعًا لم ينقده في رسول . وقيل : مبدعًا فيا أقوله .

والبِدْعَة : الحَدث في الدّين بعد الإكمال . وقيل : ما استُحدث بعده \_ صلّى الله عليه وسلَّم \_ : من الأَهواء ، والأَعمال . والجمع بِدَع . وقيل : البِدْعة : إيراد قول ، أو فعل ، لم يَسْتن قائلها (٥) ، ولا فاعلها (٥) فيه بصاحب

١) في الراغب أنه بمعنى المبدع وبمعنى المبدع .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠١ سورة الانعام (٣) الآية ١١٧ سورة البقرة

<sup>(</sup>٤) الآية ٩ سورة الأحقاف

ره» التأنيث باعتباد البدعة · والا فالواجب التذكير

الشريعة ، وأماثلها (١) المتقدّمة ، وأصولها المقنّنة (٢). ورُوى (كلّ مُحْدَثِ بدْعة (٣) وكلّ بدعة ضلالة وكل ضلالة في النّار) وأبدع : أبدأ ، والشاعر : أتى بالبديع ، وفلان بفلان : قَطَع به ، وخذله ، ولم يقم بحاجته ، وحُجّتُه : بطلت ، وبرّه بشكرى ، وقصده بوصنى : إذا شكره على إحسانه إليه ، معترفًا بأن شكره لا ينى بإحسانه .

<sup>(</sup>١) جمع أمثل ، وهو الخير والأفضل

<sup>(</sup>٢) في الراغب: د المتقنة ،

<sup>(</sup>٣) ورد الحديث في الجامع الصغير ، آخرجه أحمد ومسلم وغيرهما

### ٢٠ ـ بصيرة في البدن

وهو [ من  $1^{(1)}$  الجسد: ما سوى الرّأس ، والشُّوَى (Y) . وقيل : العضو ، وقيل : البدن خاصّ بأعضاء الجَزُور . وقيل في الفرق بين البدن والجسد : إن البدن يقال اعتبارا بعظم الجُثَّة ، والجسد اعتبارًا باللُّون . ومنه قيل : ثوب مُجَسَّد (٣) . ومنه قيل : امرأة بادنة ، وبادن ، وبَدين أَى عظيمة (٤) الجسم . وسمّيت البَدَنةُ بذلك لِسمَنها . ويقال : بَدُن إِذا سمِن . وكذلك بدّن . وقيل : بل بدن (مشدّدة ) معناه : أَسنَّ . ومنه الحديث : (لاتبادروني (ه) بالرّ كوع والسَّجود فإنى قدبدَّنت) أَى كبرَت وأَسننت . وقوله : تعالى : (نُنَجِّيك<sup>(٦)</sup> ببَدَنِكَ) أَى بجسدك . وقيل : بدرعك . وقيل : سمّى الدّرع بَدَنة (٧) ، لكونه على البَدَن ؛ كما يسمّى موضع اليد من القميص يدا ، وموضع الظهر ، والبطن ظهرًا ، وبطنًا . وقوله - تعالى - (والبُدْنَ (٨) جَعَلْنَاهَا لكُمْ مِنْ شعائرالله) هي (٩) جمع البَدَنة الَّتي تُهْدَى . والبَدَنة من الإِبل والبقر كالأضحية من الغنم . وهنَّ (١٠) للذكر والأُنثي . والجمعُ بُدُن ، وبُدُن .

زيادة من القاموس (1)

الشوى : اليدان والرجلان وما كان غير مقتل ، كما في القاموس (٢)

<sup>(</sup>٤) ١، ب : « عظيم » أى مصبوغ بالزعفران (٣)

<sup>(</sup>٦) الآية ٩٢ سورة يونس ورد الحديث في النهاية وشرح (°)

كذا والمعروف في الدرع البدن • وقد تبع في هذا الراغب **(V)** (٩) ن، ب: « وعي » وما أثبت عن الراغب الآية ٣٦ سورة الحج **(A)** 

<sup>(</sup>۱۰) كذا والأولى : « هي »

# ٢١ \_ بصيرة في البرج

وهو القَصْر ، وجمعه بُرُوج .

وقد جاءَ في القرآن على وجوه ثلاثة .

الأُوّل: بمعنى مَدَار الكواكب: (وَالسَّمَاءِ (١) ذَاتِ البُرُوجِ )، (تَبَارَكَ النَّرِوجِ )، (تَبَارَكَ النَّدِي (٢) جَمَلَ فِي السَّمَاءِ بُرُوجًا).

والثانى : بمعنى القصور : ( وَلَوْ كُنْتُمْ (٤) فِي بُرُوج مُشَيَّدَةٍ ) أَى قصور محكمة ، مطوَّلة . قيل : يجوز أَن يراد بها بروج في الأَرض ، وأَن يراد بروج النجوم ، ويكون استعمال لفظ المشيّدة فيها على سبيل الاستعارة . ويكون الإِشارة بالمعنى إلى نحو ما قال زُهَير :

ومن هاب أسباب المنايا يَنَلْنَهُ ولو نال أسباب السّماء بسلَّم (٥) (وأن يكون البروج (٦) في الأَرض) ويكون الإِشارة إلى ما قال الآخر (٧): ولو كنت في غُمْدَان يحرس بابه أراجيل أحبوش وأسودُ آلف إذا لأَتنني -حَيث كنت منيّتي يَخُبُ (٨) بها هادٍ لإِثرى قائف

<sup>(</sup>١) الآية ١ سورة البروج (٢) الآية ٦١ سورة الفرقان

<sup>(</sup>٣) لآية ١٦ سورة العجر (٤) الآية ٧٨ سورة النسنا

<sup>(</sup>٥) هو في معلقته

<sup>(</sup>٦) هذا تكرار مع ما سبق • وانما أعاده لما ذكره من الاشارة الى قول الشاعر

<sup>(</sup>٧) هو ثعلبة بن حزن العبدى ، كما في حماسة البحدري في الباب ٥٢

<sup>(</sup>٨) غي الراغب ، يحث ،

وثنوب مبرَّج : صوَّر عليه بروج .

الثالث: بمعنى التزيّن والتَّوسّع (ولا تَبَرَّجُنَ (١) تبرُّجَ الجاهلية) ، (غَيْرَ (٢) مُتَبَرِّجاتٍ) . وهذا كلّه مأُخوذ من (المبرَّج) (٣) في اعتبار حسنه . فقولهم: تبرّجت المرأة : تشبّهت بالمبرّج (٤) في إظهار المحاسن . وقيل : ظهرت من برُجها أي قصرها . والبَرَج : سعة العين ، وحسنها ؛ تشبّهًا بالبُرْج في الأَمرين . كتب إلى بعض الفضلاء :

بنفسى مَنْ أَهدى إِلَّ كتابه فأَهدى لى الدَّنيا مع الدِّين في دَرْج (٥) كتاب معانيه خلال سطوره كواكبُ في بُرْج لآلئ في دُرْج (٦)

 <sup>(</sup>۱) الآية ٣٣ سورة الاحزاب
 (۲) الآية ٦٠ سورة النور

<sup>(</sup>٣) ١ ، ب « البروج ، وما هنا مأخوذ عن الراغب · والمراد الثوب المبرج

٤) ١، ب : د بالبسروج ، وقد علمت ما فيه ٠

<sup>(</sup>٥) الدرج: الصحيفة

<sup>(</sup>٦) الدرج: سفط صغير تضع فيه المرأة متاعها وطيبها

### ٢٢ ـ بصيرة في البراح

وهو المكان الواسع الَّذي لا بِنَاءَ فيه . ولا شجر . فيعتبر تارة ظهوره ، فيقال: فعل كذا بَرَاحًا ، أَى صُرَاحًا لا يستره شيءٌ . وبَرِح الخفاءُ : ظهر كَأَنَّه حصل في براح ِ يُرَى . وبَرَاح الدَّار : سَاحته (١) ، وبَرِح – كسمع – صار في البَرَاح . ومنه البارح للرّيح الشديدة . وبَرح : (ثبت (٢) في اللِّرَاح) ومنه لا أُبرح . وخصّ بالإِثبات ؛ كقولهم : لازال ؛ لأَن برح، وزال اقتضيا معنى النبي ، ولا للنَّفي ، والنَّفْيان يحصل من اجتماعهما إثبات . ومنه قوله \_ تعالى \_ : (لَا أَبْرَحُ ٢٠٠٠ حَتَّى أَبْأَغَ مَجْمَعَ البَحْرَيْنِ ) . ولما تصوّر من البارح معنى التشاؤم اشتقٌ منه النبريح والتباريح . فقيل ، بَرَّح به الأُمرُ وبرّح بي<sup>(٤)</sup> فلان في التقاضي . ومنه قوله صلَّى الله عليه وسلم : واضربوهنّ ضربًا غير مُبَرّح . ولتي منه البرحِين - عثلَّثة الأُولى - أَى الدُّواهي والشدائد . وبُرْحة من البُرَح أي ناقة من خيار الإبل . والبارح : الرّيح الحارّة في الصّيف . قال الشاعر:

يا ساكن الدنيا لقد أوطنتها ولتبرَحنّ وإن كرهت بَرَاحها فانظر لنفسك إن أردت صلاحها مازلت تُنْقَل مُذْ خُلِقت إِلَى البلا وقوله \_ تعالى \_ : (فَلَنْ (٥) أَبْرَحَ الأَرْضَ) أَى أَنتقل من مصر إلى كَنْعَان .

كذا • وكأنه أول الدار بالمنزل (1)

الأولى أن يقول كما قال في القاموس: برح مكانه زال عنه وثبت في البراح ، حتى يأتي قوله : ومنه لا أبرح في معنى الاثبات لما فيه من اجتمساع نفيين ، وحتى يكون برح وزال ۳) الآية ٦٠ سورة الكهف ٠ نی معنی واحد ، کما یقول ۰ (٥) الآية ٨٠ سورة يوسف

<sup>(</sup>٤) ( : « تبوح »

### ٢٢ \_ بصيرة في البروز

وهو الظهور البيّن . وأصله البرَاز . وهو الفضاء . وبرَز : حصل فى برَاز . وذلك إما أن يظهر بذاته ؛ نحو (وترَى الأَرْضَ (١) بَارِزَةً) تنبيها أنَّه يَبْطُل فيها الأَبنية ، وسكَّانها . ومنه المبارزة فى القتال ، وهى الظهور من الصّف ، أو الظُهور لما عنده من فضل الشجاعة . وهو أن يُظهِر نفسه فى فعل محمود ، وإمّا أن ينكشف عنه ما كان مستورًا به (٢) . ومنه قوله و نعل محمود ، وبرَرُوا (٣) للهِ الوَاحِدِ القَهَارِ) ، وقوله : (وَبُرِّزُوا (٣) للهِ الوَاحِدِ القَهَارِ) ، وقوله : (وَبُرِّزُوا الجَحِمِ اللهُ اللهِ الوَاحِدِ القَهَارِ) ، وقوله : (لَا يَعْمَلُونَ وَلَا اللهُ الوَاحِدِ القَهَارِ) ، وقوله : (لَا يَعْمَلُونَ اللهِ الوَاحِدِ القَهَارِ) ، وقوله : (لَا يَعْمَلُونَ اللهِ الوَاحِدِ القَهَارِ) ، وقوله : (لَا يَعْمَلُونَ اللهُ الوَاحِدِ القَهَارِ) ، وقوله : (لَا يُرْدُونَ اللهُ اللهِ الوَاحِدِ القَهَارِ) ، وقوله : (لَا يُرَدُونَ الجَحِمِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ الوَاحِدِ القَهَارِ ) ، وقوله : (لَا يَعْمَلُونَ اللهُ اللهُ اللهُ الوَاحِدِ القَهَارِ ) ، وقوله : (لَا يَعْمَلُونَ اللهُ اللهُ اللهُ الوَاحِدِ القَهَارِ ) ، وقوله : (لَا يَعْمَلُونَ وَلَا يَهُمْ يُعْرَضُونَ عليها . وامرأة بَرُزة : عفيفة ، لأَنَّ رفعتها بالعَفَّة .

 <sup>(</sup>۲) غي الراغب : « منه » وهي أولى
 (٤) الآية ٩١ سورة الشعراء

الآية ٤٧ سيرة الكهف
 الآية ٤٨ سيرة ابراهيم

# ٢٤ \_ بصيرة في البرزخ

هو الحاجز بين الشيئين . وهو تارة قدرة الله تعالى ، وتارة بقدرة الله تعالى . والبَرْزُخ من وقت الموت إلى القيامة : مَن مات دخله . وبرازخ الإيمان : مابين أوّله وآخره . والبَرْزخ في القيامة : الحائل بين الإنسان وبين بلوغ المنازل الرّفيعة في الآخرة . وذلك إشارة إلى العقبة المذكورة في قوله : (فكر اقْتَحَم (١) الْعَقبة ) . وتلك العقبة موانع من أحوال لا يصل إليها إلّا الصّالحون .

<sup>(</sup>١) الآية ١١ سورة البلد

### ٢٥ \_ بصيرة في البرق

وهو لمعان السّحاب . والبَرْق ، والبارقة : السّيف . سُمّى للمعانه . ويقال في البرق : يَشْرَى ويُومض ، ويَعِنُّ ويعترضُ ، ويوبصُ<sup>(1)</sup> ، ويستطير ، ويستطيل ، ويلمع ويتبوّج ، ويخطف ، ويخفِق ، ويبرق ، ويتألّق ، ويتلألاً ، ويستشرى ، ويَنْبِض ، ويهبّ ، ويخرق ، ويتسلسل ، ويستَنَّ ، ويبتسم ، ويضحك ، وينبعق ، وينشق ، ويَرْتَعِص ، ويَفْرِى ، ويهُضَّ<sup>(٢)</sup> ، وينبعث (الله عنه ويلوح ، ويتهلّل ، ويتكلّل (اله عنه ويتهلّل ، ويتكلّل ، ويتكلّل ، ويتكلّل ، ويتكلّل ، ويتهلّل ، ويتهلّل ، ويتكلّل ، ويتهلّل ، ويتكلّل ، ويتكلّل .

ومما يستحسنُ في وصف البرق وخفائه ، والرّعد في حُدَائه ، والثّلج ولأَلاثه ، قول بعضهم :

يَنْبِض نَبْض العِرْق في استخفاء شرارةً تطرف من قَصْباء أو طَرْف طَيْر هُمّ با قتذاء (٥) حتى إذا امتدَّت (٦) على السّواء ورجفت بالرّعد ذي الضَّوضاء كأنَّ بين الأَرض والسّماء رجُل (٧) جراد ثار في عَماء (٨)

<sup>(</sup>١) كذا والظاهر أنه محرف عن ﴿ بيص ﴿ فالمعروف من الوبيص يبص

٢١. كـــذا والهض : الكسر ، فاذا لم يكن محرفا فانه استعارة لشق البوق الظلام ٠

<sup>(</sup>٣) في الأصلين الكلمة غير وأضحة وفدأ ثبتها بالاحتمال

<sup>(</sup>٤) كذا ٠ والذي في القاموس للبرق: انكل

<sup>(</sup>٥) الاقتذاء: نظر الطير ثم اغماضه (٦) أي السحب

<sup>(</sup>٧) رجل الجراد : القطعة العظيمة منه (٨) عو السحاب المرتفع

أَو كُرْشُفا(٢) يندف في الهواء أُو سَرَعانًا مِن دَى<sup>(١)</sup> غوغاءِ أو (حَلبا ينطف في الخباء (٤)) تُطيرهُ الريح على القواءِ<sup>(٣)</sup> أُو كنقي الفَيضَّة البيضاء أو رغوة تنفش من عَزْلاءِ<sup>(ه)</sup> أَو كانتظام الوَدْع في الإِخفاءِ<sup>(٦)</sup> أو كانتشار الدُرّ ذي اللآلاءِ واستوت الآكام بالضَّواءِ (٧) فاشمَطَّت الأَرض على فتاءِ وقال الأَصمعيّ : أحسن ما قيل في البرق والغيث قول عَدِيّ بن الرِّقاع : والبرق إذ أنا محزون له أرق فقمت (<sup>(۸)</sup> أُخبره بالغيث لم يره مكلَّل بعماءِ الماءِ منتطِق مُزْن يسبّح في ريح شآمية وشب نيرانه وانجاب يأتلق أَلَقى على ذات أَجفار كلاكله فنوؤها حين ناحت مُرْبع لَثِق<sup>(٩)</sup> وبات يحتلِب الجوزاءَ دِرَّتُهَا يزيله (١٠) سَبِط منه ومندفق تبكى ليُدرك مَحْلا كان ضيّعه شمّ المخارم والأَثناءُ تصطفق (١١) جَوْن المَشَارب رَقراق تظل به عن الشواهق والوادى به شرق يكاد يظلع ظلما ثم يغلبه

الدبيي : صفار الجراد • والغوغاء : الجراد بعد أن ينبت جناحه

<sup>(</sup>٣) هو القفر من الأرض عو القطن (1)

الشطر في الأصلين محرف · والحلب: اللبن الحليب · وينطف : يقطر

العزلاء : مُصب الماء من القربة ونحـوها • وانفشاش الرغوة : خروجها منها • (٦) والودّع ـ بتسكين الدال وفتحها ـ خرز أبيض يخرج من البحر شقّه كشق النواة ،

كما في القاموس (٧) الضراء : المستوى من الآرض ، والاشمطاط اختلاف الشعر بين سواد وبياض ،

وذلك مبدأ الشبيب ، والفتاء حداثة السن (٨) ما قبلة في صفة جزيرة العرب للمهدائي ص ٢٣٤:

وصاحب غير نكس قد تشـــات به من نومه وهو فيه ممهد أسمق

<sup>(</sup>٩) المربع المخصب الناجع في المال • واللثق المبتل

<sup>(</sup>١٠) هذه العبارة في الأصلين غير واضعة ، وقد أثبتها هكذا على حسب ظنى وهي ( بربط ) (١١) المخارم : الطرق في الجبل ، والاثناء : جمع ثني ا بكسر فسكون ) ، وهو المحنى .

وقال العشَّانيِّ :

أَرقتُ للبرق يخبو ثم يأْتلقُ كأنها غُرَّة شهداءُ لامحة أُو ثغر زنجيّة تفترٌ ضاحكةً أُوغُرَّة الصّبح عند الفجر حين بَدَت له بدائع حُمْر اللَّون هائلة والغيم كالثُّوب في الآفاق منتشرُّ تظنُّه مُصْمَتًا لافتق فيه فإن إِن قعقع الرّعد فيه قلت منخرق تستك من رعده أذن السميع كما فالرّعد صهصلِق<sup>(٥)</sup>والرّيحمحترق<sup>(٦)</sup> غيث أواخره تحدو أوائله قد حاك فوق الرُبا نَورًا له أرج فطار في الأُنف ريح طيّب. عَبق من خُضرة بينها (١٠) حمراء قانية

يخفيه طورا ويبديه لنا الأفق فی وجه دهماء مافی جلدها بَلَق<sup>(۱)</sup> تبدو مشافرها طورا وتنطبق أو في المساء إذا ما استعرض الشفق فيها سلائل بيض ما لها حلق (٢) من فوقه طَبَق مِن تحته طبق سالت ءَزَ اليه قلت: الثوب منفتق<sup>(٣)</sup> أُولِأُلاُّ البرق فيه قلت يحترق تعشى إذانظرت (في بر قه (٤) ) الحَدَق والبَرْقُ مؤتلِق والماء منبعق أرب بالأرض (٧) حتى ماله لبق (٨) كأنه الوشى والديباج والسرق(٩) ونار في الطُّرف لونَّ مشرق أنق أو أصفرٌ فاقع أو أبيض يَة ق

<sup>(</sup>١) الدهماء: السوداء ، والبلق: سواد وبياض

<sup>(</sup>٢) كأنه يريد بالسلائل السيوف المسلولة

<sup>(</sup>٢) العزالي جمع عزلاء وهي مصب الماء من القربة

 <sup>(</sup>٤) في ديوان المعانى لأبي هلال العسكرى ٢/٩ : « من برقه »

<sup>(</sup>۵) شدید الصوت (۲) کذا ، وفی دیوان المعانی : « منخرق »

<sup>(</sup>٧) أى أقام (٨) اللبق : الرفق

<sup>(</sup>٩) السرق: شقق الحرير الأبيض

<sup>(</sup>١٠) ١ ، ب : « نبتها « . وما أثبت عن ديوان المعاني .

# ٢٦ ـ بصيرة في البرهان

وهو فُعْلان ، بزنة الرُّجحان . ومعناه : بيان الحجّة . وقيل : هو مصدر بَرِهَ يَبْرِه كَسَمَع يَسَمَع إِذَا ثَابِ جَسَمُه بَعْدَ عِلَّةً ، وأَبِيضٌ جَسَمَه . ومنه البَرَهْرَهِة : للمرأة البيضاء الشَّابّة ، أو التي تُرْعَد رطوبةً ، ونعومةً . والبرهة بالضمّ ، والفِتح : الزَّمان الطُّويل ، أو مطلق الزَّمان ، أو مدّة منه . فالبرهان أُوكِدِ الأَدلَّةِ . وهو الَّذي يقتضي الصَّدق أبدًا لا محالة .

وذلك أنَّ الأدلَّة خمسة أضرب: (دلالة (١) تقتضى الصَّدق أبدا، ودلالة تقتضى الكذب أبدا) ، ودلالة إلى الصّدق أقرب ، ودلالة إلى الكذب أقرب ، ودلالة اليهما سواء .

وجاء البرهان في القرآن على ثلاثة أُوجهِ :

الأُوِّل: ممعنى المعجزة، والولاية: (فَذَانِكَ بُرْهَانَانِ<sup>(٢)</sup> مِنْ رَبِّكَ).

الثانى: بمعنى الدَّليل، والحجّة: (قُلْ هَاتُوا(٣) بُرْهَانَكُمْ) (ومَنْ يَدْعُ (٤) مع اللهِ إِلَّهًا آخَرَ لا بُرْهَانَ لَهُ) .

الثَّالث: يمعني القرآن ، والنبوّة : (يأيُّهَا النَّاسُ<sup>(ه)</sup> قَدْ جَاءَكُمْ بُرْهَانُ مِنْ رَبِّكُمْ ) أَى كتاب ورسول. أنشدنى بعض الفضلاء:

من استشار صُروفَ الدّهر قام له على حقيقة طبع الدّهر برهان من استنام إلى الأشرار نام وفي قميصه منهم صِلٌ وثُعبان

<sup>(</sup>۲) الآیه ۳۲ سورة القصص

<sup>(</sup>٤) الآية ١١٧ سورة المؤمنين

<sup>(</sup>١) سقط ما بين القوسين في ا

الآية ١١١ سورة البقرة وغيرها

الآية ١٧٤ سورة النساء

## ٢٧ ـ بصيرة في الابرام

وهو الإحكام . وأصله من إبرام الحَبْل ، وهو أن يجعله طاقين ، ثم يفتِله . والمَبَارِم : المغازل الَّتي يُبْرِم بها ؛ قال تعالى : (أَمْ أَبْرَمُوا(١) أَمْرًا) أَمْرًا) أَيْ أَي أَيْرِم بها ؛ قال تعالى : (أَمْ أَبْرَمُوا(١) أَمْرًا) أَي أَت قنوا إحكامه . ويقال أيضًا : بَرَمَ الأَمر يبرِمه ويَبْرُمه بمعنى المزيد (٢) وأبرم فلانًا فبرِم (وتبرّم: أَملًه (٣): فَمَلّ) . والبَرِيم : المبرم ، أَي المفتول فَتْلًا محكما . ومن هذا قيل للبخيل الَّذي لا يدخل في المَيْسر : بَرَمٌ ويشدِّد في الأَمْرِم : الَّذي يُلِحّ ويشدِّد في الأَمْرِ ؛ تشبيهًا بمُبْرم الحبل .

ولمّا كان البريم من الحبل قد يكون ذا لونين سمّى كلّ ذى لونين من شيء (٤) مختلط أبيض ، وأسود ، وكغنَم مختلط وغير ذلك ممّا فيه لونان مختلطان : بَرِيمًا . ومنه قيل للصبح : بَرِيم . وحَبل فيه لونان مزيّن بجوهر تشدّه المرأة على وسَطها بَريم . والبُرْمة في الأصل : هي القِدْر المحكمة ثم خصّوه بما كان من الحجارة لإحكامها . والجمع بِرَام كجُفْرة (٥) وجِفار .

<sup>(</sup>١) الآية ٧٩ سورة الزخرف

<sup>(</sup>٢) أ ، ب : « المذمة » يــريد أن الثلاثي بمعنى أبرم المزيد وقوله ( يبرمه ويبرمه ) لم يذكر في القاموس المضارع • ومقتضى اصطلاحه أن فيه ضم العين فقط

٣) ١ ، ب : « وبرم أصله فتــل » • وما أثبت عن القاموس •

<sup>(</sup>٤) ني الراغب: « جيش »

<sup>(</sup>٥) الجفرة جوف الصمدر أو ما يجمع الصدر والجنيين

# ٢٨ ـ بصيرة في البزوغ

وهو ابتداء الطُّلوع . وقيل : بزغت الشمس بَزْغًا وبُزُوغًا : شرَقَت ، وبزغ ناب البعير (١) طلع ، وبزغ الحاجم : شَرط . والمِبْزُغ المِشراط . وابتزغ الرّبيع : جاء أوّله : ( فَلَمّا (٢) رَأَى القَمَر بَازغًا ) أَى طالعًا ( منتشر (٣) الضوء) .

<sup>(</sup>۱) ا، ب: « للبعير » وما أثبت عن القاموس .

<sup>(</sup>۲) الآية ۷۷ سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٣) ١، ب : « منتشرا بضوء ، وما أثبت عن الراغب .

### ٢٩ ـ بصيرة في البس

البَس : الفَت والذُّل (١) : (وبُسّت (٢) الجبال) أَى فُتَت ، من قولهم : بَسسْت الحنطة ، والسّويق بالماء : فتته به وهي البَسِيسة . وقيل معناه : سِيقت سَوقًا سريعًا ، من قولهم : انبسّت الحيّات : أَى انسابت انسيابًا سريعًا . فيكون كقوله : (وَيَوْم (٣) نُسيّرُ الجِبَال) وبسسْت بالإبل : زجرتها عند السّوق . وأبْسَسْت بها عند الحلب ، وناقة بُسُوس : لا تُدِر إلّا على الإبساس .

<sup>(</sup>١) كذا · والظاهر أن الأصل : « اللك » ·

<sup>(</sup>٢) الآية ٥ سورة الواقعة ·

 <sup>(</sup>٣) الآية ٤٧ سبورة الكهف ·

#### ٣٠ \_ بصيرة في بسر

البَسْر فى الأصل: الاستعجال بالشيء قبل أوانه. وبَسَر الرَّجُل حاجتَه: طلبها فى غير أوانها) قبل الضبَعة. طلبها فى غير أوانها، (والفحل (۱) الناقة: ضربها فى غير أوانها) قبل الضبَعة. ومَاءٌ بَسْر: متناول من غديره قبل سكونه. ومنه قيل لِمَا [لم](۲) يدرك من التمر: بُسْر.

وقوله - تعالى - : (عَبَسَ<sup>(٣)</sup> وبَسَرَ) أَى أَظهر العبوس قبل أَوانه ، وفى غير وقته . فإن قيل : فقوله - تعالى - : (وَوُجُوهٌ ) يَوْمَئِذٍ بَاسِرَةٌ) ليس يفعلون ذلك قبل الوقت ، وقد قلت : إن ذلك يقال فيا كان قبل وقته ، وقد قلت : إن ذلك يقال فيا كان قبل وقته ، وقيل أن ذلك إشارة إلى حالهم قبل الانتهاء بهم إلى النار . فخص لفظ البسر تنبيها أَن ذلك مع ما ينالهم من بَعْدُ يجرى مجرى التكلُّف ، ومجرى ما يفعل قبل وقته ] . ويدل على ذلك قوله عز وجل : (تَظُنُ (٢) أَنْ يُفْعَلَ بِهَا فَاقِرَةٌ) .

<sup>(</sup>١) سقط ما بين القوسين في ا

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٢ سورة المدثر

ه) زيادة من الراغب

 <sup>(</sup>٢) زيادة من الراغب
 (٤) الآية ٢٤ سورة القيامة
 (٢) الآية ٢٥ سورة القيامة

# ٣١ ـ بصيرة في البسوق

بَسَقت النخلةُ : طالت . وبَسَق على أصحابه ، علاهم . والبَسُوق والمِبسَاق : الطويلة الضَّرْع من الغنم . ولا تُبَسِّق علينا تبسيقًا : لا تطوّل (وَالْنَخْلُ (١) بَاسِقَاتٍ) طويلات مرتفعات .

<sup>(</sup>١) الآية ١٠ سورة ق

### ٣٢ \_ بصيرة في البسل

هو الضمّ والمَنْع . والبَسْل : الحرام ؛ لأَنَّه ممنوع عنه . والبَسْل : الحلال ؛ لأَنَّه يُضمّ ويجمع . فهو من الأَضداد . وتبسّل الرّجلُ : عَبَس غضبًا ، أو شجاعة . وبه سمّى الأَسد باسلًا ، ومبَسّلًا (١) . والباسل : الشّجاع ؛ لعبوسه ، أو لكونه محرّمًا على أقرانه أن ينالوه ، أو لمنعه ما تحت يده عن أعدائه . وقد بَسُل - ككرم - بَسَالةً ، وَبَسالًا .

وقوله تعالى: (وَذَكِّر بِهِ (٢) أَن تُبْسَلَ نَفْسٌ بِمَا كَسَبَتْ) أَى تُمنع الشَّواب وتُحرمه .

والفرق بين الحرام والبسل أنَّ الحرام عام فيما كان ممنوعًا منه بالحُكم والقهر ، والبَسْل هو الممنوع منه بالقهر . وقوله تعالى ( أُولَئِكَ الَّذِينَ (٣) أُبْسِلُوا بِمَا كَسَبُوا) أَى مُنعوا الثواب ، وحُرمُوا . وفُسّر بالإرهان (٤) ، كَقُوله - تعالى - : (كُلُّ نَفْسٍ (٥) بِمَا كَسَبَتْ رَهِينَةٌ ) .

وأبسلت المكان : جعلته بَسْلًا على من يريده . وأبسله لكذا : رَهَنه . وأبسل عِرْضه : فضحه . وأبسله لعمله : وكله إليه ، وفلانًا : جعله بَسْلًا ، شجاعًا ، قويًّا على مدافعة الشيطان ، أو الحيّات ، أو الهوام . والبُسْلة : أجرة الرّاق . وبَسَلت الحنظل بَسْلًا طيّبَتْه ، كأنه أزال بَسَالته أى شدّته ، أو ما فيه من المرارة الجارية مجرى المحرّم .

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٠ سورة الأنعام

<sup>(</sup>٤) في المسيراغب وفي هميسامش ب : « بالارتهان » والارهان لغة في الرهن ، وهمسو المحبس في دين وتحوه والارتهان الحل المرهون . (ه) الآية ٣٨ سورة المدثر (ه) الآية ٣٨ سورة المدثر

### ٣٣ \_ بصيرة في البسم

قال - تعالى - : (فَتَبَسَّمَ (١) ضَاحِكًا مِنْ قَوْلِهَا) . والتبسّم ، والابتسام ، والبَسْم بمعنى واحدٍ ، وهو أقل الضحك ، وأحسنه . وقد بسَم يبسم - كضرب - بَسْمًا فهو مِبْسَام ، وبَسّام . والمَبْسِم - كمنزل - : الثّغر . والمَبْسِم - كمقعد - : التبسُّم .

(١) الآية ١٩ ميورة النمل

### ٣٤ \_ بصيرة في البضاعة

وهي : قِطعة وافرة من المال ، تُقْتَني للتجارة . يقال : أبضَع بضاعة ، وابتضعها . وأصله البَضْع : القطع : بَضَعه يَبْضُعه – كمنعه يمنعه – وبضَعه تبضيعًا : قطعه . وبَضَعه . أيضًا : شقَّه (والبضع (۱) أيضًا التزوّج والمجامعة والتبيّن) . والبُضْع – بالضمّ – الجماع وعَقد النكاح – وبالكسر والفتح – ما بين الثلاث إلى التسع ، أو إلى الخمس ، أو إلى أربعة ، أو من أربع إلى تسع ، أو هو سبع . وإذا جاوزت العَشر ذهب البضْع : لا يقال : بضع وعشرون ، وقيل : يقال ، وقال الفرّاء : لايدُدْ كر [ إلا] (٢) مع العشرة ، والعشرين من واحد إلى عشرة ، ولا ألف . وقال مَبْرَمان (٣) : البضع : المذكر بهاء ، ومع المؤنث بغير هاء : بضعة وعشرون رجلا ، وبضع وعشرون الم أة .

وورد في التنزيل من هذه المادَّةِ على وجوه :

الأَول : اسمُ لمال التجارة ( وَجَدُوا ( عَ) بضَاعَتَهُمْ ) ( هَذِهِ بضَاعَتُنَا رُدَّتْ إِلَيْنَا ( ) .

<sup>(</sup>١) سقط ما بين القوسين في ا (٢) زيادة من القاموس

 <sup>(</sup>٣) لقب محمد بن اسماعيل اللغوى النحوى أحد الآخذين عن المازني والجرمي •

٤) الآية ٦٥ سورة يوسف
 ١٤) الآية ٦٥ سـورة يوسف

الثانى: اسم للمأْكُولاتِ، وأسبابُ المعيشة: (وَجِئْنَا (١) بِبِضَاعَةٍ (٢) مُزْجَاةٍ). الثالث: اسم لحقيقة البضاعة (وأَسَرُّوهُ (٣) بِضَاعَةً (٢)).

الرّابع: لمدّة من الزمان (فَلَبِثُ (٤) فِي السِّمْنِ بِضْعَ سِنِينَ). وفلان حسن البَضع ، والبَضِيع ، والبَضْعة ؛ عبارة عن السّمن . والبَضِيع : الجزيرة المنقطعة عن البرّ . والباضعة الشَّمِّة تبضَع اللَّحم . وهو بِضْعة منى : أي جار مَجْرَى بعض جسدى .

<sup>(</sup>١) الآية ٨٨ سورة يوسف

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩ سورة يوسف

 <sup>(</sup>γ-γ) سقط مابین الرقمین فی
 (٤) الآیة ٤٢ سورة یوسف

# ٣٥ \_ بصيرة في الباطل

وهو مالا ثبات له عند الفحص عنه . وقد يقال ذلك في الاعتبار إلى المقال ، والفعال . بطل بُطُلا ، وبُطُولا وبُطلانًا – بضمّهن – : ذهب ضياعًا ، وخَسِر ، وأبطله (١) غيره . وبطل (٢) في حديثه بَطَالة أي هَزَل ضياعًا ، وخَسِر ، وأبطله أيضًا : جاء بالباطل . والباطل أيضًا : إبليس . ومنه قوله : (وما يُبْدِئُ (٤) البَاطِلُ ) . ورجل بطّالٌ : ذو باطل بين البُطُول . وتبطّلوا بينهم : تداولوا الباطل . ورجل بطّل ، وبطّال ، بين البَطَالة والبُطُولة : شجاع تبطل جراحته ، فلا يكترث لها ولا يبطلُ نجادته ، والبُطُل عنده دماء الأقران . والجمع أبطال . وهي بهاء . وقد بَطُل ككرُم ، وتبطّل . والبُطّلة : باطل . والبُطلة : السّحَة .

والإِبطال يقال في إِفساد الشيء وإِزالته ، حقًّا كان ذلك الشيء أَو باطلًا . قال تعالى : (لِيُحِقَّ<sup>(ه)</sup> الحَقَّ وَيُبُطِل البَاطِلَ) .

وقدجاء ممعنى الكذب: (لَا يَأْتِيهِ (٦) البَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ)،



<sup>(</sup>١) ١، ب : « اذا أبطله » وما أثبت عن الراغب

<sup>(</sup>٢) ١، ب: « أبطل » وما أثبت عن القاموس ، وفي الشرح: « ظاهر سيباقه أنه من حد نصر ، والصواب أنه من حد علم ، كماهو في الجمهرة » ،

 <sup>(</sup>۳) ۱ ، ب : « فابطل » وما أثبت عن القاموس \*

<sup>(</sup>٤) الآية ٤٩ سورة سبأ (٥) الآية ٨ سورة الأنفال

<sup>(</sup>٦) الآية ٤٢ سورة فصلت

(إِذًا لاَرْتَابَ المُبْطِلُونَ (١) ، وبمعنى الإِحباط : (لا تُبْطِلُوا (٢) صَدَقَاتِكُمْ بالمَنِّ والأَّذَى) ، (وَلَا تُبْطِلُوا (٣) أَعْمَالَكُمْ ) وبمعنى الكفر والشّرك : (وَقُلْ جَاءَ (٤) الحَقُّ وزَهَقَ الباطِلُ إِنَّ البَاطِلَ كَانَ زَهُوقًا ) ، وبمعنى الصّنم ، والنَّذِينَ (٥) آمَنُوا بالباطِلِ وكَفَرُوا بِاللهِ ) أَى بالصّنم ، أَو بإبليس ، وبمعنى الظُّلم والتعدّى : (وَلَا تَنْ كُلُوا (٢) أَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالبَاطِلِ ) أَى بالظُّلم .

<sup>(</sup>١) الآية ٤٨ سورة العنكبوت

٣٦) الآية ٣٣ سورة محمد

٥) الآية ٥٢ سورة العنكبوت

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٦٤ سورة البقرة

 <sup>(</sup>٤) الآية ٨١ سورة الاسراء

<sup>(</sup>٦) الآية ١٨٨ سورة البقرة

### ٣٦ \_ بصيرة في البطن

وهو خلاف الظّهر - والجمع أبطن ، وبُطون ، وبُطنان ، - والجماعة دون القبيلة ، أو دون الفَخذ ، وفوق العِمارة . والجمع أبطن وبطون . والبطن : جوف كلّ شيء . ورجل بَطِين : عظيم البطن ، وبَطِنٌ - ككتف - : هَمّه بطنه ، أو رَغِيب لا يَنتهى عن الأَكْلِ . ويقال لما تدركه الْحاسة : ظاهر ، ولما يخنى عنها : باطن ؛ قال تعالى : (وَذَرُوا(١) ظَاهِرَ الإِنْم وَباطِنة) ورجل مُبطن : خميص البطن ، وبُطِن - كعنى - أصيب بطنه ، فهو مبطون أى عليل البطن . والبطانة : خلاف الظّهارة . ويستعار البطانة لمن تختصه عليل البطن . والبطانة : خلاف الظّهارة . ويستعار البطانة أم مختصًا بالاطّلاع على باطن أمرك . قال تعالى : (لا تَتَخِذُوا (٢) بِطَانَةً ) أى مختصًا بكم : يَستبطِن أموركم . وذلك استعارة من بِطانة الثوب ، بدلالة قولهم : لبست فلانًا إذا اختصصته ، وذلك استعارة من بِطانة الثوب ، بدلالة قولهم : النبيّ صلّى الله عليه وسلّم (مَا بَعَث (٣) اللهُ مِنْ نَبيّ وَلَا اسْتَخْلَفَ خليفة النّب م ونطانة تأمره بالخَيْر ، وتحضّه عليه ، وبطانة المُره بالخَيْر ، وتحضّه عليه ، وبطانة تأمره بالخَيْر ، وتحضّه عليه ، وبطانة تأمره بالخَيْر ، وتحضّه عليه ، وبطانة تأمره بالخَيْر ، وتحضّه عليه ، وبطانة المُره بالشّر ، وتحضّه عليه ) .

والظَّاهر ، والباطن في صفة الله – تعالى – لا يقال (٤) إِلَّا مزدوجَيْن ؛ كَالأُوِّل والآخر . والظَّاهر قيل : إِشارة إِلى معرفتنا البديهيَّة ؛ فإِنُ الفطرة

الآية ١٢٠ سورة الأنعام (٢) الآية ١١٨ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري كما في الترغيب والترهيب ١٩٦/٢

<sup>(</sup>٤) كذا ، والمراد : لا يقال كل منهما

تقتضى في كلّ ما نظر إليه الإنسان أنَّه موجود ؛ كما قال ـ تعالى ـ : (وَهُوَ الَّذِي (١) فِي السَّماءِ إِلَهُ و فِي الأَرْضِ إِلهُ ). ولذلك قال بعض الحكماء: مَثَل طالب معرفتِه مَثَلُ مَن طوّف الآفاق في طلب ما هو معه . والباطن إشارة إلى معرفته الحقيقية . وهي الَّتي أشار إليها أبو بكر الصّدّيق \_ رضى الله تعالى عنه \_ بقوله : يا من غاية معرفته ، القصور عن معرفته . وقيل : ظاهر بآياته ، باطن بذاته ، وقيل : ظاهر بأنَّه محيط بالأَشياء ، مدرك لها ، باطن من (٢) أن يحاط به ؛ كما قال : ( لَا تُدْر كُهُ (٣) الأَبْصَارُ وَهُوَ يُدْرِكُ الأَبْصَارِ ) . وقد رُوى عن أَمير المؤمنين عليّ ــ رضي الله عنه ــ مادلَّ على تفسير اللفظتين ، حيث قال : تجلَّى لعباده من غير أن رأوه ، وأراهم نفسه من غير أَنْ تجلَّى لهم . ومعرفة ذلك تحتاج إلى فهم ثاقب ، وعقل وافر . وقوله تعالى : ( وأَسْبَغَ (٤) عَلَيْكُمْ نِعَمَهُ ظاهرةً وَبَاطِنَةً ) قيل: الظاهرة بالنبوّة ، والباطنة بالعقل. وقيل (٥): الظَّاهرة: المحسوسات، والباطنة : المعقولات . وقيل: الظاهرة : النَّصرة على الأُعداءِ بالنَّاس ، والباطنة : النصرة بالملائكة . وكلّ ذلك يدخل فى عموم الآية . والله أعلم .

<sup>(</sup>١) الآية ٨٤ سورة الزخرف (٢) ١ ، ب في » وما أثبت عن الراغب

٣) الآية ١٠٣ سورة الأنعام
 ١٥) الآية ٢٠ سورة لقمان

<sup>(</sup>٥) في ا ، ب بعده : « على الاعداء بالناس » ولا مكان لهــــا هنا • وما أثبت وفق ما في الراغب

#### ٣٧ ـ بصيرة في البطء

بَطُو - ككرم - بُطاً - بالضم - ، ويطاء - ككتاب - ، وأبطاً ، وتَبَاطاً : واستبطاً : تأخّر عن الانبعاث في الأمر . وأبطئوا إذا كانت دوابهم بطاءً وبطّاهُ وأبطاه : أخّره عن الانبعاث قال - تعالى : (وإنَّ منكم (١) لَمَن ليُبَطّئنَ ) أي يثبط غيره . وقيل : يُكثر هو من البط في نفسه . والمقصد بذلك : أن منكم مَنْ يتأخّر ، ويؤخّر غيره . ولم أفعله بُطْء يا هذا . وبُطأًى يا هذا : أي الدّهر . وبُطأآن ذا خروجا - بالضم ، والفتح - أي بَطُو .

<sup>(</sup>۱) لآية ۷۲ سورة النساء

### ٣٨ \_ بصيرة في البعد

وهو ضد القرب، وما لهما حد محدود، وإنّما هو أمر اعتبارى . ويستعمل في المحسوس وفي المعقول ولكن استعماله في المحسوس أكثر . مثاله في المعقولة (١) قوله \_ تعالى \_ : ( قَدْ (٢) ضَلّوا ضَلالًا بَعِيدًا ) يقال (٣) بَعُد \_ ككرم \_ : أَى تباعَدَ ، فهو بعيد . قال \_ تعالى \_ : ( وَمَا هِيَ (٤) مِنَ الظّالمين بَبَعِيدٍ ) .

وبَعِدَ بَعَدًا \_ كَفْرِحَ فَرَحًا : مات . والبَعَد أكثر ما يقال في الهلاك ، والبُعْد والبَعْد والبَعْد كلاهما يقال في الهلاك ، وفي ضدّ القرب . قال \_ تعالى \_ : (فَبُعْدًا لِلْقَوْمِ (٥) الظَّالِمِينَ) . وقوله : (بَلِ (٢) الَّذِينَ لا يُؤمِنُونَ بالآخِرَةِ في الْعَذَابِ وَالضَّلَالِ الْبَعِيد) أي الضلال الذي يصعبُ الرجوع منه إلى الهدى ؛ في الْعَذَابِ وَالضَّلَالِ الْبَعِيد) أي الضلال الذي يصعبُ الرجوع منه إلى الهدى ؛ تشبيهًا بمَنْ ضلَّ عن مَحَجَّة الطَّريق بُعْدًا متناهيًا ، فلا يكادُ يُرجَى له إليها رجوع ، وقوله : (وَمَا قَوْمُ (٧) لُوطٍ مِنْكُمْ بِبَعِيدٍ) أي تقاربونهم في الضَّلال ، فلا يبعد أن يأتيكم ما أناهم من العذاب .

<sup>(</sup>١) أي في الأمور المعقولة

<sup>(</sup>٣) اثب : « **فقا**ل »

٥) لآية ١١ سورة المؤمنين

<sup>(</sup>٧) الآية ٨٩ سورة هود

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٧ سورة النسماء

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٣ سورة هود

<sup>(</sup>٦) الآية ٨ سورة سبأ

### ٣٩ ـ بصيرة في بعض

بعض كلّ شيء: طائفة منه . والجمع أبعاض . ولا يدخله أل خلافًا لابن درستويه . بعَضته (١) تبعيضًا : جعلته أبعاضًا ؛ كجزَّأته . وهو من الأضداد : يقال للجزء وللكلّ . قال أبو عبيدة (وَلِأُبَيِّنَ لَكُمْ (٢) بَعْضَ الَّذِي تَخْتَلِفُونَ فِيهِ) أي كلّ (٣) ... ؛ كقول الشاعر (٤) :

\* أُو يَرْتَبِطْ بعضَ النفوس حِمامها \*

قيل (٥): هذا قصور نظر منه . وذلك أنَّ الأَّشياءَ على أَربعة أَضرب : ضربٌ فى بيانه مفسدة ، فلا يجوز لصاحب الشَّريعة بيانه ؛ كوقت القيامة ، ووقت الموت .

وضرب (٢) معقولات يمكن للنّاس إدراكه ، من غير نبى ؛ كمعرفة الله ، و (معرفة (٧) خَلْقه ) السّموات والأرض ، فلا يلزم صاحب (٨) الشرع أن يبيّنه ؛ ألا ترى أنه كيف (٩) أحال معرفته على العقول في نحو قوله : (قُلِ انْظُرُوا (١١) مَاذَا فِي السموات وَ الأَرْضِ ) ، وقوله : (أَوَلَمُ (١١) يتفكروا)

<sup>(</sup>۳) فى الراغب : « كل الذى »

<sup>(</sup>٤) هو لبيد في معلقته ٠ وصدر البيت

<sup>\*</sup> تراك أمكنة اذا لم أرضها \*

<sup>(</sup>٥) القائل هو الراغب في المفردات

<sup>(</sup>٦) بالانسافة . وفي الراغب: « ضرب معقول » على الوصف

<sup>(</sup>۷) في الراغب: « معرفته في خلق » . (۸) ۱: « لصاحب »

<sup>(</sup>٩) سقط في ب (١٠) الآية ١٠١ سورة يونس

<sup>(</sup>١١) الآية ١٨٤ سورة الاعسراف والآية ٨سورة الروم

وضرب يجب عليه بيانه ؛ كأصول الشرعيّات المختصّة بشرعه . وضرب يمكن الوقوف عليه بما يبيّنه (۱) صاحب الشرع ؛ كفروع الأحكام . فإذا اختلف الناس في أمرٍ غير الّذي يختصّ بالنبيّ بيانُه ، فهو مخيّر بين أن يبيّن وبين ألّا يبيّن ، حسبا يقتضيه اجتهاده وحكمته ، وأمّا الشاعر فإنّه عنى نفسه . والمعنى : إلا أن يتداركني الموت ؛ لكن عَرَّضَ ولم يصرّح ؛ تفاديًا من ذكر موت نفسه . والبعوض اشتق لفظه من بَعْضِ : وذلك لصغر (۲) جسمه ، بالإضافة إلى سائر الحيوانات . وبُعِضُوا : آذاهم وذلك لصغر (۳) وليلة بَعِضة ، ومبعوضة ، وأرض بَعِضَة : كثيرة البَعُوض .

<sup>(</sup>١) في الراغب: د بينه ، ٠

<sup>(</sup>٢) اكب : « تصميفير » وما أثبت عن الراغب .

<sup>(</sup>٣) كذا في 1 ، ب : والبعض جمع بعوض وان كان البعوض جمع بعوضة · وفي اللسمان و آذاهم البعوض »

### ٠٤ ـ بصيرة في البعل

وهو الزُّوجِ . والجمع بِعَالَ ، وبُعُولَ . والمرأة بَعْلُ ، وبَعْلَة . وبَعَلَ يَبْعَلَ بُعُولة : صار بعلًا . وكذا اسْتَبْعَل . والبِعال ، والتباعُل ، والمباعلة : الجماع ، وملاعبة الرّجل المرأة . وباعلت : اتنخذت بعلًا ، وتبعَّلت : أطاعت بعلها ، أو تناتُّنتُ له<sup>(١)</sup> .

وذكر فى القرآن البَعْل على وجهين :

الأوّل: اسم صنم لقول إلياس (٢) عليه السّلام: (أَتَدْعُونَ (٣) بَعْلًا).

الثانى: بمعنى الأَزواج: (وَبُعُولَتُهُنَّ ﴿ أَحَقُّ بِرَدِّهِنَّ ) (وَهَذَا بَعْلِي (٥) شَيْخًا ) وله نظائر.

ولمَّا تُصوّر من الرّجل استعلاء على المرأة ، وأن بسببه صار سائسَها ، والقائم عليها ، شُبّه كلّ مستعل على غيره به ، فسمّى به . فسمّى قوم معبودهم الذي يتقَرَّبُون به إِلَى الله تعالى «بعلا » لاعتقادهم ذلك قيه . وقيل للأُرضِ المستعلية على غيرها : بَعْل ، ولفَحْل النخل : بعل. تشبيها بالبعل من الرّجال ، وكذا سمّوا ما عَظُم من النخل حتى شرب بعروقه أثم بعلًا ، لاستعلاثه واستغنائه عن السَّاقي . ولمَّا كانت وَطْأَة العالى على المستولَى عليه مستثقلة (٧) في النَّفس قيل : أصبح فلان بَعْلًا على أهله أي تقيلًا ، لعلوَّه عليهم .

<sup>(</sup>۲) ۱۰۰۱ : « يونس » والصواب ما أثبت (٣) الآية ١٢٥ سورة الصافات

 <sup>(</sup>٤) الآية ٢٢٨ سورة البقرة
 (٦) ١ ب: «بعروقها» وما أثبت عن الراغب الآنة ٧٢ سورة هود .

<sup>(</sup>V) ا أن : « مُسْدَــــتقُلَة » وما أثبت عن الراغب ·

### ١٤ ـ بصيرة في بعثر

قال – تعالى – : ( (وإذَا (١) القُبُورُ بُعْثِرَتْ ) أَى قُلِب ترابها ، وأثير مافيها ومن (٢) رأى أَن تركيب الرّباعيّ والخماسيّ من ثلاثيين نحو هلَّل وبَسْمل ، – إذا قال : لا إِلَه إِلَّا الله ، وبسم الله – يقول : إِن بُعْثِر مركَّب من بُعث ، وأثِير وهذا غير بعيد في هذا الحرف ؛ وإِنَّ البغْثرة يتضمّن معنى بُعِث ، وأثير .

(١) الآية } سورة الانفطار

(۲) هو ابن قارس

... -- YTI --



### ٢٤ \_ بصيرة في البغي

وهو طلب تجاوز الاقتصاد فيما يتحرّى (١) ، تجاوزَه أولم يتجاوزه . فتارة يُعتبر في الوصف الَّذي هو الكَمِّية ، وتارة يعتبر في الوصف الَّذي هو الكيفيَّة . يقال : بَغَيت الشيءَ إذا طلبت أكثر ممّا يجب ، وابتغيت كذلك . والبغي على ضربين :

أحدهما محمود ، وهو تجاوز العَدُل إلى الإحسان ، والفَرضِ إلى التطوّع . والثانى مذموم . وهو تجاوز الحقّ إلى الباطل ، أو تجاوزه إلى الشّبه ؛ كما قال النبيّ صلى الله عليه وسلّم : ( إنّ الحلال (٢) بيّن ، وإنّ الحرام بيّنٌ ، وبينهما أمور مشتبهات . ومن يرتع حول الحمى يوشك أن يقع فيه ) . وقد ورد في القرآن لفظ البغي على خمسة أوجه :

الأَوِّل: بمعنى الظَّلم: (وينهى (٣) عن الفحشاء والمنكر والبَغْي)، (إِنَّمَا حَرَّمَ رَبِّيَ الفَوَاحِشَ مَا ظَهَرَ (٤) مِنْهَا وَمَا بَطَنَ وَالإِثْمَ وَالْبَغْيَ).

الثانى : بمعنى المعصية ، والزَلَّة ، (يا أيها النَّاسُ<sup>(ه)</sup> إِنَّمَا بَغْيُكُمْ عَلَى أَنْفُسِكُمْ) (فلمَّا<sup>(ه)</sup> أَنجاهم إِذا هم يبغون) أَى يعصون .

الثالث: معنى الحَسَد: (بَغْيًا (٦) بَيْنَهُمْ) أَى حسدا.



<sup>(</sup>۱) ۱، ب: « يتحدى »

<sup>(</sup>٢) الحسديث رواه الشيخان ، كما في رياض الصالحين

<sup>(</sup>٣) الآية . ٩ سورة النحل (٤) الآية ٣٣ سورة الأعراف

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٣ سورة يونس

<sup>(</sup>٦) الآية ١٤ سورة الشورى ، والآية ١٧ سورة الجاثيه

الرَّابع: بمعنى الزِّني: (وَلَا تُكْرِهُوا (١) فَتَيَاتِكُمْ عَلَى البِغَاءِ).

الخامس : بمعنى الطلب : (وَيَبْغُونَهَا (٢) عِوَجًا) أَى يطلبون لها اعوجاجا ، (يَبْتَغُونَ (٣) مِنْ فَضْل اللهِ) ولها نظائر .

ولأَنَّ البغى قد يكون محمودًا ومذمومًا قال - تعالى - : ( إِنَّمَا السَّبِيلُ (٤) عَلَى الَّذِينَ يَظْلِمُونَ النَّاسَ وَيَبْغُونَ فَى الْأَرْضِ بِغَيْرِ الْحَقِّ) فَخَصَّ العقوبة من (٥) بغيه بغير الحقِّ .

وأبغيتك الشيء : أعنتك على طَلبِه . وبَغَى الجرح : تجاوز الحَد في فساده . وبغت المرأة : إذا فجَرَت ؛ لتجاوزها إلى ما ليس لها . وبغت السّهاء تجاوزت في المطرحد الحاجة . وبغى : تكبّر ؛ لتجاوزه منزلته . ويستعمل ذاك في أي أمركان ، فالبغى في أكثر المواضع مذموم . وقوله تعالى : (غَيْر باغ (٢) وَلا عَادٍ ) أي غير طااب ما ليس له طلبه ، ولا متجاوز لما رسم له . وقال الحسن : غير متناول للّذة ، ولا متجاوز سَد الجَوْعَةِ [ وقال (٧)] : مجاهد : «غير باغ » على إمام ، «ولا عادٍ » في المعصية طريق الحق .

وأَمَّا الابتغاءُ فالاجتهاد (٨) في الطلب ، فمتى كان الطَّلب لشيء محمودٍ كان الابتغاء محمودًا ؛ نحو (ابتغاء رَحْمَةٍ مِنْ (٩) رَبَّكَ تَرْجُوها) .

<sup>(</sup>١) الآية ٣٣ سورة النور (٢) الآية ٥٤ سورة الأعراف وغيرها

<sup>(</sup>٣) الآية ٢. سورة المزمل (٤) الآية ٢. سورة الشورى

<sup>(</sup>د) انت : « من »

رُدَمُ الآيات ١٧٣ سورة البقرة ، ١٤٥ سورة الانعام ، ١١٥ سورة النحل

<sup>(</sup>V) زيادة من الراغب (A) ١٠٠١ ( بالاجتهاد »

<sup>(</sup>٩) الآية ٢٨ سورة الاسراء

انبغى مطاوع بَغَى ، فإذا قيل ينبغى أن يكون كذا فعلى وجهين : أحدهما : ما يكون مسخَّرًا للفعل ، نحو النارُ ينبغى أن تحرق الثوب. والثانى على معنى الاستئهال ، نحو فلان ينبغى أن يُكْرَم لِعِلْمِهِ . وقوله – تعالى – : (وَمَا عَلَّمْنَاهُ الشِّعْرَ (١) وَمَا يَنْبَغِى لَه ) على الأُوّل فإنَّ معناه : لا يتسخَّر ، ولا يتسهَّل له ؛ ألا ترى أنَّ اسانه لم يكن يجرى به؟!

<sup>(</sup>١) الآية ٦٩ سورة يس

## ٢٤ \_ بصيرة في البقاء

وهو ثبات الشيء على الحالة الأولى . (وهو (١) يضاد الفناء) وبَقِي يَبْقَى كَرَضِيَ يَرْضَى ، وبَقَى يَبْقَى كَسَعَى يَسْعَى : ضدّ فنِي . وأَبقاه وتبةَّاه واستبقاه والاسم البَقُوى بالفتح وبالضَّمِّ والبُقيا بالضمّ وقد توضع الباقية موضع المصدر ، و (بقيَّة (٢) اللهِ خَيْرٌ لَكُمْ ) أَى طاعة الله ، أَو انتظار ثوابه ، أَو الحالة الباقيةُ لكم من الخير ، أو ما أبقي لكم من الحلال . و (أُولُو (٣) بَقِيَّةٍ يَنْهَوْنَ ) أَى إِبقاء ، أو فهم . و (الباقيات الصالحات) كل عمل صالح ، أو سبحان الله والحمدلله ولا إِلَّه إِلَّا الله والله أكبر ، أو الصَّلوات الخمس . وفي الحديث : « بَقِينَا رسول الله صلى الله عليه وسلم » : أَى انتظرناه وترصّدنا له مدّة كثيرة . والباقي ضربان : باق بنفسه لا إلى مدّة . وهو البارئ تعالى . ولا يصحّ عليه الفناء . وباق بغيره . وهو ماعداه ، ويصحّ عليه الفناء . والباقي بالله ضربان : باقِ بشخصه ، إلى أن يشاء الله أن يفنيه ؛ كبقاءِ الأَجرام السماويّة . وباقٍ بنوعه وجنسه ، دون شخصه وجزئه ؛ كالإِنسان ، والحيوانات . وكذا في الآخرة باق بشخصه ؛ كأهل الجنة ؛ فإنَّهم يبقون على التأبيد ؛ لا إلى مدّة . وباق بنوعه ، وجنسه ؛ كما روى عن النبيِّ صلَّى الله عليه وسلَّم إِنَّ ثَمَارٍ أَهِلِ الجُّنَّةِ يَقَطُّفُهَا (٤) أَهْلُهَا ، ويأْكُلُونُهَا ، ثُمَّ يَخْلُفُ مَكَانُهَا مثلُها . ولكون مافى الآخرة دائمًا قال الله \_عز وجلّ \_ : (وَمَا عِنْدَ اللهِ (٥) خَيْرٌ وأَبْقَى )

<sup>(</sup>۱) سقط ما بین القوسین فی ب (۲) الآیة ۸۸ سورة هود (۲) الآیة ۱۱٦ سوره هود (٤) ۱، ب: دیقطمها، وما اثبت عن الراغب

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٠ سورة هود (ع) (٢) (٢) (م فقطه) وما البت عن الراعب (٥) الآية ٦٠ سورة القصص وليعلم ان معظم هذه البصيرة سبق في بصيرة و البقية » (٢٠ س. ٢٢٠)

### } } \_ بصيرة في البك

( إِنَّ أَوَّلَ بَيْتٍ (١) وُضِعُ لِلنَّاسِ لَلَّذِي بِبَكَّة ) ، قيل : هي اسم لمكَّة . وقيل : لغة فيها ؛ كلازب في لازم . وقيل : اسم لما بين جبليها . وقيل : هي اسم للمَطَاف .

والبَكُ لغة : الخرق والتَّخريق ، والشَّقُ والتفريق . وبكَّ فلانًا : أَى زاحمه ، فيُشبه أَن يكون من الأَضداد . وبكَّهُ : وضعه . وبَكَّ عُنُقه : دَقَّها . وبكَّ فلانًا : ردِّ نَخْوته ، والشيء : فسخه ، والمرأة : جهدها جماعًا ، وفلان : افتقر ، وخَشُنَ بدنُه ؛ شجاعة . وتباكّ : تراكم ، والقوم : ازدحموا ؛ كتبكبكوا . والبكبكة : طرح الشيء بعضه على بعض ، والازدحام . وسمّيت مُكَّةُ بها لازدحام الحجيج ؛ أَوْ لأَنَّها تدُقُّ أَعناق الجبابرة إذا أرادوا بإلحاد فيها .



<sup>(</sup>١) الآية ٩٦ سورة آل عمران

### ه ٤ \_ بصيرة في البكم

الأبكم: هو الذي يولَد أخرس. وكل أبكم أخرس، وليس كل أخرس أبكم . قال \_ تعالى \_ : (صُمَّ (١) بُكُمٌ) وقيل: البَكَم، والبَكَامة: الخَرَس. وقيل: البَكَم، والبَكَامة: الخَرَس، وقيل: البَخَرَس مع عِيٍّ وبلاهة. وقيل: هو أن يولد لا ينطق، ولا يسمع، ولا يبصر. بَكِم يَبْكَم \_ كَفْرِح يفرح \_ فهو أبكم، وبكيم . وبَكُم \_ كَكُرُم \_ امتنع عن الكلام تعمّدًا، وانقطع عن النكاح، جهلًا أو عَمْدًا. وتبكم عليه الكلام : أرتج.

<sup>(</sup>١) الآيتان ١٨ ، ١٧١ سورة البقرة

## ٢٦ \_ بصيرة في البكاء

بكى يبكى بُكاءً وبُكًى ، فهو باكٍ . والجمع بُكَاة وبُكِيّ ، والبَبكاء - بالفتح والكسر : البكاءُ ، أو كثرته . وأبكاه : فعل به ما يوجِب بكاه . وبكاه على المَيّت تبكية : هيّجه للبكاء . وبكاه بكاءً ، وبكَّاه : بكى عليه ، ورثاه . وبكى : غَنَى . فهو من الأضداد . وقيل : البكاءُ بالمد ( سيلان (١) الدمع عن حزن وعويل . هكذا يقال بالمد) إذا كان الصوت أغلب كالرّغاء ، والثّغاء ، وسائر الأبنية الموضوعة للصّوت ؛ والبّكى - بالقصر - : إذا كان الحزن أغلب . وبكى يقال في الحزن ، وإسالة الدّمع معًا ، ويقال في كلّ واحد منهما منفردًا عن الآخر .

وقوله - تعالى -: (فَلْيَضْحَكُوا قَلِيلًا (٢) وَلْيَبْكُوا كَثِيرًا) إِشَارة إِلَى الفرح ، والتَّرح ، وإِن لَم يكن مع الضَّحَك قهقهة ولا مع البكاء إِسَالة دمع . وكذا قوله - تعالى - (فَمَا (٣) بَكَتُ عَلَيْهِمُ السَّماءُ وَالأَرْضُ) وقيل : إِنَّ ذلك على الحقيقة . وذلك قول من يجعل له (٤) حياة ، وعلمًا . وقيل : ذلك على المجاز ، على تقدير مضاف أَى أهلهما .

<sup>(</sup>١) سقط ما بين قوسين في ١

٢) الآية ٨٢ سورة التوبة

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٩ سورة الدخان

<sup>(</sup>٤) أي للمذكور من السماء والأرض ، وفي الراغب : « لهما ، وهو أولى •

#### ٧٤ ـ بصيرة في بل

وقد ورد في القرآن على وجهين .

الأَوَّل: للتأْكيد نيابة عن إِنَّ: (بَلِ الَّذِينَ كَفَرُوا (١) فِي عِزَّةٍ وَشِقَاق) أَى إِنَّ الذين .

الثانى: لاستدراك ما بعده، أَو للإِضراب عما قبله: (بَلْ أَنْتُمْ (٢) بَشَرٌ مِمَّنْ خَلَقَ)، (فَسَيَقُولُونَ (٣) بَلْ تَحْسُدُونَنَا بَلْ كَانُوا لاَ يَفْقَهُونَ إِلَّا قَلِيلًا)، (بَلْ أَنْتُمْ (٤) بهَلِيَّتِكُمْ تَفْرَحُونَ).

قال الراغب: بكل كلمة للتدارك. وهو ضربان:

ضرب يُناقض ما بعده ما قبله؛ لكن ربّما يقصد أنصحيح الحكم اللّذى بعده، وإبطال ما قبله، وربّما يقصد تصحيح الَّذى قبله، وإبطال الثانى، نحو قوله – تعالى – : (إذَا (٦) تُتلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الثانى، نحو قوله – تعالى – : (إذَا (٦) تُتلَى عَلَيْهِ آيَاتُنَا قَالَ أَسَاطِيرُ الثَّانِي ، (كَلَّا (٧) بَلْ رَانَ عَلَى قُلُوبِهِمْ مَا كَانُوا يَكْسِبُونَ) أَى ليس الأَمر كما قالوا ، بل جهلوا . فنبّه بقوله : (ران على قلوبهم) على جهلهم . وعلى هذا قوله : (بَلْ فَعَلَهُ (٨) كَبِيرُهُمْ هَذَا) وتمّا قُصِد به تصحيح الأَوّل

<sup>(</sup>١) الآية ٢ سورة ص (٢) الآية ١٨ سورة المائدة

<sup>(</sup>٣) الآية ١٥ سورة الفتح (٤) الآية ٣٦ سورة النمل

<sup>(°)</sup> في الراغب: « يقصد به » وقسوله: « لتصسحيح » كذا في الراغب ، والأنسب بما بعسده: « تصحيح »

<sup>(</sup>٨) والآية ٦٣ سورة الأنبياء

وإبطال الثانى قولُه – تعالى – : (فَأَمَّا (١) الإِنْسَانُ إِذَا مَا ابْتَلاَهُ) إِلَى قوله : (كَلَّا بَلْ لاَتُكْرِمُونَ الْيَتِيمَ) أَى لِيس إعطاؤهم من الإكرام ، ولا منعهم من الإهانة ، لكن جهلوا ذلك بوضعهم المال فى غير موضعه . وعلى ذلك من الإهانة ، لكن جهلوا ذلك بوضعهم المال فى غير موضعه . وعلى ذلك قوله – تعالى – : (صَ وَالقُرْآنِ ذِى الذِّكْرِ بَلِ الذِينَ كَفَرُوا فِى عِزَةً وَشِقَاقٍ) فإنه دل بقوله : (والقرآن) أَنَّ القرآن مَقَرٌ للتذكر ، وأَن ليس امتناع الكفَّار (٢) من الإصغاء إليه أَنَّه ليس موضعًا للذكر ، بل لتعزُّزهم ومشاقَّتهم . وعلى هذا (ق وَالْقُرْآنِ المَجِيدِ بَلْ عَجِبُوا) أَى (٣) ليس امتناعهم من الإيمان بالقرآن أَن لامَجُد (فَ (٤) القرآن) ، ولكن لجهلهم (٥) . ونبّه بقوله : (بل عجبوا) على جهلهم ؛ لأَنَّ التعجّب من الشيء يقتضى الجهل بسببه . وعلى هذا قوله : (مَا غَرَّكُ (١) بِربِلْكَ الكَرِيم ) إلى قوله : (كَلَّا بَلْ بسببه . وعلى هذا قوله : (مَا غَرَّكُ (١) بِربِلْكَ الكَرِيم ) إلى قوله : (كَلَّا بَلْ ولكن تكذّبُونَ بِالدِّينِ ) ، كأَنه قبل : ليس ههنا ما يقتضى أَن يَغُرَّهم به – تعالى – ولكن تكذيبهم هو الَّذى حملهم على ما ارتكبوه .

والضَّرب الثانى من بل هو أن يكون مبيّنًا للحكم الأُوّل ، وزائدًا عليه بما بعد بل ، نحو قوله - تعالى - : ( بَلْ قَالُوا (٧) أَضْغَاثُ أَحْلَام بَلِ افْتَرَاهُ بَلْ هُوَ شَاعِرٌ ) فإنَّه نبّه أنهم يقولون : أضغاث أحلام ، بل افتراه ( يزيدون على ذلك (٨) بأن الذي أتى به مفترى افتراه ، بل يزيدون ) فيدّعون أنَّه كذًاب ؛ فإن الشَّاعر في القرآن عبارة عن الكاذب بالطَّبع . وعلى هذا قوله :

(١) الآية ١٥ سورة الفجر

<sup>(</sup>٢) ١٥٠ : « القرآن » وما أثبت عن الراغب

<sup>(</sup>٣) ١، ب: و أنَّ ، وما أثبت عن الراغب (٤) في الراغب ( للقرآن ،

 <sup>(</sup>٥) ١، ب: « بجهلهم ، وما أثبت عن الراغب (٦) الآية ٦ سورة الانفطار

<sup>(</sup>٨) سقط ما بين القوسين في ١٠

<sup>(</sup>V) الآية ٥ سورة الأنبياء

(لَوْ يَعْلَمُ (١) الَّذِينَ كَفَرُوا حِينَ لَا يَكُفُّونَ عَنْ وُجُوهِهِمُ النَّارَ) إِلَى قوله : ( بِل تَأْتِيهِمْ بَغْتَةً ) أَى لو يعلمون ما هو زائد على الأَوَّل ، وأعظم منه وهو أَن تَأْتِيهِم بغتة .

وجميع ما في القرآن من لفظ (بل) لا يخرج من أحد هذين الوجهين ، وإن دَقَّ الكلام في بعضه .

<sup>(</sup>١) الآبة ٣٩ سورة الأنبياء

## ٨} \_ بصيرة في البلد

وقد ورد في القرآن على خمسة أوجه :

الأُوّل: بِمِعني مَكَّة (لا أُقْسِمُ (١) بِهَذَا الْبَلَدِ) ، (وهَذَا البَلَدِ الأَمِينِ (٢)) (اجْعَلْ (٣) هذَا البَلَدَ آمِنًا) (وتَحْمِلُ<sup>(٤)</sup> أَثْقَالَكُمُ ۚ إِلَى بَلَدٍ).

الثانى: ممعنى مدينة سبَأ : (بَلْدَةُ (٥) طَيِّبَةُ وَرَبُّ غَفُورٌ).

الثالث : كناية عن جُمْلة المدُن : ( لَا يَغُرَّنَّكَ (٦) تَقَلُّبُ الذِينَ كَفرُوا في البلَادِ ) .

الرَّابِع: يَعِنَى الأَرض لا نبات فيها: (فأَنْشَرْنَا (٧) بِهِ بَلْدَةً مَيْتًا) (فَسُقْنَاهُ (٨) إِلَى بَلَدٍ مَيِّتٍ).

الخامس: بمعنى الأرض الَّتي بها نبات: (والْبَلَدُ (٩) الطَّيِّبُ يَخْرُجُ نَبَاتُهُ بِإِذْنِ رَبِّهِ) . وقيل: هو كناية عن النفوس الطَّاهرة ، وبالذي (١٠٠ خبث عن النفوس الخبيثة.

والبلد لغة : المكان المحدود ، المتأثِّر باجتماع قُطَّانِهِ ، وإقامتهم فيه . وجمعه

<sup>(</sup>٢) الآنة ٢ سورة ألتين (١) أول سورة البلد

الآبة ٣٥ سورة ابراهيم

الآية ٧ سبورة النحل ، وحمل البلد في الآية على مكة هو ما في تنسبوير المفبسباس ، والأولى التعميم ، كما جرى عليه المفسرون

<sup>(</sup>٦) الآية ١٩٦ سورة آل عمران الآلة ١٥ سورة سبأ

<sup>(</sup>٨) الآلة ٩ سورة فاطر (٧) الآية ١١ سورة الزخرف

الآية ٥٨ سورة الأعراف (9)

بلاد ، وبُلْدان . وسمّيت المفازة بلدًا ؛ لكونها موضع الوحشيّات ، والمقبرةُ بلدًا ؛ لكونها موطن الأَموات ( والبلدة منزل من منازل القمر)(١) والبلد : البُلْجَةُ (٢) مابين الحاجبين ؛ تشبيها بالبلد ؛ لتحدّدِهِ (٣) . وسمّيت الكِرْ كِرة (٤) بُلْدة لذلك . وربّما استعير ذلك لصدر الإنسان . ولاعتبار الأَثر قيل : بجلده بَلْدة : أَى أَثر . وجمعه أبلاد ، قال (٥) :

\* وفي النُّحورِ كلومٌ ذاتُ أَبلادِ \*

وأَبلد: صار ذا بلد؛ كأَنجدوأَتْهم، وَبَلد: لزم البلد. ولمّا كان اللّازم لوطنه كثيرًا ما يتحيّر إذا حصل في غير وطنه، قيل للمتحيّر: بَلَدَ في أمره وأَبلَدَ، وتبلَّدَ.





<sup>(</sup>١) سقط ما بين القوسين في ١ .

<sup>(</sup>٢) البلجة نقاوة ما بين الحاجبين من الشعر

<sup>(</sup>٣) ١ · ب : « لتجسدده » وما أنبت عنالراغب .

<sup>(</sup>٤) الكركرة صدر البعير ونحوه ٠

 <sup>(</sup>٥) أي القطامي ، كما في اللسمان والتاج ، وصدره :

<sup>«</sup> ليست تُجَرَّحُ فُرَّارًا ظُهُورُهُمُ »

يصفهم بالشجاعة والهم لا يولون في الحسرب ، فلا يسابون بالجروح في ظهسورهم ، وانسا تصابون في تحورهم .

### ٩ - بصيرة في البلاء ((وبلي))

قد ورد في القرآن على ثلاثة أوجه :

الأَوَّل: بمعنى النعمة: (ولِيُبْلِيُ (١) المُؤْمِنِينَ مِنْهُ بِلَاءً حَسَنًا) أَىْ وليُنْعِم. الثَّانى: بمعنى الاختبار والامتحان: (هُنَالِكَ ابْتُلِيَ (٢) المؤمِنُونَ)، (لِيَبْلُوَكُمْ أَلَّانى: بمعنى الاختبار والامتحان: (هُنَالِكَ ابْتُلِيَ (٢) المؤمِنُونَ)، (لِيَبْلُوَكُمْ أَلَّا).

الثالث: بمعنى المكروه: (وفى ذَلِكُم (أَ) بِلَا مِنْ رَبِّكُمْ عَظِمُ ) أَى مِحْنة . والمادّة موضوعة لضدّ الجِدَّة: بَلِي الثَّوب بِلًا ، وبَلاءً: خَلُق . وقولهم: بلوته: اختبرته ، كأَنى أَخلَقْتَهُ من كثرة اختبارى . وقرئ (هُنَالِكَ (أَ) تَبْلُوا كُلُّ نَفْسٍ مَا أَسْلَفَتْ ) أَى تعرِف حقيقة ما عملت .

وسُمّى الغمّ بلاء ؛ من حيث إنّه يُبلِي الجسم . وسُمّى التكليف بلاء ؛ لأنّ التكاليف مَشَاقُ على الأَبدان ، أَوْ لأَنّها اختبارات . ولهذا قال تعالى : (ولَنَبْلُونَكُم (٢) حَتَّى نَعْلَمَ المُجَاهِدِينَ مِنْكُم (وقيل: اختبار الله تعالى لعباده تارة بالمسارّ ليشكروا ، وتارة بالمضارّ ليصبروا . فصار المِنحة والمحنة جميعًا بلاء . فالمِحْنة مقتضية للصّبر ، والمِنحة مقتضية للشكر ، والقيامُ بحقوق الصّبر أيسر من القيام بحقوق الشكر . فصارت المِنْحة أعظم البلاءين .

<sup>(</sup>١) الآية ١٧ سورة الانفال

 <sup>(</sup>٢) الآية ١١ سورة الأحزاب
 (٤) الآية ١١١ سورة الأعراف

<sup>(</sup>٣) الآية ٧ سورة هود

 <sup>(</sup>٥) الآیة ٣٠ سورة یونس ، والقــــراءة الأخـــرى : « تتلوا » وهى قراءة حمــزة
 والكسائى وخلف ، كما فى الاتحاف

<sup>(</sup>٦) الآية ٣١ سورة محمد

لهذا قال عمر - رضى الله عنه - بُلينا بالضَّرَاءِ فصبرنا ، وبلينا بالسَّراءِ فلم نصبر . وقال على - رضى الله عنه - : من وُسّع عليه (١) دنياه ، فلم يعلم أنه قد مُكِر به ، فهو مخدوع عن عقله . وقال - تعالى - : (ونَبْلُوكُم (٢) بِالشَّرِ والخَيْرِ فِتْنَةً) . وقوله : (بَلَاءٌ مِنْ رَبِّكُمْ عَظِيمٌ ) راجع إلى المحنة التي فى قوله : (يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ ) ، وإلى المنحة الّتي أنجاهم . وإذا قيل : بَلَا الله قوله : (يُذَبِّحُونَ أَبْنَاءَكُمْ ) ، وإلى المنحة الّتي أنجاهم . وإذا قيل : بَلَا الله كذا ، وابتلاه ، فليس المراد إلّا ظهور جودته ورداءته ، دون التعرّف لحاله ، والوقوف على ما يُجهل منه ، إذ كان الله تعالى علّام الغيوب . وعلى هذا قوله - تعالى - : (وإذِ ابْتَكَي (٣) إبْراهيم رَبُّهُ بِكَلِمَاتٍ) وأبلاه (٤) : أَحْلفه و [ أبلى] حلف له ، لازم متعد .

وبَلَى : رَدِّ للنفى : (وَقَالُوا لَنْ (٥) تَمسَّنَا النَّارُ إِلَّا أَيَّامًا مَعْدُودَةً) إِلَى قوله : (بَلَى مَنْ كَسَبَ سَيِّئَةً) أو جوابٌ لاستفهام مقترن بنفى ؛ نحو (أَلَسْتُ (٢) بِرَبِّكُمْ قَالُوا بَلَى) ونعم يقال فى الاستفهام المجرِّد ؛ نحو (هَلْ وجَدْتُمْ (٧) ما وعَد رَبُّكُمْ حَقًّا قَالُوا نَعَمْ) ، ولا يقال ههنا : بلى . فإذا قيل : ما [عندى] (٨) شيءُ فقلت : بلى كان ذلك ردًّا لكلامه . فإذا قلت : نعم كان إقرارا منك .

<sup>(</sup>١) انب : « علينا » (٢) الآبة ٣٥ سورة الأنبياء

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢٤ سورة البقرة

<sup>(</sup>٤) ١،٠ : « ابتلاه » وما أثبت عن الراغب والقاموس

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٠ سورة البقرة (٦) الآية ١٧٢ سورة الأعراف

<sup>(</sup>V) الآية }} سورة الأعراف (A) زيادة من الراغب

# ٥٠ \_ بصيرة في البنان

وقد ورد في موضعين . وهي الأصابع ، وقيل : رئوس الأصابع . الواحدة بنانة . سمّيت بذلك لأن بها<sup>(۱)</sup> إصلاح الأحوال الَّتي (تمكِّن<sup>(۲)</sup> الإنسان) أن يُبِنَّ فيا<sup>(۳)</sup> يريد أي يقيم . ويقال بَنَّ بالمكان ، وأبَنَّ : أي أقام به . ولذلك خصّ في قوله : (بَلَي (عَلَى أَنَّ فَا يَلُ نُسُوِّى بَنَانَهُ) ، (وَاضْرِبُوا (ه) مِنْهُمُ كُلَّ بَنَانٍ ) خَصّه لأجل أنَّها يقاتل بها ويدافع . والبَنَّة : الريح الطَّيبَة والمنتنة : ضدّ . والجمع بِنَان بالكسر . والبُنَان (١) - بالضَّم - : الروضة المُعْشبة .

<sup>(</sup>١) انب : « لانها » وما اثبت عن الراغب

 <sup>(</sup>۲) انب : « يمكن للانسان » وما أثبت عن التاج فيما نقله عن الواغب

 <sup>(</sup>٣) اكب: « مما » وما أثبت عن التاج (٤) الآية } سورة القيامة

ه) الآية ١٢ سورة الأنفال (٦) الذي في القاموس: « البنانة »

#### ٥١ ـ بصيرة في البنيان

وقد ورد في القرآن على أربعة أوجهٍ :

الأَوَّل : بمعنى الصَّرح ، والقصر العالى : (فَأَتَى (١) الله بُنْيَانَهُمْ مِنَ القَوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهِمُ السَّقْفُ مِنْ فَوْقِهِمْ) بنيانَهم : أَى صَرْحهم .

الثَّانى: بمعنى المسجد: (فَقَالُوا(٢) ابْنُوا عَلَيْهِمْ بُنْيَانًا) (مسجدا(٣)) (أَفَمَنْ (٤) أَسَسَ بُنْيَانَهُ عَلَى تَقْوَى مِنَ اللهِ)، (لَايَزَالُ (٥) بُنْيَانَهُمُ الَّذِي بَنَوا) أَى مسجدهم. الثالث: معنى بيت النار: (قَالُوا(٢) ابْنُوا له بُنْيَانًا فَأَلْقُوهُ فِي الجَحِمِ).

الرَّابِع : بمعنى تشبيه صَفَّ الغازين بالجدران المرصوصة : (إِنَّ اللهُ (٧) يُحِبُّ الَّذِينَ يُقَاتِلُونَ فِي سَبِيلِهِ صَفًّا كأَنَّهم بُنْيَانٌ مَرْصُوصٌ) .

والبنيان واحد لا جمع له . وقال بعضهم : جمع واحدته بُنْيَانة ، على حدّ نخلة ونخل . وهذا (٨) النَّحوُ من الجمع يصحّ تذكيره وتأنيثه .

وابْنُ أَصله بَنَى ۗ (٩) لقولهم في الجمع: أَبناءٌ ، وفي التَّصغير بُنيّ . وسمّى

<sup>(</sup>۱) الآية ٢٦ سورة النحسل • والمراد بالصرح الذي فسر به البنيان صرح نمرود الذي بناه ليترصد امر السماء . وقد قبل في الآنة بغير هذا التخصيص • راجم البيضاوي

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ سبورة الهكهف . وتفسير البنيان بالمسجد غير ظاهر ، فان اقتراح بنساء المسجد جاء بعد من الذين غلبوا وكان الهسم النفوذ · وفي تفسير البحلالين أن المراد بالبنساء ما يسترهم لا المسجد ، وكان هذا رأى الكفار ،أما المؤمنون وكان لهم الفلبة لأن الملأ كان منهم فرأوا بناء المسجد ·

<sup>(</sup>٣) سقط ما بين القوسين في ا . (٤) الآية ١٠٩ سورة النوبة

<sup>(</sup>٥) الآية ١١٠ سورة التوبة (٦) الآية ٩٧ سورة الصافات

<sup>(</sup>V) الآية } سورة الصف

۸) ۱ ، ب : « وعلی هــذا » و کتب فی ب و ضرب علیه ٠

<sup>(</sup>٩) كذا ، وأكثر اللفويين على أن أصلله بنو كأب وأخ ، وأنظر التاج .

بذلك ؛ لكونه بناءً للأب ؛ فإنَّ الأب قد بناه . ويقال لكلّ ما يحصل من جهة شيء ، أو من تربيته أو بتفقده ، أو كثرة خدمته له ، وقيامه بأمره : هو ابنه ؛ نحو فلان ابن الحرب ، وابن السبيل للمسافر . وابن بطنِه ، وابن فرجه إذا كان همه مصروفًا إليهما ، وابن يومه إذا لم يتفكّر فى غلِه . وجمع ابن أبناء ، وبنون . ومؤنّثه ابنة وبنت . والجمع بنات .

وقوله: (هَوُلاءِ(١) بَنَاتِي هُنَّ أَطْهَرُ لَكُمْ)، وقوله: (لَقَدُ (١) عَلِمْتَ مَالَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنْ حَقَّ) فقد قبل: خاطب بذلك أكابر القوم، وعَرَض عليهم بناته، لا أهل قريته كلَّهم ؛ فإنَّه محال أن يعرض بنات قليلة على الجمّ الغفير. وقبل: بل أشار بالبنات إلى بنات أمّته. سمّاهن بنات له ؛ لكون النبي بمنزلة الأب لأمّته، بل لكونه أكبر الأبوين لهم. وقوله: (وبَجْعلونَ (٣) للهِ البَناتِ) يريد به قولهم: الملائكة بنات الله .

<sup>(</sup>١) الآية ٧٨ سورة هود

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٩ سورة هود

<sup>(</sup>٣) الآية ٧ه سورة النحل

### ٢٥ \_ بصيرة في الباب (١)

وهو مَدْخل الشيء . وأصل ذلك مداخل الأمكنة ؛ كباب المدينة والدّار ، وجمعه أبواب ، وبيبانُ ، وأبوبة نادر . والبوابة : حرفة البوّاب ، وباب له يبُوب : صار بوّابًا له . وتبوّب بوّابًا : اتّخذه . ومنه يقال في العلم باب كذا ، وهذا العلم باب إلى كذا : أي يتوصّل إليه . وقد يقال : أبواب الجنّة ، وأبواب جهنّم للأسباب الّتي بها يتوصّل إليهما . والباب ، والبابة في الحساب ، والحدود : الغاية . وهذا بابته : أي يصلح له . وبابات الكتاب : سطوره لا واحد لها .

## ٥٣ \_ بصيرة (٢) في البياض

وهو ضد السّواد . وجمع (٣) الأَبِيض بِيض . وأصله بُيْض بالضم أَبدلوه بالكسر ، ليصح الياء . وقد ابيض يَبْيضُ ابيضاضًا .

ولمّا كان البياض أفضل لون عندهم - كما قيل: البياض أفضل ، والسّواد أهْوَل ، والحُمرة أجمل ، والصَّفرة أشكل - عُبّر عن الفضل والكرم بالبياض ؛ حتى قيل لمن لم يتدنّس بمعاب: هو أبيض الوجه . وقد تقدّم فى بصيرة الأبيض





<sup>(</sup>١) هذا الفصل مكرر مع ماسبق في ص ١٩٨

<sup>(</sup>٢) تقدم شيء من هذا في بصيرة ( الأبيض ) ص ١٣٣

<sup>(</sup>٣) ب: « الأبيض جمعه »

# ٤٥ \_ بصيرة في البيع

وهو إعطاءُ المُثْمَن ، وأَخذ الثمن . والشِّرى : إعطاءِ الثمن ، وأَخذ المُثْمن . ويقال للبيع : الشِرك ، وللشرى : البَيْع . وذلك بحسب ما يتصبوره (١) من الثمن ، والمُثْمن . وعلى ذلك قوله تعالى : (وشَرَوْهُ (٢) بِشَمَن بَخْسٍ) ، وقال عليه السّلام (الايبيعَنُّ (٣) أَحدُكم على بيع أُخيه) أي لا يشتر على شِراه . وأَبغت الشيء : عَرَضته للبيع . وبايع السَّلطان : إِذَا تَضمَّن بذَل الطَّاعة بما رَضِخ (٤) له . ويقال لذلك : بَيْعة ومبايعة .

وقوله : (فَاسْتَبْشِرُوا<sup>(ه)</sup> بِبَيْعِكُمُ الَّذِي بَايَعْتُمْ بِهِ) إِشَارَةٌ إِلَى بَيْعَة الرَّضُوان التي (٦) في قوله - تعالى - : ( لَقُدْ (٧) رَضِيَ اللهُ عَنِ المُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ) والتي (٨) في قوله \_ تعالى \_ : (إِنَّ اللهَ اشْتَرَى (٩) مِنَ المُوْمِنِينَ أَنْفُسَهُمْ وأَمْوَالَهُمْ) ، وقوله \_ تعالى \_ : (وَبِيَعُ (١٠) وَصَلَوَاتٌ) جمع بِيعة هو: مصلَّى النَّصاري ، فإن كان عربيًّا في الأَصل فلهما قال الله \_ تعالى -: (إِنَّ اللَّهُ اشْتَرَى مِنَ المُؤْمِنِينَ) الآية .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٠ سورة يوسف (۱) في الراغب: « يتصور »

<sup>(</sup>٣) الحديث رواه الشيخان ، وفي اللفظ بعض اختلاف ، وانظر رياض الصــالحين في مبحث البيع

<sup>(</sup>٤) انب: « يصبح » وما أثبت عن الراغب . والرضيخ : الاعطاء غير الكثير.

<sup>(</sup>د) الآية ١١١ سورة التوبة

<sup>(</sup>٦) ١١٠ : « أكثر » ويبدو انها محمد فة عما أثبت ، وفي الراغب : « المذكورة » ، -(A) اکب : « اکثر » وقد عرفت مافیه

<sup>(</sup>٧) الآية ١٨ سورة الفتح

<sup>(</sup>١٠) الآية .} سورة الحج (٩) الآية ١١١ سورة التوبة

### ه م بصيرة في البال

وهو الحال الَّتَى تكترث (١) بها . ولذلك يقال : ما باليتُ بكذا بالةً أَى ما اكترثت . ويعبّر به عن الحال الَّذى ينطوى عليه الإنسان . وقوله ـ تعالى ـ (فَمَا بَالُ (٢) القُرُونِ الأُولَى) : أَى حالهم وخبرهم . والبال : الخاطر والقلب ، يقال : ما خطر ببالى كذا .

<sup>(</sup>۱) في الراغب: « يكترث »

<sup>(</sup>٢) الآية ٥١ سورة طه

### ٥٦ \_ بصيرة في البواء

وأصله: مساواة الأجزاء في المكان ، خلافُ النبوّ الَّذي هو منافاة الأجزاء . ويقال: مكان بَوَاءُ : إذا لم يكن نابيا بنازله . وبوّأت له مكانًا : سوّيته . وتبوّأ المكان : حلَّه ، وأقام به . قال – تعالى – : (تَبوّءُوا (١) الدّارَ والإعانَ) وفي الحديث : (مَنْ كذب (٢) على متعمّدًا فليتبوّأ مقعدَه من النّار) ويستعمل البَوَاءُ في مراعاة التكافؤ في المصاهرة ، والقصاص ، فيقال : فلان بواءً بفلان : إذا ساواه .

وقوله \_ تعالى \_ : (وَبَاءُوا بِغَضَبٍ (٣) مِنَ اللهِ) أَى حَلُّوا متبواً ، ومعهم غضب الله ، أَى عقوبتُه . وقوله : (بغضب) فى موضع الحال ، نحو خرج بسيفه ، لا مفعول ، نحو مرّ بزيد . واستعمال (باءً) تنبيه أَنَّ مكانه الموافق يلزمه فيه غضبُ الله ، فكيف غيره من الأَمكنة . وذلك على حدّ ما ذكره (٤) في ( فَبَشَّرْهُ (٥) بِعَذَابٍ أَلِيمٍ ) . وقوله : ( إِنِّى أُرِيدُ (٦) أَنْ تُبُوءَ بِإِثْمِى وَإِثْمِكَ ) أَى تقيم بهذه الحالة .

<sup>(</sup>١) الآية ٩ سورة الحشر

<sup>(</sup>٢) الحديث رواه الشيخان وغيرهما ، كما في الجامع الصفيز

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٢ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٤) في الراغب : « ذكر » وهي أولى

<sup>(</sup>٥) الآية ٧ سورة لقمان

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٩ سورة الماثدة

# البائلانع

# فى وجوه الكلمات<sup>(١)</sup> المفتتحة بحرف التاء

التّاءُ ، التسبيح ، التّابوت ، التّأويل ، التبّ ، التبر ، التتبع ، تبارك ، التترى ، التّجارة ، التراب ، الترك ، التقوى ، التوبة ، التّوكُل ، التذكّر ، التبتّل ، التفويض ، التسليم ، التسكين ، التسخين ، التبديل ، التنبت ، التبديل ، التوفيق ، الترف ، التعوّذ (٢) التل ، التلاوة ، التميّز ، التّام ، التّوراة ، التّوفيق ، التوفى ، التّين ، التّبه ، التّربّص ، التفصيل .

### ١ \_ بصيرة في التاء

هو حرف هجاء ، لِثوى ، من جوار مخرج الطَّاء . وبمد ويقصر . والنسبة إلى الممدود : تائى ، وإلى المقصور : تاوى (٣) . وجمعه أَتُوَاء ؛ كداء وأَدُواه . وقصيدة تائيّة ، وتيويّة . وتيّيت تاءً حسنة .

والتَّاءُ المفردة محرَّكة في أوائل الأَساءِ وفي أواخرها ، وفي أواخر الأَفعال ، [ ومسكنة (٤) في أواخرها] .

والمحرّكة في أوائل الأسماء حرف جرّ للقسم . وتختصّ بالتعجب، وباسم





<sup>(</sup>١) لم يذكر في التفصيل كل ماذكره في هذا الاجمال

<sup>(</sup>۲) اکب: « التعوذة »

<sup>(</sup>۳) كذا وقياس النحو أن يكون هذا أيضا نسبة الى المعدود . فأما المقصور فالنسبة اليه تووى أو تيوى

<sup>(</sup>٤) زيادة من القاموس

الله تعالى . وربّما قالوا : تربِّى ، وتربِّ الكعبة ، وتالرحمن . والمحرّكة فى أواخرها حرف خطاب ؛ كأنْت .

والمحرّكة في أواخر الأَفعال ضمير؛ كقمت . والسّاكنة في أواخرها علامة للتّأنيث : كقامت .

وربّما وُصلت بثُم ورُبّ ، والأَكثر تحريكها معهما بالفتح .

و «تا» اسم يشار به إلى المؤنث [مثل] (١) «ذا»، و «ته» مثل فيه ، وتان للتثنية ، وأُولاء للجمع . وتصغير «تا» : تيًّا ، وتيّاك ، وتيّاك . وتدخل عليها ها ، فيقال هاتا . فإن خوطب بها جاء الكاف ، فقيل : تيك ، وتاك ، وتلك ، وتألك ، وتلك ، وتألك ، وتدخل الهاء (٢) على تيك ، وتاك ، فيقال : هاتيك ، وهاتاك .

والتائ فى حساب الجُمَّل أربعمائة . والتائ المبدلة من الواو كالتراث والوُراث ، والتجاه والوجاه (وتَأْكُدُونُ (٣) التَّرَاثَ أَكْلًا لَمَّا) . وأصله الوراث ومنها التَّاءُ المبدلة من السّين فى الطَّسْت والطسّ .



<sup>(</sup>۲) كذا . والأولى: « ها »

 <sup>(</sup>١) زيادة من القاموس
 (٣) الآبة ١٩ سبورة الفجر

### ٢ ـ بصيرة في التسبيح

وهوتنزيه الله تعالى . وأصله المر السّريع فى عبادة الله . وجُعِل ذلك فى فعل الخير ؛ كما جعل الإبعاد فى الشر ، فقيل : أبعده الله . وجعل التّسبيح عامًّا فى العبادات ، قولًا كان ، أو فعلًا ، أو نية . وقوله – تعالى – : ( فَلَوْلَا (١) أَنَّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ ) قيل : من المصلّين . والأولى أن يُحمل على ثلاثها (٢) أنّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ ) قيل : من المصلّين . والأولى أن يُحمل على ثلاثها (٢) والتّسبيح ورد فى القرآن على نحو من ثلاثين وجهًا . ستّة منها للملائكة ، والتّسبيح ورد فى القرآن على الله عليه وسلّم – وأربعة لغيره من الأنبياء ، وثلاثة للمؤمنين خاصة ، وستّة لجميع وثلاثة للمؤمنين خاصة ، وستّة لجميع الموجودات .

أَمَا الَّتَى للملائكة فدعوى جبريلَ في صفّ العبادة : (وإِنَّا (٣) لَنَحْنُ المُسَبِّحُونَ) الثانى : دعوى الملائكة في حال الخصومة : (وَنَحْنُ (٤) نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّشُ لَكَ) .

الثالث: تسبيحهم الدّائم من غير سآمة: (يُسَبِّحُونَ (٥٠) لَهُ بالَّليل والنَّهارِ وَهُمْ لَا يَسْأَمُونَ).

الرابع: تسبيحهم المعرَّى عن الكسل، والفَتْرة: (يُسَبِّحُونَ (٦٠ الَّلْيلَ والفَتْرة) والنَّهَارَ لَا يَفْتُرُونَ).

<sup>(</sup>١) الآية ١٤٣ سبورة الصافات

<sup>(</sup>٢) في الراغب : « ثلاثتها » يريد أنواع العبادة : القول والفعل والنية وهنا يريد خصالها

<sup>(</sup>٣) الآية ١٦٦ سورة الصافات (٤) الآية ٢٠ سورة البقرة (٥) الآية ٢٠ سورة الأنبياء (٥) الآية ٢٠ سورة الأنبياء

الخامس: تسبيحهم المقترن بالسجدة : (وَ يُسَبِّحُونَهُ (١) وَلَهُ يَسْجُدُونَ ) السادس: تسبيحهم مقترنًا بتسبيح الرّعد على سبيل السياسة والهيبة (وَيُسَبِّحُ (٢) الرَّعْدُ بِحَمْدِهِ والمَلَائِكَةُ مِنْ خِيفَتِهِ).

وأمَّا التسعة الَّتي لنبيّنا محمَّد صلَّى الله عليه وسلَّم ، فالأُول: تسبيح مقترن بسجدة اليقين ، والعبادة : (فَسَبِّع (٣) بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُنْ مِنَ السَاجِدِينَ وَاعْبُدُ رَبُّكُ) .

الثَّاني : تسبيح في طرفي النَّهار ، مقترنُّ بالاستغفار من الزلَّة : ﴿ وَاسْتَغْفِرْ ۚ إِنَّا لِذَنْبِكَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ بِالْعَشِيِّ وَالإِبْكَارِ).

الثالث تسبيح في بطون الدياجر (٥) ، والخلوة : (وَمِنَ (٦) اللَّيْل فَاسْجُدْ لَهُ وَسَبِّحْهُ لَيْلًا طَوِيلًا).

الرّابع تسبيح في الابتداءِ ، والانتهاءِ ، حال العبادة : (وسَبِّحْ بحَمّْدِ رَبِّكُ (٧) حِينَ تَقُومُ . وَمِنَ اللَّيْلِ فَسَبَّحْهُ وإِدْبَارَ النُّجُومِ ِ ) .

الخامس تسبيح مقترن بالطُّلوع ، والغروب لأَجل الشُّهادة (وَسَبَّح (٨) بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ الشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا) (وَمِنَ الَّايْلِ فَسَبِّحْهُ وَأَدْبَارَ (٩) السُّجُودِ ) .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٣ سورة الرعد الآية ٢٠٦ سورة الاعراف (1)

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٥ سورة غافر الآيتان ٩٨ ، ٩٩ سورة الحجر '(٣)

الاولى الدياجير لأنه جمع الديجسور ، وهو الظلام (o)

الآية ٢٦ سورة الأنسان (7)

الآيتان ٤٨ ، ٤٩ سورة الطور -(V) (٩) الآية .} سورة ق

الآبة ١٣٠ سورة طه (A)

السّادس تسبيح دائم لأجل الرّضا والكرامة (فَسَبِّح (١) وَأَطْرَافَ النَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَى).

السّابع: تسبيح مقترِن بذكر العظمة: (فَسَبِّحْ (٢) بِاسْمِ رَبِّكَ الْعَظِيمِ). الثَّامن: تسبيح بشكر النعمة: (سَبِّح (٣) اسْمَ رَبِّكَ الْأَعْلَى الَّذِي خَلَقَ فَسَوَّى). فَسَوَّى).

التَّاسع: تسبيح لطلب المغفرة: ( فَسَبِّح ( عَ بَحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرهُ) قال صلَّى الله عليه وسلم: ما أُوحى إلى أَن اجمع المال وكن من التّاجرين، ولكن أُوحى إلى أَن سبّح بحمد ربّك وكن من السّاجدين، واعبد ربّك حتى يأتيك اليقين.

وأمَّا الأَربعة التي للأَنبياءِ فالأَوِّل لزكريّا علامةً على ولادة يحيى: (قَالَ (٥) رَبّ اجْعَلْ لِي آية) إلى قوله: (وَسَبِّحْ بِالْعَشِيِّ والإِبكار).

الثَّانى : فى وصيِّته لقومه على محافظة وظيفة التسبيح : ( فَأَوْحَى (٦) إِلَيْهِمْ أَنْ سَبِّحُوا بُكْرَةً وَعَشِيًّا ) .

الثالث: في موافقة الجبال ، والظباء ، والحيتان ، والطيور لداود في التسبيح : (يُسَبِّحْنُ (٧) بالْعَشِيِّ والإِشْرَاقِ) .

الرَّابع: في نجاة يونس من ظلمات البحر وبطن الحوت ببركة التسبيح (فَلَوْلًا أَنَّهُ كَانَ مِنَ المُسَبِّحِينَ (٨) .

١) الآية ١٣٠ سورة طه (٢) الآية ٧٤ سورة الواقعة

٣) الآيتان ١ ، ٢ سورة الاعلى (٤) الآية ٣ سورة النصر

<sup>(</sup>٥) الآية ١} سورة آل عمران (٦) الآية ١١ سورة مريم

<sup>(</sup>٧) الآية ١٨ سورة ص (٨) الآية ١٤٣ سورة الصافات

وأمّا الثلاثة التى لخواصّ المؤمنين، فالأُوّل فى أمر الله تعالى لهم بالجمع بين الذكر والتسبيح دائمًا : (اذْكُرُوا<sup>(۱)</sup> الله َ ذِكْرًا كَثِيرًا وَسَبِّحُوهُ بُكْرَةً وأَصيلًا).

الثانى : فى ثناء الحقّ تعالى على قوم إذا ذُكر الله عندهم سجدوا له وسبّحوا : (خَرُّوا(٢) سُجَّدًا وَسَبَّحُوا بِحَمْدِ ربِّهِمْ) .

الثالث: فى أُناس يختلُون فى المساجد ، ويواظبون على التسبيح والذكر ، (فِي بُيُوتٍ أَذِنَ اللهُ أَنْ تُرْفَعَ وَيُذْكَرَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالغُدُوّ والآصَال رِجَالٌ (٣) ) .

وأَمَّا الثلاثة الَّتَى في الحيوانات ، والجمادات ، فالأُوَّل : في أَنَّ كلِّ نوع من الموجودات مشتغِل (٤) (بنوع من التسبيحات : « وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ (٥) إِلَّا يُسَبِّحُ بِحَمْدِهِ وَلَكِنْ لَا تَفْقَهُونَ تَسْبِيحَهُمْ » .

الثانى) أَنَّ : في أَنَّ الطُّيور في الهواءِ مصطفَّة لأَداءِ وِرْد التسبيح : (والطَّيْرُ (٢) صَافَّاتٍ كُلُّ قَدْ عَلَمَ صَلَاتَهُ وَتَسْبِيحَهُ) .

الثَّالَث: أَنَّ حَمَلَة العرش والكرسيّ في حال الطواف بالعرش والكرسيّ مستغرقون في التسبيح والاستغفار: (الَّذِينَ (٧) يَحْمِلُونَ العَرْشَ وَمَنْ حَوْلَهُ يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ وَيُؤْمِنُونَ بِهِ وَيَسْتَغْفِرُونَ لِلَّذِينَ آمَنُوا) ، (وَتَرَى (٨) يُسَبِّحُونَ بِحَمْدِ رَبِّهِمْ) .

الآيتان ١١ ، ٢٢ سورة الاحزاب (٢) الآية ١٥ سورة السجدة

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٣٦ ، ٣٧ سورة النور (٤-٤) سقط مابين الرقمين في ا

<sup>(</sup>٥) الآية }} سورة الاسراء (٦) الآية ١} سورة النور

<sup>(</sup>٧) الآية ٧ سورة غافر

<sup>(</sup>٨) الآبة ٧٥ سورة الزمر . هذا وتسبيع حملة العرش داخل في تسبيع الملائكة وقسد سبق و وتراه أدرجه في تسبيع الحبسوانات والجمادات ، وهذا منه عجيب

وأُمَّا الستَّة الَّتَى للعامّة فالأَوّل: على العموم في تسبيح الحقّ على الإحياءِ والإماتة: (سَبَّحَ (١) بِللهِ مَافى السَّمَواتِ والأَرْضِ) إلى قوله: (يُحْبِي وَيُمِيتُ) الثانى: في أَنَّ كلّ شيءٍ في تسبيح الحقّ على إخراج أهل الكفر، وإزعاجهم (سَبَّحَ (٢) للهِ مَا فِي السَّمَواتِ وَمَا فِي الأَرْضِ) إلى قوله: (هُوَ الَّذِي أَخْرَجَ اللّذِينَ كَفَرُوا مِنْ أَهْلِ الكِتَابِ).

الخامس : في أَنَّ الكلّ في التسبيح على تحسين الخِلْقة والصّورة : (يُسَبِّحُ<sup>(ه)</sup> لِلَّهِ) إِلَى قوله : (وصَوَّرَكُمْ فَأَحْسَنَ صُوَرَكُمْ) .

السادس: في الملامة والتعيير من أصحاب ذلك النسيان بعضِهم لبعض من جهة التقصير في تسبيح الحق – تعالى –: (أَلَمْ أَقُلْ لَكُمْ (٢) لَوْلاَ تُسَبِّحُونَ) الحادي والثلاثون: خاص بالنبي – صلَّى الله عليه وسلَّم – في الأَمر بالجمع بين التوكُّل والتسبيح: (وَتَوَكُلْ عَلَى الحَيِّ الَّذِي (٧) لا بَموتُ وسَبِّح بحَمْدِهِ).

( Pl m was - 19)

<sup>(</sup>١) أول سورة الحديد

<sup>(</sup>٣) أول سورة الصف

 <sup>(</sup>٥) أول سورة التفابن

<sup>(</sup>V) الآية ٨٥ سيررة الفرقان

 <sup>(</sup>۲) اول سورة الحشر
 (٤) اول سورة الجمعة
 (۲) الآبة ۲۸ سورة القلم

## ٣ \_ بصيرة في التابوت

وهو شِبْه صُندوق يُنْحت من خشب . وأصله تَابُوَة كَتَرْقُوة ، سكِّنت الواو، فانقلب هاءُ التأنيث تاءً . والتَّبُوت كزبُور : لغة في التَّابوت .

وقد ورد في القرآن على وجهين :

الأُوّل: بمعنى الصَّندوق الَّذى وضَعَت أُمُّ موسى ولدهَا فيه ، ورمته فى البحر: (أَنِ اقْذِفِيهِ (١) فِي التابوت فَاقْذِفيهِ فِي اليَمِّ).

الثَّانى: بمعنى الصّندوق الَّذَى ورثه الأَنبياءُ من آدم عليه السّلام: (أَنْ يَأْتِيكُمُ (٢) التَّابُوتُ فِيهِ سَكِينَةٌ مِنْ رَبِّكُمْ ).

وأمّا التابوت الَّذي يجعل فيه الميّت فمستعار من هذا . وقيل : التَّابوت عبارة عن القلب ، والسّكينةُ عمّا فيه من العلم . ويسمّى القلب سَفَط العلم ، وبيت الحِكْمة ، وتابوته ، ووعاءه ، وصُندوقه .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٤٨ سورة البقرة

<sup>(</sup>١) الآية ٣٩ سورة طه

## ٤ ـ بصيرة في التأويل

وجاءً في القرآن على خمسة أُوجه :

الأوّل: بمعنى المُلْك (وَابْتِغَاءَ تأُويلِهِ (١) أَى مُلْك محمّد (وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهِ إِلّا اللهُ ) أَى نهاية ملكه. فزعم اليهود أَنَّهم أخذوه من حساب الجُمَّل. الثَّانى: بمعنى العاقبة ، ومآل الخير والشَّرِ الَّذى وعد به الخَلْق: (هَلُ (٢) يَنظُرُونَ إِلَّا تَأُويلَهُ يَوْمَ يَأْتِى تَأْوِيلُهُ ) أَى عاقبته ، (وَأَحسَنُ (٣) تأُويلًا ) أَى عاقبة (ذَلِكَ تَأُويلُ مَالَمْ تَسْطِعْ) أَى عاقبته .

الثالث: بمعنى تعبير الرَّؤيا: ( وَعَلَّمْتَنِي (٥) مِنْ تَأْوِيلِ الأَّحَادِيثِ ) أَى تعبير الرَّؤيا .

الرابع : بمعنى التحقيق والتفسير : (هَذَا<sup>(٦)</sup> تَأْوِيلُ رُوْيَايَ) أَى تحقيقها وتفسيرها .

الخامس : بمعنى أنواع الأَطعمة وأَلوانها : ( لَا يَأْتِيكُمَا (٧) طَعَامٌ تُرْزَقَانِهِ إِلَّا نَبَّأْتُكُمَا بِتَأْوِيلهِ ) أَى بِأَلوانه وأَنواعه .

والتأويل أصله من الأوْل . وهو الرجوع . ومنه المَوْئل : للموضع الَّذي

<sup>(</sup>١) الآية ٧ سورة آل عمران ، وقد ذهب في تفسير الآية الى ما في تنوير المقباس وغيره أن فريقا من اليهود أرادوا أن يعسلموا مدة سلطان الامة المحمدية من الحروف المقطعة في مبادىء السور وتأولوها يحساب الجمسل ، فالمراد بالتأويل تطلب عاقبة أمر هذه الامة

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۵۳ سورة الاعراف
 (۳) الآیة ۹۰ سورة النساء

 <sup>(</sup>٤) الآية ٨٢ سورة الكهف
 (٥) الآية ١٠١ سورة يوسف
 (٦) الآية ٢٧ سورة يوسف

يُرْجَع إليه . وذلك هورَد الشيئ إلى الغاية المرادة [منه](١) عِلْمًا كان ، أو فعلًا . فني العلم نحو (وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ(٢) ، وفي الفعل كقول الشاعر : في العلم نحو (وَمَا يَعْلَمُ تَأْوِيلَهُ إِلَّا اللهُ (٢)

وقوله \_ تعالى\_ : (يومَ يَأْتَى<sup>٣)</sup> تأْويله) : أَى غايته . وقد تقدّم . وقيل في قوله \_ تعالى \_ : ( ذَلِكَ خَيْرٌ وَأَحْسَنُ تَأْوِيلًا <sup>(٤)</sup> ) : أَى أَحسن مِعنى وترجمة . وقيل : أَحسن ثوابًا في الآخرة .

## ه \_ بصيرة في التب

وهو الخسران والنقص . وبمعناه التَبَبَ ، والتَبَاب ، والتَنْبيب . وتبّا له ، وتبّا تتبيبًا : مبالغة . وتبّبه : قال له ذلك . وتبّب فلانًا : أهلكه . و (تبّت يُدَا أَبِي لَهَبِ) أَى ضَلَّتا ، وخسِرتا ، واستمرتا في خسرانه (ه) ( وَمَا زَادُوهُمْ غَيْرَ تَتْبِيبٍ (أُ) أَى تَخسير .

#### ٦ \_ بصيرة في التبر

وهو الكَسْر ، والإِهلاك . يقال : تَبَره ، وتَبَّره . وقوله ــ تعالى ــ : (وَلَا تَنِرِدِ الظَالِمِينَ إِلَّا تَبَارًا (٧) ) أَى هلاكًا .

<sup>(</sup>١) زيادة من الراغب (٢) الآية ٧ سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٣ سورة الأعراف . (٤) الآية ٣٥ سورة الاسراء .

 <sup>(</sup>٥) كذا في اكب . والاولى : « خسران » . (٦) الآية ١٠١ سورة هود ٠

٧١) الآية ٢٨ سورة نوح ٠

## ٧ \_ بصيرة في التبع

تبعه تبعًا وتباعة : مشى خَلْفه أو مَرّ به ، فمضى معه . والتبع تارة يكون بالجسم ، وتارة بالارتسام ، والانتهار . وعلى ذلك قوله تعالى - : (فَمَنْ (۱) تَبعَ هُدَاىَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ ) ويقال : أَتْبعه : إذا لحقه . ومنه قوله - تعالى - : (فَأَتْبَعَهمْ (۲) فِرْعَوْنُ ) أَى لحقهم ، أو كاد يلحقهم . ومنه (فَأَتْبَعُوهُمْ (۳) مُشْرِقِينَ ) . ويقال أُتبع فلان بمال على آخر : أَى أُحِيل عليه . وتُبّع كانوا (۱) رعوسًا ؛ سُمّوا بذلك لاتّباع بعضهم بعضًا في الرّياسة ، والسّياسة . و «أَتْبع الفرسَ لجامَها والنّاقة زمامَها » يضرب عند الأمر باستكمال المعروف . والتّبع واحد ، ويجمع (ع) . وقد يجمع على أتباع .

<sup>(</sup>١) الآية ٣٨ سورة البقرة (١) ألآية ٩٠ سورة يونس

٣) الآية .٦ سورة الشعراء (٤) أراد بتبع الجنس فجمع ضميره

<sup>(</sup>٥) أي يدل على الجمــــع . والأولى : « وجمع »

#### ٨ \_ بصيرة في تبارك

وقد ذُكِر في ثمانية مؤاضع من القرآن : أ

الْأُوِّل: عند بيان الخَالِقِيَّة: (فَتَبَارَكَ (١) اللهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ).

الثانى: في بيان الرُّبوبيَّةِ: (تَبَارَكَ (٢) اللهُ رَبُّ العَالَمِينَ).

الثالث: في بيان الكَرَمُ والُجلالة: (تَبَارَكُ (٣) اشْمُ رَبِّكِ ذِي الجَلَالِ والإِكْرَامِ) الثَّالَث: في بيان المُلْك: (وَتَبَارَكُ (٤) الَّذِي لَه مُلْكُ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ). الرَّابِع: في بيان المَلْك: (وَتَبَارَكَ (تَبَارَكَ الَّذِي (٥) بِيَدِهِ المُلْكُ وَهُوَ عَلَى الخامس: في بيان القهر، والقدرة: (تَبَارَكَ الَّذِي (٥) بِيَدِهِ المُلْكُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ).

السّادس: عند إِظهار عجائب صنع الملكوت: (تَبَارَكَ (٦) الَذِي جَعَلَ فِي السَّاءِ بُرُوجًا).

السابع: في بيان نفاذ المشيئة والإِرادة: (تَبَاركُ (١٠) الذِي إِنْ شَاءَ جَعَلَ لَكَ خَيْرًا مِنْ ذَلِكَ).

الثامن: في بيان عظمة القرآن، وشرفه: (تَبَارَكَ الذِي (٨) نَزَّل الفُرْقَانَ). واختُلِف في معناه، فقِيل: لم يزل ولا يزال. وقيل: تبارك تقدّس. وقيل: تَعظَّم. وقيل تعالى.

وكلّ موضع ذُكِر فيه (تبارك) فهو تنبيه على اختصاصه \_ تعالى \_ بالخيرات المذكورة مع تبارك . مثل قوله : (تَبَارَكَ الَّذِى جَعَلَ فِي السَّاءِ بُرُوجًا) ؛ فإنّه تنبيه على اختصاصه بما يُفيضه علينا : من نِعمِهِ ، بوساطة هذه البروج .

 <sup>(</sup>١) الآية ١٤ سورة المؤمنين
 (٢) الآية ١٤ سورة المؤمنين
 (٣) الآية ٨٧ سورة الرحمن

 <sup>(</sup>٦) الآية ٧٨ سورة الرحمن
 (٤) الآية ٨١ سورة الملك
 (٥) أول سورة الملك
 (٦) الآية ٦١ سورة الفرقان

 <sup>(</sup>A) الآية ١٠ سورة الفرقان

# ۹ \_ بصیرة فی تتری

وهى فَعْلَى من المواترة أى المتابعة وترًا وترًا . وأصلها واو ، فأبدلت تاء ؟ كتراث وتُجاه . فمن صرفه جعل الألف زائدة لا للتأنيث . ومن [منع (١)] صرفه جعل ألفه لِلتأنيث . قال – تعالى – : (ثمّ أَرْسَلْنا (٢) رُسُلَنَا تَتْرَا) أى متواتِرين ، وقال الفرّاء : يقال : تَتْرٌ في الرّفع ، وتَتْرًا في النّصب ، وتَتْرٍ في الجرّ . والألف فيه بدل من التنوين . وقال ثعلب : هي تَفْعَل . وغلّطه أبو على (٣) الفسوى ، وقال : ليس في الصّفات تَفْعَل .

## ١٠ \_ بصيرة في التجارة

وقد ذكرها الله تعالى في ستَّة مواضع .

الأَوَّل : تجارة غُزَاة المجاهدين بالرُّوح ، والنفْس ، والمال : (هَلْ أَدُلُّكُمْ (٤) عَلَى تِجَارَةٍ تُنْجِيكُمْ ونْ عَذَابٍ أَلِيمٍ ) إِلَى قوله : (بِأَمْوَالِكُمْ وَأَنْفُسِكُمْ) .

الثانى : تجارةُ المنافقين فى بَيْع الهدى بالضَّلالة : (اشْتَرَوُا (٥) الضَّلَالَةَ بِالهُّدَى فَمَا رَبِحَتْ تِجَارَتُهُمْ) .

الثالث: تجارة قراءة القرآن: (إِنَّ الَّذِينُ (٦) يَتْلُونَ كِتَابَ اللهِ) إِلَى قوله: ( يَرْجُونَ تِجَارَةً لَنْ تَبُورَ ) .

<sup>(</sup>١) زيادة لا بد منها . وفي الراغب : « لم يصرفه » رهي ظاهرة

<sup>(</sup>٢) الآية }} سورة المؤمنين

 <sup>(</sup>٣) هو أبو على الفارسي .
 (١) الآية ١٠ سورة البقرة (٦) الآية ٢٩ سورة فاطر

الرّابع : تجارة عُبّاد الدّنيا بتضييع الأَعمار ، في استزادة الدرهم (١) والدّينار : (وَإِذَا رَأَوْا (٢) تِجَارَةً أَوْ لَهُوًا انْفَضُّوا إِلَيْهَا) .

الخامس: في معاملة الخَلْق بالبيع والشَّرَى: (إِلَّا أَنْ <sup>(٣)</sup> تَكُونَ تِجَارَةً عَنْ تَرَاضٍ مِنْكُمْ ).

السّادس : تجارة خواصّ العباد بالإعراض عن كلّ تجارة دنيوُيّة : (رجَالٌ (٤) لاَ تُلْهِيهِمْ تِجارةٌ ولا بيْعٌ عنْ ذِكْرِ اللهِ) .

وهى لغة : التَّصرُّف فى رأس المال ؛ طلبًا للرَّبح . تجر يَتْجُرُ فهو تاجر . والجمع تَجْر - كصاحب وصَحْب - وتُجّار وتِجَار . وليس فى الكلام تاء بعده جيم غيرها . ويقال : هو تاجر بكذا : أى حاذِق ، عارف لوجه المكتسب منه . ويقال : نِصف البركة فى التجارة . وقيل ، نعم الشيء التجارة ، ولو فى الحجارة . ويروى فى الكلمات القدسيّة : من تاجر نِى لم يخسر . وأوحى إلى بعض الأنبياء : قل لعبيدى : تاجرونى تربحوا على ؛ فإنى خلقتكم لتربحوا على لا لأربح عليكم . وفى الحديث : الرفق فى المعيشة خير من بعض التجارة . وقال الشاعر :

خُذوا مال التجار وسوّفوهم إلى وقت فإنهم لئام وليس عليكم في ذاك إثم فإن جميع ما جَمَعوا حرام

<sup>(</sup>١) ١، ١، « الدره ثمه » وهو تحسريف عما أثبت

 <sup>(</sup>٢) الآية ١١ سورة الجمعة (٣) الآية ٢٩ سورة النساء

<sup>(</sup>٤) الآية ٣٧ سورة النور

## ١١ ـ بصيرة في التراب

وقد جاء في القرآن على وجوه:

الأُوّل: معنى العظام البالية ، الرّميمة : (أَإِذَا مِتْنَا(١) وَكُنَّا تُرابًا) . الثَّاني: ععني البهائم: (ياليُّتني (٢) كُنْتُ تُرابًا) أي بهيمة من البهائم.

وقيل: هو عمني آدم عليه السّلام. وهذا ثمّا يقوله إبليس.

الثالث: معنى حقيقة التُرْبة: (هُو (٣) الَّذِي خلقكُم مِنْ تُرابِ).

وفيه لغات : التُّرْب ، والتُّرْبة ، والتُّرْباء ، والتَّيْرب ، والتَّيراب ، والتَّورب ، والتوراب، والتَّريب. وجمع التَّراب أُتربة، وتِرْبان. ولم يسمع لسائر لغاته بجمع . قال بعض الشعراء :

خُلِقتُ بغير ذنب من تراب فأرجع بالذنوب إلى التراب ألا وجميعُ من فوق التراب فداءُ تراب نعل أبي تراب(٤) وترب \_ كفرح \_ : كثر ترابه ، وصار في يده الترابُ ، ولزق بالتّراب ، وافتقر ، وحسر . وأترب : استغنى ، وقلّ ماله . فهو من الأُضداد . وكذا تَرُّبَ تتريبًا . وبَارِحٌ تَرِبٌ : ريح فيها تراب . والترائب : ضلوع الصّدر ، أو ما ولي التَرْقُوتيْن منها ، أوما بين الثَدْيين والترقوتين ، أو أربع أضلاع من يَمْنة الصَّدر ، وأربع من يَسْرته ، أو اليدان ، والرَّجلان ، والعينان ، أو موضع القلادة . و (عِنْدَهُمْ (٥) قَاصِرَاتُ الطَرْفِ أَتْرَابٌ ) أَى لِدَات نشأن معًا ؛ تَشبيهًا في التساوي وَالتَّمَاثِلُ بِضَلُوعِ الصَّدرِ ، أُولُوقُوعِهِنَّ معَّاعلَى التُّرابِ عندالوِلَاد . والتَّرْبَة : الضَّعْفة .

 <sup>(</sup>٢) الآية ٤٠ سورة النبأ
 (٤) هو على رضى الله عنه

الآية ٦٧ سورة غافر **(T)** 

الآبة ٥٢ سورة ص

#### ١٢ \_ بصيرة في الترك

وهو رفض الشيء قصدًا واختيارًا ، أو (١) قهرًا واضطرارًا . تركه تَرْكًا ، وتِرْكَانًا ، واتَّركَه : وَدَعه . والترك أَيضًا الجَعْل ؛ كقولك : تركته وقيدًا ، كأَنَّه ضد . وقوله ـ تعالى ـ : (وَاتْرُكِ (٢) البَحْرَ رَهْوًا) من القصد الاختيارى وقوله : (كَمْ (٣) تَرَكُوا مِنْ جَنَّاتٍ ) من القهرى الاضطرارى . وقد يقال فى كل فعل يُنتهى به إلى حالة مّا : تركته كذا .

<sup>(</sup>١) أ ، ب : « و » ومأثبت عن الراغب (٢) الآية ٢٤ سورة الدخان

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٥ سورة الدخان

#### ۱۳ ـ بصيرة (۱) في التقوى

وهي مشتقة من الوِقاية ، وهي حفظ الشيء تما يؤذيه ، ويضره . يقال : وقاه وَقْيًا ووقاية وواقية : صانه . والتَّوقية : الكلاءة ، والحفظ . وقيل : الأصل (٢) فيها وقاية النِّساء الَّتي تستُر المرأةُ بها رأسها ، تقيها من غبار ، وحر ، وبرد . والوقاية : ما وقيت به شيئًا . ومن ذلك فرس واق : إذا كان يَهاب المشي من وجَع يجده في حافره . فأصل تقوى : وَقَوَى (٣) ، أبدلت الواو تاء ؛ كتراث ، وتجاه . وكذلك اتَّق يتَّق أصله : اوتق ، على افتعل . فقلبت الواو ياء ، لانكسار ما قبلها ، وأبدلت منها التَّاء ، وأدغمت . فلمّا كثر استعماله على لفظ الافتعال توهموا أنَّ التَّاء من نفس الكلمة ، فجعلوه تَقَى (٤) يَتَق ، بفتح التَّاء فيها . ثمّ لم يجدوا له مثالًا في كلامهم يلحقونه به ، فقالوا : تَقَى يَتْقي مثل قضى يقضى . وتقول في الأمر : يَق ، و (في المؤنَّث (٥)) تَقيى . ومنه قوله :

زيادَتنا نعمان لا تقطعنها تق الله فينا والكتاب الذي تتلو<sup>(٦)</sup>

<sup>(</sup>۱) تقدم شيء من هذا في بصيرة ( الاتقاء )ص ١١٥

<sup>(</sup>٢) في الأصلين : « والأصل »

<sup>(</sup>٣) أي بعد ابدال الياء واوا فالأصل الأصيل : وقيا ٠

<sup>(</sup>٤) يرى أبو الحسين على بن سيليمان الاخفش في شرح نوادر أبي زيد ص ٤ أن أتقى حدث منها أحدى التاءين وهمزة الوصل ، فصارتقى ، وجاء المضارع يتقى بحدف احدى التاءين ويرى الأزهرى يكما في التاج \_ أن المحدوف التاء المبدلة من الواو أى فاء المُلمة • وما ذكره المصنف رأى الجوهرى

<sup>(</sup>٥) ب: « للمؤنث »

<sup>(</sup>٦) البيت لعبد الله بن همام السلولي ٠٠ كما في نوادر أبي زيد ص ٤

بنى الأمر على المخفَّف ، فاستغنى عن الألف فيه بحركة الحرف الثانى في المستقبل .

والتَّقوى والتَّقى واحد . والتُّقَاةُ : التقيِّة . يقال : اتَّقى تقِيَّة ، وتُقَاةً . قال الله \_ تعالى \_ : (إِلاَّ أَنْ (١) تَتَّقُوا مِنْهُمْ تُقَاةً ) .

والتَّقِيِّ : المَّتَّقِي ، وهو مَن جعل بينه وبين المعاصى وِقاية تحول بينه وبينها : من قوَّة عزمه على تركها ، وتوطين قلبه على ذلك . فلذلك قيل له : متَّق .

و التَّقوى البالغة الجامعة: اجتنابُ كلّ ما فيه ضرر لأَمر الدين ، وهو المعصية ، والفضول . فعلى ذلك ينقسم على فرض ، ونفل .

وقد ورد في القرآن بخمسة معانٍ :

الأُوّل: بمعنى الخوف والخشية: (يأيُّها (٢) النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ)، وقال: (لعَلَّهُمْ (٣) يَتَّقُونَ) ولهذا نظائر.

الثانى: بمعنى الطَّاعة ، والعبادة : (أَفَغَيْرَ (٤) اللهِ تَتَّقُونَ ) .

الثالث: بمعنى ترك المعصية ، والزَلَّة: (وَأَتُوا البُيُوتَ (هُ مَن أَبْوَابِها واتَّقُوا اللهُ) أَى اتركوا خلاف أمره .

الرَّابِع: بمعنى التَّوحيد والشَّهادة: (اتَّقوا<sup>(٦)</sup> اللهَ وَقُولُوا قَوْلًا سدِيدًا). الخامس: بمعنى الإِخلاص، والمعرفة: (أُولَثِكَ<sup>(٧)</sup> الَّذِينَ امْتَحَنَ الله قُلُوبَهُمْ للتَّقْوَى).

<sup>(</sup>١) الآية ٢٨ سورة آل عبران (٢) الآية أول سورة النساء وغيرها

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٨٧ سورة البقرة وغيرها
 (٤) الآية ٥٢ سورة النحل

<sup>(</sup>٥) الآية ١٨٩ سورة البقرة (٦) الآية ٧٠ سورة الأحزاب

٧) الآية ٣ سورة الحجرات

وأَمَّا البِشَارَات الَّتِي بشَّرِ الله تعالى بها الْمُتَّقِينَ في القرآن فالأُوّل (١): البشرى بالكرامات: (الذين آمَنوا (٢) وكَانُوا يَتقُونَ لَهُمُ البُشْري).

الثانى: البشرى بالعون والنّصرة: ﴿ إِنَّ اللَّهُ ﴿ مَعَ الَّذِينَ اتَّقَوْا ﴾ .

الثَّالَث: بالعلم والحكمة: (إِنْ ﴿ إِنْ أَلَكُم فُرْقَانًا ﴾ .

الرَّابِع : بَكَفَّارَةَ اللَّنُوبِ وتعظيمه (٥) : (وَمَنْ (٦) يَتَّقَ اللهُ يُكَفِّرْ عَنْهُ سَيِّتَاتِهِ وَيُعْظِمْ لَهُ أَجْرًا) .

السَّادَسُ : بِالمُغْفِرَةُ : (وَاتَّقُوا اللَّهُ إِنَّ (٧) اللهُ غَفُورٌ رَحِيمٌ ) .

السَّابع: اليُسْر والسَّهولة في الأَمر: (وَمَنْ يَتَّقِ اللهَ (أُ) يَجْعَلْ لَهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسُرًا).

الثَّامن: الخروج من الغمِّ والمِحنةِ: (وَمَنْ يَتَّقِ اللهُ (٩) يَجْعَلْ لَهُ مَخْرَجًا) التَّاسع: رزق واسع، بأَمن وفراغ: (وَيَرْزُقْهُ (١٠) مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ) التَّاسع: النَّجاة من العذاب، والعقوبة: (نَّمُ نَنُجِّي (١١) الَّذِينَ اتَّقَوْا). العاشر: النَّجاة من العذاب، والعقوبة: (نَّمُ نَنُجِّي (١١) اللهُ الَّذِينَ اتَّقَوْا بِمَفَازَتِهمْ) الحادي عشر: الفوز بالمراد: (وَيُنَجِّي (١٢) اللهُ الَّذِينَ اتَّقَوْا بِمَفَازَتِهمْ) (إنَّ لِلْمُتَّقِينَ (١٣) مَفَازًا).

الثانى عشر: التَّوفيق والعصمة: (وَلَكِنَّ البِرَّ (١٤) مَنْ آمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ السَّخِرِ ) إِلى قوله: (وأُولَئِكَ هُمُ المُتَّقُونَ).

(٢) الأيتان ٦٣ ، ٦٤ سورة يونس (٣) الآية ١٢٨ سورة النحل

(٤) الآية ٢٩ سورة الانفال (٥) أي تعظيم المتقى بتعظيم أجره (٦) الآية ٥ سورة الطلاق (٧) الآية ٦٩ سورة الانفال

(٦) الآية ٥ سورة الطلاق 
 (٨) الآية ٤ سورة الطلاق 
 (٨) الآية ٤ سورة الطلاق

(A) الآیه ٤ سورة الطلاق .
 (P) الآیه ٢ سورة الطلاق .
 (١١) الآیة ٣ سورة مریم .

(١٠) الآية ٢٢ سورة الطلاق
 (١٢) الآية ٢٦ سورة الزمر
 (١٣) الآية ٣١ سورة النبأ

(١٤) الآية ١٧٧ سُورة البَقرة

<sup>(</sup>١) كذا يريد الأمر السمار والأولى : « الأولى » وكذا « الثانية » وهكذا لأن هذا في الحديث عن البشارات

<sup>---</sup> W.1 -

الثالث عشر: الشهادة لهم بالصدق: (أُولَئِكَ (١) الذِينَ صَدَقُوا وَأُولَئِكَ هُمُ المُتَّقُونَ).

الرابع عشر : بشارة الكرامة والأكرمية : (إِنَّ (٢) أَكْرَ مُكُم عِنْدَ اللهِ أَتْقَاكُم ) الخامس عشر: بشارة المحبّ: (إِنَّ اللهُ (٣) يُحِبُّ المُتَّقِينَ).

السَّادس عشر : الفلاح : (وَاتَّقُوا اللَّهَ (٤) لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) .

السَّابِع عشر: نيل الوصال، والقُربة: ﴿ وَلَكِن ( هَ لَكِن أَهُ التَّقْوَى مِنْكُمْ ) الثامن عشر : نيل الجزاء بالمحنة : (إِنَّهُ مَنْ يَتَّق (٦) وَيَصْبِرْ فإِنَّ الله لَا يُضِيعُ أَجْرَ المُحْسِنِينَ ) .

التَّاسع عشر : قبول الصِّدقة : (إِنَّمَا (٧) يَتَقَبَّلُ اللهُ مِنَ المُتَّقِينَ) . العشرون : الصّفاء والصّفوة : (فَإِنَّها (٨) مِنْ تَقُوَى القُلُوبِ) . الحادى والعشرون: كمال العبودية : (اتَّقُوا (٩) اللهَ حَقَّ تُقَاتِهِ) الثانى والعشرون: الجنَّات والعينون: (إِنَّ المُتَّقِينَ (١٠) فِي جَنَّاتٍ وَعُيُونٍ) الثالث والعشرون: الأمن من البليّة: ﴿ إِنَّ (١١) المُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ أَمِينٍ ﴾ . الرابع والعشرون : عزّ الفوقيَّة على الخَلْق : (والَّذِينَ (١٢) اتَّقَوْا فَوْقَهُمْ

يَوْمَ القِيَامَةِ) .

(١١) الآية ٥١ سبورة الدخان

الآية ١٣ سورة الحجرات الآية ١٧٧ سورة البقرة **(Y)** الآيه ١٨٩ سورة البقرة وغيرها **(£)** الآية ٤ سورة التوبة (٣) الآية ٩٠ سورة يوسف (7) الآية ٣٧ سورة الحج (°) الآية ٣٢ سورة الحج **(A)** الآية ٢٧ سورة المائدة **(V)** الآية ١٠٢ سورة آل عمران الآية ٤٥ سورة الحجر ، والآية ١٥ سورة الذاريات (١٢) الآية ٢١٢ سورة البقرة

الخامس والعشرون: زوال الخوف والحزن من العقوبة: (فَمَنِ (١) اتَّقَى وأَصْلَحَ فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلاَ هُمْ يَحْزَنُونَ).

السادس والعشرون: الأَزواج الموافِقة: ﴿ إِنَّ لِلْمُتَّقِينَ ( ) مِفازًا ﴾ إِلى قوله: ﴿ وَكَوَاعِبَ أَتْرَابًا ﴾ .

السّابع والعشرون : قُرب الحضرة ، واللِّقاءِ والرَّؤية : ( إِنَّ المُتَّقِينَ (٣) فِي جَنَّاتٍ وَنَهَرٍ . فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَلِيكٍ مُقْتَدِرٍ ) .

(أَفَمَنْ يَتَّقِى (٤) بِوَجْهِهِ سُوءَ العَذَابِ يَوْمَ القِيَامَةِ) تنبيه على شدّة ماينالهم وأن أَجدرَ شيء يتَّقون به من العذاب يوم القيامة هو وجوههم . فصار ذلك : كقوله (٥) (وَتَغْشَى (٦) وُجُوهَهُمُ النَّارُ) . وقوله تعالى : (هُوَ (٧) أَهْلُ التَّقْوَى) أَهلُ التَّقْوَى) أَهلُ التَّقْوَى أَهلُ أَل يُتَّقى عقابُه . ورجل تقِي من أتقياء وتُقَواء .

<sup>(</sup>١) الآية ٣٥ سورة الأعراف (١) الآية ٣١ سورة النبأ

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٥٤ ، ٥٥ سورة القمر (٤) الآية ٢٤ سورة الزمر

<sup>(</sup>٥) ١، ب ، بقوله ، وما أثبت عن الراغب (٦) الآية ٥٠ سورة ابراهيم

٧) الآية ٥٦ سورة المدثر

## ١٤ \_ بصيرة في التوبة

تاب إلى الله تَوْبًا ، وتوبة ، ومَتَابًا ، وتابةً ، وتَتْوِبةً : رجع عن المعصية ، وهو تائب ، وتوّاب . وتاب الله عليه : وفّقه للتوبة ، أو رجع به من التّشديد إلى التخفيف ، أو رجع عليه بفضله ، وقبوله . وهو توّاب على عباده . واستتابه : سأله أن يتوب .

والتوبة من أفضل مقامات السّالكين ؛ لأنّها أوّل المنازل ، وأوسطها ، وآخرها ، فلا يفارقها العبد أبدًا ، ولا يزال فيها إلى الممات . وإن ارتحل السّالك منها إلى منزل آخر ارتحل به ، ونزل به . فهى بداية العبد (١) ، ونهايته . وحاجته إليها في النّهاية ضروريّة ؛ كما حاجتُه إليها في البّهاية كذلك .

وقد قال تعالى: (وَتُوبُوا (٢) إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا المُوْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُون) وهذه الآية في سورة مدنية ، خاطب الله تعالى بها أهل الإيمان ، وخيار خَلْقه أَن يتوبوا إليه بعد إيمانهم ، وصبرهم ، وهجرتهم ، وجهادهم ، ثمّ علَّى الفلاح بالتوبة تعلُّق (٣) المسبّب بسببه ، وأَتى بأَداة (لعلّ) المشعر بالتّرجّي ؛ إِذَا تبتم كنتم على رجاء الفلاح ، فلا يَرْجو الفلاح إلَّا التائبون ، إيذانًا بأنَّكم إِذَا تبتم كنتم على رجاء الفلاح ، فلا يَرْجو الفلاح إلَّا التائبون ، وعلنا الله منهم . وقد قال – تعالى – : (ومَنْ (٤) لَمْ يَتُبْ فَأُولَتُكَ هُمُ الظَالِمُونَ ) قسّم العباد إلى تائب ، وظالم . وما قِسْم (٥) ثالث البَّة ، وأوقع

<sup>(</sup>١) في الأصلين: « للعبد »

<sup>(</sup>٣) كذا ، والأولى : « تعليق »

د) أى ماهناك قسم

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۳۱ سورة النور
 (٤) الآیة ۱۱ سورة الحجرات

الظُّلَم على مَن لم يتُبُ ، ولا أظلم منه بجهله بربه ، وبحقه ، وبعيب نفسه ، وبآفات أعماله . وفي الصّحيح : (يا أَيُّها (١) النَّاسُ توبوا إلى الله ؛ فإني أتوب إليه في اليوم أكثر من سبعين مرّة) ، وكان أصحابه يَعُدّون له في المجلس الواحد قبل أن يقوم : (ربّ اغفر لى وتُبْ على إنَّك أنت التَّواب الرّحيم) مائة مرّة ، وما صلى صلاة قطُّ بعد نزول سورة النَّصر إلا قال في صلاته : سبحانك اللَّهم ربّنا وبحمدك ، اللَّهم اغفركي .

وقوله تعالى: (وَتُوبُوا إِلَى اللهِ) يريد بالتَّوبة تمييز البقية (٢) من العزَّة: بأن يكون المقصود من التَّوبة تقوى الله ، وهو خوفه ، وخشيته ، والقيام بأمره ، واجتناب نهيه ، فيعمل بطاعته على نور من الله ، يرجو ثواب الله ، ويترك معصية الله على نور من الله ، يخاف عقاب الله ، لا يريد بذلك عِزّ الطَّاعة ؛ فإنَّ للطَّاعة والتَّوبة عزَّا ظاهرًا وباطنًا ، فلا يكون مقصوده العزَّة ، وإن علم أنها تحصل له بالطَّاعة ، والتَّوبة . فمن تاب لأَجل أمر فتوبتُه مدخولة .

وسرائر التوبة ثلاثة أشياء هذا أحدها . والثانى نسيان (٣) الجناية . والثالث التَّوبة من الإِسلام (٤) والإعان . قلنا المراد منه التَّوبة من رؤية التَّوبة (٥)

<sup>(</sup>١) الحسديث رواه مسلم كمنا في رياض الصالحين في باب التوبة بلفظ « يأيها الناس توبوا إلى الله واستغفروه فاني أتوب إلى الله في اليوم مائة مرة » •

<sup>(</sup>٢) كذا · وكأنه يريد فضيه لقية العزة ونفيها · وقد يكون البقية محرفة عن ( التقية ) أي التقوى · والغرض أن التوبة تتمحض للتقوى وتعيزها من العزة ·

 <sup>(</sup>٣) هذا يكون لمن وصل الى مقام الصفاء مع الله ، فلا ينبغى له أن يذكر حالته الأولى • يعبر
عن هذا المعنى بعض الصوفية بقوله : ( لانى اذا كنت فى حال الجفاء ، فنقلنى الىحال الوفاء فذكر
الجفاء في حال الصفاء جفاء ) • ورد هـذا فى مبحث التوبة فى الرسالة القشيرية •

<sup>(2)</sup> يريد الا برى له فضلا بأعمال الاسلام والايمان

<sup>(</sup>٥) ا ب « اليوم »

وأنّها إنّما حصلت له بتوفيق الله ، ومشيئته ؛ ولو خُلّ ونفسه لم يسمح بها البتّة . فإذا رآها من نفسه ، وغفل عن مِنّة الله عليه ، تاب من هذه الرّؤية ، والغفلة . ولكن هذه الرّؤية ليست التّوبة ولا جُزْأها ، ولا شرطها ، بل جناية أخرى حصلت له بعد التوبة ، فيتوب من هذه الجناية ؛ كما تاب من الجناية الأولى . فما تاب إلّا من ذنب أوّلا ، وآخرا . والمراد التّوبة من نُقْصان التوبة وعدم توفيتها حقّها .

ووجه ثالث لطيف . وهو أنّه من حصل له مقام الأنس بالله ـ تعالى ـ وصفاء وقته مع الله ـ تعالى ـ بحيث يكون إقباله على الله ، واشتغاله بذكر آلائه وأسائه وصفاته ، أنفع شيء له ، مَتى (١) نزل عن هذا (٢) الحال اشتغل بالتّوبة من جناية سالفة ، قد تاب منها ، وطالع الجناية ، واشتغل بها عن الله تعالى ، فهذا نقص ينبغى أن يتوب إلى الله منه . وهى توبة من هذه التّوبة ، لأنّه نزول من الصفاء إلى الجفاء . فالتّوبة من التوبة إنما تُعقل على أحد هذه الوجوه الثلاثة . والله أعلم .

واعلم أنَّ صاحب البصيرة إذا صدرت منه الخطيئة فله فى توبته نظر إلى أمور . أحدها النظر إلى الوعد والوعيد فيُحدث له ذلك خوفا ، وخشيةً تحمله على التوبة .

الثانى: أن ينظر إلى أمره تعالى ونهيه فيحدث له ذلك الاعتراف بكونها خطيئة ، والإقرار على نفسه بالذنب .

الثالث: أن ينظر إلى تمكين الله تعالى إيّاه منها ، وتخليته بينه وبينها ،



<sup>(</sup>۱) ۱، ب « حتی » (۲) ب : « هذه »

وتقديرها عليه ، وأنّه لو شاء لعصمه منها ، فيحدث له ذلك أنواعًا من المعرفة بالله ، وأسائه وصفاته ، وحكمته ، ورحمته ، ومغفرته ، وعفوه ، وحلمه ، وكرمه ، وتوجب له هذه المعرفة عبوديّة بهذه الأساء ، لا تحصل بدون لوازمها ، ويعلم ارتباط الخَلْق ، والأَمر ، والجزاء . بالوعد والوعيد بأسائه ، وصفاته ، وأنّ ذلك موجَب الأساء ، والصفات ، وأثرها في الوجود ، وأنّ كلّ اسم مُفيضٌ لأَثره . وهذا المَشهد يُطْلعه على رياض مؤنقة المعارف ، والإيمان ، وأسرار القدر ، والحكمة يضيق عن التعبير [عنها(۱)] نطاق الكلم والنّظ .

الرّابع: نظره إلى الآمر له بالمعصية، وهو شيطانه الموكّل به، فيفيده النظر إليه اتخاذه (٢) عدوًا، وكمال الاحتراز منه ، والتّحفّظ والتّيقُظ لما يريده منه عدوه ، وهو لا يشعر ؛ فإنّه يريد أن يظفر به فى عَقبة من سبع عقبات بعضُها أصعب من بعض: عقبة الكفر بالله ، ودينه ، ولقائه ، ثمّ عَقبة البِدْعة ، إمّا باعتقاده خلاف الحق ، وإمّا بالتّعبّد بما لم يأذن به الله من الرّسوم المحدثة . قال بعض مشايخنا : تزوّجت الحقيقة الكافرة ، بالبِدْعة الفاجرة ، فولد بينهما خسران الدّنيا والآخرة ، ثمّ عقبة الكبائر (يزينها (٣) له وأن الإيمان فيه الكفاية . ثم عَقبة الصغائر بأنها مغفورة ما اجتنبت الكبائر) ولا يزال يجنيها حتى (٤) يصرّ عليها ، ثمّ عقبة المباحات ، فيشغله ما عن الاستكثار من الطّاعات . وأقلٌ ما يناله منه تفويت الأرباح العظيمة ،

۱) زيادة يقتضيها السياق (۲) ۱ ، ب : « ايجاده »

٣) سقط ما بين القوسين في ا ﴿ ٤) كذا في ب • وفي ا « ثم »

ثمّ عقبة الأعمال المرجوحة ، المفضولة يُزيّنها له ، ويَشْغله بها عمّا هو أفضل وأعظم ربحًا . ولكن أين أصحاب هذه العقبة ! فهم الأفراد في العالم . والأكثرون قد ظفر (١) بهم في العقبة الأولى . فإن عَجَز عنه في هذه العقبات جاء في عَقَبة تسليط جُنده عليه بأنواع الأَذي ، على حسب مرتبته في الخير . وهذه نبذة من لطائف أسرار التّوبة رزقنا الله تعالى [ إيّاها ] عنه وفضله إنّه حقيق بذلك .

وورد التَّوبة في القرآن على ثلاثة أُوجهٍ :

الأَوَّل: بمعنى التجاوز والعفو . وهذا مقيّد بعلى: (فَتَابَ عَلَيْكُمْ (٢)) ، (أَوْ يَتُوبُ (٣) عَلَيْكُمْ (٢)) ، (وَيَتُوبُ اللهُ (٤) عَلَى مَنْ يَشَاءُ) .

الثَّانى : بمعنى الرَّجوع ، والإِنابة . وهذا مقيَّد بإِلى : (تُبْتُ (هُ إِلَيْكَ) ، (تُوبُوا (٦) إِلَى بَارِئِكُمْ ) . (تُوبُوا (٦) إِلَى بَارِئِكُمْ ) .

الثالث: بمعنى النَّدامة على الزَلَّة . وهذا غير مقيَّد لابإلى ، ولا بعلى : (إِلَّا (٨) الَّذِينَ تَابُوا وأَصْلَحُوا) ، (فَإِنْ (٩) تُبْتَمْ فَهُوَ خَيْرٌ لَكُمْ ) .

ويقال: إن التَّوبة من طريق المعنى على ثلاثة أنواع ، ومن طريق اللَّفظ وسبيل اللُّطف على ثلاثة وثلاثين درجة:

أمّا المعنى فالأوّل: التّوبة من ذنب يكون بين العبد وبين الرّب. وهذا يكون بندامة الجَنَان، واستغفار اللسان.

<sup>(</sup>١) أي الليسن (٢) الآية ٤٥ سورة البقرة وغيرها

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢٤ سورة الأحزاب
 (٤) الآية ١٥ سورة التوبة

<sup>(</sup>٥) الآية ١٥ سورة الأحقاف (٦) الآية ٨ سورة التحريم

 <sup>(</sup>٧) الآية }ه سورة البقرة
 (٨) الآية }ه سورة البقرة

<sup>(</sup>٩). الآية ٣ سورة التوبة

والثانى : التوبة من ذنب يكون بين العبد وبين طاعة الرّب . وهذا يكون بجبر النقصان الواقع فيها .

الثالث: التوبة من ذنب يكون بين العبد وبين الخَلْق . وهذه تكون بإرضاء الخصوم بأَى وجه أمكن .

وأمّا درجات اللطف فالأُولى : أنَّ الله أَمر الخَلْق بالتَّوبة ، وأشار بأيُّها النَّى تليق بحال المؤمن (وَتُوبُوا إِلَى اللهِ جَمِيعًا أَيُّهَا المُؤمِنُونَ) .

الثانية : لا تكون التَّوبة مثمِرة حتى يتمَّ أَمرها (تُوبُوا (١) إِلَى اللهِ تَوْبَةً نَصُوحًا).

الثالثة: لا تنظر أنَّك فريد في طريق التَّوبة ؛ فإنَّ أَباك آدم كان مقدّم التَّائبين: (فَتَلَقَّ<sup>(۲)</sup> آدَمُ مِنْ رَبِّهِ كَلِمَاتٍ فَتَابَ عَلَيهِ) ، والكليم موسى لم يكن له لمّا عَلَا على الطُّور تحفة (٣) غير التَّوبة (سُبْحَانكَ (٤) تبتُ إليك) .

ثمّ إِنَّه بشَّر النَّاس بالتَّمتع من الأَّعمار ، واستحقاق فضل الرَّءُوف الغفَّار : (ثمّ تُوبُوا<sup>(٥)</sup> إِلَيْهِ يُمَتِّعُكُم مَتَاعًا حَسَنًا) . وأشار صالح على قومه بالتَّوبة ، وبشَّرهم بالقُرْبة والإِجابة : (ثُمَّ تُوبُوا<sup>(٢)</sup> إليهِ إِنَّ رَبِّى قَرِيبٌ مُجِيبٌ) . وسيّد المرسلين مع الأَنصار والمهاجرين سلكوا طريق الناس : (لَقَدْ تَابَ (٧) الله عَلَى النَّبِي والمُهَاجِرينَ) . والصّديق الأَّكبر اقتدى في التَّوبة بسائر النَّبيّين : (تُبْتُ (٨) إِلَيْكَ وإِنِّي مِنَ المُسْلِمِينَ) .

<sup>(</sup>١) الآية ٨ سورة التحريم (٢) الآية ٣٧ سورة البقرة

<sup>(</sup>٣) ١، ب: و بحقب ، ويظهر أنه تحريف عما أثبت

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٣ سورة الأعراف (٥) الآية ٣ سورة هود

<sup>(</sup>٦) الآية ٦١ سورة هود (٧) الآية ١١٧ سورة التوبة

<sup>(</sup>٨) الآيه ١٥ سورة الأحقاف ٠ وقد تبع في حمل الآية على الصديق رضي الله عنه ابن عباس

أصحاب النبيّ ما نالوا التوبة إِلَّا بتوفيق الله: (ثُمَّ تَابَ (١) عَلَيْهِمْ لِيَتُوبُوا) تحرُّزًا من انتشار العصمة أُمِرنَ (٢) بالتَّوبة (إِن تَتُوبَا (٣) إِلَى اللهِ فَقَدْ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا) ومن توقَّف عن سلوك طريق الناس وُسِمَ جبين حاله عيسم الخائبين: (ومَنْ لَمَ (٤) يَتُبْ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُون) الأَزواج اللائقة بخاتم النَّبيّين تعين بالتَّوبة: (قَانِتَاتٍ (٥) تَائِباتٍ).

الرّجال لا يُقعدهم على سرير السّرور إلّا التّوبة: (التّائِبُونَ (٢) العَابِدُونَ) ولا يظنّ التوّاب اختصاص النّعت به (فإنّا جعلنا (٧) هذا الوصف من جملة صفات العلي: (إنَّ الله (٨) كَانَ تَوَّابًا) وإذا وقَقنا العبد للتّوبة تارة قربناه (٩) بالحكمة (وأَنَّ الله (١٠) تَوَّابُ حَكِيمٌ) وإذا قبلنا منه التّوبة قرّباه بالرّحمة: (وأَنَّ الله (١١) التَّوَّابُ الرَّحِمُ). والمؤمن إذا تاب أقبلنا عليه بالقبول، وتكفَّلنا له بنيل المأمول: (ويَتُوبَ (١٢) الله على المُؤْمِنِينَ والمُؤْمِنَاتِ).

وإِن أَردت أَن تكون في أَمان الإِيمان ، مصاحبًا لسلاح الصّلاح ، فعليك بالتَّوبة : (وإِنِّي لَغَفَّارٌ (١٣) لِمَنْ تَاب وآمَنَ وعَمِلَ صَالِحًا) (إِلَّا مَنْ تَابَ (١٤) وآمَنَ وعَمِلَ صَالِحًا) (إِلَّا مَنْ تَابَ (١٤) وآمَنَ وعَمِلَ صالِحًا) وإذا أَقبل العبد على وآمَنَ وعَمِلَ عَمَلًا صالِحًا ) (ومن (١٥) تابَ وعَمِلَ صالِحًا) وإذا أَقبل العبد على باب التَّوبة استحكم عَقْد أُخُوِّته ، مع أَهل الإسلام : (فَإِنْ (١٦) تَابُوا وأَقامُوا

 <sup>(</sup>٢) اى نساء النبى صلى الله عليه وسلم
 (٤) الآية ١١ سور الحجرات
 (٦) الآية ١١٢ سورة التوبة
 (٨) الآية ١٦ سورة النساء
 (١٠) الآية ١٠ سورة النور
 (١٠) الآية ٧٣ سورة الاحزاب

 <sup>(</sup>١٤) الآية ٧٠ سورة الفرقان
 (١٦) الآية ١١ سورة التوبة

<sup>(</sup>١) الآية ١١٨ سورة التوبة

<sup>(</sup>٣) الآية } سورة التحريم

<sup>(</sup>٥) الآية ٥ سورة التحريم

<sup>«</sup> نجعلنا » : (V)

<sup>(</sup>۹) ۱، ب: « قریب »

<sup>(</sup>١١) الآية ١٦٠ سورة البقرة

<sup>(</sup>١٣) الآية ٨٢ سورة طه

<sup>(</sup>١٥) الآية ٧١ سورة الفرقان

الصَّلاة وآتَوُا الزَّكَاةَ فَإِخْوانُكُمْ فَى الدِّين ) . ومن تاب ، وقصد الباب ، حصل له الفرج بأَفضل الأَسباب : (فإِنْ (١) تَابُوا وأَقَامُوا الصَّلاة وآتَوُا الزَّكَاةَ فَخَلُّوا سَبِيلَهُمْ) ومن أثار غبار المعاصى ، وأتبعه برشاش النَّدم ، غلَبت حكمتنا الطَّاعة على المعصية ، وسُترت الزَلَّة بالرِّحمة : (خَلَطُوا(٢) عَملًا صالِحًا وآخَرَ سيِّنًا عَسى اللهُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ) .

السّارق المارق إذا لاذ وتحرّم بالتّوبة قبل القدرة عليه ، فلا سبيل للإيذاء إليه : (إلّا الّذِينَ (٣) تَابُوا مِنْ قَبْلِ أَنْ تَقْدِرُوا عَلَيْهُمْ ) . وإذا أردت التّوبة فأنا المريد لتوبتك قبلُ : (واللهُ (٤) يُرِيدُ أَنْ يَتُوبَ عَلَيْكُمْ ) وإذا تبت بتوبتى عليك ، وتوفيقى لك ، جازيتك بالمجبّة : (إنَّ اللهُ (٥) يُحِبُ التَوَّابِينَ ) . وإنا لا نقبل توبة مَن يؤخّر توبته إلى آخر الوقت : (وَلَيْسَتِ (٢) التَوْبَةُ لِلّذِينَ يَعْمَلُون السَّيئاتِ حَتَّى إذَا حَضَرَ أَحَدَهُمُ المَوْتُ قَالَ إنِّى اللهِ لِلّذِينَ يَعْمَلُون السَّوّةِ عَلَى اللهِ لِلّذِينَ يَعْمَلُونَ السُّوء بِجَهَالَةٍ ثُمَّ تُبتُ الآنَ ) . وإنّما يتقبّل توبة مَن تتَّصل توبتُه بزلّته ، وتقترن تبُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ ) . أعظم الذنوب قتل النفس وإذا حصل خطأً من يتُوبُونَ مِنْ قَرِيبٍ ) . أعظم الذنوب قتل النفس وإذا حصل خطأً من غير عمدٍ فبالتوبة والصّيام كفّر : (فَصِيامُ شَهْرَيْنِ (٨) مُتَنَابِعَيْنِ تَوْبَةً مِن اللهِ ) . نَهَينَا سيّد المرسلين عن التحكُّم على عبادنا ؛ فإنَّ ذلك إلينا . ونحن نتوب عليهم لو نشاءُ : (لَيْسَ (٩) لَكَ مِنَ الأَمْرِ شَيءٌ أَوْ يَتُوبَ عَلَيْهِمْ

<sup>(</sup>١) الآية ه سورة التوبة

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٤ سورة المائدة

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٢٢ سورة البقرة

<sup>(</sup>V) الآية ١٧ سورة النساء

<sup>(</sup>٩) الآية ١٢٨ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠٢ سورة التوبة

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٧ سورة النساء

<sup>(</sup>٦) الآية ١٨ سورة النساء(٨) الآية ٢٢ سورة النساء

أَوْ يُعَذِّبَهُمْ فَإِنَّهُمْ ظَالِمُونَ) لا تفرّ من التوبة ؛ فإنها خير لك في الدّارين: (فَإِنْ (١) يَتُوبُوا يَكُ خَيْرًا لَهُمْ)، (فَتُوبُوا إِلَى بَارِئِكُمْ فَاقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ذَلِكُمْ خَيْرً لَكُمْ عِنْدَ بَارِئِكُمْ ) ومن رَمَى بنفسه في هُوّة الكفر فلا توبة له ( لَنْ تُقْبَلُ (٢) تَوْبَتُهُمْ ) أَيظنون (٣) أَنا لا نقبل توبة المخلص من عبادنا: (أَلَمُ (٤) يَعْلَمُوا أَنَّ اللهَ هُوَ يَقْبَلُ التَوْبة عن عِبَادِهِ ) نحن نأخذ بيد المذنب، ونقبل باللَّطف توبته : (غَافِرِ الذَّنْبِ (٥) وَقَابِلِ التَوْبِ شَدِيدِ العِقَابِ)، ونقبل باللَّطف توبته : (غَافِرِ الذَّنْبِ (٥) وَقَابِلِ التَوْبِ شَدِيدِ العِقَابِ)، (وَهُو الذِي (٢) يَقْبَلُ التَوْبَةَ عَنْ عِبَادِهِ).

ولهذا قيل: التَّوبة قَصَّار (٧) المذنبين ، وغسّال المجرمين ، وقائد المحسنين، وعَطَّار المريدين ، وأنيس المشتاقين ، وسائق إلى ربّ العالمين .

الآبة ٩٠ سورة آل عمران

(۲)

<sup>(</sup>١) الآية ٧٤ سورة التوبة

 <sup>(</sup>٤) الآية ١٠٤ سورة التوبة

 <sup>(</sup>٣) ١، ب: « اما يظنون »
 (٥) الآنة ٣ سورة غافر

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٥ سورة الشوري

<sup>(</sup>٧) على الاستعارة من قصار الثوب المبيضة

# ١٥ \_ بصيرة في التوكل

وهو يقال على وجهين : يقال : توكَّلت لفلان بمعنى تولَّيت له . يقال : وكَّلته توكيلًا ، فتوكَّل لى . وتوكَّلت عليه بمعنى اعتمدته (١) .

وقد أُمر الله تعالى بالتَّوكُّل في خمسة عشر موضعًا من القرآن :

الأَوّل: إِن طلبتم النَّصر والفرج فتوكَّلوا على : (إِنْ يَنْصُرْ كُمُ اللهُ فَلَا غَلَا اللهُ فَلَا غَالِبَ لَكُمْ ) إِلَى قوله: (وَعَلَى اللهِ فَلْيَتَوَكَّلِ المُؤْمِنُونَ) ، (وعَلَى اللهِ (٣) فَتَوَكَّلُوا إِنْ كُنْتَمْ مُؤْمِنِينَ) .

الثانى: إِذَا أَعرضتَ عن أَعدائى فليكن رفيقك التَّوكُّل: (فأَغْرِضُ (٤) عَنْهُمْ وتَوَكَّل عَلَى اللهِ).

الثَّالَث: إِذَا أَعرض عنك الخلْقُ اعْتَمِدُ (٥) على التَّوكُّل: (فإنْ (٦) تَوَلَّوْا فَقُلْ حَسْبِيَ اللهُ لَا إِلَه إِلَّا هُوَ عَلَيهِ تَوَكَّلْتُ ).

الرابع: إذا تُلِي القرآن عليك ، أو تلوته ، فاستَنِدْ على التوكُّل : (وَإِذَا (٧) تُلِيَتْ عَلَيْهِمْ آيَاتُهُ زَادَتْهُمْ إِيمَانًا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ) .

الخامس: إذا طلبت الصّلح والإصلاح بين قوم لا تتوسّل إلى ذلك إلاَّ بالتَّوكُّل: (وَإِنْ جَنَجُوا (٨) لِلسَّلْمِ فَاجْنَحْ لهَا وتَوَكَّلُ عَلَى اللهِ).

<sup>(</sup>١) تبع في هذا اللفظ الراغب والمعروف :اعتمد عليه ، فأما اعتمده فمعناه قصده

 <sup>(</sup>٢) الآية ١٦ سورة آل عمران
 (٣) الآية ٢٣ سورة المائلة

<sup>(</sup>٤) الآية ٨١ سورة النساء

<sup>(</sup>٥) كذا • والواجب: فاعتمد وكذا يقال فيما بعد مما ليس في الجواب فاء

<sup>(</sup>٦) الآية ١٢٩ سورة التوبة (٧) الآية ٢ سورة الانفال

<sup>(</sup>٨) الآية ٦١ سورة الانفال

السّادس : إذا وصلت قوافل القضاء استقبِلْها بالتَّوكُّل : (قُلْ لَنُ (١) يُصِيبَنا إِلَّا ما كتبَ اللهُ لنا هُو مؤلانا) الآية .

السّابع : إِذَا نَصبتِ الأَعداءُ حِبالات (٢) المكر ادخُلْ أَنت في أَرض التوكُّل (وَاتْلُ (٣) عَلَيْهِمْ نَبَأَ نُوحٍ) إِلَى قوله : (فَعَلَى اللهِ توكَّلْتُ) .

الثامن (٤): وإذا عرفت أنَّ مرجع الكلّ إلينا ، وتقدير الكلّ منَّا ، وطِّنْ نفسك على فَرْش التوكُّل: (فَاعْبُدُهُ وَتَوَكَّلْ عَلَيْهِ) .

التاسع : إذا علمت أنى الواحدُ على الحقيقة ، فلا يكن اتِّكالك إلَّاعلينا : (قُلْ هُو (٦) رَبِّي لَا إِلهَ إِلَّا هُوَ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ) .

العاشر: إذا عرفت أنَّ هذه الهداية من عندى ، لاقِها بالشَّكر ، والتَّوكُّل: ( وَمَا لَنَا ( ) أَلَّا نَتَوَكَّل عَلَى اللهِ وَقَدْ هَدَانَا سُبُلَنَا ) إلى قوله: ( وعَلَى اللهِ فَلْيَتَوكَّل المُتَوكَّل الله المُتَوكَّل المُتَوكَّل المُتَوكَّل المُتَوكَّل الله المُتَوكَّل الله المُتَوكَّل الله المُتَوكَّل الله الله المُتَوكَّل الله المُتَوكَّل الله الله المُتَوكَّل الله الله الله المُتَوكَّل الله الله المُتَوكَّل الله المُتَوكَّل الله الله المُتَوكَّل الله الله الله المُتَوكَّل الله الله المُتَوكَّل الله المُتَوكِّل الله الله المُتَوكِّل الله الله المُتَوكَّل الله المُتَوكِّل الله المُتَوكِّلُ الله المُتَوكِّلُ الله الله المُتَوكِّل الله المُتَوكِّلُ الله المُتَوكِّل المُتَوكِّلُ الله الله المُتَوكِّلُ الله المُتَولِي الله المُتَوكِّلُ المُتَوكِّلُ المُتَوكِّلُ المُتَوكِّلُولُ المُتَوكِّلُ المُنْتِولِي الله المُتَوكِلْ المُتَولِي الله المُتَوكِلِي المُتَوالِي المُتَولِي الله المُتَوالِي الله المُتَولِي الله المُتَولِي الله المُتَوالِي الله المُتَوالِي الله المُتوالِي الله المُتوالِي الله المُتَوالِي الله المُتَوالله المُن اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُتَوالِي اللهِ اللهِ اللهِيْمِيْنَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِي ال

الحادى عشر: إذا خشِيت بأس أعداءِ الله، والشيطان الغدّار، لا تلتجئ إلّا إلى بابنا: (إِنَّهُ لَيْسُ (٨) لَهُ سُلْطَانٌ عَلَى الَّذِينَ آمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ) الثانى عشر: إن أردت أن أكون أنا وكيلك فى كلّ حال، فتمسّك بالتَّوكُّل فى كلّ حال: (وَتَوكَّلُ (٩) عَلَى اللهِ وكَفَى بِاللهِ وَكِيلًا).

(٨) الآية ٩٩ سورة النحل

<sup>(</sup>١) الآية ١٥ سورة التوبة

<sup>(</sup>٣) الآية ٧١ سورة يونس

<sup>(</sup>٤) لم يرقم هــذا الموضع ، وترك في الخامس عشر فلم يتم العدد المطلوب · وقد أصلحت الترقيم كما ترى (٦) الآية ٣٠ سورة الرعد (٥) الآية ٣٠ سورة الرعد

<sup>(</sup>٥) الآية ١٢٣ سورة هود (۵) الآية ١٢٣ سقا الم

<sup>(</sup>V) الآية ١٢ سورة ابراهيم

<sup>(</sup>٩) الآية ٨١ سورة النساء

<sup>(</sup>٢) جمع حبالة وهي المصيدة

الثالث عشر: إِن أَردتَ أَن يكون الفردوس الأَعلى منزلك انزل في مقام التوكُّل: (الذِينَ (١) صَبَرُوا وعَلَى رَبِّهِمْ يَتَوَكَّلُونَ).

الرابع عشر: إِن شئت النزول محلّ المحبّة اقصد أُولًا طريق التوكّل: (فَتُوكّلُ عَلَى اللهِ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُتَوكِّلِينَ).

الخامس عشر: إِن أَردَتَ أَن أَكُونَ لكَ ، وتَكُونَ لَى ، فاستقرَّ على تَخْت التوكُّل : (ومَنْ يَتَوكَّلْ عَلَى (٣) اللهِ فَهُوَ حَسْبُهُ ) ، (فَتَوكَّلْ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى اللهِ إِنَّكَ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ عَلَى اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ ال

ومنزلة التوكُّل (أوسع (٦) المنازل: لايزال معمورا بالنازلين لسعة متعلَّق التوكُّل) وكثرة حوائج العاملين، وعموم التَّوكُّل، ووقوعه من المؤمنين والكفَّار، والأَبرار، والفُجّار، والطَّير، والوحوش، والبهائم، وأهل السّموات، والأَرض، وأنَّ المكلَّفين، وغيرهم في مقام التوكُّل [سواءً] وإنْ تباين متعلِّق توكُّلهم.

فأُولِياوُه وخاصّته متوكِّلُون عليه في حصول ما يُرضيه منهم ، وفي إقامته في الخَلْق ، فيتوكَّلُون عليه في الإيمان ، ونُصْرة دينه ، وإعلاء كلماته ، وجهاد أعدائه ، وفي محابّه ، وتنفيذ أوامره .

٩) الآية ٨٥ سورة الفرقان (٦) سقط ما بين القوسين في ١



١) الآية ٢} سورة النحل (٢) الآية ١٥٩ سورة آل عمران

<sup>(</sup>ع) الآية ٣ سورة الطلاق (٤) الآية ٧٩ سورة النمل

ودون هؤلاء مَن يتوكّل عليه في معلوم يناله : مِن رزق ، أو عافية ، أو نَصْرِ على عدوٌّ ، أو زوجة ، أو ولد ، ونحو ذلك .

ودون هؤلاءِ مَن يتوكّل عليه في حصول الإيمة الله ، ولا يرضاه : من الظّلم ، والعدوان ، وحصول الإثم ، والفواحش . فإنَّ أصحاب هذه المطالب لاينالون غالبًا إلَّا باستعانتهم ، وتوكّلهم عليه . بل قد يكون توكّلهم أقوى من توكّل كثير من أصحاب الطّاعات . ولهذا يُلقُون أنفسهم في الله لك ، معتمدين على الله – تعالى – أن يُشمّهم ، ويُظفرهُم بمطالبهم . المهالك ، معتمدين على الله – تعالى – أن يُشمّهم ، ويُظفرهُم بمطالبهم . فأفضل التَّوكُّل في الواجب : أعنى واجب الحق ، وواجب الخلق ، وواجب الخلق ، وواجب النَّفس . وأوسعُه وأنفعُه التَّوكُّل في التأثير في الخارج في مصلحة دينه ، أو في دفع مفسدة دينه . وهو توكُّل الأنبياءِ – عليهم الصّلاة والسّلام – في إقامة دين الله ، ودفع المفسدين في الأرض . وهذا توكُّل ورَثتهم .

ثمّ النّاس فى التوكّل على حسب [ أغراضهم ] . فمن متوكل على الله فى حصول المُلْك ، ومتوكّل عليه فى حصول (رغيف (١) . ومَنْ صدق توكّله على الله فى حصول) شيء ناله . فإن كان محبوبًا له مرضيًّا كانت له فيه العاقبة المحمودة . وإن كان مسخوطًا مبغوضا كان ما حصل له بتوكّله مضرة . وإن كان مباحًا حصلت له مصلحة (٢) التوكّل ، دون مصلحة ما توكّل فيه ، إن لم يستعن به على طاعة .

فإن قلت : ما معنى التوكُّل ؟ قلت : قال الإمام أحمد : التوكل : عمل القلب : يعنى ليس بقول ، ولا عمل جارحة ، ولا هو من باب العلوم ،

<sup>(</sup>۱) سقط ما بين القوسين في ا (۲) ۱: « بمصلحة » و ب: « بمصلحته »

والإدراكات . ومن الناس مَن يجعله من باب المعارف ، فيقول : هو علم القلب بكفاية العبد من الله . ومنهم من يقول : هو جُمُود حركة القلب ، واطِّراحه بين يد الله كاطراح الميّت بين يدى الغاسِل : يقلِّبه كيف يشاء . وقيل : ترك الاختيار ، والاسترسال مع مجارى الأقدار . ومنهم من يفسّره بالرّضا ، ومنهم من يفسره بالثّقة بالله ، والطَّمأُنينة إليه .

وقال ابن عطاء (١): هو ألَّا يظهر فيه انزعاج إلى الأَسباب ، مع شدّة فاقته إلىها ؛ ولا يزول عن حقيقة السّكون إلى الحقِّ ، مع وقوفه عليها . وقيل : ترك تدبير النَّفس، والانخلاءُ من الحَوْل والقُوّة .

وإنّما يَقُوى العبد على التوكّل إذا علم أن الحقّ سبحانه يعلم ويرى ما هو فيه . وقيل: التوكّل أن ترد عليك مواردُ الفاقات ، فلا تسمو إلّا إلى من له الكفايات ، أو ننى الشكوك ، أو التفويض إلى مالك الملوك ، أو خلع الأَرباب ، وقطع الأَسباب ، أى قطعها مِن تعلّق القلب بها [لا] من ملابسة الجوارح لها . وقال أبو سعيد (٢) الخّراز: هو اضطراب بلا سكون ، وسكون بلا اضطراب . وقال سهل (٣) : مَنْ طعن فى الحركة ، فقد طعن فى السُنّة . ومَنْ طعن فى التوكّل حال النبيّ صلّى الله عليه وسلّم ، والكسب سُنّته . فمن عمل على حاله فلا يتركن سنّته .

<sup>(</sup>٢) هذا القول في الرسالة في باب التسوكل

<sup>(</sup>٣) هو سهل بن عبد الله التسترى من رجال الرسالة مات سعة ثلاث وثمانين ومائتين و مقالته هذه في الرسالة

وحقيقة الأمر أنَّ التوكُّل : حال مركَّب من مجموع أمورٍ لايم حقيقة التَّوكُّل إِلَّا بها . وكل أشار إلى واحدٍ من هذه الأُمور ، أو اثنين أو أكثر . فأول ذلك معرفة الرّب وصفاتِه : من قدرته ، وكفايته ، وفيوضه ، وانتهاء الأُمور إلى علمه ، وصدورها عن مشيئته ، وقدرته . وهذه المعرفة أولى (١) درجة والثَّانية إثبات الأسباب والمسبّبات ، فإنَّ مَنْ نفاها فتوكّله مَنْ ح (٢) . وهذا عكس ما يظهر في بادئ الرّأى : من أنَّ إثبات الأسباب يقدح في التوكُّل . ولكن الأَمر بخلافه : فإنَّ نُفاة الأسباب لا يستقيم لهم توكُّل البتَّة . فإنَّ التوكُّل أقوى الأسباب في حصول المتوكَّل به ؛ فهو كالدّعاء الذي جعله الله سببًا في حصول المدعوّ به .

الدَّرجة الثالثة رسوخ القلب في مقام التَّوحيد ؛ فإِنَّه لا يستقيم توكُّله حتى يصحِّ توحيده .

الدرجة الرابعة اعتماد القلب على الله تعالى ، واستناده عليه ، وسكونه إليه ، بحيث لا يبتى فيه اضطراب من جهة الأسباب .

الخامسة حُسن الظنّ بالله . فعلى قدر حسن ظنِّك به يكون توكُّلك عليه . السّادسة استسلام القلب له ، وانجذاب دواعيه كلِّها إليه .

السّابعة التفويض . وهو رُوح التوكُّل ، ولُبّه ، وحقيقته . فإذا وَضَع قدمه في هذه الدّرجة انتقل منها إلى درجة الرضا وهي ثمرة التوكُّل . ونستوفى الكلام عليه إن شاء الله تعالى في محلَّه من المقصد المشتمل على علم التَّصوّف .

— WIX —

<sup>(</sup>٢) في ١، ب: « مدح » ولم يبن لي وجهها . واستظهرت ما اثبته أي لعب غير جد .





<sup>(</sup>١) كذا في ١ . . والواجب في العربية : اول درجة . وذلك أن أفعل التفصيل أذا أضيف الى تكرة التزم فيه التذكير والافراد .

# ١٦ - بصيرة في التذكر والتفكر

التَّذَكُر: تَفَعُّل من الذِّكر. والذِكر: هيئة للنَّفْس ، بها يمكن للإِنسان (١) أن يحفظ ما يقتنيه من المعرفة . والفكرة: قوّة مُطَرِّقة (٢) للعلم إلى المعلوم . والتفكُّر غيره ؛ فإنَّ تلك القوّة بحسب نظر العقل ، وذلك للإِنسان دون الحيوان . ولا يقال إلَّا فيما يمكن أن يَحصل له صورة في القلب . ولهذا رُويَ (تَفَكّروا في آلاءِ الله ، ولا تفكّروا في ذاتِ الله ) . إذ كان الله منزَّها أن يوصَف بصورة . قال – تعالى – : (أَوَلَمْ (٤) يتَفَكَّرُوا فِي أَنفُسِهِمْ ) ، (أَوَلَمْ أَوُا فِي مَنظُرُوا فِي مَلكُوتِ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ ) .

ثمّ اعلم أَنَّ التذكُّر قرين الإِنابة . قال - تعالى - : (وما يذَّكَر  $^{(7)}$  إِلَّا أُولُو الأَّلْبَابِ ) .

والتَّذكُّر والتَفكُّر مَنْزلان يُثْمران أَنواع المعارف ، وحقائق الإيمان والإحسان . فالعارف لايزال يَعُود تفكُّره على تذكُّره ، وتذكُّره على تفكُّره ، حتى يُفتح قُفْل قلبه بإذن الفتَّاح العليم . قال الحسن البصريّ : ما زال أهل العلم يعودون بالتذكر على التفكُّر ، وبالتَّفكُّر على التَّذكُر ، ويناطقون القلوب (٧)

<sup>(</sup>۱) في الراغب « الانسان » وهو افصح

<sup>(</sup>٢) أي جاعلة العلم طريقا إلى المعلوم ، من قوله : طرق للابل : جعل لها طريقا

<sup>(</sup>٣) جاء الحديث في الجامع الصفير (٤) الآية ٨ سورة الروم

<sup>(</sup>٥) الآية ١٨٥ سورة الإعراف

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٦٩ سورة البقرة ، والآية ٧ آل عمران ٠

<sup>(</sup>V) ١، ب: « القلب » وفي الاحباء في باب الفكر ، « حتى استنطقوا قاوبهم »

حتى نطقت . قال الشيخ أبو عبد الله الأنصاريّ : والتَّذكُّر فوق التَّفكُّر ؟ لانَّ التَّفكُر طلبٌ ، والتَّذكُّر وجودٌ . يعني أَنَّ التَّفكر البَّاسُ الغايات من مبادئها . وقوله : التذكُّر وجود ؛ لأَنه يكون فيما قد خصل بالتَّفكُّر ، ثمّ غاب عنه بالنِّسيان ، فإذا تذكُّره وجده ، وظفِر به . واختير له بناءُ التفعّل؛ لحصوله بعد مُهْلة وتدريج ؛ كالتبصّر ، والتفهُّم . فمنزلة التذكُّر منالتفكُّر منزلةُ حصولِ الشيءِ المطلوب بعد التفتيش عليه . ولهذا كانت آيات الله المتلوّة والمشهودةُ ذكرى ؛ كما قال في المتلوّة : (وَلَقَدْ آتَيْنَا (١) مُوسَى الهُدَى وأَوْرَثْنَا بَنِي إِسْرائِيلَ الكِتَابَ هُدًى وَذِكْرَى الْأُولِي الأَلْبَابِ) ، وقال في القرآن : (وإِنَّهُ (٢) لَتَذْكِرَةٌ لِلْمُتَّقِينَ)، وقال في الآية المشهودة: (أَفَلَمُ (٣) يَنْظُرُوا إِلَى السَّهَاءِ فَوْقَهُمْ كَيف بَنَيْنَاهَا وزَيَّنَاهَا وَمَا لَهَا مِنْ فُرُوجٍ . والأَرْضَ مَدَدْنَاهَا وأَلْقَيْنَا فِيهَا رَوَاسِيَ وأَنْبَتْنَا فِيهَا مِنْ كُلِّ زَوَجٍ بَهِيجٍ . تَبْصِرَةً وَذِكْرَى لِكُلِّ عَبْدٍ مُنِيبٍ ) فالتَّبصرة آية البصر ، والتَّذكرة آية القلب . وفرقٌ بينهما . وجُعِلا لأَهل الإنابة ؛ لأنه إذا أناب إلى الله أبصر مواقع الآيات والعِبَر ، فاستدلُّ بها على ما هي آيات له ، فزال عنه الاعتراضُ بالإِنابة ، والعمى بالتبصرة ، والعَفلةُ بالتَّذكر (٤) ؛ لأنَّ التبصّرة توجب له حصول صورة المدلول في القلب ، بعد غفلتِه عنها . فترتَّبت المنازل الثلاثة أحسن ترتيب . ثمّ إِنَّ كلًّا منها يمدّ صاحبها ، ويقوّيه ، ويثمره. وقال - تعالى - في آياته المشهودة : ( وَكُمْ أَهْلُكْنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنٍ هُمْ أَشَدُّ مِنْهُمْ بَطْشًا فَنَقَّبُوا فِي البِلَادِ هَلْ مِنْ

 <sup>(</sup>٢) الآية ٨} سورة الحاقة
 (٤) ب: « بالتذكرة »

 <sup>(</sup>١) الآیتان ۵۳ ، ۶۵ سورة غافر
 (٣) الآیات ٦-۸ سورة ق

<sup>---</sup> YY. ...

مَحِيصٍ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكْرَى لِمَنْ كَانَ لَهُ قَلْبُ أَوْ أَلْقِى السَّمْعَ وَهُوَ شَهِيدُ (۱) . والنَّاس ثلاثة: رجل قلبه مَيّت ، فذلك الَّذى لا قلب له: فهذا ليست هذه الآية تذكرة في حقِّه . ورجل حَيّ مستَعِدٌ ، لكنَّه غير مستمع للآيات المتلوّة، التي تُجزئه عن الآيات المشهودة: إمّا لعدم ورودها (٢) ، أو لوصولها إليه ، ولكن قلبه مشغول عنها بغيره . فهو غائب القلب ، ليس حاضرا . فهذا أيضًا لا يحصل له الذكرى، مع استعداده ، ووجود قلبه . والثالث رجل حَيّ القلب ، مستعد ، تليت عليه الآيات ، فأصغى بسمعه ، وألتى السّمع ، وأحضر قلبه ، ولم يَشغله بغيره ، فهم ما يسمعه ، فهو شاهد القلب ، مُلْقِ السّمع . فهذا القسم هو الَّذى ينتفع بالآيات المتلوّة والمشهودة . فالأوّل بمنزلة الأعمى الَّذى لا يبصر . والثانى بمنزلة الطَّامح بصرُه إلى غير جهة المنظور بصره ، والثالث بمنزلة المُبصر الذى فتح بصره الطامح لرؤية المقصود ، وأتبعه بصره ، وقلبه ، على توسُّط من البعد والقرب . فهذا هو الَّذى يراه .

فإن قيل: فما موقع (أو) من قوله - تعالى -: (أوْ أَلْقَى السَّمْعُ) قيل: فيها سرّ لطيف. ولسنا نقول: إنَّها بمعنى الواو كما يقول ظاهريّة النحاة. فاعلم أنَّ الرّجل قد يكون له قلب وقّاد، مُلِيءَ باستخراج العِبَر، واستنباط الحِكَم. فهذا قلبه يُوقعه على التَّذكُّر، والاعتبار. فإذا سمع الآيات كانت له نورًا على نور. وهؤلاءِ أَكملُ خَلْق الله - تعالى -، وأعظمهم إيمانًا، وبصيرة؛ حتى كأنَّ الَّذى أخبرهم به الرّسولُ قد كان مشاهَدًا لهم، لكن لم يشعروا بتفاصيله، وأنواعه. حتى قيل: إنَّ الصّدِيق - رضى الله لكن لم يشعروا بتفاصيله، وأنواعه. حتى قيل: إنَّ الصّدِيق - رضى الله

الآيتان ٣٦ ، ٣٧ سورة ق
 ای بلوغها له

<sup>-- 441 ---</sup>

عنه – كان (١) حاله مع النبيّ – صلَّى الله عليه وسلَّم – كحال رجلين دخلا دارًا ، فرأى أحدهما تفاصيل ما فيها ، وجزئيّاتها ، والآخر وقع بصرُه على مافى الدّار ، ولم ير تفاصيله ولا جزئيّاته ؛ لكنه علم أنَّ فيها أُمورًا عظيمة ، لم يدرِك بصرُه تفاصيلها ، ثم خرجا ، فسأله عمّا رأى فى الدّار ، فجعل كلَّما أخبره بشيء صدّقه ، لِمَا عنده من شواهده . وهذه أعلى درجات الصّديقيّة . ولا يستبعد أن يَمُنّ الله تعالى على عبد بمثل هذا الإيمان ؛ لأَنَّ فضل الله لايدخل تحت حَصْر (٢) ولا حسبان . فصاحب هذا القلب إذا سمع الآيات ، وفى قلبه نور من البصيرة ازداد (٣) بها نورًا إلى نوره . فإن لم يكن للعبد مثلُ هذا القلب فألق السّمع ، وشهد قلبُه ، ولم يغِب ، حصل له التَّذكُر أيضًا (فَإِنْ (٤) لَمْ يُصِبْهَا وَابِلٌ فَطَلً ) والوابل والطَّلِّ فى جميع الأعمال ، وآثارها ، وموجباتها . وأهل الحبّ سابقون ومقرّبون ، وأصحاب يمين ، وبينهما من درجات التفضيل ما بينهما ، والله أعلم .

۱) ۱ ک ب : « فان » (۲) ا ک ب : • « حصن »

٣) ١، ب: « اراد »

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٦٥ سورة البقرة . اىان لم تنل الكثير فانها تنال البسير على المثل

# ١٧ ـ بصيرة في التبتل

قال تعالى : ( وَاذْ كُرِ اسْمَ (١) رَبِّكَ وَتَبَتَّلْ إِلَيْهِ تَبْتِيلًا)

والتبتُّل: الانقطاع، وهو تفعّل من البَتْل وهو القطع . وسمّيت مَرْيم البَتُول لانقطاعها عن الأَزواج وعن نظراء زمانها ، ففاقت نساء عالَمِها شرفًا وفضلًا . ( تَبَتَّلْ إلَيْهِ تَبْتِيلًا ) كالتعلَّم والتفهُّم ، ولكن جاء على التّفعيل مصدر بَتَّل تَبْتيلًا لسرِّ لطيف ؛ فإنَّ في هذا الفعل إيذانًا بالتدريج ، وفي التفعيل إيذان بالتكثير والمبالغة ، فأتى بالفعل الدّال على أحدهما ، والمصدر الدَّال على الآخر ، كأنَّه قيل : بَتِّل نفسك إليه تَبْتِيلًا ، وتبتَّل أنت إليه تبتُّلًا ، ففهم المعنيان من الفعل ومصدر . وهذا كثير في القرآن ، وهو أحسن الاختصار والإيجاز . فالتَّبتُّل : الانقطاع إلى الله في العبادة وإخلاص النيّة انقطاعًا يختص به . وإلى هذا المعنى أشار تعالى (قُلِ (٢) اللهُ والمنتِّ مُنَّ ذَرْهُمُ ) وليس هذا منافِيًا لما صحّ عن النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم « لارهبانيّة (٣) ولا تبتُّل في الإسلام » فإنَّ التَّبتل ههنا هو الانقطاع عن النكاح ، والرّغبة عنه محظور (٤) .

والتَّبَتُّل يجمع أمرين : اتَّصالًا وانفصالًا لا يصح إِلَّا بهما ، فالانفصال انقطاع قلبه عن حظوظ النَّفس المزاحِمة لمراد الربّ منه ، وعن التفات قلبه



<sup>(</sup>۱) الآية ٨ سورة المزمل ٠ (٢) الآية ٩١ سورة الانعام

٣) - هو بعض حديث رواه عبد الرزاق عن طاوس مرسلا ، كما في الجامع الصغير •

<sup>(</sup>٤) أي أمن محظور • والا قال : محظورة •

إلى ما سوى الله خوفًا منه ، أو رغبةً فيه ، أو مبالاةً وفِكرًا فيه ، بحيث يشتخل قلبه عن الله تعالى . والاتصال لا يصح إلّا بعد هذا الانفصال . وهو اتصال القلب بالله ، وإقباله عليه ، وإقامة وجهه له حُبًا وخوفًا ورجاء وإنابة وتوكلًا . وهذا إنما يحصل بحشم مادة رجاء المخلوقين من قلبك ، وهو الرّضا بحكم الله وقسمه لك ، ويحسم مادة الخوف وهو التسليم لله ؛ فإنَّ من سلّم لله واستسلم له علم أنَّ ما أصابه لم يكن ليُخطئه فلا يبقى للمخلوقين في قلبه موقع ؛ فإنَّ نفسه الَّتي يَخاف عليها قد سلَّمها إلى مولاها وأودعها عنده وجعلها تحت كنفه ، حيث لا يناله يَدُ عادٍ ولا بغي باغ ، وبحسم مادة المبالاة بالنَّاس . وهذا إنَّما يحصل بشهود الحقيقة وهو (١) رؤية الأشياء كلّها من الله وبالله وفي قبضته وتحت قهر سلطانه ، لا يتحرّك منها شيء إلَّا بحوله وقوّته ، ولا ينفع ولا يضرّ إلَّا بإذنه ومشيئته ، فما وجه المبالاة بالخلق بعد هذا الشهود .

<sup>(</sup>۱) کذا فی ۱، و فی ب : و هی ، ٠

#### ١٨ ـ بصبرة في التفويض

يقال: فَوض إليه أمرَه أى ردّه إليه. وأصله من قولهم: أمرهم فوضَى بينهم وفوْضُوضَى وفَوْضُوضاء إذا كانوا مختلِطين يتصرّف كلّ منهم فى (مال(۱) الآخر). وقوم فَوْضَى: متساوون لا رئيس لهم، أو متفرّقون أو مختلِط بعضُهم ببعض. ومنه شركة المفاوضة وشركة التفاوض، وهو الاشتراك في كلّ شيء .

واختُلِف في التفويض والتَّوكُّل أَيّهما أعلى وأرفع . فقال الشيخ أبو عبدالله الأنصارى : التفويض ألطف إشارةً وأوسع معنى ؛ فإنَّ التَّوكُّل بعد وقوع السّبب ، والتّفويض قبل وقوعه وبعده . وهو من الاستسلام ، والتوكُّل شعبةٌ منه يعنى أنَّ المفوض بين أمر الحول والقوّة ، ويُفوّض الأمر إلى صاحبه من غير أن يقيمه مُقام نفسه في مصالحه ، بخلاف التوكُّل فإنَّ الوكالة تقتضى أن يقوم [الوكيل]مقام الموكِّل ، والتفويض براءة وخروج من الحول والقوة وتسليم الأمر كلَّه إلى مالكه . وقال غيره : كذلك التوكل أيضًا ، و [ما] قَدَحْتُم (٢) به في التوكُّل يرد عليكم نظيره في التّفويض سواءً ، فإنّا نقول : كيف يفوّض شيئًا لا يملكه البتّة إلى مالكه وهل يصح أن يفوّض واحد من آحاد الرّعيّة المُلْك إلى ملِك زمانه . فالعلّة إذًا في التّفويض وأجلً يفوّض منها في التوكُّل . بل لو قال : قائل : التّوكُل فوق التفويض وأجلً

 <sup>(</sup>۱) عبارة القاموس : « فيما للآخر » • (۲) ۱ ، ب : « قد ختم » •

منه وأرفع ، لكان مصيبًا . ولهذا القرآن مملوء (١) به أمرًا وإخبارًا عن خاصة الله وأوليائه وصفوة عبّاده ؛ فإنّه حالهم ، وأمر به رسوله فى أربعة مواضع كما تقدّم فى بصيرة التوكّل . وسهاه المتوكّل فى التوراة ، ثبت ذلك فى صحيح (٢) البخارى ، وأخبر عن رُسُله بأنَّ حالهم التوكُّل ، وأخبر النبي صلَّى الله عليه وسلَّم عن السبعين ألفًا (١) الذين يدخلون الجنة بغير حساب أنَّهم أهل مقام التوكُّل . ولم يجيُّ التفويض فى القرآن إلَّا فيا حكاه تعالى عن مؤمن آل فرعون من قوله ( وأُفَوِّضُ (٤) أمْرِى إلى الله) وسيعود تمام الكلام عليه فى مقصد التَّصوّف إن شاءَ الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) في ۱ : « مهؤ » وفي ب : « مهوء » ٠

 <sup>(</sup>۲) أورده عن البخاري صاحب تيسير الوصول في آخر الكتاب ، وهو مروى عن عبد الله
 ابن عمرو بن العاص •

<sup>(</sup>٣) ورد هذا فى حديث طويل فى الصحيحين، أورد فى رياض الصائحين فى «اليقين والتوكل» ونص الحديث: « سبعون ألغا من أمتى يدخلون الجنة بغير حساب • هم الذين لا يكتوون ولا يكوون ولا يسترقون ولا يتطيرون وعلى ربههم يتوكلون »، رواه البزاد عن أنس كما فى الجامع الصغير

 <sup>(</sup>٤) الآية ٤٤ سورة غافر .

#### ١٩ ـ بصيرة في التسليم

وهو نوعان: تسليم لحُكْمِهِ الدِّينَى الأَمْرِى ، وتسليم لحُكهِ الكونى القُدَرى . فَاللهُ وَرَبِّكُ الْفُدَرى . فأمّا الأُوّل فهو تسليم المؤمنين العارفين . قال الله تعالى ( فَلا وَرَبِّكُ (١) لا يُؤمِنونَ حتَّى يُحَكِّمُوكَ فيما شَجَر بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا في أَنْقُسِهِم حَرَجًا لا يُؤمِنونَ حتَّى يُحَكِّمُوكَ فيما شَجَر بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا في أَنْقُسِهِم حَرَجًا لا يُؤمِنونَ حتَّى يُحَكِّمُوكَ فيما شَجَر بَيْنَهُمْ ثُمَّ لا يَجِدُوا في أَنْقُسِهِم حَرَجًا لا يُؤمِنونَ ويُسَلِّمُوا تَسْلِما) فهذه ثلاث مراتب : التحكيم ، وسعة الصّبر بانتفاءِ الحَرَج ، والتسليم .

وأمّا التسليم للحُكْم الكوني فمزلّة أقدام ، ومضَلّة أفهام . حَيّر الأنام ، وأوقع الخِصَام . وهي مسألة الرّضا بالقضاء . وسيجيء الكلام عليه في محلّه ، ونبيّن أنّ التسليم للقضاء يُحمد إذا لم يُؤمر العبد بمنازعته ودفعه ولم يقدر على ذلك ؛ كالمصائب التي لا قُدْرة على دفعها . وأمّا الأحكام التي أمر بدفعها فلا يجوز له التسليم إليها ، بل العبوديّة مدافعتها بأحكام أخرى أحسن عند الله منها .

فاعلم أنَّ التسليم هو الخَلاص من شُبهةٍ تعارضُ الخَبَر . أو شهوة تعارض الأَمر ، أو إرادة تعارض الإِخلاص . أو اعتراض يعارض القَدَر والشرع . وصاحب (هذه (٢) التخاليص) هو صاحب القلب السّليم الَّذي لا ينجو إلَّا مَن أتى الله به . فإنَّ التسليم ضدّ المنازعة ، والمنازعة إمّا بشبهة (٣) فاسدة تعارض الإِيمان بالخبر عما وصَف الله تعالى به نفسه من صفاته وأفعاله ،



<sup>(</sup>١) الآية ٦٥ سورة النساء (٢) ب: ﴿ هذا التخلص ﴾ •

٣) ب: «شبهة » ٠

وما أخبر به عن اليوم الآخر وغير ذلك . فالتسليم له ترك منازعته بشبهات المتكلِّمين الباطلة ، وإمّا بشهوة تعارض أمر الله . فالتَّسليم للأَمر بالتخلُّص منها ، أو إرادة تعارض مراد الله من عبده (۱) ، فتعارضه إرادة تتعلق بمراد العبد من الرّب . فالتَّسليم بالتَّخلُّص منها . أو اعتراض [ ما] يُعارض حكمته في خلقه وأمره بأن يظن أنَّ مقتضى الحكمة خلاف ما شرع وخلاف ما قضَى وقدر . فالتَّسليم التخلُّص من هذه المنازعات كلها .

وبهذا تبيّن أنَّه من أُجلِّ مقامات الإيمان ، وأُعلى طُرُق<sup>(٢)</sup> الخاصّة ، وأَعلى طُرُق (<sup>٢)</sup> الخاصّة ، وأَنَّ التسليم هو محض الصَّدِّيقيَّة .

ثم إِنَّ كمال التسليم السّلامةُ من رؤية التسليم بأن يعلم نَّ الحق تعالى هو الَّذي سلَّمك إليه ، هو الَّذي يسلِّم إلى الله نفسه دونه (٣) . فالحق تعالى هو الَّذي سلَّمك إليه ، فهو السلِّم وهو المسلَّم إليه ، وأنت آلة التسليم . فمن شهد هذا المشهد ووجد ذاته مسلَّما إلى الحق ، وما سلَّمها إلى الحق غيرُ الحق ، فقدْ سَلِم العبدُ من دعوى التسليم ، والله أعلى .

۱) ۱، ب: وعنده ۲۰ (۲) ب: وطرف ۲۰ (۲)

<sup>(</sup>۳) ۱، ب: , ما دونه ، ۰

#### ٢٠ \_ بصيرة في التربص

يقال : تربّص به تربُّصًا أى انتظر به خيرًا أو شرًّا يحُلّ به .

وقد ورد في القرآن لثمانية أمور:

الأُوّل: تربّص الإِيلاءِ (تَرَبُّصُ (١) أَرْبَعَةِ أَشْهُرٍ):

الثاني: تربّص الطلَّقة ثلاثة (٢) أشهر أو ثلاثة أطهار.

الثالث : تربّص (٣) المعتدّة (والمُطَلَّقَاتُ يَتَرَبَّصْنَ بِأَنْفُسِهِنَّ تَلَاثَةَ قُرُوءٍ).

الرّابع: تربّص المنافقين للمؤمنين بالغنيمة أو الشَّهادة (هَلُ عَرَبَّصُون بنا إِلَّا إِحْدَى الحُسْنَيَيْنِ).

الخامس: تربّص (٥) كفَّار مكَّة في حقِّ سيّدِ المرسلين لحادثة أو نكبة (أم (٦) يَقُولُون شَاعِرٌ نَتَرَبَّصُ بِهِ رَيْبَ الْمَنُونِ).

السّادس : تربّص المؤمنين للمنافقين بالنكال والفضيحة (وَنَحْنُ<sup>(۷)</sup> نَتَرَبَّصُ بِكُم).

<sup>(</sup>١) في الآية ٢٢٦ ، سورة البقرة ٠

 <sup>(</sup>٢) تربص ثلاثة الأشهر في الآية ٤ سورة الطلاق ، وتربص ثلاثة الأطهار في الآية ٢٢٨ ،
 سورة البقرة جاء على تفسير القروء بالأطهار •

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٢ سورة التوبه ٠

 <sup>(</sup>٥) في ب عكس الترتيب في الخـــامس والسادس ، فالخامس هو السادس والسادس هو الخامس .
 الخامس .

<sup>(</sup>٦) الآية ٣٠ سورة الطور ٠ (٧) الآية ٥٢ سورة اللتوبة ٠

السّابع: تربّص سيّد المرسلين لهلاك أعداءِ الدّين (قُلْ<sup>(۱)</sup> تَرَبّصُوا فَإِنَّى مَعَكُمْ مِنَ الْمُتَرَبِّصِينَ).

الثامن : تربّص العموم والخصوص للقضاء والقَدَر (قُلُ<sup>(۲)</sup> كُلُّ مُتَرَبِّصٌ فَتَرَبِّصٌ فَتَرَبِّصٌ .

ويقرب من معنى التربُّص الترقُّب والترصُّد والتَّنظُّر والتطلُّع .

وقد ورد فى القرآن من مادّة هذه الكلمات حروف تذكر فى مواضعها من بصائر رقب ورصد ونظر وطلع إن شاءَ الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) الآية ۳۱ سورة الطور ·

<sup>(</sup>٢) الآية ١٣٥ سورة طه ٠

#### ٢١ \_ بصيرة في التفصيل

وقد ورد في القرآن على وجهين (١) :

الأُوّل: بمعنى التَّبيين والإِيضاح، إِمَّا اجملة (٢) الأَحكام كقوله تعالى: (وتَفْصِيلًا الرَّكُلِّ شَيْء (٤) فَصَّلْنَاهُ تَفْصِيلًا) وإمّا لبيان القرآن في نفسه (بكتاب (٥) فَصَّلْنَاهُ عَلَى عِلْم) (أَنْزَلَ (٢) إليكُمُ الكِتَابَ مُفَصَّلًا) أَى مُبَيَّنًا ، وإِمّا لتبيين آيات القرآن أحكام الشَّرع (كِتَابُ (٧) فُصَّلَتُ آيَاتُه) ، (كتاب أُحْكِمَت آياتُه (٨) ثمّ فُصِّلَتْ) وقبل هو إشارة فُصِّلَتْ آياتُه) ، (كتاب أُحْكِمَت آياتُه (٨) ثمّ فُصِّلَتْ) وقبل هو إشارة إلى ما قال تعالى (تِبْيَانَا (٩) لِكُلِّ شَيْء وَهُدًى وَرَحْمَةً) .

<sup>(</sup>۱) المذكور هنا وجه واحد (۲) في الأصلين : « بجملة ، ·

<sup>(</sup>٣) الآية ١٥٤ سورة الانعام ، والآية ١٤٥ سورة الاعراف ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ١٢ سورة الاسراء . (٥) الآية ٥٢ سورة الأعراف .

 <sup>(</sup>٦) الآية ١١٤ سورة الأنعام ·

 <sup>(</sup>A) الآية ١ سورة هود ٠
 (٩) الآية ١ سورة النحل ٠

# النائلاناك

## وهو باب الثَّاءِ

فيه من الحروف والكلمات المفتتحة بها: الثاني، الثقل، الثياب، الثواب، الثمرات، الثاني ، الثلاث، الثانية، ثمّ ، الثني ، الاثنين، الثقف، الثبات، الثبور، الثعب، الثقب، الثبي، الثرب، الثمن، الثور.

#### ١ \_ بصيرة في الثاء

وهو يرد في كلام العرب على ثمانية وجوه :

الأُوّل: حرف من حروف التهجّي لِثَويّ ، يظهر من أُصول الأَسنان ، قريبًا من مخرج الذَّال . ويمدّ ويقصر . والنسبة إِليه ثائيُّ وثاوِيّ وثَوَوِيّ (١) وقد ثيّيت ثاءً حَسَنة . ويذكّر ويؤنَّث . والجمع أَثواءُ وأَثياءُ وثاءات .

الثَّاني : اسم في حساب الجُمَّل لخمسائة من العدد .

الثالث : الثاءُ المكرّرة كما في رثَّ وغثُّ وأَثِّ .

الرّابع: الثاءُ الكافِيَة وهي الَّتي يُكتني بها ن الكلمة، كما يكتني بالثاء عن ذكر الثناء والثُّواب ونحوه، قال الشَّاعر:

فی ثاء قومه یُری مبالغًا وعن ثَناءِ مَن سواهم فارغا

<sup>(</sup>۱) ۱ ، ب : « ثوى » • والصواب : ثيوى أو ثووى ، وهو نسب إلى المقصور ، وعينه تحتمل أن تكون وأوا أو ياء •

الخامس : ثاءُ العجز والضرورة كثاءِ الأَلثغ الَّذي يقول في أَساس :  $(1)^{(1)}$  :

وشادِنٍ قلت له إِذْ بداً ما اسمكَ قُلْ لى قال عبّاث فصرت من لُثغته أَلْتغا وقلت أين الطَّاث والكاث السادس: الثاءُ المبدلة من الفاءِ كما يقال فُمَّ في ثُمَّ ، وفُومٌ وثُومٌ ، وجَدَفٌ وجَدَثُ (٢).

السَّابِع : الثَّاءُ الأَصليِّ كثاءِ ثلم ومثل .

الثامن : الثاءُ اللَّغوى . قال الخليل : الثاءُ عندهم : الخيار من كلّ شيءٍ . قال الشَّاعر :

إذا ما أَتَى ضيف وقد جَلَّل الدُّجَى أَتيتُ بثاءِ البُرِّ واللَّحَم والسَّكَّرْ

<sup>(</sup>۱) حو الصاحب بن عباد ۰ وانظر اليتيمة ٣/ ٢٦٠ ٠

<sup>(</sup>٢) هو القبر ٠

#### ٢ \_ بصيرة في الثقل

اعلم أنَّ الثُّقَل والخفَّة متقابلان . فكلّ ما يترجِّح على ما يوزَن أو يقدّر به يقال : هو ثقيل . وأصله في الأَجسام ، ثمّ يقال في المعانى ؛ نحو أَثْقَلُهُ الغُرْم والوِزْر . قال تعالى : (أَمْ (١) تَسْأَلُهُمْ أَجْرًا فَهُمْ مِنْ مَغْرَم مُثْقَلُونَ) . والثقيل يستعمل تارة في الذَّمِّ ، وهو أكثر في التَّعارف ، وتارة في المدح ؛ نحو قول الشاعر (٢) :

تَخِفُ الأَرْضُ إِمَّا بِنْتَ عنها وتبقى ما بقيت بها ثقيلًا حَلَلت بمستقر العِزِّ منها فتمنع جانبَيْهَا أَن يميلًا ويقال : في أُذنه ثِقَل إِذا لَم يَجُدُ سمعُه ، كما يقال : في أُذنه خِفَة إِذا جاد سمعه ، كأنه (٣) يثقُل عن قبول ما يُلْتِي إليه . وقد يقال : ثَقُل القولُ إِذا لَم يطِبْ سماعُه . وكذلك قال تعالى في صفة القيامة (ثَقُلَتُ (٤)

وقوله تعالى (وأَخرَجَتِ<sup>(٥)</sup> الأَرْضُ أَثْقَالَها) قيل: كنوزها . وقيل : ما تضمّنته من أجساد الأموات (وتَحْمِلُ<sup>(١)</sup> أَثْقَالَكُمْ ) أَى أحمالكم الثقيلة

فى السَّمْوَاتِ والأَرْضِ) .

<sup>(</sup>١) الآية ٤٠ سبورة الطور ، والآية ٤٦ سنورة القلم ٠

 <sup>(</sup>۲) ورد البيتان في امالي المرتضى بتحقيق الاستاذ أبي الفضل ۱/۹۷ والشطر الاخير لكعب
 ابن زهير وثلاثة الاشطار قبل لأبيه .

<sup>(</sup>٥) الآية ٢ سورة الزلزلة . (٦) الآية ٧ سورة النحل

وقوله (وليَحْمِلُنَ<sup>(۱)</sup> أَثْقَالَهُمْ وأَثْقَالًا مَعَ أَثْقَالِهِمْ) أَى آثامهم الَّتَى تشبّطهم وتشقّلهم عن الثواب .

وقوله تعالى : (انْفِرُوا(٢) خِفَافًا وثِقَالًا) أَى شَبَابًا وشيوخًا ، أَو فقراء وأغنياء . وقيل : عَزَبًا ومتأهِّلًا . وقيل : نِشَاطًا وكُسَالَى . وكل ذلك يدخل في عمومها ؛ فإنَّ القصد بالآية الحث على النَّفْر على كلّ حال يسهل أو يصعب . وقوله تعالى : (فأمًّا مَنْ ثَقُلَتْ مَوَازِينُهُ) الآيتين (٣) ، إشارةٌ إلى كثرة الخيرات وقلّه .

والثَّقَلان : الإِنس والجنَّ لكثرتهم .

والثقيل والخفيف يستعملان على وجهين :

أحدهما : على سبيل المضايفة وهو ألّا يقال : الشيء ثقيل أو خفيف إلّا باعتباره بغيره (٤) ولهذا يصح للشيء الواحد أن يقال له : خفيف إذا اعتبر به ما هو أخف منه .

والثَّانى: أن يستعمل الثقيل فى الأَجسام المُرجَحِنِّة (٥) إلى أَسفل كالحجر والمَدَر (٦) ، والخفيفُ فى الأَجسام المائلة إلى الصَّعُودِ كالنَّار والدُّخَان. ومن هذا قوله تعالى (اثَّاقَلْتُمْ (٧) إلى الأَرْضِ) .

<sup>(</sup>١) الآية ١٣ سورة المنكبوت . (٢) الآية ٤١ سورة التوبة ٠

<sup>(</sup>٣) الآيتان ٦ ، ٨ سورة القارعة (٤) ب: ﴿ كغيره ﴾

<sup>(</sup>٥) وصف من ارجحن : مال واهتز · وفي أ : « المرجحة »

<sup>(</sup>٦) هو الطين المتقلع (٧) الآية ٣٨ سورة التوبة

# ٣ \_ بصيرة في الثياب والثواب(١)

وقد ورد في القرآن على ثمانية أُوجه :

الأَوِّل : ثوب الفراغ والاستراحة ( وحِينَ (٢) تَضَعُونَ ثِيَابَكُمْ مِنَ الظَّهِيرَة ) الثَّانى : لباس التجمُّل والزِّينة ( أَنْ يَضَعْنَ (٣) ثِيَابَهُنَّ ) .

الثالث : ثياب الغفلة والجراءة (واسْتَغْشُوْا ثِيَابَهُمْ) (٤) .

الرَّابع : لصناديد قريش ثوب الاطِّلاع على السرِّ والعلانيةِ ( أَلَا حِينَ (هُ) يَسْتَغْشُونَ ثِيَابَهُمْ ) .

الخامس : للنبيّ صلَّى الله عليه وسلم ثوب الصلاة والطَّهَارة ( وَثِيَابَكَ (٦) فَطَهِّرُ) .

السّادس: للكفَّار<sup>(۷)</sup> ثوب العذاب والعقوبة (قُطِّعَتْ<sup>(۸)</sup> لَهُمْ ثِيَابٌ مِنْ نَارٍ). السّابع: لأَهل الإِيمان ثوب العزِّ والكرامة (عَالِيَهُمْ (٩) ثِيَابُ سُنْدُسٍ خُضْرٌ وَإِسْتَبْرَقٌ).

الثامن : للخواص (١٠) ثياب النُّصرة والخُضْرة في الحضْرة (١١) (ويَلْبَسُونَ (١٢) ثيابًا خُضْرًا من سُنْدُسٍ) .

<sup>(</sup>۱) ﴿ وَالنَّوَابِ » : سقط في ب . (٢) الآية ٥٨ سورة النور

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٠ سورة النود (٤) الآية ٧ سورة انوح (٣)

<sup>(</sup>٥) الآية ٥ سورة هود (٦) الآية ٤ سورة المدثر (٨) الآية ١٩ سورة الحج

 <sup>(</sup>٧) في الأصلين : « الكفار »
 (٨) الآية ١٩ سورة الانسان
 (٩) الآية ٢١ سورة الانسان

<sup>(</sup>١١) في الأصلين : « الخضرة ، والغاهر ما أثبت ، أي حضرة ذي الجلال والاكرام .

<sup>(</sup>١٢) الآية ٣١ سورة الكهف

وأصل النَّوب رجوع الشيء إلى حالته الأُولى التي كان عليها ، أو إلى حالته المُقدّرة المقصودة بالفكرة ، وهي الحالة المشار إليها بقولهم : أول الفكرة آخر العمل .

فمن الرّجوع إلى الحالة الأولى قولهم: ثاب فلان إلى داره ، وثاب (١) إلى نَفْسى . ومن الرّجوع إلى الحالة المقصودة المقدّرة بالفكرة الثوب ، سمّى بذلك لرجوع الغَزْل إلى الحالة اللّي قُدِّر لها . وكذا ثوب العمل . وجمع الثوب أثواب ، وثياب .

والثواب : ما يرجع إلى الإنسان من جزاء أعماله . فسمّى الجزاء ثوابًا تصوّرًا أنَّه هو<sup>(٢)</sup> . ألا ترى أنه كيف جعل الجزاء نفس الفعل فى قوله : (فَمَنْ يَعْمَل<sup>(٣)</sup> مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ) ولم يقل : ير جزاءه .

والثواب يقال في الخير والشر، لكن الأكثر المشهور في الخير. وكذلك المَثُوبة. وقوله تعالى ( هَلُ ( أَنَبِّتُكُمْ بِشَرِّ مِنْ ذلك مَثُوبةً) فإنَّ ذلك استعارة في الشرّ كاستعارة البشارة فيه. والإثابة يستعمل في المحبوب ( فَأَثَابَهُمُ اللهُ بِمَا قَالُوا جَنَّاتٍ ( ) وقد قيل ذلك في المكروه أيضًا نحو ( فَأَثَابَكُم غَمًّا ( ) بِغَمِّ ) على الاستعارة كما تقدّم. والتثويب لم يرد في التَّنزيل إلاّ فما يكره نحو ( هَلْ ( ) ثُوّب الكُفَّارُ مَا كَانُوا يَفْعَلُون ).

وقوله تعالى: ( وإِذْ جَعَلْنَا الْبَيْتَ (٨) مَثَابَةً للنَّاسِ) قيل: معناه: مكانًّا

(1)



في الراغب : « ثابت » (٢) في الراغب : « هو هو »

<sup>(</sup>٣) الآية ٧ سورة الزلزلة (٤) الآية ٦٠ سورة المائدة

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٥ سورة المائدة (٦) الآية ١٥٣ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٧) الآية ٣٦ سورة المطففين (٨) الآية ١٢٥ سورة البقرة

يثوب النَّاس إليه على مرور الأَوقات . وقيل : مكانًا يكتسب [فيه (١)] الثَّواب قال الشَّاعر (٢) .

وما أنا بالباغى على الحُبِّ رِشوة قبيحٌ هوًى يُبْغى عليه ثوابُ وهل نافعى أن تُرْفع الحُجْب بيننا ومن دون ما أمّلتُ منك حجاب إذا نلت منك الودّ فالمال هَيّن وكل الذى فوق التراب تراب

وقد ورد الثواب في القرآن (٣) على خمسة أوجه :

الأَوَّل : بمعنى جزاء الطَّاعة ( هُو<sup>(٤)</sup> خَيْرٌ ثَوَابًا وخَيْرٌ عُقْبًا ) (نِعْمَ (٥) الثَّوَابُ وَحَسُنَتْ مُرْتَفَقًا ) .

الثانى : ممعنى الفتح والظفر والغنيمة (فآتاهُمُ اللهُ (٦) ثَوَابَ الدُّنْيَا وحُسْنَ ثُوابِ الدُّنْيَا وحُسْنَ ثُوابِ الآخرة) فثوابِ الدِّنيا هو الفتح والغنيمة .

الثالث بمعنى وعد الكرامة (فَأَثَابَهُمُ اللهُ (٧) بِمَا قَالُوا جَنَّاتٍ) أَى وعدهم .

الرَّابِع : بمعنى الزِّيَادة على الزِّيَادة ( فَأَثَابَكُمْ ( اللَّهُ عَمَّا بِغَمِّ) أَى زَادكُمْ غَمَّا ( على غم (٩) ) .

الخامس : بمعنى الرَّاحة والمنفعة ( مَنْ (١٠) كَانَ يُريدُ ثَوَابَ الدُّنْيَا فَعَنْدَ اللهِ ثُوابُ الدُّنْيَا والآخرةِ ) .

<sup>(</sup>١) زيادة من الراغب

<sup>(</sup>٢) هو المتنبى من قصيدة نه في مدح كافور الأخشيدي

 <sup>(</sup>٣) ب : « التنزيل »
 (٤) الآية ٤٤ سورة الكهف

<sup>(</sup>٥) الآية ٣١ سورة الكهف (٦) الآية ١٤٨ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٧) الآية ٨٥ سورة المائدة (٨) الآية ١٥٣ سورة آل عبران

<sup>(</sup>٩) كذا في ب ٠ وفي آ : د بغم ، (١٠) الآية ١٣٤ سبورة النساء

#### ٤ \_ بصيرة في الثمرات

وقد ورد في القرآن على أربعة أوجه :

الأُوّل : بمعنى الفواكه المختلفة (وَمِنْ (١) ثَمَرَاتِ النَّخِيلِ والأَعْنَابِ) (كُلُوا(٢) مِنْ ثَمَرِهِ إِذَا أَثْمَرَ) (له فيها مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ (٣)) ولها نظائر . الثانى : عبارة عن كثرة المال (وكَانَ (٤) لَهُ ثَمَرٌ ) أَى مال كثير مستفاد . قاله ابن عبّاس .

الثالث: بمعنى الأولاد والأَحفاد فى قول بعض المفسّرين ( ونَقْصٍ<sup>(ه)</sup> مِنَ الأَمْوالِ والأَنْفُسِ والشَّمَرَاتِ).

الرابع : بمعنى الأَزهار والأَنوار ( ثُمَّ كُلِي <sup>(٦)</sup> مِنْ كُلِّ الشَّمَرَاتِ ) أَى مِن الأَزهار والأَنوار .

والثَّمَر في الأَصل اسم لكلِّ ما يُتَطعَّم من أَحمال الشجر ، الواحدة ثمرة والثَّمَار (٧) نحوه . والثُّمُر هو الثَّمَار . وقيل : هو جمعه . ويكني به عن المال المستفاد كما تقدّم عن ابن عبّاس . ويقال ثمّر الله ما له أَيْ كثَّره . ويقال لكلّ نفع يصدُر عن شيء : ثمرته ؛ كقولك : ثمرة العلم العمل ويقال لكلّ نفع يصدُر عن شيء : ثمرته ؛ كقولك : ثمرة العلم العمل

<sup>(</sup>١) الآية ٦٧ سنورة المنحل (٢) الآية ١٤١ سنورة الأنعام

<sup>(</sup>٣) اآية ٢٦٦ سورة البقرة (٤) الآية ٣٤ سورة الكهف

<sup>(</sup>٩) الآية ١٥٥ سورة البقرة (٦) الآية ٦٩ سورة النحل

٧) كذا ورد في القاموس ، وفي شرحه إن يعض اللغويين انكره \*

الصّالح ، وثمرة العمل الصّالح الجنَّة . وثمرة السّوطِ عُقَد أطرافها (١) تشبيهًا بالدمر في الهيئة والتدلِّي عنه ، كتدلِّي الدمر عن الشجرة .

وأثمر القوم : أطعمهم من الشّمار . وفى كلامهم : من أطعم ولم يُشمر كان كمن صلّى العشاء ولم يوتر .

وفيه يقول الشاعر:

إليهم ما تيسر ثمّ آثر (٢) فبعد الأكل أكرمهم وأثمر كمن صلَّى العِشَاء وليس يوتر

إذا الضّيفانُ جاءُوا قم فقدّم وإن أطعمت أقوامًا كرامًا فمن لم يُشمر الضّيفان بُخلًا

<sup>(</sup>۱) كذا في الأصلين • والسوط مذكر ، فكانه أوله بالمقرعة • وفي القاموس : « أطرافه ، وهي ظاهرة •

<sup>(</sup>۲) في هذه الأبيات عيب السناد ، اذ الأولفيه تأسيس بالألف ، والشالث فيه أرداف بالواو ، والثاني ليس فيه واحد منهما وقوله : « آثر ، أي آثر ضيقك وقدمه على نفسك

## ه \_\_\_ بصيرة في الثلاث والثلاثة والثلاث وما يشتق منه

وقد ورد كلُّها في القرآن على ثلاثة وعشرين نحوًا :

الأُوِّل: في عدد ملائكة النَّصر (بثكَلاثة (١) آلافٍ مِنَ المَلَائِكَةِ مُنْزَلِينَ) الثاني : في عدد سنى أصحاب الكهف ( وَلَبِثُوا (٢) في كَهْفِهِمْ ثَلَاثَمِانَةٍ سِنِينَ).

الثالث: في عدد ليالي وَعْد الكايم المناجاةِ (وَوَاعَدْنَا (٣) مُوسَى ثَلَاثِينَ لَيْلَةً).

الرَّابِع : في عدد شهور الحمل والرضاع والفِصَال (وَحَمْلُهُ (٤) وَفِصَالُه ثَلَاثُونَ شَهْرًا) .

الخامس : في عدد الحيض أو الطُّهر للطَّلاق (يتربَّصْنَ بأَنْفُسِهنَّ ثَلَاثَةَ قُرُوءً).

السادس : في عدد ليالي زكريًّا للتضرع والدُّعاءِ (ثُلَاثُ لَيَال (٢) سَويًّا)

السَّابِع : في عدد أَيَّاهِ ﴿ ثُلَاثَةَ ﴿ ﴾ أَيَّامِ إِلَّا رَمْزًا ﴾ .

الثامن : في عدد أيّام الحجّ الفدية (فَصِيامُ ثَلَاثَةِ (١) أيّام في الحجّ) التاسع : أيّام الصّيام عن الكفَّارة (فصيامُ (٩) ثلاثةِ أيّام ذلك كَفَّارَةُ

أَيْمَانِكُمْ).

الآية ٢٥ سورة الكهف . **(Y)** الآية ١٥ سورة الاحقاف (2)

<sup>(</sup>٦) الآية ١٠ سورة مريم

الآبة ١٩٦ سبورة البقرة

الآية ١٢٤ سورة آل عمران (1)

الآية ١٤٢ سورة الأعراف (٣)

الآبة ٢٢٨ سبورة البقرة (0)

الآية ٤١ سورة آل عمران **(V)** الآية ٨٩ سورة المائدة (9)

العاشر : عدد المتخلِّفين عن غزوة تَبُوكَ التَّائبين (وَعَلَى (١) الثَّلَاثَةِ النَّائِينَ خُلِّفُوا) .

الحادى عشر: عدد أيّام الوعيد من صالح لقومه بالعذاب (تَمَتَّعُوا (٢) . في دَاركُمْ ثَلَاثَةَ أيّام).

الثانى عشر: عدد أصحاب الكهف في بَدْءِ الأَمر (سَيَقُولُونَ (٣٠٠ ثَلاثُةٌ).

الثالث عشر : عدد أوقات يكشف به (٤) العورة (والَّذِينَ (٥) لَم يَبْلُغُوا الحُلُمَ مِنْكُم ثَلَاثَ مَرَّاتٍ ... ثَلَاثُ عَوْرَاتٍ لكم) .

الرابع عشر: أُصناف الْخَلْق في القيامة (وَكُنْتُمْ (٦) أَزْوَاجًا ثَلَاثَةً).

الخامس عشر : عدد شُعَب درجات جهنم (ظِلِّ (٧) ذِى ثَلَاثِ شُعَب ) السّادس عشر : في عدد حُجُب الخلق (في ظُلُماتٍ ثَلَاثٍ (٨) ) .

السَّابِع عشر: في اعتقاد النَّصارى في اللاهوت والناسوتِ ورُوح القدس (لَقَدْ كَفَرَ (٩) الذين قَالُوا إِنَّ اللهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ ).

الثامن عشر: في حال اللات والعزَّى ومَناة على اعتقاد أهل الضلالات ( وَمَنَاةَ (١٠) الثَّالِثَةَ الأُخْرَى).

التاسع عشر : عدد النساء في حال جواز العقد (فانْكِحُوا (١١) ما طَابَ لَكُمْ مِنَ النِّسَاءِ مَثْنَى وثُلَاثَ) .

<sup>(</sup>۱) الآية ۱۱۸ سورة التوبة (۲) الآية ٦٥ سورة هود

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٢ سورة الكهف

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصلين • وكان الضمير يعود الى ( عدد ) والأولى : بها أي في الأوقات

<sup>(</sup>٥) الآية ٥٨ سورة النور ٠ (٦) الآية ٧ سورة الواقعة .

<sup>(</sup>٧) الآية ٣٠ سورة المرسلات ٠ (٨) الآية ٦ سورة الزمر ٠

 <sup>(</sup>٩) الآية ٧٧ سورة المائدة ٠
 (١٠) الآية ٢٠ سورة المنجم

<sup>(</sup>١١) الآية ٣ سورة النساء .

والعشرون : عدد أجنحة الملائكة (أُولى أَجْنِحَةٍ مَثْنَى وثُلَاثَ) (١) . الحادي والعشرون : في بيان قيام اللَّيل للطَّاعة ( مِنْ (٢) ثُلُثَى اللَّيْل ونصْفَهُ وتُلُثُهُ).

الثانى (٣) والعشرون : في بيان نصيب أصحاب الفرائض (فإن كُنَّ نِسَاءً فَوْقَ اثْنَتَيْن فَلَهُنَّ ثُلُثَا مَا تَرَكَ) ... (فلأُمَّه الثُّلُثُ) .

(فَهُمْ شُرَكاءُ (٥) في الثلث) وفيه يقول القائل:

ثلاثة إخوة لأب وأُمّ وكلهمُ إلى خير فقيرُ فحظٌ الأُكثرين الثلث منه وباقى المال أحرزه الصغير (٦)

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٠ سبورة المزمل ٠

<sup>(</sup>١) الآية ١ سورة فاطر ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ١١ سورة النساء .

<sup>(</sup>٣) ترك المؤلف الثالث والعشرين (٥) الآية ١٢ سبورة النسباء ٠

<sup>(</sup>٦) الاخوة الثلاثة أشقاء ، وهم أبنسا عم الميتة ، وأصغرهم كان زوجا لها ، وليس لها فرع

وارث ولا وراث سواهم • وللصغير النصف بالزوجية • ويُشترك مع أخويه في النصف الباتي بالتعصب فلهما الثلث وله الســدس يضاف الىالنصف ، فقد أحرز الأخوان الثلث وأحرز باقى التركة الصغير .

#### ٦ \_\_ بصيرة في ثم

[هي]حرف عطف يقتضي تأخُّر ما بعده عمّا قبله ، إمّا تأُخيرًا بالذات أو بالمرتبة أو بالوضع . وثُمَّتْ لغة فيه .

وقد ورد في القرآن على ستَّة أُوجه :

الأَوِّل : للعطف (آمَنُوا (١) ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ آمَنُوا ثُمَّ كَفَرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفَّرُوا ثُمَّ ازْدَادُوا كُفْرًا) .

الثَّاني: للتعجّب (ثُمَّ الَّذِينَ كَفَرُوا (٢) بِرَبِّهِمْ يَعْدِلُون).

الثالث: اللابتداء (ثُمَّ أُوْرَثْنَا (٣) الكِتَابَ).

الرَّابِع : بمعنى الواو (ثُمَّ (٤) اللهُ شَهِيدٌ) .

الخامس : بمعنى مع ( ثمّ كان مِنَ الَّذِينَ (٥) آمَنُوا ) .

السّادس: بمعنى قبل (ثُمَّ (٦) استَوَى إِلَى السَّمَاءِ) (ثم إِنَّ (٧) مَرْجِعَهُمْ

لإِلَى الْجَحِيمِ ) ومنه قول الشاعر (٨) :

إِنَّ من مات ثم مات أبوه ثمّ قد مات قبل ذلك جَدُّهُ

(١) الآية ١٣٧ سورة النساء ٠ (٢) الآية ١ سورة الانعام ٠

(٣) الآية ٣٢ سورة فاطر ٠ (٤) الآية ٤٦ سورة يونس ٠

(٥) الآية ١٧ سورة البلد .

(٦) الآية ٢٩ سورة البقرة ، والآيه ١١ سورة فصلت .

(٧) الآية ٦٨ سورة الصافات .

(٨) هـــو أبو نواس ، والرواية في كتب النحاة :

ان من ساد ثم سنساد أبوه ثم قد ساد قبل ذلك جسده

والرواية الصحيحة :

<sup>- 488 -</sup>

وثَمَّ إِشَارة إِلَى المتبعد عن المكان ، وهناك للمتقرّب وهما ظرفان في الأصل .

وقوله تعالى : (وإِذا رأيتُ (١) ثُمَّ رأيتَ) فهو في موضع المفعول .

## ٧ \_\_ بصيرة في الثني والاثنين

[هما(٢)] أصل لمتصرّفات هذه الكلمة . وذلك يقال باعتبار العدد ، أو باعتبار التكرير الموجود فيه ، أو باعتبارهما معًا . يقال : ثَنَى الشّيءَ يَثْنِيه تَنْيًا : ردّ بعضه على بعض ، فتثنّى وانثنى . وثَنَيْت كذا ثَنْيًا : كنت له ثانيًا أو أخذت نصف ماله ، أو ضممت إليه ما صار به اثنين . والثّنى : له ثانيًا أو أخذت نصف ماله ، أو ضممت إليه ما صار به اثنين . والثّنى . وثناه ما يعاد مرّتين . وامرأة ثِنْيٌ : ولدّت اثنين . والولد يقال له ثِنْيٌ . وثناه مَنْيًا : لواه . قال تعالى : ( أَلا إِنَّهُمْ يَثْنُونَ (٣) صُدُورَهُمْ ) وقرأ ابن عبّاس ثنيًا : لواه . قال تعالى : ( أَلا إِنَّهُمْ يَثْنُونَ (٣) صُدُورَهُمْ ) وقرأ ابن عبّاس ( يَثْنُونِي ) مضارع اثْنَوْنَى أى انعطف . وقوله تعالى : ( ثَانِي (١) عِطْفِهِ ) عبارة عن النَّكُر (٥) والإعراض ، نحو لوى شِدْقه ، ونأى بجانبه . والاثنان : ضعف الواحد . والمؤنَّث ثنتان . وأصله ثِنْيٌ لجمعهم إيّاه على أثناء . وهو لا يَثْنِي ولا يَثْلِث ، أى كبير لا يقدر أن ينهض لا في مرّةٍ ولا في مرّتين ولا في الثالثة . والمثانى : القرآن أو ما ثنّى منه مرّة بعد مرة أو فاتحة الكتاب

<sup>(</sup>۱) الآية ۲۰ سورة الإنسان ٠ وقد تبع الراغب في جعل « ثم ، مفعولا ، ورد هذا القول في القاموس بأن « ثم » ظرف لا يتصرف

القاموس بان « نم » طرف لا يتصرف (۲) اقتضى تصرف المؤلف هذه انزيادة ، وعباة الراغب : « ( ثنى ) الثنى واثنان أصلل لتصرفات هذه الكلمة ، وهى ظلماهرة ، ويريد بالكلمة المادة ،

<sup>(</sup>٣) الآية ٩ سورة هود · (٤) الآية ٩ سورة الحج ·

<sup>(</sup>٥) في الراغب: « التنكر »

أو البقرة إلى براءة أو كلّ سورة دون الطُّول ودون المئتين (١) وفوق المفصّل، أو سورة الحجّ والقصص والنَّمل والعنكبوت والنُّور والأَّنفال ومريم والرَّوم ويَس والفرقان والحِجْر والرَّعد وسبأ والملائكة وإبراهيم وصَّ ومحمّد ولقمان والغُرَف (٢) والزُّحرف والمؤمن والسّجدة والأَحقاف والجاثية والدّخان والأَحزاب . قال الله تعالى : ( نَزَّلَ أَحْسَنَ (٣) الْحَدِيثِ كِتَابًا مُتَشَابها والأَحزاب . مثانى لأَنَّها تُشْنَى وتكرر على مرور الأوقات ، فلا تنقطع ولا تندرس اندراس سائر الأَشياء الَّتي تضمحل على مرّ الأَيّام . والمثانى من الوادى : معاطفه ، ومن الدّابة : ركبتاها ومِرْفقاها .

ولا ثِنَى فى الصّدقة كإلى ، أَى لاتؤخذ مرّتين فى عام ، أولا تؤخذ ناقتان مكان واحدة أولا رجوع فيها . وثِنْى من اللَّيل : ساعة . والشَّنِيّة : العَقبة أو طريقها أو الجبل أو الطَّريقة فيه ، والشُّهداء (٤) الَّذين استثناهم الله عزَّ وجلّ عن الصّعْقة ، ومن الأَسنان : الأَربع الَّتى فى مقدّم الفم ثنتانِ من فوق وثنتان من أسفل ، والنَّاقة الطَّاعنة فى السَّادسة والبعير ثَنِيّ ، والفرس الدَّاخلة فى الرَّابعة ، والنَّاة والبقرة والدّاخلتان فى الثالثة ، والنَّخلة المستثناة من المساومة .

<sup>(</sup>۱) وردت هذه العبارة في القاموس وكتب الشارح : « كذا في النسيخ ، والصواب : دون المئين » ·

<sup>(</sup>۲) هي سورة الزمر ٠ (٣) الآية ٢٣ سورة الزمر ٠

<sup>(</sup>٤) هذا المعنى الثانى للثنية ، والأصل فى هذا المعنى الاستثناء • أى أن الثنية تطلق على الاستثناء • وقد ورد الاستثناء فى قوله تعالى فى الآية ٦٨ فى سورة الزمر : « ونفغ فى الصور فصعق من فى انسموات ومن فى الأرض الا من شاء الله ثم نفغ فيسلم أخرى فاذا هم قيسام ينظرون » ، فقوله : ألا من شاء الله استثناء ممن يصعق ، ففسر هؤلاء بالشهداء • وهسلذا تفسير كعب ، فقد روى عنه : الشهداء ثنية الله فى الأرض • وانظر التاج فى المادة

والثَّنَاءُ : مايذكر من محاسن الناس . وقيل : عامٌ في المَدح والذمّ . وقد أثنى عليه وثنَّى والثِّناءُ (١ الفِناءُ .

#### ٨ -- بصيرة في الثقف

ثَقُف يثْقُف كَكُرُم يكْرُم ، وكَفَرِح يَفْرَحُ ثَقْفًا وثَقَفًا وثَقَافةً : صار حاذقًا خفيفًا فَطِنًا ، فهو ثِقْف وثَقِف ، وثَقُفُ وثَقِيف ، وثِقِيف ، وثِقِيف كجبر (٢) وحَذِر وحَذُر وعَزِيز وسِكيّر . وثقِفه كسمعه : صادفه ، أو أخذه ، أو ظفِر به ، أو أدركه ببصره لحِذْق في النظر . ورمح مثقّف : مقوَّم . وما يثقف به ثِقَاف . هذا هو الأصل ، ثم تجوّز به فاسْتُعْمِلَ في الإدراك وإنْ لم يكن معه ثقافة ؛ كقوله تعالى (واقْتُلُوهُم حَيْثُ (٣) ثَقِفْتُمُوهُمُ ) .

#### ٩ \_\_ بصيرة في الثبات

وهو ضِدّ الزَّوال . وقد ثَبَت يشبُت فهو ثابت . ورجل ثَبْت وثَبِيت في الحرب . والإِثبات والتَّثبيت تارة يقال بالفعل (٤) ، فيقال لما يخرج من العدم إلى الوجود ؛ نحو أثبت الله كذا ، وتارة لما يثبت بالحكم فيقال : أثبت الحاكم عليه كذا ، وتارة لما يكون بالقول سواءٌ كان أثبت الحاكم عليه كذا ، أو ثَبَّته . وتارة لما يكون بالقول سواءٌ كان صدقًا أو كذبًا . فيقال : أثبت التَّوحيد وصدّق النّبوّة ، وفلان أثبت مع الله إلهًا آخر .



<sup>(</sup>۱) في التاج أن التثنية لم يقل بها أحد ، وانما هي التثنيسية ، فكانه التبس الأمر على المؤلف . المؤلف .

<sup>(</sup>٢) كذا في لم ، وهو موافق لما في القاموس · وفي ب : « كشبهم » : أي بفتح الأول وسكون الثاني ، وهو من لغاته أيضا ، كما في التاج .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩١ سورة البقرة ، والآية ٩١ سورة النساء ٠

<sup>(</sup>٤) كذا ، والأولى : « لما يثبت بالفعل ، (٥) ١ ، ب : د لهذا ، وما اثبت من الراغب.

وقوله: (اليُشْبِتُوكَ<sup>(۱)</sup> أو يَقْتُلُوكَ) أى يشبطوك ويحيروك<sup>(۲)</sup> وقوله تعالى: (يُثَبِّتُ<sup>(۳)</sup> اللهُ الذينَ آمَنُوا بالقَوْلِ الثابِتِ) أى يقويهم بالحجج القوية. وقوله تعالى: (وأشَدَّ<sup>(٤)</sup> تَشْبِيتًا) أى أشد لتحصيل علمهم<sup>(٥)</sup>. وقيل: أثبت لأعمالهم واجتناء ثمرة أفعالهم. ويقال ثبته أى قويته، قال (فَثَبتُوا<sup>(٢)</sup> النَّذِينَ آمَنُوا).

# ١٠ \_\_ بصيرة في الثبي (٧)

قال تعالى: (فانْفِرُو<sup>(٨)</sup> ثُبَاتٍ) أى جماعات . والثَّبة والأُنْبِيَّة : الجماعة أو العُصْبة من (٩) الفرسانِ ، ووسط الحوض . والجمع ثُبات وثُبُون . والتثبية : الجمع .

#### 11 — بصيرة في الثرب

ثَرَبه يَشْرِبه ثَرْبًا ، وثرَّبُه تشريبا وأثربه : لامَه وعيّره بذنبه . قال : (لا تَشْرِيبَ (١٠) عَلَيْكُمُ) وثَرَب المريض يَثْرِبه ثَرْبًا : نزع عنه ثوبه . والمُشْرِب : كَمُحْسِن القليل العطاء . والمُشرّب مشدّدة : المخلَّط المفسد . والثَرْب : شحمٌ رقيق يُغَشَّى الكَرِش والأَمعاء .

الآية ٣٠ سورة الأنفال ٠

 <sup>(</sup>۲) كذا ، وكأن المراد : يجعلوك في حبرة وذهول •

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٧ سورة ابرهيم (٤) الآية ٦٦ سورة النساء

 <sup>(</sup>٥) ۱: « عملهم » ٠
 (٦) الآية ١٢ سبورة الأنفال ٠

<sup>(</sup>٧) جعل الذاهب في ثبة الياء لاما · وقد تبع في هذا الراغب وجعلها بعضهم واوا · وفي انقاموس جعله من الواوي والياثي ·

 <sup>(</sup>٨) الآية ٧١ سورة النساء .
 (٩) ١: « بين » ٠

<sup>(</sup>١٠) الآية ٩٢ سورة يوسف ٠

وقوله تعالى : (يَأَهْلَ <sup>(۱)</sup> يَثْرِبَ ) أَى أَهل المدينة يصحّ <sup>(۲)</sup> أَن يكون أَصله من هذه المادّة والياء تكون فيه زائدة .

#### ١٢ \_\_ بصيرة في الثمن

وهو اسم لما يأخذه البائع في مقابلة المَبِيع ، عينًا كان أو سِلْعَة ، وكُلّ ما يحصل عوضًا عن شيء فهو ثمنه . والجمع أثمان وأثمن . وأثمنه سلعته وأثمن له [أعطاه (٣) ثمنها] وأثمنت له : أكثرت له الثمن . وشيءٌ ثمين : كثير الثّمن . والثّمن والثّمن والثّمن والثّمين ، جزءٌ من ثمانية ، أو (٤) يطّرد ذلك في هذه الكسور . الجمع أثمان . وثمنهُمْ كَنصَرهُم : أخذ ثمن مالِهم ، وكضربهم كان ثامنهم . وثمانٍ كيانٍ : عدد معروف وليس بنسب . والثانية والثمانون معروفان . والمشمّن : ما جعل له ثمانية أركان . وأثمنوا صاروا ثمانية .

 <sup>(3)</sup> يشير بذك الى أن حذا رأى فبعض اللغويين • واستثنى ابن الأنبارى الثلث لا يقسسال
 فيه الثليث • وانظر التاج •





<sup>(</sup>١) الآية ١٣ سورة الأخراب ٠

 <sup>(</sup>۲) تبع فی هذا الراغب و کانه لا یجزم بهذا لانه اسم قدیم غیر عربی ، فالیا اصلیه
 فلا یکون من ثرب .

<sup>(</sup>٣) زيادة من القاموس ٠

# النائلالسلائن

### في وجوه الكلمات المفتتحة بالجيم

الجيم ، الجنّ ، الجرم ، الجبّ ، الجبت ، الجبر ، الجبل ، الجبين ، الجثّ ، الجثّ ، الجثّ ، الجثّ ، الجثّ ، الجثّ ، الجنو ، الجحد ، الجحيم ، الجدّ ، الجبي ، والجذر ، الجدل ، الجذّ ، الجذع ، الجذوة ، الجرح ، الجراد ، الجرز ، الجرف ، الجر ، الجرع ، الجزاء ، الجسّ ، الجسد ، الجسم ، الجعل ، الجفن ، الجفاء ، الجلال ، الجلب ، الجلد ، الجلس ، الجلاء ، الجمّ ، الجمع ، الجميع ، الجمل ، الجنّ ، الجنب ، الجنح ، الجند ، الجهد ، الجيب ، الجيد .

## ١ \_\_ بصيرة في الجيم

وبرد في القرآن والعرف على عشرة أوجه :

الأوّل: اسم لحرف شَخرى (١) مخرجه مفتتح الفم قريبًا من مخرج الياء، يذكّر ويؤنّث. وقد جيّمت جيمًا حسنة. وجمعه أُجْيام وجيمات. الثّانى: اسم للثلاثة من الأعداد فى حساب الجُمَّل.

الثالث : الجيم الكافية . وهي الَّتي يكتني بها عن تمام الكلمة فيه في مثل الجمال والجلال والجنان (٢) وغيرها . قال الشاعر :

<sup>(</sup>١) نسبة الى شجر الغم أى مغرجه • والحروف الشجرية الجيم والشين والصاد •

<sup>(</sup>٢) ب: ﴿ الجنَّةُ وَالْجِنَاتُ ﴾ •

أَلا تَتَّقين الله في جيم عاشق له كبد حَرَّى عليك تَقَطَّع ويروى في جَنْب (١) عاشق .

الرَّابِع : الجيم المكرّرة في نحو بجُّل وأُجُّج .

الخامس: الجيم المدغمة في مثل حَجَّ ، وحِجّة ، و (إِذَا (٢) رُجَّتِ الأَرضُ رجًّا).

السّادس : جيم العجز والضَّرورة كجعْل الهنديّ الجيم زايًا .

السَّابِع : الجيم كناية عن شعور الأُصداغ .

قال الشاعر:

له جيم صدغ فوق عاج مصقل كَلَيْل على شمس النِّهار يموج الثامن : الجيم الأَصلي نحو جرم ورجم ومرج .

التَّاسع : الجيم المبدلة من الياء المشدِّدة نحر أجِّل ، في إِيَّل (٣) ، وعَلج في على ، أو من ياء النسب نحو دارج في داري .

قال الشاعر:

\* يارب إِن كنت قبلت حِجَّج

أي حجّبي .

العاشر: الجيم اللَّغوى قال الخليل الجيم عندهم الجمل<sup>(٥)</sup> المغتلِم قال: كأنَّى جيم فى الوغى ذو شكيمة ترى البُزْل منه راقعات ضوامرا<sup>(٦)</sup> وقال أبو عمرو الشَّيْبَانى: الجيم فى لغة العرب الدّيباج ؛ وله كتاب فى اللَّغة سمّاه بالجيم كأنَّه شبّهه بالدّيباج لحُسْنه. وله حكاية حسنة مشهورة.

 <sup>(</sup>٣) هو الوعل و هو التيس الجبلي
 (٥) مو الفاء بالفاء ب

<sup>(</sup>٤) بعده : فلا يزال شاحج يأتيك بع · والشاحج : البغل (٥) كذا في ب · وفي ١ : « الرجل ، ·

 <sup>(</sup>٥) كذا في ب ٠ وفي ١ : « الرجل » ٠
 (٦) « راقعات » كذا ٠ وقد يكون ( رائعات ) اى خائفات ٠ وراع يأتي لازما ومتعديا ٠

#### ٢ \_\_ بصيرة في الجنة

وهي وما يُشتقّ من مادتها ، ترد على اثني عشر وجها .

الأُوّل: بمعنى التوحيد (واللهُ يَدْعو إِلَى الجَنَّةِ والمَغْفِرَةِ (١) ) قال المفسّرون: أَى إِلَى الإيمان.

الثانى : بمعنى بستان كان باليمن (إِنَّا<sup>(٢)</sup> بَلَوْنَاهُمْ كَمَا بَلَوْنَا أَصحابَ الجَنَّةِ) .

الثالث : بمعنى أَخوين من بنى إسرائيل (واضرِبْ (٣) لَهُمْ مَثلًا رجُلَيْنِ جَعَلْنَا لأَحَدِهِمَا جَنَّتَيْنِ) الآية .

الرَّابِع : بمعنى البساتين المحفوفة بالأَشجار والمياه الجاريات (وَيَجْعَلُ<sup>(٤)</sup> الكُمْ جَنَّاتٍ ويَجْعَلُ لَكُمْ أَنهارًا) .

الخامس: بمعنى رياض الرَّوح والرَّضوان. وبساتين الأَحباب والإِخوان (وجَنَّة (٥) عَرْضُها السَّمواتُ والأَرْضُ) وهي أَربع جنان. ثنتان للخواصّ (ولِمَنْ (١) خَافَ مَقَامَ ربّه جَنَّتَانِ) وثنتان لعامّة المؤمنين (وونْ (٧) دُونِهما جَنَّتَانِ) وإحدى هذه الأَربع جنَّة النَّعيم (إِنَّ لِلْمُتَقِينَ (٨) عِنْدَ رَبِهِمْ جَنَّاتِ النَّعِيمِ )

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢١ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٢ سورة افكهف

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٣٣ سورة آل عمران

<sup>(</sup>٧) الآية ٦٢ سورة الرحمن •

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧ سورة القلم •

<sup>(</sup>٤) الآية ١٢ سورة نوح ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ٤٦ سبورة الرحمن ٠

<sup>(</sup>٨) الآية ٣٤ سورة القلم ٠

(أَن يُدْخلُ (١) جَنَّةَ نَعِيمٍ) والأُخرى جنَّة الْمَأْوَى (عِنْدَهَا (٢) جَنَّةُ الْمَأْوَي) والثالثة : جنَّة عَدْن (في جَنَّات (٢) عَدْنٍ) (جَزَاءُوهُمْ (٤) عند ربِّهم جَنَّاتُ

الرَّابِعة : جَنَّة الفِرْدَوْسِ (كَانَتْ لَهُمْ(٥) جَنَّاتُ الْفِرْدَوْسِ نُزُلًا) ومن جملة الجنان دار السلام، ودار الخلد، وعِلِّيُّون تكملة السبع .

السّادس: الجِنَّة - بكسر الجيم - بمعنى الجنّ ( من الجِنَّة (١) والنَّاسِ) (لأَمْلَأَنَّ (٧) جَهَنَّهُم مِنَ الجنَّةِ والنَّاسِ) .

السابع : الجِنَّة بمعنى الجنون (أَمْ (٨) يَقُولُونَ بِهِ جِنَّةٌ) (ما بصاحِبكُم

الثامن : الجَنَّ بمعنى السَّتر عن الحاسَّة . يقال : جَنَّه اللَّيل وأَجَنَّه ، وَجَنَّ عَلَيهُ فَجُنَّ (١٠): ستره وأَجَنَّه : جعل له ما يَجنه وجَنَّ عليه كذا ، ستره . والجَنَانُ : القلبُ الكونه مستورًا عن الحاسّة ، والمِجنّ والجُنَّة : التَّرْسُ الَّذي يَجُنَّ صاحبه.

التَّاسع: الجنين بمعنى الطِّفل في بطن أُمَّه ( وإِذْ أَنْتُمْ أَجَنَّةُ (١١) في بُطُونِ) والجَنِين أَيضًا: القبر (١٢) فعيل بمعنى فاعل. والأول بمعنى مفعول.

العاشر : الجِنّ . ويقال على وجهين :

الآية ١٥ سورة النجم . الأيه ٣٨ سورة المعارج. • (1)

الآيه ٨ ، ورة البينه أ الآنة ٧٢ سبورة النبوية . (T) الآية ١٠٧ سورة الكهف ٠ الآية أ" سيورة الناس . (0) (T)

الآيه ١١٩ سورة عود ٠ الآنة ٧٠ سورة المؤمنين ٠ (Y)

<sup>(</sup>۱۰) كنا ني ۱ · ونى بْ : « فجنه » · الآية ٦٤ سورة سبأ ٠

الآية ٣٢ سررة النجم .

<sup>(</sup>١٢) تَبِعَ فَيَ هَذَا الراغبِ ، وقد نقله ص أَر اغَبِ صاحبِ النساجِ ، والمعسروف في القبر الجنن بالتحريك ، والظاهر أن الراغب اختلط عايسه الآبر ﴿

أحدهما: للرّوحانيّين المستَترةِ عن الحوّاس كلّها بإزاءِ الإنس، فيدخل فيه الملائكة والشياطين. وكل ملائكة جِنَّ وليس كلّ جنّ ملا كة . وقيل: بل الجِنّ بعض الروحانيين وذلك أن الرّوحانيّين ثلاثة: أَخْيَارٌ وهم الملائكة ، وأشرارٌ وهم الشياطين ، وأوساطٌ فيهم خيار وشِرار (۱) وهم الجِنّ . ويدلّ على ذلك قوله تعالى (قل أُوحِي إِلَى (۱) أنّه استَمَعَ نَفَرٌ مِنَ الجِنّ ) إلى قوله (ومِنّا القَاسِطون) . (والجنون (۱) أمر حائل بين النّفس والعقل) .

الحادى عشراً: الجانَّ بمعنى الحيَّة الصغيرة (كأَنَّها جانَّ<sup>(٤)</sup> ولَّى مدبرًا). الثانى عشر: الجانَّ بمعنى أب<sup>(٥)</sup> الجنّ (وخلق<sup>(٦)</sup> الجانَّ من مارج<sub>ٍ</sub>) وفيل هو نوع من الجنّ .

الثالث عشر (٧): الجُنَّة التُرْس العريض الوسَيع الَّذَى يختفي الرَّاجل وراءَه (اتَّخَذُوا (١٨) أَيْمَانَهُمْ جُنَّةً)

ان كذا في الأصلين ، وهو جمع شرير ككو يم وكرام ، وأن كان في كاب اللغة أن حمد عمر شرير ؛ اشرار ، كيتيم وايبام ،

۲۰. سدور سورد الحر ٠

وم العامد الجملة مفحية عنا بالكانها بدكم الرحدان أرادان الفي الكلام على السبابع

الحار الأله ١٠ سُوره الدول ، والإله ٢١ منواري العديمان ،

رم) كَفَا فِي الْأَصْنَدَنَ مَ وَالْأَنْصَاجِ مَا أَنِي رَمَ مِنْ أَنْ أَنْ أَمَا لِمُورَةُ الرَّحِينَ مَ

<sup>(</sup>١) - داماكوار فيمها مانيني النه عشر - ١٠ون حدال عام ١٠٠٠ سبيق ٠

۸۱) الاله ۱۲ ستورد نشجار د م

### ٣ ــ بصيرة في الجرم وما من مادته

وقد ورد في القرآن على ستَّه أُوجهٍ :

الأَوَّل: الْجُرْم بمعنى الشرك، والمجرم بمعنى المشرك (يودَّ المُجْرِمُ<sup>(١)</sup> لَوْ يَفْتَدِى مِن عَذَابِ يَوْمِئِذِ) وقيل المراد أَبـو جهل وأصحابه .

الثانى: الْجُرم بمعنى اعتقاد أهل القَدَر<sup>(٢)</sup>. والمجرم القَدَريّ ( إِنَّ الْمُجْرِمِينَ<sup>(٣)</sup> فِي صَلَالٍ وسُنعُرٍ) قال محمّد بن كعب<sup>(٤)</sup>: هم القَدَريّة .

الثالث : بمعنى الفاحشة أى اللَّواطة . والمجرم اللَّوطيّ ( فانْظُرْ كَيْفَ<sup>(٥)</sup> كان عاقِبَةْ المَجْرِوبِينِ) أَى المشتغلين بها .

الرَّابع : بمعنى حمل العداوة (لاَيْجُرِمنَّكُمْ (٦) ثِمقَاق ) أَى لاَ يَحملنَّكُم خلاف (ولاَ يحرَّمَنَّكُمُ (٧) تَسَالَنُ قَوْمٍ عَلَى أَلَّا تَعْدِلُوا ) .

الخامس: لا جرم بمعنى حقًّا (لاجْرَم أَنَّهُم اللَّخِرَةُ هم الأُخْسَرُون)

١٠٠٠ الانه ١١ سيوره المعارج .

در بد باعل ابغد إندين منكرون الفدر و بيرون آن الامور أنف ثم سبق بهسا من الله بدر و وقد قدر الصلاة والسلام في القدر فنزلت هذه الأناب سبم وصيا الماكل سي خلفناه بقدر و بدر غلب اسم القاد به فيهاسيا بعد على طائفة المعتربة و

<sup>(</sup>۲) الأبه ۱۷ سوره العمل .

 <sup>(</sup>٤) عو محدد بن ألفب الفرطى من السابقين، فيل ا كانت وقائلة للمالة لمان ومائلة الرابطو
 الإصابة وقم ٨٥٣٠ -

رد) الآبه ۸۱ ساورد الاعراف (٦) الآبه ۸۹ ساورة هود .

<sup>(</sup>۷) ۱۷ ۸ مورد المانده ۱۰ (۸) الانه ۲۲ سورتی هود ۰

و (الاجَرَمُ (١) أَنَّ لهم النَّار) أَى ليس بجُرْم لنا أَنَّ لهم النَّار، تنبيهًا أَنَّهم اكتسبوها عا ارتكبوه .

السّادس: بمعنى الإثم والذنب والزَّلَة (٢) (فَعَلَى (٣) إِجْرَامِي) أَى فعلى إِنْمى وأَصل الجَرْمِ قطع الشمرة عن الشَّجرة . والجُرامة ; ردى الشمر المجروم ، وجعل بناؤه بناء النَّقَاية . واستعير ذلك لكلّ اكتساب مكروه ، ولا يكاد يستعمل في الكسب المحمود ، والجِرْم في الأصل المجروم ؛ نحو نِقْض ونِفض للمنقوض والمنفوض ، وجعل اسًا للجسم المجروم . وقولهم فلان حسن الجِرْم أَى اللون فحقيقته كقولك : حسن السَخْنَاء . وأمّا قولهم : حسن الجِرْم أَى اللون فحقيقته كقولك : حسن السَخْنَاء . وأمّا قولهم : ذات الصّوت ، ولكن لمّا كان المقصود بوصفه بالحسن هو الصّوت فُسّر به ، كقولك : فلان طيّب الحلّق ، وإنّما ذلك إشارة إلى الصّوت لا إلى الحلّق . كقولك : فلان طيّب الحلّق ، وإنّما ذلك إشارة إلى الصّوت لا إلى الحلّق . وقيل : الفرق بين الجرْم والجسم أَنَّ الجسم يطلق على الأشخاص الكثيفة ، والجرْم على الموجودات اللَّطيفة كَجرْم الفلك وجرْم الكواكب .

(٢) في الاصلين: « الذلة » بالذال المعجمة .

١) الآية ٦٢ سورة النحل ٠

٣) الآية ٣٥ سورة هود .

## ٤ ــ بصيرة في الجار

وقد ورد في القرآن على أربعة أوجه :

الأُوَّل : بمعنى المجير والمعين (وإِنِّي جَارٌ لَكُمَّ) أي معين .

الثَّاني: بمعنى طلب الجوار (وإنْ (١) أَحَدُّ مِنَ المُشْرِكينَ اسْتَجَارَكَ فَأَجِرْهُ).

الثالث : بمعنى القضاء (وهو (٢) يُجيرُ ولا يُجَارُ عليه) أى يقضى ولا يقضَى عليه .

الرّابع: بمعنى القريب الدّار (والجار في (٣) القُرْبَى والجارِ الْجُنُب) أَى القريب الأَجنبيّ، وفي الحديث (الجار (٤) أَحقّ بصَقَبه) وفيه (من كان بؤمن بالله واليوم الآخر فليكرِم جاره (٥) وقيل: مكتوب في التّوراة: حُسْن الجوار، يَعْمُرُ الدّيار، ويطوّل الأعمار، ويؤبّد (٦) الآثار. والجَوْر على الجار، يخرّب الدّيار، وينقص الأَعمار ويمحو الآثار. قال الشاعر:

الآية ٨٨ سورة المؤمنين

<sup>(</sup>١) الآية ٦ سورة التوبه ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٦ سورة النساء ٠

<sup>(</sup>٤) هو بعض حديث في البخاري في باب الشفعة ، والصقب : القرب والملاصقة ،

<sup>(</sup>٥) ورد في البخاري في كتاب الأدب ، واللفظ فيه : « فلا يؤذ » في مكان « فليكرم » ·

أى يجعلها مؤبدة لا تزول · وقد يكون المراد بالآثار النسل والولد ·

<sup>(</sup>V) ورد البيتان في المنتخل ٢٢٢ ، والعرر ٤٥٢ ·

والجار من الأَسماء<sup>(۱)</sup> المتضايفة؛ فإن الجار لايكون جارًا لغيره إلَّا وذلك الغير جار له كالأَخ والصديق .

ولمّا استُعظم حقّ الجار عقلًا وشرعًا عُبّر عن كلّ من يعظم حفّه أو يستعظم حقّ غيره بالجار كقوله (والجارِ ذِي (٢) القُرْبَى والجارِ الجُنْبِ) وباعتبار القُرب قيل: جار عن الطَّريق. ثمّ جُعل ذلك أصلا في كلّ عدول عن الحقّ فبني منه الجَوْر. قال تعالى: (ومِنها (٣) جائر ) أي عادل عن المَحجّة. وقيل: الجائر [من الناس (٤)]: الممتنع من التزام ما أمر به الشَّرع.

#### ه \_\_ بصيرة في الجب

وهو البئر التي الله أم تُطُو قال تعالى : (وأَلقُوه في (٦) غَيابَةِ الجُبّ) وتسميته بذلك إمّا لكونه محفورا في جَبُوب أَى في أَرضٍ غليظة ، وإمّا لأنّها (٧) قد جُبّت ، والجَبّ قطع الشيء من أصله كجب (٨) النّخل . ويقال : زمن الجِبَابِ كما يقال زمن الصِرَام (٩) . وبعير أَجَبّ : مقطوع السّنام . وجَبّت المرأة النساء أَى غلبتْهُن حُسْنًا . استعارة من الجَبّ الّذي هو القطع . والجُبّة الّذي هي اللّباس منه أَيضًا . وبه شُبّه ما دخل فيه الرّمحُ من السّنان .

<sup>(</sup>۱) ا، ب : « أسماء » وما أثبت عن الراغب ·

الآية ٢٦ سورة النساء . (٣) الآية ٩ سورة النحل .

<sup>(</sup>٤) زيادة من الراغب

<sup>(</sup>٥) ١: « الذي » وما أنبت موافق للراغب · والموضع غير واضح في ب ·

<sup>(</sup>٦) الآيه ١٠ سورة يوسف ٠

<sup>(</sup>٧) المناسب : « لأنه » أذ الضمير يعود على الجب وهو مذكر · ولكنه راعى فيه البئر ·

ای تلقیحه و و زمن الجباب زمن التلقیح للنخل ۱

<sup>(</sup>٩) زمن الصرام: زمن ادراك النخل .

## ٦ - بصيرة في الجبت

الجِبْتُ والجِبْسِ : الفَسْلِ الَّذِي لاخير فيه . وقيل التَّاءُ بدل(١) تنبيهًا على مبالغته في الفُسُولة كقول الشَّاعر (٢) :

« عَمَرُو بِنَ يربوعِ شرارَ النَّاتِ «

أى خِساس<sup>(٣)</sup> الناس .

ويقال لكلّ ماعُبِد من دون الله تعالى : جِبْت . قال تعالى : (يُؤمِنُونَ<sup>(٤)</sup> بَالحِبْتِ والطَّاغُوتِ) وقد يسمّى السّاحر والكاهن جبْتًا .

<sup>(</sup>١) أى من السين ، كما في الراعب .

٢٠ هـ عليه بن أرقم ٠ وفيل شيطر الرجز :

يَا قَبَّحَ اللهُ بَنِي السَّعْلَانِ ...

وانظر الخصائص ٢/٥٣٠

<sup>(</sup>٣) في الأصلين : « أخساس ، وخساس جمع خسيس ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٥١ سورة النساء ٠

#### ٧ ـــ بصيرة في الجبار والجبر

وقد ورد الجبّار في القرآن على أربعة أوجهٍ :

الأُوّل: بمعنى القهّار (العَزِيز<sup>(۱)</sup> الجَبَّارُ الْمُتَكَبِّرُ) وقيل: هذا من قولهم جَبَرتُ الفقير، لأَنَّه يَجْبر النَّاس بفائض نِعَمه (وما أَنْتَ علَيْهِم (۲) بِجَبَّارِ) الثانى: بمعنى القَتَّال بغير حقّ (وإذا (۳) بَطَشْتُم بَطَشْتُم جَبَّارِين) (إِنْ تُرِيدُ (٤) إِلَّا أَنْ تَكُونَ جَبَّارًا في الأَرْضِ) (يَطْبَعُ الله (٥) عَلَى كُلِّ قَلْبِ مَتَكَبِّر جَبَّار) أَى قَتَّال .

الثَّالَث : بمعنى الزيادة فى القُوَّة والشَّدَّة وطول القَدِّ والقَامَة ( إِنَّ فِيهَا<sup>(٦)</sup> قَوْمًا جَبَّارِينَ) أَى أَقوياء عِظَام الأَجسام . ومنه نخلةٌ جَبَّارة .

الرّابع: بمعنى المتكبّر (ولَمْ يَكُنْ (١٠) جَبَّارًا عَصِيًّا) (وَلَمْ يَجْعَلْنِي (١٥) جَبَّارًا شَقِيًّا) أَى متكبرًا (وخَابَ كُلُّ (١٩) جَبَّارِ عَنِيدٍ).

والمادّة موضوعة لإِصلاح الشيءِ بضرب من القهر . يقال : جبرته فانجبر واجتبر . وقد قيل ، جَبَرته فجَبَر ، قال الشاعر (١٠) :

\* قد جَبَرَ الدينَ الإِلَّهُ فَجَبَرٌ \*

وقيل الثَّاني تأْكيد (١١) للأُوِّل أَى قَصَد جَبْره فتمَم جَبْرَه . وقد يستعمل

(١) الآية ٢٣ سورة الحشر ٠ (٢) الآية ٤٥ سورة ق ٠

(٣) الآية ١٣٠ سُورة الشعراء ٠ (٤) الآية ١٩ سُورة القصص ١٠ (٥) الآية ٢٢ سورة المائدة ٠ (٦) الآية ٢٢ سورة المائدة ٠

(٧) الآيه ١٤ سورة مريم ٠ (٨) الآية ٣٢ سورة مريم ٠

(٩) الآية ١٥ سورة ابراهيم ٠

(١٠) هو العجاج من أرجوزة في مدح عمر بن عبيد الله بن معمر وبعده :

ه وعوّر الرحمنُ مَنْ وَلَى العور \*

وانظر الديوان ١٥٠. (١١) في الأصلين : « التأكيد » وما أثبت هو افق لما في التاج نقلا عن البصائر

في الأصنين : « أنها نيد » وما أنبت مو أقو

الجَبْرِ في الإصلاح المجرّد ؛ كقول أمير المؤمنين على : يا جابر كل كسير ، ومُسَهِّلَ كلَّ عسير ، ومنه قولهم للخُبْز : جابر بن حَبَّة . ويستعمل تارة في القهر المجرّد نحو قوله صلَّى الله عليه وسلَّم (لاجَبْرُ اللهُ ولا تفويض) . والجَبْرُ في الحساب : إلحاق شيء به إصلاحًا لما يريد إصلاحه . وسمَّى السَّلطان جَدَّا كقول الشاعر (٢) :

« وانعم صباحًا أَيُّها الجَبْر »

لقهره النّاس على ما يريده أو لإصلاح أمورهم . والإجبار في الأصل حَمل الغير على أن يَجبر الأمر ، لكن تعورف في الإكراه المجرد فقيل: أجبرته على كذا ، كقولك : أكرهته . وسُمّى الذين يدّعون أن الله يُكره العباد على المعاصى في عرف المتكلّمين مُجْبِرة . وفي قول المتقدّمين: جَبَريّةٌ وجَبْرِيّةٌ و والجَبّار في حَقّ الإنسان يقال لمن يجبر نقيصته بادّعاء منزلة من التّعالى لا يستحقّها . وهذا لا يقال إلّا على طريق الذّم . وما في الحديث (ضِرْسُ "لا الكافر في النّار مثل أُحُدٍ ، وغِلَظ جلده أربعون ذراعًا بذراع الجبّار) قال ابن قتيبة : هو الذراع المنسوب إلى الملك ، الّذي يقال له ذراع الشّاه (٤) والمجبّار كغراب الهدر في الدّيات ، والسّاقط من الأرش . قال : وشادن وجهه نهار وخدة الغَضّ جُلّنار (١) قلت له قد جرحت قلبي فقال جُرْح الهوي جُبّار قلت له قد جرحت قلبي فقال جُرْح الهوي جُبّار

<sup>(</sup>١) أورد هذا الحديث الراغب والطاهر أن المراد بالتفويض ما يعتقده المعتزلة أن العبد يخلق أفعاله الاختيارية ، فكأن الله عندهم منح العبد قوى وفوض اليه العمل بها • (١) هو ابن أحمر • وصدره :

<sup>•</sup> اسْلَم بِرَاوُونِ خُبِيتَ بِهِ \*

وانظر النخصائص ۲۱/۲ .

<sup>(</sup>٣) د وغلظ جلده ، في ب : د كثافة جلده ، ٠

<sup>(</sup>٤) في الأصلين : « الشاة ، والمناسب ما اثبت ، والشاه في الفارسية : الملك ،

<sup>(</sup>٥) الجلنار : زهر الرمان وهو معرب •

# ٨ ـــ بصيرة في الجبل

وجمعه أُجْبُل وجبال . وقد ورد في القرآن على عشرين وجهًا .

الأَوَّل: جَبَال المَوْج للسلامة في حقّ نُوح. والهَلَكةِ في حقّ المشركين من قومه (وهِيَ تَجْرِي<sup>(١)</sup> بِهِمْ في مَوْج ِكالجبالِ).

الثانى: جبال ثَمُود للمهارة والحِذَاقة (وكانوا<sup>(٢)</sup> ينحتون مِنَ الجِبَالِ بُيُوتًا آمِنِين) وفي موضع (فارهين<sup>(٣)</sup>).

الثَّالَثُ : محلِّ مُوسى حال الرؤية (فَلَمَّا تَجلَّى (بُهُ الجَبَل) .

الرابع : جَبَل إِبراهيم لاِظهار القدرة والإِحياء بعد الإِماتة (ثم اجعَلُ<sup>(د)</sup> عَلَى كُلِّ جَبَلِ منهُنَّ جُزْءًا) .

الخامس: جبل بني إسرائيل لقبول الأمر والشريعة (وإذْ نَتَقُنَا '' الجَبَل فَوْقَهُمْ).

السّادس: الجبل المذكور لتأثير المَكْر والحِيلة من القرون الماضية (وإنْ كَانَ<sup>٧١)</sup> مَكْرُهُمْ لِتَزُولَ مِنه الجبَالُ).

السَّابِع : جبل النَحْل لتحصيل العَسَل للشَّفاءِ والرِّاحة (أَنِ اتَّخِذِي (١٨) من الجبالِ بُيُوتًا ) .

<sup>(</sup>١) ألآية ٤٢ سبورة هود ٠ - ١٠) الآيه ٨٢ سبورة الحجر ٠

 <sup>(</sup>٣) في الآية ١٤٩ سورة الشعراء · والتلاوة فيها : « وتنحتون من الجبال بيوتا فارهين» ·

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٣ سورة الأعراف ٠ (٥) الآية ٢٦٠ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ١٧١ سورة الأعراف • (٧) الآية ٤٦ سورة ابراهيم •

<sup>(</sup>٨) الآية ٦٨ سورة النحل ٠

الثامن : المذكور للكنّ والكفاية (وجَعَلَ<sup>(۱)</sup> لكم مِنَ الجِبَالِ أَكْنَانًا) التاسع : المذكور لقهر المتكبّرين عن الرّعونة (۲) والتكبّر (ولَنْ تبلُغَ الجبَالَ<sup>(۲)</sup> طُولًا) .

العاشر: تَزَعْزُعُ الجبال بيانًا لصعوبة حال القيامة (ويَوْمَ (٤) نُسَيِّرُ الجبالَ (وتَسِيرُ الجبالُ (١) سُيِّرَا) (وإذا الجِبَالُ (١) سُيِّرت).

الحادى عشر: المذكور للمتكبّرين والمدّعين لإِظهار السّياسة (وتَخِرّ الحَبَالُ (٧) هَدًّا) .

الثانى عشر: السّوال عن حال الجبال وبيان صعوبتها (ويَسْأَلُونَكُ (١٠) عن الجبال).

الثالث عشر: المذكور بالتَّسبيح موافقةً لداود عليه السّلام (إِنَّا سَخَّرْنَا الجبالُ (١) مَعَهُ يُسَبِّحْنَ) (وسَخَّرْنَا (١) مع داود الجبالَ) (يا جِبَالُ (١١) أُوِّبِي مَعَهُ).

الرَّابِع عشر: المذكور للانقياد وموافقته للشجر والنجوم إِظهارا للخدمة (١٢) (والشَّمسُ والقَمَرُ (١٣) والنُّجُومُ والجِبَالُ).

الخامس عشر : جبال البَرَد والمَطَر (ويُنَزِّلُ (١٤) مِن السَّمَاء من جبالٍ

# فيها من بَرَدٍ ) .

<sup>(</sup>١) الآية ٨١ سورة النحل . (٢) ب: « الرعوبه » وهي مصحفة عن « الرعونة » وفي ١: « الدعوة » وضمن القهر معنى

المنع فعداه بعن ٠ (٣) الآية ٣٧ سورة الاسراء ٠ (٥) الآية ١٠ سورة الطور ٠ (٥) الآية ٣ سورة التكوير ٠

<sup>(</sup>۷) الآية ۹۰ سورة مريم ۰ (۸) الآية ۱۰۹ سورة طه ۰ (۵) الآية ۱۸ سورة ص ۰ (۱۰) الآية ۷۹ سورة الأنبياء ۰

<sup>(</sup>۱۱) الآية ۱۸ ستورة الحج ٠ (۱۲) لذا في ب ١٠ وفي ١٠٠. (۱۳) الآية ۱۸ ستورة الحج ٠ (۱۴) الآية ٤٣ ستورة النور ٠

السّادس عشر: الإخبار عن حال الجبال في القيامة لبيان الحيرة والدّهشة (وتَرَى (١) الجبالُ تَحْسَبُها جامِدةً وهي تَمُرُ ).

السّابع عشر: المذكور لِعَرْض الأَمانة ( إِنَّا عَرَضْنَا (٢) الأَمَانَةَ على السّمَواتِ والأَرْضِ والجبَالِ).

الثامن عشر: المذكورة (٣) في سورة الواقعة والحاقَّة والقارعة لتأثير صعوبة القيامة (وبُسّت (٤) الجبالُ بَسَّا) (وحُمِلَت (٥) الأَرضُ والجِبَالُ) (وتكونُ الجبالُ ٢٠ كالعِهْن المَنْفُوشِ).

التَّاسع عشر: المذكور لتثبيت الأَرض وتسكينها (والجبالُ (۱) أَرْسَاهَا) العشرون: لبيان برهان الموحّدين (وإلى الجِبَالِ (١) كيف نُصِبَتْ) وقد ذكر الله تعالى للجبال في القرآن خمس مناقب.

الأُوِّل: الاندكاك (جَعَلَهُ (٩) دَكًّا).

الثَّاني : الانشقاق (وإِنَّ مِنها ١٠ كَمَا يَشَّقُّتُ فَيَخْرُجُ مِنهُ الماءُ) .

الثَّالث : الإشفاق (وأَشْفَقن منها) .

الرَّابِع، والخامس: الخشوع والخشية (لرَّأَيتَهُ (الرَّأَيتَهُ (اللَّهُ) خَاشَعًا متصدَّعًا من خَشْيَةِ الله ).

 <sup>(</sup>۱) الآية ۸۸ سورة النمل · (۲) الآية ۷۲ سورة الأحزاب ·

<sup>(</sup>٣) أى الجبال المذكورة · وهو يخالف السياق السابق فهو يذكر و المذكود ، أى الجبل المذكور · وهو يريد الجنس ، فقه يكون في النص جبال ·

 <sup>(</sup>٤) الآية ٥ سورة الواقعة ٠
 (٥) الآية ٤١ سورة الحاقة ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ٥ سورة القارعة · (٧) الآية ٣٢ سورة النازعات ·

 <sup>(</sup>A) الآية ١٩ سورة الغاشية ٠
 (٦) الآية ١٩ سورة الأعراف ٠

<sup>(</sup>١٠) الآية ٧٤ سورة البقرة · وليس في الآية ٧٤ سيورة البقرة · وليس في الآية لفظ « الجبال » وانها فيها « الحجارة » ·

<sup>(</sup>١١) الآية ٢١ سورة الحشر ٠

وفي بعض الآثار: إن الله تعالى زيّن السّماءَ بالكواكب ،والكولكبَ بالأُنوار ، والأُنوار ، والحَدَق تنظر إليها . فإذا انتثرت الكواكب أَتى أَهل السّماء مايوعدون وزيّن الأَرض بالجبال ،والجبال بالمعادن ، والمعادن بالمنافع ، والمنافع بانتفاع الخَلْق مها ، فإذا انشقَّت الجبال أَتى أَهلَ الأَرض ما يوعدون .

ويقال: فلان جبل لا يتزحزح (١) تصوّرًا لمعنى الثبات فيه . وجَبَله الله على كذا إشارة إلى مارُكِّب فيه من الطبع الَّذي يأبي على النَّاقل نقلُه . وتُصوّر منه معنى العِظَم فقيل للجماعة جبِلِّ (ولقَدْ (١) أَضَلَّ مِنْكُمْ جبِلاً كثيرًا) أي جماعة تشبيهًا بالجبَل في العظم . وقرئ : جبْلًا وجبِلاً مخفَّنًا ومثقَّلًا . وقوله تعالى (واتَّقُوا الَّذِي (١) خَلَقَكُمْ والجبِلَّةَ الأُوّلِينَ) أي المجبولين على أحوالهم الَّتي بُنُوا عليها ، وسبيلهم التي قُيضوا لسلوكها المشار إليها بقوله (قُلْ كُلُّ (٤) يَعْمَلُ على شاكِلتِهِ) .

<sup>(</sup>١) في الأصلين : ﴿ يَتَدَخَّرُج ﴿ وَمَا أَثَبُتُ مُوافِقٌ لِمَا فَي الراغبُ

الآية ٦٢ سورة يس · (٣) الآية ١٨٤ سورة الشعراء ·

عُ) الآية ٨٤ سورة الإسراء ٠

### ٩ \_\_ بصيرة في الجبين

وهما جَبِينان من جانبي الجبهة قال تعالى (وتَلَهُ اللهُ لِلْجَبِينِ). وهما جَبِينان من جانبي الجبهة قال تعالى (وتَلَهُ اللهُ لِلْجَبِينِ). والحرأة والحبُن : ضعف القاب عمّا يحقّ أن يُقوّى فيه . ورجل جَبَان والمرأة جبان . وجدته جبانًا ، وحكمتُ بجبنه .

# ١٠ \_\_ بصيرة في الجبهة

وهى موضع السّجود من الرّأس ، وقيل : مُستوَى ما بين الحاجبين إلى النّاصية . قال تعالى (فَتُكُوَى (١) بها جِبَاهُهُمْ وجُنُوبُهُمْ) والجَبْهة أَيضًا : سيّد القوم ، ومنزل للقمر ، والخَيْلُ ، وفي الحديث (ليس في (١) الجَبْهة صَدَقة) والجبهة : القمر ، واسمُ صنم ، والمَدَلَّةُ ، والأَجْبهُ : الأَسَد ، والواسع الجبهة الحَسَنُها أو الشاخصها وهي جَبْهَاءُ ، وفي الحديث (شكونا أن إلى رسول الله صلّى الله عليه وسلّم حَرّ الرَّمضاء في جِباهنا فلم يُشْكنا) أي المينزل شكوانا ، ومن تسبيح الملائكة : سبحان من سجدت له الجباه ، سبحان من سجدت له الألسنة في سبحان من تحرّ كت بذكره الشّفاد ، سبحان من سبّحت له الألسنة في الأفواه ، سبحان من بقدرته يتفجّر الصّخور بالأمواه .

 <sup>(1)</sup> اخرجه مسلم والنسائي كما في تيسمبر الوصول في المواقبت في كتاب الصلاة .





<sup>(</sup>١) الآيه ١٠٣ سورة الصافات ٠ (٢) الآية ٣٥ سورة التوبة ٠

<sup>(</sup>٣) الوارد في الجامع الصغير : ليس في الخيل والرقبق زكاة •

#### ١١ -- بصيرة في الجبي

وهو جَمْع الماءِ في الحوض ، والموضع الجامع له جابية ، وجامع جَوَاب ؟ كقوله تعالى (وجِفَانِ<sup>(١)</sup> كالجَوَابِ) وعنه استعير جَبَيت الخراج جِبَايةً . ومنه قوله دَعالى (قالُوا<sup>(٢)</sup> لَوْلَا اجْتَبَيْتُها) أي يقولون: هَلَّا اجتببتها تعريضًا منهم بأنَّك تخترع هذه الآيات وليس من عند اللهٰ<sup>(٣)</sup> .

واجتباء الله العبد تخصيصه إيّاه بفيض إلّهي بمحصّل له منه أنواع من النّعم بلا سعي . وذلك للأنبياء ولبعض من يقارم من الصدّية ين والشهداء . قال تعالى : (يَجْتَبِي (٤) إِنْهِهُ مَن يَشَاءُ ويَهْائِي إِلَيْهِ مَن يُنْسِبُ) .

#### ١٢ ـــ بصيرة في الجث

وهو القَلْع بقال: جَفَثْته فانجتَّ. وجَفَثْته فاجتثَ . قال تعالى: (١٩ أَجُتُثُمُ مِنْ فَوَقَ الأَرْضِ ) أَى اقتُلعت جثتها (١٧ . والمِجَثَّه: مايُجثُ به. وجُثُمَّة الشيء: شخصه الناتئ. والجُثُّ : ما رَنَفْع مِنَ الأَرْضِ كَالأَكَانَ .



<sup>(</sup>١) الآبة ١٣ سوره سبأ ٠ . . . (٢) الانه ٢٠٣ سورة الأعراف ٠

<sup>(</sup>٣) - كدا في الأصليل ، أي الفرآن ، وفي الراس : « ليست » ·

<sup>(</sup>٤) الأية ١٣ سررة الشورى ٠

ره) كذا في الأصابن والراغب ، فيكون تلفعل الثلابي مطاوعان : انجث واجنت ، وقسا.
 يكون : اجتثثته بضم الساء فاحتث ، فإن اجنت نا تي منقدنا ولازما . كما في التاج ٠

 <sup>(</sup>٦) الآبه ٢٦ سه بر أبراهيم ٠

 <sup>(</sup>۷) في الديا جديد وفي ب و والراغب الدخية ، والمناسب ما است .

# ١٣ \_\_ بصيرة في الجثي(١)

وجِثا كدَعَا ورمى جُثوّا وجُثِيّا بضمّهما : جلس على ركبتيه ، أو قام على أطراف أصابعه . وأجثاه غيره . وهو جاثٍ والجمع جُثِيّ وجِثِيّ وجِثِيّ وجاثيت رُكْبَى إلى ركبته ، وتجاثوا على الرُكب . والجَثَاء كسحاب : الشخص – ويُضم – والجزاء والقَدْر والزُّهَاء . وجَثَوث الإبل وجَثَيْتها : جمعتها وقوله تعالى : (وَنَذَرُ (٢) الظَّالِمِينَ فيها جِثِيًّا) [يصح (٣) أن يكون] جمعا [وأن يكون مصدرًا موصوفا به] .

# ١٤ ــ بصيره في الجثم

قال تعالى: (فأَصْبَحُوا (٤) فى دارهم جاثِمِين ) وهو استعارة للمقيمين من قولهم : جَنَم الطائر إذا قعد ولطى (٥) بالأرض . والجُثْمان : شخص الإنسان قاعدًا . وجُثْمانِيّة الماء : وسَطه أو مجتمعه . والجثّامة : السيّد الحايم والرّجل البليد والنّئوم الكسلان الّذى لا يسافر . وكذلك الجُثَمة والجُثْم والجانوم .

المادة واوية يائية ·

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٢ سورة مريم ٠

<sup>(</sup>٣) زيادة من الراغب خلت منها النسيختان ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٧٨ سورة الأعراف ، وآيات أخسرى .

أى لصق

#### ١٥ \_\_ بصيرة في الجعد

وهو نَفْى ما فى القلب ثَبَاتُه ، أَو إِثباتُ ما فى القلب نفيه . قال تعالى : ( وجَحَدُوا (١) بِها واستَيْقَنَتْهَا أَنْفُ هُمْ ) وتَجَحّد (٢) تخصّصَ بفعل ذلك . يقال : رجل جَحْد : شحيح قليل الخير يظهر الفقر . وأرض جَحْد : قليلة (٢) النبت .

# ١٦ - بصيرة في الجعم

والجَحْمة (٤) : شدَّة تأجّب النَّار . ومنه الجحيم وهو النَّار الشديدة التأجُّب . وكل نار بعضها فوق بعض جحِيم وجَحْمة وجُحْمة . وجَحَمها : أوقدها فجُحمَت جُحومًا أى عظمت . وجحِمت ـ كعلمت ـ جَحَمًا وجُحْمًا وجُحْمًا الشَّديد الاشتعال والمكانُ الشَّديد وجُحومًا : اضطرمت . والجاحم : الجَمْر الشَّديد الاشتعال والمكانُ الشَّديد الحَرّ ، ومن الحرب : معظمُها . وتجاحم : تحرّق حِرْصًا وبُخلًا . والجُحُم ـ بضمّتين ـ القليل الحياء . وفي بعض الآثار أنَّ دَرَكات النَّار سبعة : هاوية للفراعنة ، ولَظي لعبدة الأوثان . وسَقر للمجوس ، والجحيم لليهود . والحُطَمة للنَّصاري ، وسعير للصّابئين ، وجهنَّم لعصاة المؤمنين .

<sup>(</sup>١) الآية ١٤ سورة الممل .

<sup>(</sup>٢) تبع في أثبات هذه الصيغة الراغب • ولم أقف عليها •

<sup>(</sup>٣) كذا في الراغب وفي الأصلين : ﴿ قليل ﴿ وَمِي

<sup>(</sup>٤) تبع في هذا الراغب • والذي في القاموس أن الحجمة النار نفسها ، كمسا يأتي في كلامه هنا •

وورد الجحيم في القرآن على وجهين :

أحدهما : بمعنى النَّار الَّتَى أُوقدها نمرُود اللَّعين للخليل إِبراهيم عليه السَّلام (قالُوا<sup>(۱)</sup> ابْنُوا لَهُ بُنْيَانًا فأَلْقُوهُ في الجَحِمِ ) .

الثَّانى : بمعنى النار الَّتَى أَعَدَّها الله للمُجْرَمِين والكَفَّار ( وإِنَّ<sup>(۲)</sup> الفُجَّار لَقى جَحِم) ولهذا نظائر .

#### ١٧ \_\_ بصيرة في الجد

وورد في القرآن والأُخبار واللُّغة على خمسة أوجه :

الأُوّل: بمعنى أب الأَب وأب الأُمّ، وبمعنى البَخت، وبمعنى العظمة، وبمعنى العظمة، وبمعنى الحظّمة، وبمعنى الحظّمة، وبمعنى القطّع، وهو أصل الكلمة، وجددت الثوب إذا قطعته على وجه الإصلاح، وثوب جديد أصله المقطوع ثمّ جعل لكلّ ما أحدث إنشاؤه، وقال تعالى: (بَلْ هُمْ (٤) في لَبْس مِنْ خَلْق جَدِيدٍ) إشارة إلى النَّشأة الثانية، وقوبل الجديد بالخَلَق لمّا كان المقصود بالجديد القريب العهد بالقطع من الثوب، ومنه قيل لِلَّيل والنَّهار: الجديدان والأَجدان.

وقوله تعالى : (ومِنَ (٥) الجِبَالِ جُدَدُ بيضٌ ) جمع جُدَّةٍ أَى طريقة ظاهرة ، من قولهم : طريق مجدودٌ أَى مسلوك مقطوع . ومنه جادة الطَّريق . وسمّى الفيض الإِلَهيُّ جَدًّا . قال تعالى : (وأَنَّهُ (٦) تعالى جَدُّ رَبِّنَا) أَى

<sup>(</sup>١) الآيه ٩٧ سورة الصافات ٠ (٢) الآية ١٤ سورة الانفطار ٠

 <sup>(</sup>٣) جعل أأحظ غير البخت ، وهما وأحد • وسيأتي له ذلك ، وبعدهما وأحدا تكون الآرحه خدسه ، وبنغايرهما تكون سنة •

<sup>(</sup>٤) الآية ١٥ ما ورة في ٠ (٥) الآية ٢٧ سرورة فاطر ٠

<sup>(</sup>٦) الآيه ٣ سورة الجن ٠

فَيضه . وقيل : عظمته وهو يرجع إلى الأوّل ، وإضافته إليه على سبيل اختصاصه بملكه . وسمّى ما جعله الله للإنسان من الحظوظ الدنيويّة جَدًّا وهو البخت فقيل جُدِدْت وحَظِظْتُ .

وقوله (١) (لا ينفع ذا الجَدّ منك الجدّ) أَى لا يُتوصَّل إِلَى ثُوابِ اللهُ فَيَ الآخِرة بِالجَدّ فِي الطَّاعة . ومنه قولهم : الأَمرُ بِالجَدّ لِي الجَدّ يعنون الأُمور الدُنيوية .

#### قال الشاعر:

وما بالمراءِ من عيب وعار إذا ما النَّائبات إليه قَصْدُ بجَدّك لا بجِدّك ما تلاقى وما جِدٌ إذا لم يُغْنِ جَدُ وللشافعي(٢):

أرى هِمم المرءِ اكتئابًا وحسرة عليه إذا لم يُسْعدِ الله جَدّه وماللفَتى في حادثِ الدّهرِ حيلةً إذا نَحْسُه في الأَمر قابل سعدَه

وقيل: في معنى (لاينفع ذا الجدّ منك الجدّ) أَى لاينفع أَحدًا نسبُه وأُبوته. فكما نفى نفع البنين في قوله (يَوْمُ (٣) لا يَنْفَعُ مالٌ ولا بَنُونَ) كذلك نفى نفع الأبوّة في هذا الحديث، قال الشاعر:

الجَدُّ والجِدُّ مِقْرُونَانَ فِي قَرَنٍ وَالْجَدِّ أُوجِدُ للمَطلوبِ وِجْدَانًا

ای فول الرساول صلی الله علیه وسلم . باهم باهض حایت فی سلحیج مساسلم فی دان.
 با یقول اذا رفع رأسه من الرکوع .

<sup>(</sup>٢) بل هما لابن نبانه السعدي كما في معتارات البارودي ١٤٦/١ ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٨ سورة الشعراء •

# ١٨ \_\_ بصيرة في الجدر

والجِدار كالحائط ، إِلَّا أَنَّ الحائط يقال اعتبارًا بالإِحاطة ، والجدار يقال اعتبارًا بالإِحاطة ، والجدار يقال اعتبارًا بالنتوء والارتفاع . وجمعه [ جُدُر ، وجُدُورٌ وجُدْران](١) وقد ورد في القرآن على ثلاثة أوجه :

الأُوِّل : بمعنى حصار بني قُرَيْظَة والنَّضير (أَوْ مِنْ (٢) وَرَاءِ جُدُرٍ ) .

الثانى : جدار موسى والخَضِر (٢) (جِدَارًا (٤) يُرِيدُ أَنْ يَنْقَضَ ) .

الثَّالَث: سرَّ الجدار في حقِّ اليتيمين (وأَمَّا الجِدَارُ<sup>(ه)</sup> فَكَانَ لِغُلَاهَيْنِ يَتِيمَيْن ) .

وجد دُنت الجدار: رفعته ، واعتبر فيه معنى النتوء فقيل : جَدَر الشَّجرُ إِذَا خرج ورقُه ، ويسمّى النبات النائئ من الأرض جَدَرًا ، الواحدة جَدَرة ، وأجدرت الأرض : أخرجت ذلك ، وجُدِر الصبيّ وجَدّر إذا خرج جُدَريّهُ تشبيهًا بجَدَر الشجر ، والجَيْدَر : القصير ، اشتُقّ من الجدار وزيد فيه حرف على سبيل التهكم ، والجَدير المنتهى لانتهاء الأمر إليه كانتهاء الشّىء إلى الجدار ، وقد جَدُر بكذا - ككرم - فهو جَدِير ، وما أجدره بكذا وأجدر به .

 <sup>(</sup>١) زيادة من القاموس .
 (٢) الآية ١٤ سورة الحشر .

<sup>(</sup>٣) بعده في الأصلين ( أي ) ولا معنى لها هنا ٠

 <sup>(3)</sup> الآية ٧٧ سورة الكهف · (٥) الآية ٨٢ سورة الكهف ·

#### ١٩ ــ بصيرة في الجدال

وهو المعارضة على سبيل المنازعة والمعالبة . وأصله من جَدَل الحَبْل : أَحكم فَتْله ؛ كأنَّ كلا من المتجادلين يفتِل الآخر عن رأيه .

وقد ورد في القرآن على وجود مختلفة :

الأُوَّل : معارضة نوح وقومه (يانُوحُ قَدْ جَادَلْتَنَا) (١)

الثاني : مجادلة أهل العُدُوان (أَتُجَادِلُونَنِي (٢) في أَسْمَاءٍ سَمَّيْتُمُوهَا) .

الثالث: جدال إبراهيم والملائكة في باب قوم لوط (يُجَادِلنا<sup>(٣)</sup> في قَوْم ِلُوط).

الرّابع: جدال صناديد قريش في إثبات إِلّه العالمين (وهُمْ يُجَادِلُونَ (٤) في الله) وجدال الكفّار في باب القرآن (إِنَّ الَّذِينَ يُجَادِلُون (٥) في آياتِ الله) وجدال المنكرين في إِنكار الحجّة والبرهان، بالشَّبهة والبطلان (وجادلوا بالباطل (٦) لِيُدْحِضُوا بِهِ الْحَقَّ) وجِدَالُ النبيّ صلّى الله عليه وسلَّم في باب الخائنين من المنافقين (ولا تُجَادِلُ (٧) عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنْفُسَهُمْ) الخائنين من المنافقين (ولا تُجَادِلُ (٧) عَنِ الَّذِينَ يَخْتَانُونَ أَنْفُسَهُمْ) وجدال الصّحابة في حقِّهم (هَا أَنْتُمْ (٨) هُؤلاءِ جَادَلْتُمْ عَنْهُمْ فِي الحَيَاقِ اللّهُ عليه وسلّم أهل الكتاب اللهُ عَنْهُمْ أَهل الكتاب

الآية ٧١ سنورة الأعراف ٠

<sup>(</sup>١) الآية ٣٢ سيورة هود ٠

٧) الآية ١٠٧ سورة النساء ٠ (٨) الآية ١٠٩ سورة النساء ٠

باللّطف والإحسان (وجَادِلْهُمْ بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ<sup>(۱)</sup>) وجدال الصّحابة إِيّاهُمْ (وَلَا تُجَادِلُوا<sup>(۲)</sup> أَهْلَ الكتابِ إِلَّا بِالَّتِي هِيَ أَحْسَنُ) وجدال بمعنى الخصومة بين الحُجَّاج (ولَا جِدَالَ<sup>(۲)</sup> في الحَجِّ) وجدال ابن<sup>(٤)</sup> الزِّبَعْرَى في حقّ بين الحُجَّاج (ولَا جِدَالَ<sup>(۲)</sup> في الحَجِّ) وجدال ابن<sup>(٤)</sup> الزِّبَعْرَى في حقّ عيسى وعُزير والأصنام (ماضَرَبُوهُ<sup>(٥)</sup> لَكَ إِلَّا جَدَلًا) وجدال موجودٌ في جبلّة الإنسان (وكانَ<sup>(۲)</sup> الإنْسَانُ أَكْثَرَ شيءٍ جَدَلًا).

وقيل الأصل في الجدل: الصّراع وإسقاط الإنسان صاحبه على الجَدَالة أَى الأَرض الصَّلبة . والأَجدل: القصر المحكَّم البنْية . والمِجْدَل: القصر المحكَّم البنْية . والمِجْدَل: القصر المحكَم البناء .

# ٢٠ \_\_ بصيرة في الجذ

وهو كسر الشيء وتفتيته. ويقال لحجارة الذهب المكسورة ولفُتات الذهب: جُذاذٌ. قال تعالى (فَجَعَلَهُم (٧) جُذَاذًا) أَى كِسَرًا وقِطَعًا. قال الشاعر (٨): شِم ما انتضيت فقد تركت غراره قطعًا وقد ترك العباد جُذَاذًا وقوله تعالى: (عَطَاءً (٩ غَيْرَ مَجْذُوذٍ) أَى غير مقطوع عنهم ولا مخترم ولا منقوص (١٠).

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٥ سورة النحل ٠ (٢) الآيه ٤٦ سورة العنكبوت ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩٧ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٤) هو عبــــد الله بن الزبعرى القرشي السهملي كان من أشد قريش على المسلمين ، ثم أسلم عام الفتح ، وانظر ترجمته في الإصابه رقم ٤٦٧٠ .

<sup>(°)</sup> الآية : ٥٨ سورة الزخرف (٦) الآية ٤٥ سورة الكهف · (٧) الآية ٥٨ سورة الانبياء ·

ر۹) الآیهٔ ۱۰۸ سورة هود ۰

<sup>(ُ</sup>١٠) في الاصلين ﴿ : « مَخْتُوم » والظاهر آنه محرف عما أثبت · وفي الراغب : ﴿ مخترع » ، وكأنه محرف عن منتزع ·

# ٢١ ــ بصيرة في الجذع

وهو واحِدُ جذوع النَّخل . وفي المثل :خُذْ من جِدع ما أعطاك . يضرب في اغتنام ما يجود به البخيل . وقيل : المراد بالجذع في المثل جذع بن عمرو الغَسّاني . كان من أبخل النَّاس . قال تعالى : ( لَا صَلِّبَنَّكُم (١) في جُذُوعِ النَّحْلِ ) .

#### ٢٢ ـــ بصيرة في الجذوة

وهي - بتثليث - الجيم - القَبْسة من النَّار . والجذوة أيضًا : الجمرة . والجذوة أيضًا : الجمرة . والجذوة أيضًا : الَّذي يبقى من الحطب بعد الالتهاب . والجمع جِذًا وجَذًا وجَذًا وجِذَاءُ كرِشاءٍ . قال تعالى : ( أَو جَذُوةٍ (٢) مِنَ النارِ لعلَّكُمْ تَصْطَلُونَ) وأَجْذَاءُ كرِشاءٍ . قال تعالى : ( أَو جَذُوةٍ (١ مِنَ النارِ لعلَّكُمْ تَصْطَلُونَ) وأَجْذَاءُ الشجر وأَجْذَاء الشجر قال الشجر الشجر عبد المعظام . والجمع جِذَاء كجبال .



<sup>(</sup>٢) الآية ٢٩ سورة القصص •

<sup>(</sup>١) الآية ٧١ سورة طه ٠

#### ٢٣ ـــ بصيرة في الجرح

وهو كلّ أثرٍ دام ِ في الجلد . جَرَحه جَرْحًا فهو جريح ومجروح . وسمّى القَدْح في الشاهد جَرْحًا تشبيهًا به . وتسمّى الصّائدة من الفهود والكلاب جارحة ، والجمع جوارح : إِمَّا لأَنَّهَا تَجْرح ، وإِمَّا لأَنَّهَا تَكْسِب (١) . وسمَّى الأُعضاء جوارح لأَحد هذين . والاجتراح : اكتساب الإِثْم . وأَصله من الجرَاحة ؛ كما أنَّ الاقتراف من قرف (٢) القَرْحة .

وورد الجرح في القرآن على معنيين :

الأُوّل: الجَرْح بمعنى الكسب ( ومَا عَلَّمْتُمْ (٣) مِنَ الجَوَارِحِ مُكَلِّبينَ ) أى الكواسب .

الثانى: بمعنى الجراحة (والجُرُوحَ (٤) قِصَاصٌ) قال الشاعر:

جَرحتِ فؤادي والجروح قصاص

(٣) الآية ٤ سورة المائدة ٠

رميتكِ من حكم القضاء بنظرة ومالى عن حكم القضاء مَنَاصُ فلمّا جَرحْتُ الخَدّ منكِ بنظرة

<sup>(</sup>١) كان عليه أن يذكر من معانى « جرح » : كسب · وقد جاء هذا المعنى فيي القـــاموس ، وجعله مجازا عن المعنى المشهور •

<sup>(</sup>٢) أي أخذ قشرتها ٠

 <sup>(</sup>٤) الآية ٥٤ سورة المائدة ٠

## ٢٤ ــ بصيرة في الجراد

وهو معروف . ويجوز أن يجعل أصلًا يشتق من فعله (۱) جَرَد الأرض . ويصح أن يقال : سُمّى بذلك لجرده الأرض من النبات . يقال : أرض مجرودة أى أكل ما عليها حتَّى تَجَرَّدت ، وفرس أجرد : منحسر الشعر ، وثوب جَرْد أى خَلَق وذلك (۲) لذهاب زهرته وقوّته . وروى (جَرِّدوا (۳) القرآن) أى لاتُلبِسُوهُ شيئا آخر ينافيه . وجَرِد الإنسانُ - كفرح القرآن) أى لاتُلبِسُوهُ شيئا آخر ينافيه . وجَرِد الإنسانُ - كفرح ضَرِي (فَأَرْسَلْنَا عليْهِمُ (۱) الطُّوفَانَ والجَرَادَ) وفي بعض الآثار ما معناه : إنَّ لله ثلمَائة ألف جُنْدٍ أحدها الجراد ، فإذا أراد فناء العالم بدأ بالجراد فأهلكه فإذا هلك الجراد هلك الجميع بعده . وكان عمر حرضي الله عنه - إذا قلّ الجراد يحزن خوفًا منه على قرب زوال الدّنيا .

# ٢٥ ـــ بصيرة في الجرز

قال تعالى : (صَعِيدًا<sup>(٦)</sup> جُرُزًا) أى منقطع النبات من أصله . وأرض مجروزة : أكل ما عليها . والجُرُوز : الَّذى يأْكل ما على الخِوَان . والجارِز : الشديد من السُّعال ، تُصوّر منه معنى الجَرْز وهو قطع الشَّىءِ بالسَّيف . وسَيفٌ جُرَازٌ \_ كغراب \_ قَطَّاع .

اى من تأثیره في الزرع وعمله .
 (۲) في الاصلين : « كذلك » .

٣) ورد هذا في الراغب ولم اقف عليه ٠ وقد ورد في النهاية من حديث ابن مسعود ٠

<sup>(</sup>٤) أي أصابه الشرى ، وهو ضرب من البثور ٠

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٣٣ سورة الاعراف ·
 (٦) الآية ٨ سورة الكهف ·

### ٢٦ ـــ بصيرة في الجرف

قال تعالى : (على شَفَا جُرُفٍ هارٍ) يقال للمكان الَّذى يَأْكله المَاءُ فيجْرُفه أَى يذهب به : جُرُف وجُرْف . وقد جَرف الدّهر ماله أَى اجتاحَه تشبيهًا به . ورجل جُرَاف \_ كغراب \_ نُكَحة كأنَّه يَجْرُف في ذلك العمل .

#### ٢٧ \_\_ بصيرة في الجرى

وهو المرّ السّريع ، وأصله لمرّ<sup>(۱)</sup> الماء ولما يجرى بجريه . جرى يجرى جِرْية وجَرْيَانًا وجَرْيًا .

وقوله تعالى: (وهِيَ<sup>(۲)</sup> تَجْرِي بِهِمْ) وقوله: (حَمَلْنَاكُمْ فَى<sup>(۳)</sup> الجارِيَةِ) أَى فَى السّفينة التي تجرى فى البحر. وجمعها جَوَارٍ. قال تعالى: (وله الجَوَارِ المُنشَآتُ<sup>(٤)</sup> فى البَحْرِ) ويقال للحوصلة: جَرِّيَّة (٥) إِمّا لانتهاءِ الطَّعام إليه فى جَرْيه، أَو لأَنَّه مَجْرَى الطَّعَام. والإِجريَّا: العادة التي يجرى عليها الإِنسان. والجَرِيُّ : الوكيل والرِّسول الجارى فى الأَمر، وهو أخصّ ٢) من الرِّسول والوكيل. وقد جرَّيتُ جَرِيًّا: أرسلت رسولًا. وقوله عليه من الرِّسول والوكيل. وقد جرَّيتُ جَرِيًّا: أرسلت رسولًا. وقوله عليه



<sup>(</sup>١) في الأصلين : « كمر » والظاهر أنه محرف عما أثبت ·

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۲۲ سورة هود ٠
 (۳) الآیة ۲۱ سورة الحاقة ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٤ سورة الرحمن ٠

 <sup>(</sup>٥) أوردها في القاموس في المهوز ، أي الجريئة ، وأوردها بالياء أيضــــا : الجرية ٠
 والظاهر أن هذا تخيف من المهموز ، فلا يأتي التعليل المذكور ، وأصله للراغب ٠

<sup>(</sup>٦) كأن ذلك لأنه يراعى في الجرى السعى والامتهان بخلافهما ٠

السلام: (لايستجرينَّكم (۱) الشَّيطان) يصحّ أن يدّعى فيه معنى الأَصل أَى لا يحملنَّكم أَن تجعله من الجَرى أَى لا يحملنَّكم أَن تجعله من الجَرى أَى الرَّسولِ والوكِيل ومعناه: لاتتولَّوْا وكالة الشيطان ورسالته.

### ٢٨ ـــ بصيرة في الجزء

جُزْءُ الشيء : ما يتقرّم به جُملته كأَجزاء السّفينة وأَجزاء البيت وأَجزاء الجملة من الحساب .

وقواه (الكلّ ١٦٠ باب مِنْهُمْ جُزْءٌ مَقْسُومٌ) أى نصيب وذاك [جزءً] (٣) من الشيء وقواه (وَجَعَلُوا (٤) لَهُ مِنْ عِبَادِهِ جُزْءًا) أى نصيبا من الأولاد ، وقيل : ذاك عبارة عن الإناث من قولهم : أجزأت الرأة : والمت أنبي . وجَزَأ الإبلُ مَجْزاً وجَزْءًا : اكتنى بالبقل عن شرب الماء . وجُزْأة السّكين : العُود اللّذي فيه السّيلان (٥) ، تصوّرًا أنّه جزءٌ منه . وفي الأثر : إنّ الله تعالى جزّاً الدنيا على ثلاثة أجزاء . فجزءٌ المكافر ، وجزءٌ الممنافقين ، وجزءٌ المومّن . وفي الأشر على جعل فالكافر يتمتّع ، والمنافق يتزيّن ، والمؤمن يتردّد . وقيل : إنّ الله تعالى جعل العقل ألف جزءٍ أعطى منها تسعمائة وتسعين الحمّد صلّى الله عليه وسلّم ، وفرّق جزءًا واحدًا على جميع الخلائق وضرب الله اله من ذاك الجزء نصيبا ، قال الشاع :

فهِي أَلفُ جزء ، رأيه في زمانه الْقَلُ جُزَيْ بعضُه الرَّأَى أَجمعُ

<sup>(</sup>١) ورد في النهاية والمراد النهي عن المبسأ لغة في المارح فيقول: تكلموا أنا مدحتم بمسسا يحضركم من القسسول ولا تتكلفوه كانكم وكلاءالشيطان ورسله •

<sup>(</sup>٣) زيادة من الراغب

 <sup>(</sup>٢) الآيه ٤٤ سبورة الحجر •

<sup>(</sup>٥) هو أصل السكين و نحوها ·

<sup>(</sup>٤) الآية ١٥ سورة الزخرف ٠

### ٢٩ \_\_\_ بصبيرة في الجزاء

وهو الغَذَاءُ والكفاية والمكافأة بالشيءِ وما فيه الكفاية من المقابلة إِنْ خيرًا فخير وإِنْ شرًّا فشرُّ .

وقد ورد في القرآن على سنَّة أُوجهٍ :

الأُوّل بمعنى : المكافأة والمقابلة (وَمَا لأَحَدٍ (١) عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجْزَى ) أَى تقابل .

الثَّانى بمعنى : الأَّداءِ والقضاءِ (واتَّقُوا يَوْمًا (٢) لَا تَجْزِى نَفْسُ عَنْ نَفْسٍ شَيْئًا) أَى لا تَقْضِى ولا تؤدّى .

الثالث بمعنى : الغُنْية وِالكفاية (واخْشَوْا (٣) يَوْمًا لَا يَجْزِى وَالِدُ عَنْ وَلَدِهِ وَلَا عَنْ وَالِدِهِ شَيئًا) .

الرَّابِع بمعنى : العِوَضُ والبَدَل ( فَجَزَاءٌ مِثْلُ<sup>(٤)</sup> مَا قَتَل مِنَ النَّعَمِ ) أَي فيدلُه وميدله .

الخامس: خَرَاج أَهِلِ الذِّمَة (حتَّى يُعْطُوا (٥) الجزْيَةَ عَنْ يَدٍ وهُمْ صَاغِرُونَ) السَّادس بمعنى: ثواب الخير والشرّ (الْيَوْمَ تُجْزَى (١) كُلُّ نَفْسٍ بِمَا كَسَبَتْ) ثمّ يختلف فالجزاءُ على الإحسان (هَلْ جَزَاءُ (١) الإحسان إلَّا الإحسان ( هَلْ جَزَاءُ (١) الإحسان إلَّا الإحسان ) وجزاءُ السيئة (مَنْ يَعْمَلُ (٨) سُوءًا يُجْزَ به) (وجزاءُ سيّئة (٩)

<sup>(</sup>١) الآية ١٩ سورة الليل ٠ (٢) الآية ٤٨ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٣ سورة لقمان ٠ (٤) الآية ٩٥ سورة المائدة ٠

 <sup>(</sup>٥) الاية ٢٦ سورة التوبة ٠
 (٦) الآية ١٧ سورة غافر ٠

<sup>(</sup>V) الآية ٦٠ سورة الرحمن · (A) الآية ١٢٣ سورة النسباء ·

٩) الآية ٤٠ سورة الشورى ٠

سَيْئةٌ مِثْلُهَا) والجزاء على شكر النّعم (إِنَّ هَذَا<sup>(۱)</sup> كَانَ لَكُمْ جَزَاء وكَانَ سَعْيُكُمْ مَشْكُورًا) وجزاء الصّبر على البلاء والابتلاء (وجزاهم (۲) بما صَبرُوا) (إِنِّي جَزَيْتُهُمُ (۳) البَوْمَ هِمَا صَبرُوا) (يُجْزَوْنَ (ئُ الْهُرْفَةَ بما صَبرُوا) وجزاء العمل الصّالح وكسب الخيرات (جزاء (ه) بما كانوا يَعْملُون) (جَزَاء العمل الصّالح وكسب الخيرات (جزاء (ه) بما كانوا يَعْملُون) (جَزَاء العمل المعاصى (جَزَاء (۲) تَعْرَوْنَ إِلّا ما كُنْتُمْ تَعْملُون) (إِنَّمَا تُجْزَوْنَ (۱) مَا كُنْتُمْ تَعْملُون) وجزاء الله المتقين) وجزاء تعملُون) وجزاء الله المتقين) وجزاء تعملُون وجزاء الورَع والتَّقوى (كَذَلِك (۵) يَجْزِى الله المتقين) وجزاء عَمالول وجزاء البطل عَيْرَ الْحَقّ (البطل عَيْرَ الْحَقّ) وجزاء الجامعين بين الإساءة والإحسان (ليَجْزِي البَّذِينَ (۱۲) أَسَاءُوا بما عَملُوا ويَخْرَي اللهُ عَيْرَ الخَصْ (جزاء العاص (جزاء العاص (جزاء هم (۲) ويَخْرِي الله عَيْرَ الخَصْ (جَزَاء الجامعين بين الإساءة والإحسان (ليَجْزِي النّائ الخاص (جزاؤهم (۲) ويَخْرَي الله عَدْرَان الخاص (جزاؤهم (۲) عَلَاتُ عَدْن) وجزاء عطائي بلا واسطة عِلَّة ووسيلة عندية (جَزَاء عَمَادًا) .

وسمّيت (١٥) ما يؤخذ من أهل الذِّمة جزية الاجتزاء بها في حَقْنِ دمهم . ويقال : جازيك (١٦) فلان أي كافيك . قال بعض المفسّرين : لم يجئ

(2)

(٢) الآية ١٢ سورة الانسان •

" (٦٦) الآية ٨٢ سبورة التوبة ٠

(1۲) الآیة ۳۱ سورة النجم ٠
 (۱۶) الآیة ۳۳ سورة النبا ٠

الآية ٧٥ سيورة الفرقان ٠

(A) الآیه ۱٦ سورة الطور ٠
 (٠) الآیة ۲۸ سورة فصلت ٠

الآية ۲۲ سورة الإنسان .

<sup>(</sup>٣) الآية ١١١ سورة المؤمنين ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ١٧ سورة السجدة ·

 <sup>(</sup>٩) الآية ٢١ سورة النحل ...

<sup>(</sup>١٨) الآية ٩٣ سبورة الأنعام •

<sup>(</sup>١٣) الآية ٨ سورة البيئة . -

<sup>(</sup>١٥) كذا • والتأنيث باعتبار أن ما يؤخذ من أهل الذمة أموالي •

<sup>(</sup>١٦) ورد هذا في القاموس في « جزأ » .

<sup>--</sup> YX1 ---

إِلَّا جَزَى دون جازى (١٠ . وذالتُ أَنَّ المجازاة هي المكافأة والمكافأة مقابلة نعمة بنعمة هي كفؤها ، ونعمة الله تتعالى عن ذاك . ولهذا لا يستعمل لفظ المكافأة في الله تعالى .

## ٣٠ \_\_ بصيرة في الجس

قال تعالى ( وَلَا تَجَسَّسُوا (١) وأصل الجَسِّ مَسَّ العِرْق وتَعَرَّف نَبْضِهِ للحكم به على الصحّة والسّقم . وهو أخص من الحَسِّ ؛ فإنَّ الحَسِّ تعرُّف ما يدركه الحسّ والجسُّ تعرُّف حال ما من ذلك . ومن الفظ الجَسَّ اشتق الجاسوس .

# ٣١ \_\_\_ بصيرة في الجسد

وهو كالجسم إِلَّا أَنَّه أَخص . قال الخليل : لايقال الجسد لغير الإنسان من خَلْق الأَرض ونحوه . وأيضًا فإنَّ الجسد يقال لما له لونٌ والجسم لما لايبين له لَوْن كالماء والهراء .

وورد في القرآن على ثلاثة وجوه .

الأُوِّل بِمعنى: الشيطان (وأَلْقَيْنَا اللَّهِ عَلَى كُرْسِيّهِ جَسَدًا) أَى شيطانًا .

الثانى بمعنى : صورة لاروح فيها (عِجْلًا ﴿ عَجْسَدًا لِه خُوَارٌ ﴾ .

الثالث بمعنى: البَّدَن (ومَا جَعَلْنَاهُمْ (٥) جَسَدًا لا يَأْكُلُون الطعَامَ) وباعتبار

ا الله الله القراءات المشهورة ولا الجيم وهو الحسن الجزاء لمن نال كفر الكسر الجيم وهو

رَجُي اللهُ ١٤ سور ١٠ صحرات ١٠ (٣) الأية ٣٤ سورة ص٠

رَى الأَمَا ٨٨ مارة ما الله ٨ سورة الأنبياء ٠

اللّون قيل المزعفران: حِسَادٌ ، وثوبٌ مُجَسّد: مصبوع به . والجَسَد والجاسد: ما يبِس من الدّم . والجسم ماله طول وعرض وعمق ، ولا يخرج أجزاء الجسم عن كونها . أجسامًا وإن قُطِعَ وجزِّئ . وقوله تعالى ( وإذا رَأَيْتَهُمْ (١) تُعْجِبُكَ أَجْسَامُهُمْ ) تنبيهًا أن لا وراء الأشباح معنى معتدّ به . والجُسْمان هو الشخص والشخص قد يخرج عن كونه شخصًا بتقطيعه وتجزئته بخلاف الجسم .

#### ٣٢ -- بصيرة في الجعل

ويرد في القرآن وكلامهم على ثلاثة عشر وجها .

الأُوّل بمعنى : التَّوَجَّه والشُّروع فى الشيء . يقال : جعل يفعل كذا<sup>(٢)</sup> وطَفِق وأَنشأً وأَخذ وأَقبل يفعل كذا أَى اشتغل به .

الثانى بمعنى : الخَلْق ( وجَعَلَ (٣) الظُلُمَاتِ والنُّورَ ) (حاعِلِ (٤) المَلَائِكَةِ رُسُلًا) (إِنِّي جَاعِلُ (٥) في الأَرْضِ خَلِيفةً ) .

الثالث بمعنى : القول والإِرسال ( إِنَّا جَعَلْنَاهُ (٢) قُرْآنًا عَرَبيًّا) أَى قلناه وأَنزلناه .

الرّابع بمعنى : التسوية (أَلَمْ نَجْعَلُ<sup>(٧)</sup> لَّهُ عَيْنَيْنِ) (يَجْعَلُ<sup>(٨)</sup> لَّهُ مَخْرَجًا) (يَجْعَلُ<sup>(٩)</sup> لَّهُ مَخْرَجًا) (يَجْعَلُ<sup>(٩)</sup> لَّهُ مِنْ أَمْرِهِ يُسْرًا) أَى مِيِّعَ .

الخامس بمعنى : التَّقدير (قَدْ جَعَلَ (١٠) اللهُ لكُلِّ شَيْءٍ قَدْرًا) أَي قَدَّرَ .

<sup>(</sup>١) الآية ٤ سورة المنافقين •

<sup>(</sup>٢) في الأصلين : « له » والظاهرأنه محر ف عما أثبت ·

<sup>(</sup>٣) الآية ١ سورة الأنهام ٠ (٤) الآية ١ سورة فاطر ٠

<sup>(</sup>٥) الآيه ٣٠ سبورة البقرة ٠ (٦) الآيه ٣ سبورة الزخرف ٠

<sup>(</sup>V) الآية ٨ سورة البلد · (٨) الآية ٢ سورة الطلاق ·

 <sup>(</sup>٩) الآية ٤ سورة الطلاق ٠
 (١٠) الآية ٣ سورة الطلاق ٠

السّادس بمعنى : التبديل (وتَجْعَلُون<sup>(١)</sup> رِزْقَكُم )

السَّابِعِ بَمْعَنَى إِدْخَالَ شَيْءَ فِي شَيْءٍ (يَجْعَلُونَ (٢) أَصَابِعَهُمْ فِي آذَانِهِمْ مِن الصُّوَاعِق) .

الثامن بمعنى : الإِيقاع في القلب والإِلهام (وجَعَلْنَا في (٣) قُلُوب الَّذِينَ اتَّدُوهُ).

التَّاسِع بمعنى : الاعتقاد ( الَّذِينَ (٤) يَجْعَلُونَ مَعَ اللهِ إِلَّهَا آخَرَ ) (وَيَجْعَلُونَ (هُ) للهِ البَنَاتِ) .

العاشر بمعنى : التسمية (وكَذَلِكَ (٦) جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا) .

الحادي عشر بمعنى : إيجاد شيء عن شيء وتكوينه منه (جَعَلَ لَكُمْ ﴿ ﴿ كُلُّمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ م مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا).

الثَّاني عشر : في تصيير الشيء على حالةٍ دون حالة ، نحو : ( جَعَلَ (٨) لَكُمْ الأَرْضَ فِرَاشًا).

الثَّالث عشر : الحكم على الشيء حقًّا كان أو باطلًا ،أمَّا الحتُّ فنحو : (إِنَّا رَادُّوه إِليكِ (٩) وجَاعِلُوه من الْمُرْسَلِينَ ) وأمَّا الباطل فَنْبِحُو قُولُه: ( وَجَعَلُوا لله(١٠) ممَّا ذَرَأَ من الْحَرْثِ والأَنْعَامِ نَصِيبًا ﴾ .

وفي الجملة يكون بمعنى : فَعَل في أصل المعنى . وعلى أَيُّ معنَّى ذكرته فلا يخلو من معنى الفعل. والجَعْلُ أَعمّ من الفعل والصنع وسائر أُحواتهما

اَلَانَةً ٨٢ سبورة الواقعة •

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩ سورة البقرة ٠ الآية ٩٦ سورة الحجر . الآية ٢٧ سورة الحديد ٠ (4)

الآية ١٤٣ سورة البقرة ٠ الآية ٥٧ سورة النحل • (°)

الآية ٢٢ سورة البقرة ٠ الآيه ٧٢ سورة النحل • **(V)** 

<sup>(</sup>١٠) الآبه ١٣٦ سيورة الأنعام ٠ الآبة ٧ سورة القصص ٠

<sup>-</sup> TAE ---

والجُعْل والْجُعَالة والجَعِيلة : ما يُجعل الإنسان على فعل شيء . وهو أعمّ من الأَجر والثواب .

#### ٣٣ ـــ بصيرة في الجفن

الجَفْنة خصّت بوعاءِ الإطعام . وجمعها جِفان ، قال تعالى ( وجِفَانُ (١) كَالْجَوَابِ) وفي الحديث « وأَنت الجَفْنة الغَرَّاء » (٢) أَى المطعام (٣) . وقيل للبئر الصّغيرة : جَفْنة تشبيها بها . والجَفْن خُصَّ بوعاءِ السّيف والعين ، والجمع أجفان . وسُمّى الكَرْم جَفْنا تصوّرًا أَنه وِعاء العِنب .

#### ٣٤ ــ بصيرة في الجفاء

وهو ما يَرمِى به الوادى أو القِدْر من الغثاء إلى جوانبه . يقال أجفاًت (٤) القِدْر زَبَدَها : أَلقته جُفَاءً . وأجفاًت الأَرض : صارت كالجُفاء في ذهاب خيرها . وقيل : أصل ذلك الواو لا الهمزة ، يقال : جَفَت القدرُ وأَجْفَت ، ومنه الجَفَاء وقد جفوته أَجفُوهُ جَفُوة وجَفَاءً ومن أصله أُخذ : جفا السرجُ عن ظهر الدابّة : نبا عنه .

## ٣٥ \_\_\_ بصيرة في الجلال والجليل والجلالة

الجَلَالة : عِظَمُ القَدْر والجلال ــ بغير هَاءً ــ : التَّذاهي في ذلك . وخُصَّ بوصف الله تعالى فقيل : ذو الجلال والإكرام . ولم يُستعمل في غيره قَطُّ .



الآیه ۱۳ سورة سبأ ٠

<sup>(</sup>۲) في التاج أن هذا جاء في حديث عبد الله بن الشخير .

<sup>(</sup>٣) في الأصلين : « الطعام » وما أثبت مو إفق لما في النهاية في غريب الحديث ·

<sup>(</sup>٤) في الأصلين : « أجفت » • وما أثبت عن الراغب •

والجليل: العظيم القَدْرِ في ذاته وصفاته وأقواله وأفعاله. ووصفُه (١) به إمّا لخَلْقِه الأَشياءَ العظيمة المستدلَّ بها عليه ، أو لأَنَّه \_ تعالى \_ يجلُّ عن الإحاطة به ، أو لأَنَّه يجلُّ عن إدراك الحواسِّ .

وموضوعه (٢) للجسم العظيم الغليظ ولمراعاة معنى العِظَم فيه قوبل بالدّقيق ، وقوبل العظيم بالصّغير ، فتميل : جليل ودقيق ، وعظيم وصغير . وقيل للبعير : جليل ، وللشّاة : دقيق لاعتبار أحدهما بالآخر ، فقيل ما له جليل ولا دقيق ، وما أَجَلَّني وما أَدَقَّني : ما أعطاني بعيرًا ولا شاةً ، ثمّ جُعل ذلك مَثلًا في كل كبير وصغير . والجليل نوع من الشَّوكِ من أعظم أصنافه ، قال (٣) : ألا لَيْتَ شِعْرى هل أبيتَنَّ ليلةً عكَّة حولى إِذْخِرٌ وَجَلِيلُ

# ٣٦ \_\_ بصيرة في الجلب

وهو السَّوق . وأجلب عليه : صاح عليه بقهر . قال تعالى ( وأجلِب (٤) عَلَيْهِمْ بِخَيْلِكَ ورَجْلِكَ ) جَلَبَ الشيءَ يجلُبُه ويجلِبه جَلْبًا وجَلَبًا . وجلبت الشيء إلى نفسي واجتلبته ممعنى . قال الشاعر :

\* وقد يجلِبُ الشيء البعيدَ الجوالبُ \*

والجَلُوبة: ما يُجلب للبيع. جالوتُ<sup>(ه)</sup> أعجميّ لا سبيل له في العربيّة.



<sup>(</sup>١) نبي الأصلين : « وصف » وما أثبت عن الراغب •

<sup>(</sup>٢) أي وضعه • وهو من المصادر التي جاءت على مفعول كالميسور والمعسور •

 <sup>(</sup>٣) أى بلال رضى الله عنه ، كما فى اللسان (جل) وفيه : « بفخ » فى مكان « مكة » .

<sup>(</sup>٤) الآية ٦٤ سورة الاسراء .

<sup>(</sup>٥) هذا خارج عن المادة ، وكان عليــــه أن يعنون له ٠

#### ٣٧ ـــ بصيرة في الجلد

وهو قِشْر البدن . والجمع جُلُود قال تعالى (ثم تلينُ (١) جُلُودُهُمْ وقُلُوبُهُم إِلَى ذِكْرِ اللهِ) فالجُلُود عبارة عن الأَبدان ، والقلوب عن النفوس. وقوله تعالى : ( وقالُوا(٢) لجُلُودِهِمْ لِمَ شَهدْتُمْ عَلَيْنَا) فقد قيل : الجُلُود هنا كناية عن الفروج . وجَلَده (٣): نَحْوُ بَطَنه وظَهَره ، أو ضربه بالجلْد نحو عَصَاه إِذا ضربه بالعصا . وفي الحديث : «مَنْ مسّ جلده جلدي لم تَمسّ النارُ جلده أَبدًا » وقال بعض الأُعراب وقد عُزِّر وحُبس :

وليس بتعزير الأَمير خَزَايةٌ على ولا عار إذا لم يكن حَدّا(٤) وما السجْنُ إلا ظلَّ بيت سكينةٍ وما السوط إلَّا جلدة صافحت جلَّدا

# وقال آخر:

وجدَّت الحُبِّ نيرانًا تَلَظَّى قلوبُ العاشقين الها وَقُودُ فلوفنيت إذا احترقت لهانت (٥) واكن كلما احترقت تعود كأَهل النَّار إِذْ نَضِجَتْ جُلُودٌ أُعيدت الشَّقاءِ لهم جُلُود قال تعالى (كُلَّمَا (٢٠) نَضِجَتْ جُلُودُهُمْ بِدَّانْنَاهُمْ جُلُودًا غَيْرَهَا).

وجاءً بمعنى : بيان عذاب الأَشقياء (يُصْهَرُ (٧) به ما في بُطُونِهِمْ والجُلُودُ)

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١ سورة فصلت • (١) الآية ٢٣ سورة الزمر ٠

<sup>(</sup>٣) أي أصاب جلده ، كما يقال بطنه : أصاب بطنه ، وظهره : أصاب ظهره ٠

في الأصلين : « جلاً » والوجيه ما أثبت ·

<sup>(</sup>٥) في الأصلين : « لها بت » والوجه ما أثبت •

<sup>· (</sup>V) الآية ٢٠ سورة الحج · (٦) الآبة ٥٦ سيورة النساء ٠

وفى حدّ الزَّانيين (فَاجْلِدُوا<sup>(۱)</sup> كُلَّ واحِدٍ مِنْهُمَا مِائَةَ جَلْدَةٍ) إِلَى قواله تعالى: (ولْيَشْهَدْ عَذَابَهما طائِفَةٌ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ) وفى شهادتهما على عصيان العاصين فى المحشر (شَهِدَ<sup>(۲)</sup> عليهم سَمْعُهُمْ وأَبْصَارُهُمْ وجُلُودُهُمْ) (وقالوا اجُلُودِهِمْ لِمَ شَهِدْتُمْ عَلَيْنَا<sup>(۳)</sup>) وقيل : هو كناية عن الفَرْج<sup>(٤)</sup> ، وفى اتِّخاذ الأَخبية (وجَعَلَ لَكُمْ مِن جُلُودِ الأَنْعَامِ بُيُوتًا تَسْتَخِفُّونَهَا ) الآية ، وفى خشية الخَائفين وقت ساع القرآن (تَقْشَعِرُ<sup>(۱)</sup> مِنْهُ جُلُودُ الَّذِينَ يَخْشَوْنَ رَبَّهُمْ) وفى الأطمئذان بالذِّكر واللَّطف والرَّحمة من الله تعالى (ثمَّ تَلِينُ<sup>(۱)</sup> جُلُودُهُمْ وَقَلُوبُهُمْ إِلَى ذِكْرِ اللهِ) .

### ٣٨ \_\_ بصيرة في الجلس

أصل الوضع فيه أنَّ الجَلْس: الغليظ (٨) من الأرض. ويسمّى النَجْد أَى المكان المرتفع جَلْسا أَيضًا. وأصل الجلوس أن يقصد وضع مقعده (٩) في جَلْسِ من الأَرض، ثمّ جعل الجلوس اكلِّ قعود، والمجلس لِكلِّ موضع يقعد فيه الإنسان. وقيل: الجلوس إنَّما هو لمن كان مضطجعًا، والقعود لمن كان قائمًا، باعتبار أنَّ الجالس مَن يقصد الارتفاع أَىْ مكانًا مرتفعًا وإنَّما هذا يتصوّر في المضطجع، والقاعدُ بخلافه فيناسب القائم.

(٢) الآية ٢٠ سورة فصلت ٠

(٦) الآية ٢٣ سورة الزمر ٠

(٨) ب: « الغلظ » ٠

<sup>(</sup>١) الآية ٢ سنورة النور ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٢١ سورة فصلت ٠

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصلين . والمناسب «الفروج»

 <sup>(</sup>٥) الآية ٨٠ سورة النحل ٠

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٣ سورة الزمر

<sup>(</sup>٩) كذا ٠ وهو يريد المقعدة ، أي الاست٠

<sup>--</sup> YAA ---

## ٣٩ \_\_\_ بصيرة في الجلاء والتجلي

جلا القومُ عن الموضع ومنه جَلْوًا وجَلَاءً ، وأَجْلُوا : تفرقوا . وقيل : جلا يكون من الخوف ، وأجلى من الجرّب . وأصل الجَلْو الكشف الظّاهر . وقد أجليت القوم عن منازلهم فجلَوْا عنها أى أبرزتهم . ويقال جلاه (١) . ومنه جلالى خبر وخبر جَلِيّ وقياس جَلِيّ ، وجلوت العروس جِلْوة ، والسّيف جلاءً . والسماءُ جَلُواء أَىْ مُصْحية (٢) .

والتجلِّى قديكون بالذَّات نحو (واانَّهارِ <sup>(٣)</sup> إِذَا تَجَلَّى) وقد يكون بالأَمر والفَّعل نحو (فَلَمَّا <sup>(٤)</sup> تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَل).

والجالية : أَهلُ الذِّمَّة ؛ لأَنَّ عمر رضى الله عنه أجلاهم من جزيرة العرب . وأجلوكي : خرج من بلد إلى بلد .

#### ٠ } \_\_ بصيرة في الجم

قال تعالى (حُبًّا<sup>(٥)</sup> جَمًّا) أَى كثيرًا والجَمّ والجميم الكثير من كل شيء . جَمّ يجِمّ ويَجُمّ جُمُومًا : كثر واجتمع ، كاستجمّ . وجمّ البئر : تراجع ماؤها . وجَمّة السّفينة : الموضع الّذي يجتمع فيه الماء الراشع من خِرُوزها . والجُمَّة ـ بالضمّ ـ : مجتمع شَعَرِ الرأس . وأصل الكلمة من

<sup>(</sup>۱) في القاموس : « وجلاه الجدب » ·

۲) ب: « مضحیة » ٠
 ۲) الآیه ۲ سورة اللیل ٠

<sup>(</sup>٤) الآيه ١٤٣ سورة الاعراف ٠ (٥) الآية ٢٠ سورة الفجر

الجَمَام أَى الراحة الإقامة . وجِمَام (١) المكُّوك دقيقًا وجُمام القدح ماء إذا امتلاً حتى عجز عن تحمُّل الزِّيادة . وجاء القوم جَمَّا غفيرًا والجَمَّاء الغفير أَى بأَجمعهم . وشاة جمَّاء . لاقَرْنَ لها ، اعتبارا بجمَّة الناصية .

### ١٤ \_\_ بصيرة في ألجمع

وهو ضمّ الشيء بتقريب بعضه من بعض . جمعته فاجتمع .

وقد ورد الجمع في القرآن على ثلاثين وجهًا :

الأُوّل لجمع المال والنّعمة (جَمَع (٢) مَالًا وعَدَّدَه )، وجمع النّهب والغارة (فَوَسَطْنَ (٣) بِهِ جَمْعًا) وجمع الإلزام والحجّة (جَمَعْنَاكُم (٤) والأَوّلِينَ) وجمع إظهار القُدرة (أَن لَّن (٥) نَجْمَعَ عِظَامَهُ) وجمع الهَوْل والهَيْبة (٢) وجَمْع الشَّول والهَيْبة (٢) وجَمْع الشَّمس والقمر ، وجمع القراءة والمتابعة (إنَّ (٨) عَلَينا جَمْعَهُ وَقُرْ آنَه ) وجمع الحِرص والآفة (وجَمَع فَأَوْعَى (٩)) وجمع يوم القيامة (يَوْم (١٠) يَجْمَعُكُم اليوم الْجَمْع ) وله نظائر . وجمع الجماعة والجُمعة (إذا نُودِي (١١) يَجْمَعُكُم اليوم الْجُمُعة ) وجمع الانتظار بين الدّنيا والآخرة (لَمَجْمُوعُون (١٢) الْجَمْع ) ، والمعلوم الحرب والهزيمة (سَيُهزَمُ (١٣) الْجَمْع ) ،

<sup>(</sup>١) هو من المكاييل ٠ (٢) الآية ٢ سورة الهمزة ٠

<sup>(</sup>٣) الآية o سورة العاديات · (٤) الآية ٣٨ سورة المرسلات ·

<sup>(</sup>o) الآية ٣ سورة القيامة · (٦) لم يمثل لهذا الضرب ·

 <sup>(</sup>٧) أى فني قوله تعــالى : « وجمع الشمس والقمر » في الآية ٩ من سورة القيامة ٠

وجمع الإِرادة والمشيئة (جَمْعِهِمْ إِذا يَشَاءُ<sup>(١)</sup> قَدِيرٌ) وجمع المصير والرَّجعة (يَجْمَعُ بَيْنَنَا(٢) وإليهِ المصيرُ) وجمع القضاءِ والحكومة (قُلْ<sup>(٣)</sup> يَجْمَعُ بَيْنَنَا رَبُّنَا) وجمع السجدة والتحيَّة (فسَجَدَ<sup>(٤)</sup> الملائكة كُلُّهُمْ أَجْمَعُونَ ) وجمع الوسواس والغوَايَة (وجُنُودُ (٥) إِبْلِيسَ أَجْمَعُونَ ) وجمع هديَّة الهداية ( فَلَوْ شَاءَ (٢) لَهَدَاكُمْ أَجْمَعِينَ ) وجمع الرَّجوع من الغُربة ( وانْتُو نِي (٧) بِأَهْلِكُمْ أَجْمَعِينَ ) وجمع السَّحَرَة الممكر والحيلة ( فَجُمِعَ (٨) السَّحَرَةُ لِمِيقَاتِ يَوْمٍ مَعْلُومٍ) وجَمْع النَّاس للنِظَارَةِ (٩) والعِبْرَة (وقِيلَ (١٠) لِلنَّاسِ هَلْ أَنْتُمْ مُجْتَمِعُونَ ) وجمع التعظيم والحرمة (على أَمْرٍ (١١) جامع ٍ لَمْ يَذْهَبُوا حَتَّى يَسْتَأْذِنُوهُ) وجمع الغلبة والنُّصْرة (فَجَمَعَ (١٢) كَيْدَهُ) ( فَأَجْمِعُوا (١٣) كَيْدَكُمْ ) وجمع العجز والجهالة ( قُل لَّئِن (١٤) اجْتَمَعَتِ الإِنْسُ والجِنَّ) وجمع العَرْض والسَّياسة (فَجَمَعْنَاهُمُ (١٥) جَمْعًا) وجَمْع التَّأْخير والْمهْلة (إِنَّكَ جَامِعُ (١٦) النَّاسِ لِيوم لا رَيْبَ فِيهِ) وجمع التَّعْبير والملامة ( فَكَيْفَ إِذَا (١٧) جَمَعْنَاهُمْ لِيوم لا رَيْبَ فِيهِ ) وجمع التحذير والخَشْية (إِنَّ (١٨) النَّاسَ قَدْ جَمَعُوا لَكُمْ) وجمع طلب العلم والحكمة (حتّى

<sup>(</sup>۱) الآية ۲۹ سورة الشورى ٠ (٢) الآية ١٥ سورة الشورى ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٦ سورة سبأ ٠

<sup>(؟)</sup> الآية ٣٠ سورة الحجر ، والآيه ٧٣ سورة ص ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ٩٥ سورة الشعراء ٠ (٦) الآية ١٤٩ سورة الانعام ٠

<sup>(</sup>y) الآية ٩٣ سورة يوسف · (A) الآيه ٣٨ سورة الشعرا· ·

<sup>(</sup>٩) يريد النظر والتفكر ، ولم أقف على هذا المصدر ٠

<sup>(</sup>١٠) الآية ٣٩ سورة الشعراء ٠ (١١) الآيه ٦٢ سورة النور ٠

<sup>(</sup>١٢) الآية ٦٠ سورة طه ٠ (١٣) الآية ٦٤ سورة طه ٠ .

<sup>(</sup>١٤) الآيه ٨٨ سورة الاسراء ٠ (١٥) الآية ٩٩ سورة الكهف ٠

<sup>(</sup>١٦) الآية ٩ سورة آل عبران ٠ (١٧) الآية ٢٥ سورة آل عبران ٠

<sup>(</sup>۱۸) الآية ۱۷۳ سورة آل عمران

أَبْلُغُ (١) مَجْمَعَ البَحْرَيْنِ ) ( بَلَغَا (٢) مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا ) وجمع أرباب النبوّة والرَّسالة (يَوْمَ (٣) يَجْمَعُ اللهُ الرُّسُلَ ) وجمع الاتِّفاق والعِزَّة ( فَأَجْمِعُوا (٤) أَمْرَكُمْ وشُرَكَاءَكُمْ ) وجمع الجُرأة والغفلة (وأَجْمَعُوا (٥) أَن يَجْعَلُوهُ فِي غَيَابَةِ الْجُبِّ ) وجمع الحضور في الحضرة (يَوْمُّ (٦) مَجْمُوعٌ لَهُ النَّاسُ ) وجمع الفضل والرّحمة ( هُوَ (٧) خَيْرٌ مِمّا يَجْمَعُونَ ) وجمع الهُدَى والضَّلالة ( فَلَمَّا (٨) تَرَاءَى الْجَمْءَانِ ) وجمع الظَّفر والغنيمة ( يَوْمَ (٩) الفُرْقَانِ يَوْمَ الْتَقَى الْجَمْعَانِ) ويقال الممجموع جَمْع وجَمَاعة وجميع .

وورد الجمع في القرآن على ثلاثين وجهًا أيضًا: للمِنَّة علينا ما في السَّمُوات والأَرْضِ ( خَلَقَ لَكُمُ (١٠) مَا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا ) وتسخير (١١) الموجودات لنا (وسَمخَّرَ (١٢) لَكُمْ مَا فِي السَّمَواتِ وما في الأَرْضِ جَمِيعًا مِنْهُ ) وقرئ : جميعًا مِنَّةً (١٣) . رجوع الكلِّ إِلَى في العاقبة ( إِليهِ (١٤) مَرْجَعُكُمْ جَمِيعًا ) حَشْر الكلُّ عندنا (ويَوْمَ (١٥) نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا) القوّة كلّها لنا (أَنَّ (١٦)

<sup>(</sup>۱) الآیه ٦٠ سورة الکهف ٠

<sup>(</sup>٣) الآيه ١٠٩ سورة المائدة ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ١٥ سبورة يوسف ٠

<sup>(</sup>٧) الآية ٥٨ سورة يونس ٠

 <sup>(</sup>٩) الآية ٤١ سورة الأنفال ٠

<sup>(</sup>۱۱) ب: « لتسخير » ·

<sup>(</sup>٢) الآية ٦١ سبورة الكهف ٠

 <sup>(</sup>٤) الآيه ٧١ سورة يونس٠

<sup>(</sup>٦) الآيه ١٠٣ سورة هود ٠

الآیه ۱۱ سورة افشعراء ٠

<sup>(</sup>١٠) الآية ٢٩ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>١٢) الآيه ١٣ سورة الجاثية ٠

<sup>(</sup>١٣) نسبت هذه القراءة الى ابن عباس • وفي البحر المحيط ٥٠/٨ بعد ايراد هذه القراءة : « قال أبوحاتم : نسبة هذه القراءة الى ابن عباس ظلم · وحكاها أبو الفتح عن ابن عبـــاس وعبد الله بن عمرو الجحدري وعبد الله بن عبيد بن عمير ٠ وحكاها أيضا عن هؤلاء الأربعـــة قراءة شاذة ٠

<sup>(</sup>١٥) الآية ٢٣ سورة الأنعام ٠

<sup>(</sup>١٤) الآية ٤ سورة يونس ٠

<sup>(</sup>١٦) الآية ١٦٥ سبورة البقرة ٠

القُوَّةَ لِلهِ جَمِيعًا ) العزَّة كلُّها لنا (إِنَّ<sup>(١)</sup> الْعِزَّةَ لِلهِ جَمِيعًا) نَشْر الكل من بطن الأرض جميعًا (يَوْمُ (٢) يَبْعَثُهُمُ اللهُ جَمِيعًا) يود الكافر او يفتدى بكل ما في الأرض جميعًا (ومَنْ (٣) فِي الأَرْضِ جَمِيعًا) اليهود لايقاتلونكم إِلَّا وهم في حصونٍ حصينة (لا يُقَاتِلُونَكُمْ (١) جَمِيعًا إِلَّا في قُرَّى مُحَصَّنَةٍ ) لاتحسبوا أَنَّ اليهرد متَّفقون ظاهرًا وباطنًا (تَحْسَبُهُم (٥) جَمِيعًا وقُلُوبُهُم شَتَّى) ادّعت كفَّارُ مكَّة أَنَّهم كلُّهم متوازرون منتقمون ( نَحْنُ (٦) جَمِيعٌ مُنْتَصِر ) السَّمَاءُ والأَرض في قَبضة قدرتنا (والأَرْضُ (٧) جَمِيعًا قَبْضَتُهُ يَوْمَ القِيَامَةِ ) جميعُ الشفاعات مسلَّمة بحكمنا (قُل لِلهِ الشَّفَاعَةُ (٨) جَمِيعًا ) نحطُّ العفو على الذُّنوب كلِّها ( إِنَّ (٩) اللهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا ) المخلائق كلُّهم يأُتون حضورًا بحضرتنا (وإِنْ (١٠) كُلُّ لَمَّا جَمِيعٌ لَدَيْنَا مُحْضَرُون) (فإذَا هُمْ (١١) جَمِيعٌ لَكَيْنًا مُحْضَرُونَ) لمّا عصيتَنا يا آدم اخْرجْ منجهتنا مع سائر العاصين ( اهْبِطُوا(١٢) مِنها جَمِيعًا ) ادّعي عسكر فرعون أنَّهم كلّهم على حَذَرٍ في أَمرهم (وإِنَّا (١٣) لَجَمِيعٌ حاذرون) لا بنأس عليكم في التَّفرَّق والاجتماع إِذَا كَنتُم أَصدقاء (أَنْ (الله عَمْ الله عَلَيْ الله عَلِي الله عَلَيْ اللّهُ عَلَيْ عَلِيْ اللّهُ عَلَيْ عَلَّهُ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلَّ عَلْ ( وتُوبُوا إِلَى اللهِ (١٥) جَمِيعًا أَيُّهَا الْمُؤمِنُونَ ) نادِ يا محمّد أَنّي رسول الله

<sup>(</sup>٢) الآيه ١٨ سورة المجادلة ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤ سورة الحشر .

<sup>(</sup>٦) الآية ٤٤ سورة القمر ٠

الآية ٤٤ سورة الزمر ٠

<sup>(</sup>۱۰) الآية ۳۲ سورة يس

<sup>(</sup>١٢) الآية ٣٨ سيورة البقرة ٠

<sup>(</sup>١٤) الآية ٦١ سورة النور ٠

<sup>(</sup>١). الآيه ٦٥ سورة يونس ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤ سورة المعارج ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ١٤ سورة الحشر ٠

<sup>(</sup>٧) الآية ٦٧ سورة الزهر

<sup>(</sup>٩) الآية ٥٣ سورة الزمر

<sup>(</sup>١١) الآية ٣٥ سورة يس .

<sup>(</sup>١٣) الآية ٥٦ سورة الشعراء ٠

<sup>(</sup>١٥) الآية ٣١ سورة النور ٠

إلى كلِّ الخلائق ( إِنِّي رَسُولُ الله (١) إليكُمْ جَمِيعًا ) ولو أردنا لهدينا الكُلِّ ( أَنْ لَوْ يَشَاءُ (٢) اللهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيعًا ) ولو أَراد الله لأورد النَّاس مورد الإيمان (ولَوْ (٣) شَاءَ رَبُّكَ لآمَنَ مَنْ في الأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا) تعلُّق رَجَاءُ يعقوب بوصول أولاده إليه كلِّهم (عَمَى اللهُ (٤) أَنْ يَأْتِينَى بِهِمْ جَمِيعًا ) نحن قهرنا فرعون ومن معه ( فَأَغْرَقْنَاهُ ( : ) ومَنْ مَعَهُ جَمِيعًا ) سيبرز الكل في عَرَصات القيامة ( وبَرَزُوا لله (٦) جَمِيعًا ) الأَخابث وما عملوا إلى النَّار ( فَيَرْ كُمَهُ (٧) جَمِيعًا ) يعاقب بعضُهم بعضًا في دخولها (حتَّى إِذَا ادَّارَكُوا(^) فيها جَمِيعًا) ونحن نجمع المذافقين والكافرين فيها ( إِنَّ اللَّهَ جَامِعُ (٩) المنافِقِينَ والكافرِينَ في جَهَنَّمَ جَمِيعًا ) لأَنَّ جهنَّم موعد المسيئين عِلْوُهَا مِنْهُمْ (وإِنَّ (١٠) جَهَنَّمَ لَمَوْعِدُهُمْ أَجِمعِينَ ) (لأَمْلاَنَّ جَهَنَّمَ (١١) من الجِنَّةِ والنَّاسِ أَجمعين) .

قال الشاعر:

وصونه ماله ماليس يجتمع ما طاب قوم وإِن عَزُّوا وإِن كَثُروا ﴿ حَتَّى يَطَيِّبُ لَهُمْ تَفْرِيقُ مَاجِمُعُوا (١٢)

صَوْن الفتى عِرْضَه عمّا يدنِّسه

الآية ١٥٨ سورة الأعراف ٠ (٢) الآيه ٣١ سورة الرعد •

الآيه ٩٩ سورة يونس ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٣ سورة يوسف ٠ الآية ١٠٣ سورة الاسراء ٠ (°)

الآية ٣٧ سورة الأنفال (V)

الآيه ١٤٠ سورة النساء ٠٠

<sup>(</sup>١١) الآية ١١٩ سورة هود ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ٢١ سورة ابراهيم (A) الآية ٣٨ سورة الأعراف · (١٠) الآية ٤٣ سورة الحجر ٠

<sup>(</sup>١٢) انظر الغور ص ٢٣٨٠

### ٢٤ \_\_\_ بصيرة في الجمال

وهو الحُسْن الكثير . وهو على ضربين : جمال مختصّ بالإِنسان في ذاته أَو شخصه أَو فِعله .

والثانى: ما يصل منه إلى غيره. وعلى هذا الوجه يُحمل ما صحّ عن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم أَنَّه قال: «إِنَّ الله جميل يحبّ الجمال» تنبيهًا أَنَّه يُفيض (١) الخيرات الكثيرة فيحبّ من يختصّ بذلك .

جَمُل ككرم فهو جميل وجُمَالٌ وجُمّالٌ على التكثير . وجامَله : لم يُصْفِه الإِخاءَ وماسحه بالجميل . وجَمَالَكَ أَلَّا تفعل كذا أَى لا تفعلُه والزم الأَجمل .

واعْتُبِرَ من هذه المادّة معنى الكثرة ، فقيل اكلِّ جماعة غير منفصِلة : جُمْلة . ومنه قيل للحساب الَّذى لم يفصَّل ، والكلام الَّذى لم يبيّن تفصيله : مُجمل . والجميل : الشَّحم يذاب فيجمع ويَجْمُل أكله . وقالت أعرابية لبنتها : تجمّل وتعفَّفِي ، أى كلى الجَمِيل واشربي العُفافة أى اللَّبن الحليب .

وقد ورد فى القرآن هذه المادّة على وجوه: (لَوْلاً<sup>(۲)</sup> نُزِّلَ عَلَيْهِ الْقُرْآنُ جُمْلَةً وَاحِدَةً) أَى مجتمعًا كما أُنزل نجومًا متفرّقة ، وبمعنى المحاسنة والمجاملة (فاصْفَح<sup>(۳)</sup> الصَّفْحَ الجَمِيلَ) وبمعنى الصَّبر بلا جزاء (فَاصْبِر<sup>(٤)</sup> صَبْرًا جَمِيلً) وقال يعقوب عليه السّلام (فَصَبْرُ<sup>(٥)</sup> جَمِيلً) وبمعنى مقاطعة الكفّار

۱) ب : « منه یفتیض » ۰

٣) الآية ٨٥ سورة الحجر ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٣ سورة يوسف .

<sup>(</sup>٢) الآيه ٣٢ سورة الفرقان

<sup>(</sup>٤) الآية ٥ سورة المعارج ٠

على الوجه الحسن (واهْجُرْهُمْ هَجْرًا جَمِيلًا (١) ومعنى إطلاق النِّساءِ على الوجه الجميل (وسَرِّحوهُنَّ<sup>(۲)</sup> سَرَاحًا جَمِيلًا ) وممعى الحُسْن والزِّينة (ولكُمْ<sup>(۳)</sup> فِيهَا جَمَالٌ حِينَ تُريحُونَ وحِينَ تَسْرَحُونَ ) وبمعنى البعير البازل<sup>(٤)</sup> (حَتَّى يَلِجَ (٥) الْجَمَلُ في سَمِّ الخِيَاطِ ) وجمعه جِمَالٌ وأجمال وجِمَالة وجمائل وجامل، وهذا من نوادر الجمرع كالباقر لجماعة البقر وراعيها ، ومنه قوله تعالى (كأنه جِمَالَاتُ (٦) صُنْمُ ) وقرئ جُمَالات وهي جمع جُمَالة بالضمِّ وقيل هي القُلُوس (٧): قُلُوس السُّهُن .

ومن دعائه صلَّى الله عليه وسلَّمْ: « اللَّهمّ جمِّلني بالتَّقوي وزيّني بالحِلْم وأكرمني بالعافية ». قال الشاعر (^):

> ليسَ الجَمَالُ بمِئْزَرِ فاعْلَمْ وإِن زُدِّيتَ بُردا ومَذَابِتٌ أَوْرثن مجدا إنَّ الجَمالَ معادِنً

وقال آخر:

فكيف بدار دار فيها جَمَالها إذا لسست خُلْقانها أوحديدها

أُقبِّل أَرضا سار فيها جِمَالها على كلِّ حال أُمَّ عمرو جميلة وقال آخر:

| الحركة                | ء ه<br>تـدمِن | جِمَالُ | الهُ.شرِی | معيشة | جَمَال |
|-----------------------|---------------|---------|-----------|-------|--------|
| البركة <sup>(٩)</sup> | حوله          | أُنيخت  | ببابه     | أنيخ  | فإذا   |
|                       |               |         |           |       |        |

فإذا أنيخ (١) الآية ١٠ سورة المزمل ٠

(٢) الآية ٤٩ سورة الأحزاب

<sup>(</sup>٣) الآية ٦ سورة النحل ٠

<sup>(</sup>٤) يقال بزل البعير: دخل في السنة التاسعة ٠ (٥) ألآية ٤٠ سورة الاعراف ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ٣٣ سورة المرسلات · وقد أورد قسراءة غير حفص وحمسزة والكسائي أما هم (V) هي الحبال الغايظة .

هو عمرو بن معد يكرب الزبيدي من كلمة حماسية .

 <sup>(</sup>٩) يبرو أن الشــطر الأول من الكامل والأخير من الوافر ٠

#### ٣} \_\_ بصيرة في الجنب

وأصله الجارحة (١) . وجمعه جُدُوب ثمّ يستعار في النّاحية الّتي تليها ، كعادتهم في استعارة سائر الجوارح كذلك ؛ نحو اليمين والشّمال . وقيل : جَنْب الحائط وجانبه . والصّاحب بالجَنْب أي القريب . وقيل كناية عن الرّأة ، وقيل : عن الرّقيق في السّفر . وقوله (والجَارِ (٢) الجُنُب) أي القريب وقوله (في جَنْب (٣) الله) أي في أمره وحده النَّذي حَدّهُ انا وسار جَنْبيه وجَنَابَيْهِ وجَنَابَيْهِ أي جانبه . وجَنَبْتُهُ : أصبت جَنْبه نحو كَبَدَته ورأسته . وجُنِب بمعنى اشتكى جَنْبه نحو كُبدَ وفئيد .

وبُنى الفعل من الجَنْب على وجهين: أحدهما الذّهابُ عن ناحيته ، والثانى الذّهاب إليه . فالأول<sup>(٤)</sup> نحر جَنَبْته واجتنبته ، قيل: ومنه الجار الجُنُب أى البعيد قال<sup>(٥)</sup> :

# \* فلا تَحْرِمَنِّي نائلا عن جَنَابة

أَى عن بعد[نسب] . [غربة] وقوله تعالى (واجْتَنِبُوا<sup>(١)</sup> الطَّاغُوتَ) عبارة عن تركهم إِيَّاها (فاجْتَنِبُوه (٧) لَعَلَّكُمْ تُفْلِحُونَ) وذلك أَبلغ من قواك :

<sup>(</sup>۱) في المصباح : « جنب الانسان ما تحت ابطه الى كشحه » وهو يريد بالجارحة الجزء من الانسان •

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۳۱ سورة النساء ·
 (۳) الآیة ۳۱ سورة الزمر .

٤) لم يصرح بالقسم الثاني • ويصح أن يكون منه أجنبنا : دخلنا في الجنوب •

<sup>(</sup>٥) أي علقمة بن عبدة • وعجزه :

<sup>\*</sup> فَإِنِّي الْمُرُوُّ وَسُطَ القِبَابِ غَرِيبُ \*

وهو من قصيدة مفضلية ٠

 <sup>(</sup>٦) الآية ٣٦ سورة النحل ٠ (٧) الآية ٩٠ سورة الماثلدة ٠

اتركوه . وجُنِب (۱) بنو فلان كُعْنى ، إذا لم يكن فى إبلهم لَبَن . وجُنب فلان خيرًا وجُنّب شرًا ، وإذا أُطلق فقيل : جُنب فلان فمعناه : أبعد عن الخير وذلك يقال فى الدّعاء وفى الخَبر . قال تعلى ( واجْنُبْنى وبَنِي ّأن نَعْبُدَ الأَصنام (۲) من جَنَبته عن كذا أَى أبعدته . وقيل : هو من جَنبت الفَرس : جعلته جَنِيبًا ، كأنّما سأله أن يقوده عن جانب الشّرك بألطاف منه وأسباب خفية . والتجنيب : الرَّوح فى الرّجلين ، وذلك إبعاد إحدى الرّجلين عن الأُخرى خلِقة . وقوله تعالى ( وإنْ كُذْتُم (۳) جُنُبًا ) أَى أصابتكم وأجنب كأكرم واجتنب وتجنّب . وسمّيت الجنابة بذلك اكونها سببًا الجنابة . وذلك بإنزال الماء أو بالتقاء الختانين . وقد جُنِب (٤) كعُنى البجاب الصلاة فى حكم الشّرع . والجنوب أن يصحّ أن يعتبر فيها معنى المجيء التجنب الصلاة فى حكم الشّرع . والجنوب أن يصحّ أن يعتبر فيها موجودان . من جَنْب الكعبة ، وأن يعتبر فيها معنى الذّهاب عنه ، لأنَّ المعنيين فيها موجودان . وأشتَق من الجنُوب جَنَبَتِ الرّيحُ : هبّت عليها الجَنُوبُ .

والجَنْب وما اشتق من هذه المادّة ورد فى القرآن على أَنحاء : الأُوّل: الجَنْب بمعنى الأَمر (عَلَى (٢) مَا فَرَّطْتُ فى جَنْبِ اللهِ) أَى فى أَمر الله . الثانى : جُنُوب المقصّرين فى أَداءِ الزكاة (فَتُكُووَى (٧) بهَا جِبَاهُهُمْ وجُنُوبُهُمْ وظُهُورُهُمْ ) .

<sup>(</sup>١) الوارد في اللسان والقاموس : جنب بشد النون على صيغة المبنى للفاعل •

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۳۵ سورة ابراهیم ·
 (۳) الآیة ۲ سورة المائدة ·

 <sup>(</sup>٤) الوارد في اثقاموس : جنب كفرح · (٥) الربح التي تقابل الشمال ·

 <sup>(</sup>٦) الآية ٥٦ سورة الزمر ٠
 (٧) الآية ٥٦ سورة التوبة ٠

الثالث: جنب المشتاقين إلى اللِّقاءِ (تَتَجَافَ<sup>(۱)</sup> جُنُوبُهُمْ عَنِ المَضَاجِعِ). الرابع: جَنْب المشتغلين بذكر الحقّ تعالى (يَذْكُرُونَ اللهُ (٢) قِيَامًا وقُعُودًا وعلى جُنُوبِهِمْ).

الخامس: الجَنْب بمعنى العصمة (واجْنُبْنِي (٣) وبَنِيَّ أَنْ نَعْبُدَ الأَصْنَامَ). السادس: بمعنى الجنابة (ولا جُنُبا<sup>(٤)</sup> إِلَّا عابِرِي سَبِيل) وبمعنى الأَجنبيِّ البعيد من النّسبة (٥) والقرابة (والجار الجُنُب).

السابع: التجنب أى تبعد أبى جهل عن موعظة القرآن (وبَتَجَنَّبُهَا الأَشْقَى (٢)). الثامن: بمعنى صيانة الله تعالى أبا بكرٍ من العذاب (وسَيُجَنَّبُهَا (٧) الأَتْقَى). التاسع: الأَمر بالتباعد عن عبادة الأَوثان (فَاجْتَنِبُوا (٨) الرِّجْسَ مِنَ الأَوْثَانِ). العاشر: الأَمر بالتّبَاعد عن الزُّور والبهتان (واجْتَنِبُوا قَوْلَ الزُّور).

الحادى عشر: الأَمر بالتَّبَاءل عن شرَب الخمر (رِجْسُ (٩) مِنْ عَمَلِ الشَّيْطَانِ فَاجْتَنِبُوهُ).

الثاني عشر: الأَمر بالتَّـوق عن سوءِ الظنّ في حق المؤمنين (اجْتَـنِبُوا (١٠٠ كثيرًا مِنَ الظَّنِّ).

الثالث عشر: في الثناء على المتبعِّدين من الكبائر والفواحش (الَّذِينَ يَجْتَنِبُونَ (١١) كَبَائِرَ الإِثْمِ والفَوَاحِشَ ) (إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ (١٢) مَاتُنْهَونَ عَنْهُ نُكُفِّرْ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ ).

<sup>(</sup>١) الآية ١٦ سورة السجدة ٠

 <sup>(</sup>٣) الآيه ٢٥ سورة ابراهيم •

<sup>(</sup>a) ب: « الشبه » تصحيف .

الآیه ۱۷ سورة اللیل •

<sup>(</sup>٩) الآيه ٩٠ سورة المائدة ٠

<sup>(</sup>١١) الآية. ٢٢ سورة النجم •

<sup>(</sup>۲) الآية ۱۹۱ سيورة آل عمران ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٣؛ سورة النساء .

<sup>(1)</sup> The Property (1) The Commercial (1)

<sup>(</sup>٦) الآية ١١ سورة الأعلى ٠

<sup>(</sup>A) الآية ٣٠ سورة الحج ٠

 <sup>(</sup>١٠) الآية ١٢ سورة الحجرات ٠
 (١٢) الآية ٣٦ سورة النساء .

## ٤٤ \_\_ بصيرة في الجنح

وقد ورد في القرآن من هذه المادة على وجوه: بمعنى الميل (وإنْ جَنَحُوا للسَّلْمِ فَاجْنَحْ لَهَا(١)) وبمعنى جَنَاحِ المَلَكُ (أُولِي أَجْنِحَةٍ (٢) مَثْنَى وثُلَاثَ وَرُبَاعَ) وبمعنى الإِبْط (واضْمُ مُ (٣) إِلَيْكَ جَنَاحَكَ ) أَى يدك . وبمعنى التواضع (واخْفِضْ لَهُ مَا رُواخْفِضْ لَهُ مَا لَوْ اللَّهُ وَمِنِينَ ) أَى أَلِنْ جانبك . ومنه (واخْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَكَ لِلْمُؤْمِنِينَ ) أَى أَلِنْ جانبك . ومنه (واخْفِضْ لَهُ مَا جَنَاحَ (٥) الذَّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ ) استعارة ، لأَنَّ الذَّلَّ ضربان : ضرب يضع الإِنسان ، وضرب يرفعه . وقُصِدَ هنا ما يرفعه ، فاستعير لفظ الجناح اله . والمعنى : استعمل (٦) الذل الذي يرفعك عند (٧) الله من أَجل رحمتك الهم . وبمعنى أجنحة الطُّيور (ولا طَائر (٨) يَطِيرُ بِجَنَاحَيْهِ) وسمّى جانبا الشيء جناحيه ، فقيل : جناحًا السفينة ، وجناحا العسكر ، وجناحا الوادى ، وجناحا الانسان لجانبيه .

وأمّا الجُناح بالضمّ فورد بمعنيين : بمعنى الحَرَج ( وَلَا جُنَاحَ (٩) عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضَمَ ) وبمعنى الإِثْمِ عَلَيْكُمْ فِيمَا عَرَّضَمَ ) (لاجُنَاحَ (١٠) عَلَيْكُمْ إِنْ طَلَّقْتُمُ النِّسَاءَ ) وبمعنى الإِثْمِ في العُقبي ( لَا جُنَاحَ (١١) عَلَيْهِنَ في آبَائِهِنَ ) ولكلَّ نظائرُ . سمّى به لأَنَّه مائل بالإِنسان عن الحقّ .

<sup>(</sup>١) الآية ٦١ سورة الأنفال ٠ (٢) الآية ١ سورة فاطر ٠

 <sup>(</sup>٣) الآية ٣٢ سورة القصص ·
 (٤) الآية ٨٨ سورة الحجر ·

<sup>(</sup>بر) الآيه ٢٤ سورة الاسراء ٠

<sup>(</sup>٦) في الأصلين : « يستعمل » وما أثبت عن الراغب •

<sup>· (</sup>V) في الأصلين · رعنه » وما أثبت عن الراغب ·

 <sup>(</sup>A) الآية ٣٨ سورة الأنعام ·
 (P) الآية ٣٥ سورة البقرة ·

<sup>(</sup>١٠) الآية ٣٣٦ سـورة البقرة · (١١) الآية ٥٥ سـورة الأحزاب ·

والجِنْع بالكسر -: قطعة من اللَّيل مظلمة لأَنَّها جانب منه. وفي الحديث اللائكة (١) لَتَضَعُ أَجنحتَها الطالبِ العلمِ رضًا بما يصنع ».

#### ه } \_\_ بصيرة في الجند

وهو العسكر ، سمّى به اعتبارًا بالغِلَظ والاجتماع من الجَنك بالتَّحريك وهو الأَرض الَّتى فيها الحجارة المجتمِعة ؛ ثمَّ يقال لكلِّ مجتمع : جُند نحو « الأَرواحُ (٢) جنود مجنَّدة » وجَمْع الجُنْد أَجناد وجُنود . وقوله تعالى ( إِذ جَاءَتْكُمُ (٣) جُنُودٌ فأَرْسَلْنَا عَلَيْهِمْ رِيحًا وجُنُودًا لَم تَرَوْهَا ) فالجنود الأُولى من الكفَّار ، والثانية من الملائكة .

## ٦٤ \_\_ بصيرة في الجهد بالفتح والضم

وهو الطَّاقة والمَشَقَّة . وقيل بالفنح : المشقَّة ، وبالضمَّ الْوُسْع . وقيل : الجهد : ما يَجْهَد الإنسان .

قوله تعالى (لَايَجِدُونَ (٤) إِلَّا جُهْدَهم ) (وأَقسَمُوا (٥) بِاللهِ جَهْدَ أَيمانِهِم ) أَي حَلفوا واجتهدوا في الحلفِ أَن يأْتوا به على أَبلغ ما في وُسْعهم . والاجتهاد : أَخْد النَّفس ببذل الطَّاقة ، وتحمّل المشقَّة في العبادة . يقال جَهَدت رأْبي واجتهدت : أتعبته بالفكر . والجهاد والجاهدة : استفراغ الوُسْع في مدافعة

<sup>(</sup>۱) رواه أبو داود والترمذي وابن ماجه وا بن حبان وغيرهم ، كما في انترغيب والترهيب غي « كتاب العلم » في صدر الكتاب

<sup>(</sup>٢) رواه البخاري معلقا ومسلم وغيرهما ، كما في الجامع الصغير .

 <sup>(</sup>٣) الآية ٩ سورة الاحزاب ٠
 (٤) الآية ٩٧ سورة التوبة ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ١٠٩ سورة الأنعام · وورد في آيات أخرى ·

العدُوِّ. قال صلَّى الله عليه وسلَّم «المجاهِد (١) مَن جاهد نفسه في طاعة الله » وكان إذا رجع من الغَزْو يقول: «رجعنا (٢) من الجهاد الأَصغر إلى الجهاد الأَكبر » وقال «أفضل الجهاد مجاهدة النَّفس » وقال للنِّساء «اكنَّ (٣) أفضل الجهاد : حجّ مبرور » وسأَّله رجل عن الخروج إلى الغَزْو فقال «أوالِدَاك (٤) في الأَحياء ؟ قال: بلى . قال: ففيهما فجاهِد » .

#### قال الشاعر:

يا من يجاهد غازيا أعداء دين اللـــه يرجو أن يعان ويُنْصرا هلًا غشِيت النفس غزوًا إنها أعدى عدوّك كي تفوز وتظفرا مهما عنيت جهادها وعنادها فلقد تعاطيت الجهاد الأنكبرا

وقال آخر في الجهد ومعنييه :

تعاليت عن قدر المدائح صاعدًا فسيّان عفو القول عندك والجَهْد وإنى لأَدرى أَنَّ وصفك زائد على منطقى اكن على الواصف الجُهْد وإنّ قليل القول يكثر وَقْعُه إذا عُرِفت فيه الموالاة والودّ

وورد في القرآن على معان :

الأُوّل: مجاهدة الكفَّار والمنافقين بالبرهان والحجّة (جاهِدِ<sup>(ه)</sup> الكفَّارَ والمُنَافِقِينَ) (وجَاهِدْهُمُ<sup>(٦)</sup> بِهِ جِهَادًا كَبِيرًا).

<sup>(</sup>١) زواه الترمذي وابن حبان ، كما في لجامع الصغير .

<sup>(</sup>٢) أخرجه اثبيهتي ، في الزهد من حديث جابر · وقال : هذا اسناد فيه ضعف · ان تخريج أحاديث الأحباء في « عجائب القلب ، في صدر الجزء الثالث ·

<sup>(</sup>٣) رواه البخاري كما في كتاب الحج ٠

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخارى ومسلم والتسرمذي والنسائي وابن ماجه ، كما في تيسير الوصول ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ٧٣ سورة التوبة ، والآية ٩ سورة التحريم ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ٥٢ سبورة الفرقان ٠

الثاني : جهاد أهل الضَّلالة (١) بالسّيف والقتال ( وفَضَّلَ اللهُ (٢) المُجَاهِدِينَ عَلَى القَاعِدِينَ ) ( هَاجَرُوا<sup>(٣)</sup> وجَاهَدُوا في سبِيلِ اللهِ ) .

الثالث: مجاهدة (٤) مع النفس ( وَمَنْ جَاهَلَ (٥) فَإِنَّمَا يُجَاهِدُ لِنَفْسِهِ ) . الرابع : مجاهدة مع (٦) الشيطان بالمخالفة طمعًا في الهداية ( وَالَّذِينَ (٧)

جَاهَدُوا فِينَا لنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا).

الخامس: جهاد مع القلب انيل الوصْل والقُرب (وَجَاهِدوا (^) في اللهِ حَقَّ جهَادِهِ هُوَ اجْتَبَاكُمْ).

والحقّ أن يقال : المجاهدة (٩) ثلاثة أضرب : مجاهدة العدوّ الظَّاهر ، ومجاهدة الشيطان، ومجاهدة النَّفْس . ويدخل الأَضرب الثلاثة في (وَجَاهِدُوا في اللهِ حَقَّ جِهَادِهِ ) وفي الحديث : « جاهدوا أَهواءَكُم كما تجاهدون أَعداءَكم » والمجاهدة تكون باليد وباللِّسان . قال صلَّى الله عليه وسلَّم : «جاهدوا الكفَّار<sup>(١٠)</sup> بـأيديكم وألسنتكم » .

<sup>· ،</sup> الضلال ، · (١)

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٥ سورة النساء ٠ (٣) الآية ٢١٨ سورة البقرة ٠ (٤) في أصل ب : « مجاهدته » ·

<sup>(</sup>٥) الآية ٦ سبورة العنكبوت ·

<sup>(</sup>٦) في التاج في الكلام على المجاهدة : « قال شيخنا : والاتيان بمع فيه من لحن العامة ، كما نصوا عليه » أي فالصواب أن يقال : مجاهدة النفس ومجاهدة الشيطان •

<sup>(</sup>٨) الآية ٧٨ سورة الحج ٠ (٧) الآية ٦٩ سورة العنكبوت ٠

<sup>(</sup>٩) في الأصلين: « المجاهد » .

<sup>(</sup>١٠) ورد في الجامع الصغير بلفظ « جاهدوا المشركيـــن بأموالكم وأنفسكم والسنتـــكم » عن أحمد وأبى داود وغيرهما ٠

#### ٧} ـــ بصيرة في الجهر

قال الله تعالى (سَوَاءُ (١) مِنْكُمْ مَنْ أَسَرَّ القَوْلَ وَمَنْ جَهَرَ بِهِ) وقال تعالى : (أَرنَا اللهُ (٢) جَهْرةً) .

والمادة موضوعة لظهور الشيء بإفراط لحاسة البصر أو لحاسة السّمع . أمّا للبصر فنحو قولك : جهر بالكلام . أمّا للبصر فنحو قولك : جهر بالكلام . وكلام جَهْورِيّ وجَهِير ورجل جَهير : رفيع الصوت ، والّذي يجهر بحسنه : وجَهَر البئر ، واجتهرها : أظهر ماءها . والجوهر فَوْعل منه ، وهو ما إذا بطل بطل (٣) محمولُه ، وسمّى بذلك اظهوره للحاسة .

#### ٨٤ \_\_ بصيرة في الجل

وقد ورد فى القرآن على خمسة (٤) عشر وجهًا :

الأُوَّل: في ذكر آدم بحمل (٥) الأَمَانَة (إِنَّهُ كَانَ (٦) ظَلُومًا جَهُولًا).

الثانى: خطاب لنوح عليه السّلام أَن يحفظ رَقْم الجهالة على نفسه بدعوة الجَهلة ودعائهم ( إِنِّي (٧) أَعِظُكَ أَنْ تَكُونَ مِنَ الجَاهلين).

الثالث: ذكر هود عليه السّلام قومه لمّا امتنعوا عن إِجابة الحقّ (وَلَكِنِّي (٨) أَرَاكُمْ قَوْمًا تَجْهَلُونَ ) .

<sup>(</sup>١) الآية ١٠ سورة الرعد ٠ (٢) الآيه ١٥٣ سورة النساء ٠

٣) - يريد بالمحمول ما يعَرف بالعرض ٠

<sup>(</sup>٤) المراد جنس الانسان • وكان الإدب ألا يذكر آدم عليه السلام في هذا الموطن •

<sup>(</sup>٥) في الأصلين : « تحمل ، ٠ (٦) الآية ٧٢ سورة الاحزاب ٠

الآية ٤٦ سورة هود ٠
 الآية ٢٣ سورة الأحقاف ٠

الرّابع: استعادة (١) موسى بالحقّ عن ملابسة الجَهلة (أعُوذُ (٢) باللهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الجَاهِلِينَ) وقال مرّة (إِنَّكُمْ قَوْمٌ تَجْهَلُونَ (٣) وقال يوسف: إِن لَم تُبَدْرِقْنَى (٤) بعصمتك أصير من جملة الجُهلاءِ (أصبُ (٥) إِلَيْهِنَّ وأَكُنْ مِنَ الجَاهِلِينَ) وقال تعالى (إِذ أَنْتُمْ (٦) جَاهِلُونَ) وخاطب نبيّه وحبيبه . (فَلَا تَكُونَنَ (٧) مِنَ الْجَهلاءِ وَقَال تعالى (إِذ أَنْتُمْ (٦) جَاهِلُونَ) وخاطب نبيّه وحبيبه . (فَلَا تَكُونَنَ (٧) مِنَ الْجَهلاءِ مِنَ الْجَهلاءِ وَلَا تَبَرَّجُنَ (٩) يَا محمّد لنسائك يَجْتَنِبْنَ مِن التَّزِيِّ بزيّ الجهلاءِ (وَلَا تَبَرَّجُنَ (٩) تَبَرُّجَ الجَاهِلِيةِ ) (في قلوبِهِمُ (١٠) الحَمِية حَمِيَّة الجاهِلِيّةِ ) (ولَى تَبَرَّجُنَ (٩) تَبَرُّجَ الجَاهِلِيّةِ ) ما صدر من العصاقِ من العاصى فبسبب (ولكِنَّ أَكْثَرَهُمْ (١١) يَجْهَلُونَ ) ما صدر من العصاقِ من العاصى فبسبب طلبًا للسّلامة (وإذا خَاطَبَهُمُ (١٢) الجَاهِلُونَ قالوا سلامًا) (سَلَامٌ عَلَيْكُمْ (١٤) لا نَبْتَغِي الجاهلين (١٤) .

والجهل نقيض العلم ، جهله يَجْهَله جَهْلًا وجَهَالة . وجَهِل عليه : أَظهر الجَهْل كَتجاهل . وهو جاهل . والجمع جُهُل وجُهْل وجُهّل وجُهّال وجُهَال وجُهَاك .

<sup>(</sup>١) في الأصلين : « استعانة » والمناسب ما أثبت ·

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۲۷ سورة البقرة ·
 (۳) الآیة ۱۳۸ سورة الأعراف ·

<sup>(</sup>٤) أى تحرسنى وتحمنى • والبذرقه الخفارة والحماية . والكلمة فارسية • وفي التاج « وأصل هذه الكلمة مركبة من « بد » و « راه » والمعنى : الطريق الردى ، فعربوا الها عبالقاف • واعجموا الذال » • .

<sup>(</sup>٧) الآية ٣٥ سبورة الأنعام ٠

<sup>(</sup>A) قبله في ا: « ولتكونن من الجاهلين » وفي ب: « ليحبطن عملك ولتكونن من الجاهلين» والتلاوة : « ولتكونن من الخاسرين » وهي في الزمر آية ٦٠٠

<sup>(</sup>٩) الآية ٣٣ سورة الأحزاب · (١٠) الآية ٢٦ سورة الفتح ·

<sup>(</sup>١١) الآية ١١١ سورة الانعام · (١٢) الآية ١١٩ سورة النحل ·

<sup>(</sup>١٣) الآية ٦٣ سورة الفرقان ٠ (١٤) الآية ٥٥ سورة القصيص ٠

<sup>(</sup>١٥) يلاحظ أن المؤلف لم يذكر العدد بعد الرابع · وقد ذكر خمسة عشر موضعا حذفن المما موضعا حذفن من الجاهلين ، · منها موضي الحجل عملك ونتكونن من الجاهلين ، ·

والجهل على ثلاثة أُضرب:

الأُول: خلو النَّفس من العِلْم، هذا هو الأَصْل. وقد جَعَل بعض المتَكلِّمين الجهل معنَّى مقتضيًا الخُوم المتَكلِّمين النِّفام، كما جعل العِلْم معنَّى مقتضيًا للأَفعال الخارجة عن النِّظام.

الثاني : اعتقاد الشيء على خلاف ما هو عليه .

الثالث: فعل الشيء بخلاف ما حقَّه أَن يُفعل، سواءٌ اعتقد فيه اعتقادًا صحيحًا أَو فاسدًا كمن يترك الصّلاة عمدًا. وعلى ذلك قوله (أَتَتَخِذُنَا (٢) هُزُوًا قال أَعُوذُ باللهِ أَنْ أَكُونَ مِنَ الجَاهِلِينَ). فجعل فعل الهُزُو جهلًا.

والجاهل يُذكر تارة على سبيل الذمّ وهو الأكثر ، وتارة لا على سبيل الذمّ نحو (يَحْسَبُهُمُ (٣) الجاهِلُ أَغْنِياء مِنَ التَّعَفُّفِ) أَى مَنْ لا يَعْرِف حالهم . وليس المراد المتّصف بالجهل المذموم . والمَجْهل كَمَقْعد : الأَمر والأَرض والخَصْلة التي تحمل الإنسان على الاعتقاد بالشيء بخلاف ما هو عليه . واستجهلت الرّيحُ الغُصْن : حَرّكته كأنها حملته على تعاطى الجهل . وذلك استعارة الرّيحُ الغُصْن : حَرّكته كأنها حملته على تعاطى الجهل . وذلك استعارة حسنة . والمَجْهلة : ما يحملك على الجهل . والمِجْهل والمِجْهلة - بكسر ميمهما - والجَيْهالُ والْجَيْهلة : خَشَبة يُحرّك مها الجَمْر .

<sup>(</sup>۱) <sup>۱</sup>کذا فی ب • وهو موافق لما فی الراغب • وفی ۱ : « الخارجة » ومعنی الخروج عن النظام الحسدوث علی مقتضاه ، فهی عبارة صحیحة • وذنك بخلاف : « الخارجة عن النظام » • (۲) الآیة ۷۳ سورة البقرة • (۲) الآیة ۷۳ سورة البقرة •

#### ٩٤ \_\_ بصيرة في الجهم

وهو الوجه الغليظ المجتمع السَّمْج . وقد جَهُم جُهُومةً وجَهَامة . وجَهَنَّم : اسم لذار الله الموقدة فارسي معرّب ، أصله جَهَنَّام وقيل : عربي . سمّيت به نار الآخرة لبعد قعرها ، من قولهم : بئر جَهَنَّام وجِهَنَّام وجُهَنَّام أَى بعيدة (١) القَعْر . وإِنَّمَا لَم يُجْرَ (٢) لثقل التَّعريب وثقل التَّأنيث .

# ٥٠ ــ بصيرة في الجوب

وهو قَطْع الجَوْبة وهي الغائط (٣) من الأَرض ، ثمّ يستعمل في قطع كل أَرض كقوله تعالى (جَابُوا الصَّخْرَ<sup>(٤)</sup> بالوَادِ) ويقال هل عندك جائبة (٥) خبر . وجواب الكلام هو ما يقطع الجُوَب (٦) فيصلُ من فم القائل إلى سمع المستمع ، لكن خُصّ بما يعود من الكلام ، دون المبتدإ من الخطاب . والجوابُ يقال في مقابلة السؤال . والسَّوَّال على ضربين : طلب مقال وجوابه المقالُ ، وطلب نوال وجوابه النَّوالُ . فعلى الأُوَّل قوله تعالى ( أَجِيبُوا<sup>(٧)</sup> دَاعِيَ اللهِ) وعلى الثانى (أُجِيبَتْ <sup>(٨)</sup> دَعْوَتُكُمَا) أَى أُعطِيبًا ما سأَابًا .

۲) أي يصرف وينون۲) أي يصرف وينون (١) في الأصلين : « بعيد » •

<sup>(</sup>٣) أي المنخفض المطمئن •

<sup>(</sup>٤) الآية ٩ سورة الفجر ٠ (٥) أي خبر يجوب البلاد لطرافته ، كأن التاء فيه للنقل من الوصفية الى الاسمية .

<sup>(</sup>٦) جمع جوبة ، وتقلم تفسيرها ٠

<sup>(</sup>٧) الآية ٣١ سورة الاحقاف . يريد أن الاجابة هنا بالنطق بانشهادتين أمارة التوحيسك والاسلام وهي مقال ٠

<sup>(</sup>٨) الآنة ٨٩ سورة يونس ٠

والاستجابة قيل: هي الإجابة. وحقيقتها هي التحرّي للجواب والتَّهيّوُ له ، لكن عبّر به عن الإجابة (١) لقلَّة انفكاكها منها. قال تعالى (ادْعُونى (٢) أَسْتَجِبْ لَكُمْ).

## ١٥ ـــ بصيرة في الجار والجار والجارى

أمّا الجار فمن يَقرب مسكنه من مسكنك . وهو من الأسماء المتضايفة ، فإنّ الجار لا يكون جارًا لغيره حتّى يكون ذلك الغير جارًا له ؛ كالأَخ والصّديق ونحو ذلك . ولمّا استُعظم حقّ الجار شرعًا وعقلًا عُبّر عن كلّ مَنْ يعظم حقّه أو يَستعظم حقّ غيره بالجار ، كقوله تعالى : (والجَارِ (٣) ذي القُرْ بَي والْجَارِ الجُنُبِ) ويقال : استجرت فأجارني ، وعلى هذا قوله تعالى (وإنّى جَارٌ لكم (٤)) وقوله تعالى (وهو يُجِيرُ (٥) ولا يُجَار عَليهِ) .

وقد تُصوّر من الجار معنى القُرْب فقيل لما يقرب من غيره: جارُه. وجاوره وتجاوروا قال تعالى (وفي الأَرْضِ<sup>(٦)</sup> قِطَعٌ مُتَجَاوِرَاتٌ) وباعتبار القرب قيل: جارَ عن الطَّريق. ثم جُعِل ذلك أَصلًا في كلِّ عدول عن كلِّ حَقّ، فبُني منه الْجوْر، قوله تعالى (ومنْها<sup>(٧)</sup> جَائِرٌ) أَى عادل عن المُحَجَّة. وقيل: الجائر من النَّاس هو الذي يمتنع عن التزام ما يأمر به الشَّرع.

<sup>(</sup>۱) ۱، ب « الاحاطة » .

٣) الآية ٣٦ سورة النساء •

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٨ سورة المؤمنين .

۷) الآیة ۹ سورة النحل ۰

<sup>(</sup>٢) الآية ٦٠ سورة غافر ٠

 <sup>(</sup>٤) الآية ٤٨ سورة الأنفال .

<sup>(</sup>٦) الآية ٤ سورة الرعد ٠

وأمَّا الجَأْر بالهمزة ، فهو الإِفراط في الدَّعاءِ والتضرّع ، تشبيهًا بجوار الوَحْشِيَّات ؛ كالظّباء وغيرها .

وأمَّا الجارى والجارية والجوار فني القرآن على ستَّة أُوجه : الأُوّل: بمعنى مَسير الشَّمس في الفَلَك (والشَّمْسُ<sup>(١)</sup> تَجْرِي لِمُسْتَقَرُّ لَهَا). الثانى: لسَيلان الأَنهار في الجَنَّةِ (تَجْرِي (٢) مِنْ تَحْتِهَا الأَنْهَارُ) ولهذا

نظائر في التنزيل.

الثالث: بمعنى سَيَلان أَنهار الدُّنيا ( وجعَلْنَا (٣) الأَنْهَارَ تَجْرِى مِنْ تَحْتِهِمْ ) أَى تحت أَمرهم وتصرَّفهم .

الرَّابِع : بمعنى جَرَيَان أَنهار مصر ( وَهٰذِهِ (٤) الأَنْهَارُ تَجْرِي مِنْ تَحْتِي) قاله

الخامس: يمعى السّفينة (حَمَلْنَاكُمْ (٥) في الْجَارِيَةِ) ( فَالْجَارِيَاتِ (٢) يُسْرًا) ( ولَهُ (٧) الْجَوَارِ المُنْشَآتِ فِي الْبَحْرِ ) .

السّادس (٨): بمعنى الحَوْراءُ من الحُور العين . قال الشاعر :

للزُّوج ساقية في شُطِّ أَنهار من عنبر خُلِقت بالمسك قد عُجِنت باللُّطفِ قد ثقبت في نفس أبكار (١٠)

فى الخُلْد جارية بالفُنْج ماشية<sup>(٩)</sup>

<sup>(</sup>١) الآية ٣٨ سورة يس ٠

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٥ سيورة البقرة ، وورد في آيا ت أخرى ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٥١ سورة الزخرف ٠ (٣) الآية ٦ سورة الأنعام ٠

الآية ٣ سورة الذاريات ٠ (٥) الآية ١١ سورة الحاقة ٠ (7)

ئم يذكر لهذا الوجه مثالا في القرآن • **(A)** الآية ٢٤ سورة الرحمن •

كذا في الاصلين. وقد تكون «مائسه».

<sup>(</sup>١٠) هذا الشطرالاخير مضطرب في الأصلين، وما أثبت أقرب الى الصواب فيه ٠

#### ٥٢ — بصيرة في الجواز

قال تعالى ( فَلَمَّا ( ) جَاوَزَهُ ) أَى تجاوَز جَوْزَهُ والْجَوْز : وَسَط الطَّريق . وجَوْز وجاز الشَّيء جَوَازًا كأَنَّه لزم جَوْز الطَّريق ، وذلك عبارة عمّا يَسُوغ . وجَوْز السّماء : وَسَطها . والجوزاء قيل سمّيت بذلك لأَنَّها معترضة في جَوْز السّماء . وشاة جَوْزَاءُ : أَبيض وسطُها . وجُزْت المكان : ذهبتُ فيه . وأجزته أنفذته وخلفته . وقيل : استجزت فلانًا فأجازني إذا استسقيته فسقاك ، وذلك استعارة . والمَجَاز من الكلام : ما تجاوز موضوعه الذي وضع له ، والحقيقة ما لم يتجاوز ذلك .

#### ٥٣ — بصيرة في الجوس

وهو الدّخول فى وسط المكان . ولعلَّ السّين مبدلة من الزاى لقرب المخرج . وقال تعالى ( فَجَاسُوا (٢) خِلَالَ الدّيَارِ ) أَى توسّطوها وتردّدوا بينها . وقيل : الجَوْس : طلب ، الشَّىء بالاستقصاء . يقال : جاسوا وداسوا .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٤٩ سورة البقرة . (٢) الآيه ٥ سورة الاسراء ٠

#### ٤٥ \_\_ بصيرة في المجيء والجيئة

وقد ورد في القرآن على خمسة عشر وجهًا: الأُوَّل: جَيْئة الهَيْبة من الملِك والملك (وجَاءَ رَبُّكَ والملك صَفَّا صَفَّا صَفَّا صَفَّا الله : جَيْئة السيّارة (وجاءَتْ (٢) سيّارَةٌ). الثالث : جيئة الخَجَالة (٣) (وجَاءُوا (٤) أَبَاهُمْ عِشَاءً يَبْكُونَ). الثالث : جيئة الخَجَالة (٣) (وجَاءُوا (٤) أَبَاهُمْ عِشَاءً يَبْكُونَ). الرّابع : جَيْئة الصّيانة (فَجَاءَتْهُ (٥) إِحْدَاهُمَا تَمْشِي عَلَى اسْتِحْيَاءٍ). الخاس : جَيْئة النّصيحة من حزقيل (٢) لموسى (وجاء (٧) رَجُلٌ مِنْ أَقْصَى المَدِينةِ يَسْعَى). السّادس : جَيْئة الدّعوة من حبيب (٨) النّجار لأصحاب (٩) ياسين (وجاء (١) مِنْ أَقصَى المَدِينةِ رَجُلٌ يَسْعَى) السّابِع جَيئة الرّسالة من المصطفى (لقَدْ جَاءَكُمُ (١١) رَسُولُ مِنْ أَنْفُسِكُمْ). الثامن : جيئة المَعْذِرة (وإذا جَاءَكَ (١٢) النّذِينَ يُؤمِنُونَ بَآيَاتِنَا). التاسع : جَيْئة النّصيحة من المنافقين (إذَا جَاءَكَ (١٣) النّذِينَ يُؤمِنُونَ بَآيَاتِنَا). التاسع : جَيْئة النّصيحة من المنافقين (إذَا جَاءَكَ (١٣) النّذِينَ يُؤمِنُونَ بَآيَاتِنَا). التاسع : جَيْئة النّصيحة من المنافقين (إذَا جَاءَكَ (١٣)

<sup>(</sup>٢) الآية ١٩ سورة يوسف ٠

 <sup>(</sup>١) الآية ٢٢ سورة الفجر
 (٣) كذا ٠ يريد الخجل ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ١٦ سورة يوسف ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٥ سورة القصص·

<sup>(</sup>٦) فى الأصلين : « جبريل » · وما أثبت عن تفسير ابن عباس وحاشية الجمل على الجلالين وقيل فى اسمه غير هذا ·

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٠ سورة القصص ٠

<sup>(</sup>A) قيل هو من أهل أنطاكية • كان عيسى عليه السلام أرسل اثنين من أصحابه الى هسذه المدينة ليدعوا أهلها الى التوحيد ، وكانوا أهل أوثان • فلما قربا من المدينة رأيا حبيبا فدعواه الى الايمان ، وكان له ولد مريض فمسحاه فبرأ ، فآمن حبيب • وقد أرسل عيسى فى أثر الرسولين ثالثا قيل هو شمعون • وانظر البيضا وى ٢٥/٧٣ على هامش حاشية الشهاب •

<sup>(</sup>٩) يريد رسل عيسي عليه السلام المذكورة قصتهم في سورة يس ٠

<sup>(</sup>١١) الآية ١٢٨ سورة التوبة ٠

<sup>(</sup>۱۰) الآية ۲۰ سورة يس ۰

<sup>(</sup>١٣) أول سورة المنافقين .

<sup>(</sup>١٢) الآية ٥٤ سورة الأنعام ٠

المُنَافِقُونَ). العاشر: جيئة الغَمْز والنَّميمة ( إِن (١) جَاءَكُمْ فَاسِقٌ بِنَبَا فَتَبَيَّنُوا). الحادي عشر: جيئة أهل الطَّاعة والمعصية إلى جهنَّم والجنَّة (حتى (٢) إذا جَاءُوها فُتِحت أبوابُها). الثَّاني عشر: جيئة الحَسْرة والنَّدامة على قُرناءِ السَّوءِ بالصَّحبة (حتَّى إِذَا جَاءَنَا قال يالَيْتَ (٣) بَيْنِي وَبَيْنَكَ بُعْدَ المَشْرِقَيْنِ). الثَّالث عشر: جَيْئة الكر والحِيلة من الكَفَرة لنبيّ الأُمّة ( إِذْ جاءُوكُمْ (٤) مِنْ فَوْقِكُمْ). الرَّابِع عشر: جيئة النَّصرة من ربّ المغفرة لنبيّ المَلْحَمة ( إِذَا جَاءَنَا قال عشر: جيئة المناجاة والقُرْبة ( ولَمَّا جَاءَ مُوسَى (٢) لِمِيقاتِنَا وكَلَّمَهُ رَبُّهُ).

والجَيْئة والمجيء بمعنى الإتيان اكن المجيء أعم ؛ لأنَّ الإتيان مجيء بسهولة ، والإتيان قد يقال باعتبار القصد وإن لم يكن منه الحصول ، والمجيء يقال اعتبارًا بالحصول .

وقد يقال : جاء في الأعيان والمعانى ، وربّما يكون مجيئه بذاته وبأمره ، ولمن قصد مكانًا أو عملًا أو زمانًا قال تعالى (ولَقَدْ (٧) جَاءَكُمْ يُوسُفُ مِنْ قَبْلُ بِالبَيّنَاتِ) (فَإِذَا (٨) جَاءَ الخَوْفُ) (فَقَدْ (٩) جَاءُوا ظُلْمًا وزُورًا) أي قصدوا الكلام وتعمّدوه ، فاستعمل فيه المجيء كما استعمل فيه القصد . وقوله تعالى (وجَاء (١٠) رَبُّكَ) فهذا بالأمر لا بالذّات ، وهو قول ابن عباس . ويقال :

۱۲) الآیة ٦ سورة الحجرات ٠

٣) الآية ٣٨ سورة الزخرف

<sup>(</sup>٥) أول سورة الفتح ٠

۷) الآیة ۳۶ سورة غافر

<sup>(</sup>٩) الآية ٤ سورة الفرقان ٠

<sup>(</sup>٢) الآية ٧١ سورة الزمر ٠

 <sup>(</sup>٤) الآية ١٠ سورة الأحزاب ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ١٤٣ سورة الاعراف .

<sup>(</sup>٨) الآيه ١٩ سورة الأحزاب ٠

<sup>(</sup>٢٠) الآية ٢٢ سورة الفجر .

جاء بكذا وأَجاءه . قال تعالى (فأَجَاءها (١) المخاصُ إلى جِدْع النَخْلة) قيل ألجأها ، وإنما هو معدَّى عن جاء . وجاء بكذا : استحضره نحو (لَوْلاَ جَاءُوا (٢) عَلَيْهِ بِأَرْبَعَةِ شُهَدَاء) ويختلف معناه بحسب اختلاف المجيء به . وجاياه مجاياة لغة في المهموز أي قابله .

والجَوُّ والجَوَّة : الهواءُ ، قال تعالى ( فى جَوِّ السَّماءِ (٣) ) والجمع جِوَاءُ كجبال . والجَوُّ : الهامة ، وثلاثة عشر موضعًا غيرها .

(٢) الآية ١٣ سورة النور ٠

بم •

 <sup>(</sup>١) الآية ٢٣ سورة مريم .

۳) الآية ۷۹ سورة النحل

# النائلسابع

## في وجوه الكلمات المفتتحة بحرف الحاء

وهى الحاء ، الحب ، الحبر ، الحبط ، الحبك ، الحبل ، حتى ، الحجة ، الحج ، الحجب ، الحجر ، الحجارة ، الحد ، والحديد ، الحديث ، والحدوث ، الحذر ، الحر ، الحرب ، الحرث ، الحرج ، الحرد ، الحرس ، الحرص ، الحرض ، الحرف ، الحرف ، الحرف ، الحرف ، الحوف ، الحوف ، الحرف ، الحضر ، الحساب ، الحسر ، الحسم ، الحسن ، الحشر ، الحص ، الحصر ، الحصن ، الحصن ، الحصن ، الحصن ، الحصن ، الحمن ، الحمن ، الحمن ، الحمن ، الحلم ، الحلم ، الحل ، الحل ، الحل ، الحل ، الحد ، الحدم ، الحدم

#### ١ ــ بصيرة في الحاء

وهي يَرد على عشرة أُنحاء :

الأوّل: حرف من حروف التَهَجّى يذكّر ويؤنّث ، مخرجه وَسَطُ الحَلْق قرب مخرج العين ، ويمدّ ويقصر ، والنسبة حائيّ وحاويّ وحَيَويّ (١) وتقول منه حَيّيت حاء حَسَنة وحَسَنًا والجمع أَحْواء وأَحْيَاءُ وحاءَات .

الثانى: في حساب الجُمّل اسم لعدد المانية .

الثالث: الحاءُ الكافية الَّتي يكتَفي بها عن سائر حروف الكلمة كقول الله تعالى (حَم ) فقيل: الحاءُ حكمهُ ، وقيل حكمته ، وقيل مِن حُمَّ الأَمْرُ أَى قُضِيَ ما هو كائن.

الرَّابع : الحاءُ المكرّرة مثل سحّر وصحّحَ .

الخامس: الحاءُ المدغمة مثل صحّ وأَلحّ .

السَّادس : حاءُ العَجْز والضَّرورة ، كقول الهنود الهَمْدُ لله .

السّابع: الحاء الصّوت من قبيل الزَّجر، مبنىّ على الكسر كقولك: حاء وعاء في زُجْر الغنم ودعائه (٢).

الثامن : الحاءُ الأَصليّ في الكلمة نحو حاءُ حمد ومدح ورحم .

التَّاسع : الحاءُ المبدلة نحو مَدَحَ ومَدَهَ وأَنَه أُنُوها وأَنَح إِذًا زَحَرَ عند<sup>(٣)</sup> السَّوَال .

<sup>(</sup>۱) في الأصلين : د حوى ، ويصلح أن يكون الأصل : « حووى ، ، والوجه ما أثبت ·

<sup>(</sup>۲) كذا والمناسب : « دعائها » ·

<sup>(</sup>٣) في ب : ﴿ زَقْرَ ﴾ ﴿ وَالرَّحِيرِ : صوت مع أنين ﴿

العاشر: الحاءُ اللغوى قالَ [الخليل] (١) الحاءُ عندهم المرأة البذيئة (٢) السليطة قال:

جدودی بنو العنقاء وابن محرّق (٣) وأنت ابن حاء بَظْرها مثل مُنخُل

## ٢ \_\_ بصيرة في الحب والمحبة

ولا يُحدّ المحبّة بحدّ أوضح منها ، والحدود لا تزيدها إلَّا خفاءً وجفاءً فحدّها وجودها . ولا توصف المحبّة بوصف أظهر من المحبّة ، وإنَّما يتكلَّم النَّاس في أسبابها وموجباتها (٤) وعلاماتها وشواهدها وثمراتها وأحكامها ، فحدودهم ورسومهم دارت على هذه الستّة .

وهذه المادّة تدور في اللَّغة على خمسة أشياء : أحدها الصّفاء والبياض ومنه قيل حَبَب الأَسنان لبياضها ونضارتها . الثانى : العُلُوّ والظُّهور ومنه حَبَب الماء وحَبَابه وهو ما يعلوه من النفاخات عند المطر ، وحَبب الكأس منه . الثالث : اللَّزوم والثبات ومنه حَبَّ البعير وأحب إذا برك فلم يقم . الرَّابع : اللَّباب والخلوص . ومنه حَبّة القلب لِلبّه وداخله . ومنه الحَبّة لواحدة الحبوب إذ هي أصل الشيء ومادّته وقوامه . الخامس : الحفظ والإمساك

<sup>(</sup>١) زيادة عن القاموس ·

<sup>(</sup>٢) في الأصلين : « الندية » وما أثبت عن التاج •

 <sup>(</sup>٣) العنقاء ثعلبة بن عمرو ، وعمرو هو مزيقيا ، لقب بالعنقاء لطول عنقه ومحسرق هو
 الحارث بن عمرو مزيقيا . وقوله: « ابن محرق » قد يكون « ابنا » · وهؤلاء جدود الانصار ·
 والبيت ينظر الى قول حسان رضى الله عنه ·

وَلَدْنَا بَنِي العَنْقَاءِ وَابْنَيْ مُحَرِّقِ فَاكْرِم بِنَا خَالًا وَاكْرِم بِنَا ابِنَمَا وَقُوله : « منخل ، في التاج « منجل ،

<sup>(</sup>٤) في الاصلين : « هو حياتها » ويظهر أنه محرف عما أثبت ·

ومنه حُبّ (١) الماء للوعاء الّذي يُحفظ فيه ويمسكه. وفيه معنى الثّبوت أيضًا. ولا ريب أنّ هذه الخمسة من لوازم المحبّة ، فإنّها صفاء المودّة وهَيَجان إرادة القلب وعلوها وظهورها منه لتعلّقها بالمحبوب المراد وثبوت إرادة القلب للمحبوب ولزومها لزوما لاتفارق ، ولإعطاء المحبّ محبوبه لبّه وأشرف ما عنده وهو قلبه ، ولاجتماع عَزَماته وإراداته وهُمومه على محبوبه فاجتمعت فيها المعانى الخمسة . ووضعوا لمعناها حرفين مناسبين للشّيء غاية المناسبة : الحاء الّتي من أقصى الحلق والباء للشفة الّتي هي نهايته ، فللحاء الابتداء وللباء الانتهاء ، وهذا شَأْن المحبّة وتعلّقها بالمحبوب ، فإنّ ابتداءها منه وانتهاءها إليه .

ويقال فى فعله: حببت فلانًا بمعنى أصبت حبَّة قلبه ، نحو شَغَفته وكَبَدته وفأدته ، وأحببت فلانًا جعلت قلبى مُعَرَّضًا لأَن (٢) يُحِبّه . اكن وضع فى التعارف محبوب موضع مُحَبّ واستعمل حببت أيضًا فى معنى أحببت ، والم يقولوا مُحَبّ إلَّا قليلًا قال (٣):

ولقد نزلتِ فلا تظنى غيره منى بمنزلة المُحَبّ المكرم وأَعطَوْا الحُبّ حركة الضمّ الَّتى هي أَشدٌ الحركات وأقواها ، مطابَقة لشِدّة حركة مسمَّاه وقوّتها ، وأعطَوُا الحِبّ وهو المحبوب حركة الكسر لخفَّتها عن الضمَّة ، وذلك لخفَّة ذكر المحبوب على قلوبهم وألسنتهم مع إعطائه



<sup>(</sup>١) في شفاء الغليل أن حب الماء معرب ٠

<sup>(</sup>٢) في الأصلين : « بأن » وما أثبت عن الراغب ·

<sup>(</sup>۳) أي عنترة في معلقته

حكم نظائره كنِهْد (١) وذِبْح للمنهود والمذبوح وحِمْل للمحمول ، فتأمَّل هذا اللَّطف والمعنى يُطلعُك على قَدْر هذه اللغة الشريفة وإنَّ لها لشأْنا ليس كسائر اللغات .

وقد ذكر الله تعالى ذلك في مواضع كثيرة من التنزيل الحميدي منها (٢) ( فَسَوْفَ (٣) يَأْتِي اللهُ بِقَوْم يُحِبُّهُمْ ويُحِبُّونَهُ) ( والَّذِينَ آمَنُوا (٤) أَشَدُّ حُبُّ اللهِ) ( وَمِنَ النَّاسِ (٤) مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَادًا يُحِبُونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ) ( وَمِنَ النَّاسِ (٤) مَنْ يَتَّخِذُ مِنْ دُونِ اللهِ أَنْدَادًا يُحِبُونَهُمْ كَحُبِّ اللهِ) ( وَاللهُ يُحِبُ (٢) المحسِنِين ) ( إِنَّ اللهَ (٨) يُحِبُّ اللهُ ) ( وَاللهُ يُحِبُ المَّسَطَهِرِينَ ) ( إِنَّ اللهَ (٨) يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ويُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ) ( إِنَّ اللهَ (٨) يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ويُحِبُّ المُتَطَهِّرِينَ ) ( إِنَّ اللهَ (١١) يُحِبُّ التَّوَّابِينَ ويُحِبُّ المُتَطَهِّرُوا ) ( إِنَّ اللهَ (١١) يُحِبُ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يَحِبُّ المُتَعَلِّمُ وَا ) ( إِنِّ اللهَ اللهَ (١١) يُحِبُّونَ أَنْ يَتَطَهَّرُوا ) ( وَاللهُ (١٤) اللهَ كَبَّبَ اللهَ اللهُ الله

<sup>(</sup>١) هو ما تخرجه الرفقة من النفقُ في السفر بالسوية ، وحكى عن الحسن أنه قال : أخرجوا نهدكم ، فانه أعظم للبركة وأحسب لأخلافكم ، وأطيب لنفوسكم ، كما في التاج ، وظاهر كلامه أنه يقال نهده ، ولم أر هذا ، وانما يقال : تناهدوا : أخرجوا النهد .

<sup>(</sup>٢) ب: الحميد · والحميدى منسوب الى الحميد وهو الله تعالى ، كما قال سيسبحانه : « تنزيل من حكيم حميد » ·

<sup>(</sup>٤) الآية ١٦٥ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ١٣٤ سورة آل عمران ٠

<sup>(</sup>٨) الآية ٢٢٢ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>١٠) الآية ٤ سورة التوبة ٠

<sup>(</sup>١٢) الآية ٢٦ سورة ص

<sup>(</sup>١٤) الآية ٢٠٥ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٤ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٥) الآيه ٣١ سورة آل عمران ·

الآیه ۱٤٦ سورة آل عمران ٠

<sup>(</sup>٩) الآية ٤ سورة الصف

<sup>(</sup>١١) الآية ١٠٨ سورة التوبه ٠

<sup>(</sup>١٣) الآية ٧ سورة الحجرات .

<sup>(</sup>١٥) الآية ١٨ سورة لقمان ٠

اسْتَحَبُّوا الكُفْرَ عَلَى الإمان (١) ) أي آثروه (٢) عليه . وحقيقة الاستحباب أَن يتحرّى الإِنسانُ في الشيء أَن يحبّه . واقتضى تعديتُه بعَلى معنى الإيثار ، وفي الحديث الصّحيح (٣) « إذا أحبّ الله عبدًا دعا جَبْرئيلَ فقال : إني أُحِبُّ فلانًا فأُحِبُّه فيحبّه جبرئيل ، ثم ينادى في السّماء فيقول : إِنَّ الله يحبّ فلانًا فأُحِبُّوه فيحبّه أَهْلُ السّماء ، ثمّ يوضَع له القَبولُ في الأَرض » وفى البُغْض ذُكِر مثل ذلك . وفى الصّحيح أَيضًا : «ثلاث مَن كُنَّ فيه وَجَد لَمُنَّ حَلَاوَةَ الْإَمَانَ : أَنْ يَكُونَ اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَحَبُّ إِلَيْهُ مَّمَّا سُواهُمَا ، وأَن يحبّ المراء لا يحبّه إِلَّا لله "(٤) ، وفي صحيح البخاري : «يقول الله تعالى : مَن عادى لى وليًّا فقد آذَنْتُهُ بالحرب، وما تقرب إلى عبدى بشيء أحبُّ إلى من أَداءِ ما افْترضته عليه ، ولا يزال عبدي يتقرب إلىّ بالنُّوافل حتَّى أُحبّه . فَإِذَا أحببته كنت سمعَه الَّذي يسمع به ، وبصر و الَّذي يبصر به ، ويد و الَّتي يبطِش مها ورجلَه التي تمشي مها . وإن سأَلني أعطيته <sup>(ه)</sup> ولئن<sup>(٦)</sup> استعاذني لأُعيذنَّه . وفي الصّحيحين من حديث أمير السّريَّة الذي (٧) كان يقرأُ (قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌ) لأَصحابه في كلِّ صلاة وقال : لأَنَّها صفة الرّحمٰن وأَنا أُحبِّ أَن أَقرأَ بها فقال النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم: « أخبروه أنَّ الله يحبُّه » وعن التِّرمذي عِن

<sup>(</sup>٣) ورد هذا الحديث في البخاري ومسلم، كما في رباض الصالحين ٠

<sup>(</sup>٤) بقيه الحديث : « وأن يكره أن يعود في الكفر كما يكره أن يقذف في النار » كمـــا في البخارى « بهن» • البخارى « بهن» • وهي في الترغيب والترهيب •

<sup>(</sup>c) في الأصلين: « لأعطينه » وما أثبته عن رياض انصالحين ·

<sup>(</sup>٦) في الأصلين : « ان » وما أثبته عن رياض الصالحين ٠

 <sup>(</sup>٧) في الاصلين: « التي » . وهذا الخبر في الصحيحين ، كما في رياض الصالحين .

أبي الدّرداءِ يرفعه: «كان مِن دعاءِ داود عليه السّلام: اللهمّ إنّي أَسأَلك حبّك وحبّ من يحبّك، والعملَ اللّذي يبلّغني حبّك. اللّهمّ اجعل حُبّك أحبّ إلى من نفسي وأهلي، ومن الماءِ البارد». وفيه أيضًا من حديث عبد الله بن يزيد الخَطْمِيّ (۱) أَنَّ النبيّ صلّى الله عليه وسلّم كان يقول في دعائه: «اللهمّ ارزقني حبّك وحبّ من يحبّك وحبّ من ينفعني حبّه عندك. اللهمّ ما رزقتني ممّا أحبّ فاجعله قوّة لى فيما تحبّ، وما زويت عنّى ممّا أحبّ فاجعله فراغًا لى فيما يحبّ ،

والقرآن والسنّة مملواء نبذكر من يحبّ الله سبحانه من عباده ، وذكر ما يحبّه من أعمالهم وأقوالهم وأخلاقهم . فلا يلتفت إلى مَن أوّل محبّته تعالى لعباده بإحسانه إليهم وإعطائهم الثواب ، ومحبّة العباد له تعالى بمحبّته طاعته والازدياد من الأعمال لينالوا به الثواب ، فإن هذا التأويل يؤدّى إلى إنكار المحبّة ، ومنى بطلت مسألة المحبّة بطلت جميع مقامات الإيمان والإحسان ، وتعطّلت منازلُ السَّير ، فإنّها رُوح كلِّ مَقام ومنزلة وعمل ، فإذا خلا منها فهو ميّت ، ونسبتها إلى الأعمال كنسبة الإخلاص إليها ، بل هى حقيقة الإخلاص ، بل هى نفس الإسلام ، فإنّه الاستسلام بالذُل والحُبّ والطّاعة لله . فمن لا محبّة له لا إسلام له البتّة .

ومراتب المحبّة عشرة: الأوّل (٢) العلاقة والإرادة والصبابة (٩) ، والغرام



<sup>(</sup>١) في الأصلين : « رديت » والتصويب من النهاية الا في العاشر • ويلاحظ أنه عله العلاقة والارادة والصبابة والغرام أربعه وظاهر الكلام أنها واحد • في غريب الحلمليث ومن الجامع الصغير •

ر ) الأولى حذفه ، فانه لم يذكر « الثناني » وما بعده ، بل جرى على طريقة السرد · (٢)

<sup>(</sup>٣) في الأصلين : « الصيانة » والوجه ما أثبت ·

وهو الحبِّ اللَّازِم للقلب ملازمةَ الغريم لغريمه ، ثمَّ الوُّدِّ وهو صفو المحبّة وخالصها ولُبِّها ، ثمَّ الشَّغَف، شُغِفَ بكذا فهو مشغوف أَى وَصَل الحُبِّ شَغَاف قلبه وهو جِلدة رقيقة على القلب، ثمّ العشق وهو الحبّ المفرط الَّذي يُخاف على صاحبه منه ، وبه فسّر (ولا تُحَمِّلنا<sup>(١)</sup> ما لَا طَاقَةَ لَنَا بهِ ) ثمّ التَعَيُّم وهو المحبّة والتذلُّل، تَيَّمه الحُبّ أَى عَبَّده وذَلَّله وتَيْم الله عَبْد الله، ثمَّ التعبّد وهو فوق التتيُّم فإِنَّ العبد الذي (٢) مَلَك المحبوبُ رِقَّه فلم يبق له شيء من نفسه البتَّة ، بل كلُّه لمحبوبه ظاهرًا وباطنًا . ولمَّا كَمَّل سيَّد ولد آدم هذه المرتبة وصفه الله مها في أشرف مقاماته بقوله (سُبْحَانَ (٣) الَّذِي أَسْرَى بِعَبْدِهِ لَيْلًا) وفي مقام الدّعرة (وأنَّهُ لَمَّا قَامَ (٤) عَبْدُ اللهِ يَدْعُوهُ) وفي مقام التحدّى (وإِنْ كُنْتُمْ (٥) فِي رَيْبِ مِمَّا نَزَّلْنَا على عَبْدِنَا) وبذاك استحقّ التقدّم على الخلائق في الدّنيا والآخرة . العاشر : مرتبة الخُلَّة الَّتي انفرد بها الخيلان إبراهيم ومحمّد عليهما الصّلاة والسّلام ؛ كما صحّ عنه ﴿ إِنَّ اللَّهُ ﴿ إِنَّ اللَّهُ ﴿ إِنَّ اتَّخذنی خلیلًا کما اتَّخَذَ إِبراهيم خليلًا » وقال « لو کنت<sup>(۷)</sup> متَّخِذًا من أهل الأَرض خليلًا لا تَّخذتُ أَبا بكر خليلًا ولكن صاحبكم خليل الرَّحمن » والخلَّة هي المحبّة الَّتي تخلَّلتْ روح [المحب] وقلبه حتى لم يبق فيه موضع لغير محبوبه. والأُسبابُ الجالبة المحبة عشرة:الأُول: قراءَة القرآن بالتَّدبّر والتفهُّم لمعانيه وتفطَّن مراد الله منه . الثاني : التَّقَرَّب إِلَى الله تعالى بالنَّوافل بعد

(۲) هو خبر ان

<sup>(</sup>١) الآيه ٢٨٦ سورة البقرة ٠

٣) أول سورة الاسراء ٠ (٤) الآية ١٩ سورة الجن ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٣ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٦) رواه الطبراني كما في الجامع الصغير ، وفي شرحه أن اسناده ضعيف ٠

<sup>(</sup>٧) ورد في أثناء حديث في البخاري في فضائل أبي بكر ، ببعض اختلاف في اللفظ ٠

الفرائض؛ فإنّها توصّل إلى درجة المحبوبيّة بعد المحبّة . الثالث: دوام ذكره على كلّ حال باللّسان والقلب والعمل والحال فنصيبه من المحبّة على قدر نصيبه من هذا الذكر . الرابع: ايثار مَحَابّه على محابّك عند غلبات الهوى . الخامس: مطالعة القلب لأسائه وصفاته ومشاهدتها وتقلّبه في رياض هذه المعرفة ومباديها فمن عرف الله بأسائه وصفاته وأفعاله أحبّه لامحالة . السادس مشاهدة برّه وإحسانه ونعمه الظّاهرة والباطنة . السابع: وهو من أعجبها الكسار القلب بكليّته بين يديه . الثامن : الخَلْوة به وقت النّزول الإلهيّ لمناجاته وتلاوة كلامه ، والوقوف بالقالب والقلب بين يديه ، ثم خَتْم لمناجاته وتلاوة كلامه ، والوقوف بالقالب والقلب بين يديه ، ثم خَتْم ذلك بالاستغفار والتّوبة . التّاسع: مجالسة المحبّين والصّادقين والتقاطُ فلك بالاستغفار والتّوبة . التّاسع: مجالسة المحبّين والصّادقين والتقاطُ أطايب ثمرات كلامهم وألّا يتكلم إلّا إذا ترجّحت مصلحة الكلام وعلِم غنّ فيه مزيدًا لحالِه . العاشر: مباعدة كلّ سبب يحول بين القلب وبين الله عزّ وجُلّ .

فمن هذه الأسباب وصل المحبّون إلى منازل المحبّة ، ودخلوا على الحبيب وفي ذلك أقول :

وذكرٌ دوامًا (٢) وانكسارٌ بقلبه ووقت نزول الحقّ يخلو بربّه مجانبة الأهوا جوالب حُبه

تِلاوةُ فهم معْ لزوم (١) نوافل وإيثار ما يُرْضِى شهودَ عطائه مطالعة الأسما مجالسة القُدَى (٣)

<sup>(</sup>١) في الأصلين : « نزول » والوجــه ما أثبت ·

<sup>(</sup>۲) في الأصلين : « دوام » .

<sup>(</sup>٣) جمع قدوة ٠ والمراد من يحسن الاقتداء به ٠

#### ٣ \_\_ بصيرة في الحبر

وهو الأثر المستحسن . وبالكسر والفتح : الرّجل العالم ؛ لما يبتى من أثر علومه فى قلوب النّاس ، ومن آثار أفعاله الحسنة المقتدى بها ، وجمعه أحبار . قال تعالى ( الرّبّانِيُّونَ (١) والأحبّارُ ) وقال (إنَّ كَثِيرًا (٢) من الأحبّارِ ) وإلى المعنى المذكور أشار المرتضى (٣) رضى الله عنه بقوله : العلماء باقون ما بقى الله الدّهر ، أعيانهم مفقودة ، وآثارهم فى القلوب موجودة ، وقول النبيّ صلى الله عليه وسلّم « يخرجُ (٤) من النّار رجل قد ذهب حِبْره وسِبْره » أى جماله وبهاؤه . ومنه شاعر محبّر وشعر محبّر وثوب حَبير : محسّن . والحَبْرة : السّرور والبهجة لظهور أثره على صاحبه ، قال تعالى : (فى رَوْضَة (٥) يُحبّرُونَ ) أى يفرحون حتّى يظهر عليهم حَبَار نعيمهم .

<sup>(</sup>١) الآية ٤٤ سورة المائدة ٠ (٢) الآية ٣٤ سورة التوبة ٠

<sup>(</sup>٣) في الراغب : « أمير المؤمنين » وهـو على رضي الله عنه •

<sup>(</sup>٤) ورد في النهاية وأنه في صفة أهـــل الناد ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ١٥ سورة الروم .

## } ــ بصيرة في العبط

قال تعالى ( ومَنْ (١) يَرْتَدِدْ مِنْكُمْ عَنْ دِينِهِ فَيَمُتْ وَهُوَ كَافِر فَأُوامُكِ حَبِطَتْ أَعْمَالُهُمْ) .

حَبِط عملُه - بكسر الباء وفتحها - حَبْطًا وحُبُوطًا: بطل. وأحبطه الله: أبطله . وهو من قولهم : حَبِطَ مَاءُ الرَّكيَّة إذا ذهب ذهابًا لا يعود أبدًا . وحَبْط العمل على أضرب :

أحدها: أَن تكون الأعمال دنيويّة فلا تُغنى في القيامة غَنَاء ؛ كما أشار إليه تعالى (وقَدِمْنَا إِلَى (٣) مَاعَمِلُوا مِنْ عَمَلِ فَجَعَلْنَاهُ هَبَاءً مَنْثُورًا).

والثانى : أَن تكون أَعمالًا أُخروية اكن لم يقصِد صاحبها بها وجه الله ؟ كما رُوى أَنَّه يؤتى يوم القيامة برجل فيقال له : بم كان اشتغالك ؟ فيقول : بقراءة القرآن . فيقال : هو قارئ وقد قيل ، فيوَّمَر به إلى النَّار .

والثالث : أن تكون أعمالًا صالحة يكون بإزائها سيّئات تزيد عليها ، وذلك هو المشار إليه بخِفَّة الميزان .

وقيل : أصل الحَبْط من الحَبَط ، وهو أن تكثر الدّابّة أكلا ينفخ



<sup>(</sup>١) الآية ٢١٧ سورة البقرة ٠

۲) الآبة ۹ سورة محمد ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٣ سبورة الفرقان ٠

بطنَها . وقال صلَّى الله عليه وسلَّم « إِنَّ (١) مِّمَا يُنْبِتُ الرَّبِيعُ ما يَقْتُل حَبَطًا أُو يُلمَّ » .

والحَبِط ـ بكسر الباءِ وفتحها ـ لقب الحارث بن عمرو<sup>(۲)</sup> لحَبَط أصابه في سفرٍ ، والحَبِطات أبناؤه .

#### ه \_\_ بصيرة في العبك

وهو الشَّد (٣) والإحكام . وبعير محبوك القراء (٤) أى مُحْكُمهُ . والاحتباك : شدّ الإزار . والحُبُك - بضمّتين - : الطَّرائق ، قال تعالى (والسّماء ذات (٥) الحُبُك) أى : الطَّرائق . فمن النَّاس مَنْ تصوّر منها الطَّرائق المحسوسة بالنُّجوم والمَجرّة ، ومنهم من اعتبر ذاك بما فيه من الطَّرائق المعقولة المدركة بالبصيرة ، وإلى ذلك أشار بقوله تعالى (إنَّ في خَلْقِ (٢) السَّمَواتِ والأَرْضِ) إلى قوله (رَبَّنَا ما خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا (٢)) .

<sup>(</sup>٦) الآيتان ١٩٠ ، ١٩١ ســورة آل عمران ٠





<sup>(</sup>١) هذا الحديث في التزهيد في الدنيا وصدره : « ان مما أخاف عليكم ما يفتح عليكم من زهرة الدنيا وزينتها » • وقد أخرجه الشيخان والنسائي كما في تيسير الوصيبول في « ذم الدنيا » • « ويلم » يقارب • ورد في النهاية في خضر .

<sup>(</sup>٢) في ب: «الحارث ومازن» • وكان الظاهر أن يقول: لحبط أصابهما ، عن هذه النسخة وقد ورد هذا في تفسير الحبطات ففي التاج: « وقيل الحبطات الحارث بن عمرو بن تميم ، والعنبر بن عمرو بن تميم والقليب بن عمرو ، ومازن بن مالك بن عمرو ، هذا وفي القاموس « الحارث بن مالك بن عمرو » •

<sup>(</sup>٣) في الأصلين : « الشدة » ، وما أثبت عن القاموس ·

<sup>(</sup>٤) أَنْقُرا : الطَّهِر ٠ (٥) الآية ٧ سورة الذَّاريات ٠

#### ٦ \_\_ بصيرة في الحبل

وقد ورد فی القرآن علی ستّة معان . الأوّل بمعنی : العهد ( إِلّا بِحَبْل (١) مِن النّاس ) أی مِن الله ) أی بعهد منه . الثانی بمعنی : الأمانة ( وَحَبْل (١) مِن النّاس ) أی أمان منهم . الثالث بمعنی : الإسلام والإیمان وبه فَسَر ابن عبّاس قوله تعالی ( إِلّا بحبل مِن الله ) . الرّابع بمعنی : الرّسَین ( فی جیدها حَبْل (۲) مِنْ مَسَد ) الخامس بمعنی : القرآن المجید ( وَاعْتَصِمُوا(٣) بِحَبْلِ الله ) . السادس بمعنی : ورق فی البدن ( أَقْرَبُ (٤) إليه مِنْ حَبْلِ الوَريدِ ) شُبّه بالحبل المعروف من عیث الهیئة . وكذلك الحبل المستطیل من الرّمل ثمّ استعیر للوصل واكلً ما یتوصّل به إلی شیء . .

( وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللهِ ) قال المحقِّقُون : حبلُه هو الَّذَى يمكن معه التَّوصّلُ به إليه : من القرآن والنبي والعقل والإسلام وغير ذلك ، مَّا إذا اعتصمتَ به أَدّاك إلى جواره .

وقوله تعالى (ضُربت عَلَيْهِمُ (٥) الذِّلَّةُ أَيْنَمَا ثُقِفُوا إِلَّا بِحَبْلٍ مِنَ اللهِ وَحَبْلِ مِنَ الله وحَبْلِ مِنَ الله وحَبْلِ مِنَ النَّاسِ) فيه تنبيه على أَنَّ الكافر يحتاج إلى عهدين : عهد من الله وهو أَن يكون من أَهل كتاب أَنزله الله ، وإلَّا لَمْ يُقَرِّ على دينه ولم يُجعل على ذمّة ، وإلى عهدٍ من النَّاس يبذلونه .

(٢) الآية ٥ سورة المسد ٠

<sup>(</sup>۱) الآية ۱۱۲ سورة آل عمران ۰

 <sup>(</sup>٣) الآية ١.٣ سورة آل عمران ٠
 (٤) الآية ١٦ سورة ق ٠

<sup>(</sup>٥) الآية ١١٢ سورة آل عمران

والحابُول: حَبْل يُصْعَد به على النخل . والحِبَالة خُصَّت بحَبْل الصَّائد والجمع حبائل وحِبَالات . وفي الحديث (١) : «النساءُ حبائل الشيطان» . قال الشاعر:

مطالبُ العالمينَ (٢) أَشتاتُ وكلُّهم معناهمُ هاتوا وإنما العلمُ وما دونه من الصناعاتِ حِبالاتُ وفي الحديث: «القرآن حَبْل ممدود بين الله وبين خَلْقه، فمن تعلَّق به نجا، ومن فاته الحبلُ هلك وهَوَى ». قال:

أَصْلِي وفرعى فارَقانى معًا واجتُثَّ مِنْ حَبْلَيْهما حَبْلى فما بقاء الغصن فى ساقه بعد ذهاب الفرع والأصل

<sup>(</sup>١) ورد في شهاب القضاعي ٠ وورد في كشف الخفاء وقبله: الشباب شعبة من الجنون٠

<sup>(</sup>٢) في الأصلين : « العلم » ·

#### ٧ \_\_ بصيرة في حتى

وهى حرف يجرّ به تارة كإلى ، لكن يدخل الحدُّ المذكور بعده فى حكم ما قبله ، ويعطف به تارة ، ويستأنف به تارة ؛ نحو أكلت السّمكة حتَّى رأسِها ورأسَها ورأسُها . ويدخل على الفعل المضارع فيرفع ويُنصب . وفى كلِّ واحد وجهان ، فأحد وجهى النَّصب إلى أن ، والثَّانى كى . وأحد وجهى الرّفع أن يكون الفعل قبله ماضيا (١) نحو : مشيت حتَّى أدخلُ البصرة ، أى مشيت فدخلت . والثَّانى أن يكون ما بعده حالًا نحو : مرض حتى لا يرجونه ، وقد قُرِئ (حتَّى يَقُول (٢) الرَّسُولُ ) بالرّفع والنَّصب ، وحُمل كلُّ واحدة من القراءتين على الوجهين .

وقيل: إِنَّ ما بعد حتَّى يقتضى أَن يكون بخلاف ما قبله نحو (وَلَا جُنُبًا إِلَّا (٣) عَابِرِى سَبِيلِ حَتَّى تَغْتَسِلُوا) وقد يجيء ولا يكون كذلك نحو ما فى الحديث: «إِنَّ الله (٤) لا يَمَلُّ حتَّى تَمِلُّوا » ولم يُرِدْ أَن يُثبت ملالًا لله بعد ملالهم .

<sup>(</sup>١) أى ولم يعتبر فيه أن مستقبلا بالنسبة الى ما قبله ، والا كان النصب ، كما فى الآية التالية ، فقد جاء فيها النصب على هذا الاعتبار، وجاء الرفع على ارادة الحال المحكية ، كما هو مفصل فى كتب النحو .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢١٤ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٤٣ سورة النساء ٠

<sup>(2)</sup> الحديث مع صدره: « مه عليكم بما تطيقون فوالله لا يمل الله حتى تملوا » وانظر وياض الصالحين في الاقتصاد في العبادة .

وقد ورد في القرآن على ثلاثة أوجه :

الأَوَّل بمعنى : إلى (تَمَتَّعُوأُ<sup>(۱)</sup> حتَّى حِينٍ ) أَى إِلَى أَجلهم (حَتَّى <sup>(۲)</sup> مَطْلَع الفَجْرِ) أَى إِلَى طلوع الصّبح .

الثانى بمعنى : فَلَمَّا (حَتَّى (٣) إِذَا اسْتَيْأَسَ الرُّسُلُ) (حتى (٤) إِذَا فُتِحَتْ بَأَجُوجُ وَمَأْجُوجُ) (حَتَّى إِذَا فَتَحْنَا (٥) عَلَيْهِمْ بَابًا) أَى فَلَمَّا .

الثالث بمعنى إلى كنايةً عن وقت معيَّن (حَتَّى (٢) يُعْطُوا الجِزْيَةَ) (حَتَّى (٧) تَفِئُ إِلَى أَمْرِ اللهِ) (حَتَّى لاَتَكُونَ (٨) فِتْنَةٌ) أَى إِلَى حَالَ يَتَحَقَّقُ [فيه] ذلك . والأَصل في حتَّى حتّ لكن أَلحقوا أَلِفا في اللفظ وياءً في الخطِّ لئلَّا يلتبس باسم أو فعل . وقد يُحذف ما بعده لحصول العلم به ، قال :

حَضَرْتُ الباب مرَّاتٍ وغبتم فإنَّ نوائب الأَيّام شتَّى فلمّا لم أَجدك ـ فدتك نفسى - رجعت بحسرة وصبرت حتَّى (٩) وقد يبدّل حاؤها عينًا ، وقرئ في الشَّاذ (عَتَّى (١٠) حِينٍ ) قرأ بها ابن مسعود رضى الله عنه ، فلمّا بلغ ذلك عمرَ ـ رَضى الله عنه ـ قال : إنَّ

القرآن لم ينزل على لغة هُذَيل فأقرئ النَّاس بلغة قريش . قال الفرَّاءُ :

<sup>(</sup>١) الآية ٤٣ سورة الذاريات. • (٢) الآية ٥ سورة القدر •

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٠ سورة يوسف ٠ ﴿ ﴿ ﴾ الآية ٩٦ سورة الأنبياء ٠

 <sup>(</sup>٥) الآية ۷۷ سورة المؤمنين ٠ (٦) الآية ٢٩ سورة التوبة ٠
 (٧) الآية ٩ سورة المحجرات ٠ (٨) الآيه ١٩٣ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>۱) کان المراد : حتی یاذن الله · (۹) کان المراد : حتی یاذن الله ·

<sup>(</sup>١٠) الآية ٢٥ سورة المؤمنين ، والآية ١٧٤ سورة الصافات .

حتَّى لغة قريش وجميع ِ العرب إِلَّا هذيلًا وثَقِيفًا فإِنَّهم يقولون : عتَّى . وأنشدني (١) بعض أهل الهامة :

> لا أَضع الدَّلو ولا أُصلِّي عتَّى أَرى جلَّتها (١) تولِّ صَوادرًا مثل قِبابِ التَلِّ

وقال الفرَّاءُ: حتَّاهُ أَى حتَّى هو ، وحتَّام أصله حتاما فحذفت أَلِف (١٥) للاستفهام . وكذلك كلُّ حرف من حروف الجرّ يضاف في الاستفهام إلى (ما ) كقوله تعالى (فَهِم (٢) تُبَشِّرُونِ) و (فِيم (٣) كُنْتُمْ) و (عَم (٤) يَتَسَاءَلُونَ).

٣) الآية ٩٧ سورة النساء ٠

<sup>(</sup>١) « انشدني » هذا من حديث الفراء . وجلة الابل : المسان . وهذا حديث ساق يجتهد

في سقى ابله حتى تروى . (٢) الآية ٥٤ سورة الحجر ٠

<sup>(</sup>٤) صدر سورة النبأ ٠

## ٨ \_\_ بصيرة في الحجة

وهي اسم مضعَّف على زنة ( فُعْلة (١) ، لبرهان ) أهل الحقِّ والدّلالة البيّنة للمحجَّة أي المقصد المستقيم (٢) الذي يقتضي صحّة أحد النقيضين .

وقد وردت الحجّة في القرآن بمعنى المنافرة (٣) والمخاصمة (أَلَمْ تَرَ (٤) إِلَى اللّهِ) ( فَمَن (٦) حَاجَّكَ إِلَى اللّهِ ) ( فَمَن (٦) حَاجَّكَ فِي اللّهِ ) ( فَمَن (٦) حَاجَّكَ فِيهِ مِنْ بَعْدِ ما جَاءَكَ مِنَ العِلْمِ ) ( يَأَهْلَ (٧) الكِتَابِ لِمَ تُحَاجُّونَ في إِبراهيم ) (هَا أَنْتُمْ (٨) هَوْلَاءِ حَاجَجْتُمْ).

وورد بمعنى البرهان تارة من المؤمنين مع الكفّار ( لاحُجَّة (٩) بَيْنَنَا وبَيْنَكُم ) وتارة من الكفّار بحسب اعتقادهم الباطل ( مَاكَانَ (١٠) حُجَّتَهُمْ إِلّا أَنْ قَالُوا اثْتُوا بِآبَائِنَا ) وتارة من إبراهيم عليه السّلام في تمهيد قواعد الإيمان ( وتِلْكَ (١١) حُجَّتُنَا آتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ عَلَى قَوْمِهِ ) وتارة من الحقّ إلى الخلق بآيات القرآن وإظهار البرهان (قُلْ (١٢) فَلِلَّهِ الحُجَّةُ البالِغَةُ ) و ( لئلًا (١٣)

<sup>(</sup>١) في الأصلين: « فعل كبرهان » ·

<sup>(</sup>۲) كذا في ب والسيسراغب · وفي ١ : « السليم » ·

 <sup>(</sup>٣) ب: « المناظرة » .
 (٤) الآية ٢٥٨ سورة البقرة ٠

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٣٩ سورة اللبقرة ٠
 ١٦) الآية ١٣٩ سورة آل عمران ٠

 <sup>(</sup>٧) الآية ٦٥ سبورة آل عبران ٠
 (٨) الآية ٦٦ سبورة آل عبران ٠

<sup>(</sup>٩) الآية ١٥ سورة الشورى ٠ (١٠) الآية ٢٥ سورة الجاثية ٠

<sup>(</sup>١١) الآية ٨٣ سورة الأنعام ٠ (١٢) الآية ١٤٩ سورة الأنعام ٠

<sup>(</sup>١٣) الآية ١٥٠ سنورة البقرة ٠

يكون النَّاسِ عَلَيْكُمْ حُجَّةً إِلَّا الَّذِينَ ظَلَمُوا ) جعل ما يَحتجّ بها الَّذين ظلموا مستثنَّى من الحجَّة وإن لم يكن حجّة ، كذلك قول الشاعر (١):

ولا عَيبَ فيهم غيرَ أَنَّ سيوفَهُمْ بِنَ فُلُولٌ من قِراعِ الكتائبِ ويجوز أَنَّه سمّى ما يحتجّون به حجّة كقوله (حُجَّتُهُمْ (٢) داحِضَةٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ) فسمّى الداحضة حجّة ، والمحاجّة : أَن يطلب كلُّ واحد أَن يردّ الآخر عن حجّته ومحجّيه .

وأصل الحج القصد للزيارة . وخُص فى تعارف الشَّرع بقصد بيت الله إقامة للنُّسُك . فقيل الحج والحِج ، فالحَج مصدر والحج اسم . ويوم الحَج الأَكبر يومُ النحر (٣) أو يوم عرفة . وروى : «العُمْرة الحج الأَصغر» وقيل غير ذلك . وفى الحديث «من (٤) مات ولم يحج حجّة الإسلام لتى الله وفيه شُعْبة من النِّفاق » وفيه «الحَج المبرور (٥) ليس له جَزَاءٌ إلَّا الجنَّة » قال :

إذا حَجَجْتَ بمالٍ أصلُه دنسٌ فما حججتَ ولكنْ حجَّتِ العيرُ لا يقبل الله إلا كلَّ صافية ما كلّ مَن حجّ بيتَ الله مبرور (٦)

<sup>(</sup>۱) هو النابغة الذبياني ، من قصيدة يمدح فيها عمرو بن الحارث الأعرج الغساني، أولها: كِلِينِي لِهَم يَا أُمَيْمَةُ نَاصِبِ ولَيْل ٍ أُقاسِيهِ بَطِيءِ الكواكبِ

<sup>(</sup>۲) الآیة ۱۲ سورة الشوری ۰

<sup>(</sup>٣) فى الأصلين : « و » وما أثبت هو المناسب • أى أنه اختلف فيه ، فقيسل : هو يوم النحر ، وقيل : هو يوم عرفة ، كمسا قيل فى الحديث الصحيح: الحج عرفة • وانظر البيضاوى فى تفسير الآية ٣ من سورة التوبة •

<sup>(</sup>٤) آذي وجدته في تيسير الوصول عن الترمذي : « من ملك زادا وراحلة تبلغه الى بيت الله الحرام ولم يحج فلا عليه أن يموت يهوديا أو نصرانيا » •

<sup>(</sup>٥) جزء من حديث في البخاري ومسلم ، كما في رياض الصالحبن ٠

<sup>(</sup>٦) البيتان في المستطرف ١/٥١٠

#### ٩ \_ بصيرة في الحجاب

[هو] اسم على زنة فِعال وجمعه حُجُب ككتاب وكتب . وهو ما يَمنع عن الوصول . وحجاب الجَوف : ما يحجب عن الفوّاد . وفي الحديث : إنّ لله بين العرش والكرسيّ سبعين ألف حجاب غِلَظ كلَّ حجاب كغلظ سبع سموات وسبع أرضين ، من الحجاب إلى الحجاب كما بين السّاء السّابعة إلى الأرض السّابعة فسبحان من هو بالمنظر الأعلى .

وقد ورد الحجاب في القرآن على خمسة أُوجه :

الأُوَّل : بمعنى الجَبَل الَّذي تحتجب به الشمس آخر النَّهار (حتَّى (١) توارَتْ بالحِجَاب ) أي الجبل .

الثَّاني بمعنى : السِّتر الشُّرعي ( فاسْتُلُوهُنَّ (٢) مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ ) .

الثالث بمعنى : قُصور درجة النبوّة عن درجة الرّسالة بالإضافة إلى حضرة الرّبوبية (ومَا كَانَ<sup>(٣)</sup> لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٍ) . الرّبوبية (ومَا كَانَ<sup>(٣)</sup> لِبَشَرِ أَنْ يُكَلِّمَهُ اللهُ إِلَّا وَحْيًا أَوْ مِنْ وَرَاءِ حِجَابٌ الرَّابِعِ بمعنى : الأَعراف للسّور الَّذى بين الجنَّة والنَّار (وبَيْنَهُمَا<sup>(٤)</sup> حِجَابٌ وعَلَى الأَعرافِ رِجَالٌ) قيل : ليس المراد بالحَجْب ما يحجب النَّظر وإنَّما المراد ما يمنع وصول لذَّة الجنَّة إلى أهل النَّار وأذيَّة أهل النار إلى أهل الجنَّة كقوله تعالى (فَضُرِبَ<sup>(٥)</sup> بَيْنَهُمْ بِسُورٍ لَهُ بَابٌ) الآية .



<sup>(</sup>۱) الآية ٣٢ سورة ص · وقد تبع في تفسير الحجاب بالجبل ما يعزى الى ابن عباس، وفيه أنه جبل قاف · والمفسرون على أن التوادي بالحجاب استعارة عن مغيب الشمس ، وليس هناك حجاب ·

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۵۳ سورة الاحزاب · (۳) الآیة ۵۱ سورة الشوری ·

<sup>(</sup>٤) الآية ٤٦ سورة الأعراف ٠ (٥) الآية ١٣ سورة الحديد ٠

<sup>---</sup> ETT ---

والحاجب: المانع عن السلطان، قال:

وكم حاجب غضبان كاسر حاجب يقابلني بالزهو والتيه والكِبْر ومن شِيم الحُجَّاب أن قلوبَهم قلوبٌ على (١) الأحرار أقسى من الصخر والحاجبان (٢) في الرّأس لكونهما كالحاجبين للعين في الدّرْء عنهما، وحاجب (٣) الشمس لتقدّمه عليها تقدّم الحاجب للسلطان.

## ١٠ ـ بصيرة في الحجر بالكسر

وقد ورد في القرآن واللغة على وجوه: الأوّل العقل، قال الله تعالى (هَلْ فِي ذَلِكَ (٤) قَسَمُ لِذِي حِجْرٍ). الثّانى: حِجْرِ الكعبة المعظّمة زادها الله تعظيمًا وهو ما حواه الحَطِيم المُدَار بالبيت من جانب الشَمَال. الثالث: الحِجْر ديار ثمود ومنازلهم ناحية الشام عند وادى القُرى، قال الله تعالى (كَذَّبَ أَصْحَابُ (٥) الحِجْر المُرْسَلِينَ). الرّابع: الحِجْر البيت وبه فسِّر قوله تعالى (وَرَبَائِبُكُمُ (٢) اللّاتِي في حُجُورِكُمْ). الخامس: الحِجْر الأُنثى من الخيل والجمع حُجُور وحُجُورة وأحجار. وقول العراقيين: حِجْرة، ليس من كلام العرب. السادس: الحِجْر القرابة، قال:

يريدون أن يُقصوه عنِّي وإنه لذو حَسَب (٧) دَانٍ إِلَى وذو حِجر

<sup>(</sup>١) في الأصلين : « من » والمناسب ما أثبت .

<sup>(</sup>٢) تبع في هذا الراغب، ولم أقف على تفسير لهما في اللغة ، وقوله : « في الدرء » في ب : في الذب » •

<sup>(</sup>٣) هو ناحية من قرصها حين تبدأ في الطلوع ، كما في اللسان ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٥ سورة الفجر ٠ (٥) الآية ٨٠ سورة الحجر ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٣ سورة النساء · (٧) كذا في الأصلين · والمناسب: «نسب» ·

السّابع: الحِجْرُ والحَجْر بالكسر والفتح: حجر الإنسان، والجمع الحجور. النّامن: الحجر بالكسر والفتح والضم والكسر أفصح - الحرام، قال تعالى (ويَقُولون (١) حِجْرًا مَحْجُورًا) أَى حرامًا محرَّمًا، يظنُّون أَنَّ ذلكِ ينفعهم كما كانوا يقولونه لمن كانوا يخافونه في الشهر الحرام. وقال ابن عبّاس: هذا من قول الملائكة، يقولوه لهم: حجرًا محجورًا: حجرت عليهم البُشَر فلا يبشرون بخير.

## ١١ ـ بصيرة في الحجارة

وقد وردت في القرآن على خمسة أوجه : الأول بمعنى : حَجَر الكبريت (وَقُودُها النّاسُ والحِجَارَةُ (٢) وقيل : بل هي الحجارة بعينها ، ونبّه بذلك على عظم تلك النّار وأنّها ممّا توقد بالنّاس والحجارة بخلاف نار الدّنيا إذ هي لا يمكن أن توقد بالحجارة . وقيل : أراد بالحجارة الّذين [هم] (٣) في امتناعهم وصلابتهم عن قبول الحق كالحجارة ، كمن وصفهم بقوله (فَهِي كَالْحِجَارَةِ لَمَا أو أَنُها أَشَدُ قَسُوةً ) . الثّاني بمعنى : الجبال (وإنّ من الحِجَارَة لَمَا الْحِجَارَة لَمَا الْحَجَارَة مِنْ الْحِجَارَة الله المُوبِ (١) يَتَفَجَرُ مِنْ العَجَارَة الله الله الله (وأنه من الحِجَارَة لَمَا يَعَمَاكُ الحَجَرَ ) . النّالث : حَجَر موسى عليه السّلام (فَقُلْنَا اضْرِب (١) يَعَمَاكُ الحَجَرَ ) . الرّابع : حجر العذاب لقوم لوط (وأمطَرْنَا عَلَيْهِمْ (٧) حِجَرارَة مِنْ سِجِيلٍ) . الخامس : حَجَر الكعبة على أصحاب الفيل (ترمِيهِمْ (٨) يُحْجَارَة مِنْ سِجِيلٍ) . الخامس : حَجَر الكعبة على أصحاب الفيل (ترمِيهِمْ (٨) يُحْجَارَة مِنْ سِجِيلٍ) .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٤ سنورة النبقرة ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٧٤ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ۸۲ سورة **هود** ٠٠

<sup>(</sup>١) الآية ٢٢ سيورة الفرقان ٠

<sup>(</sup>٣) زيادة من الراغب

 <sup>(</sup>٥) الآية ٦٠ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٧) الآية ٤ سنورة الفيل ٠

والحُجَر: الجوهر الصّلب وجمعه أُحجار في القلَّة ، وفي الكثرة حِجَار وحِجَارَة . ويقال للحَجَر: أُحْجُرٌ ، قال :

\* يرميني الضعيفُ بالأُحْجُرِّ \*

ومثله أُكبُرُهم أَى أَكْبَرهم .

والحُجْرَةُ ـ بالضمّ ـ : حَظِيرة الإِبل . ومنه حجرة الدَّار . والجمع الحُجر والحُجُرات بضمتين والحُجْرات . والحُجْرة : الرُّقْعة من الأَرض المحجورة بحائط يحوَّط عليها ، فُعْلة بمعنى مفعول كالغُرفة والقُبْضة .

#### ١٢ ـ بصيرة في الحجز

وهو المنع بين الشيئين بفاصل بينهما (وَجَعَلُ<sup>(۱)</sup> بَيْنَ البَحْرَيْنِ حَاجِزًا) وسُمّى الحِجَاز حجازًا لكونه حاجزا بين الشأم والبادية . وقال تعالى : (فَمَا مِنْكُمُ<sup>(۲)</sup> مِنْ أَحَدٍ عَنْهُ حَاجِزِينَ) فقوله : (حاجزين) صفة لأَحدٍ فى موضع الجمع . والحِجَاز : حَبْل يُشَدِّ من حَقْو البعير إلى رُسْخِه .

وتُصوّر منه معنى المنع فقيل: احتَجَزَ فلان عن كذا ، واحتجز بإزاره . ومنه حُجْزة السّراويل . وقيل : إن أردتم المحاجزة ، فقبل المناجزة . وقيل : حَجَازيك أى احْجِزْ بينهم .

 <sup>(</sup>١) الآية ١٦ سورة النمل ٠
 (٢) الآية ٤٧ سورة الحاقة ٠

#### ١٣ ـ بصيرة في العدود والعديد

الحدّ : الحاجز بين الشيئين الَّذي يمنع اختلاط أحدهما بالآخر . يقال : حدَدْت كذا : جعلت له حدًّا يميّزه . وَحدُّ الدّار : ماتتميّز (١) به عن غيرها (٢) . وحدّ الشيء : الوصف المحيط بمعناه المميّز له عن غيره . وحدّ الزَّاني والخمر سمّى لكونه ما نعًا لمتعاطيه عن معاودة مثله ومانعًا لغيره أن يسلك مسلكه . وقوله تعالى (وأجْدَرُ (٣) أن لا يَعْلَمُوا حُدودَ ما أنزلَ اللهُ ) أي أحكامه ، وقيل : حقائق معانيه .

وجميع حدود الله على أربعة أضرب: إمّا شيء لا يجوز أن يُتعدّى بالزيادة عليه ، ولا يجوز النقصان عنه ، كأعداد ركعات صلاة الفرض؛ وإما شيء يجوز الزيادة عليه ولا يجوز النقصان عنه ؛ وإمّا شيء يجوز النقصان عنه ولا يجوز الزيادة عليه ؛ [وإمّا شيء يجوز كلاهما](؛) .

والحدود جاءَت في القرآن على سبعة أوجه : الأوّل حَدّ الاعتكاف لإخلاص العبادة (وأَنْتُمْ عَاكِفُونَ (٥) فِي المَسَاجِدِ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ) الثّاني : حد الخُلْع لبيان الفِدْية (فِها افْتَدَتْ (٦) بِهِ تِلْكَ حُدُودُ اللهِ) . الثّالث :

<sup>(</sup>١) في الأصلين : « يتميز ، وما أثبت عن الراغب ٠

<sup>(</sup>٣) في الأصلين : « غيره » وما أثبت عن الراذب •

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٧ سورة التوبة ٠

<sup>(</sup>٤) زيادة من هامش احدى مخطوطتى اار اغب ٠

حَدُّ الطَّلاق لبيان الرَّجعة (وَتِلْكَ (١) حُدودُ اللهِ يُبَيِّنُهَا لِقَوْم يَعْلَمُونَ). الرَّابع: حَدِّ العِدّة (٢) لمنع الضرار وبيان المدّة. الخامس: حَدِّ الميراث لبيان القسمة (ومَنْ (٣) يَعْصِ الله وَرَسُولَهُ وَيَتَعَدِّ حُدُودَهُ) السادس: حدِّ الظِّهار لبيان الكفارة (فَمَنْ (٤) لَمْ يَسْتَطِعْ فَإِطْعَامُ سِتِّينَ مِسْكِينًا) إلى قوله (وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ). السَّابع: حَدِّ الطَّلاق لبيان مُدّة العِدّة (لاتُخْرِجُوهُنَّ (٥) مِنْ بيُوتِهِنَّ) إلى قوله (وَتِلْكَ مُدُودُ اللهِ). السَّابع: حَدِّ الطَّلاق لبيان مُدّة العِدّة (لاتُخْرِجُوهُنَّ (٥) مِنْ بيُوتِهِنَ ) إلى قوله (وَتِلْكَ حُدُودُ اللهِ).

وقُولهُ تعالى ( إِنَّ الَّذِينَ (٦) يُحَادُونَ اللهَ وَرَسُولَهُ ) أَى يَمانَعُونَ . وذلك إِمَّا اعتبارًا بالممانعة ، وإمَّا باستعمال الحديد .

والحديد معروف، قال تعالى ( وَأَنْزَلْنَا (٧) الحَدِيدَ فِيهِ بِأْسُ شَدِيدً ) وحدَدت السّكين : رقَّقت حَدّه ، وأحددته : جعلت له حَدًّا . ثمّ يقال لكلّ ما دَقَّ في نفسه من حيث الخلقة أو من حيث المعنى كالبصر والبصيرة : حديد . فيقال : هو حديد النّظر وحديد الفهم . قال تعالى ( فبَصَرُكُ (٨) البَوْمَ حَديدٌ ) ويقال : لسانٌ حديدٌ نحو لسان صارم وماض وذلك إذا كان يؤثّر تأثير الحديد ، قال تعالى (سَلقُوكم (٩) بِأَلْسِنَةٍ حِدَادٍ) ولتصوّر المنع سُمّى البوّابُ حَدّادًا . وفي الحديث : «مَنْ أشار (١٠) إلى أخيه بحديدةٍ فإنّ الملائكة تلعنه » وفي المثل : الحديد بالحديد يُفلَح .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٣٠ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٢) ذكر لهذا القسم الآية 771 من سورة البقرة ، وأوردها هكذا : « ولا تمسكوهن ضرارا لتعدوا ، ومن يتعد حدود الله » ، والتلاوة : « ومن يفعل ذلك فقد ظلم نفسه »، وليس فيهالفظ الحسد .

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٤ سبورة النساء ٠
 (٤) الآية ٤ سبورة المجادلة ٠

<sup>(</sup>ه) الآية ١ سورة الطلاق · (٦) الآيتان ٥ ، ٢٠ سورة المجادلة ·

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٥ سورة ألحديد . (٨) الآية ٢٢ سورة ق ٠

<sup>(</sup>٩) الآية ١٩ سُورة الاحْزاب .

<sup>(</sup>١٠) ورد في الجسامع الصفير عن مسلم والترمذي .

#### ١٤ \_ بصيرة في العديث

وقد ورد في القرآن على خمسة أوجه: الأوّل بمعنى: الأخبار والآثار . (أَتُحَدِّثُونَهُمْ (١) بِمَا فَتَحَ اللهُ عَلَيْكُمْ) أَى أَتخبرونهم . الثَّاني بمعنى: القول والكلام (ومَنْ أَصْدَقُ (٢) مِنَ اللهِ حَدِيثًا) أَى قولًا . الثَّالث بمعنى: القرآن العظيم (فَلْيَأْتُوا (٣) بِحَدِيثٍ مثلِهِ) (فَبِأًى حَدِيث (٤) بَعْدَهُ يُؤمِنون) . الرّابع بمعنى: القِصَصَ ذات العِبر (الله (٥) نَزَّلَ أَحْسَنَ الحَدِيثِ) أَى أَحسن القِصَصِ . الخامس بمعنى : العِبر في حديث الكفَّار والفجّار (فَجَعَلْنَاهُمْ (٢) أَحَادِيث) قال الشاعر (٧) :

كلُّ العلوم سوى القُرْآنِ مَشْغَلة أو الأَحاديث من دون الدواوين فبالقران أُقيمت كلُّ ماثلة وبالحديث استقامت دولة الدين العلم ما كان فيه قال حدثنا وما سواه فوسواس الشياطين

وكلُّ كلام يَبلغ الإِنسان من جهة السّمع أو الوحى فى يقظته أو منامه يقال له : حديث . قال تعالى (وَإِذْ أَسَرَّ (٨) النَّبَيُّ إِلَى بَعْضِ أَزْوَاجِهِ حَدِيثًا) وقوله (وَعَلَّمْتَنَى مِنْ تَأْوِيلِ (٩) الأَحَادِيثِ) أَى ما يحدّث به الإِنسان فى نومه .

<sup>(</sup>١) الآية ٧٦ سورة البقرة . (٢) الآية ٨٧ سورة النساء .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٤ سورة الطور . (٤) الآية ٥٠ سورة المرسلات .

 <sup>(</sup>٥) الآية ٢٣ سورة الزمر .
 (٦) الآية ١٩ سورة سبا .

<sup>(</sup>V) كان عليه أن يذكر من معنى الحديث ما أضيف إلى النبى صلى الله عليه وسلم وأن لم يورد قول الشاعر ·

<sup>(</sup>٨) الآية ٣ سورة التحريم . (٩) الآية ١٠١ سورة يوسف ·

والحديث أيضًا: الطرى من الثار. ورجل حَدُث: حسن الحديث. ويقال لكلِّ ما قرب عهده: حديث، فَعَالا كان أو مقالًا، قال تعالى (حتَّى أُحْدِثُ (١) لَكُ مِنْهُ ذِكْرًا).

والحُدُوث: كون الشيء بعد أن لم يكن ، عَرَضًا كان أو جوهرًا ، وإحداثه: إيجاده . وإحداث الجوهر ليس إلّا لله تعالى . والمحدّث: ما أوجد بعد أن لم يكن ، وذلك إمّا في ذاته أو إحداثه عند من حصل عنده نحو: أحدثت مِلكًا . ورجل حَدَث وحديث السّنِّ بمعنّى ، وحِدث النساء بالكسر أى محادثهن وتحادثوا وصاروا أحدوثة . والحادثة : النّازلة العارضة .

الآية ٧٠ سورة الكهف .

## ١٥ ـ بصيرة في العذر

وهو احتراز عن مُخيف. ويقال حِذْر وحَذَر ، قال الفرَّاء : أكثر الكلام الحِذْر بالكسر وهو التحرّز . ورجل حَذِر وحَذُر أَى متيقّظ متحرّز ، وقد حَذِرَ يحذَر حَذَرًا وحذِّرته . قال تعالى (ويُحَذِّرُكُمُ (١) الله نَفْسَه ) وقوله تعالى : (خُذُوا (٢) حِذْرَكُمْ) أَى مَا فَيْهِ الْحَذَرِ مِن السَّلَاحِ وَغَيْرِه . حَذَارِ أَى احذر . وقد ورد الحَذَر في القرآن على ثلاثة أُوجه : الأُوَّال بمعنى : الخوف والخطر (ويُحَذِّرُكُمُ اللَّهُ نَفْسَهُ) أَى يخوَّفكم . الثَّاني بمعنى : الإِباءِ والامتناع (وإِن لَمْ (٣) تُؤتُّوهُ فاحْذَرُوا) أَى امتنعوا . الثالث بمعنى : كَمَان السرّ ( إِنَّ اللهَ (٤) مُخْرِجٌ مَا تَحْذَرُونَ) أَى مظهر ما تكتمون .

ثمّ يختلف الحذر تارة من فتنة الأولاد (عَدُوًّا (٥) لَكُمْ فاحْذَرُوهُمْ) وتارة حذر النبي صلى الله عليه وسلم من مكر المنافقين (هُمُ العَدُوُّ (٣) فَاحْذَرْهُمْ) وتارة حذره صلَّى الله عليه وسلَّم من فتنة اليهود (واحْذَرْهُمْ (٧) أَن يَفْتِنُوكَ عَنْ بَعْضِ مَا أَنْزَلَ اللهُ إِلَيْكَ) وتارة حذر المنافقين من فضيحتهم بنزول القرآن ( يَحْذَرُ المنافِقُونَ (٨) أَن تُنَزَّلَ عَلَيْهِمْ سُورَةٌ ) وحذر فرعون وهامان من عسكر موسى بن عمران (وإِنَّا لَجَمِيعٌ (٩) حَاذِرُونَ ) وحذر المسلم مَّن يخالف (١٠) الرّحمن (فَلْيَحْذَرِ الَّذِينَ (١١) يُخَالِفُونَ عَنْ أَمْرِهِ).

الآية ٧١ سورة النساء .

الآية ٦٤ سورة التوبة .

الآية } سورة المنافقين . (7)

الآية ٦٤ سُورة التوبة ٠ **(**^)

<sup>(</sup>١٠) في الاصلين: « يخالفه » •

الآية ٢٨ سورة آل عمران .

الآية ١} سورة المائدة . (٣)

الآية ١٤ سورة التغابن . (0)

الآية ٩} سورة المائدة . ·(V) الآية ٥٦ سورة الشعيراء . (1)

<sup>(</sup>١١) الآية ٦٣ سورة النور ٠

## ١٦ ـ بصيرة في الحروما يشتق منه

الحَرِّ : ضدَّ البَرْدِ ، والحرارة : ضدَّ البرودة . تقول منه : حَرَرْت يا يوم بالفتح وحرِرت بالكسر ، فأنت تَحِرُّ وتَحَرِّ حَرًّا وحرارةً وحُرورًا ، سمع ذلك الكسائيُّ . والحرارة ضربان : حرارة عارضة في الهواءِ من الأَجسام المُحْمِيَةِ (١) كحرارة الشَّمس والنَّار ، وحرارة عارضة في البدن من الطَّبيعة كحرارة المحموم .

وحُرِّ الرَّجل فهو محرور ، وكذا حُرِّ (٢) يومُنا وحرِّ بالضمِّ وبالفتح . والحَرُور : الريح الحارَّة . واستحرَّ القَيظُ : اشتد حرَّه . والحُرِّ خلاف العبد ، حَرَّ العبد بالفتح يَحَرِّ حَرَارًا : عَتَقَ ، قالَ (٣) :

فما رُدِّ تَزُويج عليه شهادة وما رُدِّ من بعد الحَرَار عَتيق ورجل حُرِّ بيِّن الحَرُوريَّة والْحُروريَّة كالخَصُوصيَّة والخُصوصية . والحُرِّية ضربان : الأَوَّل مَن لم يَجْرِ عليه حكم السَّبْي نحو (الحُرِّ بالحُرِّ)(٤) والثَّاني مَن لم يتملكه قواه الذميمة : من الحِرْص والشرَهِ على القُنْيات الدّنيوية .

<sup>(</sup>۱) كذا فى الراغب وتقرأ وصفا للفاعل من أحمى الشيء: جعله حاميا ، فأما قراءتها وصفا للمفعول من حمى ، فقد النكر أبن السكيت وغيره: حميت الشيء فى النار ، وأنما يقال: أحميته ، وروى الزبيدى عن شيخه أنه يقال ذلك ولم يأت بسند له ،

<sup>(</sup>٢) لم أقف على هذا في اللغة .

<sup>(</sup>٣) في اللبيان أن ثمرا قال: سمعته من رجل من باهلة · وقبله: فلو أنك في يوم الرجاء سألتني فراقك لم أبخل وأنت صديقً

<sup>(</sup>٤) الآية ١٧٨ سورة البُقرة .

وإلى العبوديَّةِ المضادَّة لهذا أشار النبي صلى الله عليه وسلم « تعِس (١) عبد الدينار وتعس عبد الدرهم » وقول الشاعر:

# \* ورقُّ ذوى الأَطماع رِقُّ مخلد \*

وقيل عبد الشهوة أذَلُ من عبد الرّق . والتّحرير : جَعْلُ الإِنسان حُرّا فَمِن الأُول (٢) ( وَتَحْرِيرُ رَقَبَة (٣) ) ومن الثاني (٢) ( نَذَرْتُ لَكَ ماني (٤) بَطْني مُحَرَّرًا ) قيل : هو أَنَّه جعل (٥) ولده بحيث لاينتفع به الانتفاع اللّنيوى المذكور في قوله (بَنِينَ (٢) وحَفَدَةً ) بل جعله مخلصًا للعبادة . ولهذا قال الشّعبي : مخلصًا للعبادة ، وقال مجاهد : خادهًا بالبيعة (٧) ، وقال جعفر : معتقًا من أمر الدّنيا ، كلُّ ذلكِ إشارة إلى معنى واحد . وحرّ الدّار وحُرّ الرّمل : وسَطه . وحُرّ الوجه ما بدا من الوجه . والحُرّ أَضًا : فَرْخ الحمامة وولد الظّبية وولد الحيّة والصّقر والبازى . والحُرّ أَيضًا : وَطَب الأَرَاذ . والحُرّ من الفرس : سواد في ظاهر أُذنيه . وساق حُرّ : ويقال الوَرَشانُ وذكر القماريّ . وأحرار البُقُول : ما يؤكل غير مطبوخ . ويقال ما هذا بُحرّ أَي بحسَن ولا جميل . وطينٌ حُرّ : لارمل فيل .



<sup>(</sup>١) رواه البخاري كما في رياض الصالحين في فصل الزهد .

<sup>(</sup>٢) كانه يريد بالاول والثانى معنيى الحر السابقين: من لم يجر عليه حكم السبى ، وفى حكمه من انقد من الرق بالاعتاق ، وهــدا هوالمراد هنا ، ومن تجرد من الاطماع الدنيوية ، والمراد به هنا من اخلص للعبادة .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٢ سورة النساء . (٤) الآية ٣٥ سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٥) الأولى: « انها جعلت ولدها » اذ ان هذا من امراة عمران .

 <sup>(</sup>٦) الآية ٧٢ سورة النحل .
 (٧) ب: « للبيعة » .

## ١٧ \_ بصيرة في العرب

وهو معروف يذكّر ويؤنّث . يقال : وقعت بينهم حرب . قال الخليل : تصغيرها حُريب روايةً عن العرب . قال المازنيّ لأَنّه في الأَصْلِ مصدر . قال المبرّد : الحرب قد يذكّر . وأَنشد :

وهو إذا الحرب هَفَا عُقابه مِرْجَمُ حَرْب يلتظِي حرابه (١) وَأَنا حَرْب لمن حاربني أَي عدو . وفي الحديث «الحرب (٢) خدعة » وقال (٣) : وصالكمُ صَدُّ وحبّكمُ قِليً وقُرْبكمُ بُعْدُ وسِلْمُكُمُ حَرْبُ وصالكمُ صَدُّ وحبّكمُ قِليً وقُرْبكمُ بُعْدُ وسِلْمُكُمُ حَرْبُ وَانتم بحمد الله فيكمْ فظاظةٌ وكلَّ ذَلُول مِن مَرَاكِبِكُمْ صَعْبُ وقد ورد في القرآن على ثلاثة أوجه : الأوّل بمعنى : المخالفة (فأَذُنُوا (٤) بِحَرْب مِنَ اللهِ ) أَي بخلاف (إنَّمَا جَزَاءُ (٥) اللهِ يَن يُحَارِبُونَ الله وَرَسُولَهُ ) يخالفون . الثّاني بمعنى : الكفر والضلالة . يقال : دار الحَرْب أَي الكفر (حتَّى (٦) تَضَعَ الحَرْبُ أَوْزَارَهَا ) أَي الكافر الحربي . الثّالث بمعنى القتال (حتَّى (١) تَشْقَفَنَهُمْ في الْحَرْب ) أَي في القتال (كُلَّمَا أَوْقَدُوا (٨) نارًا لِلْحَرْب) أَي الكافر الحرب . والحَرْبة : آلة المحرب معروفة . والجمع حِرَاب . وسيأتي المحراب في الميم إن شاء الله تعالى .

<sup>(</sup>۱) في اللسان: «كره اللقاء » في مكان « مرجم حرب » ومرجم حرب: شديد فيها . والعقاب: والراية ·

<sup>(</sup>٢) رواه الشيخان ، كما في تمييز الطيب من الخبيث .

<sup>(</sup>٣) أي العباس بن الاحنف كما في ديوانه ١٥

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٧٩ سورة البقرة . (٥) الآية ٣٣ سورة المائدة ٠

 <sup>(</sup>٦) الآية ٤ سورة محمد .
 (٧) الآية ٧٥ سورة الانبال .

<sup>(</sup>٨) الآية ٦٤ سؤرة المائدة .

#### ١٨ \_ بصيرة في العرث

وهو إلقاءُ البَدْر في الأرض وتهيئتها للزرع ، ويسمى المحروث حَرْثا ، قال تعالى (أن (١) اغْدُوا عَلَى حَرْثُكُمْ ) وتُصُوّر منه العمارة التي تحصل عنه في قوله تعالى (مَن كان (٢) يُريدُ حَرْث الآخِرَةِ نَزِدْ لَهُ في حَرْثهِ ) الآية ، والدّنيا مَحْرَث للناس وهم حُرّاث فيها . وفي الحديث «أصدق (٣) الأسماء الحارث والهمّام » وذلك لتَصوَّر معنى الكسب فيه . وروى (احرث (٤) لدنياك كأذّك تعيش أبدًا) وتُصوّر [من] معنى الحرث معنى التهييج فقيل : حَرَثت النّار . ويقال احُرث القرآن أي أكثر تلاوته . وفي حديث ابن مسعود : احرُثوا هذا القرآن ، أي فَتُشوه وتدبَّروه . وَحَرث ناقته إذا استعملها . وقال معاوية للأنصار : مافعلت نواضحكم (٥) قالوا حرثناها يوم بدر . قال تعالى (نِسَاؤُكُمْ حَرْثُ لَكُمْ (٢)) وذلك على سبيل التشبيه . فبالنّساء زَرْع مابه بقاء (نوع الإنسان ، كما أن بالأرض زرع ما به بقاء أشخاصهم .

وقد ورد فى القرآن على ثلاثة أُوجه . الأَّول : بمعنى الزَّرع المعهود (أَفَرَأَيْتُمْ مَاتَحْرُثُونَ (٧) (ولا تَسْقى الحْرثُ مُسَلَّمَةٌ ) (ويُهلِك الحرْثَ

 <sup>(</sup>۱) الآية ۲۲ سورة القلم .
 (۲) الآية ۲۰ سورة الشورى .

 <sup>(</sup>٣) ورد في النهاية ، وهو في الجامع الصغير عن الطبراني ، وصدره : أحب الى الله
 تعالى ما تعبد له ،

<sup>(</sup>٥) ب: « بنواصحكم » وكان هناك رواية أخرى: ما فعلتم بنواصحكم ، والنواصح: الابل تسقى الزرع ، عيرهم معاوية رضى الله عنه أنهم أهل زرع ، فأجها بوه بما أسهكته ، تعريضا بقتل أشياخهم يوم بدر . (٦) الآية ٢٢٣ سورة البقرة .

<sup>(</sup>V) الآية ٦٣ سورة الواقعة . (A) الآية ٧١ سورة البقرة .

والنّسْلَ<sup>(۱)</sup>) الثانى بمعنى النّساء ( فأْتُوا حَرْثَكُمْ <sup>(۲)</sup> ) الثالث بمعنى منفعة الدّنيا والنّسْلَ ( مَنْ كان يُريدُ وثواب الآخرة (من كان <sup>(۳)</sup> يُريدُ حَرْثَ الدُّنْيا ) أَى نفعها ( مَنْ كان يُريدُ حَرْثَ الدُّنْيا ) أَى نفعها ( مَنْ كان يُريدُ حَرْثَ الاَّخِرةِ) أَى ثوابها ، قال :

إذا أنت لم تحرث وأبصرت حاصدا ندمت على التفريط فى زمن الحرث (٤) وأصل الحرث كسب المال وجمعه يقال حرث يَخْرُث مثال كتب يكتب، وحرث يحرث مثال سمع (٥) يسمع . وحَرَث (٦) عصاه براها حيث يقع اليد عليه منها وجعل لها مِقْبَضا . والحرث المحَجّة المكدودة بالحوافر .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٠٥ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) أالآية ٢٣ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٠ سورة الشورى . والتلاوة : « من كان يريد حرث الآخرة نزد له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نؤته منها وماله في الآخرة من نصيب » .

<sup>(</sup>٤) انظر عيون الاخبار ٢/٣٦٩

<sup>(</sup>٥) في القاسوس أن الحرث في جميه عمانيه من بابي نصر وضرب واستدرك صاحب التاج بقوله: « الا حرث بمعنى تجمع بين أربع نسوة فقد ضبطه أبو عمرو كسمع ، وكذا حرث أذا تفقه وفتش فقد ضبط الصاغاني أياهما كسمع » .

<sup>(</sup>٦) لم اقف على هذا الاستعمال .

#### ١٩ ـ بصيرة في الحرج

وهو مصدر بزنة فعَل ، وأصلة مجتمع (١) الشجر . وتصُوِّر منه ضيق ما بينهما (٢) فقيل للضيق حَرَج ، وللإثم حَرَج ، وقد حرج صدره يَحْرَج كعلم يعلم . وقد ورد في القرآن على ثلاثة معان . الأول : بمعنى الشّك والرَّيْب (فلا يَكُنْ فِي صَدْرِكَ حَرَجٌ (٣) قيل هو نهي وقيل دعاء وقيل حُكْم ( في أَنْفُسِهم عَرَجًا (٤) مَّمَا قَضَيْتَ ) أَى شكًا . الثاني : بمعنى الضيق (وَمَا جَعَلَ عَلَيْكُمْ (٥) في الدِّينِ مِن حَرَج ) (ما يُريد الله ليَجْعَلَ عليكم مِنْ حرج (٢)) ( يَجعَلُ على صَدْرَهُ ضَيّقا حَرَجا) أَى ضيّقاً بكفره . الثّالث : بمعنى الإثم ( ليسَ (٨) على الأَعْمَى حَرَجٌ ) (وَلَا على الَّذينَ (٩) لا يَجِدون ما يُنْفِقُون حَرَجٌ ) أَى إِثم ، والمتحرّج : المتجنّب عن الحرج .

<sup>(</sup>۱) ب: « الشيء »

<sup>(</sup>٢) كذا في الأصلين والراغب ، أي بين الشجرتين مثلا أو الطائفتين من الشجر .

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢ سورة الاعراف .
 (٤) الآية ٦٥ سورة النساء .

الآية ٧٨ سورة الحج .

<sup>(</sup>٦) الآية ٦ سورة المائدة . وكتبها الناسخ سهوا : (عليكم في الدين من حرج )

 <sup>(</sup>٧) الآية ١٢٥ سورة الانعام .
 (٨) الآية ١٢٦ سورة النور .

<sup>(</sup>٩) الآية ٩١ سورة التوبة .

## ٢٠ ـ بصيرة في الحرد

وهو المنع عن حِدّة وغضب ، قال تعالى ( وغَدَوْا<sup>(۱)</sup> على حَرْدٍ قادِرين ) أى على امتناع أن يتناولوه <sup>(۲)</sup> قادرين على ذلك . ونزل فلان حَريدًا أى ممتنعا عن مخالطة القوم ، وهو حريد المحلّ وحاردت السّنة : منعَت قَطْرها ، والنّاقة : منعت دَرّها . وحرد كعلم : غضب وَحَرَّدَهُ تحريدًا أغضبه وبعير أَحْرَدُ : في إحدى يديه حَرَدٌ . والحُرْديَّة حَظيرة من قصب .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ سورة القلم .

<sup>(</sup>٢) كان المراد: أن يتناوله الساكين أي ينالوا من البستان ، وكانوا قرروا الا يعطيوا الساكين شيئًا .

#### ٢١ ـ بصيرة في الحرس

الحرس والحُرّاس جمع حارس وهو حافظ المكان . والحَرْسُ والحَرْسُ والحَرْرُ مَتَقَارِبان معنَّى تقارُبَهما لفظا ، لكنَّ الحرْز (١) يستعمل في النَّاضِ (٢) والأَمتعة أكثر ، والحرس (١) يستعمل في الأَمكنة أكثر . وحَريَسة الجبل : ما يُحْرس في الجبل بالليل . قال أُبو عُبيدة : الحَريسة هي المحروسة . قال : والحَريَسة : المسروقة ، يقال حرس يحْرِس كضرب يضرب ، والظاهر أن ذلك تُصوّر من لفظ الحَريسة لأَنَّه جاء عن العرب في معنى السرقة .



<sup>(</sup>۱) يريد مادتي « حرز » و « حرس » ولايريد صيغة بعينها .

<sup>(</sup>٢) في المصباح: « وأهل الحجاز يسمون الدراهم والدنانير نضا وناضا . وقال أبو عبيدة: انما يسمونه ناضا أذا تحول عينا بعد أن كان متاعا .

## ٢٢ ـ بصيرة في العرص

وهو فَرْط الشَّرَه (١) ، وأصل ذلك من حَرَص القصّارُ الثوبَ أَى قَشَره بدَقِّه . وقد ورد في القرآن على وجهين :

الأَول: بمعنى التمنى (٢) والإِرادة ( إِنْ تَحْرِضْ (٣) عَلَى هُدَاهُمْ) أَى: إِن يفرط إِرادتك في هدايتهم .

الثانى: بمعنى الشفقة والرَّأْفة (حَريصٌ عَلَيْكُمْ (١٤)) ، قال (٥):

ياطالبَ الرزقِ في الآفاق مجتهدًا كَبِّعْ لجامَك إِن الرَّزق مقسومُ لا تحرصَنَّ على مالست تُدْرِكُه إِنَّ الحريصَ على المحبوبِ محروم ومن الحِكَم : البخيل مذموم ، والحسود مَرْجوم ، والحريص محروم .

ويقال : لا تكن حريصا على الدنيا تكن حافظا ، فإِن الحرص على الدنيا يورث النسيان .

ومن كلامهم : قُرن الحرصُ بالحرمان .

<sup>(</sup>۱) ب: « القشرة » ·

<sup>(</sup>٢) في الاصلين: « النهي » وما اثبت هو المناسب .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٧ سورة النحل . (٤) الآية ١٢٨ سورة التوبة .

<sup>(</sup>٥) اى الحيط بيص كما في حياة الحيوان للدميري في « البعوض  $^{\text{N}}$  .

#### ٢٣ ـ بصيرة في الحسرض

رجل حَرَض كَجَبَلُ وحَرِضٌ كَكَتف وحارضة ، أَى فاسد مريض ، واحده وجمعه (۱) سواء ، قال الله تعالى (حتَّى تكُونَ (۲) حَرَضًا) قال قتادة : حتى تهرم أو تموت . ابن عرفة : وهو الفساد يكون في البدن والمذهب والعقل . ورجل حَرِضٌ وحارض اذا أَشفَى على الهلاك . وقيل الحرض والحارضة الذي لاخير عنده . قال : يارُبّ بيضاء لها زوج حَرَض حلاًلة بين عُرَيْق وحَمَض (۳) وفي حديث عوف بن مالك الأشجعي رضى الله عنه قال : رأيت محلم بن جُثّامة الليثي رضى الله عنه في المنام فقلت له [كيف] (٤) أنت يامحلم ؟ فقال : بخير . وجدنا ربًا رحياً غفر لنا ، قلت لكلًكم (٥) ؟ قال : لكلنا (٥)غير الأحراض . قلت : ومن الأحراض ؟ قال : الّذين يُشار إليهم بالأصابع ، أراد : الفاسدين المشتهرين بالشر ، الذين (٢) لا يخفي على أحد فسادهم ، شبّههم بالسّقمي (٧) المشرفين على الهلاك فسمّاهم أحراضًا . وقال : أَبُو عبيدة : الحرَض الدّي أَذي أَذابه الحزن والعشق . وأحرضه الحُبّ : أَفسده .

<sup>(</sup>۱) هذا في « حرض » بالتحريك ، وذلك أنه في الاصل مصدر ، فأما « حرض » ككتف، و « حارضة » فيثنيان ويجمعان ، (۲) الآية ٨٥ سورة يوسف .

 <sup>(</sup>٣) عريق وحمض : موضعان بين البصرة والبحرين في شرقى الدهناء . وبعد الشطرين شطر ثالث هو :

<sup>«</sup> تَرْمِيك بالطَّرْف كما ترمى الغَرَضْ »

وانظر معجم البلدان في « حمض » .

<sup>(</sup>٤) زيادة من اللسان .

<sup>(</sup>٥) في الاصلين: «كلكم» و «كلنا» وما اثبت عن اللسان.

<sup>(</sup>٦) في الاصلين: « الذي ».

 <sup>(</sup>۷) الوارد في جمع السقيم السقام بزنة كتاب · والقياس يجيزه كمريض ومرضى ·

والتحريض على القتال: الحَثِّ والإحماء عليه ، قال الله تعالى: (يا أَيُّهَا النبيُّ حَرِّضِ الْمؤْمِنِينَ عَلى القِتَال<sup>(١)</sup>) أَى حثَّهم عليه بالتَّزيين وتسهيل الخَطْب فيه ، كأنه في الأَصل إزالة الحَرَض ، نحو: قذَّيته أَى أَزلت عنه القَذى .

## ٢٤ ـ بصيرة في العرف

حرف كل شيء طَرَفه وشَفيرهُ وحَدّه . ومنه حرف الجبل وهو أعلاه المحدّد . قال الفرّاء : جمع حَرْف الجبل حِرَف كعِنَبَ ومثله طَلّ وطِلَل ولم يُسمع غيرهما . وقوله تعالى (وَمِنَ الناسِ (٢) مَنْ يَعْبُدُ الله عَلَى حَرْفٍ) ولم يُسمع غيرهما . وقوله تعالى (وَمِنَ الناسِ (٢) مَنْ يَعْبُدُ الله عَلَى حَرْفٍ أَى على وجهٍ . وهو أَن يعبده في السرّاء دون الضراء . وقيل : على شكّ ، وقيل على غير طُمأُنينة من أمره ، أَى يدخل في الدين دخول غير متمكن . وقيل : معناه مابعده (فإن أصابَهُ خَيْرٌ اطْمأَنَ به ) وفي معناه (مُذَبْذَبينَ وقيل : معناه مابعده (فإن أصابَهُ خَيْرٌ اطْمأَن به ) وفي معناه (مُذَبْذَبينَ كَالها شاف كاف "(٢) . قال : أَبو عبيدة أَى سبع لغات من لغات العرب ، وليس معناه أَن تكون في الحرف الواحد سبعة أَوجه ، ولكن يقول : هذه وليس معناه أَن تكون في الحرف الواحد سبعة أوجه ، ولكن يقول : هذه اللغات السبع مفرقة في القرآن ، فبعضه بلغة قريش ، وبعضه بلغة هذيل ، وبعضه بلغة هوازن ، وبعضه [ بلغة ] أهل اليمن .

وتحريف الشيء: إمالته ، وتحرَّف وانحرف: مال . قال الله تعالى ( إلا<sup>(ه)</sup> مُتَحَرِّفًا لِقتالِ ) أَى مستطردًا يريد الكرَّة .



الآية ٦٥ سورة الانفال .
 الآية ٦١ سورة الحج .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣ } ١ سورة النساء .

<sup>(</sup>٤) ورد أصــل هذا الحديث دون « كلهاشاف كاف » في حديث طويل في البخارى في فضائل القرآن ، وفي غيره .

<sup>(</sup>٥) الآية ١٦ سورة الانفال .

#### ٢٥ ـ بصيرة في الحــرق

حرَقت الشيءَ أحرُقه كنصرته أنصره أي برَدْته وحككت بعضه على بعض ، ومنه قراءة على وابن عبَّاس رضى الله عنهم وأبي جعفر (لَنَحْرُقَنَه) (١) والنون مشددة . وعن أبي جعفر (لنَحْرِقَنْهُ) والنَّون مخفَّفة . والحَرَق بالتَّحريك : النَّار . يقال : في حَرَقِ الله ، ومنه الحديث «الحَرَق (٢) والغَرَق والشَّرَق شهادة » ويقال حَرَقُ النَّار : لَهَبها . وفي الحديث «ضالَّة المؤمن (٣) أو المسلم حَرَق النَّار » يعني إذا أخذها إنسان وتملكها أدّته إلى النار . والحُرْقة بالضم والحَربق : اسمان من الاحتراق .

وقوله تعالى (فَلَهُمْ (٤) عَذَابُ جَهَنَّمَ وَلَهُمْ عَذَابُ الْحَرِيقِ) أَى لهم عذاب بكفرهم ، وعذاب إحراقهم المؤمنين . وحرقت الشيء حَرْقاً [و] (٥) أحرقته . وقال الفرّاء : الحَرْقة والحُرْقة . وأحرقه بالنار وحرّقه شُدد للكثرة ، وقرئ (لَتُحَرِّقَنَّهُ) يقول للسَّامِريّ لتُحَرِّقَنَّ بيدك إلهك الذي ظُلْت عليه عاكفاً . والإحراق إيقاع نارٍ ذاتِ لهب في الشيء ومنه استعير أحرقني بلومه إذا بلغ (٦) في أذيته بلوم .

الآية ٩٧ سورة طه .

<sup>(</sup>٢) الذي في الجامع الصغير عن الطبراني : « البطن والغرق شهادة » .

<sup>(</sup>٣) ورد في الجامع الصغير عن مسئد ابن حنبل والترمذي وغيرهما .

 <sup>(</sup>٤) الآية ١٠ سورة البروج ٠
 (٥) زيادة من القاموس ٠

<sup>(</sup>٦) في الراغب: « بالغ » .

#### ٢٦ \_بصيرة في العرام

وهو الممنوع منه ، إمّا بتَسْخير إلّهي ، وإمَّا بمنع بَشَريّ ، وإما بمنع من جهة العقل أو من جهة الشرع أو من جهة من يُرْتَسم أمره .

أما قوله تعالى ( وحرَّمْنَا عَلَيْهِ الْمَرَاضِع (١) فذلك تحريم بتسخير ، وقد حُمِل على ذلك قوله تعالى ( وحرام (٢) على قَرْية أَهْلَكْنَاهَا ) وقوله تعالى ( فَإِنَّهَا (٣) مُحَرَّمَةٌ عَلَيْهِمْ ) وقيل بل كان حراماً عليهم من جهة القهر [٧] بالتسخير الإِلَهى . وقوله تعالى ( إِنَّهُ (٤) مَنْ يُشْرِكْ بِاللهِ فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عليه الجَنَّةَ ) فهذا من جهة القهر .

والمحرم من جهة الشرع (٥) ما أشير إليه بقوله (وَهُوَ مُحَرَّمٌ (٢) عَلَيْكُمْ إِنْ الْجَدُ إِنْ الْجَدُ الْجَهُمْ) هذا كان محرَّماً عليهم بحكم شرعهم . وقوله تعالى (قُل لا أَجِدُ فِيمَا (٧) أُوحِيَ إِلَى مُحَرَّماً عَلَى طاعِم يَطْعَمُهُ ) الآية

وقيل: ورد الحرام في القرآن على عشرة أُوجه:

الأَّول: حرام الصَّحبة والمناكحة (حُرِّمَت (١) عَلَيْكُمْ أُمَّهَاتُكُمْ) الآية . الثانى : حرام الفسق والمعصية ( إِنمَا حَرَّمَ (١) رَبِّى الفَوَاحِشَ ) ( أَتْلُ (١٠) مَاحَرَّمَ رَبِّكُمْ عَلَيْكُمْ )

 <sup>(</sup>۱) الآية ۱۲ سورة القصص .
 (۲) الآية ۹۰ سورة الانبياء ٠

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢٦ سورة المائدة .
 (٤) الآية ٧٧ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٥) في الاصلين: « العقل » وما اثبت عن الراغب .

<sup>(</sup>٦) الآية ٨٥ سورة البقرة · (٧) الآية ١٤٥ سورة الانعام · ·

 <sup>(</sup>٨) الآية ٢٣ سورة النساء .
 (٩) الآية ٣٣ سورة الأعراف ٠

<sup>(</sup>١٠) الآية ١٥١ سورة الانعام .

الثالث: حرام العجائب والمعجزة (وَحَرَّمْنَا (١) عَلَيْهِ الْمَراضِعَ مِنْ قَبْلُ) الثالث: حرام العذاب والعقوبة (إِنَّ اللهُ (٢) حَرَّمَهُمَا عَلَى الْكَافِرِين) (فَقَدْ حَرَّمَ اللهُ عَلَيْه الجَنَّةَ )

الخامس: حرام فسخ (٤) الشريعة (حُرِّمَتْ عَلَيْكُمُ (٥) الْمَيْتَةُ) إِلَى قوله: ( ذَلكُمْ وَسُقٌ )

السادس: حرام الحرمان والهلكة (وَحَرَامٌ عَلَى قَرْيَةٍ أَهْلَكْنَاهَا (٢)) السابع: حرام الهوى والشهوة (وَأَنْعَامٌ (٧) حُرِّمَتْ ظُهُورُهَا) ((٨) وَمُحَرَّمٌ عَلَى أَزْوَاجِنَا)

الثامن: حرام النذر والمصلحة (يَأَيُّهَا النَّبِيُّ أَهُ لِمَ تُحَرِّمُ مَا أَحَلَّ اللهُ لَـُ ) أَى لِمَ تحكم بتحريم ذل ، (إِلَّا مَا حَرَّمَ (١٠) إِسْرَائِيلُ عَلى نَفْسِه)

التَّاسِع : حرام الحظر والإِباحة (وَحُرِّم (١١) عَلَيْكُم صَيْدُ الْبَرِّ)

العاشر : حرام التوقير والْحُرْمَة (رَبُّ(١٢) هذِه الْبَلْدَةِ الذِي حَرَّمَهَا)

وهذا النوع يأتى على وجوه :

الأول: وصف المسجد بالحرام (لَتَدْخُلُنَّ الْمَسْجِدَ<sup>(١٣)</sup> الحَرَامَ) الثَّنَاني: نعت الأَشهر بالحرام (الشهرُ<sup>(١٤)</sup> الحَرَامُ بالشَّهْرِ الحَرَامِ)

<sup>(</sup>٢) الآية . ٥ سورة الاعراف .

<sup>(</sup>٤) في الاصل: « نسخ » والظاهر ما اثبت.

<sup>(</sup>٦) الآية ٩٥ سيورة الأنبياء ٠

<sup>(</sup>٨) الآية ١٣٩ سورة الانعام .

<sup>(</sup>١٠) الآية ٩٣ سورة آل عمران .

<sup>(</sup>١٢) الآية ٩١ سورة النمل.

<sup>(</sup>١٤) الآية ١٩٤ سورة البقرة .

الآیة ۱۲ سورة القصص •

 <sup>(</sup>٣) الآية ٧٢ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٥) الآية ٣ سبورة المائدة .

<sup>(</sup>٧) الآية ١٣٨ سورة الانعام .

<sup>(</sup>٩) أول سورة التحريم .

<sup>(</sup>١١) الآنة ٩٦ سورة المائدة .

<sup>(</sup>١٣) الآية ٢٧ سورة الفتح .

الثالث: دعاءُ البيت بالحرام (جَعَلَ اللهُ الْكَعْبَةَ الْبَيْتَ الحَرَام (۱) وسُمِّى الحَرَم حَرَماً لتحريم الله تعالى فيه كثيرًا بما ليس بمحرَّم فى غيره من المواضع. ورجلٌ حرام وحلال ومُحِلٌّ ومُحْرِم. وكلّ تجريم ليس من قِبَل الله تعالى فليس بشيء. وقوله تعالى (بَلْ نَحْنُ (۲) مَحْرُومُونَ) أَى ممنوعون من جهة الجَدِّد. وقوله تعالى (للسَّائلِ (۳) وَالْمَحْرُوم ) أَى الذي لم يوسَّع عليه فى الرِّزق كما وسَّع على غيره. ومن قال: (أراد (٤) به) الْكلُب، فلم يعْن أَن ذلك اسمُّ للكلب كما ظنه بعض من رَدِّ عليه، وإنما ذلك منه مثال يَحْرِمُه الناس أَى يمنعونه.

<sup>(</sup>١) الآية ٧٧ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٧ ســورة الواقعة ، والآية ٢٧ سورة القلم .

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٩ سيورة الذاريات ، والآية ٢٥ سورة المعارج .

<sup>(</sup>٤) ب: « بارادته » ·

#### ٢٧ ـ بصيرة في الحزب

وهو جماعة فيها غِلظ ، وقيل : الحزب الأصحاب ، والحزب الطائفة ، وهُذيل تسمى السلاح الحِزْب تشبيها وسعة . والأَحزاب : الطوائف التي تجتمع على محاربة الأَنبياء عليهم السلام . وقوله تعالى ( فإن (١) حِزْبَ اللهِ) يعنى أَنصار الله . قال بلال عند وفاته : «غدًا نلقى الأَحبَّه ، محمدًا وحزْبَه » .

وفى الحديث أنّ النبيّ صلى الله عليه وسلم حَزَّب أَصحَابه فى بعض الغزوات حزبين، أى جعلهم فرقتين : فرقة تقابل العدوَّ، وفرقة تصلَّى معه . وورد فى القرآن على وجوه :

الأَول: بمعنى أَصناف الخلائق في اختلاف المذاهب والمِلَل والأَدْيَان (كُلُّ حِزْبِ بِمَا لَدَيْهِم فَرِحُون (٢) ) .

الثَّانَى: معنى عسكر الشيطان (أُولَدِكَ حِزْبُ الشَّيْطَان (٣)).

الثالث: بمعنى جُنْد الرحمن (أُولِيَّكَ حِزْبُ الله (أُ) وهم فى الدنيا غالبون مصلحون ( فإن حِزْب الله هُمُ الغَالِبون (١) ) وفى العُقْبى فائزون مفلحون ( أَلاَ إِنَّ حِزْبَ الله هُمُ المُفْلِحُونَ (٤) .

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۵۳ سورة المؤمنین .

الآية ٥٦ سورة المائدة ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٢ سورة المجادلة .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩ سورة المجادلة ٠

#### ٢٨ ـ بصيرة في الحزن

والحُزْن والحَزَنُ خشونة (١) في الأرض وخشونة في النفْس لما يحصل فيه من الغمّ ، ويضاده الفرح . ولاعتبار الخشونة بالغمّ قيل خشَّنتُ بصدره (٢) إذا حَزَنته . يقال : حَزِنَ يحزن كعلم يعلم ، وحَزَنته وأحزنته . وقوله (وَلاَ تَحْزَنْ (٣)) ليس بنهي عن تحصيل الحزن ، لأن الحزن ليس يدخل باختيار الإنسان . ولكن النهى في الحقيقة إنما هو عن تعاطى ما يورث الحزن واكتسابِه . وإلى هذا المعنى أشار الشاعر بقوله :

ومَن سَرَّه أَلَّا يرى مايسوءُه فلا يتخِذْ شيئًا يخاف (٤) له فقدًا وأَيضًا يحُث على أَن يتصوَّر الإِنسان ماعليه جبِلَّة الدِّنيا ، حتى إِذا غِافصته (٥) نائبةً لم يكترث لها لمعرفته إِيّاها ، وحث على أَن يروض نفسه على تحمل صِغَار النُّوَب حتى يتوصّل بها إِلى تحمّل كبارها .



<sup>(</sup>٢) ويقال أيضا: خشنت صدره وبصدره اذا أوغره واغضبه . .

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٨ سورة الحجر ، وورد في آيات اخرى .

<sup>(</sup>٤) في الراغب: « يبالي » والشــعر لابن الرومي كما ورد في محاضرات الراغب ٢/٥٢٥.

<sup>(</sup>٥) اى : فاجاته واخذته على غرة ٠

#### ٢٩ \_ بصيرة في الحس

وهو القتل، ومنه قوله تعالى (إِذْ تَحُسُّونَهُمُ (١) بإِذْنِهِ ) أَى تقتلونهم وتستأصلونهم ،وحَسّ البرْدُالجرادَ :قتله .والحَسِيسس :القتيل ،فعيل بمعنى مفعول . وقوله تعالى ( لاَ يَسْمَعُونَ (٢) حَسِيسَها ) أَي حِسّها وحركة تلهُّبها . قال إبراهيم الحربي : الحِسّ والحَسِيس أن عرَّ باع قريبا فتسمعَه ولا تراه . والحاسة : القوّة التي بها تدرُك الأعراض الجسمِيّة . والحواسّ : الشاعر الخمس ، يقال : حَسَسْت وَحَسيت وأَحسست وأُحست .

فحسَسْت على وجهين : أحدهما يقال أصبته بحسّى ، نحو : عِنْته ورمحته (٣). والثاني أصبت حاسته ، نحو كبدته . ولمّا كان ذلك قد يتولد منه القتلُ عبّر به عن القتل فقيل حسّسته أي قتلته . وأما حسِّست فنحو علمت وفهمت ، واكن لايقال ذلك إلا فيما كان من جهة الحاسة . وأمَّا حَسَيت فقلبت (٤) إحدى السّينين ياء . وأمّا أحسسته فحقيقته أدركته بحاستي ، وأحسن مثله ، لكن حذف إحدى السينين تخفيفًا نحو ظَلت.

وقوله تعالى ( فَلَمَّا أَحَسُّ (٥) عِيسي مِنْهُمُ الكُفْرَ) تنبيه أَنَّه ظهر منهم الكفر ظهورًا بانَ للحسّ فضلاً عن التفهّم . وكذلكِ قوله تعالى ( فَلَمَّا أَحَسُّوابَأْسَنَا(٢)) وقوله تعالى ( هَلْ<sup>(V)</sup> تُحِسُّ مِنْهُمْ مِنْ أَحَدٍ) أَى هل تجد بحاسّتك أَحدًا منهم . وقد يعبر عن الحركة بالحسيس والحِس ، قال تعالى (لاَ يَسْمَعُونَ حَسِيسَها (١٠) .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٠٢ سورة الانبياء . الآبة ١٥٢ سبورة آل عمران ٠

كذا في مخطوطة الراغب. وفي الاطلين: « رمقته » . (٣) في الآصلين : « فنقلت » والمناسب ما اثبت .

<sup>(</sup>٤) (٦) الآية ١٢ سورة الانبياء .

الآبة ٥٢ سورة آل عمران ٠ (0) الآية ١٠٢ سُورة الأنبياء ٠ (A) الآنة ٩٨ سورة مهريم . (V)

#### ٣٠ \_ بصيرة في العساب

وهو استعمال العدد . يقال حَسَبت أَحْسُب ككتبت أَكتب حِسَابًا وحُسْبَانًا وحِسَابَه وَحِسْبَةً (١) وَحَسْباً . قال عمر رضى الله عنه : حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا ، وزِنُوها قبل أن توزنوا . قال :

وكنت حسبت فلما حَسِب تُ زاد الحساب على المحسبة وقد خِلتُها مَرْتَعا مُمْرِعا فصادفتها دِمْنَةً مُعْشبه وقال :

فإِن تَزُرْنِي أَزُرْكَ أَوْ إِنْ تقفْ ببابي أَقفْ ببابكْ والله لا كَنتُ في حسابك والله لا كَنتُ في حسابك

وقد ورد الحساب في التنزيل على عشرة أُوجهٍ:

الأُوّل: بمعنى الكثرة (عَطَاءً (٢) حسابًا) أَى كَثِيرًا.

الثانى: بمعنى الأَجر والثواب (إِنْ حِسَابُهُمْ إِلَّا عَلَى رَبِّى (٣) أَى أَجرهم . الثالث: بمعنى العقوبة والعذاب ( إِنَّهُمْ كَانُوا لاَ يَرْجُون حِسابًا (٤) أَى لا يخافون عذابًا .

الرّابع: الحَسِيب بمعنى الحفيظ (إِنَّ اللهَ كان عَلَى كُلِّ شَيء حَسِيبًا (٥) ) أي حفيظا .

<sup>(</sup>۱) ب: « حسيبة » .

<sup>(</sup>٣) الآنة ١١٣ سورة الشعراء.

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٦ سورة النساء.

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٦ سورة النبأ.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٧ سورة النبأ .

الخامس: الحسِيب بمعنى الشاهد الحاضر (كُفَى (١) بنَفْسِكَ اليوْمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا) أَى شهيدًا .

السّادس: الحساب بمعنى العَرْض على اللِّك الأَكبر (يَوْمَ يَقُومُ الحِسَابُ (٢)) أَى الْعَرْض على الرّحمن.

السّابع: بمعنى العدد (لِتَعْلَمُوا عَدَدَ السِّنِينَ والحِسَابُ<sup>(٣)</sup>) أَى عدد الأَيام. الثامن: بمعنى المنَّة (يُرْزَقُون فِيها بغير حِسَابٍ<sup>(٤)</sup>) أَى بغير مِنَّة عليهم ولا تقتير.

التَّاسع: الحُسْبان بمعنى دوران الكواكب فى الفَلَ<sup> ك</sup> (الشَّمْسُ<sup>(٥)</sup> والقَمَرُ بِحُسْبَانٍ ) أَى يدوران حول القُطْب كدوران الرَّحى .

العاشر: الحِسْبان بالكسر بمعنى الظن (ولاَ تَحْسَبنَ<sup>(٦)</sup> الَّذينَ قُتِلُوا في سبيل اللهِ أَمْوَاتًا) (ولاَ تَحْسَبنَ اللهُ عَافِلًا<sup>(٧)</sup>) وله نظائر .

وأمّا قوله تعالى ( ويُرْسِلَ عَلَيها حُسْبَانًا مِنَ السَّماءِ (٨) فقيل معناه نارًا وعذابًا ، وإنما هو في الحقيقة ما يحاسب عليه فيجازى بحَسَبه . وفي الحديث أنَّه قال في الريح : «اللهمّ لا تجعلها عذابًا ولا حسَابًا».

وَذَكَرَ بَعْضَهُم فَى قُولُهُ تَعَالَى (يَرْزُقُ مَنْ يَشَاءُ بِغَيْرِ حِسَابٍ<sup>(٩)</sup>) أُوجها: الأُول: يعطيه أكثر مما<sup>(١٠)</sup> يستَحِقه.

الثانى: يعطيه ولا يأخذ منه.

(١٠) في الاصلَيْن: « ما » .

 <sup>(</sup>۱) الآیة ۱۲ سورة الاسراء .
 (۲) الآیة ۱۲ سورة ابرهیم .

<sup>(</sup>٣) الآية ه سورة يونس . (٤) الآية .) سورة غافر .

<sup>(°)</sup> الآية ه سورة الرحمن . (٦) الآية ١٦٩ سورة آل عمران .

 <sup>(</sup>٧) الآية ٢} سورة ابرهيم .
 (٨) الآية .} ٤٠ طورة الكهف .

<sup>(</sup>٩) الآية ٢١٢ سورة البقرة .

<sup>- 173 --</sup>

الثالث: يعطيه عَطاءَ لا<sup>(١)</sup> بمكنُ إِحصاؤه كَثْرةً .

الرابع: يعطيه بلا مضايقة ، من قولهم: حاسبته إذا ضايقته .

الخامس: أكثر ممّا يحسُبُه.

السّادس: أنه يعطيه بحسب مايعرفه من مصلحة (٢) لا على حَسَب حسابهم . وذلك نحو ما نبّه عليه بقوله (ولَوْلَا أَنْ يَكُونَ الناسُ أُمّةً واحدةً لَجَعَلْنَا لَنْ يَكُونُ بالرَّحمَن (٣) الآية .

السابع: يعطى المؤمن ولا يحاسبه عليه . ووجه ذلك أن المؤمن لا يأخذ من الدّنيا إلاَّ قدر مايجب وكما يجب فى وقت مايجب ، ولا ينفق إلاَّ كذلك ، ويحاسب نفسه فلا يحاسبه الله تعالى حسابا يضره ، كما روى : مَنْ حاسب نفسه لم يحاسبه الله يوم القيامة .

الثامن: يقابل المؤمنين يوم القامة لا بقدر استحقاقهم بل بأكثر منه كما قال ( مَنْ ذَا الذِي يُقْرضُ الله قَرْضًا حَسَنًا فيُضاعِفَه (٤) ، وعلى هذه الأَوجه قوله تعالى: (يَدْخُلُونَ الجَنَّةَ يُرْزَقُونَ فِيها بغَيْر حِسَاب (٥) ) وقوله تعالى: (فامْنُنْ أَوْ أَمْسِكُ بِغَيْر حساب (٦) ). قيل: تصرّف فيه تصرف من لايحاسب، أو تناولْ كما يجب في وقت ما يجب وعلى مايجب وأنفقه كذلك.

و «حَسْبِ » يستعمل في معنى الكفاية ( حَسْبُنَا<sup>(٧)</sup> الله ) أَى كافينا ( وكَفي

<sup>(</sup>۱) ب: « ولا » . (۲) كذا . والاولى « مصلحته » .

٣) الآية ٣٣ سورة الزخرف . (٤) الآية ١١ سورة الحديد .

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٠ سورة غافر . (٦) الآية ٢٩ سورة ص .

٧) الآية ١٧٣ سورة آل عمران ٠ وورد في آيات أخرى ٠

بِاللهِ حَسِيبًا (١) أى رقيبًا يحاسبهم عليه . وقوله تعالى: (مَا عَلَيْكُ (٢) مِنْ حَسَابِهِمْ مِنْ شَيءً ) نحو قوله : (لا يَضُرُّكُمْ مَنْ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمْ (٣)) وقيل معناه : ما كفايتهم (٤) عليك بل الله يكفيهم وإيّاك ، من قوله تعالى : (عَطَاءً حسابًا) أى كافيًا ، من قولهم حسبى كذا . وقيل : أراد من عملهم فسمّاه بالحساب الّذى هو منتهى الأعمال . وقوله تعالى : (أمْ حَسِبتُمْ (٥) أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّة) مصدره الحِسْبان ، وهو أن يحكم لأحد النقيضين من من غير أن يَخْطِر الآخر بباله فيحسبه ويعقد عليه الإصبع ويكون في معرِض أن يعتريه فيه شكُّ . ويقارب ذلك الظنّ ، لكن الظنّ أن يخطِر النَّقيضُ بباله فيغلب أحدهما على الآخر .

<sup>(</sup>١) الآية ٦ سورة النساء ، والآية ٣٩ سورة الأحزاب ٠

 <sup>(</sup>۲) الآية ٢٥ سورة الانعام .
 (۳) الآية ١٠٠ سورة المائدة .

 <sup>(</sup>٤) في الأصلين : « من كفايتهم » • (٥) الآية ٢١٤ سورة البقرة .

#### ٣١ \_ بصيرة في العسن

وهو عبارة عن كل مُبْهِج مرغوب فيه . وذاك ثلاثة أضرب : مستحسن من جهة العقل ، ومستحسن من جهة الهوى ، ومستحسن من جهة الحِس . والحَسنة يعبّر بها عن كلّ ما يَسُرّ من نعمة تنال الإنسان في نفسه وبدنه وأحواله ، والسيئة تضادّها ، وهما من الألفاظ المشتركة كالحيوان الواقع على أنواع مختلفة .

وقوله تعالى : (وإِنْ تُصِبْهُمْ حَسَنَةٌ يقُولُوا هَذِهِ مِنْ عِنْدِ اللهِ (١) أَى خِصْب وسعة وظفر ، (وإِنْ تُصِبْهُمْ (١) سَيِّئَةٌ) أَى جَدْب وضِيق وخَيْبَة . وقوله : (مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ (٢)) أَى ثواب (وما أَصابك من سَيِّئَة (٢)) أَى عذاب .

والفرق بين الحَسنة والحسن والحُسنى أنَّ الحَسن يقال في الأعيان والأحداث ، وكذك الحَسنة إذا كانت وصفا . فإذا كانت اسمًا فمتعارف في الأحداث ، والحُسني لا يقال (٣) إلا في الأحداث دون الأعيان ، والحَسن أكثر ما يقال في تعارف العامّة في المستحسن بالبصر ، يقال رجل حسن وحُسّان وحسّان وامْرَأَةٌ حسناء أو حُسَانة وحُسّانة . وأكثر ما جاء في القرآن من الحَسن فللمستحسن من جهة البصيرة ، وقوله تعالى : ( الّذِينَ يَسْتَمِعُونَ القَوْلَ فَيَتَّبِعُونَ أَحْسَنَهُ (٤) أي الأبعد عن الشّبهة . وقوله تعالى :

الآية ٧٨ سورة النساء .
 الآية ٧٨ سورة النساء .

<sup>(</sup>٢) ب: « يقابل » . (٤) الآية ١٨ سورة الزمر ·

(وَمَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا لِقَوْم يُوقِنُونَ (١) إِن قيل : حكمه تعالى حَسَن لمن يوقن ولمن لايوقن فَلِمَ خصّ ؟ قيل : القصد إلى ظهور حسنه والاطَّلاع عليه ؟ وذلك يظهر لمن تزكَّى واطَّلع على حكمة الله تعالى ، دون الجَهَلة . والإحسان يقال على وجهين : أحدهما الإنعام على الغير ، وقد أحسن إلى فلان . والثَّاني إحسان في فعله . وذلك إذا علم علماً حَسَنًا ، أو عمل عملاً حَسَنًا . فلان . والثَّاني إحسان في فعله . وذلك إذا علم علماً حَسَنًا ، أو عمل عملاً حَسَنًا . وعلى هذا قول أمير المؤمنين على رضي الله عنه : «النَّاس أبناء ما يحسنون» أي منسوبون إلى ما يعملونه (٢) من الأَفعال الحسنة . والإحسان أعم (٣) من الإَنعام .

وقوله تعالى: ( إِنَّ اللهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالإِحسانِ (٤) فالإِحسان فوق (٥) العدل . وذلك أَنَّ العدل هو أَن يعطِى ما عليه ويأْخذ ما له ، والإِحسان أَن يعطى أَكثر ممّا عليه ويأْخذ أقل ممّا له . فالإِحسان زائد عليه . فتحرّى يعطى أَكثر ممّا عليه ويأْخذ أقل ممّا له . فالإِحسان زائد عليه . فتحرّى العدل واجب ، وتحرى الإحسان نَدْب وتطوع ، ولذا يُ عظم الله ثواب أهل العدل واجب ، وتحرى الإحسان نَدْب وتطوع ، ولذا يُ عظم الله ثواب أهل الإحسان ، قال تعالى : ( إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (٦) ) .

والإحسان من أفضل منازل العبوديّة ؛ لأَنه لبّ الإِيمان ورُوحُه وكمالُه . وجميع المنازل منطوية فيها . قال تعالى : ( هَلْ جَزَاءُ الإِحْسَانُ (٧)) وقال رسول الله صلى الله عليه وسلَّم « الإِحْسَانُ (٨) أَنْ تَعْبُدَ الله كَأَنَّكَ تَرَاهُ »

<sup>(</sup>١) الآية . ه سورة المائدة .

۲) ۱ ، وهامش ب : « يعلمونه» وفي الراغب: « يعلمون ويعملون » .

<sup>(</sup>٢) وذلك أن الانعام خاص باسداء المنفعة إلى الغير ، والأحسان يشمله ويشمل المسام الافعال وغيرها . (٤) الآية ٩٠ سورة النحل .

<sup>(°)</sup> في الاصــــلين: « قول » وما اثبت من الراغب.

<sup>(</sup>٦) الآية ١٩٥ سورة البقرة . (٧) الآية .٦ سورة الرحمن .

<sup>(</sup>٨) في البخاري في كتاب الايمان وغيره

وأمًّا الآية فقال ابن عباس والمفسّرون : هل جزاءً مَنْ قال لا إِلَه إِلا الله وعمل بما جاء به محمّد صلَّى عليه وسلَّم إِلَّا الجَنَّة ، وقد رُوى عن النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم أنه قرأ (هَلْ جَزَاءُ الإحسانِ إِلَّا الإحسانُ) ثمَّ قال : هل تدرون ما قال ربّكم ؟ قالوا : الله ورسوله أعلم . قال : يقول : هل جزاءُ مَن أنعمتُ عليه بالتَّوحيد إلَّا الجنَّة ؟!. فالحديث إشارة إلى كمال الحضور مع الله تعالى ومراقبته ، الجامع لخشيته ومحبّته ومعرفته والإنابة إليه والإخلاص له ولجميع مقاهات الإيمان .

والإحسان يكون في القصد بتنقيته من شوائب الحظوظ ، وتقويته بعزم لا يصحبه فتور ، وبتصفيته من الأكدار الدالّة على كدر قصده بعزم لا يصحبه فتور ، وبتصفيته من الأكدار الدالّة على كدر قصده ويكون الإحسان في الأحوال بمراعاتها وصونها غيرة عليها أن تحول ، فإن لم يرُع حقوقها حالت . ومراعاتها بدوام الوفاء ، وتجنّب الجفاء ، وبإكرام نُزُلها(۱) ، فإنّه ضيف ، والضّيف إن لم يكن له نُزل ارتحل . ويراعيها بسترها عن النّاس ما أمكن لئلًا يعلموا بها إلّا لحاجة أو مصلحة راجحة ، فإن في إظهارها بدون ذل آفات . وإظهار الحال عند الصادقين من حظوظ النفس والشيطان ، وأهلُ الصّدق أكتم وأستر لها من أرباب الكنوز لأموالهم ، حتى إنَّ منهم مَنْ يُظهر أضدادها كأصحاب(٢) الملكمة . ويكون الإحسان في الوقت ، وهو ألَّا يفارق حال الشّهود ، وهذا إنَّما يقدر

<sup>(</sup>١) هو ما يهيا للضيف من الطعام ٠

 <sup>(</sup>۲) هم فرقة من الصوفية يرون من الاخلاص الايظهروا أحوالهم الكريمة ، وأن يتمرضوا للوم
 لناس لهم في سلوكهم ، افراطا في البعد عن الرياء ، ويسمون : الملامتية ،

عليها أهل التمكُّن الَّذين قطعوا المسافات الَّي بين النَّفس وبين القلب ، والمسافات الَّي بين القلب وبين الله تعالى ، وأن تُعلِّق همّة على بالحق وحده ، ولا تُعلَّق بأحد غيره ، فإنَّ ذلك شرك في طريق الصّادقين ، وأن تجعل هجرة إلى الله إلى الحق سَرْمدًا . ولله على كلّ قلب هجرتان فرضًا لازمًا : هجرة إلى الله بالتّوحيد والإخلاص والتّوبة والحبّ والخوف والرّجاء والعبوديّة ، وهجرة إلى رسوله بالتسليم له والتّفويض والانقياد لحكمه ، وتلقّي أحكام الظّاهر والباطن من مِشْكَاته (١) . ومن لم يكن لقلبه (٢) هاتان الهجرتان فليحث على رأسه التراب ، وليراجع الإيمان من أصله .

<sup>(</sup>۱) هى الطاق فى الحائط غير النافذ. وقد جانت فى الكناب العزين مقرونة بالمصباح المنير فى تمثيل نور الله سبحانه ، ومن هذا صارت تطلق على المصباح ، وهو المراد هنا .

<sup>(</sup>۲) في الاصلين: « لقلته » .

## **37 \_ بصيرة في العشر**

وهو إخراج الجماعة عن مَقَرَهم وإزعاجُهم عنه إلى الحرب وغيرها . ورُوى عن النبيّ صلّى الله عليه وسلّم أنّه قال في حجّة الوداع: «النّساءُ لايعْشَرن (١) ولا يُحشرن » . وذُكِر له معنيان ، أحدهما : أنّهن لا يُحشرن إلى المصدّق ولكن يؤخذ منهن الصّدقة بمواضعهن . والثّانى : أنّهن لا يُحشَرن إلى المغازى ولا يضرب عليهن البُعُوث . وهذا هو القول ، لأن القول الأوّل يستوى فيه الرّجال والنّساء . وأصل الحشر الجمع ، حشرت الناس أحشرهم وأحشِرهم أى جمعتهم ، ومنه يوم الحشر .

وقوله تعالى: (لأوَّل الحَشْرِ<sup>(۲)</sup>) قيل هو الجلاء . وذلك [ أن ] بنى النَّضير أوّل مَن أُخرِ ج من ديارهم وأُجْلوا . وقيل : هو أوّل حشرٍ إلى الشام ، ثمّ يحشر النَّاس إليها يوم القيامة . وقوله تعالى : (وإذَا الوُحُوشُ حُشِرَت (٣)) قال عكرمة : حَشْرها موتها . الأَزهرى وأكثر المفسرين قالوا : تحشر الوحوش كلّها ، والدّواب حتى الذّباب تحشر للقِصَاص . والمَحْشَر والمَحْشِر – بفتح الشّين وكسرها – موضع الحشر ، والكسر أفصح ، كذا في العباب .

وقد ورد الحشر في القرآن على وجهين:

الأُوّل (٤): الجمع ( وإذا الوُحُوشُ حُشِرَت (٣)) أَى جُمعت (وحَشَرْنَاهُم (٥))

أى جمعناهم .

<sup>(</sup>١) فسر هذا بألا يؤخذ في حليتهن زكاة ٠ والحديث في سنن النسائي ٠

<sup>(</sup>٢) الآية ٢ سورة الحشر . (٣) الآية ٥ سورة التكوير .

<sup>(</sup>٤) ب: « أحدهما » . (٥) الآبة ٧} سورة الكهف .

والثانى : بمعنى السَّوْق والطَّرد (ونَحْشُرُهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ على وُجُوهِهِمْ (١)) (ونَحْشُرُ المَجْرِمِينَ يَوْمَئِذٍ زُرْقًا (٢)) .

والحشر مهذا المعنى يختلف لمعانٍ :

حَشْرِ الطُّيُورِ لداود وطيب أَلحانهِ (والطَّيْرَ مَحْشُورَةً<sup>(٣)</sup>).

وحَشْر الجنّ وغيره لسليمان عليه السّلام (وحُشِرَ لسُلَيْمَانَ جُنُودُهُ (٤) .

وَحَشْرُ السَّحرةُ لَفَرَعُونَ وَهَامَانَ ( فَأَرْسَلَ فِرْغُونُ فَى الْمَدَائِنِ حَاشِرِينَ ( ) وَحَشْرُ السِّحرةُ لَفُرِعُونَ لَكِيَّانَ ( وَاتَّقُوا اللهُ الذِي إِلَيْهِ تُحْشَرُونَ (٢) ) ( وَيَوْمَ نَحْشُرُهُمْ جَمِيعًا (٧) ) .

وحَشْر لأَهل الظُّلم والعدوان لعقوبتهم بالنِّيران ( احْشُرُوا الذين ظَلَموا وأَزْوَاجَهُمْ (٨) ) .

وحشر للمتَّقين إلى نعيم الجِنَان والرِّضوان ( يَوْمَ نَحْشُرُ المُتَّقِينَ إِلَى الرَّحْمَنِ وَفْدًا (٩)) .

<sup>(</sup>١) الآية ٧٧ سورة الاسراء . (٢) الآية ١٠٢ سورة طه .

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٩ ص ص .
 (٤) الآية ١٧ سورة النمل .

<sup>(</sup>٥) الآية ٥٣ سورة الشعراء . (٦) الآية ٩٦ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٢ سورة الانعام ، والآية ٢٨ سورة يونس .

الآية ٢٢ سورة الصافات ٠ (٩) الآية ٨٥ سورة مريم ٠

#### ٣٣ ـ بصيرة في الحصر

حَصَرَهُ يحصُّره حَصْرًا : ضيّق عليه . وقوله تعالى (واحْصُرُوهُمْ) (١) أَى ضيّقوا عليهم . وحصرنى الشيء: حبسنى . والحَصِير البارِئُ (٢) . وفي المثل: أُسِيرُ على حَصِير ، قال :

فأضحى كالأمير على سرير وأمسى كالأمير على حصير وقوله تعالى: (وَجَعَلْنَا جَهَنَّمَ للكافرين حَصِيرًا (٣) أى حابسا. قال فى العباب: الحَصِير السَّجن. ومنه الآية (حَصِيرًا) أى مَحْبِسًا. قال الحسن: معناه: مِهادًا، كأنَّهُ جعله الحصير المَرْمول (٤) ؛ كقوله (لَهُمْ مِنْ جَهَنَّمَ مِهَادُ ( ) فنى الأوّل بمعنى: الحاصر، وفى الثانى بمعنى: المحصور، فإنَّ الحصير سُمّى بذلك لحِصْر بعض طاقاته على بعض. وقال لَبيد:

وقَمَاقَم عُلْب الرّقاب كأنهم جِنَّ لدى باب الحصير قيام (٦) دافعت خُطَّتها وكنت وليَّها إذ عَى قصد جوابها الحكَّام سُمّى المَلِك حَصِيرا لأَنَّه محجوب ، وإمّا لكونه حاصرًا أى مانعًا لمَن أراد الوصول إليه . والحَصِير أيضًا : البخيل ، والرّجل الّذي لا يشرب الشراب

<sup>(</sup>١) الآية ٥ سورة التوبة .

<sup>(</sup>٢) هو ما يفرش . ويخصه في المصباح بالحصير الخشن .

<sup>(</sup>٣) الآية ٨ سورة الاسراء . ﴿ ٤) المنسوج وهو الحصير المعروف ·

<sup>(</sup>٥) الآية ١} سورة الاعراف .

<sup>(</sup>٦) قماقم: جمع قماقم بضم القاف وهو السيد ، وفي الراغب: « مقامة » وكذا ورد في التاج في « قوم » ، وفسرت المقامة بالقوم يجتمعون في المجلس ، و «غلب الرقاب» : غلاظها ، وهذا عندهم من وصف السادة .

بخلا. والحَصِير عِرْق يَمتد معترضًا على جَنْب الدَّابة إلى ناحية بطنها . وقول النبي صلَّى الله عليه وسلَّم «تُعرض (1) الفتنُ على القلوب عَرْض الحصير » فسّره أهلُ الحديث فقالوا : الحصير كلّ ما نسج من جميع الأَّشياء لأَنَّ بعضه نسج ببعض ، سَدَاه بلُحمته . وقالوا : المراد من هذا أَنَّ الحَصِيرَ ثوب مزخرف مَوْشِي حَسَن إذا نُشر أُخذتِ القلوبَ مآخِذُه لحسن وشيه وصنعته ، وكذا عُرُن الفتنة تزيّن للناس وتزخرف ،وعاقبة ذلك إلى غرور . قال :

فليت الدهر عاد لنا جديدًا وعُدْنا مثلنا زمن الحصير أى زمنا كان بعضنا يُزخرف القول لبعض فيتوادّ عليه . والحصير : الجنبان .

وقوله تعالى : (وسَيِّدًا وحَصُورًا (٣) قيل : الحصور : الَّذَى لا يأتى النِّساء ، إمّا من العُنَّة ، وإمّا من العِفَّة والاجتهاد في إزالة الشهوة ، والثاني أظهر في الآية لأن بذائ يستحقّ الرّجلُ المحْمِدة . والحَصُور أيضًا : المجبوب . والحصُور أيضًا الضَّيق البخيل كالحَصِر (٤) . والحصر والإحصار : المنع والحصُور أيضًا الضَّيق البخيل كالحَصِر (٤) . والحصر والإحصار : المنع عن طريق البيت . والإحصار يقال في المنع الظَّاهر كالعدوّ ، والمنع الباطن كالمرض ، والحصر لا يقال إلَّا في المنع الباطن . وقوله تعالى : (فإن كالمرض ، والحصر لا يقال إلَّا في المنع الباطن . وقوله تعالى : (فإن أحصر تُمْ (٥)) محمول على الأمرين ، وكذائ قوله تعالى : (للفُقراء الذين أحصر واللهُبُن ، وعبّر أحصر واللهُبُن ، وعبّر أحصر والله كما عُبّر [عنه] بضيق الصدر ، وعن ضدّه بالبرّ والسّعة .

 <sup>(</sup>١) ورد في النهاية عن حذيفة .
 (٢) با آية ٣٩ سورة ال عمران .

<sup>(</sup>٤) في الاصلين : « كالخصم » وما اثبت عن القاموس .

<sup>(</sup>٥) الآية ١٩٦ سورة البقرة . (٦) الآية ٢٧٣ سورة البقرة .

 <sup>(</sup>٧) الآبة . ٩ سورة النساء .
 (٨) زبادة من الراغب .

### ٣٤ \_ بصيرة في الحصن

وهو واحد الحُصُون . وقوله تعالى : (لَا يُقَاتِلُونَكُمْ جَميعًا إِلَّا فَى قُرَى مُحَصَّنَة (١) أَى مجعولة بالإحكام كالحصون . وحَصَّن القَرْيَة : بنى جولها ، وتحصّن : اتَّخذ الحصْن مسكنًا . ثمّ يتجوّز به فى كل تحرز . ومنه دِرْع حصينة لكونها حصنًا للبدن ، وفرس حِصان لكونه حصْنًا لراكبه ، وإلى هذا أشار الشاعر (٢) :

\* أَنَّ الحُصون الخيلُ لا مدَرُ القُرى \*

وقوله تعالى : ( إِلَّا قَلِيلًا ثَمَّا تُحْصِنُون (٣) ) أَى تُحرِزون في المواضع الحصينة الجارية مجرى الحِصْن . وامرأة حَصَان وحاصن : عفيفة . وقد حَصُنت بالضمّ حُصْنًا فهي حَصْناءُ بيِّنة الحصانة ، وأحصنت . وقوله تعالى : ( فَإِذَا أَحْصَن (٤) ) أَى تزوّجن و ( أُحْصِن ) أَى زُوِّجن . والحَصَان في الجملة المحصنة إمّا بعفَّتها أو بزوجها أو بمانع آخر . ويقال : امرأة مُحصِن إذا تُصوّر حُصْنها من نفسها ، ومُحْصَن إذا تُصوّر حصنها من غيرها .

وقوله تعالى : ( وآتُوهُنَّ أُجُورَهُنَّ بِالْمَعْرُوفِ مُحْصَنَاتٍ (٥) ) إِلَى قوله :

<sup>(</sup>١) الآية ١٤ سورة الحشر .

<sup>(</sup>٢) أي الاسمعر الجعفى . وقبله \* ولقدعامت على تجشمي الردي \* وانظر الاصمعيات ٣

<sup>(</sup>٣) الآية ٨} سورة يوسف.

 <sup>(</sup>٤) الآية ٢٥ سور: النساء. والقراءة بالبناء للفاعل قراءة أبى بكر وحمزة والكسائى وخلف ،
 وقرأ الباقون بضم الهمزة بالبناء للمفعول ، كما فى الاتحاف،

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٥ سورة النساء ،

( فإذا أُحْصِن فإن أَتَيْنَ بِفاحِشَةٍ فعليْهِنَّ نِصْفُ ما على المُحْصَناتِ مِنَ الْعَذَابِ) قيل: المحصنات: المزوّجات تصوّر أَن زوجها هوالَّذي أَحصنها. (والمُحْصَنَاتِ (١)) بعد قوله تعالى: (حُرِّمَتْ) بالفتح لاغير، وفي سائر المواضع بالفتح والكسر لأَنَّ عرّم التزوّج بها المزوّجات دون العفيفات، وفي سائر المواضع يحتمل الوجهين.

# ٣٥ \_ بصيرة في الحصي

أخِذ من لفظه الإحصاء وهو التَّحصيل بالعدد يقال: أحصيت كذا. واستعمال ذاك فيه من حيث إنَّهم كانوا يعتمدونه بالعدد كاعبادنا فيه على الأصابع. قوله تعالى: ( وأَحْصَى كُلَّ شَيْءٍ عَدَدًا(٢) ) أَى حصّله وأحاط به. وقال صلًى الله عليه وسلَّم: « إِنَّ لله (٣) تعالى تسعة وتسعين اسمًا مَنْ أحصاها دخل الجنَّة » وقال « استقيموا وان تُحْصُوا(٤) » أَى لن تحصّلوا ذلك. ووجه تعذُّر إحصائه وتحصيله هو أَنَّ الحقّ واحد والباطل كثير بل الحقّ بالإضافة إلى الباطل كثير بل الحقّ بالإضافة إلى الباطل كالنقطة بالإضافة إلى سائر أجزاء الدائرة وكالمَرْمَى (٥) من الهَدَف ، وإصابة ذلك شديد ، وإلى هذا أشار ما روى أَنَّ النبيّ صَلَّى الله عليه وسلم قال: «شيّبتني (٦) سورة هود وأخواته » فسئل من الذي شيبك منه ، فقال قوله تعالى: ( فاسْتِقِمْ كَمَا أُمِرْتَ (٧) ) وقال أهل اللَّغة: لن تحصوه أَى لن تحصوا ثوابه .

<sup>(1)</sup> الآية ٢٤ سورة النساء . (٢) الآية ٢٨ ,سورة الجن .

 <sup>(</sup>٣) ورد في الجامع الصفير عن الترمذي وغيره .

 <sup>(</sup>٤) ورد في الجامع الصغير عن احمله بن حنبل وغيره .
 (٥) في الراغب: « كالغرض » .

<sup>(</sup>٦) في الراعب " فلطريس" . (٦) في تيسير الوصول في التفسيسير عن الترمذي في تفسير سورة هود: « شيبتني هود والمرسلات وعم يتساءلون واذا الشمس كورت » (٧) الآية ١١٢ سورة هود .

#### ٣٦ ــ بصيرة في الحضر

الحاضر خلاف البادى . ومنه الحديث «لايبعْ حاضر لبادٍ ، دَعُوا النَّاس يرزق الله بعضهم من بعض (١) » والحاضرة خلاف البادية . والحاضر : الحَيُّ العظيم وهو جمع كما يقال سامر للسُّمَّار ، وحاجٌ للحُجَّاج . والحَضَارة والحِضَارة : الكَوْن بالحَضر كالبَدَاوة والبِدَاوة .

وقوله تعالى : (وأَعُوذُ بِاكَ رَبِّ أَن يَخْضُرُونِ<sup>(۲)</sup>) من باب الكناية أَى أَن يحضُرنى الجِنِّ : وفى العباب : أَى أَن يصيبنى الشَّياطين بسُوء ، وكُنِّى عن المجنون بالمحتضر وعتن حضره الموت كذلك . وقوله : ( مَا عَمِلَتْ مَن خَيْر مُحْضَرًا (٣) أَى مشاهَدًا معاينًا فى حكم الحاضر عنده. وقوله (حاضِرة البَحْرِ (٤) أَى قُرْبه (٥) . وقوله ( تجارة حاضِرة (٢) ) أَى نَقْدا . وقوله : ( كلّ البَحْرِ (٤) ) أَى يحضُره أصحابُه .

وحَضَر الرَّجل يَحْضُر - مُضُوراً ، وحضِر بكسر الضَّاد ، ورجل حَضِر ككتف: لايريد السَّفر ، وكلَّمته بحضرة فلان مثلثة الحاء ، وبمحضر من فلان وبحضَر فلان بالتَّحرياك . والحُضْر بالضمِّ العَدُو وخصَّ بما (يُحضربه (^^))

<sup>(</sup>۱) أورد في تيسير الوصول في البيع تحتء نوان « بيع الغرر وغيره » .

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٨ سورة المؤمنين . (٣) الآية ٣٠ سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٦٣ سورة الاعراف .

<sup>(°)</sup> في الاصلين: « قرية » وما أثبت من الراغب.

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٨٢ سورة البقرة . (٧) الآية ٢٨ سورة القمر .

<sup>(</sup>٨) كذا في ب والراغب . وفي ١ : « يحضره ،

الفرس إذا طُلِب جَرْيه . يقال أحضر الفرسُ [ واستحضرته] (١) : طلبت ما عنده من الحُضْر . وحاضرته محاضرة وحِضارًا إذا حاججته من الحضور كأنّه يُحضر كلُّ واحد حُجَّته ، أو من الحُضْر كقولك جاريته . والحَضِيرة (٢) الأَربعة والخمسة (٣) يغزون أى تحضر بهم (٤) الغزو ، وقالت سُعْدى (٥) الْجُهَنِيَّة :

يرد المياه حَضِيرة ونَفِيضة ورْدَ القطاة إذا اسمأَلَّ التَّبَّع (٢) واللبن محضور ومحتضَر أى كثير الآفة وأنَّ الجنّ تحضره . وفي الحديث إنَّ هذه الحُشُوش مُحْضَرة محتضرة » .

<sup>(</sup>١) زيادة من الراغب .

<sup>(</sup>٢) في الاصلين: « الحضرة » . وما اثبت من الراغب .

<sup>(</sup>۳) کذا ، والواو بمعنی او .

<sup>(</sup>٤) في الاصالين: « لهم » وما اثبت من الراغب.

٥) وقيل: سلمي الجهنية ؛ كما في اللسان. والبيت في قطعة في رثاء اسعد أخي الراثية .

<sup>(</sup>٦) النفيضة: جماعة يبعثون ليكشفوا هل ثم خوف أو عدو . واسمأل: قصر ، والتبع: الظل . واسمئلال التبع عند نصف النهار . كأن المراد أن المرثى كان يرد المياه ذا حضيرة ونفيضة أى مرافقا لهذه ولهذه ، أو أنه نفسيسه يكون حضيرة ونفيضة أى يقوم مقامهما ، فهو واحد يقوم مقام الجماعة .

# ٣٧ \_ بصيرة في العطب

وهو ما يُعدّ للإِيقاد . وقد حَطَبت حَطْبًا واحتطبتُ أَى جمعته . وحطبنى فلان إِذا أَتاك بالحَطَب ، قال الجُلَيح الجحاشيّ (١) :

تسألنی عن بعلها أَیُّ فتی خَبُّ جَرُوز وإذا جاع بکی لاحطَبَ القوم ولا القوم سَقَی ولا رِکَابَ القوم إِن ضَلَّت بَغَی ولا یواری فَرْجَه إِذا اصطلی ویا کل التَّمر ولا یُلْق النَّوی کاًنه غِرَارة مَلاًی حَثی (۲)

وقوله تعالى: (حَمَّالة الحَطَبِ<sup>(٣)</sup>) نزل فى أُم جَمِيل امرأة أَبِي لهب، وكانت تمشى بالنَّميمة ، فكُنى عنها بالنَّميمة . وإذا نَصَر الرَّجُل القَوْمَ قيل : حَطَب فى حَبْلِهم . والحطباء : المرأة المشئومة . والحَطِب ككتف والأَحطب : الشديد الهُزَال . ويقال لمن يتكلَّم بالغَثِّ والسّمين : حاطب ليل ، لأَنَّه لايبصر ما يَجْمع فى حَبْله . وحَطَب به إذا سعى به . والمحتطِب : المطر الَّذى يَقْلَع أصولَ الشَّجر . وناقة محاطِبة : تأكل الشَّوك اليابس . والحِطاب ككتاب : ما يُقطع من أعالى شجر العنب كلَّ عام ، واستحطَب العنب : حان أَنْ يقطع حِطَابه .

<sup>(</sup>۱) نسبة الى جعاش أبى حى من غطفان كما القاموس .

<sup>(</sup>٢) الرَجلُ في أواخر ديوانَّ الشماخُ ١٠٧ · والخب : الخداع · والجروز : الأكول · والحثى التراب والتبن · (٣) الآية } سورة المسد .

#### ٣٨ ـ بصيرة في الحلف

حَفَّهُ بِالشَّىءُ (١) يَحُفَّه : أَحاط (٢) كما يُحَفَّ الهودجُ بِالثوب (٣) . وقوله تعالى : ( وتَرَى المَلَائِكَةَ حافِّينَ مِنْ حَوْل الْعَرْشِ (٤) ) أَى محلِقين بِأَحِفَّتِهِ أَى جوانبه . وحِفَافَا الشيء جانباه . قال (٥) :

كأن جناحَىْ مَضْرَحِى تكنّفا حِفَافَيْه شُكّا في العَسِيب بِمِسْرَد وقوله تعالى: (وحَفَفْنَاهُمَا بِنَجْل (٢)) أَى جعلْنا الذخل وطيفة بالحِفّتهما أَى جوانبهما وفي الحديث أَنَّه – صلّى الله عليه وسلّم لم (٧) يشبع من طعام إلا على حَفَف أَو شَظَف أَو ضَفَف (٨) والرّوايات الثلاثة في معنى ضِيق العيش وقلّتِه وغلظه ومن أَمثالهم: «مَنْ حَفَّنا أَو رَفَّتا فليقتصِد» أَى مَن طاف بنا واعتنى بأمرنا وأكرمنا وَحَدَمَنَا وحاطنا وتعطّف علينا بالمدح ونحوه فلا يغلمُون في ذاك ، ولكن ليتكلّم بالحق منه . والحُفُوف : اليُبس . وحَفتهم الحاجة إذا كانوا محاويج ؛ وهم قوم وحفوفون . وحَفيف الشجر والأفعى والطّائر والسّهم النّافِذِ : صوتُه .

<sup>(</sup>۱) كذا في ب . وفي ا : « الشيء » . (٢) ب : « أحاطه » .

<sup>(</sup>٣) في الأصلين : « بالقوت » والظاهر ما أثبتت · وفي اللسان : « كما يحف الهودج بالثياب ، ·

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٥ سورة الزمر.

<sup>(</sup>٥) اى طرفة فى معلقته . وهو فى وصفذنب ناقته بالسبوخ . والمضرحى : الصقر . والعسيب عظم الذنب . والمسرد: المخرز ، يقول: ان الذنب كأنه ركب فيه جناحا صقر من يمين وشمال ، وهى تذب بهما .

 <sup>(</sup>٦) الآية ٣٢ سورة الكهف .
 (٧) في الاصلين : « أنه لم يشبع » .

<sup>(</sup>٨) في ١: «طف » وفي ب: « وطف » والظاهر أن كليهما تحريف عما أثبت .

#### ٣٩ ـ بصيرة في العفر

حَفَر الأَرضَ : قلعها سُفْلا . وحفر الدَّابة : هَزَلها . يقال الحَمْل يحفِر الجَمَل ولا يحفر النَّاقة ، فإنَّها تسمن عليه . وحفر : جامَعَ ، وحفر ثرَى فلانِ إذا فتَّش عن أمره ووقف عليه .

وقوله نعالى: (وَكُنْتُمْ على شَفَا حُفْرَةٍ (١) أَى مكان محفور. ويقال لها حَفِيرة أَيضًا. والحَفَر محرَّكَة ما التُراب الَّذي يُخرج من الحُفْرة ، وهو مثل الهَدَم والنَّقض. والحَفَر أَيضًا: المكان الَّذي حُفِر. قال الأَخطل: حتَّى إذا هن وَرّكن القَصِيم وقد أَشرفن أَو قلن هذا الخَنْدق الحَفَر (٢) وسمّى حافر الفرس تشبيهًا لِحفْره (٣) في عَدُوه. وقوله تعالى: (أَئِنَّا لَمَرْدُودُونَ في الحَافِرَةِ (٤) أَى إِلَى أَمرنا الأَوّل وهو الحياة. وقال مجاهد: أَى خَلْقًا جديدًا. وقال ابن الأَعرابي: أَى إِلى الدّنيا كما كنَّا . يقال: عاد إلى حافرته أَى رجع إلى حالته الأُولى ، وإذا رجع من الطَّريق الَّذي جاء منه أيضًا. وأَنشد:

أَحافرةً على صَلَع وشَيْب معاذَ الله من سَفَهٍ وعارِ أَىْ: أَأَرجع إِلَى أَمرى الأَوّل بعد أَن شِبت؟! يعنى الغَزَل والصّبْوة إِلَى النساءِ.

الآية ١٠٣ سورة آل عمران .

ر۲) نفده: ا

وقعن اصلا وعجبنا من نجائبنا وقد تحين من ذي حاجة سفر وانظر الديوان ١٠٠ وما بعدها .

<sup>(</sup>٣) في الاصابين: « بالحفرة » وما اثبت من الراغب.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠ سورة النازعات .

وفي الحديث قال (١) أَبَيّ بن كعب : سألتُ النبيّ صلّى الله عليه وسلم عن التّوبة النّصُوح فقال : هو الندم عي الذنب حين يفْرُطُ من ، وتستغفر الله بندامت عند الحافر ، ثمّ لا تعود إليه أبدًا . وقال أبو العبّاس هذه كلمة كانوا يتكلّمون بها عند السّبْق والبرهان يقول : أوّل ما يقع حافر الفرس على الحافر - أى المحفور - أو الحافرة - أى المحفورة - فقد وجب النّقد . وإذا قيل عند الحافرة بالهاء (٢) أى عند أوّل كلمة . وقيل : فيه وجهان : أحدهما : أنّه لمّا جعل الحافر في معنى الدّابّة نفسها وكثر استعماله على ذلك من غير ذكر الذّات فقيل : اقتنى فلان الخُفّ والحافر أى ذواتهما ، ألحقت (٣) به علامة التأنيث استعارة بتسمية الذّات بها .

والثَّانى: أن يكون «فاعلة » من الحَفْر ، لأَنَّ الفرس بشدّة الدّوس تحفر (٤) الأَرض ، كما سمّى فرسًا لأَنها تفْرِسها (٤) أَى تدُقّها (٤) . هذا أَصل الكلمة ثمّ كثرت حتى استعملت في كلّ أوّليَّة ، فقيل رجع إلى حافرتة . ويقال التقى القوم فاقتتلوا عند الحافرة أَى عند أوّل ما التقَوْا .

<sup>(</sup>۱) ورد في النهاية .

<sup>(</sup>٢) في الاصلين: « مالها » . وظاهر أنه تحريف عما أثبت .

<sup>(</sup>٣) في الاصلين: « والحقت ». والتصحيح من اللسان والتاج.

<sup>(</sup>٤) في الأصبلين: « يحفس » و « يغرسها » و « يدقهه » بصيغة التهذكير للفعل . والمناسب ما اثبت تبعا لما في اللسمان ، فأن التسذكير لا يأتي معه وجه تأنيث الوصف ، وهو المطلوب . وانظر النهاية في غريب الحديث.

# ٠ ٤ \_ بصيرة في العفظ

حفيظت الشيء حِفظًا بالكسر أَى حرسته ، وقوله تعالى : ( فاللهُ خَيْرٌ وَفُولُهُ تَعَالَى : ( فاللهُ خَيْرٌ حِفْظًا (١)) أَى حفظُ الله خير حفظ . ومن قرأ ( حافظًا )(٢) وهي قراءة الكوفيين غير (٣) أَبي بكر فالمراد خير (٤) الحافظين . وقوله تعالى ( يَحْفَظُونَه مِنْ أَمْرِ اللهِ (٥) أَى ذلك الحفظ بأَمر الله .

والحِفظ يقال تارة لهيئة النَّفس الَّتي بها يثبت مايؤدِّي إليه الفهم ، وتارة لفسط الشيء في النَّفس . ويُضادّه النِّسيان ، وتارة لاستعمال تلك القوّة ، فيقال : حفظت كذا حفظًا ، ثمّ يستعمل في كلّ تفقُّد وتعهُّد ورعاية .

قوله تعالى: (والحَافِظِينَ فُرُوجَهُمْ والحَافِظَاتِ (٦) كناية عن العِفَّة و (حافظاتٌ للغَيْبِ بِمَا حَفِظَ اللهُ (٧) أَى يحفظن عهد الأَزواج عند غيبتهم بسبب أَنَّ الله يحفظهن أَن (٨) يطلع عليهن . وقرئ بنصب الجلالة أَى بسبب رعايتهن حق الله لا (لرياء وتصنُّع (٩)) منهن . وقوله (فَمَا أَرْسَلْنَاكَ عَلَيْهِمْ حَفِيظًا (١٠)) أَى حافظًا ؛ كقوله (وما أَنْتَ عَلَيْهِمْ بِوَكِيل (١١))

<sup>(</sup>۱) الآية ٦٤ سورة يوسف.

<sup>(</sup>۲) كذا في ب · وفي أ : « حفظا » وهـ وغير مناسب .

<sup>(</sup>٣) في الاصلين : «عن » وما اثبت من التاج .

<sup>(</sup>٤) في الأصلين : « حفظ » وما أثبتت من التاج · (٦) الآبة ١١ سهرة العد . (٦)

 <sup>(</sup>٥) الآية ١١ سورة الرعد .
 (٦) الآية ٣٥ سورة الأحزاب .
 (٧) الآية ٣٤ سورة النساء .

<sup>(</sup>V) الآية ؟٣ سورة النساء . (A) كذا في الراغب . وفي الاصلين : «أي»

 <sup>(</sup>٩) في ١: «الزنا وتضيع » وفي ب: «لزنا ويضع» والتصحيح من الراغب .
 (١٠) الآية ٨٠ سورة النساء .

( وَعِنْدَنَا كِتَابٌ حَفِيظٌ (١) أَى حافظ لأَعمالهم ، أَو بمعنى مفعول أَى محفوظ لا يَضِلُ بَعْنَ مَفعول أَى محفوظ لا يَضِيع ، كقوله تعالى : (عِلْمُهَا عِنْدَ رَبِّى فِي كِتَابِ لَا يَضِلُّ رَبِّي وَلَا يَنْسَي (٢) ) .

والحفظة ، الملائكة اللّذين يكتبون أعمال بنى آدم ، وجمع الرّجل الحافظ الحافظ الحافظون والحُفَّاظ والحَفَظَة . والحفيظ : الموكّل بالشيء يحفظه . والحفيظ في صفات الله تعالى : الّذي لا يَعْزُب عنه مثقال ذَرَّة في الأرض ولا في السّماء ، وقد حفظ على عباده ما يعملون من خير وشر ، وقد حفظ السموات والأرض ( ولا يَؤودُه حِفْظُهُمَا (٣) ) . والحِفاظ المحافظة على العهد ، والوفاء بالعَقْد (٤) ، والتَّمسَدك بالود . والحِفاظ أيضًا أن يحفظ كل واحد الآخر . وقوله تعالى : ( واللَّذينَ هُمْ عَلَى صَلَوَاتِهِمْ يُحَافِظُونَ (٥) ) فيه تنبيه أنَّهم يحفظون الصّلاة بمراعاة أوقاتها ، ومراعاة أركانها ، والقيام بها في غاية ما يكون من الطّوق ، وأنَّ الصّلاة تحفظهم الحفظ الّذي نبّه عليه في قوله : ( إنَّ الصّلاة تَنْهَى عن الفَحْشَاءِ والمُنْكَرِ (٢) ) .

وأهل الحفيظة والحفائظ هم المحامون من وراء إخوانهم ، المتعاهدون لعوراتهم ، الذابّون عنها . والتحفّظ هو قلّة الغَفْلة . وحقيقته إنّما هو تكلّف الحفظ لضعف القوّة الحافظة . والحفيظة : الغَضَب الّذي يَحمل على المحافظة



 <sup>(</sup>۱) الآیة ٤ سورة ق .
 (۲) الآیة ٢٥ سوة طه .

<sup>(</sup>٣) الآية ه٢٥ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) في الاصلين: « بالعفو » . وما اثبت عن التاج .

<sup>(°)</sup> الآية ٩ سورة المؤمنين . (٦) الآية ٥} سورة العنكبوت .

ثمّ استعمل فى الغضب المجرّد . والمُحْفِظات : الأُمور الَّتَى تُحفِظ الرَّجل أَي تُخفِيه الرَّجل أَي تُخفيه إذا وُتِر في حَمِيمه (١) وجاره . قال القطاميّ :

أَخوك الذى لاتملك الحِسَّ نفسُه وترفَضُّ عند المحفظات الكتائفُ (٢) يقول : إذا استوحش الرَّجُلُ من ذى قرابته فاضطغن عليه لإساءة بدت منه فأوحشه ثمّ رآه يضام زال عن قلبه ما أَلمَّ به من الحِقد وغضِب له ونصره وانتقم له من ظالمه . قال قُريط بن أُنيف :

إذن لقام بنصرى معشر خُشُنُ عند الحَفِيظِة إِن ذو لُوثة لانا (٣) وقال:

وما العفو إِلَّا لامرئ ذي حفيظة متى يُعْفَعن ذنب امرئ السَّوءِيَلْجَج (٤)

<sup>(</sup>١) الحميم: القريب • وقد يكون للجمسع والمؤنث ، كما في القاموس

<sup>(</sup>٢) الحس : العطف والراقة ، والكتائف : الاحقاد ، واحدها كتيفة . والارفضاض : التفرق

لو كنْتُ من مَازِن لم تستبح إبِلى بَنُو اللَّقِيطَةِ مَن ذُمْلِ بنِ شيبانا واللوثة الضعف والاَسترخاء ·

٤) فى الأصلين : « يلحج ، • وما أثبتت عن اللسان والتاج •

### ١٤ \_ بصيرة في الحفا

يقال: حَفِيت بفلان وتحفيّت به إذا عُنيت بكرامته . والحَفِيّ في قوله تعالى (إِنَّهُ كَانَ بي حَفِيًّا(١)) : البَرّ اللَّطيف . والحَفِيّ أيضًا : العالم النَّذي يتعلَّم الشيء باستقصاء . والإحفاء في السّوال : التّترع (٢) في الإلحاح والمطالبة ، أو في البحث عن تعرّف الحال . وعلى الوجه الأوّل يقال : أحفيت السوال ، وأحفيت فلانًا في السّوال ؛ قال تعالى : (إن يَسْأَلْكُمُوهَا فَيُحْفِكُمْ تَبْخُلُوا(٣)) وأصل ذلك من أحفيت الدّابة : جعلته حافيًا ، وأحفيت الشّارب : أخذته أخذًا متناهيًا .

<sup>(</sup>۱) الآیة ۷۶ سورة مریم .

<sup>(</sup>٢) في الاصلين : « التبرع » وما اثبت من الراغب . والتترع : التسرع .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٧ سورة محمد .

### ٢} ـ بصيرة في الحق

أَصل الحَقّ المطابقةُ والموافقة ، كمطابقة رِجْل الباب في حُقِّه (١) لدَوَرانه على الاستقامة .

والحَقّ يقال على أربعة أُوجه :

الأُوّل: يقال لموجدِ الشيء بحسب ما تقتضيه الحكمة. ولذاك قيل في الله تعالى: هو الحقّ.

الثَّانى: يقال للموجَد (٢) بحسب ما تقتضيه الحكمة . ولذاكِ يقال : فِعْل الله تعالى كلُّه حَقَّ ؛ نحو قولنا : الموت حقّ ، والبعث حقّ (هُوَ الَّذِي جَعَلَ الله تعالى كلُّه وَالقَمَرَ نُورًا(٣) إلى قوله (ما خَلَقَ الله فَلِكِ، إِلَّا بالحَقِّ)

الثالث: الاعتقاد في الشيء المطابِقُ لما عليه ذلك الشيء في نفسه ؛ كقولنا: اعتقاد فلان في البعث والثواب والعقاب والجنّة والنّارحق .

الرّابع: للفعل والقول الواقع بحسب ما يجب ، وبقدر ما يجب ، وفق الوقت (٤) الذي يجب ، كقوانا: فعلى حق ، وقولك حق . وقوله تعالى (ولو اتّبع الحقُّ أَهُواءهم (٥) يصح أَن يكون المراد به الله تعالى ، ويصحّ أَن (ولو اتّبع الحكمُ الّذي هو بحسب مقتضى الحكمة . ويقال : أحققت كذا



<sup>(</sup>١) المراد به النقرة التي يدور فيها رجل الباب المعروفة بعقب الباب .

<sup>(</sup>٢) في التاج : « للموجود » ٠ (٣) الآية ٥ سورة يونس .

 <sup>(</sup>٤) كذا في ب . وفي ١: « الواقع » . (٥) الآية ٧١ سورة المؤمنين .

<sup>(</sup>٦) كذا في ١ . وفي ب : « يكون المراد » .

أَى أَثْبَتُه حَقَّا ، أَو حكمت بكونه حقًّا . وقوله تعالى : (ليُحِقّ الحَقّ (١)) فإحقاقُ الحق على ضربين : أحدهما بإظهار الأدِلَّة والآيات ، كما قال (وأُولَئِكُمْ جَعَلْنَا لَكُمْ عَلَيْهِمْ سُلْطَانًا مُبينًا (٢) أَى حجّةً قويّة . والثَّانى بإكمال الشريعة وبَشِّها (٣) ، كقوله تعالى : (والله مُتِمُّ نُورهِ ولَوْ كَرِهَ الكَافِرُونَ (٤) الشريعة وبَشِّها (٣) ، كقوله تعالى : (والله مُتِمُّ نُورهِ ولَوْ كَرِهَ الكَافِرُونَ (٤) وقوله : (الحاقَّةُ ما الحَاقَّةُ (٥) إشارة إلى القيامة كما فسّره بقوله : (يَوْمَ يَقُومُ النَّاسُ (٢)) لأَنَّه يحِقّ فيه الجزاء .

ويستعمل استعمال الواجب اللازم والجائز نحو (وكَانَ حَقَّا عَلَيْنَا نَصْرُ الْمُؤْمِنِينَ (٧) ) وقوله : (حَقِيقٌ عَلَى أَن لَّا أَقُولَ عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ (٨) ) الْمُؤْمِنِينَ (٧) عَلَى اللهِ إِلَّا الْحَقَّ (٨) [قيل معناه جدير ] . وقرئ (حقيق على (٩) قيل واجب .

والحقيقة تستعمل تارة في الشيء الذي له ثبات ووجود: كقول النبي صلًى الله عليه وسلَّم لحارثة «لكلّ حقّ حقيقة فما حقيقة إيمانك» أي ماالذي ينبي عن كون ما تدّعيه حقًا. وفلان يحمى حقيقته أي ما يحقّ عليه أن يحميه ، وتارة تستعمل في الاعتقاد كما تقدّم ، وتارة في العمل وفي القول فيقال: فلان لفعله حقيقة أإذا لم يكن مرائيًا فيه ؛ ولقوله حقيقة أإذا لم

<sup>(</sup>١) الآية ٨ سورة الانفال . (٢) الآية ٩١ سورة النساء .

<sup>(</sup>٣) كذا في ب . وفي ١: « ثبتها » وكان الاصل : « تبيئتها » .

 <sup>(</sup>٤) الآية ٨ سورة الصف .
 (٥) صدر سورة الحاقة .

 <sup>(</sup>٦) الآية ٦ سورة المطففين .
 (٧) الآية ٧ سورة الروم .

<sup>(</sup>٨) الآية ه.١ سورة الاعراف.

<sup>(</sup>٩) زيادة من الراغب . والقـــراءة الاولى قراءة الجمهور غير نافع ، والثانية قراءة نافع . وقد ضمن «حقيق » في القــراءة الاولى معنى «حريص » فعدى بعلى .

يكن فيه مترخِّصًا ومتزايدًا . ويُستعمل في ضدّه المتجوَّز (١) والمتوسّع (١) والمتوسّع (١) والمتفسّع (١) . وقيل : الدِّنيا باطل والآخرة حقيقة ، تنبيهًا على زوال هذه وبقاء تلك . وأمَّا في تعارف الفقهاء والمتكلِّمين فهي اللَّفظ المستعمل فيا وضع له في أصل اللَّغة .



<sup>(</sup>۱) أى المتجوز فيه ، والمتوسيع فيه ، المنفسع فيه .

# ٢٢ \_ بصيرة في الحكم والحكمة .

الحُكُم لغة : القضاء ، والجمع أحكام . وقد حكم عليه بالأمر حكمًا وحكومة . والحاكم : منفّدُ الحكم وكذلك الحكم والجمع حُكَّام . وحاكمه إلى الحاكم : دعاه وخاصمه . وحكّمه في الأمر : أمره أن يحكم ، فأحتكم . وتحكّم : جاز فيه حكمُه . والاسم الأحكومة والحكومة . و[تحكيم الحُرورية (١)] قولهم لا حكم إلَّا لله . وحكّام العرب في الجاهلية أكثم بن صَيْفيي وحاجب ابن زُرارة والأقرع بن حابس وربيعة بن مُخَاشِن وضَمْرة بن ضَمْرة لتميم ، وعامر بن الظرب وغَيْلان بن سَلَمة لقيس ، وعبد المطّلب (وأبو طالب) (٢) والعاص (٣) بنُ وائل والعلاءُ بن حارثة لقريش ، وربيعة بن حِذَار لأسد ، ويعمر (٤) بن الشّدّاخ وصفوان بن أميّة وسَلْمي ابن نوفل لكنانة .

والحِكْمَة : العدل والعلم والحِلم والنبوّة والقرآن والإنجيل وطاعة الله والفقه في الدّين والعملُ به أو الخشية أو الفهم أو الورع أو العقل أو الإصابة في القول والفعل والتفكر في أمر الله واتّباعه . وهو حكيم أى عَدْل حليم . وحَكَمه (٥) وأحْكمه : أَتْقته وَمَنَعَه من الفساد . وسُورة محكمة : غير منسوخة . والآيات المحكمات (قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكُمْ عَلَيْكُمْ (٢))

<sup>(</sup>١) زيادة من القامول والتاج . والحرورية: الخوارج .

<sup>(</sup>٢) سقط في ب . (٣) رسم في القاموس « العاصي » .

<sup>(</sup>٤) كذا ورد في القاموس. وفي التاج أن المصواب حذف «بن» .

<sup>(</sup>٥) يؤخذ من القاموس أنالفعل الثلاثي للمنع عن الفساد ، ولا يأتي للاتقان كما هنا ٠

<sup>(</sup>٦) الآية ١٥١ سورة الانعام.

إلى آخر السّورة ، أو الَّتَى أُحكِمت فلا يَحتاج سامِعُها إلى تأويلها لوضوحها كأقاصيص الأَنبياء عليهم السّلام . والمُحَكِّم - بكسر الكاف - : الشيخ المجرَّب . والحكم محرّكة (١) : الرّجل المُسِنّ .

والحكم (٢) وردت في القرآن على نيّف وعشرين وجهًا:

الأُوّل: حكم الله تعالى ( أَلَيْسَ اللهُ بِأَحِكُم ِ الْحَاكِمين (٣) .

الثانى : حكم نوح فى شفاعة النّبيّين ( وأَنْتَ أَحْكُمُ الحاكمين ( أَنْ اللّهُ عُكُمُ الحاكمين ( أَنُونَاهُ حُكُمُ الوط عند استغاثته ( أَنَ من جَوْر المجرمين ( ولُوطًا آتَيْنَاهُ حُكُمًا وعِلْمًا ( الله وحُكم يوسف الصّدّيق عند الخلوة بسيّدة الحِسَان ( آتَيْنَاهُ حُكُمًا وَعِلْمًا ( الله وحكمُه أَيضًا بتعبير الرّويا لأَهل الاسجان ( أَنْ إِنِ الْحُكُمُ إِلّا لِلهِ أَمرَ ألّا تعبير الرّواح إلى تعبير الرّويا وحكم إخوة يوسف عند توقّف بعضهم عن الرّواح إلى كنعان ( حَتَّى يأْذُنَ لِى أَبِي أَوْ يَحْكُمُ الله ( الله وحكم داود لمّا ترافع إليه الخصمان ( فاحْكُمْ بَيْنَنَا بالحَقِّ ( ا ) ) وحكم خلفاء الله بين نوع الإنسان ( فاحْكُمْ بَيْنَنَا بالحَقِّ ( ا ) ) وحكم بين الزَّارِع والرَّاعي من داود وسليان ( فاحْكُمْ بين الناسِ بالحقِّ ( ۱ ) ) وليهود بالتّوراة وشرائعها ( وعندَهُمْ ( إِذْ يَحْكُمَانِ في الْحَرْثِ ( ۱ ) ) وحكم اليهود بالتّوراة وشرائعها ( وعندَهُمْ ( إِذْ يَحْكُمَانِ في الْحَرْثِ ( ۱ ) )

<sup>(</sup>١) سقط في ب .

<sup>(</sup>٢) يريد مادة الحكم، على أى صيغة وردت. ويلاحظ أنه ذكر الأول والثانى ، ثم أتى بالباقى سردا من غير أن يذكر أعدادها المرتبة . وهو يفعل هذا كثيرا .

 <sup>(</sup>٣) الآية ٨ سورة التين .
 (٤) الآية ٥} سورة هود .

<sup>(°)</sup> ب: « استعانته » . (٦) الآية ٧٢ سورة الانبياء .

 <sup>(</sup>۷) الآیة ۲۲ سورة یوسف .
 (۸) جمع سجن ، کحمل واحمال .

<sup>(</sup>٩) الآية ٦٧ سورة يرسف ٠ (١٠) الآية ٨٠ سورة يوسف .

<sup>(</sup>١١) الآية ٢٢ سورة ص

<sup>(</sup>١٢) الآية ٢٦ سورة ص . (١٣) الآية ٧٨ سورة الانبياء .

التَّوْرَاةُ فِيهَا حُكْمُ اللهِ(١) وحكم النَّصَارى بالإِنجليل وأَحكامها(٢) (ولْيَحْكُم أَهْلُ الإِنجِيلِ بِمَا أَنْزَلَ اللهُ فِيهِ (٣) وحكم سيّد الأَنبياءِ مَا تَضمّنه القرآن ( وأَنِ احْكُمْ بَيْنَهُمْ مَا أَنْزَلَ اللهُ (٤) ) والحكم الجاهليّ الَّذي طلبه الجهّال من أهل الكفر والطُّغيان ( أَفَحُكُمَ الجاهليَّةِ يَبْغُون (٥) والحكم الحَقّ المنصوص في القرآن ( ومَنْ أَحْسَنُ مِنَ اللهِ حُكْمًا (٥) والحكم الجزم البتّ في شأَن أهل النفاق والخذلان ( فَلَا وَرَبَّكَ لا يُؤمِنُونَ حَتَّى يُحَكِّمُوكَ فِيمًا شَجَرَ بَيْنَهُمْ (٦) والحكم المقبول من المؤمنين بواسطة الإيمان ، المقابَلُ بالتَّذلل والتَّواضع والإِذعان ( وَإِذَا دُعُوا إِلَى الله ورَسُولِهِ ليَحْكُمَ بَيْنَهُمْ (٧) ) والحكم في القيامة بين جميع الإِنس والجان ( إِنَّ رَبُّكَ لَيَحْكُمُ بَيْنَهُمْ يَوْمَ القِيَامَةِ (٨) والحكم بين الرّجال والنِّسوان (فابْعَثُوا حَكَمًا مِنْ أَهْلِهِ وَحَكُمًا مِنْ أَهْلِهَا (٩) وحكم بجزاء الصّيد على المُحْرِم عند العُدُوان ( فجزاءٌ مثلُ ماقَتَلَ من النَّعَمِ يَحْكُمُ بِهِ (١٠) ) وحكم من الله بالحقّ إذا اختلف المختلفان (وَمَا اخْتَلَفْتُمْ فِيهِ من شَيء فَحُكْمُهُ إِلَى اللهِ(١١)) وحكم الكفَّار في دعوى مساواتِهم مع أهل الإِيمان (سَاءَ مَا يَحْكُمُونَ (١٢)) (مالَكُمْ كَيْفَ تَحْكُمُونَ (١٣) ) وحكم بتقديم الأَرواح وتأخيرها من الرّحمن ( واللهُ

الآية ٤٣ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٢) كذا في الاصديلين . وكأنه راعي في الانجيل معنى الصحف أو الآيات فأنث .

 <sup>(</sup>٣) الآية ٧} سورة المائدة .
 (٤) الآية ٩ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٥) الآية .ه سورة المائدة . (٦) الآية ٦٥ سورة النساء .

<sup>(</sup>٧) الآية ١٦ سورة النور . (٨) الآية ١٢٤ سورة النحل .

<sup>(</sup>٩) الآية ٣٥ سور ةالنساء . (١٠) الآية ٩٥ سورة المائدة ..

<sup>(</sup>١١) الآية ١٠ سورة الشورى .

<sup>(</sup>١٢) الآية ١٣٦٠ سورة الأنعـام ، وورد في آيات أخرى .

<sup>(</sup>١٣) الآية ١٥٤ سورة الصافات ، والآية ٣٦ سورة القلم .

يَحْكُمُ لَا مُعَقِّبَ لِحُكْمِهِ (١) وحكم بتخليد الكفَّار في النِّيران ( إِنَّ اللهَ قَدْ حَكَمَ بَيْنَ الْعِبَادِ (٢) وحكم بتخليد ثواب أهل الإِيمان في الجِنَان (٣) .

وأمَّا الحِكمة فمن الله \_ تَعَالَى \_ معرفة (الأَشياءِ وإِيجادُها (٤) على غاية الإِحكام والإِتقان ، ومن الإنسان معرفة الموجودات وفعل الخيرات .

وقد<sup>(ه)</sup> وردت في القرآن على ستَّة أُوجهٍ :

الأُوّل: بمعنى النبوّة والرّسالة (ويُعَلِّمُهُ الكِتَابَ والحِكْمَةَ (١)) (وآتيناه الحِكْمَةَ (٧)) (وآتياه الحِكْمَةَ (٧)) أي النبوّة.

الثانى : بمعنى القرآن والتَّفسير والتأُويل وإصابة القول فيه ( يُؤتى الحِكْمَةَ مَنْ يَشَاءُ ومَنْ يُؤتَ الحِكْمَةَ فَقَدْ أُوتَى خَيْرًا كَثِيرًا (٩) ) .

الثالث : بمعنى فهم الدّقائق والفقه فى الدّين (وآتَيْنَاهُ الْحُكْمَ صَبِيًّا (١٠)) أَى فهم الأَحكام .

الرّابع: بَمعنى الوعظ والتَّذكير (فقد آتيْنَا آلَ إِبْرَاهِيمَ الكِتَابَ والحُكْمَ والحِكْمَةُ (١١) ) أَى المواعظ الحسنة (أُولَئِكَ الَّذِينَ آتَيْنَاهُمُ الْكِتَابَ والحُكْمَ والنُّبُوَّةَ (١٢)).

<sup>(</sup>١) الآية ٤١ سورة الرعد ٠ (٢) الآية ١٨ سورة غافر .

<sup>(</sup>٣) الاولى حذفه ، ولم يأت بمثال لهذا القسم

<sup>(</sup>٤) ب: « الانبياء واتخاذها » وهو تصحيف.

<sup>(°)</sup> في الاصلين : « فقد » . (٦) الآية ٨} سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٠ سورة ص ٠ (٨) الآية ١٥١ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٩) الآية ٢٦٩ سورة البقرة .

<sup>(</sup>١٠) الآية ١٢ سورة مريم ويلاحظ أن الآية فيها الحكم لا الحكمة .

 <sup>(</sup>۱۱) الآنة }ه سورة النساء .

<sup>(</sup>١٢) الآية ٨٩ سورة الانعام وفيها الحكم لا الحكمة .

الخامس : آيات القرآن وأوامره ونواهيه (أُدْعُ إِلَى سَبيل رَبِّكَ بالْحِكْمَةِ والمَوْعِظَةِ الحَسَنَةِ (١) .

السّادس : بمعنى حُجّة العقل على وَفْق أَحكام الشَّريعة ( وَلَقَدْ آتَيْنَا لُقْمَانَ الْحِكْمَةَ (٢) ) أَى قولًا يوافق العقل والشرع .

وأصل المادّة موضوع لمنع يُقصد به إصلاح ومنه سمّى حَكمة (٣) الدّابة فقيل: حكمته وحكمت الدّابة منعتها بالحَكَمة، وأحكمتها: جعلت لها حَكَمةً والحُكْم بالشيء أن تقضي (٤) بأنه كذا أو ليس بكذا سواء ألزمت ذاك غيرك (٥) أولم تلزمه، قال الشاعر (٦):

واحكم كحكم فتاة الحيّ إذ نظرت إلى حمام سِرَاع واردِ الشَّمَد وإذا وُصِفَ القرآن بالحِكْمةِ فلتضمُّنه الحكمة نحو (الريلْك آيات الكِتَابِ الحَكِيمِ (١) وقيل: معنى الحكيم المحكم نحو (أحْكمت آياته (٨)) وكلا المعنيين صحيح. والحكم أعمّ من الحِكمة فكلّ حِكْمة حُكْم وليس كلّ حكم حِكمةً (٩). وقوله \* الصّمت حُكْم وقليل فاعله \* أي حِكْمة

<sup>(</sup>١) الآية ١٢٥ سورة النحل . (٢) الآية ١٢ سورة لقمان .

<sup>(</sup>٣) الحكمة في اللجام، وفسرها في القاموس بأنها ما احاط بحنكي الفرس من اللجام ، وفسرها غيره بأنها حديدة من اللجام تكون في الفم .

<sup>(</sup>٤) في الاصلين : « يقضى » . وما اثبت من الراغب .

<sup>(</sup>٥) في الإصلين : « غيره » وما أثبت من الراغب .

<sup>(</sup>٦) هو النابغة الذبياني من قصيدة يمدح فيها النعمان بن المنذر ، ويعتذر اليه من وشاية به . وفتاة الحي قيل مي زرقاء اليمامة ولها قصة في حدة النظر والاصابة من بعيد ، والثمد الماء القليل .

 <sup>(</sup>۷) اول سورة يونس ٠
 (۷) الاية ١ سورة هود ٠

<sup>(</sup>٩) في الراغب بعده: « فإن الحكم أن يقضى بشيء على شيء فيقول هو كذا أو كذا (و) قال صلى الله عليه وسلم . أن من الشعر لحكمة؛ أي قضية صادقة ، وذلك نحو قول لبيد: « أن تقوى ربنا خير نفل ، أي أن الحكم القضاء بالشيء ، صوابا كان الحكم أو خطأ ، والحكمة السداد والصدقا » .

( واذْكُرْنَ مَا يُتْلَى فِي بُيُوتِكُنَّ مِنْ آيَاتِ اللهِ والْحِكْمَة (١) ) قيل : تفسير القرآن . والمحكَّمون أصحاب الأُخدود يروى(٢) بفتح الكاف وكسرها ، سُمَّو الأَنَّهم خُيِّروا بين أَن يُقتَلوا مُسلمين وبين أَن يرتدُّوا . ومنه الحديث (٣) « إِنَّ الجَنَّةَ للمحكَّمين » وقيل عنى المتخصّصين بالحِكمة .

وأمَّا الحكم فقد ورد في القرآن على خمسة أوجه :

الأَوَّل: بمعنى الأُمور المُقَّضيَّةِ على وجه الحكمة (فيها يُفْرَقُ كُلُّ أَمْرٍ حَكِيمٍ (٤)). الثانى: بمعنى اللَّوح المحفوظ ( وَإِنَّهُ فِي أُمِّ الكِتَابِ لَدَيْنَا لَعَلَىُّ حَكِيمٌ (٥)). الثالث: بمعنى الكتاب المشتمل على قبول (٦) المصالح ( الريلُكُ آيَاتُ الكِتَابِ الحَكِيمِ (٧)) وقيل في معناه غير ذلك وقد تقدّم.

الرّابَع: بمعنى القرآن العظيم المبيّن لأحكام الشَّريعة (يَسَ والقُرْآنِ الحَكِيمِ). الخامس: المخصوص بصفة الله عزَّ وجلّ تارة مقرونًا بالعلوّ والعظمة (إِنَّهُ عَلِيٌّ حَكِيمٌ (١٠) وتارة مقرونًا بالعلم والدّراية (إِنَّهُ هوَ العَلِيمُ الْحَكِيمُ (١٠) وتارة مقرونًا بكمال الخِبْرَة (من لَدُنْ حَكِيمٍ خَبِير (١٠)) وتارة مقرونًا بكمال العزَّة (١١) (وكان اللهُ عَزِيزًا حَكِيمًا (١٢)).

<sup>(</sup>۱) الآية ٣٤ سورة الاحزاب . (۲) ب: « سيروى » .

<sup>(</sup>٣) ورد في النهاية . وما ذكره في تسميتهم هو على رواية الفتح ، واما على الكسر فلانهم انصفوا من انفسهم كما في النهاية .

<sup>(</sup>٤) الآية } سورة الدخان .

 <sup>(</sup>٥) الآية } سورة الزخرف و (حكيم) في الآية من وصف القرآن لا اللوح المحفوظ المعبر عنه بام الكتاب .

<sup>(</sup>٦) كذا في الاصلين . وكانه محسرف عن ( قول ) .

 <sup>(</sup>۷) اول سورة يونس .
 (۸) الآية ۱٥ سورة الشورى .

٩) الآية ٨٣ سورة يوسف . (١٠) الآية ١ سورة هود .

<sup>(</sup>١١) ب: « العز » . (١٢) الآية ١٥٨ سورة النساء ٠

### ٤٠ ـ بصيرة في العل

حلّ المكان وحَلّ به يحُلّ ويحِلّ حَلاً وحُلُولًا وحَلَلًا وهُو نادرٌ نزل به [ فهو (١) حاليّ] . وكذلك احتلّه واحتلّ به . والجمع حُلُول وحُلّل وحُلّل وحُلّل وأحلّه المكان وبه وحلّله إيّاه . وحَلّ به جعله يحلّه . وحالّه : حلّ معه . وحليلتك : امرأتك وأنت حليلها . ويقال للمؤنّث : حليل أيضًا . وحليلتك جارتك .

وأصل الحلّ حَلّ العُقْدة . ومنه قوله تعالى : ( واحْلُلْ عُقْدَةً مِنْ لَسَانَى (٢) وحللتُ : نزلتُ ، من حلّ الأَحمال عند النَّزول ، ثمّ جُرّ د (٣) استعمالُه للنزول قال تعالى ( تحُلّ قَرِيبًا مِنْ دَارِهِمْ (٤) ) ( وَأَحَلُّوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ (٥) ) للنزول قال تعالى ( تحُلّ قَرِيبًا مِنْ دَارِهِمْ اللهُ وَأَحَلُّوا قَوْمَهُمْ دَارَ الْبَوَارِ (٥) ويقال : حلّ الدَّيْن أَى وجب أَداوُه . والمَحَلَّة : مكان النَّزول . وعن حَلّ العُقْدة استعير قولهم حلّ الشيءُ حلالًا . ومنه قوله تعالى : ( وكُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ حَلَالًا طَيِّبًا (٦) ومن الحلول أحلَّت الشَّاة : نزل اللَّبنُ في ضرعها . وقوله تعالى : ( حَتَى يَبْلُغَ الهَدْيُ مَحِلَّهُ (٧) ) وأحلّ الله كذا .

وقوله تعالى : (إِنَّا أَحْلَلْنَا لَكَ أَزْوَاجَكُ (٨) فإحلال الأَزواج في الوقت لكونهن تحته ، وإحلال بنات العم وما بعدهن إحلال التَّزوج بهن . ورجل

 <sup>(</sup>۱) زیادة من القاموس .
 (۲) الآیة ۲۷ سورة طه .

<sup>(</sup>٣) كذا في الاصلين والتاج . وفي الراغب: « جرى » ٠

<sup>(</sup>٤) الآية ٣١ سورة المرعد . (٥) الآية ٢٨ سورة ابرهيم .

<sup>(</sup>٦) الآية ٨٨ سورة المائدة . (٧) الآية ١٩٦ سورة البقرة .

الآية ٥٠ سورة الاحزاب ٠

حَلَال ومُحِلِّ إِذَا خرج من الإِحرام أَو خرج من الحَرَم . وقوله تعالى : ( وَأَنْتَ حِلٌّ بِهَذَا البَلَدِ (١) ) أَى حلال .

وقوله تعالى: (قَدْ فَرَضَ اللهُ لَكُمْ تَحِلَّةَ أَيْمَانِكُمْ (٢)) أَى بَيَّن مَا تَنْحَلُّ بِهُ عقدةُ أَيمانكم من الكفَّارة . وفي الحديث «لا يموت لرجل (٣) ثلاثةٌ من الولد فتمسُّه النَّار إِلَّا تحِلَّةَ القَسَمِ » أَى إِلَّا قدر ما يقول إِن شاءَ الله تعالى . والحَلِيلُ: الزُّوجِ [إمّا] لحَلِّ كلِّ واحد منهما إِزارَه الآخر ، وإمَّا لنزوله معه ، وإمّا لكونه حلالًا له .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢ سورة التحريم ٠ (١) الآية ٢ سورة البلد .

<sup>(</sup>٣) رواه مالك والبخارى ومسام والترمذي والنسائي وأبن ماجه كما في الترغيب والترهيب « ترخيب من مات له ثلاثة من الاولاد .. » في الجزء الاول .

## ه } \_ بصيرة في العلم والعليم

[الحلم] الأَناة والعقل . وقيل : ضبط النفس والطَّبع عن هَيَجان الغضب . وجمعه أحلام .

قوله تعالى : (أَمْ تَـأَمُرُهُمْ أَحْلَامُهُمْ بِهَذَا) (١) قيل : معناه عقولهم ، وليس الحِلْم في الحقيقة العقل ، لكن فسروه بذلك لكونه من مسبّبات العقل . وقد حَلُم وحلَّمه العقل فتحلَّم ، وأحلمت المرأة : ولدت أولادًا حُلَمَاء .

وقوله تعالى: ( فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَام حَلِيمٍ (٢) أَى وُجد منه قوّة الحِلْم . وقوله تعالى: ( وإذا بَلَغَ الأَطْفَالُ مِنْكُمُ الحُلُمَ (٣) أَى زمان البلوغ . وسمّى الحُلُمَ لكونه جديرًا صاحبُه بالحِلْم . وفي الحديث « لا يُتُم بعد حُلُم (٤) » وقال ( طوبي لمن وقال (٥) « أَوّل عِوض الحليم أَن يكون النّاس أنصاره » وقال ( طوبي لمن كان له حِلْم يردُّ به جَهل الجاهلِ ، وورَع يصدّه عن المحارِم ، وخُلق يدارى به النّاس » . قال (٢) :

فإن كنت محتاجًا إلى الحِلم إنَّني إلى الجهل في بعض الأَحايين أَحوجُ ولى فرس للجهل بالجهل مُسْرَج ولى فرس للجهل بالجهل مُسْرَج

<sup>(</sup>١) الآية ٣٢ سورة الطور . (٢) الآية ١٠١ سورة الصافات .

<sup>(</sup>٣) الآية ٥٩ سورة النور .

٤) ورد في الجامع الصفير عن أبي داود بلفظ « لا يتم بعد احتلام » .

<sup>(°)</sup> في الاحياء في الجزء الثالث « فضيلة الحام » نسبة هذا الى على رضى الله عنسه . والنص فيه: « أن أول ما عوض الحليم من حلمه أن الناس كلهم أعوانه على الجاهل » .

<sup>(</sup>٦) أى حالح بن جناح اللخمى ، كما في الصناعتين «تحقيق الاستاذ أبي النضل» ٣٤٦. والرواية فيه ٠٠ « لئن كنت محتاجا ٠٠ »

فَمَنْ شَاءَ تقويمي فإِنى مقوَّم ومَن شَاءَ تعويجي فإِنِّى معوَّج وقال آخر (١):

إذا قيل حلمًا قال للحلم موضع وحِلمُ الفتى فى غير موضعه جهلُ والحليم ورد فى القرآن على ثلاثة أوجه :

الْأُوِّل : بمعنى إبراهيم الخليل (إِنَّ إِبْرَاهِيمَ لَحَلِيمٌ أَوَّاهُ مُنِيبٌ (٢)) .

الثَّانى : بمعنى إبرالليم المعليل المعنى إبرالليم المعنى إسحق (المَّانى : بمعنى إسحق (الله وإسهاعيل على اختلاف القولين ( فَبَشَّرْنَاهُ بِغُلَامٍ حَلِيمٍ (١٤) وفي موضع آخر (وبَشَّرُوهُ بِغُلَامٍ عَلِيمٍ (١٤) قيل معناه : في صِغَرِه حليم ، وفي كبره عليم .

الثالَث : صفّة (٦) من صفات الله تعالى : تارة قُرن بالعلم ( وإِنَّ اللهَ لَعَلِيمٌ حَلِيمٌ (٧)) وتارة ضُمّ مع العَفْران ( والله عَفُورٌ حَلِيمٌ (٩)) .

<sup>(</sup>۱) اى المتنبىء من قصيدة في مدح شجاع بن محمد الطائي المنبجي .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠١ سورة الضافات . (٥) الآية ٢٨ سورة الذاريات .

<sup>(</sup>٦) في الاصلين: « صفات » . وما اثبت هو المناسب ·

 <sup>(</sup>٧) الآية ٩٥ سورة الحج .
 (٨) الآية ٩٥ سورة التغابن .

<sup>(</sup>٩) الآية ٢٢٥ سورة البقرة .

### ٢٦ ـ بصيرة في الحميم

الحَمِيم والحَمِيمة : المائ الحارّ ، والمائ البارد ، من الأَضداد . وقيل : الشَّديد الحرارة . قال (١) :

وسَاغ لَى الشَّرَابُ وكنت قبلًا أكاد أَغَصُّ بالمَاءِ الحميم أى البارد. وقال آخر (٢):

سقيًا لظلِّك بالعشيّ وبالضُّحى ولبَرْد مائك والمياهُ حميمُ لوكنت أملك منع مائك لم يذق ما في قِلاتك ما حييتُ لئيم وقال تعالى: (يُصَبّ مِنْ فَوْقِ رُءُوسِهِمُ الحَمِيمُ (٣)) وقيل للماء الحارّ

فى خروجه من منبعه: حَمَّة . ورُوى: العالِم كالحَمّة ، يأتيها البُعَداء ، ويزهد فيها القُرباء . وسُمّى العَرَق حميمًا على التشبيه . وسمّى الحَمّام إمّا لأَنّه يعرّق . وإمّا لما فيه من الماء الحارّ ، واستحمّ : دخل الحمّام .

وقوله تعالى: ( فَمَا لَنَا مِنْ شَافِعِينَ . وَلَا صَدِيقٍ حَمِيمٍ ( ) هو القريب الشفِق . وكأنَّه الَّذى يَحْتَدُّ . حماية لذويه . وقيل لجاصة الرَّجل : حامَّتُه وذلك لما قلنا . ويدل على ذلك أنَّه قيل للمشفِقين من أقارب الإنسان :



<sup>(</sup>۱) فى مختصر شرح الشواهد للعينى فى باب الاضافة أن قائله عبـــد الله بن يعقوب ، وكان له ثأر فأدركه .

<sup>(</sup>٢) هو أبو القمقــام الاســـدى ، كما فى معجم البلدان « وشل » . واول الشعر : اقرأ على الوَشَلِ السلامَ وقلْ له كلُّ المشارِب مُدْ هُجِرْتَ ذميمُ والوشــل جبل عَظيم بناحية تهامة ، وفيه ميــاه عَذبةَ • والقلات جمع قلت ، وهــو النقرة فى الجبل .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩ سورة الحج . (٤) الآيتان ١٠١ ، ١٠١ سورة الشعراء ٠

حُزَانَته ، أَى الَّذين يحزنون له . واحم لفلان أَى احتد . وأَحَمُّ الشَّحمَ : أَذابه فصار كالحميم .

وقوله تعالى : ( وظِلِّ مِنْ يَحْمُوم (٢) ) فهو يفعول من ذلك . قيل : أصله الدّخان الشَّديد السّواد ، وتسميتُه إمّا لما فيه من فَرْط الحرارة كما فسّر فى قوله تعالى : ( لا بَارِدٍ وَلاَ كَرِيم (٣) ) أو لِما تصوّر فيه من الحُمَمَة (٤) وإليه أُشِير بقوله : ( لهُمْ مِنْ فَوْقِهِمْ ظُلَلُ مِنَ النَّارِ (٥) ) .

وعُبِّر عن الموت بالحِمَام لقولهم حُمَّ كذا أَى قُدِّر . وَالحُمَّى سمّيت [ إما ] لما فيها من الحرارة المفرطة . ومنه قوله صلَّى الله عليه وسلم «الحُمَّى (٦) من فيح جهنَّم » وإمّا لما يَعْرض فيها من الحَميم أَى العَرَق ، أو لكونها من أمارات الحِمَام ، لقولهم الحمّى رائد (٧) الموت أو بريد الموت ، وقيل : باب الموت . وحمّم الفَرْخُ إذا اسودَّ جِلْدُهُ من الرّيش . ومنه : الحَمَام لازمام له لا يدخل الشيطان بيتًا فيه حمامة . وفيه أيضا : الحَمام حبيبي وحبيب الله . وتسبيحه أن يقول سبحان المعبود بكلّ مكان ، سبحان المذكور بكل لسان ، ضعيف جدًا .

<sup>(</sup>۱) في ا : « احتم » وفي ب : « أحم » ، وما اثبت من اللسان والقاموس ·

<sup>(</sup>Y) **الآ**ية ٣} سورة الواقعة . (٣) الآية ؟} سورة الواقعة .

<sup>(</sup>٤) وهو الفحم . (٥) الآية ١٦ سورة الزَّمر .

<sup>(</sup>٦) ورد في الجامع الصغير عن البخاري وغيره ٠

 <sup>(</sup>٧) في ١: « زائر » وفي ب: « زائد » وهو تحريف عما أثبت ٠

### ٧٤ ـ بصيرة في العمد والحميد

الحمد: الثّناء بالفضيلة ، وهو أَخَصّ من المَدْح وأعمّ من الشكر [فإن المدح] (١) يقال فيما يكون من الإنسان باختياره وممّا يكون منه وفيه بالتّسخير ، فقد يُمْدَحُ الإنسان بطول قامته وصباحة وجهه ، كما يُمدح ببذل ماله وشجاعته وعلمه ، والحَمْدُ يكون في الثاني (٢) دون الأوّل ، والشكر لا يقال إلّا في مقابلة نعمة : فكلُّ شكر حمد وليس كلّ حمد شكرًا ، وكلّ حَمْد مدحٌ وليس كلّ حمد شكرًا ، وكلّ حَمْد مدحٌ وليس كلّ محمد أ. وفلان محمود إذا حُمِد ، ومحمّد إذا كثرت خصالُه المحمودة ، ومُحْمَد كمكرَم إذا وُجد محمودًا .

وقوله تعالى: (إِنَّهُ حَمِيدٌ مَجِيدٌ (٣) يصح أن يكون فى معنى المحمود ، وأن يكون فى معنى المحمودة . وحُمادَاك أن تفعل كذا أى غايتك المحمودة . وقوله تعالى : (وَمُبَشِّرًا برَسُولٍ يأْتى مِن بَعْدِى اسْمُهُ أَحْمَدُ (٤) فأحمد إشارة إلى النبي صلَّى الله عليه وسلم باسمه [وفعله] (١) تنبيهًا على أنَّه كما وُجد أحمد يوجد وهو محمود فى أخلاقه وأفعاله . وخُصّ بلفظ (٥) أحمد فيا يبشِّر (٦) به عيسى عليه السّلام تنبيهًا أنَّه أحمد منه ومن الَّذين قبله .

<sup>(</sup>۱) زيادة في الراغب.

<sup>(</sup>٢) أى فى التمثيل فى قوله « كما يمدح ببذ لماله وشجاعته وعلمه » وهو ما يكون من الانسان باختياره . وهذا هو الاول فى التقسيم .

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٣ سورة هود . (٤) الآية ٦ سورة إلصف .

<sup>(</sup>٥) كذا في ا · وفي ب : « بلفظة » · وفي الراغب : « لفظة » .

<sup>(</sup>٦) في الراغب: « بشر » .

وقوله تعالى : (مُحَمَّدٌ رَسُولُ اللهِ (١) فمحمَّد ههنا وإن كان اسمًا له علمًا ففيه إشارة إلى وصفه بذلك وتخصيصه بمعناه كما فى قوله تعالى : (إنَّا نُبَشِّرُكَ بِغُلَامٍ اسْمُهُ يَحْيى (٢) على (٣) معنى الحياة كما يبيّن فى بابه إن شاء الله .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٩ سورة الفتح . (٢) الآية ٧ سورة مريم .

<sup>(</sup>٣) كأن هنا سقطا ، والأصل اذ يدل على معنى الحياة .

# ٨٤ \_ بصيرة في الحمل

مادة (حمل) لمعنى واحد . واعتُبِر فى أشياء كثيرة فسُوّى بين لفظه فى فَعَلَ ، وفُرِق بين كثير منها فى مصادرها (١) . فقيل فى الأَثقال المحمولة [ف الظاهر كالشيء المحمول على الظهر : حِمْل ، وفى الأَثقال المحمولة ] (٢) فى الباطن : حَمْل كالولد فى البطن والماء فى السّحاب والثّمرة فى الشجرة تشبيهًا بحمْل المرأة ، يقال حملت الثِقْل والرّسالة والوزْر حَمْلًا .

<sup>(</sup>۱) هذه عبارة الراغب . والفرق. الذي ذكره ليس في المصادر ، بل في المحمول . فأما المصدر فهو في جميعها فعل بفتح الفاء وسكون العين .

<sup>(</sup>٢) زيادة من الراغب . (٣) الآية ٥ سورة الجمعة .

<sup>(</sup>٤) الآية ٤ سورة الطلاق . (٥) الآية ١٥ سورة الاحقاف .

<sup>(</sup>٦) ب: « المحولة » .

 <sup>(</sup>۷) ظاهر القاموس أنه يفتح الحاء ، وفي الشرح بعد ذكر هذا الظاهر : «وضبطه الصاغاني
 والجوهرى بالضم : ومثله في المحكم » .

وخُصّ الضأن الصّغير بذلك اكونه محمولًا لعجزه (١) أو لقربه من حَمْل أمّه إيّاه . وجمعه أحمالُ وحُمْلان [ وبها ] شبّه السّحاب فقيل ( فَالْحَامِلاَتِ وِقُرًا (٢) ) والحَمِيل : السّحابُ الكثير الماء الكونه حاملًا للماء . والحَمِيل : ما يحمله السّيلُ ، والغريبُ تشبيهًا بالسّيل ، والولدُ في البطن . والحَمِيل : الكَفِيل الكَفِيل الكونه حاملًا للحق مع مَنْ عليه الحق . وحَمَّالةُ الحطب كنايةٌ عن النَّمَّام (٣) وفلان يحمل الحطب الرَّطْب أي ينم . قال الشَّاعر :

نِعْم المُعين على احتما لك أَيُّها الرجل الجهولُ على على ميّت ومُسَاءَلٌ عمّا تقولُ على على الماء الله على الماء الماء

#### وقال :

سَهّل على حامل لبدًا تُبلّلُه الشّه مَالُ في حَمْلِ ذاك اللّبدِ مَبْلُولاً (٤) والحمل ورد في القرآن على اثني عشر وجهًا :

الأُوَّل : بمعنى قبول الأَمانة (وَحَمَلَهَا الإِنسانُ (٥) أَى قَبِلَها .

الثانى : بمعنى الحفظ والرّعاية (حَمَلْنَاكُمْ فى الجَارِيَةِ<sup>(٦)</sup>) (وَحَمَلْنَاهُ<sup>(١)</sup>) غَلَى ذَاتِ أَلْوَاحٍ ودُسُرٍ) أَى حفِظناه .

الثالث: بمعنى الضبط بشدّة القوّة ( الَّذِينَ يَحْمِلُونَ العَرْشَ ( ١٠) ، ( وَيَحْمِلُ عَرْشَ رَبِّكَ (٩) ) .

<sup>(</sup>۱) ب: « بعجزه » . (۲) الآية ۲ سورة الذاريات .

 <sup>(</sup>٣) كذا فى الراغب • وظاهر هذا أنه يقال الرجل : حمالة الحطب لا حمال ، فتكون الهاء
 للمبالغة .

<sup>(</sup>٤) الشعر في الاصابين محرف ، وقدائبته كما ترى بقدر جهدى .

<sup>(</sup>٥) الآية ٧٢ سورة الاحراب . (٦) الآية ١١ سورة الحاقة .

<sup>(</sup>٧) الآية ١٣ سورة القمر . (٨) الآية ٧ سورة غافر .

<sup>(</sup>٩) الآية ١٧ سورة الحاقة .

الرَّابِع : بمعنى الرَّفع (وتَحْمِلُ أَثْقَالَكُمْ إِلَى بَلَدٍ<sup>(١)</sup>) .

الخامس : بمعنى تحمَّل المُؤَنة والنفقة ( وَلَا على الَّذِينَ إِذَا مَا أَتَوْكَ لَتَحْمِلَهُمْ (٢٠) أَى لتُنفِق عليهم .

السّادس : بمعنى الالزام وطرح الحُرَم والجناية (ولَيَحْمِلُنَّ أَثْقَالَهُمْ (٣)) (وَمَاهُمْ بِحامِلِينَ مِنْ خَطَايَاهُمْ مِنْ شَيْءٍ (٤) . .

السّابع : حمل الوالدة ( فَلَمَّا تَغَشَّاهَا حَمَلَتْ حَمْلًا خَفِيفًا (٥) (وأولاتُ النَّحْمَالِ أَجَلُهُنَ (٦)) (وأولاتُ الأَحْمَالِ أَجَلُهُنَ (٦)) .

الثَّامن : بمعنى الولد في الرّحم (أَنْ يَضَعْنَ حَمْلَهُنّ (٦)) .

التَّاسَع : في وضع الشَّيء في موضعه عنايةً به ( قُلْنَا احْمِلْ فِيهَا مِنْ كُلُّ زَوْجَيْنِ اثْنَيْنِ<sup>(٧)</sup>) .

العاشر : بمعنى الإِيجاب والإِازام (مَشَلُ الَّذِينَ حُمَّلُوا التَّوْرَاةَ (^^) .

الحادى عشر : بمعنى التَّقصير في الواجبات (ثُمَّ لَمْ يَحْمِلُوهَا (^) .

الثَّاني عشر: بمعنى حقيقة الحمل ( إِنِّي أَرَانِي (٩) أَحْمِلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْزًا) (وامْرَأَتُهُ حَمَّالَةَ الحَطَب (١٠) أَى حاملة الشَّوك .

الآية ٧ سورة النحل .

 <sup>(</sup>۲) الآية ۱۳ سورة العنكبوت .

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٨٩ سورة الاعراف .

<sup>(</sup>٧) الآية . ٤ سورة هود .

<sup>(</sup>٩) الآية ٣٦ سورة يوسف .

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٢ سورة التوبة .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٢ سورة العنكبوت.

 <sup>(</sup>٦) ﴿ آلاً ﴾ سورة الطلاق .

<sup>(</sup>A) الآية ه سورة الجمعة .

<sup>(</sup>١٠) لاية ؟ سورة المسد .

#### ٩٤ ـ بصيرة في الحمى والحن

والحنث (١) والحنجرة والحنذ والحنف والحذك والحوذ والحور والحيز والحوش [ والحيص ] والحوط والحيف والحيق

أمَّا الحَمْي فهو الحرارة المتولِّدة من الجواهر المُحْمِية كالنَّار والشَّمس، ومن القوّة الحارّة في البدن . قال تعالى : ( في عَيْن حَامِيَة (٢)) أي حارّة . وقرئ (حَمِئَةٍ) أَى ذات حَمْأَة وهي الطِّين الأسود المُنْتِن .

وقوله تعالى: ( وَلَا حَام (٣)) قيل: هو الفحل إذا ضَرَبَ (٤) عشرة أبطن قالوا : قد حَمَى ظهرَه فلا يُرْكَب . وأحماء المرأة : كلّ مَنْ كان من قِبَل زوجها . وقوله تعالى : ( من حَمَاٍ مَسْنُون (٥) أَى طين أَسود مُنْتِن .

وقوله تعالى : (وَحَنَانًا من لدنَّا(٦)) أي رحمةً وعطفًا . وأصله الحنين ، ولمّا كان الحنين نزاعا(٧) متضمِّنًا للإشفاق(٨) [ والإشفاق لاينفاك(٩) من الرحمة] عبّر عن الرّحمة به في قوله تعالى: (وحَنَانًا مِنْ لَدُنَّا(٦)).

<sup>(</sup>۱) سقط من النسختين الكلام على « الحنث » ، وقد وردت المادة في الآيتين ٤٤ سورة ص و ٤٦ سورة الواقعة ( التصحيح ) ٠

<sup>(</sup>٢) الآية ٨٦ ســـورة الكهف . وقد قرأ« حمئه » بالهمـز من غير ألف نافع وابن كثير وأبو عمرو وحفص ويعقوب . والباقون«حامية»وهي القراءة التي بدأ بها المؤلف لتدخـــل في

الآية ١٠٣ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٤) أي نوا على النياق ، وتكور ذلك منهعلى السنين عشر مرات في كل مرة يأتي نتهاج

الآيات ٢٦ ، ٢٨ ، ٣٣ سورة الحجر ٠ (٦) الآنة ١٣ سورة مربم .

كذا في ب . وقي أ : « ترحما » . **(V)** 

في التاج نقلا عن الراغب: « للاشتياق، والاشتياق . . . » . **(V)** 

زيادة من الراغب . (٩)

وقوله تعالى : ( وبَلَغَتِ القُلُوبُ الحَنَاجِرَ (١) ) أَى الغلاصم جمع حَنْجرة وهي رأْس الغَلْصمة من خارج .

وقوله تعالى: (أَنْ جَاءَ بِعِجْلِ حَنِيذٍ (٢)) أَى مَشْوِى بين حجرين (٨) وإنَّما يُفعل ذلك لينصب (٤) عنه اللَّزوجة الَّتى فيه، من قولهم: حنذت الفَرَس أَى أَحضرته (٥) شوطًا أَو شوطين ثمّ ظاهرت عليه الجِلال (٦) ليَعْرَق، وهو محنوذ وحَنيذ.

\*\*\*

وقوله تعالى : (قانِتًا لله حَنِيفًا (٧) أَى مائلًا عن الباطل إِلَى الحقّ ، وعن الضَّلال إِلَى الاستقامة . وسمّت العربُ كلّ مَن اختَتَن أُوحَجّ حنيفًا تنبيهًا على أَنَّه على دين إِبراهيم عليه السّلام .

\*\*\*

وقوله تعالى : ( لأَحْتَنِكَنَّ ذُرِّيَّتُهُ (١) يحتمل أَنَّه مأْخوذُ من حَنكْت الدَّابة : أَصبت حَنكه باللِّجام والرَّسَن ، نحو قولك لأَلْجمَنَّ فلانًا ولأَرْسُننَّهُ . ويحتمل أَن يكون مأْخوذًا من قولهم : احتنك الجرادُ الأَرْضَ أَى استولى بحنكه (٩) عليها فأكلها واستأصلها . فيكون معناه : لأَستولينَ عليهم استيلاءً .

\*\*\*

<sup>(</sup>٩) في ا : « بحنكها » ، وفي ب : « لحنكها » ، وما أثبت من الراغب





<sup>(</sup>٣) « الاصلين : « حنجرين » وما اثبت من الراغب .

<sup>(</sup>٤) في الراغب : « لتتصبب » ·

<sup>(</sup>٥) اى حملته على الحضروهو العسدو . وقد استعمل « احضر » متعديا : وهو في اللغة الإزم ، يقال : احضر الفرس . ويقال في التعدية: استحضرت الفرس أي اعديته : كما في اللسان

<sup>(</sup>٦) جمع جل بضم الجيم وفتحها · وهو كالثوب تلبسه الدابة لتصان به ·

<sup>(</sup>٧) الآية ١٢. سورة النحل . (٨) الآية ٦٢ سورة الاسراء .

وقوله تعالى : (اسْتَحُوذَ عَلَيْهِمُ الشَّيْطَانُ (١) أَى اسْتاقهم مستوليًا عليهم ، من حاذ الابلَ يحوذها إذا ساقها سوقًا عنيفًا ، أَو من قولهم : استحوذ العَيْرُ الطِّتان إذا استولى على حاذَيْها أَى جانبى ظهرها .

وقوله تعالى : (حُورٌ مَقْصُورَاتٌ (٣) جمع أَحور وحوراء . والحَور – محرّ كة — : ظهور قليل من البياض في العين من بين السّواد . وقد احورّت عينه . وذلك بهاية الحسن من العين . وقوله تعالى : ( إِنَّه ظَنَّ أَن لَّن يَحُورُ (٤) أَى لن يبعث . وذلك نحو قوله تعالى : ( زَعَمَ (٥) الذينَ كَفَرُوا أَن لَّن يُبعَثُوا ) . والحواريّون : أَنصار عيسى : قيل : كانوا قَصَّارين (٢) وقيل : كانوا صيّادين ، وقال بعضهم : سُمّوا به لأَنَّهم كانوا يُطهِّرُونَ نفوس النَّاس من الأَدناس بإفادتهم العلم والدّين .

#### \*\*\*

وقوله تعالى : (مُتَحَيِّزًا إِلَى فِئَة <sup>(٧)</sup>) أَى صائرًا إِلى حَيِّز ، وأَصله من الواو . وذاك كلّ جمع منضم معضُه إِلى بعض .

#### \*\*\*

و ( حَاشَ لِلّٰهِ (٨) ) أَى بعيدًا منه . قال أَبو عُبَيدة : هي تنزيه واستثناءٌ .

<sup>(</sup>١) الآية ١٩ سورة المجادلة . (٢) زيادة من الراغب .

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٢ سورة الرحمن . (٤) الآية ١٤ سورة الانشقاق .

<sup>(</sup>٥) الآية ٧ سورة التغابن .

<sup>(</sup>٦) القصار من يبيض الثياب ، وصنعته القصارة .

<sup>(</sup>٧) الآية ١٦ سورة الأنفال . (٨) الآيتان ٣١ ، ٥١ سورة يوسف .

وقال أبو على الفسوى : حاش ليس باسم (١) لأنَّ حرف الجرّ لايدخل على مثله ، وليس بحرف لأنَّ الحرف لا يحذف منه مالم يكن مضعفًا تقول حاشى وحاش . فمنهم من جعل حاش أصلًا فى بابه وجعله من لفظ الحوش أى الوَحْش (٢) . والحُوشِيُّ : الغامض من الكلام ، والوحشيُّ من الإبل وغيرها ، منسوب إلى الحُوش وهو بلاد الجنّ : وقيل الحُوش فحول (٣) جنّ ضربت فى نَعَم مَهْرة فنُسِب إليها .

#### \*\*\*

وقوله تعالى : (مَا لَنَا مِن مَّحِيص (٤) أَى مَحِيد ومَعْدِل ومَمِيل ومَهْرَب، من حاصَ عنه حَيْصًا وحَيْصَةً وحُيُوصًا ومَحِيصًا ومَحَاصًا وحَيْصانًا : عدل وحادَ (٥)

#### \*\*\*

والحائط : الجدار ، والإِحاطة يقال على وجهين :

أحدهما: في الأجسام نحو أحطت بمكان كذا. ويستعمل في الحفظ نحو: ( أَلَا إِنَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ مُحِيطُ (٦) ) أَى حافظ له من جميع جهاته. ويستعمل في المنع نحو قوله تعالى: ( إِلَّا أَن يُحَاطَ بِكُمْ (٧) ) أَى إِلَّا أَن تُمنعوا.

<sup>(</sup>۱) فى الاصلين: « بحرف » وما اثبت عن الراغب ، وقوله: « لان حرف الجر لا يدخيل على مثله » يريد انه لو كان اسما لدخل عليه حرف الجر ، وهو لا يدخل عليه لا تقول: من حاشى مثلا • وقوله: وليس حرف لأن الحرف لا يحذف منه ، اى ان « حاش » مختصرة من « حاشى » وهذا يرد كونها حرف لان الحذف من التصريف وهو لا يجرى فى الحروف ، وقد رد على هذا ان الحرف اذ اكثر استعماله جرى فيه الحذف ، كقولهم: سو افعيل فى سوف أفعل • وقوله « مالم يكن مضعفا » أى نحو ربما في ربما و ترى انها عند الفسوى فعل •

<sup>(</sup>۲) كأنه يريد أن الحوش مقلوب الوحش .

<sup>(</sup>٣) في الاصلين : « فحل » وما اثبت من الراغب .

 <sup>(</sup>٤) الآية ٢١ سورة ابراهيم .
 (٥) كذا في ب والراغب . وفي أ: « جار»

 <sup>(</sup>٦) الآية )ه سورة فصلت .
 (٧) الآية ٢٦ سورة يوسف .

وقوله تعالى: (وأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ (١) فذلك أبلغ استعارة . وذلك أنَّ الإِنسان إذا ارتكب ذنباً واستمرّ عليه استجرّه إلى ارتكاب ما هو أعظم منه ، فلإيزال يرتقى حتَّى يُطبع على قلبه فلا يمكنه أن يخرج (٢) من تعاطيه . والاحتياط: استعمال ما فيه الجياطة أى الحفظ .

والثّانى: فى العلم نحو قوله تعالى (أَحَاطَ بِكُلِّ شَيْءٍ عِلْمًا (٣)) فالإِحاطة بالشيء علمًا هو أن يعلم وجوده وجنسه وكيفيّته وقَدْره وغرضه المقصود به وبإيجاده وما يكون هو منه ، وذلك ليس إلّا لله . وقال ( بَلْ كَذَّبُوا بِمَا لَمْ يُحِيطُوا بعِلْمِهِ (٤)) فنفى ذلك عنهم . وقال صاحب موسى (وكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تُحِطْ بِهِ خُبْرًا (٥)) تنبيهًا أنَّ الصّبر التَّام إِنَّمَا يقع بعد إحاطة العلم بالشّيء . وذلك صَعْبُ إلَّا بفيض إلّهي .

وقوله تعالى : (وَظَنُّوا أَنَّهُمْ أُحِيطَ بِهِمْ (٦) فذلك إحاطة بالقدرة . \*\*\*

وقوله تعالى : (أَمْ يَخَافُونَ أَن يَحِيفَ اللهُ عَلَيْهِمْ (٧)) أَى أَن يجور في حكمه .

\*\*\*

(وَلَا يَحِيقُ المَكْرُ السَّيِّيءُ إِلَّا بِأَهْلِهِ (٨) ) أَى لا ينزل ولا يصيب.

<sup>(</sup>۱) الآية ۸۱ سورة البقرة . (۲) كذا في ا والراغب وفي ب «يتحرج»

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٢ سورة الطلاق .
 (١٤) الآية ٣٩ سورة يونس .

 <sup>(</sup>٥) الآية ١٨ سورة الكهف .
 (٦) الآية ٢٢ سورة يونس .

 <sup>(</sup>۷) الآية ۵۰ سورة النور ۰
 (۸) الآية ۳ سورة فاطر ۰

# ٥٠ ـ بصيرة في الحول

أصله تغيّر الشَّىء وانفصالُه عن غيره . وباعتبار التغيّر قيل : حال الشَّىءُ يَحُول حُوُولًا واستحال : تهيّاً لأَن يَحُول ، وباعتبار الانفصال قيل : حال بيني وبينك كذا وقوله تعالى : (واعْلَمُوا أَنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ (١)) هو إشارة إلى ما قيل في وصفه تعالى : مقلِّب القلوب وهو أَن يُلتي في قلب الإنسان ما يصرفه عن مراده لحكمة تقتضي ذلك . وقيل : يحول بينه وبين قلبه هو أن يهلكه أو يردّه (٢) إلى أرذل العمر لكيلا يعلم من بعد علم شيئًا .

وحوّلت الشَّىء فتحوّل : غيّرته (٣) إِمّا بالذَّات وإِمّا بالحكم والقول , ومنه أَحَلْتُ على فلان بالدّين . وقولهم : حوّلت الكتاب هو أَن ينقل صورة ما فيه إلى غيره من غير إزالة الصّورة الأُولى . وقوله تعالى : ( لاَ يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلًا(٤)) أَى تحوّلً . والحَوْل : السّنةُ اعتبارًا بانقلابها ودوران الشَّمس في مطالعها ومغاربها . ومنه حالت السنةُ تحول . وحالت الدّارُ : تغيّرت وأحالت في مطالعها ومغاربها . ومنه حالت السنةُ تحول . وحالت الدّارُ : تغيّرت وأحالت وأحالت الدّارُ : تغيّرت وأحالت النّاقةُ تحول خيالًا إذا لم تحمل . وذلك لتغيّر ما جرت به عادتُها .

<sup>(</sup>۱) الآية ٢٤ سورة الانفال . (۲) ب: « ويرده » ·

<sup>(</sup>٣) في الاصلين: « عبر عنه » وما اثبت من الراغب .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠٨ سورة الكهف .

والحال لما يختص به الإنسان وغيره من أموره المتغيّرة في نفسه وجسمه وقنياته . والحَوْل : ماله من القوّة في أحد هذه الأصول الثلاثة (۱) . ومنه لاحول ولا قُوّة إلَّا بالله . وحَوْل الشَّيء : جانبه الَّذي يمكنه أي يحول إليه . والحِيلة والحَوِيلة (۲) : ما يُتوصّل به إلى حالة مّا في خُفية ، وأكثر استعماله فيا في تعاطيه خُبث (۳) . وقد يستعمل فيا فيه حكمة ولهذا قيل في وصف الله تعالى : (وهُوَ شَدِيدُ المِحَالِ (٤)) أي الوصول في خُفية من النَّاس إلى ما فيه حكمة . وعلى هذا النَّحو وصف بالكيد والمكر لا على الوجه المذموم ، تعالى الله عن القبيح .

وأمّا المُحَال فما جُمِع فيه بين المتناقضين . وذلك يوجد فى المقال نحو أن يقال جسمٌ واحدٌ فى مكانين فى حالة واحدة . واستحال : صار محالًا فهو مُستحِيل أَى أَخَذَ فى أَن يصير محالًا .

<sup>(</sup>١) أى النفس والجسم والقنية . وقد صرح بذلك التاج نقلا عن الراغب في المستدرك.

<sup>(</sup>۲) الذي في القاموس : « الحويل » .

<sup>(</sup>٢) في عبارة التاج نقلا عن الراغب : وحنث، ومن معاني الحنث الاثم .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٣ سورة الرعد .

## ١٥ ـ بصيرة في الحين

وهو وقت مبهم يصلح لجميع الأزمان طالت أو قصرت يكون سنة وأكثر . وقيل الجين الدهر . وقيل : يختص بأربعين سنة ، وقيل سبع (١) سنين وقيل سنتين وقيل ستة أشهر وقيل شهرين وقيل في كلّ غدوة وعشية حين . وقيل الجين : المدة ومنه قوله تعالى : (فَتولَّ عَنْهُمْ حَتَّى حِين (٢) أى حين ينقضى المدة الَّى أُمْهِلُوهَا (٣) والجمع أحيان وجمع الجمع أحايين . (وَلَاتَ حِينَ (٤)) أى ليس حين . وإذا باعدوا بين الوقتين باعدوا بإذ فقالوا : حينئذ . وقوله تعالى : (وَمَتَّعْنَاهُمْ إلى حِينٍ (٥)) أى إلى أجل . وقوله (تُوتِي أُكُلَهَا كُلَّ حِينٍ (١)) أى كلَّ سنة . وقوله تعالى : (حِينَ تُمْسُونَ (٧)) أى ساعة تمسون . وقوله تعالى : (هَلْ أَتَى عَلَى الإِنْسَانِ حِينُ مِنَ الدَّهْرِ (٨)) المراد به الزَّمان المطلق . وكذلك قوله تعالى : (وَلَتَعْلَمُنَّ نَبَأَهُ بَعْد حِينٍ (٩)) وإنما فسروا ذلك عا ذكرناه بحسب ما وجدوه قد عُلِّق به . وحان حِينُ الموت . وحينت الشيء : قرب أوانه . والْحَين يعبّر به عن حِين الموت . وحينت الشيء : حِعلت له حينًا . وأحينت بالمكان : أقمت به حِينًا .

<sup>(</sup>۱) بالجر ، كما يدل عليه قوله : « وقيل سنتين » · وهو معطوف على قوله : « بأربعين سنة » وفي الحقيقة مجرور بجيار محذوف متعلق بمحذوف أيضا ، والتقيدير : وقيسل يختص بسبغ سنين ، وكذا ما بعده ، وهذا العطف يعرف بالعطف التلقيني ، وقد جاء في قوله تعالى : « قال اني جياعك للناس اماما قال ومن ذريتي » وفي قوله تعالى : « وارزق اهله من الثهرات من آمن منهم بالله واليهوا الآخر قال ومن كفر » .

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۱۷۱ سورة الصافات . (۳) ب : « اهملوها » .

<sup>(</sup>٤) الآية ٣ ســـورة ص . وتمام الآية « ولات حين مناص » .

<sup>(</sup>٥) الآية ١٨ سورة يونس . (٦) الآية ٢٥ سورة ابراهيم ٠

 <sup>(</sup>٧) الآية ١٧ سورة الروم .
 (٨) صدر سورة الانسان .

<sup>(</sup>٩) الآية ٨٨ سورة ص ٠

#### ٢٥ ـ بصيرة في الحي

وهو ضدّ الميّت . والحِيُّ بالكسر والحيوان ــمحرّكة ــوالحياة والحَيَوْة بفتح الياء وسكون الواو : نقيض الموت .

والحياة يستعمل على أوجه :

الأُوّل: للقوّة النَّامية الموجودة في النبات والحيوان. ومنه قيل: نبات حَىِّ ، قال تعالى: (وَجَعَلْنَا مِنَ الماءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيِّ ،) .

الثَّانى: للقوّة الحسّاسة ، وبه سمّى الحيوان حيوانًا ( وَمَا يَسْتَوِى الأَحْيَاءُ وَلَا الثَّانى: للقوّة الحسّاسة ، وبه سمّى الحيوان حيوانًا ( وَمَا يَسْتَوِى الأَحْيَاءُ وَلَا الأَمْوَاتُ (٢) ) وقال تعالى ( إِنَّ الَّذِى أَحْيَاهَا لَمُحْيى الْمَوْتَى ) فقوله ( إِنَّ الَّذِى أَحْيَاهَا) إشارة إلى القوة النَّامية . وقوله ( لَمُحْيى الموْتَى) إشارة إلى القوّة الحسّاسة .

الثالث: للقوّة العالِمة العاقلة كقوله تعالى: (أُومَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ (٤) قال الشاعر (٥):

لقد أسمعت لو ناديت حيًا ولكن لا حياة لمن تنادى الرّابع: عبارة عن ارتفاع الغَمِّ. وبهذا النّظر قال الشاعر (٦): ليس من مات فاستراح بمَيْت إنما المَيْت ميّت الأحياء

<sup>(</sup>١) الآية ٣٠ سورة الانبياء . (٢) الآية ٢٢ سورة فاطر ٠

 <sup>(</sup>٣) الآية ٣٩ سورة فصلت .
 (٤) الآية ١٢٢ سورة الانعام .

<sup>(</sup>٥) هو عبد الرحمن بن الحكم كما في شرح الصفدى للامية الطغرائي ٧٠/٢

<sup>&</sup>quot;) هو عدى بن الرعلاء . وانظر اللسمان . ( موت ) .

وعلى هذا قوله تعالى : ( وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهِمْ يُرْزَقُونَ . فَرِحِينَ (١) ) أَى [ هم ] (٢) متلذِّذون ، لما روى في الأَحاديث الصّحيحة من بيان أرواح الشهداء .

الخامس: الحياة الأُخروية الأَبديَّة . وذلك يتوصّل إليه بالحياة الَّتي هي العقل والعلم . وقوله تعالى : ( يَا لَيْتَنَى قَدَّمْتُ لِحَيَاتَى (٣) ) يُعْنَى به الحياة الأُخرويَّة الدَّائمة .

السّادس: الحياة الَّتي يوصف بها البارئ تعالى ، فإنَّه إذا قيل فيه تعالى: هو حيّ فمعناه: لا يصح عليه الموت ، وليس ذلك إلَّا لله تعالى .

والحياة باعتبار الدّنيا والأُخرى (٤) ضربان: الحياة الدّنيا والحياة الآخرة . قال تعالى: (وما الحَيَاةُ الدّنيَا في الآخِرَةِ إِلَّا مَتَاع (٥) أَى الأَعراض الدنيوية . وقوله تعالى: (ولتَجِدَنَّهُمْ أَحْرَضَ النَّاسِ عَلَى حَيَاة (٢) ) أَى حياة الدنيا . وقوله تعالى: (رَبَّ أَرِنِي كَيْفَ تُحْيَى الْمَوْتَى (٧) ) كان يطلب أَن يُريه الحياة الأُخرويّة المعرّاة عن شوائب الآفات الدّنيوية .

وقوله تعالى: (وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حَيَاةٌ (^)) أَى يرتدع بالقصاص مَن يريد الإقدام على القتل، فيكونُ في ذلك حياة النَّاس. وقوله تعالى: (وَمَن أَحْيَاها فَكَأَنَّمَا أَحْيَا النَّاسَ جَمِيعًا (٩) أَى من نَجَّاها من الهلاك. وعلى هذا قوله: (أَنَا أُحْيى وأُمِيتُ (١٠)) أَى أَعفو فيكون إحياءً.



<sup>(</sup>١) الآيتان ١٦٩ ، ١٧٠ سورة آل عمران. (٢) زيادة من الراغب .

٣) الآية ٤٢ سورة الفجر . (١) ب: «الآخرة » .

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٦ سورة الرعد ٠ (٦) الآية ٩٦ سورة البقرة ٠

<sup>(</sup>٧) الآية ٢٦. سورة البقرة . (٨) الآية ١٧٩ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٩) الآية ٣٢ سورة المائدة . (١٠) الآية ٨٥٨ سورة البقرة .

والحيوان: مقرّ الحياة . ويقال على صربين: أحدهما ماله الحاسة ، والثّانى ماله البقاء الأبدى . وهو المذكور فى قوله تعالى: (وإنَّ الدّار الآخِرَة لَهِى الْحَيوانُ الْهَى الْحَيوانُ العيوان الحقيق الآخِرة لَهِى الْحَيوان) أن الحيوان الحقيق السّرمدى الدّي لايفنى ، لا ما يبتى مدّة ويفنى بعد مدّة . وقال بعض اللغويين الحيوان والحياة واحد . وقيل: الحيوان ما فيه الحياة والموتان ما ليس فيه الحياة . والحيا: المطر لأنّه يحيى به الأرض بعد موتها . وقوله تعالى: (نُبُشِّرُكُ بِغُلام اسْمُهُ يَحْيَى (٢)) فيه تنبيه أنه سماه بذلك من حيث إنّه لم تمته الذّنوب ، كما أماتت كثيرًا من ولد آدم ، لا أنّه كان يعرف لم تمته الذّنوب ، كما أماتت كثيرًا من ولد آدم ، لا أنّه كان يعرف بذلك فقط فإنّ هذا قليل الفائدة . قوله تعالى: (يُخْرِجُ الْحَيَّ مِنَ الْمَيِّتِ مِنَ الْمَيِّتَ مِنَ الْحَيِّ أَلَى يخرج النّبات من الأرض والإنسان من النطفة (٤)

وقوله تعالى : (وَإِذَا حُيِّيتُمْ بِتَحِيَّةٍ فَحَيُّوا بِأَحْسَنَ مِنْهَا (٥)) فالتحيّة أن يقال : حيّاك الله أى جَعَل لك حياة . وذلك إخبار ثمّ يجعل دعاء [(٢) ويقال : حيّا فلان فلانا تحيّة إذا قال له ذلك ، وأصل التحية من الحياة ، ثم جعل ذلك دعاء ] تحيّة لكوْن (٧) جمعيه غير خارج عن حصول الحياة أو بسبب الحياة إمّا لِدنيا أو لآخرة (٨) . ومنه التَّحِيَّاتُ لله .

<sup>(</sup>۱) الآية ٦٤ سورة العنكبوت . وتفسير الحيوان في الآية بالحي ليس بالوجه ، بل الحيوان هنا الحياة ، والكلام على تقدير مضاف ي وان الدار الآخرة ذات الحيوان اي الحياة الحقيقية ، وقد ذكر هذا بعد .

 <sup>(</sup>۲) الآیة ۷ سورة مریم .
 (۳) الآیة ۱۹ سورة الروم .

<sup>(</sup>٤) ترك تغسير قوله تعالى : « ويخرج الميت من الحى » وفسره الراغب باخراج النطفة من الانسان .

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٦ سورة النساء . (٦) زيادة من الراغب .

<sup>(</sup>V) كذا في ب والراغب ، وفي 1: «لكونه» (A) كذا في ب وفي 1: « الدنيا أو الآخرة »

#### ٥٢ ـ بصيرة في الحياء (١)

وهو انقباض النفس عن القبائح وعن التَّفريط في حقّ صاحب الحقّ. وقال (٢) ذوالنُّون: الحياء وجود الهَيْبة في القلب مع وحشة ممّا سبق منك إلى ربّك، والحبّ يُنطق، والحياءُ يُشكت، والخوف يُقلق.

وقد قُسم الحياء على عشرة أوجه: حياء جناية وحياء تقصير، وحياء إجلال، وحياء كرَم، وحياء حِشْمَة، وحياء (استقصار النَّفس<sup>(٣)</sup>)، وحياء محبّة، وحياء عبوديّة، وحياء شرف وعزَّة، وحياء المستحى من (٤) نفسه فأمّا حياء الجناية فمنه حياء آدم لما فرّ هاربًا في الجنَّة، قال الله تعالى: إفرارًا منّى يا آدم ؟ إقال: لايا ربّ بل حياءً منك. وحياء التقصير كحياء الملائكة اللّذين يسبّحون اللَّيل والنَّهار لايفترون، فإذا كان يوم القيامة قالوا: سبحانك ما عبدناك حتى عبادتك. وحياء المعرفة، وعلى حسب معرفة العبد بربّه يكون حياؤه منه. وحياء الكرم كحياء النبيّ صلَّى الله عليه وسلّم من القوم الَّذين دعاهم إلى وليمة زَيْنَبَ وطوَّلوا عنده فقام واستحى أن يقول لهم: انصرفوا. وحياء الجشمة كحياء على بن أبي طالب أن يسأل رسول الله صلَّى الله عليه وسلم عن المَذْي لمكان ابنته. وحياء الاستحقار

<sup>(</sup>١) كذا في أ . وفي ب: « فصل » وكان وجهه أن الحياة داخل في مادة الحي الذي عقد له البصيرة السابقة ، فجعله لهذا فصلا ·

<sup>(</sup>٢) انظر الرسالة القشيرية ١٢٨

<sup>(</sup>٣) ب: «استصغا رائنفس» . واستقصار لنفس : عدها قصيرة لا تنال المعالى ولم اقف على هذه الصيغة في اللغة .

<sup>(</sup>٤) كذا في ب. وفي ا: « عن ».

واستصغار النفس كحياء العبد من ربّه حين يسأَله حوائجه احتقارًا لشأَن نفسه واستصغارًا لها .

وأمّا حياء المحبة فحياء المحبّ من محبوبه ، حتّى إنّه إذا خطر على قلبه في حال غيبته هاج الحياء في قلبه وظهر أثرُه في وجهه ولا يدرى ماسببه . وكذلك يعرض للمحبّ عند ملاقاة محبوبه ومناجاته له روعة شديدة . ومنه قولهم جمال رائع . وسبب هذا الحياء والرّوعة ممّا لا يعرفه أكثر الناس . ولا ريب أنَّ للمحبّة سلطانًا قاهرًا للقلب أعظم من سلطان مَن يقهر البدن ، فأين من يقهر قلبك وروحك ممّن يقهر بدنك ؟! ولذلك تعجّبت الملوك والجبابرة من قهرهم للخلق وقهر المحبوب لهم . فإذا فاجأ (۱) المحبوب محبّه ورآه بغتة أحسّ القلب بهجوم سلطانه فاعتراه روعة وخوف (۲) .

وأمّا حياءُ العبوديَّة فهو ممتزِج من حُبِّ وخوف ومشاهدة عدم صلاحية عبوديّته لمعبوده، وأنَّ قَدْره أعلى وأجلّ منها ، فعبوديته له توجب استحياءه منه لا محالة .

وأمّا حَياءُ الشَّرَف والعِزَّة فحياءُ النَّفْسِ العَظيمة الكبيرة إذا صدر منه ما هو دون قَدْرها من بَذْل أو إعطاءٍ أو إحسان ، فإنَّه يستخرج مع بذله حياء وشرف نفس وعزَّة . وهذا له سببان : أحدهما هذا ، والثاني استحياءُه من الآخذ ، حتَّى إنَّ بعض الكُرماء يستحى من خَجْلة الآخذ .

وأمّا حياء المؤمن من نفسه فهو حياء النفوس الشَّريفة العزيزة من رضاها لنفسه بالنَّقص وقنعها بالدُّون، فيجد نفسه مستحييًا مِن نفسه حتَّى كأنَّه



<sup>(</sup>۱) كذا في ب . وفي أ : «فاجأه » .

له نَفْسان تستحى إحداهما من الأخرى ،وهذا أكمل ما يكون من الحياء ، فإن العبد إذا استحيا من نفسه فهو بأن يستحى من غيره أجدر . وقال (١) يحيى بن مُعاذ رحمه الله : من استحى من الله مطيعا استحى الله منه وهو مذنب . وهذا الكلام يحتاج إلى شرح ، ومعناه أنَّ من غلب عليه خُلُق الحياء من الله حتَّى في حال طاعتة فقلبه (٢) مطرق من بين يديه إطراق مستحى من الله حتَّى في حال طاعتة فقلبه (١ مطرق من بين يديه إطراق مستحى خَجِل ، فإنَّه إذا واقع (٣ ذنبا استحى الله عزَّ وجلّ مِن نظره إليه في تلك الحالة لكرامته عليه فيستحى أن يرى مِن وَليّه وَمَنْ يكرُم عليه ما يشينه . وفي الشاهد [ما يشهد] بذلك ، فإن الرّجل إذا اطّلع على أخصّ النّاس به وأحبّهم إليه من صاحب أو ولدٍ أو حبيب وهو يخونه فإنّه يلحقه من ذلك الاطّلاع حياء عجيب حتَّى كأنّه هو الجاني ، وهذا غاية الكرم . وقد قيل : إنّ سبب هذا الحياء أنّه يمثّل نفسه الجاني فيلحقه الحياء كما إذا شاهد الرّجل مَن أحصِر على المنبر عن الكلام فيلحقه الحياء فإنّه يَخْجل تمثيلًا لنفسه بتلك الحالة .

وأمّا حياءُ الربّ ـ تبارك وتعالى ـ من عبده فنوع آخر لا تدركه الأوهام ولا تكيّفه العقول ، فإنّه حياءُ كرم وبر وبر وجُودٍ ، فإنّه خير كريم يستحى من عبده إذا رَفَعَ إليه يديه أن يردّهما صِفراً ، ويستحى أن يعذّب ذا شَيْبة شابت في الإسلام . وكان يحيى بن معاذ يقول : سبحان من يذنب عبده ويستحى هو (٤) .

<sup>(</sup>١) أنظر الرسالة القشيرية ١٢٩

<sup>(</sup>٢) في الاصلين : « فعليه » والظاهر انهمحرف عما أثبت ·

<sup>(</sup>٣) في الاصلين: «وقع» والظاهر ما اثبت

<sup>(</sup>٤) في الرسالة ١٢٩ : « العبد فيستحيي هو منه » ٠٠٠

واختلف العلماء في الحياء ممّا ذا يتولّد . فقيل : من تعظيم منوط بود . وقال الجُنيد : يتولّد من مشاهدة النّعم ورؤية التّقصير . وقيل : يتولّد من شعور القلب بما يُستَحى منه وشدّة نُفْرته (١) عنه فيتولّد من هذا الشعور والنفرة حالة تسمّى الحياء . ولا تَنَافِي بين هذه الأقوال ، لأنّ للحياء عدّة أسباب ، خلّ أشار إلى بعضها .

# البائلالثامِن

## فى وجوه الكلمات المفتحة بحرف الخاء

وهى الخاء ، الخبت ، الخبث ، الخبر ، الخبط ، الخبل ، الحبء ، الختر ، الختم ، الخداع ، الخدن ، الخذل ، الخرب ، الخروج ، الخرط ، الخرق ، الخزن ، الخزى ، الخسر ، الخسف ، الخسأ ، الخشب ، الخشوع ، الخشية ، الخصوص ، الخصف ، الخصم ، الخضر ، الخضوع ، الخط ، الخطب ، الخطف ، الخطأ ، الخليف ، الخلل ، الخلود ، الخالص ، الخلط ، الخلع ، الخلف ، الخلق ، الخلاء ، الخلو ، الخيط ، الخيل ، الخوف ، الخلاء . الخوف ، الخلاء .

#### ١ \_ بصيرة في الغاء

اعلم أَنَّ الخاءَ ورد في القرآن وفي لغة العرب على وجوه عشر :

الأُوّل: الخاءُ حرف من حروف التَّهجّي. وهي من حروف الحَلْق من قرب مخرج العين في أُنحاء الْحَلْق ، يمدّ ويقصر. وهو خائيٌ وخاويٌ وخيويٌ (١) وقد خَيَّيت خاء حسنًا وحسنة ، ويذكَّرُ ويؤنَّث. ويجمع على أُخياء وأخواء وخاءات.



<sup>(</sup>۱) في الاصلين : « خوى ﴾ والوجه مااثبت او خووى .

الثَّاني : الخاءُ اسم للعدد الَّذي هو ستُّمائة .

الثَّالَث: الخاءُ الكافية ، يقتصرون على الخاءِ من الخليل والأَخ ، قال : هو خائى وإننى لأُخوه لستُ مَّن يُضيع حقّ الخليلِ أَى هو أَخى .

الرَّابِع : الخاءُ المكرّر نحو خاء سخَّن وسخَّر .

الخامس : الخاءُ المدغمة في مثل فخُّ وزَخُّ في قفاه .

السَّادس : خاءُ العجز والضَّرورة ، فإنَّ بعض النَّاس يجعل الخاءَ حاءً .

السّابع : خاء ملحق بنوع من الأَصوات نحو بخ بخ في حال التلذُّذ وأَخ في حال التلذُّذ وأَخ في حال التوجّع ، قال :

« وكان وَصْلُ الغانياتُ أَخَّا »

الشَّامن : الخاءُ الأُصليِّ في سخر وخسر ورسخ .

التَّاسِع: الخاءُ المبدلة من الحاءِ نحو خَمَص الْجُرْح وحَمَصَ إِذَا تورَّم (١) العاشر: الخاءُ اللَّغوى ، قال الخليل: الخاءُ عندهم شعر العانة وما حَوْليها. قال الشاعر:

بجسمك خاء في التواء كأنها حبال بأيدى صالحات نوائح



<sup>(</sup>۱) كذا في الاصلين ، وفي القاموس : « سكن ورمه » .

## ٢ ـ بصيرة في الخبث

وهو المطمئن من الأرض. وأخبت الرّجل: قصد الخَبْت أو نزله نحو أنجد وأسهل، ثمّ استعمل الإخبات استعمال اللّين والتّواضع. قال تعالى: (وَبَشِّرِ المُخْبِتِينَ (١)) أى المتواضعين. وقيل معناه: المخلصين. وقوله تعالى: (فَتُخْبِت لَهُ قُلُوبُهُمْ (٢)) أى تلينَ وتخشع. وقيل: معناه تطمئن، والإخبات ههنا قريب من الهبوط في قوله تعالى: (وإنَّ مِنْهَا لَمَا يَهْبِطُ وَنُ خَشْيَةِ اللهِ (٣)). وقوله تعالى: (وأخْبَتُوا إِلَى رَبِّهِمْ (٤)) أى سكنوا إليه وتواضعوا له.

الآية }ه سورة الحج .

**(Y)** 

<sup>(</sup>١) الآية ٣٤ سورة الحج .

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٣ سورة هود .

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٤ سورة البقرة .

## ٣ ـ بصيرة في الغبث

الخُبْث والخبيث ما يُكره رداءةً وخساسة ، محسوسًا كان أو معقولًا وأصله الردىء الدُّخْلة الجارى مجرى خَبَث الحديد، قال :

سبكناه ونحسبه لُجَينًا فأبدى الكِيرُ عن خَبَث الحديد (١) وذلك يتناول الباطل في الاعتقاد، والكذب في المقال، والقبيح في الفعال. قال تعالى: (ويُحَرِّمُ عَلَيْهِمُ الخَبَائِثُ (٢) أى مالايوافق النَّفْس من المحظورات. وقوله تعالى: (ونجيناهُ مِنَ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ تَعْمَلُ الْخَبَائِثُ (١) كناية عن إتبان الرَّجال. وقوله تعالى: (ليَمِيزَ اللهُ الخَبِثَ مِنَ الطَّيبِ (١) أى الأَعمال الحبيثة من الطَّيب (١) أى الأَعمال الحلال. الرّكِية. وقوله تعالى: (ولا تَتَبدّلُوا الخَبيثَ بالطَّيب (٥) أى الحرام بالحلال. وقوله تعالى: (ولا تَتَبدّلُوا الخَبيثِ بالطَّيب (٥) أى الحرام بالحلال. وقوله تعالى: (قل لاينشتوى الْخَبيثُ والطَّيبُ ولَوْ أَعْجَبكَ وقوله تعالى: (قل لاينشتوى الْخَبيثُ والطَّيبُ ولَوْ أَعْجَبكَ كَثرَةُ الْخَبيثِ (١) أى كثرة الحرام، وقيل أى الكافر والمؤمن، والأَعمال الفالدة والأعمال الصالحة. وقوله تعالى: (ومَثلُ كَلِمَةٍ خَبِيثَةٍ كَشَجَرَةٍ كَشَجَرَةٍ خَبِيثَةً كَشَجَرَةً وفي الحديث والطَّيبُ من عمله والكافر وكذب ونميمةٍ وغير ذلك.

<sup>(</sup>١) من أمثال المستطرف ٣٨/١ (٢) الآية ١٥٧ سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٣) الآية ٧٤ سورة الانبياء . (٤) الآية ٣٧ سورة الانفال .

<sup>(</sup>٥) الآية ٢ سورة النساء . (٦) الآية ٢٦ سورة النور .

<sup>(</sup>V) الآية ١٠٠ سورة المائدة . (A) الآية ٢٦ سورة ابرهيم .

أيضًا « أعوذ باك من الخُبْثِ والخبائث » وفي رواية « من الرّجس النجس الخبيث المُخبِث أي فاعل الخُبْث ، قال :

أُفَّ للدنيا الدنيَّهُ خَبُثَتُ فعلا ونيَّهُ ولِعيش كُلُّه هَ مُّ وعقباه منيَّهُ

و**ق**ال<sup>(۱)</sup> :

نبَّت عَمْرًا غَيْرَ شاكرِ نعمتى والكفرُ مَخْبَثَةٌ لِنَفْسِ المنعِم وسَبِيُ خِبْثَةٍ أَى فى حِلَّة شُبْهة ، يقال فى مقابلته سَبْى طيبَة أَى حلال بلا شبهة . ويا خَبَاثِ أَى يا خَبيثة .

## ٤ ـ بصيرة في الخبر والخبر

الخُبرُ - بالضَّمّ - : العلم بالشَّىء قال تعالى : (وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَى مَا لَمْ تَجِطْ بِهِ خُبرًا (٢) ويقال : صدَّق الْخُبرُ الْخَبرُ ، ويقال لأَخْبُرنَ خُبرُك أَى لأَعلمنَ علمك (٣) ، يقال منه : خبرته أَخْبرُهُ كنصرته أنصره خُبرًا بالضَّمّ وخِبْرة بالكسر إذا بَلوتَه واختبرته . ووجدت النَّاس اخْبر تَقْلَهُ ، المعنى : وجدتهم مقولًا فيهم هذا القولُ ، أَى ما منهم إلَّا وهو مسخوط الفعل عند الخِبرة ، إذا اختبرتهم قلِيتَهم ، فأُخرج الكلام على لفظ الأَمر ومعناه الخَبر . العالم ، قال تعالى : ( فاسْأَلْ به خبيرًا (٤)) والخبير في صفات الله تعالى :

 <sup>(</sup>١) أي منترة في معلقته ،
 (١) الآية ١٨ سورة الكهف .

<sup>(&</sup>quot;) في الاصلين : «لأعملن عملك» وما أثبت من القاموس .

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٩ سورة الفرقان .

العالِم بما كان وبما يكون . وأخبرت أعلمت بما حصل لى من الخُبْر . وقيل الخِبْرة : المعرفة ببواطن الأُمور .

وقوله تعالى : (قلد نَبَّأَنَا اللهُ من أَخْبَارِكُمْ (١) أَى من أَخُوالكُم الَّتى يُخبر عنها . وقوله تعالى : (والله خَبِيرٌ بما تَعْمَلُونَ (٢) أَى عالم بأخباركم وأعمالكم . وقيل : خبير بمعنى مُخْبِر كقوله تعالى : (فَيُنَبِّئُكُمْ بما كُنْتُمْ تَعْمَلُونَ (٣) وتخبرته أَى سألته عن الخبر . وقد جاء يتفعّل بمعنى يستفعل كتكبر واستكبر وتضعفه واستضعفه . الخبر . وقد جاء يتفعّل بمعنى يستفعل كتكبر واستكبر وتضعفه واستضعفه . وفي الحديث : بَعَث (٤) بين يديه عينًا من خُزَاعة يتخبر له خَبر كفّار قريش . والمخابرة : المزارعة على الخُبرة وهي النّصيب كالثّلث والرّبع ونحوه . وقيل أصل الكلمة من خَيْبَر لأنّ النبيّ صلّى الله عليه وسلم كان أقرّها في أيدى أهلها على النصف ؛ فقيل : خابرهم أَى عاملهم في خَيْبَر .

<sup>(</sup>١) الآية ١٤ سورة التوبة . (٢) الآية ١٣ سورة المجادلة .

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٤ سورة التوبة • ورد في آيات أخر .

<sup>(</sup>٤) في الأصلين : « بعثت » وما أثبت في التاج .

#### ه . ـ بصيرة في الغبط

# والخبل والخُبْء والختر

الخَبْط : الضَّرب على غير استواء كخبط البعير الأَرض بيده . وخَبَطه وتخبّطه واختبطه بمعنى ، أَى ضربه ضربًا شديدًا . وخبطه الشيطانُ وتخبّطه : مسّه بأَذًى . قال تعالى : (يَتَخَبَّطُهُ الشَّيْطَانُ مِنَ المَسِّ (١)) يجوز أَن يكون من الاختباط الَّذى هو طلب يجوز أَن يكون من الاختباط الَّذى هو طلب المعروف ، خبطه واختبطه : سأَل معروفه . وفي دعاء النبي صلَّى الله عليه وسلَّم (وأعوذُ بك أَن يتخبّطني الشَّيطانُ عند الموت » .

والخَبَال: الفساد يلحق الحيوان فيورثه إضرابًا كالجنون والمرض المؤثر في العقل والفكر، قال تعالى: ( مَازَادُوكُمْ إِلاَّ خَبَالاً (٢) والخبال: النقصان، والخبال: الهلاك، والخبال: العَنَاءُ. والخبال السمّ القاتل. والخبّل: فساد الأعضاء، وقطع الأيدى والأرجل، والجنون. ويضمّ خاوه. والخبَل فساد الأعضاء، وقطع الأيدى والأرجل، والجنون. ويضمّ خاوه. والخبَل – بالتحريك – والخابل: الجنّ. واختبله. جَنّنهُ. وقول زهير:

\* هنالك إِن يُسْتَخْبَلُوا المالَ يَخْبِلُوا (٣) \*

<sup>(</sup>١) الآية ٥٧٥ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) الآية ٧} سورة التوبة .

٣) عجزه : \* وأن يُسْأَلُوا يُعْطُوا وأن يَيْسِروا يُغْلُوا \*

وقد فسر الاخبال بأن تعطى الرجل البعير أو الناقة ليركبها ويجتز وبرها وينتفع بها ثم يردها وفسر بغير هذا . وييسروا يدخلوا في الميسر الابل الابل الغالية السمينة والبيت من قصيدة في مدح هرم ابن سنان والحارث بن عوف وقومهما . وانظر الديوان بشرح ثعلب ١١٢

أى إن طلب منهم إفساد شيء من إبلهم أفسدوه . \*\*\*

والْخُبُء كلّ مدّخر مستور، وقال تعالى: (يُخْرِجُ الخَبْءَ (١)) ومنه جاريَة مخبَّأَةً . والخُبَأَة : الجارية التي تظهر مرّة وتخبأ (٢) أُخرى .

والخَتْر الغدر .

#### ٦ \_ بصيرة في الختم

الخَتْم والطَّبْع : مصدرًا خَتمت وطبعت . وهو تأثير الشيء كنقش (٣) الخاتَم والطَّابِع ، والثاني (٤) الأَثْر الحاصل عن الشيء . وتُجوّز بذلك تارة فى الاستيثاق من الشيء والمنع منه اعتبارًا بما يحصل من المنع بالخَتْم على الكُتُب والأَبواب ؛ نحو قوله تعالى : (خَتَمَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ (٥)) وتارة فى تحصيل أثر شيء اعتبارًا بالنَّقش الحاصل ، وتارة يعتبر منه بلوغ الآخِرِ . ومنه قيل : ختمت القرآن أى انتَهيت إلى آخره .

وقوله تعالى : (خَتَم اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ) إِشارة (٦) إِلى ما أَجرى الله به العادة : أَن الإِنسان إِذا تناهى في اعتقاد باطل أو ارتكاب محظور ولا (٧)

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ سورة النمل .

<sup>(</sup>٢) كذا في الاصاين والر'غب.وكأن المراد :تخبأ نفسها . والانسب : تختبيء .

<sup>(</sup>٣) في الأصلين : « بنقش » وما أثبت من الراغب .

<sup>(</sup>٤) الاول هو الاستعمال السابق ، وهدوكونهما مصدرين . والعبارة في الراغب واضحة وهي : « الختم والطبع يتدال على وجهين : مصدر ختمت وطبعت . وهدو تأثير الشيء كنقش الخاتم والطابع والثاني الأثر ... » .

<sup>(</sup>٥) . الآية ٧ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٦) تبع فى هسله الراعب ، وهى نزعة عسلاالية تنفى تأثيس الله سلبحانه واحداثه هذه الامور من الختم والطبع ونحوهما ، اذ أن هذا عندهم لا يليق بالله سبحانه ، وأهل السبنة يثبتون أحداث الله لهذه الاشياء كظاهر النصوص ولا يرون فيها شيئًا .

<sup>(</sup>V) في الاصلين: « فسلا » وما اثبت من الراغب .

بكون منه تلفُّت بوجه إلى الحقّ . يورثه ذلك هيئة تمرُّنُه (١) على استحسان المعاصى كأَنما (٢) يُختم بذاك على قلبه . وعلى ذلك (أُولَئِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَى قُلُوبِهِمْ (٣) ) وعلى هذا النحو استعارة الإغفال في قوله: (أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنَا (٤) ) ، واستعارة الكِنّ في قوله : ( وجَعَلْنَا على قُلُوبهمْ أَكِنَّةً (٥) ، واستعارة القساوة في قوله : (وَجَعَلْنَا قُلُوبَهُمْ قَاسِيةً (٦) . قال الجُبَّائيّ : يجعل الله خدمًا على قلوب الكفَّار ليكون دلالة للملائكة على كفرهم فلا يَدْعُون لهم ، وليس ذلك بشيء لأن هذه الكتابة إن كانت محسوسة فمن حقُّها أن يدركها أصحاب التشريح ، وإن كانت معقولة غير محسوسة فالملائكة باطِّلاعهم على اعتقاداتهم مستغنية عن الاستدلال . وقال بعضهم : ختمه شهادته تعالى عليه أنَّه لايؤمن ، وقوله تعالى : ( الْيَوْمَ نَخْتِمُ عَلَى أَفْوَاهِهِمْ (٧) أَى نمنعهم من الكلام . (وخَاتَمَ النبيّين (٨) ﴾ لأَنَّه ختم النبوّة أَى تممها(٩) تمجيئه . وقوله تعالى : ( فإنْ يَشَا ِ اللهُ يَخْتِمْ عَلَى قَلْبِكُ (١٠) ) يريد به ختم الحِفظ والحِياطة في صدره صلى الله عليه وسلم . وقوله تعالى: (خِتَامُه مِسْكُ (١١)) [قيل] (١٢) أي ما يختم به أي يطبع ، وإنما معناه منقَطَعهُ وخاتمة شربه أَى سُؤره [في](١٢) الطّيب مساك . وقول من قال

<sup>(</sup>۱) في الأصلين: « يمر به » وما أثبت من الراغب.

<sup>(</sup>٢) كذا في ب . و في ا وهـــامثل : « كانها » .

<sup>(</sup>٣) إِلاَية ١٠٨ سورة النحل . (٤) الآية ٢٨ سورة الكهف .

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٥ سورة الأنعـــام ، والآية ٤٦ سورة الاسراء .

 <sup>(</sup>٦) الآية ١٣ سورة المائدة .
 (٧) الآية ٢٥ سورة يس .

<sup>(</sup>A) الآية . ٤ سورة الاحزاب .

<sup>(</sup>٩) فى الأصلين : « تمم » وما اثبت من الراغب .

<sup>(</sup>١٠) الآية ٢٤ سورة الشوري . (١١) الآية ٢٦ سورة المطففين .

<sup>(</sup>١٢) زيادة من الراغ**ب** .

يُختم بالمسك أى يصبع فليس بشىء لأنَّ الشَّراب يجب أن يطيب في نفسه . فأمَّا ختمه بالطِّيب فليس ممَّا يفيده ولا ينفعه طيب خاتمه ما لم يطب في نفسه . وقال المتنبى .

أروح وقد ختمت على فؤادى فليس يحلُّها أحد سواها (١) وقال آخر :

لا يكتم السَّرِّ إِلَّا كُلُّ ذى كرم والسرُّ عند كرام الناس مكتوم والسِرُّ عندى في بيت له غلَقُ قد ضاع مفتاحُه والبابُ مختوم (٢)

<sup>(</sup>۱) لم أجده في ديوان المتنبىء .

<sup>(</sup>٢) ورد البيتان ببعض تغيير في روضة العقلاء ١٦٨

# ٧ \_ بصيرة في الخسداع

وهو إنزال الغير عنَّا هو بِصَدَّده بأمر يبديه على خلاف ما يخفيه . والخداع ورد في القرآن على أربعة أوجه :

الأُوَّل : خداع الكفار رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم بأَن يعقدوا معه عهدًا في الظَّاهر وينقضوه في الباطن ( وإِنْ (١) يُرِيدُوا أَنْ يَخْدَعُوكَ فَإِنَّ حَسْبَكَ اللهُ ) .

الثَّانى : خداع اليهود مع أهل الإيمان يصالحونهم فى الظَّاهر ويتهيئون لحربهم فى الباطن (يُخَادِعُونَ اللهُ والذِينَ آمَنُوا وما يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ (٢) للحربهم فى الباطن (يُخَادِعُونَ اللهُ والذِينَ آمَنُوا وما يَخْدَعُونَ إِلَّا أَنْفُسَهُمْ (٢) الثالث : خداع المنافقين مع المؤمنين بإظهار الإيمان وإبطان الكفر (إنَّ المنافقينَ يُخَادِعُونَ اللهُ (٣)).

الرّابع: خداع الله الكفّار والمنافقين بإسبال النّعمة عليهم في الدّنيا ، وادّخار أَنواع العقوبة لهم في العُقْبَى (وَهُو خَادِعُهُمْ (٤)) وقيل في قوله تعالى: (يُخَادِعُون الله ) أي يخادعون رسول الله وأولياءه . ونُسب ذلك إلى الله من حيث إنّ معاملة الرّسول - صلّى الله عليه وسلّم - كمعاملته ، ولذلك قال الله تعالى: ( إنّ الذين يُبَايِعُونَكَ إنّما يُبَايِعُونَ الله عليه وسلّم وجُعل ذلك خداعًا تفظيعًا لفعلهم ، وتنبيهًا على عظم الرّسول صلّى الله عليه وسلّم وعظم أوليائه ،



<sup>(</sup>١) الآية ٢٢ سورة الانفال .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٤٢ سورة النساء .

٥) الآية ١٠ سورة الفتح .

<sup>(</sup>٢) الآية ٩ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٢ سورة النساء .

وقول أهل اللَّغة إِنَّ هذا على حذف المضاف وإقامة المضاف إليه مُقامه فيجب أن يعلم أنَّ المقصود بمثله فى الحذف لا يحصل لو أتى بالمضاف المحذوف لِما ذكرنا من التنبيه على أمرين :

أَحدهما : فظاعة فعلهم فيما تحرّوه (١) من الخديعة ، وأنَّهم بمخادعتهم إيّاه يخادعون الله .

والثانى : التنبيه على عظم المقصود بالخداع وأنَّ معاملته كمعاملة الله . وقوله تعالى : (وَهُوَ خَادِعُهُمْ ) قيل : معناه : مجازيهم بالخداع .

وخَدَع الضبُّ أَى استتر فى جُحره . واستعمال ذلك فى الضبّ لِمَا اعتقدوا فى الضبّ أنَّه يُعِدّ عقربًا تلدغ من يُدخل يده فى جُحْرِه حتَّى قيل : العقرب بوّاب الضّبِّ وحاجبُه . ولاعتقاد الخديعة فيه قيل : أخدع من ضبّ . وطريق خادع وخَيْدَعٌ : مُضِلٌ كأَنَّه يخدع سالكه . وقيل : المؤهن يُخدع عن دينه ولا يُخدع عن دينه ولا يُخدع عن دينه ولا يُخدع عن درهمه ولا يُخدع عن دينه ، والمنافق يُخدع عن دينه ولا يُخدع عن درهمه . وفى الحديث «إنَّ بين يدى السّاعة سنين خَدَّاعة » قيل معناه عن درهمه . وفى الحديث «إنَّ بين يدى السّاعة سنين خَدَّاعة » قيل معناه أنَّ النَّاس فيها خُدَّاع . وقيل : من قولهم سنة خادعة إذا مضت سريعة ، أى سنون تمرّ سريعة لقربها من القيامة ، ولغفلة النَّاس فيها عن مرور الأيّام .

قال:

أَلا إِنَّ دنياك مثل الوديعه جميع أَمانيك فيها خديعه فلا تغترر بالَّذي نِلْته فما هي إلَّا سراب بِقِيعه فلا



 <sup>(</sup>١) كذا في أ . وفي ب : «يحرون » وكأن أصله « يتحرون » وفي الراغب : « تجرءوه » وكأن الأصل : تجرءوا عليه ، فحذف الخافض وأوصل الفعل بالضمير .

وقول الشَّماعر<sup>(١)</sup> :

أَبيضَ اللَّون لذيذا طعمه طيِّبَ الرِّيق إِذَا الرَّيقُ خَدَع أَى فسد ، أَى خَفي طِيبُه .

## ٨ - بصيرة في الخدن والخسدل والخرور

الخِدْن والخَدِين : الصّاحب المُحَدِّث ، ومن يخادنك في كلّ أمرظاهر وباطن . وأكثر ما يستعمل الخِدْن فيمن يصاحب بشهوة . قال (ولا مُتَّخِذَاتِ أَخْدَان (٢) .

الخَذْل ترك النُّصرة . خَذَله خَذْلًا وخِذْلانًا : ترك نُصْرته وكان يَظنّ به أَن ينصره . لذلك قيل خَذَلت الظَّبْية وغيرها إذا تخلَّفت (٣) عن صواحبها أَو تخلَّفت فلم تَلْحَق ، وتخاذلت رجلاه : ضعفتا .

والخُرُور: السّقوط . خرّ الرجل يَخُرّ بالضمّ (٤) خَرَّا وخُرورًا: سقط . وخرّ الماء يخرّ بالكسر خَرِيرًا إذا صَوّت . والخريريقال لصوت الماء والرّيح وغير ذلك تمّا يسقط من علوً .

وقوله تعالى: (خَرُّوا سُجَّدا<sup>(ه)</sup>) فيه تنبيه على اجتماع أَمرين: السَّقوط من علوًّ، وحصول الصَّوت بالتسبيح. وقوله من بعد: (وَسَبَّحُوا بحَمْدِ رَبِّهِمْ) تنبيه على أَنَّ ذلك الخرير كان تسبيحًا بحمد الله لا بشيء آخر.

<sup>(</sup>۱) هو سوید بن أبی کاهل الیشکری · من قصیدة مفضلیة · والبیت فی وصف ثغر المراة واسنانها .

<sup>(</sup>٢) الآبة ٢٥ سورة النساء ٠

 <sup>(</sup>٣) أى تخلفت باختيارها ٠ وفي القاموس : « تخلفت عن صواحبها وانفردت » وبهذا يخالف المعنى الثانى ٤ فان تخلفها فيه عن عجز .

<sup>(</sup>٤) جاء في القاموس الكسر أيضاً ، بل هــو الأصل .

<sup>(</sup>٥) الآية ١٥ سورة السجدة .

# ٩ \_ بصيرة في الخرب والخروج

خَرِب المكانُ خرابًا ضِدٌ عَمَر . وقد أخربه غيره وخَرَّبه . قال تعالى : (يُخْرِبُونَ بُيُوتَهُمْ بِأَيْدِيهِمْ (1)) فتخريبهم بأيديهم إنما كان لئلا تبتى للنَّبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم وأصحابه ، وقيل : بل بإجلائهم عنها .

والخروج: البُرُوز. يقال: خرج إذا برز من مقرّه وحاله، سواء كان مقرّه دارا أو بلدا أو ثوبا . وسواء كان حاله حالًا فى نفسه أو فى أسبابه الخارجة . والإخراج أكثر ما يقال فى الأعيان . ويقال فى التكوين الذى هو من فعل الله تعالى نحو (فأخرَجْنَا بِهِ أَزْوَاجًا مِن نَبَاتٍ شَتَى (٢)) والتخريج أكثر ما يقال فى العلوم والصّناعات . وقيل لِمَا يخرج من الأرض ومن كراء الحيوان ونحو ذلك : خَرْج وخَرَاج . قال تعالى : (أَمْ تَسْأَلُهُمْ خَرْجًا فَخَرَاج ربِّك خَيْرٌ (٣)) فإضافته إلى الله تنبيه أنّه هو الذى ألزمه وأوجبه . والخرج أعمّ من الخراج . وجُعِل الخرْج بإزاء الدَّحْل . والخرَاج مختص فى الغالب بالضَّريبة على الأرض . وقيل : العبد يؤدّى خَرْجه (٤) أى عَلَته ، والرّعِيّة تؤدّى إلى الله تنبيه أنه العراج (٥) بالضَّان ، أى والرّعِيّة تؤدّى إلى الأمير الخراج . وقيل : العبد يؤدّى خرْجه (٤) أى عَلَته ، والرّعِيّة تؤدّى إلى الأمير الخَرَاج . وقيل : الخراج (٥) بالضَّان ، أى

<sup>(1)</sup> الآية ٢ سورة الحشر وقسد قسر! : « يخربون » بالتشديد أبو عمرو ، وقرأ الباقون بسكون الخاء من الاخراب .

<sup>(</sup>٢) الآية ٥٣ سورة طه . (٤) الآية ٧٢ سورة المؤمنين . (٣) اي يؤديه إلى سيده على حسب اتفاقه معه . (٣)

<sup>(</sup>٥) في التاج في المادة: قال الجلال في التخريج: هذا الحديث صححه الترمائي وابن حبان والحاكم وابن القطان والمنذري والمذهبي، وضعفه البخساري وأبو حاتم وابن حزم و وجزم في موضع آخر بصحته ، وقال: هو صديث صحيح اخرجه الشافعي واحمسد وابو داود والترمذي والنسائي وابن ماجه وابن حبان من حديث عائشة رضي الله عنها، قال شيخنا: وهو من كلام النبوة الاولى الجامع و واتخسذه الألمة المجتهدون ، والفقهاء الاثبات المقسلدون قاعدة من قواعد الشرع وأصلا من أصول الفقه ، بنوا عليه فروعا واسعة مسحوطة .

مايخرجُ من مال البائع فهو بإزاءِ ما سقط عنه من الضمان (١) . والخارجيّ : الذي يَخْرج (٢) بذاته عن أحوال أقرانه . والخوارج سُمّوا به لكونهم خارجين عن طاعة الإمام .

## ١٠ ـ بصيرة في الخرص والخرق

الخَرْص : حَزْرُ الشمرة ، والاسم الخِرْص بالكسر . والخَرْصُ أَيضًا : الكذب وكلّ قول قيل بالظّنّ . والخِرص - بالكسر - بمعنى المخروص كالنّقْض معنى المنقوض .

وقوله تعالى: (إِنْ هُمْ إِلَّا يَخُرُصُونَ (٣) عيل : معناه يكذبون . وقوله تعالى : ( قُتِلَ الْخَرَّاصُونَ (٤) قيل : لُعن الكذَّابون . وحقيقة ذاك أَنَّ كُلَّ وول عن ظنَّ وتخمين يقال له خَرْص ، سواءٌ كان ذاك مطابقًا للشيء (٥) أو مخالفًا له ، من حيث إِنَّ صاحبه لم يقُله عن علم ولا غلبة ظن ولاسماع بل اعتَمَد فيه على الظنّ والتخمين كفعل الخارص في خَرْصه . وكلُّ من قال قولًا على هذا النَّحو يسمّى (٦) كاذبًا وإن كان مطابقًا للقول المخبَر به

<sup>=</sup> بيان هذا أن الرجل لو أشترى بقرة مثلاوانتفع بلبنها وعملها ثم أطلع على عيب فيها فردها فليس عليه أن يرد غلتها حين كانت عنده، كما أن البقرة لو تلفت عنده فأنه يضمنها ولأ يعود على البائع بثمنها ، فالخراج أى منفعة المبيع للمسترى ، في مقابل ضمانه لو تلف عنده ، وبوافق هذا قاعدة الفنم بالفرم .

<sup>(</sup>۱) في الراغب: « ضمان المبيع » .

<sup>(</sup>۲) وهو الذي بقال له العصامي .

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٦ سورة الانعام . وورد في آيات أخرى .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٠ سورة الذاريات .

<sup>(•)</sup> في الأصلين: « لشيء » وما اثبت من الراغب.

 <sup>(</sup>٦) في الراغب : « قد يسمى » ٠

كما حكى عن المنافقين في قوله تعالى : ( إِذَا جَاءَكَ الْمُنَافِقُونَ قَالُوا نَشْهَدُ إِذَّكَ لَرَسُولُ اللهِ (١) إلى قوله (إِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَكَاذِبُونَ).

والخُرْق : قطع الشَّيء على سبيل الفساد من غير تفكّر ولا تدبّر . وهو ضدّ الخَلْق فإِنَّ الخلق هو فعل الشيء بتقدير ورفق ، والخُرْق بغير تقدير . قال تعالى : (وخَرَقُوا له بَنِينَ وبَنَات بِغَيْرِ عِلْم (٢) أى حكموا بذلك على سبيل الخَرْق . وباعتبار القطع قيل : خَرْق الثوب وتخريقه .

وقوله تعالى: (إِنَّكَ لَنْ تَخْرِقَ الْأَرْضَ (٣)) فيه قولان: أحدهما لن تقطع، والآخر لن تَنْقُب (٤) الأَرض إلى الجانب الآخر اعتبارًا بالخرق في الأُذن، والآخر لن تَنْقُب (٤) الأَرض إلى الجانب الآخر اعتبارًا بالخرق في الأُذن، وشُبّه بها وباعتبار ترك التقدير قيل: رجل أُخرق وخرق وامرأة خرقاء . وشُبّه بها الرّيح في تعسّف مرورها فقيل: ربيح خرقاء . وفي الحديث « ما كان الرّيح في شيء قطِّ إلَّا شانه ، وما كان الرّفق في شيء قطٍّ إلَّا زانه (٦) » .

<sup>(</sup>١) صدر سورة المنافقين . (٢) الآية ١٠٠ سورة الانعام .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٧ سورة الاسراء .

<sup>(</sup>٤) كذا في الأصلين . وفي الراغب والتاج : « تثقب » .

<sup>(</sup>٥) جاء هذا في الراغب بعد أن مهد له بقوله : « وقيل لثقب الاذن : خرق . وصبى اخرق ، والمراة خرقاء مثقوبة الاذن ثقبا واسعا»

<sup>(</sup>٦) ورد في الجامع الصغير باسناد صحيح بلفظ: ما كان الرفق في شيء الا زانه، ولا نزع من شيء الا شانه » .

# ١١ \_ بصيرة في الخزن والخـزى

الخَزْن : حفظ الشَّيء في الخِزَانة ، ثمّ يعبّر به عن كلِّ حِفظٍ كحِفظ السِّرِّ ونحوه .

وقوله تعالى : ( و لِلهِ خَزَائِنُ السّمَوَاتِ والأَرْضِ (١) إِشَارة منه إِلَى قدرته تعالى على ما يريد إِيجاده ، أَو إِلَى الحالة الَّتِي أَشَار إِليها بقوله صلَّى الله عليه وسلَّم « فرغ (٢) ربّكم من الخَلْق والخُلُق والأَجَلِ والرّزق » وقوله تعالى : (وما أَنْتُمْ لَهُ بِخَازِنِينَ (٣) قيل معناه : حافظين له بالشُّكر ، وقيل : هو إِشَارة إِلَى ما أَنْبَأَ عنه قوله : (أَفَرَأَيْتُمُ المَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ . أَأَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ وَنَاللَهُ وَلَا أَنْتُمْ أَنْزَلْتُمُوهُ المَاءَ الَّذِي تَشْرَبُونَ . وقوله تعالى : وفوله تعالى : ولَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللهِ (٥) ) أَي مَقْدوراته الَّتِي مُنِعَ النَّاسُ عنها ، ولَا أَقُولُ لَكُمْ عِنْدِي خَزَائِنُ اللهِ (٥) ) أَي مَقْدوراته الَّتِي مُنِعَ النَّاسُ عنها ، وقيل هو لأَنْ الخَوْن ضرب من المنع ، وقيل : جوده الوسيعُ وقدرته . وقيل هو قوله : كن . والخَرْن في اللَّحْم : الاتخار فكُني به عن نَتْنِهِ .

#### \*\*\*

الآية ٧ سورة المنافقين .

<sup>(</sup>٢) ورد في الجامع الصغير بلفظ « فرغ الى ابن آدم من اربع : الخلق والخلق والرزق والأجل » .

 <sup>(</sup>٣) الآية ٢٢ سبورة الحجر .
 (١) الآيتان ٢٨ ، ٢٩ سبورة الواقعة .

<sup>(</sup>۵) الآیة ۳۱ سورة هود .

بالفتح والكسر: البلية. وقيل الغِزْى: انكسار يلحق الإِنسان إِمّا من نفسه وإِمّا من غيره. فالَّذَى يلحقه من نفسه هو الحباء المفرط ومصدره الخَزَاية، ورجل خَزْيان وامرأة خَزْيا. وفي الحديث: «اللَّهم احشُرنا غير خَزَايًا ولا نادمين» والَّذي يلحقه من غيره يقال هو ضرب من الاستخفاف (۱) ومصدره الخِزْي ورجل خَز. وأخْزَى يقال من الخَزَاية والخِزْي جميعًا.

وقوله تعالى : ( يوم لا يُخْزِى اللهُ النّبيّ والّذِينَ آمَنُوا (٢) ) هو من الخِزْى أَوْرِبُ ، وإِن جاز أَن يكون منهما جميعًا . وقوله : ( رَبَّنَا إِنَّكَ (٣) مَنْ تُدْخِل النَّارَ فَقَدْ أَخْزَيْتَهُ ) فمن الْخِزاية . ويجوز أَن يكون من الْخِزْى . وقوله تعالى : ( إِلّا خِزْى فَى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا (٤) ) أَى قتل وإهلاك لهم . قوله : ( فأَذَاقَهُمُ اللهُ الْخِزْى فَى الْحَيَاةِ الدُّنْيَا (٤) ) أَى قتل وإهلاك لهم . قوله : ( فأَذَاقَهُمُ اللهُ الْخِزْى (٥) ) أَى العذاب ( ومِنْ خِزْى يَوْمِئِذِ (٢) ) من عذابه . وقوله تعالى : ( إِنَّ الْخِزْى الْيَوْمَ والسُّوءَ عَلَى الْكَافِرِينَ (٧) ) أَى الرّد والطَّرد . ( كَشَفْنَا وَبُهُمْ عَذَابَ الْخِزْى (٨) ) أَى الطَّرد. وقوله : ( فَاتَقُوا اللهَ وَلا تُخْزُونِ فَى غَنْهُمْ عَذَابَ الْخِزْى (٩) ) أَى الطَّرد. وقوله : ( وَلا تُخْزُونِ فَى ضَغْمُ مَا اللهُ النبيّ (١٩) أَى لا يَبينه . ( وَلا تُخْزِنَا يَوْمَ القِيَامَةِ (١٢) ) وقوله ( وَلَا تُخْزِنِي يَوْمَ يُبْعَثُونَ (١٣) ) وقوله ( فَقَدْ أُخْزَيْتَهُ (١٤) ) .

<sup>(</sup>۱) كـــذا في ب والـراغب . وفي أ : « الاستحياء » .

<sup>(</sup>r) الآية ٨ سورة التحريم · (٣) الآية ١٩٢ سورة آل عمران ·

<sup>(</sup>٤) الآية ٨٥ سورة البقرة . (٥) الآية ٢٦ سورة الزمر .

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٦ سورة هود . (٧) الآية ٢٧ سورة النحل .

<sup>(</sup>٨) الآبة ٨٨ سورة يونس . (٩) الآية ٧٨ سورة هود . -

<sup>(</sup>١٠) الآية ١٣٤ سورة طه ٠ (١١) الآية ٨ سورة التحريم ٠

<sup>(</sup>١٢) الآية ١٩٤ سورة آل عمران . (١٣) الآية ٨٧ سورة الشعراء .

<sup>(</sup>١٤) الآية ١٩٢ ستورة آل عمران .

# ١٢ ـ بصيرة في الخسيسر

والخُسْر والخُسْران فى البيع: انتقاص رأس المال ، خَسِر يَخْسَرُ حَسْرًا بِالضّمّ ، وخُسُرا وخسارة وخَسْرًا بِالتَّحريك وخَسَارا وخسارة وخَسْرًا \_ بفتحهنَّ \_ وخُسْرانًا .

وقوله تعالى: (وكانَ عاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْرًا()) أَى خَسِرت أعمالها . وقوله تعالى: (إِنَّ الإِنْسَانَ لَفِي خُسْر (٢)) أَى لَنِي عقوبة بذنوبه ، قاله الفرائي . وقرأ الأعرج وعيسى بن عُمَر وأَبو بكر (٣) بن عيّاش ( لَفِي خُسُر) بضمّتين . وفيه لغة شاذَّة : خَسَر بَخْسِر مثال ضرب يضرب . ومنه قراءة الحسن البصري (ولا تَخْسِروا الميزان (٤)) وقرأ بلال بن أَبي بُرْدة (ولا تَخْسَروا) بفتح التاء والسّين .

وقوله تعالى: ( هل نُنَبِّتُكُمْ بِالأَخْسَرِينَ أَعْمَالًا (٥) قال الأَخفش: واحِدهم الأَخسر مثل الأَكثر، وقوله ( فجعلناهُمُ الأَخْسَرِينَ (٦) لأَنه خسر سعيهم في جمعهم الحَطب.

والخسران ينسب إلى الإنسان فيقال: خسِر فلان، وإلى الفعل فيقال: خسِرت تجارتُه. ويستعمل ذاك في المقتنيات النَّفسيَّة (٧) كالصَّحة والسّلامة

<sup>(</sup>١) الآية ٩ سورة الطلاق . (٢) الآية ٢ سورة العصر ٠

<sup>(</sup>٣) هو قرين حفط في الاخذ عن عاصم . وهذه الرواية رواية هارون عن أبي بكو ، كما في البحر المحيط ، ولم تأت في الاتحاف ، وفي التاج : « أبو بكر وأبن عبساس » والصواب ما هنا .

<sup>(</sup>٥) الآية ١.٣ سورة الكهف . (٦) الآية ٧٠ سورة الانبياء .

<sup>(</sup>٧) أي التي ترجع الى النفس ، يريد غير المادية ، وفي التاج : د النفيسة ، •

والعقل والإيمان والثّواب. وهو الّذى جعله الله الخسران المبين. وقوله: (ولا تُخْسِرُوا المِيزَانَ<sup>(۱)</sup>) يجوز أن يكون إشارة إلى تحرّى العدالة فى الوزن وتبرك الحَيْف فيما يتعاطاه من الوزن، ويجوز أن يكون إشارة إلى تعاطى مالا يكون ميزائه فى القيامة خاسرًا فيكون ممّن قال فيه (وَمَنْ خَفَّتُ<sup>(۲)</sup> مَوَازِينَهُ) وكلا المعنيين يتلازمان. وكلّ خسران ذكره الله تعالى فى القرآن فهو على هذا المعنى الأُخير دون الخسران المتعلّق بالمقتنيات الدّنيويّة والتجارات الماليّة.

وقيل : ورد الخاسر في القرآن على سبعة أوجه :

الأُوّل: بمعنى العجز والعاجز (ونَحْن عُصْبَةٌ إِنَّا إِذًا لَخَاسِرونَ<sup>(٣)</sup>) أي لعاجزون.

الثَّانى : بمعنى الغَبْن والخاسر المغبون ( إِنَّ الخَاسِرِينَ الَّذِينَ ( عَسِروا أَنْفُسَهُمْ ) أَى غَبَنُوها .

الثالث الخسران بمعنى : الضلالة ( فَقَدْ خَسِرَ خُسْرَانًا مبينًا ( ) أَى ضلّ ( إِنَّ الإِنْسَانَ لفِي خُسْرِ (٦) ) أَى في ضلال .

الرّابع : بمعنى نقصان الكيل والميزان (ولا تُخْسِرُوا الميزَانَ) (وإذَا كَالُوهمْ أَوْ وَزَنُوهمْ يَخْسِرُونَ (٧) أَى ينقصون .

١١) الآية ٩ سورة الرحمن ٠

<sup>(</sup>٢) ﴿ الآية ٩ سورة الاعراف ، وورد في آيات آخر ٠

 <sup>(</sup>٣) الآية ١٤ سورة يوسف .
 (٤) الآية ٥٤ سورة الشورى .

<sup>(</sup>٥) الآية ١١٩ سورة النساء . (٦) الآية ٢ سورة العصر .

<sup>(</sup>V) الآية ٣. سورة الطففين .

<sup>- 444 -</sup>

الخامس بمعنى : ضِدِّ الربْح (وَمَنْ يَفْعَلْ ذَلِكَ فَأُولَدُكَ هُمُ الخَاسِرُونَ (۱) السّادس بمعنى : العقوبة (وكان عَاقِبَةُ أَمْرِهَا خُسْرًا (٢) أَى عقوبة (ولَتكُونَنَّ مِنَ الخَاسِرِينَ (٣) أَى من الباقين فى العقوبة .

السّابع بمعنى : الهلاك (لنَكُونَنَّ مِنَ الخَاسِرِينَ (٤) أَى الهالكين ( ذَلِكُ هُوَ الْخُسْرَانُ الْمبِين (٥) اى الهلاك البيِّن (٦) . قال :

إِذَا لَمَ يُكُنْ لِامْرِئَ نِعْمَةٌ لَدَى وَلَا بَيْنَنَا آصِرَهُ وَلَا بَيْنَنَا آصِرَهُ وَلَا لِي فَى وُدّهِ حاصل ولا نَفْعُ دنيا ولا آخره وأَفْنَيْتُ عُمْرِى عَلَى بَابِهِ فَتَلَاكَ إِذًا صَفْقَةٌ خاسره

الآية ٩ سورة المنافقين .

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٥ سورة الزمر .

<sup>(</sup>٥) الأية ١١ سورة الحج .

<sup>(</sup>٢) الآية ٩ سورة الطلاق.

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٣ سورة الاعراف .

<sup>(</sup>٦) ب: « المبين » .

## ١٣ ـ بصــيرة في الخسف والخسأ والخسب

قال تعالى: (فَخَسَفْنَا بِهِ وبدَارِهِ الأَرْضُ (١)) وقرأ حَفْص ويعقوب وسهم قوله تعالى: (لَخَسَفَ بِنَا) والباقون (لَخُسِفَ بِنَا) من خَسَف المَكانُ يخسِف خُسوفًا أَى ذهب في الأَرض، وخسف الله به الأَرض اى غيبه فيها . وخسوف العين : ذهابها في الرأس ، وخسوف القمر : كسوفه . وقال ثعلب كسفت الشمس وخسَف القمر ، هذا أُجود الكلام . وقال أبو حَاتم إذا ذهب عضها فهو الكسوف ، وإذا ذهب كلّها فهو الخسوف . والخسف : النقصان .

والخَسْءُ الزجر مع استهانة ، خَسَأت الكلب فخسأً أَى زجرته مستهينًا به فانزجر (٣) .

وقوله تعالى: (كَأَنَّهُمْ خُشُبٌ مُسَنَّدَةٌ (٤) شُبّهوا بذلك لقلَّة غَنَائهم .

<sup>(</sup>١) الآية ٨١ سورة القصص . (٢) الآية ٨٢ سورة القصص .

<sup>(</sup>٣) الوارد من هذه المادة في القرآن قوله تعالى في الآية ١٠٨ من سورة المؤمنسين : « اخسئوا فيها » وفي الآية } من سسورة الملك : « ينقلب اليك البصر خاسئًا » ، وفي الآية ٦٠ من سورة البقرة «كونوا قردة خاسئين» وكذا في الآية ١٦٦ سورة الاعراف .

 <sup>(</sup>٤) الآية } سورة المنافقين ،

# ١٤ ـ بصيرة في الخشسيع

والخشوع والاختشاع: الخضوع. وقيل: قريب من الخضوع. وقيل: المخضوع في البدن والخشوع في الصوت والبصر. والخشوع في السكون والتذلُّل والضراعة والسّكوت. وقيل: أكثر ما يستعمل فيما يوجد في الجوارح، والضّراعة أكثر ما يُستعمل فيما يوجد في القلب. ورُوى في إذا ضَرَع القلب خشع الجوارح.

وقوله تعالى: (تَرَى الأَرْضَ خَاشِعَةً (١) كناية عنها (٢) وتنبيها على تزعزُعها . وقوله تعالى : (وكانُوا لنَا خَاشِعِينَ (٣) أَى خائفين منَّا . وقوله : (وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةٌ إِلَّا عَلَى الخَاشِعِينَ (٤) أَى المتواضعين . وقوله ( وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةٌ إِلَّا عَلَى الخَاشِعِينَ (٤) أَى المتواضعين . وقوله ( وُجُوهٌ يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةٌ أَبْصَارُهُمْ (٢)) و (خُشَّعًا أَبْصَارُهُمْ (٧)) يَوْمَئِذٍ خَاشِعَةٌ أَبْصَارُهُمْ (٢) و (خُشَّعًا أَبْصَارُهُمْ أَنَى مُطْرَقة في نظرها .

وقولَه تعالى : (أَلَمْ يأُنِ<sup>(٨)</sup> للَّذين آمَنُوا أَنْ تَخْشَعَ قُلُوبُهُمْ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ) قال ابن مسعود : ما كان بين إسلامنا وبين أن عاتبنا الله مهذه الآية إلَّا أَربع سنين . وقال ابن عباس : إن الله استبطأ قلوبَ المؤمنين فعاتبهم على رأس ثلاث عشرة من نزول القرآن . وقال تعالى :

<sup>(</sup>١) الآلة ٣٩ سورة فضلت .

<sup>(</sup>٢) في الاصلين: « سكونها عنها وتنبيهاعلى عدم ترعرعها » وما أثبت موافق لمسا في الراغب و ووله: « عنها » أي عن الضراعة •

<sup>(</sup>٣) الآية ٩٠ سورة الانبياء . (٤) الآية ٥٤ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٥) الآية ٢ سورة الغاشية . (٦) الآية ٣} سورة القام .

 <sup>(</sup>٧) الآية ٧ سورة القمر .
 (٨) الآية ١٦ سورة الحديد

(قَدْ أَفَلَحَ المؤمنون . الذين هم في صلاتهم خاشعون (١) ، وقال تعالى : (وَخَشَعَتِ الأَصُواتُ لِلرَّحْمَنِ (٢) ) أَى سكنتْ وذلت وخضعت . ورأَى النبي صلّى الله عليه وسلّم رجلًا يَعْبَثُ بلحيته في الصّلاة فقال : «لو خشع قلب هذا الخشعت جوارحه » وكان بعض الصّحابة يقول : أعوذ بالله من خشوع النّفاق فقيل : ما خشوع النفاق ؟ فقال : أن يرى البدن خاشعًا والقلب غير خاشع . وقال حذيفة : أوّل ما تفقدون من دينكم الخشوع ، ويوشاك أن تدخل مسجد الجماعة فلا ترى فيهم خاشعًا . وقال سهل : مَنْ خشع قلبه لم يقرُبُ منه الشيطان . قال عبد الله بن المعمار :

رقة في الجَنَان فيها حياء فيهما هَيْبَة وذاك خشوع ليس حال ولا مقام وإنْ فا ضَتْ عليه من العيونِ دموع

وقيل: الخشوع الاستسلام للحُكْمين ، أعنى الحكم الدّين الشّرعي فيكون معناه عدم معارضته برأى أو غيره ، والحُكْم القَدَرِيّ وهو عدم تلقّيه بالتسخُّط والكراهة والاعتراض ؛ والاتِّضاعُ (٣) أعنى اتِّضاع القلب والجوارح وانكسارَها لنظر الرّب إليها واطِّلاعِه على تفاصيل ما فى القلب والجوارح . فخوف العبد فى هذا المقام يوجب خشوع القلب لا محالة . وكلَّما كان أَشدٌ استحضارًا له كان أَشدٌ خشوعًا . وإنَّما يفارق القلب الخشوعُ إذا عفل عن اطِّلاع الله تعالى ونظره إليه .

<sup>(</sup>۱) صدر سورة المؤمنين . (۲) الآية ۱۰۸ سورة طه .

٣) معطوف على قوله: « الاستسلام » .

وتما يورث الخُشُوع ترقب آفات النفس والعمل ، ورؤية فضل كل ذى فضل عليك ، وتنسّم العناء ، يعنى انتظار ظهور نقائص نفسك وعملك وعيوبهما ؛ فإنّه يجعل القلب خاشعًا لامحالة لمطالعة عيوب نفسه وأعمالها ونقائِصها : من العجب والكِبْر والرّياء وضعف الصّدق وقلّة اليقين وتشتت النيّة وعدم إيقاع العمل على الوجه الَّذى ترضاه لربّك وغير ذلك من عيوب النّفس . وأمّا رؤية فضل كلّ ذى فضل عليك فهو أن تراعى حقوق النّاس فتوديها ولا ترى أنّ ما فعلوه معك من حقوقك عليهم فلا تعاوضهم عليها فإنّ ذلك من رعونات النّفس وحماقاتها ، ولا تطالبهم بحقوق نفسك فإنّ ذلك من رعونات النّفس وحماقاتها ، ولا تطالبهم بحقوق نفسك فالعارف لايرى له على أحد حَقًا ، ولا يشهد له على عيره فضلًا . فلذلك لا يعاقب ولا يطالب ولا يضارب .

# ١٥ - بصيرة في الخشسية

وهى خوف يشوبه ثعظيم . وأكثر [مايكون] (١) ذلك عن علم بما يُخْشَى منه ، ولذلك خُصُ الله مِنْ عِبَادِهِ منه ، ولذلك خُصُ العلماء بها فى قوله تعالى : ( إِنَّمَا يَخْشَى الله مِنْ عِبَادِهِ العلمَاءُ (٢) وقولُه ( وَلْيَخْشَ النَّذِينَ لَوْ تَرَكُوا مِنْ خَلْفِهِمْ ذُرِيَّةً ضِعَافًا خَافُوا عليهم (٢) ) اى ليستشعروا خوفًا عن معرفة . وقولُه ( وَلَا تَقْتُلُوا أَولَادَكُمْ خَصْيَةً إِمْلاق . وقوله : خَصْيَةً إِمْلاق ( ) أى لا تقتلوهم معتقدين لمخافة أن يلحقهم إملاق . وقوله : (لِمَنْ خَشِي العَنَتَ منكم (٥) ) اى لمن خاف خوفًا اقتضاه معرفته بذلك عن نفسه . وقال ثعالى : ( فلا تَخْشَوُا النَّاسَ واخْشَوْنِ (٢) ) .

ومدح الله تعالى أهله (٧) ( إِنَّ الَّذِينَ هِمْ (٧) مِنْ خَشْيَةٍ رَبِّهِمْ مَشْفِقُونَ . وَالَّذِينَ هَمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ . وَالَّذِينَ هَمْ بِرَبِّهِمْ لَا يُشْرِكُونَ . وَالَّذِينَ هَمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ . أُولَدُكُ وَالَّذِينَ يُوتُونَ مَا آتَوْا وَقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهِمْ إِلَى رَبِّهِمْ رَاجِعُونَ . أُولَدُكُ يَسَارِعُونَ فِي الْخَيْرَاتِ وَهُمْ لَهَا سَابِقُونَ ) وعند الإمام أحمد في مسنده ، وفي جامع الترمذي عن عائشة رضي الله عنها قالت قلت : يا رسول الله ، الذين يؤتون ما آتَوْا وقُلُوبُهُمْ وَجِلَةً ، أهو الذي يسرق ويزني ويشرب الخمر ؟ قال : لا يا ابنة الصّديق ، ولكنه الرّجل يصلّي ويصوم ويتصدّق الخمر ؟ قال : لا يا ابنة الصّديق ، ولكنه الرّجل يصلّي ويصوم ويتصدّق

<sup>(</sup>١) زيادة من الراغب . (٢) الآية ٢٨ سورة فاطر .

<sup>(</sup>٣) الآية ٩ سورة النساء . (٤) الآية ٣١ سورة الاسراء .

<sup>(°)</sup> ألآية ٢٥ سورة النساء . (٦) الآية ٤٤ سورة المائدة

 <sup>(</sup>٧) أي أهـل الخشية ، وذكر الضمير باعتبار أنها مقام من مقامات الدين .

<sup>(</sup>٨) الآيات ٥٧ ـ ٦١ سورة المؤمنين .

ويخاف ألا يُقبل منه . قال الحسن رحمه الله : عمِلوا لِلهِ بالطَّاعات واجتهدوا فيها وخافوا أن تُرك عليهم . إنَّ المؤمن جمع إيمانًا وخشية ، والمنافق جمع إساءة وأمنًا . والخشية والخوف والوجَل والرَّهبة ألفاظ متقاربة غير مترادفة .

فالخوف: تَوقُّع العقوبة على مجارى الأَّنفاس ، قاله (١) جنيد . وقيل : اضطراب القلب وحركته من تذكُّره المَخُوف . وقيل : الخوف هَرَب القلب من حلول المكروه عند استشعاره .

والخشية أخص من الخوف ؛ فإنَّ الخشية للعلماء بالله تعالى كما تقدم . فهى خوف مقرون بمعرفة . قال النبيّ صلَّى الله عليه وسلم « إنِّى أَتقاكم لله وأشدُّكم له خشية » فالخوف حركة ، والخشية انجماء (٢) وانقباض وسكون ، فإنَّ الَّذى يرى العدو والسيل ونحو ذلك له حالتان : إحداهما حركة الهرب منه ، وهى حالة الخوف ، والثانية سكونه وقراره فى مكان لا يصل إليه وهى الخَشْية ، ومنه النَّشُ : الشيء [ الأَخشن ] (٣) والمضاعف والمعتل أخوان ؛ كتقضَّى البازى وتقضَّض .

وأمّا الرّهبة فهى الإِمعان فى الهرب من المكروه ، وهى ضدّ الرَّغبة الَّتى هى سَفَر القلب فى طلب المرغوب فيه . وبين الرّهب والهَرَب تناسب فى اللفظ

<sup>(</sup>٣) زيادة من القاموس . ولا تظهر الصلة بن الخشية والخش بهذا المعنى . اللهم الا أن يقال : أن الاخشين كالمنجع المنقبض ينائى عن الناس ويناون عنه .





<sup>(1)</sup> انظر الرسالة القشيرية ٧٨

<sup>(</sup>٢) في الاصابين: « الجماع » والمناسب ما أثبت · والانجماع: اعتزال الناس كأنه يجمع نفسه عنهم · · وهذه لفظة مولدة فيما أعلم ·

والمعنى يجمعهما الاشتقاق الأوسط الَّذي هو عَقْد تقاليب الكلمة على معيى جامع .

وأمَّا الوَجَلُ فَرَجَفَانُ القلب وانصداعُه لذكْر مَنْ يُخَافُ سلطانُه وعقوبته أو لرؤيته .

وأمّا الهيبةُ فخوفٌ مقارِنٌ للتعظيم والإِجلال . وأكثر ما يكون مع المحبة والإِجلال .

فالخوف لعامّة المؤمنين ، والخشية للعلماء العارفين ، والهيبة للمحبّين ، والوَجَل للمقرّبين . وعلى قدر العلم والمعرفة يكون الخشية ، كما قال النبيّ صلّى الله عليه وسلّم « إنى لأعلمكم بالله وأشدّكم له خشية » وقال : «لو تعلمون ما أعلم لضحكتم قليلًا ولَبكَيْتُم كثيرًا ، ولَمَا تلذّذتم بالنّساء على الفُرُش ، ولخرجتم إلى الصّعدات تجأرون إلى الله تعالى (۱) » فصاحب الخوف يلتجئ إلى الهرب والإمساك (۲) ، وصاحب الخشية إلى الاعتصام بالعلم ، ومَثلهما كَمثل مَن لا علم له بالطّب ومثل الطّبيب الحاذق . فالأوّل يلتجئ إلى الحِمْية والهرب ، والطّبيب يلتجئ إلى معرفته بالأَدْوية والأَدواء . وكلّ واحد إذا خفته هربت إليه . فالخائف هارب من ربّه إلى ربه .

<sup>(</sup>۱) ورد في الجامع الصغير ، وليس فيه : « ولما تلذذتم بالنسباء على الفرش » والصعدات جمع الصعد وهو جمع الصعيد الطريق .

<sup>(</sup>٢) كذا . وكأن المراد به الامساك عمسايوجب الخوف، وقد يكون محرفا عن «الإنسلال»

# ١٦ ـ بصيرة في الخصوص والخصيف والخصيم

الخصوص: التفرّد ببعض الشيء تمّا لايشاركه فيه الجملة ، وذاك خلاف العموم . خصّه بالشّيء خَصَّا وخُصوصًا وخُصوصِيَّة وخِصِّيصَى وخِصِّيصاء وخَصَّيتَةً وتَخِصَّة : فضَّله به وميّزه . قال تعالى : (واتَّقُوا فِتْنَةً لاَ تُصِيبَنَّ اللّذِينَ ظَلَموا مِنْكُمْ خَاصَّةً (۱) أَى بل تعمّكم .

\*\*\*

والخَصْف مصدر خَصَف الورق على بدنه خَصْفًا أَى أَلزَقها وأَطبقها عليه ورقة ورقة . قال الله تعالى : (وَطَفِقًا يَخْصِفَانِ عليهما مِن وَرَقِ الْجَنَّةِ (٢) أَى يجعلان عليهما خَصَفة وهي الجُلَّة (٣) تعمل من الخُوص للتمر .

\*\*\*

والخَصْم مصدر خَصَمته أَى نازعته . والخَصْم : المخاصِم المنازع ، والجمع خُصوم وخِصَام وأخصام . وقد يكون اللاثنين والجمع والمذكَّر والمؤنَّث . قال تعالى : (هَذَانِ خَصْمَانِ اخْتَصَموا (٤) أَى فريقان . والخصيم : الخَصْم الكثير المخاصمة ، والجمع خُصَماءُ وخُصْمان . والخُصم بالضَّمِّ الجانب والزاوية . وأصل المخاصمة أَن يتعلَّق كلُّ واحد بخُصْم الآخر أَى بجانبه وان يَجْذب كُلُّ واحد خُصْم الدَّح أَى بجانبه وان يَجْذب كلُّ واحد خُصْم الدِّح أَى بجانبه وان يَجْذب كلُّ واحد خُصْم الدِّح أَى بجانبه وان يَجْذب كلُّ واحد خُصْم الدِّح أَى بجانبه وان يَجْذب

<sup>(</sup>١) الآية ٢٥ سورة الأنفال.

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٢ سورة الاعراف والآية ١٢١ سورة طة

<sup>(</sup>٣) عبارة الراغب: « وهي أوراق . ومنهقيل لجلة التمر خصفة » وهي ظاهرة .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٩ سورة الحج .

# ١٧ \_ بصيرة في الخضد والخضر

الخَضْد: الكسر. وأكثر ما يستعمل في الشيء اللَّيْن قال: ( في سِدْر (١) مَخضود) أي مكسور الشَّوك. خضدته فانخضد فهو مخضود. والخَضَد \_ محرَّكة \_ : المخضود، كالنَقَض (٢) والمنقوض.

\*\*\*

والخُضْرة: لون الأَخضر وهي بين البياض والسّواد: قال تعالى: (وَيَلْبَسُونَ ثِيَابًا خُضْرًا(٣)) جمع أَخضر. والخضرة في ألوان الإبل والخيل: غُبْرة تخالطها دُهْمة، وفي ألوان النّاس: السمرة. والأَخضر لقب الفضل ابن العبّاس بن عتْبة بن أبي لهب. قال(٤):

وأَنَا الأَخْضَرُ من يعرفُنى أَخضر الجِلْدةِ فى بَيْتِ العَرَبُ مَنْ يُسَاجِلْنَى يُسَاجِلُ ماجدًا يملأُ الدلو إلى عَقْد الكَرَبُ وربما سموا الأَسود أَخضر، ويسمَّى الليل أَخضر لسواده.

وقول أهل التفسير في قوله تعالى: (مُدْهَامَّتَانِ<sup>(٥)</sup>): خضراوان؛ لأَنهما تضربان إلى السواد من شدَّة الريّ . وذكر علماءُ أهل الكتاب أن الخضِر

 <sup>(</sup>۱) الآية ۲۸ سورة الواقعة .
 (۲) ب: « فى » .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣١ سورة الكهف .

<sup>(</sup>٤) أراد بالخضرة الى السمرة خاوص نسبه وانه عربى محض ، فان الموان العمرب السمرة ، ويوصف العجم بالحمرة، والمساجلة المفاخرة ، والكرب: الحبل يشله فى وسلط عمراقى ، المدلو ، والعراقى جمع عرقوه ، وعرقوتا الدلو : خشبتان يعرضان عليها كالصليب وانظر الاغانى ١٧٢/١٦

الآية ٦٤ سورة الرحمن .

سُمِّى خَضِرًا لأَنَّه كان إِذا قعد في موضع قام عَنْه وتحته روضة تهتز . قاله ابن درَيد . وكان في غنى عن ذكر أهل الكتاب بما صح عن النبي صلى الله عليه وسلَّم أنَّه قال : «إنما السمّى الخضر لأَنَّه جلس على فَرْوة بيضاء فاهتزَّت تحته خضراء » ويقال فيه الخِضْر بالكسر أيضا .

وقوله تعالى: ( فَأَخْرَجْنَا<sup>(٢)</sup> مِنْه خَضِرًا) قال الأَخْفش: يريد الأَخضر، أَى وَرَقًا أَخضر. ويقال: أَخضر وخَضِر: كما يقال: أَعور وَعَوِرَ. وكلّ شيء ناعم فهو خضِر. يقال: أُخذ الشَّيء خِضْرًا مِضْرا أَى غضَّا طَرِيًّا، وخذه (٣) خِضْرًا مِضْرًا أَى هنيئًا مريئًا.

<sup>(</sup>۱) في التاج انه حــديث مرفوع ، ولم يذكر تخريجه .

<sup>(</sup>٢) الآية ٩٩ سورة الانعام .

٣) في الاصيلين: « خَذَلك » . وفي القاموس: « هولك »

## ١٨ \_ بصيرة في الخضوع والخسيط والخطب

الخضوع: التّطامن والتّواضع والسّكون والتسكين والدّعوة إلى السّوء (١) وخضَع النجم: مال للغروب. وخضعت (١) الإبل جدّت (١) في السّبر. والخط: الكَتْب: (ولا تَخُطُّه بِيَمِيذِكَ (٣)) والخطُّ : المدّ. ويقال ما له طول والخطوط أضرب فيما يذكره أهل الهندسة من مبطوح ومسطح المنافق ومسطح اللهندسة من مبطول المسطح الله ويعبّر عن كلّ أرض فيها طول بالخطِّ كَخَطِّ اليمن ، وإليه ينسب الرّمح الخطِّيّ. (وكلّ) (٥) مكان يخُطُّه الإنسان لنفسه ويحْصره يقال له خِطُّ وخِطَّة .

والخَطْبُ (٦) والمخاطبة والتخاطب : المراجعة في الكلام . ومنه الخُطْبَة والخِطْبة ، لكن بالضمّ يختصّ بالموعظة ، وبالكسر يختصّ بطلب المرأة . وأصل الخِطْبة الحالة الَّتي عليها الإنسان إذا خَطَب ، نحو الجِلْسَة والقِعدة . وأصل من (٧) الخُطبة : خاطب وخطيب ، ومن الخِطبة : خاطب لاغير . والفعل منهما خَطَب كنصر . وفَصْل الخطاب : ما ينفصل به الأَمْر من الخطاب .

<sup>(</sup>١) فى شرح القاموس: «كذا فى النسخ.وصوابه: السوءة». والسوء: الشر، والسوءة: الخلة القبيحة. وقد يكون السوء غير مستقبح.

<sup>(</sup>٢) في الاصلين: « خضع » و « جد » . (٣) الآية ٨٤ سورة العنكبوت .

<sup>(</sup>٤) زيادة من الراغب .

<sup>(</sup>ه) في الاصلين: « فكل » وما اثبت من الراغب .

<sup>(</sup>٦) الخطب: الشأن والامر ولا يظهر فيه معنى المراجعة وفي التاج اقتصر على معنى المراجعة على المخاطبة والخطاب . ( $\mathbf{v}$ )  $\mathbf{v}$ : ( $\mathbf{v}$ )  $\mathbf{v}$   $\mathbf{v}$ 

## ١٩ ـ بصيرة في الخطف والخطيسة

خطِف الشيء كعلم ، وضرب لغة قليلة أوْ رديئة : استلبه بسرعة . والخاطف: الذِّئب . وخاطفُ ظِلِّه : طائر إذا رأَى ظِلَّه في الماء أقبل ليَخطَفه . وقوله تعالى : ( إِلَّا مَنْ خَطِفَ الْخَطْفَةَ (١) وصف للشَّياطين المسترقة للسّمع . وقوله : ( ويُتَخَطَّفُ الناس مِنَ حَوْلِهِمْ (٢) أَى يُقتَلُون ويُسلبون . والخُطَّاف لِلطَّائر (٣) الذي كأنه يخطف شيئا في طيرانه ، ولِمَا يُخْرَج به الدَّلُو من البئر فإنَّه يتخطَّفه . والْخَيْطَفُ : سرعة انجذاب السير . وأخطفُ الحَشَى ومُخْطَفه كأنَّه اختُطِف حَشَاه لضموره .

\*\*\*

والخطأ : العدول عن الجهة . وذلك أضرب :

أحدها: أن يريد غير ما يحسُن فعله وإرادته فيفعلَه . وهذا هو الخطأُ التَّامِّ المأخوذ به الإِنسان، ويقال فيه خَطِئ يخطأُ خَطَأً وخِطْأً .

والثَّانى: أَن يُريدَ ما يحسُن فعلُه ، ولكن يقع منه بخلافِ ما يريد ، فيقال : أَخْطَأً إِخْطَاءً (٤) فهو مخطئ . وهذا قد أَصاب في الإِرادة وأَخطأ في الفعل ، وهذا هو المعْنِيُّ بقوله صلى الله عليه وسلم : « رُفع عن أُمتى الخطأ والنّسيان » وبقوله : « من اجتهد فأخطأ فله أَجرُ (٥) » .

<sup>(</sup>١) الآية ١٠ سورة الصافات . (٢) الآية ٦٧ سورة العنكبوت .

<sup>(</sup>٣) في الاصلين: « الطائر » وما أثبت من الراغب .

<sup>(</sup>٤) في الأصلين: « خطأ » وما أثبت من القاموس.

<sup>(</sup>٥) في تيسير الوصول في كتاب القضاء :اذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران وأن أخطأ فله أجر أخرجه الشيخان وأبو داود .

والثالث : أن يريد ما لا يَحْسُنُ فعلُه ويتفق منه خلافه ، فهذا مخطئ فى الإرادة ومُصيبٌ فى الفعل ، فهو مذموم لقصده ، غير محمود بفعله . وهذا المعنى هو الذى أراد الشاعر بقوله :

أردت مساتى فاجتررت مسرَّتى وقد يُحسن الإنسان من حيث لايدرى وجملة الأَمر [ أَنَّ ] (١) من أراد شيئًا واتفق منه غيرُه يقال: أخطأ ، وإن وقع منه كما أراده يقال: أصاب . وقد يقال لمن فعل فعلًا لا يَحْسُنُ ، أو أراد إرادة لا تجمُل: إنه أخطأ ، ولهذا يقال: أصاب الخطأ ، وأخطأ الصواب ، وأصاب الضواب وأخطأ الخطأ . وهذه اللَّفظة مشتركة كما يرى ، مترددة بين معان يجب لمن يتحرّى الحقائق أن يتأمّلها .

وقوله تعالى: (وَأَحَاطَتْ بِهِ خَطِيئَتُهُ (٢)) فالخطيئة والسيّئة يتقاربان ، لكن الخطيئة أكثر ما يقال فيا لا يكون مقصودًا إليه فى نفسه ، بل يكون القصد شيئًا يولِّد ذلك الفعل ، كمن يرمى صيدًا فأصاب إنسانًا ، أو شرب مسكرًا فجنى جناية فى سكره . ثمّ السّبب سببان : سبب محظورٌ فعله كشرب المسكر ، وما يتولَّد من الخطإ عنه غير مُتجافًى عنه ؛ [وسبب غير محظور ، كرمى الصيد . والخطأ الحاصل عنه متجافًى عنه ] (١) . قال تعالى : (وَليْسَ عَلَيْكُمْ جُنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ بِهِ ولكِنْ مَا تَعَمَّدَتْ قُلُوبُكُمْ (٣)) وقوله : (وَوَنُ بَكُسِب خَطِيئَةً أَوْ إِثْمًا (٤)) فالخطيئة (هي التي (٥)) لاتكون عن قصد إلى فعله ، بكسِب خَطِيئَةً أَوْ إِثْمًا (٤)) فالخطيئة (هي التي (٥)) لاتكون عن قصد إلى فعله ،

<sup>(</sup>١) زيادة من الراغب (٢) الآية ٨١ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) الآية ه سورة الاحزاب . (٤) الآية ١١٢ سورة النسماء .

<sup>(</sup>٥) في الاصلين: « ههنا » وما اثبت من الراغب.

والجمع (١) الخطيئات والخطايا . وقوله : ( نَغْفِرْ لَكُمْ (٢) خَطَايَاكُمْ ) هي المقصود [إليها] (٣) والخاطئ هو القاصد الذَّنب . وعلى ذل<sup>ك</sup> قوله : ( لَايَأْكُلُهُ الخَاطِئُونَ (٤) .

وقد يسمّى الذَّنْب خاطئة (٥) فى قوله تعالى: ( والمؤتّفِكَاتُ بِالْخَاطِئةِ (٦) أَى الذَّنب العظيم . وذلاك نحو قولهم : شعر شاعر . وأمَّا ما لم يكن مقصودًا فقد ذكر النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم أنَّه مُتَجاوَزٌ عنه .

\*\*\*

وأَمَّا الخَطْو بالواو فهو المَشْي ، خَطَا خَطُواً واختطى واختاط على القلب : مشى . والخُطُوة بالفَّمّ وقد يفتح : مسافة ما بين القدمين . والجمع خُطًا وخُطُوات بضمّتين . والخَطُوة بالفتح : المرّة . والجمع خَطَوات . وقوله تعالى : (ولا تَتَبِعُوا (٧) خُطُواتِ الشيطان) أَى لا تتبعوه .

<sup>(</sup>۱) كذا في والراغب. وفي ا: «الجميع» ، ١ الآية ٥٨ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) زيادة من الراغب . (١) الآية ٣٧ سورة الحاقة .

٥) في الاصلين : « خطيئة » .
 ١٦) الآية ٩ سورة الحاقة .

٧) الآية ١٦٨ سيورة البقيرة وورد في آيات أخر .

# ٢٠ ـ بصيرة في الخفيف والخفض والخفي

الخِفّ-بالكسر - والخفيف: ضدّ الثقيل . ويقال تارة باعتبار المضايفة بالوزن وقياس شيئين أحدِهما بالآخر ، نحو : درهم خفيف ودرهم ثقيل ، وتارة باعتبار مضايفة الزَّمان نحو فرس خفيف وفرس ثقيل إذا عَدَا أحدهما أكثر من الآخر في زمان واحد ، وتارة يقال : خفيف فيا يستحليه النَّاس ، وثقيل فيا يستوخمونه ، فيكون الخفيف بدحًا والثَّقيل ذمًا . ومنه قوله تعالى : (الآنَ خَفَيْفَ الله عَنْكُمُ (۱)) والظَّاهر أنَّ قوله : (حَمَلَت حَمُلا خَفِيفًا (۲)) من هذا النَّمط . وتارة يقال : خفيف فيمن فيه طيش ، وثقيل فيمن فيه وقار ، فيكون الخفيف ذمًّا والثَّقيل مدحًا . وتارة يقال : خفيف فيمن فيه وقار ، فيكون الخفيف ذمًّا والثَّقيل مدحًا . وتارة يقال : خفيف في الأُجسام الَّتي من شأنها أن ترجحن إلى الأَسفل كالأرض والماء . والثَّقيل في الأُجسام الَّتي من شأنها أن ترجحن إلى الأَسفل كالأرض والماء .

وقد خفَّ يخِفُّ حَفَّا وخِفَّة ، وخفَّفه تخفيفًا ، وتخفَّف تخفَّف تخفَّفًا ، واستخفَّه ضدّ استثقله . واستخفَّ فلانًا عن رأيه حمله على الجهل والخِفَّة . وقوله تعالى : (فاسْتَخَفَّ قَوْمَه فَأَطَاعوه (٤) أَى حملهم على أَن يخِفُوا معه ، أو جدهم خفافًا في أبدانهم وعَزائمهم . وقيل : معناه : وجدهم طائشين . وقوله تعالى : (فَمَنْ ثَقُلُتْ مَوَازِينُه ... ومَنْ خَفَّت مَوازِينُه (٥) ) فإشارة إلى كثرة الأعمال

<sup>(</sup>١) الآية ٦٦ سورة الانفال . (٢) الآية ١٨٩ سورة الاعراف ·

<sup>(</sup>٣) اى تميل . (٣) الآية }ه سورة الزخرف .

<sup>(</sup>٥) الآيتان ٨ ، ٩ سورة الاعراف ، والآيتان١٠٢ ، ١٠٣ سورة المؤمنين .

الصّالحة وقلَّتها وقوله: (وَلايَسْتَخِفَّنَّكَ الذينَ لَا يوقِنُونَ (١)) أَى لايزعجُنَّكَ ولا يزيعجُنَّكَ ولا يزيلُنَّك عن اعتقادك بما يوقعون من الشُّبه. وخفّوا من منازلهم: ارتحلوا عنها في خِفَّة .

### \*\*\*

والخَفْض : ضدّ الرّفع . والخَفْض : الدَّعَة ، ومنه عَيْش خافض . والخفض : السّير اللَّيّن . والخفض : الإِقامة ، خَفَض بالمكان أقام . والخفض : الإِقامة ، خَفَض بالمكان أقام . وقوله تعالى : (واخْفِضْ لَهُمَا جَنَاحَ الذُّلِّ مِنَ الرَّحْمَةِ (٢) حثّ على تليين الجانب والانقياد ، كأنَّه ضدّ قوله (وألَّا تَعْلُوا عَلَى اللهِ (٣) وقوله : (خَافِضَةٌ رَافِعَةٌ (٤) أَى ترفع أقوامًا إِلى الجنَّة وتخفض آخرين إلى النَّارِ ، وهي إِشارة إِلى قوله تعالى : (ثمّ رَدَدْنَاهُ أَسْفَلَ سَافِلِينَ (٥) ) .

### \*\*\*

والبِخُفْية : الاستتار ، وقد خَفِي خُفْيَة وخَفَاء فهو خاف وخفِيّ . وخَفَاه هو وأَخفَاه : سترهُ وكتمه . والخافية : ضدّ العلانية . وخَفَاه يَخْسِيه خَفْيًا وخُفِيًّا : أَظهره واستخرجه ، كأنَّه من الأَضداد .

وقوله تعالى : (إِنْ تُبدُوا الصَّدَقَاتِ فَنِعِمَّا هِيَ وإِنْ تُخْفُوهَا (٦) ) وقال : (وأَنَا أَعْلَمُ بِمَا أَخْفَيْتُمْ وَمَا أَعْلَنْتُمْ (٧) ) .

<sup>(</sup>١) الآية ٦٠ سورة الروم .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٩ سورة الدخان .

<sup>(</sup>٥) الآية ٥ سورة التين .

<sup>(</sup>V) صدر سورة المتحنة ·

<sup>(</sup>۲) الآية ۲۶ سورة الاسراء.

<sup>(</sup>٤) الآية ٣ سورة الواقعة .

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٧١ سورة البقرة .

## ٢١ - بصيرة في الخسسال

وهو ضِدّ الفُرْجة بين الشَّيْئين ، وجمعه خِلال . نحو خلل الدّار والسّحاب وغيره .

وقوله تعالى: (فَجَاسُوا خِلالَ الدِّيارِ (١)) وقوله (ولأَوْضَعُوا خِلالَكُمْ (٢)) أَى سَعُوا نحوكُمُ [و] وسطكم بالنميمة والفساد . والخَللُ في الأَمر كالوَهْن تشبيهًا بخَلَلُ (٤) الدِّيار . والخَلَّة بالفتح بالحاجة والخَصْلة والفقر والخَصَاصَة . خَلَّ الرِّجلُ وأُخِلَّ به (٥) : احتاج ، ورجل مُخلُّ ومختلُّ وخليل وأخل : مُعْدِم فقير . واختلُّ إليه : احتاج . والخُلَّة بالضمّ بالضمّ بالصّلاة المختصّة الَّتي لا خلل فيها تكون في عفاف الحبّ ودَعَارته . والجمع خِلال . وهي الخلالة أيضًا بالضمّ . وقد خالَّه مُخَالَّة وخِلالًا ، وإنه لكريم الخِلِّ والخِلَّة بكسرهما في المصادقة والإِخاء . والخلُ وخِلالًا ، وإنه لكريم الخِلِّ والخِلَّة بكسرهما أي المصادقة والإِخاء . والخلُ بالكسر والضَّمّ بالصَّم على الخلِّ والخلِّة المختصّ ، والجمع أخلال . والخليل : مَن أصفي المودّة وأصحتها ، وهي بهاء ، جمعها خليلات .

وقوله تعالى : ( واتَّخَذَ اللهُ إِبْرَاهِيمَ خَلِيلًا<sup>(١)</sup> ) قَيل سَمَّاه بذلك لافتقاره إليه تعالى فى كلِّ حال ، وهو الافتقار المعنى بقوله ( إِنِّى لِمَا أَنْزَلْتَ إِلَى اللهِ

<sup>(1)</sup> الآية o mecة الاسراء . (۲) الآية ٧٤ سورة التوبة .

<sup>(</sup>٣) سقط في الراغب .

<sup>(</sup>٤) في الراغب: « بالفرجة الواقعة بين الشيئين »

<sup>(°)</sup> سقط في القهاموس ، وجاء في مستدرك التاج ، والمناسب لقوله : « رجل مخل » سقوط هذه العبارة .

<sup>(</sup>٦) الآية ١٢٥ سورة النساء . (٧) الآية ٢٤ سورة القصص .

مِنْ خَيْر فَقِيرٌ) وعلى هذا الوجه قيل: اللهم أغنى بالافتقار إليك، ولا تُفقرنى بالاستغناء عذك. قال أبو القاسم (١) ، هو من الخَلَّة لامن الخُلَّة. قال: ومَنْ قَاسَهُ بالحبيب فقد أخطأ لأنَّ الله تعالى يجوز أن يحبّ عبده فإنَّ المحبّة منه الثناء ولا يجوز أن يُخَالَّه . وهذا القول منه تَشَهُّ ليس بشيء، والصّواب الَّذي لا مجيد عنه إن شاء الله أنَّه من الخُلَّة وهي المحبّة التي قد تخلَّلت رُوح المحبّ وقلبه حتى لم يبق فيه موضع لغير محبوبه ، كما قيل:

قد تخلَّت مسلك الروح منى وبذا (٢) سمّى الخليل خليلا وهذا هو السّر الذى لأَجله - والله أعلم - أمر الخليلُ بذبح ولده وثمرة فؤاده وفِلْذَة كبده ، لأَنَّه لمّا سأَل من الله الولد وأعطاه تعلّقت به شُعْبَة من قلبه ، والخُلَّة منصب لا يقبل الشركة والقِسمة ، فغار الخليلُ على خليله أن يكون فى قلبه موضع لغيره ، فأمره بذبح الولد ليُخرج المُزاحم من قلبه ، فلمّا وطّن نفسه على ذلك وعزم عليه عزمًا جازما حصل مقصود الآمر ، فلم يبق فى ذبح الولد مصلحة ، فحال بينه وبينه وفداه بالذّبح العظيم ، وقيل له : (يَا إِبْرَاهِيمُ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّويًا (٣) أَى عملت عمل المصدّق (إنَّا كَذَلِكَ له : (يَا إِبْرَاهِيمُ قَدْ صَدَّقْتَ الرُّويًا (٣) أَى عملت عمل المصدّق (إنَّا كَذَلِكَ بناك بامتثال أَوامرنا وإبقاء الولد وسلامته (إنَّ هَذَا لَهُوَ الْبَلَاءُ المُبينُ (٣)) وهو اختيار المحبوب مُحبّه وامتحانه إيَّاه ليُؤثر مَرضاته فيتم تعمته عليه ، فهو بلاءُ مِحْنة ومنْحة معًا .

<sup>(</sup>١) هو ابو القاسم البلخي ، كمسا في الراغب .

<sup>(</sup>٢) في الراغب: « به » . (٣) الآيات ١٠٦-١٠١ سورة الصافات .

والخُلَّة آخر درجات الحبّ وخاتمة أقسامه العشرة الَّي أَوّلها العَلَاقة ، وثانيها الإرادة ، وثالثها الصبابة ، ورابعها الغرام ، وخامسها الوداد ، وسادسها الشَّغَف ، وسابعها العشق ، وثامنها التتَيم ، وتاسعها التعبّد . وسادسها الشَّغَف ، وسابعها العشق ، وثامنها التتَيم ، وتاسعها التعبّد . وعاشرها فحقيقة العبودية الحبّ التَّام مع الذلِّ التام والخضوع للمحبوب . وعاشرها الخُلَّة الَّتي انفرد بها الخليلان إبراهيم ومحمّد عليهما السّلام كما صحّ عن النبي صلَّى الله عليه وسلَّم « إنَّ الله (۱) تعالى اتَّخذنى خليلا كما اتَّخذ ابراهيم خليلا » وقال صلى الله عليه وسلَّم « لو كُنت (۲) متَّخذًا خليلاً غير ربِّي لاتخذت خليلاً » وقال صلى الله عليه وسلَّم « لو كُنت (۲) متَّخذًا خليلاً غير ربِّي لاتخذت أبا بكر خليلاً ولكن صاحبكم » والحديثان في الصّحيحين ، وهما يبطلان قول من قال : الخُلَّة لإبراهيم والمحبّة لمحمّد عليهما السّلام فإبراهيم خليله ومحمّد حبيبه .

وقوله تعالى: (لابَيْعٌ فيه ولا خُلَّةٌ (٣) أَى لا يمكن فى القيامة ابتياع حَسَنة ولا اجْتلابها بمودة . وذلاك إشارة إلى قوله تعالى : ( وأن لَيْسَ لِلإِنْسَانِ إِلَّا مَا سَعَى (٤) ) وقوله : ( لا بَيْعٌ فِيهِ وَلَا خِلَالٌ (٥) ) فقد قيل : هو مصدر من خاللت ، وقيل : هو جمع . يقال خليل وأخلّة وخلال ، والمعنى كالأول .

<sup>(</sup>١) من حديث جاء في الجامع الصفير عن الطبراني .

<sup>(</sup>٢) ورد في الجامع الصغير عن مستنداحمد وعن البخاري .

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٥٤ سورة البقرة . (٤) الآية ٣٩ سورة النجم .

<sup>(</sup>٥) الآية ٣١ سورة ابرهيم .

# ٢٢ ـ بصيرة في الخلود والخلوص والخلط والخلع

الخلود هو تبرّو الشيء من اعتراض الفساد، وبقاؤه على الحالة الّي هي عليه . وكلّ ما يتباطأ عنه التغيير والفساد يصفه العرب بالخلود كقولهم للأَّفافي (١): خوالد . وذلك لطول [مكثها] (٢) لا لدوام بقائها . يقال : خلَد يخلُد خُلُودًا . والخلَد بالتَّحريك بالتَّحريك داسم (٣) للجُزْء الَّذي يبقي من الإنسان على حالته فلا يستحيل ما دام الإنسان حيًّا استحالة سائر أجزائه . وأصل المخلَّد الذي يبتى مدّة طويلة . ومنه رجل مخلَّد لمن أبطأ عنه الشَّيبُ ثمّ استعير للمُبْقَى دائمًا .

والخلود فى الجنَّة: بقاءُ الأَشياءِ على الحالة التى هى عليها من غير اعتراض الكون والفساد عليها، قال تعالى: (يَطُوفُ عَلَيْهِمْ وِلْدَانُ مُخَلَّدُونَ (٤) أَى مُبَقَّون بحالتهم لا يعتريهم استحالة . وقيل: مقرَّطون بخِلَدة. والخِلَدة: ضرب من القِرَطَة (٥). وإخلاد الشيء: جعله مبَقَّى أَو الحكم بكونه مبَقَّى . وعلى هذا قوله تعالى: (وَلكِنَّهُ أَخْلَدَ إلى الأَرْضِ (٢)) أَى ركن إليها ظانًا أَنَّه يَخْلُد فيها .



<sup>(</sup>۱) في الأصلين تبعا لنسخة سقيمة من الراغب: « الايام » والصواب ما أثبت تبعـاً لنسخة صحيحـاً في الراغب . والاثافي :الحجارة توضع عليها القدر ·

<sup>(</sup>٢) زيادة من الراغب .

 <sup>(</sup>٣) تبع في هذا الراغب. ولم أجد هــذا المعنى فيما وقفت عليــه في كتب اللغة · والخلد
 في القاموس: البال والقلب والنفس.

<sup>(</sup>٤) الآية ١٧ سورة الواقعة .

<sup>(</sup>٥) جمع قرط ، وهو ما يعلق من الحلى في شحمة الاذن .

<sup>(</sup>٦) الآية ١٧٦ سيورة الأعراف والاخلاد في الآية من اللازم ، وقد جعله تبعا للراغب من المتعدى و كان المراد : أخلد نفسه في ظنيه واعتقاده ، كما يشير اليه كلامه ، فكأن المفعول محذوف .

والخالص الصّافي الذي زال عنه شَوْبه الَّذي كان فيه .

وقوله (خَلَصُوا نَجيًّا (١)) أي انفردوا خالصين من غيرهم . وقوله (وَنَحْنُ لَهُ مُخْلِصُونَ (٢) اخلاصُ المسلمين أنَّهم تبرَّءُوا ممَّا يدَّعيه اليهود من التشبيه ، والنَّصارى من التَّثليث ، فحقيقة الإخلاص التبرّى(٣) من دون الله .

والخَلْط : الجَمْع بين أَجزاءِ الشيئين فصاعدًا ، سواء كانا مائعين أوجامدين ، أو أحدهما مائعًا والآخر جامدًا . وهو أعمّ من المَزْج . قال تعالى : ( فَاخْتَلَطَ بِهِ نَبَاتُ الأَرْضِ (٤) ويقال للصَّديق والمجاور والشرياء : خَلِيط . والخليطان (٥) في الفقه مِن ذلك، وجمعه خُلَطاء. قال تعالى : ( وإنَّ كَثِيرًا من الخُلَطَاءِ(٦)) . وقوله تعالى : (خَلَطُوا عَمَلًا صَالِحًا وآخَرَ سَيِّئًا (٧)) أَي ىتعاطَون هذا مرّة وهذا مرّة .

والخَلْع : النَّزع . خلع زيد ثوبه . والفرس جُلُّه وعِذَاره .

وقوله (فَاخْلَعْ نَعْلَيْكَ (٨)) قيل هو على الظَّاهر لأَنَّه كان من جلد حمار ميّت . وقال بعض الصّوفية : هذا مَثَل ، وهو أمر بالإقامة والتمكُّن كقول ، لمن رُمتَ أَن يتمكَّن : انزع ثوباك وخُفَّاك ونحو ذاك . وإذا قيل : خلع فلان على فلان كان معناه : أعطاه ثوبًا . واستُفيد مغني العطاء من هذه اللفظة بأن وصل به لفظة (على) لامن مجرَّد الخُلْع .

(٣)

الآية ٨٠ سورة بوسف ٠ (1)كذا . وأصله: التبرق .

٢١) الآية ١٣٩ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٤) الآية ٥٤ سورة الكهف ٠

هما اللذان خلطا ماشيتهما فاشتركت في المسرح والراح على ما هو مفصل في الفقه، وهما يزكيان زكاة الواحد .

<sup>(</sup>٧) الآنة ١٠٢ سورة التوبة .

<sup>(</sup>٦) الآية ٢٤ سورة ص . الآبة ١٢ سورة طه .

# ٢٣ ـ بصــيرة في الخلف والخلـق

خُلْفٌ – وقد يقال بأل – : نقيض قُدّام . قال تعالى : ( يَعْلَمُ مَا بَيْنَ أَيْدِيهِمْ وَمَا خُلْفَهُمْ (١) وخَلَف . نقيض تقدّم وسَلَف . فالمتأخّر لقصور منزلته يقال له : خَلْف . ولهذا قيل : خلْف سوء . والمتأخر لا لقصور منزلته يقال له : خَلْف ، قال تعالى : ( فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ (٢) وقيل : «سكت يقال له : خَلَف ، قال تعالى : ( فَخَلَفَ مِنْ بَعْدِهِمْ خَلْفُ صِدْق من أبيه إذا قام أَلْهَا ، ونطق خَلْفًا » أَى رديئا من الكلام . وهو خَلَف صِدْق من أبيه إذا قام مقامه . وقيل : الخَلَفُ والخَلْف سواء . وقال اللَّيث : السّاكن للأَشرار خاصة والمتحرّك لضدّهم .

وتخلّف : تأخّر أو جاء خَلْف آخر أو قام مقامه . ومصدره الخِلافة . وخلف خَلافة فهو خالف أى رَدِىء أحمق . والْخِلْفة – بالكسر – : الاسم من الاختلاف أى التردّد (جَعَلَ اللَّيْلَ والنَّهَارَ خِلْفَةً (٣) أى يجيء هذا في إثر هذا . ويقال : هن يَمشين خِلْفة أى تذهب هذه وتجيء هذه . قال زهير ابن أَني سُلْمَى :

بها العِين والآرام يمشين خِلفة وأطلاؤها ينهضن مِن كلِّ مَجْثَم (٤) ويقال أيضًا: القوم خِلْفة، وبنو فلان خِلْفة، أي نصفهم ذكور ونصفهم



<sup>(</sup>١) الآية ٥٥٠ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦٩ سورة الاعراف ، والآية ٥٩ سورة مريم .

٣) الآية ٦٢ سورة الفرقان .

<sup>(</sup>٤) هذا البيت من معلقت . والعين البقر الوحشى جمع اعين وعيناء . غلب عليها ذلك لسعة عيونها ، والآرام : الظباء ، واطلاؤها: اولادها . والمجثم حيث تسكن وتقع بالارض .

إِنَاثَ. وخلفَ فلانًا يخلُفه إِذَا كَانَ خليفته وقائمًا بِالأَمْرِ عنه إِمّا معه وإِمّا بعده . قال تعالى : (وَلَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا مِنْكُمْ مَلَائِكَةً فِي الأَرْضِ يَخْلُفُونَ (١) . والخِلاَفَة : النِّيابة عن الغير . إِمّا لغَيْبَة المَنُوب عنه وإِمّا لموته وإمّا لعجزه وإمّا لتشريف المستخلف . وعلى هذا الوجه الأَخير استخلف الله أولياءه في الأَرض . قال تعالى : (وهُو الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الأَرْضِ (٢)) والخلائف جمع خليف ، قال تعالى : ( إِذْ جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ . ( إِذْ جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ . أنشد فَلَفَاء مِنْ بَعْدِ قَوْمٍ نُوحٍ (٣)) والخليفة : السّلطان الأعظم . وقد يؤنَّث . أنشد الفَرَّاء :

أبوك خليفة ولدته أُخرى وأنت خليفة ، ذاك الكمالُ زاد ابن عبّاد الخليف والجمع الخلائف ، جاءوا به على الأصل (٤) مثل كريمة وكرائم ، وقالوا أيضا : خُلَفاء من (٥) أَجل أَنَّه لا يقع إِلَّا على مذكّر وفيه الهاءُ ، جمعوه على إسقاط الهاءِ فصار مثل ظريف وظرفاء ، لأَن فَعِيلة بالهاءِ لا يجمع على فُعَلاء . وقوله تعالى : ( وَقَالَ مُوسَى لِأَخِيهِ هَارُونَ اخْلُفْنى فى قَوْمِى (٢) أَى كن خليفتى وقم مقامى فيهم .

والاختلاف والمخالفة : أن يأخذ كلُّ واحد طريقًا غير طريق الآخر فى حاله أو فعله . والخلاف أعم من الضد ، لأَنَّ كلَّ ضدّين مختلفان وليس كلّ مختلفين ضدّين . ولمّا كان الاختلاف بين النَّاس فى القول قد يقتضى

<sup>(</sup>۱) الآية . ٦ سورة الزخرف . (٢) الآية ١٦٥ سورة الانعام .

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٩ سورة الاعراف .

<sup>(</sup>٤) أي على تقدير التـاء أذا كانت هي الاصل في الكلمة .

<sup>(</sup>٥) لا يحتاج الى هذا على قول ابن عبادبثبوت خليف ، كما ذكره في التاج .

<sup>(</sup>٦) الآية ١٤٢ سورة الاعراف .

التنازع استعير ذلك للمنازعة والمجادلة ، قال تعالى : (فاخْتَلَفَ (١) الأَخْزَابُ مِن بَيْنِهِمْ) وقوله تعالى : (وَإِنَّ الَّذِينَ اختلفوا فى الكتاب (٢) قيل : معناه (٣) خَلَفُوا نحو كسب واكتَسَب . وقيل : أَتَوْا فيه بشيء خلاف ما أَنزل الله . وقوله : (لاخْتَلَفْتُمْ فى المِيعَادِ (٤) من الخِلاف أو من الخُلْف (٥) . وقوله تعالى : (إِنَّ فى اخْتِلَافِ اللَّيْلِ والنَّهَارِ (٢)) أى فى مجىء كلَّ واحد منهما خَلْف الآخر وتعاقبهما .

والخُلْف: الاسم من الإخلاف. يقال: وعدنى فأَخلفنى أَى خالف الميعاد، قال تعالى: ( ١٠ أَخْلَفْنَا (٧) مَوْعِدَكَ ). وأَخلفه: ردّه إِلى خَلْفه. وأَخلف النبتُ: أَخرج الخِلْفة، وهي ورق يخرج بعد الورق الأوّل في الصّيف. وأخلف الثوب: أصلحه. ويقال لمن ذهب له ولد أو مال أو شيء يستعاض: أخلف الله



<sup>(</sup>١) الآية ٣٧ سورة مريم ، والآية ٦٥ سورةالزخرف .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٧٦ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) يذكر المفسرون ان ( الكتاب ) ان اريد به الجنس أى الكتب فالأختلاف فيها ان يؤمنوا بعض ويكفروا ببعض ، كاليهود يؤمنون بالتوراة ويكفرون بالقرآن ، وكذا النصارى ، وان اريد القرآن فاختلاف الكفار فيه ان يقول بعضهم :انه شعر ، وبعضهم : انه سحر ، وهكذا ، وان آريد التوراة فالحسديث عن اليهود ، وهم لم يتنازعوا فيها ، ففسر ( اختلفوا ) بخلفوا اى جاءوا متأخرين أو كسانوا ذوى رداءة وشر ،وهذا الرأى الاول هنا ، ويظهر انه على هسذا يكون ( في الكتاب ) متعلقا بقوله ( لفي شقاق ) أو المراد : اختلفوا أى أتوا بالخلاف لما جاء في الكتاب ، وهذان التفسيران لا تسساعد عليهما اللغة ، وتبع المصنف الراغب في ذلك ، وانظر البيضاوى وحاشية الشهاب عليه ،

<sup>(</sup>٤) الآية ٢٤ سورة الانفال .

<sup>(</sup>٥) يريد أن الاختلاف في الميعاد يجوز أن يكون من الفريقين فالمؤمنون يتقاعسون عن الميعاد تهيبا للمشركين لكثرتهم ، والمشركون كذلك لما وقد في قلوبهم من قوة المؤمنين ، فالاختلاف على هذا بمعنى الخلاف ، وقوله: « اختلفتم » يكون للفريقين . ويجوز أن يكون الاختلاف من المؤمنين وحدهم والمراد به اخسلاف الموعد من جانب واحد ، وهذا ما أراده بقوله: « أو من الخلف » .

<sup>(</sup>٦) الآية ٦ سورة يونس. (٧) الآية ٨٧ سورة طه.

عليك . أى ردّ الله عليك مثل (١) ما ذهب . وأخلف فلان لنفسه إذا كان قد ذهب له شيء فجعل مكانه آخر . قال تميم بن أبي [بن] مقبل (٢): قد ذهب له شيء فجعل مكانه آخر . قال تميم بن أبي [بن] مقبل لأأم تر أن المال يخلف نسله ويأتى عليه حقّ دهر وباطله فأخلف وأتلف إنما المال عَارَةً وكُله مع الدهر الذي هو آكله يقول استفد (٣) خَلَف ما أتلفت . وخَلَف الله عليك أى كان لك منه خليفة .

وقوله تعالى: (لَايَلْبَثُونَ خَلْفَكَ إِلَّا قليلًا (٤) أَى بعدك ، وقرى (خِلَافَكَ) أَى مِعدك ، وقرى (خِلَافَك) أَى مِخالَفة لك . وقوله : (أَوْ تُقَطَّعَ (٥) أَيْدِيهِمْ وأَرْجُلُهُمْ مِنْ خِلَاف) أَى إحداهما من جانب والأُخرى من جانب آخر .

وخلَّفته تخليفًا: تركته خلنى ، قال تعالى: (فَرِحَ المُخَلَّفُونَ بِمَقْعَدِهِمْ خِلافَ رَسُول اللهِ (٢) أَى مخالفين . والخالف: المتأخِّر عنك لنقصان أو قصور كالمتخلِّف، قال تعالى: (مَعَ الخَالِفِينَ (٧)) . والخالفة: عمود الخيمة المتأخِّر (٨) ، ويُكنى بها عن المرأة لتخلُّفها عن المرتحلين وجمعه خوالف . قال تعالى: (رَضُواباًنْ يَكُونُوا مَعَ الخَوَالِفِ (٤) أَى مع النَّساء . والخالفة: الأَحمق ، وهو خالفة بيّن الخَلَافة أَى أَحمق (٢٠) . والخالفة: الأَمّة الباقية

<sup>(</sup>۱) ب: « منك » . (۲) ديوانه ١٤٣

<sup>(</sup>٣) في الاصلين : « استنفد » وما اثبت من اللسان والتاج .

 <sup>(</sup>٤) الآیة ٧٦ سورة الاسراء، والقراءة الاولی( خلفك ) قراءة نافع وابن كثیر وابی عمرو وابی
 بكر وأبی جمفر ، كما فی الاتحاف ، والقراءات الاخری قراءة الباقین.

 <sup>(</sup>٥) الآية ٣٣ سورة المائدة .
 (٦) الآية ٨١ سورة التوبة .

<sup>(</sup>V) الآية ٨٣ سورة التوبة .

<sup>(</sup>A) في الاصلين: « المتأخرة » والمناسب ما اثبت.

<sup>(</sup>٩) الآية ۸۷ سورة التوبة .(١٠) في الاصلين : « الاحمق » .

بعد الأُمّة السّالفة . وهو خالفة أهل بيته وخالفهم إذا كان لا خير فيه ولا هو نجيب .

وقول عمر: لو أُطيق الأذان مع الخِلِّيني لأَذَّنتُ . كأنَّه أراد بالخِلِّيني كثرة جهده في ضبط أُمور الخلافة وتصريف أَعِنَّتها ؛ فإن هذا النَّوع من المصادر يدل على معنى الكثرة .

### ٢٤ ـ بصيرة في الخلق

وهو التقدير ، وقيل : التقدير المستقيم . ويستعمل في إبداع الشيء من غير أصل ولا احتذاء . قال تعالى : (خَلَقَ السَّمَوَاتِ والأَرْضَ (١) أَى أَبدعهما بدلالة . قوله : (بَدِيعُ السَّمَوَاتِ والأَرْضِ (٢) . ويستعمل في إيجاد الشيء من الشيء . قال تعالى : (خَلَقَكُمْ مِنْ نَفْسٍ وَاحِدَةٍ (٣) .

وليس الخلق بمعنى الإبداع إِلَّا لله تعالى . ولهذا قال تعالى فى الفصل بينه وبين غيره : ( أَفَمَنْ يَخْلُقُ كَمَنْ لَا يَخْلُقُ (٤) وأَمَّا الَّذى يكون بالاستحالة فقد جعله الله لغيره فى بعض الأحوال كعيسى عليه السّلام حيث قال : (وإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ (٥) والخَلْق لا يستعمل فى جميع النّاس إلَّا على وجهين : أحدهما فى معنى التقدير كقوله (٦) :

ولأَنت تفرِى ما خلقتَ وبعض ال قوم يخلق ثم لا يفرى والثانى : في الكذب نحو قوله تعالى : (وتَخْلُقُونَ إِفْكًا(٧)) .

إِن قيل : قوله تعالى : ( فَتَبَارَكَ اللهُ أَحْسَنُ الخَالِقِينَ (١) يدل على أَنَّه يصح أَن يوصف به غيره ، قلنا : إِن ذلك معناه : أَحسن المُقدِّرين ، أَو يكون على تقدير ما كانوا يعتقدون ويزعمون أَنَّ غير الله يُبدِعُ ، فكأنَّه

- 077 -



<sup>(</sup>۱) الآية ٣ سورة النحل وورد في آيات أخرى .

<sup>(</sup>٢) الآية ١١٧ سورة البقرة ، الآية ١٠١ سورة الانعام .

 <sup>(</sup>٣) الآية ٦ سور الزمر .
 (٤) الآية ١٧ سورة النحل .

<sup>(</sup>٥) الآية ١١٠ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٦) اى قول زهير من قصيدة في مدح هرم بن سنان . وانظر الديوان بشرح ثعاب ٩٢

 <sup>(</sup>٧) الآية ١٢ سورة العنكبوت .
 (٨) الآية ١٢ سورة المؤمنين .

قيل : فاحسَب أَنَّ ههنا مبدعين وموجدين فالله تعالى أحسنهم إيجادًا على ما يعتقدون ، كما قال : (خَلَقُوا كَخَلْقِهِ فَتَشَابَهَ الْخَلْقُ عَلَيْهِم (١) . وقوله عالى : (ولا مُرَنَّهُمْ فَلَيُغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ (٢) قيل : هو إشارة إلى ما يشوهونه من الخِلْقة بالخِصاء ونَتْف اللَّحية وما يجرى مجراه . وقيل : معناه يغيّرون حكمه . وقوله : (لاتَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ (٣) إشارة إلى ما قدّره وقضاه . وقيل : معنى لا تبديل نهى : لا تغيّروا خلقة الله . وقوله : ( وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ (٤) كناية عن فروج النساء .

وكل موضع استعمل فيه الخَلْق في وصف الكلام فالمراد به الكذب . ومن هذا الوجه امتنع كثير من الناس من إطلاق لفظ الخَلْق على القرآن وعلى هذا قوله : ( إِنْ هَذَا إِلَّا خَلْقُ الأَوَّلِينَ (٥) ) وقوله : ( ما سَمِعْنَا بِهَذَا في المِلَّةِ الآخِرَةِ إِنْ هَذَا إِلَّا اخْتِلَاقً (٢) ) .

والخَلْق في معنى المخلوق . والخَلْق والخُلْق (٧) في الأَصل واحد . كالشَّرب والصَّرم وَالصَّرم ، ولكن خُصّ الخَلْق بالهيئات والأَشكال والصّور

<sup>(</sup>۷) المشد بهور فى الخلق لقدوى النفس وسجاياه ضم الاول والثانى . وفيه لغة ثانية ضم الأول وتسكين الثانى . وهده اللغة هى التى يريدها المؤلف تبعا للراغب فى هذا المقام ليتسنى له المقابلة بالصرم والصرم . وكان ضم الاول والثانى فى الخلق عنده فرع الغة الاخرى





<sup>(</sup>۱) الآية ١٦ سورة الرعد وهسده الآية لا تدل على أنهم كانوا يعتقدون أن الآلهة تخلق فأن مفادها الانكار عليهم ، وأن هذه الآلهة لم يصدر منها خلق حتى يشبه الأمر عليهم ويكون لهم عذر في عبادتها .

 <sup>(</sup>۲) الآية ۱۱۹ سورة النساء .
 (۳) الآية ۳۰ سورة الروم .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٦٦ سورة الشعراء .

<sup>(°)</sup> الآية ١٣٧ سـورة الشـعراء . واراد المؤلف قراءة (خلق) بفتح الخاء وسكون اللام . والقراءة الاخرى (خلق) بضم الخاء واللام . والقراءة الاخبرة قراءة نافع وابن عامر وعاصم وحمزة وخلف ، والاولى قراءة الباقين ، كما فى الاتحاف .

<sup>(</sup>٦) الآية ٧ سورة ص٠

المدركة بالبصر ، وخُصّ الخُلْق بالقُوى والسّجايا المدركة بالبصيرة . قال تعالى : لنبيَّه صلَّى الله عليه وسلَّم ( وإِنَّكَ لَعَلَى خُلُقٍ عَظِيمٍ (١) ) قال : ابن عباس رضى الله عنهما : لعَلَى دِين عظيم لادين أُحبُّ إِلَى ولا أُرضى عندى منه وهو دين الإِسلام . وقال الحسن : هو أُدب القرآن. وقال قتادة : هو ما كان يأتمر به مِن أمر الله ويَنْتَهي عنه من نَهْي الله . والمعني : إِنَّك لعلى الخُلُق الَّذي آثرك الله تعالى به في القرآن . وفي الصّحيحين (٢) أنَّ هشام ابن حَكِيم سأَل عائشة عن خُلُق رسول الله صلَّى الله عليه وسلم فقالت: كان خُلُقه القرآن .

واعلم أَنَّ الدِّين كلَّه خُلُق. فمن زاد عليك في الخُلُق زاد عليك في الدين، وكذا التصوّف. قال الكتَّاني (٣): هو خُلُق، فمن زاد عليك في الخُلُق زاد عليك في التصوّف . وقيل : حسن الخُلُق : بَذْل النَّدي ، وكُفَّ الأَذَى . وقيل : فَكُ<sup>ّ (٤)</sup> الكفِّ ، وكفُّ <sup>(٤)</sup> الفكِّ . وقيل : بذل الجميل وكفَّ القبيح . وقيل: التخلي من الرذائل ، والتحلِّي بالفضائل. وهو يقوم على أربعة أركان لا يُتصوّر قيام ساقهِ إِلَّا عليها : الصّبر والعفَّة والشُّمجاعة والعدل .

فالصبر يحمله على الاحتمال وكظم الغيظ وإماطة الأَّذي والحلم والأناة والرِّفق وعدم الطَّيش والعجلة .

الآية } سورة القلم . (1)

ورد في الجامع الصغير عن مسند ابن حنبل ومسلم وابي داود . **(**Y)

هو من رجال الرسالة ، صحب الجنيد والخراز والنورى . مات سنة ٣٢٢ هـ . انظر (٣) ٣٤ ومقالته وردت في الاحياء في كتاب رياضة النفس في الجزء الثالث (حسن الخلق) فك الكف أي اطلاق اليد بالبذل ، وكف الفك فالفك : العظم الذي ينبت عليه الاسنان ،

وهما فكان أعلى وأسغل وأراد به هنا الفم ،وكف الفك منعه من الخوض فيما لا يحل .

والعفَّةُ تحمله على اجتناب الرذائل والقبيح من القول والفعل. وتحمله على الحياء وهو ركن كلَّ خير ، وتمنعه من الفحش والبخل والكذب والغيبة والنَّميمة .

والشجاعة تحمله على عِزَّةِ النَّفس وإيثار معالى الأَخلاق والشِّيم ، وعلى البذل والنَّدى الذى هو شجاعة النفس وقوتها على إخراج المحبوب ومفارقته ، وتحمله على كَظْم الغيظ والحلم فإنَّه بقوّة نَفْسه وشجاعتها يمسك عِنَانها ويكبحها (۱) بلجامها عن السّطوة والبطش ؛ كما قال النبيّ صلَّى الله عليه وسلم : «ليس (۲) الشَّديد بالصُّرَعة إنَّما الشديد الَّذي يمسك نفسه عند الغضب » وهذه هي حقيقة الشجاعة . وهي مَلكة يقتدِر معها على قهر خصمه .

والعدل يحمله على اعتدال أخلاقة وتوسّطه بين طرفى الإفراط والتّفريط فيحمله على خُلُق الجود والسّخاء الّذى هو توسّط بين الإمساك والتّقتير، وعلى خُلُق الحياء الّذى هو توسّط بين الذّلة والقِحة ، وعلى خُلُق الشّجاعة الّذى هو توسّط بين الذّلة وعلى خلق الحلم الذى هو توسّط بين النّدى هو توسّط بين الغضب والمهانة (٣) منشأ جميع الأخلاق الفاضلة من هذه الأربعة .

والخَلْق ورد في القرآن على ثمانية أُوجه (٥):

الأَوَّل: بمعنى دين الحقّ ( لَا تَبْدِيلَ لِخَلْقِ اللهِ (٦) أَى لدين الله ( فَلَيْغَيِّرُنَّ خَلْقَ اللهِ ()

<sup>(</sup>١) كذا في ب . وفي ١: « يلتجمها » وكأن الأصل : « يلجمها » .

<sup>(</sup>٢) ورد في الجامع الصغير عن الشيخين ومسند احمد .

<sup>(</sup>٣) في الأصابين: « المهابة » والمناسب ما أثبت .

<sup>(</sup>٤) في الأصلين: « وسقوط و » . (٥) أ: « وجوده » .

 <sup>(</sup>٦) الآية ٣٠ سورة الروم .
 (٧) الآية ١١٩ سورة النساء .

الثانى : معنى الكذب ( وتَخْلُقون إِفْكًا (١) ) أَى تكذبون ( إِنْ هذا إِلَّا خَلْقُ

الثالث : بمعنى التَّصوير ( وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهَيْئَةِ الطَّيْرِ (٣) ) أَي تصوّر.

الرابع : معنى التقدير ( لاَيَخْلُقُونَ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ (٤) ) أَى يقدّرون . الخامس : ممعنى الإنطاق ( أَنْطَقَنَا اللهُ (٥) إلى قوله ( وَهُوَ خَلَقَكُمْ أَوَّلَ مَرَّةٍ) أَى أَنطقكم .

السَّادس: الخَلْقُ بمعنى الجعل(خَلَقَ لَكُمْ مِنْ أَنْفُسِكُمْ أَزْوَاجًا(١)) (وَتَذَرُونَ مَا خَلَقَ لَكُمْ رَبُّكُمْ مِنْ أَزْوَاجِكُمْ <sup>(٧)</sup> ) .

السَّابِع : بمعنى الإِحياءِ في القيامة (أَهُمْ أَشَدُّ خَلْقًا أَمِّن خَلَقْنَا (^) أَي بعثنا (بِقَادِر عَلَى أَن يَخْلُقَ مِنْلَهُمْ (٩) أَى يبعث.

الثَّامن : معنى حقيقة الخِلْقة (خَلَقَ السَّمَوَاتِ والأَرْضَ (١٠)) (مَاخَلْقُكُمْ وَلَا بَعْثُكُمْ ۚ إِلَّا كَنَفْسٍ وَاحِدَةٍ (١١) ﴿ أَمْ جَعَلُوا لِلَّهِ شُرَكَاءَ خَلَقُوا كَخَلْقِهِ (١٢) ﴾ وله نظائر.

**( Y** )

الآبة ١٧ سورة العنكبوت . (1)

الآية ١١٠ سورة المائدة . (4)

الآية ٢١ سورة فصلت . (0)

الآبة ١٦٦ سورة الشعراء . **(V)** 

الآية ٨١ سورة يس . (9)

الآنة ٢٨ سورة لقمان . (11)

الآية ١٣٧ سورة الشعراء . الآية ٣ سورة الفرقان . (٤) الآية ٢١ سورة الروم . (7)

الآية ١١ سورة الصافات . (4)

<sup>(</sup>١٠) الآية ٥ سورة الزمور .

<sup>(</sup>١٢) ألآية ١٦ سورة الرعد .

# ٢٥ ـ بصرة في الخلو والخمود والخمر

خلا المكانُ خُلُوًّا وخَلَاءً . وأَخْلَى واستخلى : فَرَغ . ومكانٌ خلاءٌ ؟ ما فيه أحد . وأخلاه : جعله أو وجَدُه خاليًا . وخلا : وقع في مكان خال .

والخُلُوُّ يستعمل في الزَّمان والمكان، لكن لمَّا تُصوِّر في الزَّمان المضيّ فسر أَهل اللَّغة قولهم «خلا الزَّمان» بـقـولهم : مَضَى وذهب . قال تعالى : ( تِلْكُ أُمَّةٌ قَدْ خَلَتْ (١) ) وقوله ( يَخْلُ لَكُمْ وَجْهُ أَبِيكُمْ <sup>(٢)</sup> ) أَى يتحصّل مودّة أَبيكم وإِقباله عليكم . وخلا الإِنسان : صار خاليا . وخلا فلان بفلان : صار معه في خلاء . وخلا إليه : انتهى إليه في خَلْوة ، قال تعالى : ( وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شَيَاطِينِهِمْ (٣) وخلَّيتُ فلانًا : تركته في خلاء ، ثمَّ قيل لكلِّ تَرْك : تخلية . قال تعالى : ( فَحَلَّوا سَبِيلَهُمْ ( أَ) .

والخُمُود . الانطفاءُ . خَمَدت النَّارِ تَخْمُد : طفِئ لهيبُها (٥)

وقوله تعالى: ( جَعَلْنَاهُمْ حَصِيدًا خامِدين (٦٠) كناية عن موتهم . ومنه قولهم : خَمَدت الحُمّي أَى سكنت .

والخمر مادَّتها موضوعة للتغطية والمخالطة في سَتْر. وسمَّيت الخمر خمرًا لأنَّها تُركت فاختمرت . واختمارها تغيَّر ريحها ، وفي الحديث « الخمر ما حامر العقل " قال تعالى : (يَسْأَلُونَ كَ عَن الْخَمْرِ (٧) والخِمار – بالكسر –

الآية ٩ سورة يوسف . (٢) الآيتان ١٣٤ ، ١٤١ سورة البقرة .

الآية ه سورة التوبة . الآية ١٤ سورة البقرة . **(£)** (٣) الآلة ١٥ سورة الأنبياء .

<sup>• (</sup> لهبها » : ب (7)(0)

ألآية ٢١٩ سورة البقرة .

اسم لما يستر به . وصار فى التعارف اسمًا لما تغطّى به المرأة رأسها والجمع الخُمُر ، قال الله تعالى : (وَلْيَضْرِبْنَ بِخُمُرِهِنَّ عَلَى جُيُوبِهِنَّ (١)) واختمرت (٢) المرأة وتخمّرت : لبَسَتْها . وخَمَرت الإناءَ غطّيته .

# ٢٦ ـ بصيرة في الخيير ٣)

وهو ضد الشر . وهو ما يرغب فيه الكل كالعقل مثلا والعدل والفضل والشيء النَّافع . وقيل : الخير ضربان . خير مطلق وهو ما يكون مرغوبًا فيه بكل حال وعند كلِّ أحدكما وصف صلى الله عليه وسلَّم به الجنَّة فقال : « لاخير (٤) بخير بعده النَّار ، ولا شر بشر بعده الجنَّة » .

وخير وشر مقيدان وهو أنَّ خير الواحد شر الآخر كالمال الَّذى ربّما كان خيرا لزيد وشرًا لعمرو . ولذلك وصفه الله تعالى بالأَمرين فقال في موضع : ( إِنْ تَرَكَ خَيْرًا (٥) ) وقال في موضع آخر ( أَيَحْسَبُونَ أَنَّ مَانُمِدُّهُمْ بِهِ مِنْ مالٍ وَبَنِينَ نُسَارِعُ لَهُمْ في الخَيْرَاتِ (٢) ) فقوله ( إِنْ تَركَ خَيْرًا ) أَى مالًا . وقال بعض العلماء : لايقال للمال خير حتى يكون كثيرًا ومن مكان طيب ، كما رُوِى أَنَّ عليًا رضى الله عنه دخل على مولى له فقال : ألا أوصى يا أمير المؤمنين ؟ قال : لا ، لأنَّ الله تعالى قال (إن ترك خيرًا) وليس لك مال كثير .

 <sup>(</sup>١) الآية ٣١ سورة النور .

<sup>(</sup>٢) في الأصلين: « اخمرت » وما اثبت من القاموس .

<sup>(</sup>٣) ذكر في هذه البصيرة اللخوار والخوضوالخيط .

<sup>(</sup>٤) كذا في ب و 1: « بأمرين » . (٥) الآية ١٨٠ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٦) الآيتان ٥٥ ، ٥٦ سورة المؤمنين .

وعلى هذا أيضًا قوله (وإنَّهُ لحُبِّ الخَيْرِ لَشَدِيدٌ () . وقال بعض العلماء : إنما سمّى المال ههنا (٢) خيرًا تنبيهًا على معنى لطيف، وهو أنَّ المال [الذي] (٣) يحسن الوصيَّة به ما كان مجموعًا من وجه محمود . وعلى ذلك قوله : (وما تُنفِقُوا مِنْ خَيْرٍ فَإِنَّ اللهَ بِهِ عَلِيم (٤) ) وقوله : (فَكَاتِبُوهُمْ إِنْ عَلِيم عَلِيم فَيهِمْ خَيْرًا (٥) ) قيل : عنى به مالًا من جهتهم ، [و] (٢) قبل : إن علمتم أن عتقهم يعود عليكم وعليهم بنفع أى ثواب .

وقوله تعالى : (أَخْبَبْتُ حُبُّ الْخَيْرِ عَنْ ذِكْرِ رَبِّي (٧) أَى آثرت حبّ الخير عن ذكر ربِّى . والعرب تسمّى الخيل الخير لما فيها من الخير . وقوله تعالى : (لا يَسْأَمُ الإِنْسَانُ مِنْ دُعَاءِ الْخَيْرِ (٨) ) أَى لايَفْتُر من طلب المال وما يُصلح دنياه . وقوله تعالى : (نَأْتِ بِخَيْر مِنْهَا أَوْ مِثْلِهَا (٩) ) أَى بخير لكم فإن يكن تشديدًا كان خيرًا في الدّنيا والآخرة . وإن يكن تشديدًا كان خيرًا في الدّنيا والآخرة . وإن يكن تشديدًا كان خيرًا في الدّنيا ولا ذِكرُه - فيه .

وقال ابن عرفة فى قوله تعالى: (أَنْ يُبْدِلَهُ أَزْوَاجًا خَيْرًا مِنْكُنَّ(١٠) لم يكن على عهد رسول الله صلَّى الله عليه وسلَّم خير من نسائه ، ولكن إذا عصينه فطلَّقهن على المعصية فمن سواهنَّ خير منهنّ .

وقال الرَّاغب: الخير والشَّرّ يقالان على وجهين:

أحدهما: أن يكونا اسمين كما تقدّم.

<sup>(</sup>٢) اي في آية الوصية .

<sup>(</sup>٤) الآنة ٢٧٣ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٦) زيادة من الراغب .

<sup>(</sup>٨) الآية ٩} سورة فصلت .

<sup>(</sup>١٠) الآلة ٥ سورة التحريم ٠

<sup>(</sup>١) الآية ٨ سورة ألماديات .

<sup>(</sup>٣) زيادة من الراغب .

<sup>(</sup>٥) الآية ٣٣ سورة النور .

<sup>(</sup>V) الآية ٣٢ سورة ص ٠

<sup>(</sup>٩) الآية ١٠٦ سورة البقرة .

والنَّانى: أَن يكونا وصفين وتقديراهما تقدير أَفعل ، نحو هو خير من ذك وأَفضل . وقوله (وأَنْ تَصُومُوا خَيْر لَكُمْ (١) ) يصح أَن يكون اسمًا وأَن يكون صفة . وقوله (وتَزَوَّدُوا فَإِنَّ خَيْرَ الزَّادِ التَّقْوَى (١) ) تقديره تقدير أَفعل منه .

والخير يقابَل به الشرّ مرّة والضر<sup>(٣)</sup> مرّة ، نحو : (وَإِنْ يَمْسَسْكَ اللهُ بِضُرُّ فَكُلّ كَاشِفَ لَهُ إِلّا هُوَ وَإِنْ يَمْسَسْكَ بِخَيْر<sup>(٤)</sup>) .

وقوله: (فيهِنَّ خَيْرَاتٌ حِسَانٌ (٥) قرأ الحسن البصرى وأبو عثان النَهْدِيّ (٢) والخليل بن أحمد وطاووس وبكر بن حبيب (فيهنّ خيِّرات) بتشديد الياء ، والتشديد هو الأصل . وامرأة خيّرة وخَيْرة بمعنى . وكذلك رجلٌ خيّر وخَيْر كميّت وميْت . وقوله تعالى : (وأُولَئِكُ لَهُمُ الْخَيْرَاتُ (٧) جمع خَيْرة وهي الفاضلة من كل شيء . وقال الأخفش : وقيل لَمَّا وُصِفَ به ، وقيل : فلان [خير (٨)] – أشبه الصّفات ، فأدخلوا فيه الهاء للمؤنّث ولم يريدوا أفعل . وأنشد أبو عُبَيْدة :

ولقد طعنت مجامع الرَبكلاتِ رَبكلات هند خيرةِ الملكات (٩) فإن أَردت معنى التفضيل قلت: فلانة خير النَّاس ولم تقل خيرة الناس وفلان خير النَّاس ولم تقل: أَخْير، لا يثنَّى ولا يجمع لأَنَّه في معنى أفعل.

<sup>(</sup>١) الآية ١٨٤ سورة البقرة . (٢) الآية ١٩٧ سورة البقرة .

٢) في الأصلين: « الخير » وما أثبت من الراغب.

 <sup>(</sup>٤) الآية ١٧ سورة الانعام .
 (٥) الآية ٧٠ سورة الرحمن ٠

<sup>(</sup>٦) في الأصلين: « الهندى » . وما اثبت من البحر المحيط لابي حيان ١٩٨/٨ .

<sup>(</sup>V) الآية AA سورة التوبة . (A) زيادة من التاج .

<sup>(</sup>٩) الربلات جمع ربلة \_ بفتحالاول وتسكين الثانى \_ وهى باطن الفخاد . وفى اللسسان ان البيت لرجل جاهلى من بنى عدى تيم تميسم .

وقال شمر : يقال ما أخيره وخَيْره وأشرّه وشَرّه وهذا أخير منه وأشرّ منه . وقال ابن بُزُرْج قالوا : هم الأخيرون والأشرّون من الخيارة والشَّرارة بإثبات الأَلف . وتقول في الخير والشرّ هو خير منك وشرّ منك وخُيير<sup>(1)</sup> منك وشُرَير منك .

واستخار الله العبد فخار له أى طلب منه الخير فأولاه (٢) . وخايرته في كذا فخر تُه : غلبته . والخيرة الحالة التي تحصل للمستخير والمختار . والاختيار : طلب ما هو خير فعله . وقد يقال لما يراه الإنسان خيرًا وإن لم يكن خيرًا .

وقوله تعالى: ( وَلَقَدِ اخْتَرْنَاهُمْ عَلَى عِلْم (٣) يصحّ أَن يكون إِشارة إلى إيجاده تعالى إياهم خيرًا ، وأن يكون إشارة إلى تقديمهم على غيرهم . والمختار قاديقال للفاعل والمفعول .

### \*\*\*

والخُوَار مختصّ بالبقر وقد يستعار للبعير (٤).

والخوض : الشروع [ في الماءِ (ه) والمرور فيه . ويستعار في الأُمور ] . وأكثر ما ورد في القرآن ورد فيما يُذمّ الشروع (٦) فيه .

والخَيْط معروف وقوله تعالى: (حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَكُمُ الخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطُ الأَبْيَضُ مِنَ الْخَيْطِ الأَسْوَدِ مِنَ الْفَجْرِ (٧) أَى بياض النَّهار من سواد اللَّيل.

<sup>(</sup>١) هذا الضبط من المسان .

<sup>(</sup>٢) في الأصلين : « اولاده » وما اثبت من الراغب .

<sup>(</sup>٣) الآية ٣٢ سورة الدخان . (٤) وقد جاء منه قوله تعالى في الآية ١٤٨ من سورة الاعراف (عجلا جسدا له خسوار)

<sup>(4)</sup> وقد جاء منه قوله فعالى في أريه ١٢٨ من سورة المطابق المنافع . وجاء أيضًا في الآية ٨٨ من سورة طه . (٥) زيادة من الراغب . (٦) وورد في عدة آيات في الكتاب كقوله تعمالي : (وخضتم كالذي خاضوا) في الآية ٦٩ سورة التوبة .

# 

وهو توقَّع مكروه عن أمارة مظنونة أو معلومة ، كما أن الرجاء والطمع توقع محبوب عن أمارة مظنونة أو معلومة ، ويضاد الخوف الأمن . ويستعمل ذلك في الأمور الأخروية والدنيوية .

وقوله تعالى: (وإنْ خِفْتُمْ شِقَاقَ بَيْنِهِمَا (١) قد فسّر بعرفتم . وحقيقته : وإن وقع لكم خوف من ذلك لمعرفتكم . والخوف من الله لا يراد به ما يخطِر بالبال من الرّعب كاستشعار الخوف ، بل إِنّما يراد به الكفّ عن المعاصى وتحرّى الطّاعات . ولذلك قبل : لا يعدُّ خائفًا من لم يكن للذُّنوب تاركًا . والمخوف أُجلٌ منازل السّالكين وأنفعها للقلب . وهو فرض على كلِّ أحد . قال تعالى : (وإيّاى فاتَقُونِ (١)) قال تعالى : (وإيّاى فاتَقُونِ (١)) وقال : (وإيّاى فاتَقُونِ (١)) ومدح الله تعالى أهله في كتابه وأثنى عليهم فقال : (إنَّ الَّذِينَ هُمْ بِرَبّهِمْ مِنْ خَشْية رَبّهِمْ مُشْفِقُونَ . والَّذِينَ هُمْ برَبّهِمْ لا يُشرِكُونَ . والَّذِينَ يُؤتُونَ مَا آتَوْا وقُلُوبُهُمْ وَجِلَةٌ أَنَّهُمْ إِلَى رَبّهِمْ رَاجِعُونَ . لا يُشرِكُونَ في المُخْرَاتِ وهُمْ لَهَا سَابِقُونَ) في مسند الإمام أحمد وجامع التّرمذي عن عائشة رضى الله عنها قالت قلت يا رسول الله صلى الله الترمذي عن عائشة رضى الله عنها قالت قلت يا رسول الله صلى الله عليه وسلّم : (الذين يؤتون ما آتَوْا وقلوبهم وجلة) أهو الَّذي يسرق ويشرب الخمرويزني؟ قال : لا يا ابنة الصّديق : ولكنّه الرّجل يصوم ويصلّي ويتصدّق المخمرويزني؟ قال : لا يا ابنة الصّديق : ولكنّه الرّجل يصوم ويصلّي ويتصدّق

<sup>(</sup>١) الآية ٣٥ سورة النساء . (٢) الآية ١٧٥ سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٤) الآيات ٥٧ ـ ٦١ سورة المؤمنين .

<sup>(</sup>٣) الآية ١} سورة البقرة .

ويخاف أن لا يقبل منه » وقال الحسن : عملوا والله الصّالحات واجتهدوا فيها ، وخافوا أن تُردِّ عليهم . وقال الجنيد : الخوف توقع العقوبة على مجارى الأنفاس . وقبل : الخوف : اضطراب القلب وحركته من تذكّر المَخُوف . وقبل الخوف : هرب القلب من حلول المكروه وعند استشعاره . وقبل : الخوف العلم بمجارى الأحكام . وهذا سبب الخوف لا نفسه . وقال أبو حفص (۱) : الخوف سوط الله يقوم به الشاردين عن بابه . وقال : الخوف سراج في القلب يبصر به ما فيه من الخير والشرّ . وكلّ واحد (۲) إذا خفته هربت إليه . وقال إبراهيم بن افذا خفته هربت اليه . وقال إبراهيم بن سفيان : إذا سكن الخوف القلب أحرق مواضع الشّهوات منه وطرد الدّنيا عنه ، وقال ذو النّون : الناس على الطّريق ما لم يَزلُ عنهم الخوف ، فإذا زال عنهم الخوف ضَلُّوا عن الطّريق .

والخوف ليس مقصودًا لذاته بل مقصود لغيره . والخوف المحمودالصَّادق: ما حال بين صاحبه ومحارم الله ، فإذا تجاوز ذلك خيف منه اليأس والقنوط . وقال أبو عنمان : صِدْق الخوف هو الورع عن الآثام (٣) ظاهرًا وباطنًا . وقال الأَنصارى : الخوف هو الانخلاع عن طمأنينة الأَمن بمطالعة الخَبر يعنى الخروج من سكون الأَمن باستحضار ما أخبر الله به من الوعد والوعيد .

وأمّا التخويف من الله فهو الحَثُّ على التحرُّز . وعلى ذلك قوله تعالى : (ذلك أَن يُخَوِّفُ اللهُ بِهِ عِبَادَهُ) ونهى الله تعالى عن مخافة الشيطان والمبالاة



<sup>(</sup>١) انظر في هذا وما بعده الرسالة ٧٧ . (٢) ب: « احد » .

<sup>(</sup>٣) في الأصلين: « الامام » وما أثبت من الرسالة .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٦ سورة الزمر .

بتخويفه ، فقال ( إِنَّمَا ذَلِكُمُ الشَّيْطَانُ يُخَوِّفُ أَوْلِيَاءَهُ فَلَا تَخَافُوهُمْ وَخَافُودِ (١) ) أَى لات أَتمَروا للشيطان وأتمروا لله تعالى . ويقال تخوّفناهم أَى تنقَّصناهم تنقُّصا اقتضاه الخوف منهم (٢) .

وقوله: (وإِنِّى خِفْتُ المَوَالِيَ مِن وَرَائِي (٣) ) فخوفه منهم ألَّا يراعوا الشريعة ولا يحفظوا نظام الدين ، لا أن يرثوا ماله كما ظنَّه بعض الجهلة . فالقُنْيات الدنيوية أَحسُّ (٤) عند الأنبياءِ من أن يُشفقوا عليها .

والخيفة : الحالة الَّتَى عليها الإِنسان من الخوف . قال تعالى : ( فَأَوْجَسَ فَى نَفْسِهِ خِيفَةً مُوسَى ( ) واستعمل استعمال الخوف . قال تعالى ( والمَلَائِكَةُ مِنْ خِيفَةِ مُوسَى ( ) واستعمل الخيفة تنبيه أَنَّ الخوف منهم حالة لازمة لا تفارقهم . والتخوف : ظهور الخوف من الإِنسان . قال تعالى : ( أَوْ يَأْخُذَهُم عَلَى تَخَوُّفِ ( ) ) .

وقد ورد فى القرآن الخوف على خمسة وجوه :

الأَوَّل: بمعنى القتل والهزيمة (وإِذَا جَاءَهُمْ أَمْرٌ مِنَ الأَمْنِ أَوِ الْخَوْفِ<sup>(٨)</sup>) (وَلَنَبْلُونَّكُمْ بِشَيْءٍ مِنَ الْخَوْفِ<sup>(٩)</sup>) أَى القتل.

الثَّاني : بمعنى الحرب والقتال ( فَإِذَا ذَهَبَ الخَوْفُ سَلَقُوكُمْ بِأَلْسِنَة

<sup>(</sup>١) الآية ١٧٥ سورة آل عمران .

<sup>(</sup>۲) فى الأصلين : « منه » وما أثبت هــوالمناسب .

<sup>(</sup>٣) الآية ٥ سورة مريم .

<sup>(</sup>٤) في الاصلين: « احسن » وما اثبت من الراغب .

 <sup>(</sup>٥) الآية ٦٧ سورة اله .
 (٦) الآية ٦٧ سورة الرعد .

 <sup>(</sup>٧) الآية ٧} سورة النحل .
 (٨) الآية ٨٣ سورة النساء .

<sup>(</sup>٩) الآية ١٥٥ سورة البقرة .

حِدَادٍ (١) أَى إِذَا انجَلَى الحرب ( فَإِذَا جَاءَ الخَوْفُ رَأَيْتَهُمْ يَنْظُرُونَ إِلَيْك (١) ) أَى الحرب .

الثالث: بمعنى العلم والدّراية (فَمَنْ خَافَ مِنْ موصٍ جَنَفًا (٢) أَى عِلم (إِلَّا أَن يَخَافَا أَلَّا يُقِيمَا حُدُودَ اللهِ (٣) أَى يعلما (وإِنْ خِفْتُمْ أَلَّا تُقْسِطُوا فَي اليّتَامَى (٤) أَى علمتم .

الرّابع: بمعنى النقص (أَوْ يَأْخُذَهُمْ عَلَى تَخَوُّفٍ (٥) أَى تنقُّص. الخامس: بمعنى الرُّعب والخشية من العذاب والعقوبة (يَدْعُونَ رَبَّهُمْ خَوْفًا وَطَمَعًا (٦)).

وفى مواضع كثيرة قُرِن الخوف فى القرآن بـ «لا» النَّافية وبـ «لا» النَّاهية ، نحو (لَا تَخَافَا إِنَّى مَعَكُمًا (١٠) نحو (لَا تَخَافَا إِنَّى مَعَكُمًا (١٠) (لَا تَخَافَا إِنَّى مَعَكُمًا (١٠) (لَا تَخَافُ إِنَّى مَعَكُمًا (١٠) (لَا تَخَفْ إِنَّى أَنْتَ الأَعْلَى (١٠) ( وَلَا تَخَافِى وَلَا تَحْزَنِي إِنَّا رَادُّوهُ إِلَى الْمُرْسَلُونَ (١١) (لَا تَخَفْ إِنِّى لَا يَخَافُ لَدَى الْمُرْسَلُونَ (١١) ( الَّقْبِلُ وَلَا تَخَفْ إِنَّى لَا يَخَافُ لَدَى الْمُرْسَلُونَ (١١) ( أَقْبِلُ وَلَا تَخَفْ إِنَّى كَا يَخَافُ وَلَا تَخْشَى (١٣) ) ( وَلَا يَخَافُونَ إِنَّى مَنَ الآمِنِينَ (١٢) ) ( لَا تَخَافُ رَكًا وَلَا تَخْشَى (١٣) ) ( وَلَا يَخَافُونَ عَلَيْهِمْ وَلَا مُحْرَّنُوا (١٥) ) ( فَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا مُحْرَّنُوا (١٥) ) .

<sup>(</sup>١) الآية ١٩ سورة الاحزاب. (٢) الآية ١٨٢ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٢٩ سورة البقرة . (٤) الآية ٣ سورة النساء .

<sup>(</sup>٥) الآية ٧٤ سورة النحسل ، وسبق له تفسير التخوف في الآية بظهور الخوف ، وهذا غير ما هنا . وقد فسر بأن يهلك القرى التي تليهم فيخافوا ثم يأخذهم، فأما تفسير التخوف بالتنقيص فهو ان ينقص من ابدانهم وأموالهم وثمارهم شيئا فشيئا .

<sup>(</sup>٦) آلآيَة ١٦ سُورة السَّجَدَة . ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴿ ﴾ الآيَة ٣٣ سُورة العنكبوت .

<sup>(</sup>٨) الآية ٦٦ سورة طه . (٩) الآية ٦٨ سورة طه .

 <sup>(</sup>١٠) الآية ٧ سورة القصص .
 (١١) الآية ١٦ سورة القصص .
 (١٢) الآية ٧٧ سورة طه .

<sup>(</sup>١٤) الآية }ه سورة المائدة . (ه١) الآية ١٣ سورة الجن .

<sup>(</sup>١٦) الأية ٣٨ سورة البقرة . (١٧) الآية ٣٠ سورة فصلت .

# ٢٨ ـ بصيرة في الخيل والخسول

الخيال والخَيَالة بمعنى : وأصله الصّورة المجرّدة كالصّورة المتصوّرة فى المنام وفى المِرآة وفى القلب بُعَيد غيبوبة المرئى . قال الشاعر البحترى (١) ولستُ بنازل إلَّا أَلمّتْ برَحلى أو خَيَالتُها الكَذُوب ثمّ يستعمل فى صورة كلّ أمر متصوّر ، وفى كلّ شخص دقيق يجرى مجرى الخيال .

والتَّخييل: تصوير خيال الشيء في النَّفس، والتَّخيُّل: تصوّر ذلك. وخِلْت بمعنى ظننت، يقال اعتبارًا بتصوَّر خيال المظنون. ويقال خيّلت السَّماء: أبدت خيالًا للمطر. وفلان مَخِيل لكذا أي خلِيق، وحقيقته أنَّه مَظْهر خيال ذلك.

والخُيلاء : التكبّر عن تخيّل فضيلة تراءى للإنسان من نفسه . وفى الحديث [قال (٢) النبي – صلَّى الله عليه وسلم – لأبى بكر رضى الله عنه : إذك لست تصنع ذلك خُيلاء ] ومنها تنوول لفظ الخيل ، لِمَا قيل : إنَّه لايركب أحد فرسًا إلَّا وَجَد في نفسه نَخُوة . والخيل في الأصل اسم للأفراس والفرسان جميعًا . قال تعالى : (وَمن رِبَاطِ الخَيْلِ (٣)) ويستعمل في كلّ واحد منهما منفردًا ؛ نحو ما روى (يا خيل (٤) الله اركبي ) فهذا للفرسان . وكذا قوله

<sup>(</sup>١) هذا من شعر في الحماسة غير منسوب ويبعد أنه للبحترى . وأنظر الحماسية ١٩ من شرح المرزواقي .

 <sup>(</sup>۲) زیادة من التاج فی (خیل) .
 (۳) الآیة ۲۰ سورة الانفال .

<sup>(</sup>٤) رواه أبو الشبيخ في الناسخ والمنسوخ كما في كشف الخفاء والإلياس.

تعالى: (وَأَجْلِبُ عَلَيْهِمْ بِخَيْلِكِ وَرَجْلِكَ أَى بفرسانك ورَجَّالتِك . وقوله صلى الله عليه وسلَّم: «عفوت (٢) لكم عن صدقة الخيل » يعنى الأفراس وكذا قوله تعالى : (والخَيْلَ والْبِغَالَ وَالْحَمِيرَ لِتَرْكَبُوهَا (٣) ) والخيّالة : أَى أصحاب الخُبول.

وخُيِّل إِليه أَنَّه كذا على ما لم يسمّ فاعله من التَّخييل والوَهْم . قال تعالى : (يُخَيَّلُ إِلَيْهِ مِنْ سِحْرِهِمْ أَنَّهَا تَسْعَى (٤) قال أَبو زيد: خيّلت على الرّجل إذا وجّهتَ التُّهمة إليه .

وقوله (وتَرَكْتُمْ مَا خَوَّلْنَاكُمْ(٥)) أَى أَعطيناكم ومكنَّاكم . والتخويل في الأَصل : إعطاءُ الخَوَل وهو العطيَّة ، قال لَبِيد رضي الله عنه :

ولقد تَحْمد لما فارقت جارتي والحمدُ من خير خَوَلُ (٦) وقوله تعالى : ( ثم إِذَا خَوَّلَهُ نِعْمَةً مِنْهُ (٧) [ أَى] أَعطاه وملَّكه . قال أَبوالنَّجم : الحمد لله الوهُوب المجْزِل أعطى فلم يَبْخل ولم يبخُّل \* كوم <sup>(٨)</sup> الذُّرَا من خَوَلَ المُخُوَّلِ \* والخاءُ لنيِّف وعشرين معنى ذكرته في القاموس.

<sup>(</sup>١) الآية ٦٤ سورة الاسراء .

ورد في الجامع الصفير بلفظ « عفوت الكم عن صدقت الجبهة والكسعة والنخة » والجبهة الخيل.

<sup>(</sup>٤) الآية ٦٦ سورة طه .

<sup>(</sup>٣) الآية ٨ سورة النحل • (٦) الديوان ( الكويت ) ١٧٧ (°) الآية ١٤ سورة الأنعام .

<sup>(</sup>٧) الآية \( سورة الزمر .

<sup>(</sup>٨) الذرا جمع ذروة وهي أعلى الشيء ، والمراد السنام ، والكوم جمسع كوماء وهي الناقة السمسنة .

# ٢٩ ـ بصيرة في الخسون

وهو أن يؤتمن الإنسان فلا ينصح ، خانه خَوْنًا وخيانة ومَخَانة ، واختانه ، فهو خائن وخائنة وجُوُون وجَوَّان والجمع خانة وخَوْنَةً وخُوَّان. قال الرَّاغب: الخيانة والنِّفاق واحدٌ ، إلَّا أَنَّ الخيانة يقال اعتبارًا بالعهد والأَمانة ، والنفاق يقال اعتبارًا بالعهد الحق بنقض العهد يقال اعتبارًا بالدين ، ثمّ يتداخلان . فالخيانة : مخالفة الحق بنقض العهد في السّر . ونقيض الخيانة الأَمانة . يقال خُنْت فلانًا وخُنْت أَمانة فلان قال تعالى : (لا تَخُونُوا الله والرَّسُولَ وتَخُونُوا أَمَانَاتِكُم (١)) وقوله (وكا تزال قال على رجل خائن فإنه تقال : رجل خائن وخائنة كداهية وراوية . وقيل على رجل خائن فوضع عقال : رجل خائن وخائنة كداهية وراوية . وقيل : خائنة موضوعة موضع المصدر ؛ نحو قم قائمًا .

وقوله تعالى : (عَلِمَ اللهُ أَنَّكُمْ كُنْتُمْ تَخْتَانُونَ أَنْفُسَكُمْ (٣) ) فالاختيان مراودة الخيانة .

ولم يقل: تخونوا أنفسكم ، لأنه لم يكن منهم الخيانة ، بل كان منهم الاختيان فالاختيان تحرّك شهوة الإنسان لتحرّى الخيانة وذلك هو المشار إليه بقوله تعالى: (إن النفس لأمَّارَةٌ بالسُّوءِ(٤)). وخائنة الأَعين: ما يُسارِق من النظر إلى مالا يحل أو أنْ ينظر نظرة بريبة . وخوّنه: نسبه إلى الخَوْن ونقصه .

<sup>(</sup>١) الآية ٢٧ سورة الانفال . (٢) الآية ١٣ سورة المائدة .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٨٧ سورة البقرة . (٤) الآية ٥٣ سورة يوسف .

# البائلتك

### في الكلمات المفتتحة بحرف الدال

وهى : الدّال ، والدّب ، والدّبر ، والدّثر ، والدّحر ، والدّحض ، والدّحو ، والدّخر ، والدّخل ، والدّخن ، والدّر ، والدّرج ، والدّرس ، والدّرك ، والدّرى ، والدّرء ، والدّم ، والدّم ، والدّفع ، والدّفق ، والدّهم ، والدّهم ، والدّهم ، والدّور ، والدّول ، والدّور ، والدّون ، والد

### ١ ـ بصــرة في الــدال

وهي ترد في القرآن واللغة والعرف على عشرة أوجه :

الأوّل: حرف من حروف التهجّى مخرجه من طرف اللساذ قرب مخرج التاء، يجوز تذكيره وتأنيثه. تقول منه: دوّلت دالًا حسمًا وحسنة. وجمع المذكّر أَدْوال كمال وأموال، وإذا أنّثت جمعت دالات كحال وحالات. الثّانى: الدّال في حساب الجُمّل اسم لعدد الأربعة.

الثَّالث: الدَّال الكافية وهي الَّتي تقتصر عليها من كلمة أوَّلها الدَّال ؛ كقول الشاعر:



أتيت إبراهيم فى حاجة فقال لى خذها أخى دالا فقلت دال درهم أم دال دينا ر فبيّن قال لى لالا الرّابع: الدّال المكرّرة فى مثل عُدد ومدّد .

الخامس : الدال المدغمة في مثل عدّ ومدّ .

السّادس : دال العَجْز والضَّرورة كما يأْتَى الأَّلْكَنُ بالدّالات الزَّائدة في أَثناءِ كلامه .

السّابع: الدّال المشتقّ من الدّلالة . والدّلال تقول في اسم الفاعل: دال دالًان .

الثامن : الدَّالُ الأُصلي في نحو دبر وبدر وبرد .

التَّاسِع : الدَّال المبدلة من التَّاءِ إِذَا كَانَ بَعَدَ جَيْمٍ ، نَحُو قُولُهُ تَعَالَى : (وَكَذَلِكَ يَجْتَبِيكَ وَقَالَ الشَّاعِرُ<sup>(١)</sup> : يَجْتَبِيكَ ) وقال الشَّاعر<sup>(١)</sup> :

فقلت لصاحبي لا تَحْبِسَنَّا بِنَزْع أُصولِه واجدز شيحًا أَى اجتزَّ.

العاشر: الدّال اللغوى . قال الخليل: الدّال عندهم: المرأة السّمينة . قال الشاعر:

مهفهفة حوراء عطبولة دال كأن الهلال حاجبها

<sup>(</sup>١) الآية ٦ سورة يوسف .

<sup>(</sup>٢) هو مضرس بن ربيعى الاسدى . يذكر فى أبيات قبله أنه أعد لحما يشويه لأصحابه . ويذكر فى هذا البيت أنه أمر صاحبه بجمع الحطب للشى وأمره أن يسرع فلا يتلبث حتى ينزع أصول الشجر ، بل يأخذ القضبان وأن يجتر الشيح ، وهو نبت سهل الجز والقطع .

# ٢ ـ بصــيرة في السدب

الدّب والدّبيب: مَشْى خفيف على الهينة . ويستعمل ذلك فى الحيوان وفى الحشرات أكثر . وقد يقال : دَبّ الشَّرابُ فيه ودبّ السُّقْم فى الجسم ودَبَّ البِلا فى الثوب أى سرى . ويقال : دبّت عقاربُه أَى سَرَتْ نمائمه وأذاه .

والدّابة: ما دبّ من الحيوان ، وغلب على ما يُركب . ويقع على المذكّر والمؤنّث . وقوله تعالى: (مَا تَرَكَ عَلَى ظَهْرِهَا مِنْ دَابَّةٍ (١) قال أبو عبيدة: المراد الإنسان خاصة . والأولى إجراؤها على العموم . وقوله تعالى: (أخرَجْنَا لَهُمْ دَابّةً مِنَ الأَرْضِ تُكلّمُهُمْ (٢) قيل عنى بها الأَشرار الذين هم فى الجهل بمنزلة الدّواب ، فيكون الدّابّة جَمْعا لكلّ شيء يدبّ ، نحو خائنة فى جمع خائن . وقيل : هى حيوان بخلاف ما نَعرفه يختص خروجه بقرب القيامة (أو أو أولها) (٣) تخرج بتهامة . وقيل : تخرج بثلاثة أمكنة ثلاث مَرّات . وقيل : تخرج من الصَّفَا ، وقيل : من عند الحَجَر الأَسُود . وقوله تعالى: (إنَّ شَرَّ الدّوابِ ") عامٌ فى جميع الحيوانات .

<sup>(</sup>۱) الآية ٥٤ سورة فاطر . (۲) الآية ٨٢ سورة النمل .

<sup>(</sup>٣) في الأصلين: « وأذلها » ويهدو أنه محرف عما أثبت .

<sup>(</sup>٤) الآيتان ٢٢ ، ٥٥ سورة الانفال .

# ٣ - بصــيرة في الدبــر

الدُّبُرُ والدُّبُر: الظَّهر، قال الله تعالى: (وَيُولُّونَ الدُّبُرَ<sup>(1)</sup>) جعله المجماعة كقوله تعالى: (لايَرْتَدُّ إِلَيْهِمْ طَرْفُهُمْ (٢)) والجمع أدبار. قال تعالى: (يَضْرِبُونَ وجُوهَهُمْ وأَدْبَارَهُمْ (٣)) أَى قُدّامهم وخَلْفهم. وقال (فَلَا تُولُّوهُمُ الأَدْبَارَ (٤) أَى الدُّبُر والدُّبْر أيضا: خلاف القُبُل والقُبْل. والدُّبْر أيضا: خلاف القُبُل والقُبْل. ودُبُر الأَمْر ودُبْره: آخره. قال الكُميْت:

أَعهلَكَ مِن أُولَى الشَّبِيبَةِ تَطْلُبُ على دُبُرٍ هِيهات شَأَوُ مُغَرِّبُ (٥) وأَدبار السَّجود: أواخر الصَّلوات .

وقرئ (وإدبار النُّجوم (٦)) بالفتح والكسر، فبالكسر (٧) مصدر مجعول ظرفًا نحو مَقْدَم الحاجِّ وخُفُوق النجم، وأُدبار بالفتح جمع (٧).

ويشتق منه تارة باعتبار دُبُر الفاعل كقولهم : دَبَر فلان ، وأَمس الدابر (واللَّيل إِذْ أَدْبَرَ (٨)) وباعتبار [دبر] (٩) المفعول ، دَبَر السّهم الهَدَفَ أَى سقط خَلْفه ، ودَبَر فلان القوم : صار خلفهم . والدّابر يقال للمتأخّر والتّابع إمّا باعتبار المكان وإمّا باعتبار الزّمان أو باعتبار المَرْتبة . وأدبر : أعرض

 <sup>(</sup>١) الآية ٥٤ سورة القمر .
 (١) ٣ سورة الرهيم .

 <sup>(</sup>٣) الآية ٥٠ سورة الانفال .
 (١٤) الآية ١٥ سورة الانفال .

<sup>(</sup>٥) الشأو: المدى والغاية . و (مغرب): يريد أن عود الشبيبة أصبح بعيد المنال .

<sup>(</sup>٦) الآية ٩} سورة الطور .

<sup>(</sup>٧) هي إقرآءة الجمهور ، والفتح قراءة سالم بن أبي الجميد ، والمنهال بن عمرو ، ويعقوب كما في البحر لأبني حيان ١٥٣/٨

<sup>(</sup>٨) الآية ٣٣ سورة المدار . (٩) زيادة من الراغب .

ووگى دُبُره . قال تعالى : ( ثُمَّ أَدْبَرَ واسْتَكْبَرَ (١)) قال صلَّى الله عليه وسلَّم « لا تقاطعوا(٢) ولا تدابروا وكونوا عباد الله إخوانًا » وقيل (٣): لايذكر أَحدكم صاحبه مِن خلفه . والاستدبار طلب دُبُر الشَّيء . وتدابر القوم إِذَا وَلَّى بِعَضْهُمْ عَنَ بَعْضُ ، وَالدِّبَارِ : مَصَدَرُ دَابِرَتُهُ أَى عَادَ يَتُهُ مِنْ خَلْفُهُ . والتَّدبير : التفكُّر في دُبُر الأُمور . قوله تعالى : ﴿ فَالْمُدَبِّرَاتِ أَمْرًا ﴿ ) يعني : ملائكة موَكَّلة بتدبير أُمور . ودابِرُ كلِّ شيءٍ: آخره . ويقال : قطع الله دابرهم، أَى آخر من بَقِيَ منهم . وقوله تعالى : ﴿ فَقُطِعَ دَابِرُ الْقَوْمِ ِ الَّذِينَ ظَلَمُوا (٥) أي استأصل الله شأفتهم . ودابرهم : أصلهم ، ومثله قوله تعالى ( ويَقْطَعَ دَابِرِ الكَافِرِينَ<sup>(٦)</sup>) أَى لا يُبتَى منهم باقية . ومثلة قوله عزُّو جلّ (أَنَّ دَابرَ هَوَّلَاءُ مَقْطُوعٌ مُصْبِحِينَ (٧) أَى آخرهم . ودابِر الرّجل : عقبه . والدَّبار : الهلاك الذي يقطع دابرهم . ودَبَر اللَّيل : أُدبر ، قال تعالى : (واللَّيْل إِذًا دَبَرُ<sup>(٨)</sup>) وهي قراءَة غير نافع<sup>(٩)</sup> وحمزة وحَفص ويعقوب وخَلَف. ودَبَر فلان القوم أَى كان آخرهم، ومنه قول عمر : واكنَّني كنت أَرجِو أَن يعيش رسول الله صلى الله عليه وسلَّم حتَّى يَدْبُرنا . والدَّبُور : الرّيح الَّتي تقابل الصَّبا. ودُبِر كعني : أصابته ريحُ الدَّبور . وأدبر : خلاف

<sup>(</sup>١١) الآية ٢٣ سورة المدثر .

<sup>(</sup>٢) ورد في رياض الصــالحين عـن الصحيحين ببعض اختلاف .

 <sup>(</sup>٣) اى فى معنى الحديث .
 (٤) الآية ٥ سورة النازعات .

<sup>(</sup>o) الآية o'} سورة الإنعام . (٦) الآية ٧ سورة الإنغال .

 <sup>(</sup>٧) الآية ٢٦ سورة الحجر .
 (٨) إلآية ٣٣ سورة المدثر .

<sup>(</sup>٩) اما قراءة نافع ومن عطف عليه فهـو ( اذ ادبر ) .

أَقبل ، قال تعالى : ( ولَّى مُدْبِرًا ولَمْ يُعَقِّبُ (١) ) وأَدبر النهار : ولَّى ، قال : ( واللَّيْل إِذْ أَدْبَرَ (٢) ) وهي قراءَة من تقدّم ذكره .

والتدبّر: التفكَّر، يقال: تدبّرت الأَمر إذا نظرت في أدباره. ومنه قوله تعالى: (أَفَلَا يَتَدَبّرُونَ الْقُرْآنَ (٣) أَى أَفلا يتفكَّرون فيعتبروا، وقوله: (أَفلم يَدَّبَّرُوا القَوْلَ (٤) أَى أَفلم يتفهَّموا ما خوطبوا به في القرآن. والدَّبْر: النَحْل والزنابير ونحوهما مما سلاحها في أدبارها.

# ٤ - بصيرة في الدثر والدخس والدحض والدحر

قال الله تعالى: (يأيها المُدَّرُّرُ<sup>(0)</sup>) أى المتدثِّر، وهو المتلفِّف فى الدِّثار، وهو ما كان من الثياب فوق الشِّعار. يقال: ادَّثَر الرجل يَدَّثُرُ ادَّثُرًا أَى تَكَثَّر يَتَدَثَّرُ تَدَثُّرًا ، فأدغمت التَّاءُ فى الدّال وشُدّدت أَى تلفَّف فى الدِّفار. وتدثَّر الفحلُ النَّاقة: تسنَّمها، وزَيْدُ فَرسَه: وثب عليه فركبه. وأَدْثَرَ مثل أكرم : اقتنى دَثرًا من المال. ودَثر الرِّجُلُ: علته كَبْرَة واستِشنان (٢). والسيفُ : صدئ لبُعْد عهده بالصِّقال، والثوبُ : اتَسخ. والدَّثر: المال الكثير. وهو دِثْر مال بالكسر اللَّي حَسن القيام به. ويقال: مال دَثر ومالان دَثر وأموال دَثرَ. ومنه (٧) قيل للمنزل الدّارس: داثر لذهاب أعلامه.

<sup>(</sup>١) الآية ١٠ سورة النمل ، الآية ٣١ سورةالقصص .

<sup>(</sup>٢) الآية ٣٣ سورة المدثر .

<sup>(</sup>٣) الآية ٨٢ سورة النساء ، والآية ٢٤سورة محمد .

<sup>(</sup>٤) الآية ٦٨ سورة المؤمنين . (٥) اول سورة المدثر .

<sup>(</sup>٦) الكبرة: التقدم في السن والاستشنان: الهزال .

 <sup>(</sup>٧) ذكر الراغب هال بعد قوله: « وسيف دائر: بعيد العهد بالصقال » والمناسبة على هذا ظاهرة .

والدُّحر : <sup>(١)</sup> الإِبعاد والطَّرد .

والدَّحْض : الزَلِق ، والفَحْص والبحث والزوال . و (حُجَّتُهُمْ دَاحِضَةُ (٢) : باطلة . ومكان دَحْض ودَحُوض : ذَلِق .

والدَّخُو: إِزالَةَ الشَّيءَ عن مكانه ومَقَرَّه (والأَرْضَ بَعْدَ ذَلِكَ دَحَاهَا (٣) أَى أَزالَها (٤) عن مقرَّها . وهو من قولهم : دَحَا المطرُ الحَصَى عن وجه الأَرض أَى جَرَفها .

وَدَخِرَ يَدُخَرَ دَخَرًا : صَغُر وذلَّ (وَهُمْ دَاخِرُونَ (٥)) صاغرون .

<sup>(</sup>۱) ورد من هذا قوله تعالى في الآية ١٨من سورة الاعراف: ( قال اخرج منها مذءوما مدحورا ) .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٦ سورة الشورى . (٣) الآية ٣٠ سورة النازعات .

<sup>(3)</sup> تبع هذا الراغب . وتتمــة كلامه : « كقوله : ( يوم ترجف الارض والجبال ) » وتراه يذهب باللحو في الآية الى ما يكون قبيل القيامة ، وليس الأمر كذلك فقد فسر (دحاها) بقوله بعد : ( أخرج منها ماءها ومرعاها . . )ولا يناسب هذا معنى الراغب . وقد اجمــع المفسرون على أن الدحـبو في الآية السبطوالتمهيد .

<sup>(</sup>٥) الآية ٨٤ سورة النحل .

# ه ـ بصبيرة في الدخل

الدَّخول: نقيض الخروج. ويستعمل ذلك في الزَّمان والمكان والأَّعمال. قال تعالى: (ادْخُلُوا هذِهِ القَرْيَةُ (١)).

وقوله : ( أَذْخِلْنَى مُدْخُلَ صِدْق (٢) ) فَمَدْخل (٣) من دخل ، ومُدْخل (٤) من الحجل . وقوله تعالى ( مَدْخلًا كَرِيمًا (٤) ) قرئ بالوجهين أيضًا . فمن قرأ (مَدْخلًا) بالفتح (٥) فكأنه إشارة إلى أَنَّهم يَقصدونه ولم يكونوا كمن ذكرهم في قوله تعالى : ( الَّذِينَ يُحْشَرُونَ عَلَى وُجُوهِهِمْ إِلَى جَهَنَّمَ (٢) ) وَمَنْ قرأ بالضَّمّ (٥) فكقوله : ( لَيُدْخِلَنَّهُمْ مُدْخَلًا يَرْضَوْنَهُ (٧) ) وادَّخل : اجتهد في دخوله ، قال تعالى : ( أَو مُدَّخَلًا (1) ) والدَّخل : كناية عن الفساد والعداوة المستبطنة (٩) ، وعن الدّعوة في النسب . يقال : دَخِل دَخَلًا ، قال تعالى : ( تَتَّخِذُونَ أَيْمَانَكُمْ دَخَلًا (1) أَي : مكرا وخديعة وغِشًا وخيانَةً . والدّخل — بسكون الخاء — العيب والرّيبة . قالت عَشْمَة بنت مطرود :

ترى الفتيان كالنخْل وما يدريك بالدخْل

<sup>(</sup>١) الآية ٥٨ سورة البقرة . (٢) الآية ٨٠ سورة الاسراء .

 <sup>(</sup>٣) قراءة فتح الميم قراءة اقتادة وأبى حيوه وحميد وأبرهيم بن أبى عبلة ، وقراءة الجمهور بالضم ، وأنظر البحر ٧٣/٦

<sup>(</sup>٤) الآية ٣١ سورة النساء .

<sup>(</sup>٥) هي قراءة نافع وابي جعفر . وانضم قراءة الباقين ، كما ورد في الاتحاف .

 <sup>(</sup>٦) الآية ٣٤ سورة الفرقان .
 (٧) الآية ٩٥ سورة الحج .

<sup>(</sup>٨) الآية ٧٥ سورة التوبة .

<sup>(</sup>٩) في الاصلين: « المستنبطة » وما أثبت من الراغب .

<sup>(</sup>١٠) الآية ٩٢ سورة النحل .

يُضْرب (١) في ذي منظر لا خير عنده . ويقال دُخل فلان فهو مدخول كناية عن بلهٍ في عقله ، وفساد في أصله (٢) .

وقوله تعالى : (فادْخُلِي فِي عِبَادِي<sup>(٣)</sup>) تدخل كلّ نَفْس في البدن الذي خرجت منه .

وقوله تعالى: (ثُمَّ اسْتَوَى إِلَى السَّهَاءِ وهِيَ دُخَانٌ (٤) أَى هي مثل الدّخان إشارة إلى أَنه لا تماسك لها .

### ٦ \_ بمسسرة السسدر

وهو فى الأصل تولَّد شىء من شىء ، ويدل على اضطراب فى شىء أيضًا . قال تعالى: (يُرْسِل السَّمَاءَ عَلَيْكُمْ مِدْرَارًا (٥)) وأصله من الدَّر والدِّرة أَى اللّبن . ويستعار ذلك للمطر استعارة أسماء البعير وأوصافه . يقال فى المدح : لله دَرِّه : أَى عمله ، ولله دَرِّك من رجل ، وفى الذمّ : لادرَّ دَرُّهُ ، قال المتنخِّل : لا دَرَّ دَرِّهُ وَعندى الْبُرِّمكنوزُ (٧) لا دَرَّ دَرِّى إِن أَطعمتُ نازلكم قِرف الحَتى وعندى الْبُرِّمكنوزُ (٧)

<sup>(</sup>٦) الحتى : المقل وهو الدوم ، وقرفة : قشرة ، والبيت مطلع قصــــيدة في ديوان الهذليين ١٥/٢



<sup>(</sup>١) انظر قصة المثل في أمثال الميداني في حرف التاء .

 <sup>(</sup>۲) في الراغب: « داخله » .
 (۳) الآية ۲۹ سورة الفجر .

<sup>(</sup>٤) الآية ١١ سورة فصلت . (٥) الآية ٥٢ سورة هود .

# ٧ - بصــيرة في الدرج

الدَّرَجة نحو المنزلة ، لكن يقال للمنزلة ، دَرَجة إذا اعتبرت بالصّعود دون الامتداد على البسيطة (١) كدرجة السطح والسُّلُّم . ويعبّر بها عن المنزلة الرَّفيعة . قال تعالى : (ولِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ (٢)) تنبيهًا لرفعة منزلة الرجال عليهنّ فى العقل والسّياسة ونحو ذلاك من المشار إليه بقوله تعالى : (الرِّجَالُ قَوَّامُونَ على النِّسَاءِ (٣) وقال تعالى: (هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ اللهِ (٤) أَى ذَوُو درجات . ودرجات النجوم تشبيهًا بما تقدّم وهي ثلاثمائة وستون درجة لأُنهم قسَّمُوا الفَلَاكُ ثَلَاثُمَاتُهُ وَسُتِّينَ قَسَمًا ، ووزعوه على اثني عشر بُرجًا ، كلِّ بُرْج ِ ثلاثون درجة ،كل درجة ستون دقيقة ، كل دقيقة ستُّون ثانيةً ، كلُّ ثانية ستُّون ثالثة ، [و] هكذا إلى العاشرة . ولا يجيءُ في الحساب أكثر من هذا . والفعل من هذه المادة درج يدرج دُرُوجًا فهو دارج أى صعد . والإِدراج: لفِّ شيء في <sup>(٦)</sup> شيء. يقال أُدرج فلان في أكفانه. ودَرَّجهُ في الأَمر تدريجًا أَى جَرّه إِليه قليلًا قليلًا . واستدرج الله المرء : جَرُّه قليلًا قليلًا إِلَى العذاب . قال تعالى : (سَنَسْتَدْرِجُهُمْ مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ (٧) كلما جدَّدوا خطيئة جدَّدنا لهم نعمة وأَنْسيناهم شكر النَّعمة واستغفار الذَّنب.

<sup>(</sup>۱) هي الارض. وفي الراغب: «البسيط» (٢) الآية ٢٢٨ سورة البقرة.

 <sup>(</sup>٣) الآية ٣٤ سورة النساء .
 (٤) الآية ١٦٣ سورة النساء .

<sup>(°)</sup> في الاصلين: «كف » تحريف.

<sup>(</sup>٦) في الاصلين: « من » والمناسب ماأثبت.

<sup>(</sup>٧) الآية ١٨٢ سورة الاعراف ، والآية } سورة القلم .

والدّرجات وردت في القرآن على وجوه:

الأُوّل: درجة الرّجال على النِّساءِ بما ذكرنا ( وَلِلرِّجَالِ عَلَيْهِنَّ دَرَجَةٌ (١)) والثَّاني : درجة المجاهدين على القاعدين ( وفَضَّلَ اللهُ المُجَاهِدِينَ على القاعدينَ أَجْرًا عَظِيمًا دَرَجَاتٍ مِنْهُ وَمَغْفِرَةً ورَحْمَةً (٢)).

الثَّالَثُ: درجة الصَّحابة بالسَّبق والصَّحبة ( أُولَدُكُ أَعْظُمُ دَرَجَةً (٣) ) .

الرَّابِع : درجة أَصناف الخَلْق بعضِهم على بعض بزيادة الطَّاعة ونقصانها . (ولِكُلِّ دَرَجَاتٌ مِّمَا عَمِلُوا<sup>(٤)</sup>) .

الخامس : درجات خواصّ العباد (هُمْ دَرَجَاتٌ عِنْدَ اللهِ (٥) .

السَّادس : درجات العلماء والمروءَة (وَرَفَعَ بَعْضَكُمْ فَوْقَ بَعْض دَرَجَات (٦) السَّابِع : منازل المطيعين وزيادة درجاتهم في الجنَّة (فأُولَئِكَ لَهُمُ الدَّرَحَاتُ العُلَى (٧).

الثامن بمعنى : رافع درجات المطيعين على تفاوت أحوالهم ( رَفِيعُ الدّرَجَاتِ ذُو العَرْشِ (٨).

الآنتان ٩٥ ، ٩٦ سورة النساء .

**(**Y)

الآنة ٢٢٨ سورة البقرة . (1)

الآبة ١٣٢ سورة الانعام . **(**\(\(\xi\)\)

الآية ١٦٥ سورة الانعام . (7)

الآبة ١٥ سورة غافر . **(A)** 

الآبة ١٠ سورة الحديد . (٣)

الآبة ١٦٣ سورة آل عمران . (0)

الآبة ٧٥ سورة طه .

### ٨ ـ بصيرة في الدرس والدرك

الدّرس: دَرَسَ الشيء معناه بتى أثره . ومنه دَرَس الكتاب ودرست العلم أى تناولت أثره بالحفظ . ولمّا كان تناول ذك بمداومة القرآن عُبِّر عن إدامة القرآن بالدّرس. وقوله تعالى: (ولِيقُولُوا دَرَسْتُ (١)) أى : جاريت أهل الكتاب في القراءة (٢) . وقيل : (دَرَسُوا مَا فِيهِ (٣)) تَركوا العمل به ، من قولهم : درس القومُ المكان أى أبلوا أثره ، ودرسَتِ المرأة كناية عن حاضت . ودرس البعيرُ : صار فيه أثرُ الجرب .

#### \*\*\*

والدّرك: اسم فى مقابلة الدَّرَج بمعنى: أنَّ الدّرج مراتب اعتبارًا بالصّعود، والدّرك مراتب اعتبارًا بالهبوط. ولهذا عبّروا عن منازل الجنَّة بالدّرجات، وعن منازل جهنَّم بالدّركات. وكذلك بتصوّر (٤) الحُدُور فى النَّارسميّت هاوية. والدَّرك أقصى قَعْرِ البحر (٥). ويقال للحَبْل الَّذي (يوصل به حبل آخر (٦)) ليدرك الماء: دَرك ، ولِمَا يلحق الإنسان من تَبعة: دَرك به حبل آخر (٢)) ليدرك الماء: دَرك أن ولِمَا يلحق الإنسان من تَبعة: دَرك كالَّذي فى البيع. قال تعالى: (المتَخَاف دَرَكًا وَلَا تَخْشَى (٧)). وأدرك:

الآية ١٠٥ سورة الانعام .

<sup>(</sup>۲) عبارة الراغب: « وقرىء (دارست) اى جاريت اهل الكتاب » فجعل هذا المعنى للقراءة الاخرى .

<sup>(</sup>٣) الآية ١٦٩ سورة الاعراف . (٤) في الراغب: « لتضور » .

<sup>(</sup>o) في القاموس: « الشيء » وفي الشرح: « زاد في التهذيب: كالبحر ونحوه » .

<sup>(</sup>٦) ظاهر هذا أن الدرك الحب الكبيرالذي يوصل به حبل آخر ، وعبارة القامولل : « حبل يوثق في طرف الحبل الكبير ليكون هوالذي يلى الماء » وصحة العبارة هنا أن يقال : يوصل بحبل آخر ، وقد تبع عبارة الرغب .

الآية ٧٧ سورة طه والمعروف أن الدرك في الآية الادراك واللحاق لا التبعة .

بلغ عِلمُه أقصى الشيء . ومنه المدركات الخمس والمدارك الخمس يعنى الحواس كالسّمع والبصر والشم والذّوق واللّمس . وأدرك الصّبي : بلغ أقصى غاية الصبا وذا عصين البلوغ . والتدارك : إدراك الغائب ، والاستدراك : إصلاح الخطأ ، قال :

تداركنى من عَبْرة الدّهر قاسمٌ عا شاء من معروفِهِ المتدارك وقال تعالى: (لا تُدْركُهُ الأَبْصَارُ (١)) منهم من حمل ذاك على البصر الَّذى هو الجارحة ، ومنهم من حمله على البصيرة منبّها على قول الصّديق: يا من غايةُ معرفته القصور عن معرفته ، إذ كان غاية معرفته تعالى أن تعرف الأَشياء فتعلم أنَّه ليس بشيء منه ولا عمثله بل هو موجِد كلّ ما أدركته . والتدارك في الإغاثة والنّعمة أكثر

وقوله تعالى: (حَتَّى إِذَا ادَّارَكُوا فِيهَا جَميعًا (٢) أَى لَحِق كُلُّ بِالآخر . وقال: (بل ادَّارَكَ عِلْمُهُمْ (٣) ) أَى تدارك ، فأدغمت الدّال في التَّاء وتُوصِّل إلى السّكون بِأَلف الوصل . وقرئ (بَلْ أَدْرَكَ علمهم (٤) ) قال الحسن : معناه جهلوا أمر الآخرة ، وحقيقته : انتهى علمهم في لحوق الآخرة فجهلوها . وقيل : معناه : بل يُدْرِكُ علمُهم ذلك في الآخرة ، أَى إِذَا حصلوا في الآخرة ؛ لأَنَّ ما يكون ظنونا في الدّنيا فهو في الآخرة يقين .

وقد ورد الإِدراك. في القرآن على وجوه . كقوله تعالى لموسى عليه السّلام

الآية ١٠٣ سورة الانعام .
 الآية ٣٨ سورة الانعام .

<sup>(</sup>٣) الآية ٦٦ سورة النمل.

<sup>(</sup>٤) هي قراءة غير نافع وابن عامر وعاصم وحمزة والكسائي وخلف ، كما في الاتحاف .

(لا تَخَافُ دَرَكًا وَلَا تَخْشَى (١) (قال أَصْحَابُ مُوسَى إِنَّا لَمُدْرَكُونَ (٢) وبلوغ فرعون الغرق (حَتَّى إِذَا أَدْرَكَهُ الغَرَقُ (٣) وبمعنى منازل أهل النَّار (إِنَّ المنَافِقِينَ في الدِّرْكِ الأَسْفَل مِنَ النَّارِ (٤) وبمعنى أَنَّ الكفَّار كانوا في (إِنَّ المنَافِقِينَ في الدِّرْكِ الأَسْفَل مِنَ النَّارِ (٤) وبمعنى أَنَّ الكفَّار كانوا في تشارك الشَّكِّ ولم يكن لعلمهم رسوخ بتحقُّق القيامة (بل ادَّارَكَ عِلْمُهُمْ في الآخِرَةِ (٥) وبمعنى أَنَّهم في دخول النَّار يلحق آخرهم أُولَهم (حتَّى إِذَا ادَّارَكُوا فيها جَمِيعًا (٦) وبمعنى أَنَّ الأَفهام والأَوهام والأَبصار والبصائر لا تطَّلع على حقيقة الذَّات المقدّسة ، تعالى عن ذلك (٧)

<sup>(</sup>۱) الآية ۷۷ سورة طه ولم يه بين المعنى في هذه الآية وما بعـــدها . ويظهر أن في الكلام سقطا .

<sup>(</sup>٢) الآية ٦١ سورة الشعراء . (٣) الآية ٩٠ سورة بونس .

<sup>(</sup>٤) الآية ١٤٥ سورة النساء . (٥) الآية ٦٦ سورة النمل .

<sup>(</sup>٦) الآية ٣٨ سورة الاعراف .

<sup>(</sup>٧) من ذاك قوله تعسالى : « لا تدركه الابصار » .

# ٩ \_ بصيرة في الدرى والدرء

يقال دَرَيته ودَرَيت به أدرِى دَرْيًا ودَرْية ودِرْيا ودِرْية ودَرَيانًا ودُرِيًّا ودُرِيًّا ودُرِيًّا كُلِيًّ أَى عَلِمته . وقيل : علمته بضربٍ من الحيلة ، وادّريت بمعناه . قال الشاعر (١) :

وماذا تدَّرِى الشعراءُ منِّى وقد جاوزتُ حَدَّ الأَربعينِ وأَدْرَاه به : أَعلمه . ودَرَى الصيدَ دَرْيًا : ختَله وكذا تدرَّاه وادَّرَاه . ودَرَى رأْسه : حَكَّه بالمِدْرَى .

وكلّ موضع فى القرآن (وما أدراكَ) فقد عُقِّب ببيانه ؛ نحو قوله تعالى : (وَمَا أَدْرَاكَ ماهِيَهُ . نارٌ حامِيَةٌ (٢) ، وكل موضع ذكر بلفظ (وما يدريك) لم يعقَّب ببيانه ، نحو قوله تعالى : (وما يُدْريكَ لَعَلَّ السَّاعةَ قَرِيبٌ (٣) ) والدّراية لا يستعمل فى حق الله تعالى . وأمّا قول الشاعر :

« لاهُمّ لا أَدرى وأَنت الدارى »

فيمِن تعجرف أُجلاف العرب .

\*\*\*

والدرْءُ بالهمز : الدفع إلى أحد الجانبين ، يقال : قوّمت درأه ؛ ودرأت عنه دَرْءًا ودَرْأَةً : ذوعزّ ومَنَعة



<sup>(</sup>۱) هو سحيم بن وثيل الرياحي التميمي والرواية المشهورة: «تبتغي» في مكان «تلعري» وانظر الكامل مع رغبة الآمل٣٦/٣٩

 <sup>(</sup>۲) الآيتان ۱۱ ، ۱۱ سورة القارعة .
 (۳) الآيتان ۱۱ ، ۱۱ سورة القارعة .

قوى على دفع أعدائه و دارأته : دافعته ولاينته ، وفي حديث : «ادر مُوا<sup>(۱)</sup> الحدود بالشَّبهات » وفيه تنبيه على تطلب حيلة يُدفع ما الحدّ .

وقوله تعالى: ( فَادَّارَأْتُمْ فيهَا (٢) هو تفاعلتم ، فأَدغم التاء في الدّال واجتلب ألف الوصل كما تقدّم في ادَّارك وقال بعض العلماء : ادّارأتم : افتعلتم . وهو غلط من أوجه :

الأُوِّل: أَنَّ ادِّرأَتُم على ثمانية أحرف وافتعلتم على سبعة أحرف.

الثَّاني : أَنَّ الَّذي يلي ألف الوصل تاءٌ (٣) فَجَعَلها دالًا .

الثالث : أَنَّ الذي يلي التاء (٤)دالُّ فجعلها تاء .

الرَّابِع: أَن الفعل الصَّحيح العين لا يكون ما بعد تاء الافتعال منه إلَّا متحرَّكا وقد جعله ههنا ساكنًا.

الخامس: أَنَّ ههنا قد دخل بين (٥) التاء والدَّال زائد وفي افتعلت (٦) لايدخل ذاك .

السادس : أنَّه أنزل(٧) الأَلف منزلة العين وليست بعين .

السَّابِعِ: أَن افتعل قبل تائه حرفان وبعده حرفان ، وادَّارأْتم بعد التاءِ ثلاثة أَحرف .

<sup>(</sup>١) ورد في الجامع الصغير عن ابن عباس مرفوعا .

<sup>(</sup>٢) الآية ٧٢ سورة البقرة . (٣) اى فى ادرأتم على أن أصلها : تداراتم .

<sup>(</sup>٤) اى أن أصلها: تدارأتم ، كما سبق .

<sup>(°)</sup> كذا في الراغب ، وكأن الصواب : « بعد » فإن الزائد \_ وهو الالف \_ بعد التاء والدال .

<sup>(</sup>٦) في هامش ب: « افتعلتم » .

<sup>(</sup>V) في الاصلين: « أبدل الالف وترك » وما أثبت من الراغب.

# ١٠ ـ بصيرة في الدس والدسر والدسي

الدَّسُ : إِدخال شيء في شيء بضرب من الإِكراه في إِخفاء . يقال : دسسته فَدُسُّ (١) . قال تعالى (أَمْ يَدُسُّه في التُّرَابِ (٢) ) .

#### \*\*\*

والدّسر الدّفع الشّديد ، تقول : دَسَرت الممار أَدسُره دَسْرًا ، وهو أَن تُدخله في الشيء بقوّة . والدّسار : الممار ، والجمع دُسُر ودُسْر مثال ظُفُر وظُفْر ، وقيل الدُّسُر : خيوط تُشَدُّ بها ألواح السّفينة . وبكليهما فُسّر قوله تعالى : (وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ الْوَاح ودُسُر (٣) ) وقيل : الدّسْر : خَرْز السّفينة ، وقيل : الدّسْر : خَرْز السّفينة ، وقيل : هي (٤) السّفن بعينها تَدُّسُر الماء . والدّسراء أيضًا : السّفينة . والدّسراء أيضًا : السّفينة . والدّسراء الصّلب المودَّق ، الخَلْق قال :

« عَبْلَ الذراعين شديدُ دَوْسُرِ »

وقوله تعالى : (وَقَدْ خَابَ مَنْ دَسَّاهَا (٥) ) أَى دَسَّسَها (٦) فَأَبدل من إحدى السّينين ياء ؛ نحو تظَنَّيت وأصله تظنَّنت .

#### \*\*\*

والدّعُ : الدّفع الشديد قال تعالى : (فَذَلِكَ الذِي يَدُعُ الْيَتِيمِ (٧))

<sup>(</sup>۱) كذا في الراغب. والاولى: «فاندس». (٢) الآية ٥٩ سورة النحل ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ١٣ سورة القمر.

<sup>(</sup>٤) أي الدسر بضم الدال والسين ، وعلى هذا المعنى فقدوله ( دسر ) عطف على ( ذات الواح ) .

<sup>(</sup>a) الآية ١٠ سورة الشيمس •

<sup>(</sup>٦) أي اخفاها اخفاء فضائله... وابداء مساولها من ذميم الخصال ومنها الكفر .

<sup>(</sup>٧) الآية ٢ سورة الماعون .

# ١١ ـ بصيرة في الدعاء والدفع والدفق\*

الدَّعاء : الرَّغبة إلى الله تعالى . وقد دعا يدعو دُعاء ودَعْوَى ، والدعاءُ كالنداء أيضا ، لكن النداء قد يقال إذا قيل يا وأيًا ونحو ذاك من غير أَن يُضمُّ إليه الاسم، والدَّعاءُ لايكاد يقال إِلَّا إِذَا كَانَ مَعَهُ الاسم نحو يا فلان، وقد يستعمل كلَّ واحد منهما موضع الآخر . ويستعمل (١) أَيضًا استعمال التَّسمية نحو : دعوت ابني زيدًا ، أَى سمّيته . قال الله تعالى : (لَاتَجْعَلُوا دُعَاءَ الرَّسُولِ بَيْنَكُمْ كَدُعَاءِ بَعْضِكُمْ بَعْضًا <sup>(٢)</sup>) حثًا على تعظميه صلى الله عليه وسلَّم. وذلك مخاطبة لمن يقول: يا محمد. ودعوته: إذا سأَلته، وإذا استغثته. قَالَ الله تعالى : (أَوْ أَتَتْكُمُ السَّاعَةُ أَغَيْرَ اللهِ تَدْعُونَ (٣)) تنبيهًا أَنَّكُم إِذَا أَصابتكم شدّة لم تفزَعُوا إِلَّا إِليه . وقوله : ( وادعُوا ثُبُورًا كَثِيرًا (٤٠) وهو أَن يقول : يالهفاهُ واحسرتاهُ ونحو ذلك من أَلفاظ التَّأْسف . والمعنى : يحصل لكم غموم كثيرة . وقوله تعالى : (ادْعُ لَنَا رَبَّكَ (٥) ) أَى سَلْه . والدعاءُ إِلَى الشيء: الحثُّ على قصدهِ . وقوله ( لَيْسَ لَهُ دعْوَةٌ فى الدُّنْيَا وَلَا فِي الآخِرَةِ (٦) أَى رفعة وتنويه. (ولهم الدَّعْوَة على غيرهم) أَى يُبدأ بهم في الدَّعاءِ. و(تداعَوْا عليهم تجمّعوا) . والداعية : صريخ الخيل في الحروب . ودعاه اللهُ بمكروه : أنزله به. وادّعى كذا زعم أنَّه له، حقًّا كان أو باطلًا. 

البصيرة التالية . (التصحيح) .

<sup>(</sup>۱) أي الدعاء . الآية ٦٣ سورة النور . (٢)

الآية ١٤ سورة الفرقان . (٣) الآية . } سورة الانعام . (**\(\xi\)**)

الآيات ٦٨ ـ ٧٠ سور البقرة . الآلة ٣٤ سورة غافر . (7)

والاسم الدَّعوة والدَّعاوة والدِّعوة والدِّعاوة. والدَّعوة الْحِلْف، والدَّعاء إلى الطَّعام ويضم كالمَدْعاة. والدَّعوى: الادِّعاء قال (فما كَانَ دَعْوَاهُمْ إِذَا جَاءَهُمْ ويضم كالمَدْعاة والدَّعوى الدَّعاء كقوله تعالى: (وآخِرُدَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلهِ بَأْسُنَا (۱) والدّعوى أَيضًا الدّعاء كقوله تعالى: (وآخِرُدَعْوَاهُمْ أَنِ الْحَمْدُ لِلهِ بَأْسُنَا (۱) والدّعوى أيضًا الدّعاء كقوله تعالى: (ولَكُمْ فِيهَا مَاتَدَّعُونَ . نُزُلًا (۲) أَى ما تطلبون. والدّعاءُ يَرِدُ في القرآن على وجوه :

الأُوِّل : بمعنى القول : (فَمَا زَالَتْ تِلْكَ دَعْوَاهُمْ (٤)) أَى قولهم .

الثانى: بمعنى العبادة (قُلْ أَنَدْعُو مِن دُونِ اللهِ مَالَا يَنْفَعُنَا (٥) أَى أَنعبدُ .

(يَدْعُو لَمَنْ ضَرُّهُ أَقْرَبُ مِنْ نَفْعِهِ (٦) أَى يعبد ، وله نظائر .

الرّابع : بمعنى الاستعانة والاستغاثة (وادْعُوا شُهَدَاءَكُمْ (١٠) أَى استعينوا بهم (وادْعُوا مَنِ اسْتَطَعْتُمْ (١١)) أَى استعينوا بهم .

الخامس: بمعنى الاستعلام والاستفهام (قَالُوا ادْعُ لَنَا رَبَّ كَ يُبَيِّنْ لَنَا (١٢)) أي استفهم .

السّادس: بمعنى العذاب والعقوبة (تَدْعُو مَنْ أَدْبَرَ وَتَوَلَّى (١٣)) أَى تُعذَّب.

<sup>(</sup>١) الآية ٥ سورة الاعراف ٠ (٢) الآية ١٠ سورة يونس ٠

<sup>(</sup>٣) الآية ٣١ سورة فصلت . (٤) الآية ١٥ سورة الانبياء .

<sup>(</sup>٥) الآية ٧١ سورة الانعام . (٦) الآية ١٣ سورة الحج .

<sup>(</sup>V) الآيتان . ٨ سورة النمل ، ٥٢ سـورة الروم ·

 <sup>(</sup>٨) الآية ١ سورة القمر .

<sup>(</sup>١٠) الآية ٢٣ سورة البقرة .

<sup>(</sup>١١) الآية ٣٨ سسورة يونس ، والآية ١٣ سورة هود .

<sup>(</sup>١٢) الآيات ٦٨ – ٧٠ سورة البقرة . (١٣) الآية ١٧ سورة المعارج ٠

السّابع: بمعنى العَرْض (ويَا قَوْم ِ مَالِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّجَاةِ (١)) أَى أَعرضها على السّابع : بمعنى العَرْض (ويَا قَوْم ِ مَالِي أَدْعُوكُمْ إِلَى النَّارِ) أَى تعرضونها على النارَ (٢) .

الثامن : دعوة نوح قومه ( إِنِّي دَعَوْتُ قَوْمِي لَيْلًا وَنَهَارًا (٣) .

التَّاسع : دعوة خَاتم الأَنبياءِ لكافَّة الْخَلْقِ (أُدْعُ إِلَى سَبِيلِ رَبِّكَ الْحَكْمَةِ (١) .

العاشر : دعوة الخليل للطيور (ثُمَّ ادْعُهُنَّ يَأْتِينَاكَ سَعْيًا (٥) .

الحادى عشر: دعاءُ إسرافيل بنفخ الصّور يوم النشور لساكني القبور (يَوْمَ يَدْعُ الدّاعِ إِلَى شَيْءِ نكرِ (٦)).

الثانى عشر : دعاء الخَلْق رَبَّهم تعالى (ادْءُونِي أَسْتَجِبْ لَكُمْ (()) . قال الشاعر (٨) :

وصبرًا فى مجال الموت صبرًا فما نيلُ المخلود بمستطاع سبيلُ الموت مَنْهَجُ كل حى وداعيه لأهل الأرض داع وممّا ورد فى القرآن أيضًا من وجود ذلك دعوة إبليس (إنَّمَا يَدْعُو حِزْبَهُ لِيكونُوا من أَصْحَابِ السَّعِيرِ (٩) (وَجَعَلْنَاهُمْ أَنِمَّةً يَدْعُونَ إلى النَّارِ (١٠)) ودعوة الهادين من الأَئمة الأعلام (وجَعَلْنَاهُمْ أَنِمَّةً يَهْدُونَ بِأَمْرِنَا (١١))

الآية ١} سورة غافر .

<sup>(</sup>٢) كأن الاصل (أي النار) وعلى كل حالفهو بدل من الضمير المنصوب في (تعرضونها) .

<sup>(</sup>٣) الآية ٥ سورة نوح . (٤) الآية ١٢٥ سورة النحل.

<sup>(</sup>٥) الآية ٢٦٠ سورة البقرة . (٦) الآية ٦ سورة القمر .

 <sup>(</sup>۷) الآية ٦٠ سورة غافر .

<sup>(</sup>٨) هو قطرى بن الفجاءة . والبيتان من قطعة حماسية . وانظر شرح التبريزي ٩٧٦١

<sup>(</sup>٩) الآية ٦ سورة فاطر . (١٠) الآية ١٤ سورة القصاص .

<sup>(</sup>١١) الآية ٧٣ سورة الابياء . وهذه الآيةلا تدخل في الباب ، فليس فيها لفظ الدعاء .

ودعوة إسرافيل (ثُمَّ إِذَا دَعَاكُمْ دَعْوَةً مِنَ الأَرْضِ (١)) ودعوة الكَفَرة الضَّالِّين (وَمَا دُعَاءُ الكَافِرِينَ إِلَّا فِي ضَلَال (٢)) ودعوة الحقّ تعالى إلى الجنَّة ذات الظَّلال (واللهُ يَدْعُو إِلَى ذَارِ السَّلَام (٣)) (واللهُ يَدْعُو إِلَى الْجَنَّةِ (٤)) (فَاطِرِ السَّمَوَاتِ وَالأَرْضِ يَدْعُوكُمْ لِيَغْفِرَ لَكُمْ (٥)).

# ١٢ \_ بصيرة في الدفع والدفق والدفء والدك

الدّفع إذا عدّى بإلى اقتضى معنى الإنالة (٦) كقوله تعالى : (فادْفَعُوا إليهم أَمْوَالَهُمْ (٧) وإذا عُدِّى بعن اقتضى معنى الحماية، قال تعالى: (إِنَّ اللهَ يُدَافِعُ عَنِ الَّذِينَ آمَنُوا (٨) وقال تعالى : (لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ . مِنَ اللهِ (٩) يُدَافِعُ عَنِ اللَّذِينَ آمَنُوا (٨) وقال تعالى : (لَيْسَ لَهُ دَافِعٌ . مِنَ اللهِ (٩) أَى حام . والدُّقَاع كرمّان : طَحْمة (١٠) السّيلِ والموجِ والشيءُ العظيم يُدفع به مثله . واندفع في الحديث : أفاض ، والفرسُ : أسرع في سيره . وتدافعوا في الحرب : دفع بعضُهم بعضًا . واستدفع الله الأسواء : طلب منه أن يدفعها عنه .

\*\*\*



<sup>(</sup>۱) الآية ٢٥ سورة الروم .. (٢) الآية ١٤ سورة الرعد .

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٥ سورة يونس . (٤) الآية ٢٢١ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٥) الآية ١٠ سورة ابرهيم

<sup>(</sup>٦) في الاصلين : « الامالة » وما اثبت من الراغب .

<sup>(</sup>V) الآية ٦ سورة النساء .

 <sup>(</sup>٨) الآية ٢٨ سورة الحــج . ونى ب :« يدنع » وهى قراءة ابن كثـــير وأبى عمرو
 ويعقوب ، كما فى الاتحاف .

<sup>(</sup>٩) الآيتان ٢ ، سورة المعارج .

<sup>(</sup>١٠) طحمة السيل والموج \_ بتثليث الطاء \_ دفعته .

والدّفق الصبّ ، دَفَق الماءَ يدفُقه ، وَيَدْفِقه : صبّه فهو ماء دافق (١) أَى مدفوق ؛ لأَنّ دفق متعدّ عند الجمهور . ودفق الله رُوحه وأَدْفقه : أَماته .

والدِّف - بالكسر - والدَّفَأ - بالتحريك - نقيض حِدّة الْبَرْدِ ، والجمع أَدْفاء ، وقد دفئ ودفُؤ وتدفَّأ واستدفأ وادَّفأ وأَدْفأه : أَلبسه ما يُدفِئه . قال تعالى : (لكُمْ فيها دِفْ وُ<sup>(۲)</sup>) وهو اسم لما يُدْفِئ . والدِّفْء أَيضًا : نِتَاج الإِبل وأوبارُها والانتفاع بها ، وما أَدْفأ من الأصواف والأوبار .

### \*\*\*

والدّك : الأَرض الليِّنة والسّهلة . والدَّك : الدَقّ والهَدْم وما استوى من الرّمل .

وقوله تعالى : (وَحُمِلَتِ الأَرْضُ والْجِبَالُ فَدُكَّتَا دَكَّةً وَاحِدَةً (٣) أَى دُقَّت حَى جُعِلت بمنزلة الأَرض اللَّينة .

<sup>(</sup>۱) ورد قوله تعالى في الآية ٦ من سورةالطارق (خلق من ماء دافق ) .

<sup>(</sup>٢) الآية ٥ سورة النحل . (٣) الآية ١٤ سورة الحاقة .

# ١٣ ـ بصيرة في الدل والدلو والدلك والدم والدمر

الدَّلُ كالهدْى (١) وهما من السّكينة والوقار وحسْنِ المنظر. والدّلالة مثلثة. والدّال والدُّلُولة: ما يُتوصل به إلى معرفة الشّيء كدلالة الأَلفاظ على المعانى ولادلة الرَّموز والإِشمارات والكتابة (٢) والعُقُود (٣) فى الحساب، وسواء كان ذلك بقصد ممّن يجعله دلالة (٤) أولم يكن. كمن يرى حركة إنسان فيعلم أنَّه حَى ، قال تعالى: (مَا دَلَّهُمْ عَلَى مَوْتِهِ إِلَّا دَابَّةُ الأَرْضِ (٥)) والدّالُ والدَّليلُ: مَن حصلت منه الدّلالة، ثمَّ يسمّى الدّال والدّليل دلالة كتسمية (١) الشَّيء عصدره.

#### \*\*\*

والدّلو يذكّر ويؤنَّث والجمع أَدْلٍ ودِلَاء ودُلِيٌّ ودِلَيٌّ ودَلَّى كَعَلَى . ودلَوت الدّنو : ( أَرسلتها في البئر ، وأَدْليتها أَخرجتها (٧) ) قال تعالى : ( فَأَدْلَى دَلُوهُ (٨) ) واستعير للتوصّل إلى الشيء ، قال الشاعر :

<sup>(</sup>١) يقال: فلان حسن الدل أي الطريقة والسيرة ، كما يقال: حسن الهدي .

<sup>(</sup>٢) في ب والراغب: « الكناية ». .

<sup>(</sup>٣) المراد عقد الاصابع كانوا يحسبون به فالواحسد له قبض الخنصر ، وللاثنين قبض البنصر ، والوسطى للثلاثة، ويكون برفع الاصبع وهكسذا كانوا يحسسبون الآحاد والعشرات وغيرهما . وانظر فصلا لهذا في كتاب بلوغ الارب للااوسى .

<sup>(</sup>٤) في الاصلين: « دالة » وما أثبت من الراغب.

<sup>(°)</sup> الآية ١٤ سورة سبأ .

<sup>(</sup>٦) في الاصلين : « لتسمية » وما أثبت من الراغب .

<sup>(</sup>۷) تبع فى هذا الراغب ، والذى فى اللغة عكس ما هنا ، فالادلاء ارسال الدلو فى البئو، ودلوها : جذبها من البئر ، وقد يستعمل فى ارسالها ، ويخص الجوهرى ذلك بالشعر . والمفسرون يجمعون فى قوله تعالى ، « فأدلى دلوه » على أن المراد ارسال الدلو فى البئر ليملاها .

وليس الرّزقُ عن طلب حَثِيثٍ ولكنْ أَلْقِ دَلُوك في الدّلاءِ (١) وأدلى فلان برحِمِه: توسّل، وبحجّته: أحضرها، وإليه بماله: دفعه، ومنه قوله تعالى: (وتُدُلُوا بِهَاإِلَى الحُكَّام (٢)). وتدلَّى: دنا وقرب، ومن الشجر: تعلَّق.

#### \*\*\*

ودُلُوكُ (٣) اَلشَّمس : غروبها ، وقيل : ميلها للغروب ، وقيل : اصفرارها ، وقيل : زوالها عن كَبِد السَّماء .

#### \*\*\*

والدَّمِّ : الطَّحْن والإِهلاك ، دَمَّ القَوْم ودمدمهم (١) : طَحَنهم وأَهلكهم . والدَّمِّ : طَحَنهم عَنهم وأَهلكهم . والدَّمُدمة أَيضًا : حكاية (٥) صوت الهَدّة .

#### \*\*\*

والتَّدمير: إِدخال (٦) الهلاك على الشَّيءِ، قال تعالى: (فَدَمَّرْنَاهُمْ تَدْمِيرًا (٧)) وقوله تعالى: (دمّر اللهُ عليهم (٨)) مفعول دمّر محذوف (٩).

<sup>(</sup>۱) من بيتين ينسبان الى أبى الاسسودالدؤلى والشطر الاول يروى: \* وما طلب المعيشة بالتمنى \* والبيت الثانى: تجىء وبملئها طورا وطورا . تجىء نحماة وقليل ماء .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٨٨ سورة البقرة .

<sup>(</sup>٣) ورد من هذه المادة اقوله تعسالي في الآية ٧٨ من سورة الاسراء: « المم الضسلة لللوك الشمسي » .

<sup>(</sup>٤) يقال : دمدم عليهم ، وجاء منه قوله تعالى فى الآية ١٤ من سورة الشمس : « فدمدم عليهم ربهم » .

<sup>(</sup>٥) أخذه من الراغب . وكأن مصدر هذا التفسير الدمدمة في الآية بارجاف الارض بهم.

<sup>(</sup>٦) أتى فى النفسير بالادخال ليربطه بقولهم فى الثلاثى: دمر: دخل بغير أذن وهجم هجوم الشر.

 <sup>(</sup>٧) الآية ٣٦ سورة الفرقان .
 (٨) الآية ٢٦ سورة محمد .

<sup>(</sup>٩) والاصل: « دمر الله عليهم انفسهم واموالهم » أتى بعليهم ليفيد الاطباق والاحاطة،وفى كتابه الشهاب على البيضاوى أن هذا مما نزل منزلة اللازم ، وجعل المفعول فيه نسيا ، كما فى قوله تعالى: هل يسستوى اللين يعلمون والذين لا يعلمون .

# ١٤ \_ بصيرة في الدمع والدمغ والدنو والدهر

الدَّمْع (١) ماءُ العين من حُزن أو سرور . والجمعُ دموع وأَدْمُع . والدَّمعة : الْقَطْرة منه . ودَمَعت العينُ ودَمِعَتْ كمنع وفَرِحَ دَمْعًا ودَمَعَانًا .

والدَّمْغ : الهَشْمُ والشَّج . وقوله : ( بَلْ نَقْذِفُ بالحَقِّ عَلَى الباطِل فَيَدُمُهُ (٤) ) أَى مهشمه ويكسر دماغه . وشجّة (٣) دامِغة كذلك .

والدَّمُ أَصله دَمَى (٤) وجمعه دِمَاء ودُمِی . وتشنیته دَمَان ودَمَیان . والقطعة منه دَمَة . وقیل : الدّمة لغة فیالدّم . ویشد میم الدّم لغة فیه .وقد دَمِی كرضی وأدمیته . والدّینار (٥) فارسی معرب أصله (دین آر) أی الشَّریعةُ جاءت به .

#### \*\*\*

والدُّنُوَّ والدَّنَاوة: القُرْب، دنا وأَدْنى: قرب، ودنَّاه تَدْنِية وأَدناه: قرّبه. والدُّنُوّ والدَّناوة: القُرْب، دنا وأَدْنى: قرب، ودنَّاه والزَّمان والمنزلة، قال تعالى: (مِنْ طلْعِهَا قِنْوَانٌ دَانِيَةٌ (٦)) وقال: (دَنَى فَتَدَكَّلُ (٧)) هذا بالحكم. ويعبّر بالأَدنى

<sup>(</sup>۱) جاء من هــذا قوله في الآية  $\Lambda T$  من سورة المائدة : « واذا ســـمعوا ما انزل الى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع » .

<sup>(</sup>٢) الآية ١٨ سورة الانبياء . (٣) ب: «حجة » .

<sup>(2)</sup> بالتحريك ، كما هو اختيار المؤلف . وينسب الى سيبويه أنه ( دمى ) بتسكين الميم ، بدليل جمعهه على دماء ودمى ، فيكون كظبى وظباء وظبى ، ودلو ودلاء ودلى ، وراجع التاج، وجاء من المادة فى الكتاب العزيز قوله تعالى فى الآية ١٧٣ من سورة البقرة (حرمت عليكم الميتة والدم ولحم الخنسزير ) وقوله تعمالى فى الآية ٣٧ من سورة الحج : ( لن ينال اللهلحومها ولا دماؤها ) .

<sup>(</sup>٥) جاء منه قوله تعالى في الآية ٧٥ من سورة آل عمران ١٠ ومنهم من ان تأمنه بدينار لا يؤده اليك الا ما دمت عليه قائما ) .

 <sup>(</sup>٦) الآية ٩٩ سورة الانعام .
 (٧) الآية ٨ سورة النجم .

تارة عن الأصغر ويقابل بالأكبر؛ نحو (ولا أَدْنى مِنْ ذَلِكَ وَلا أَكبر (١)) وتارة عن الأَرذُل ويقابل بالخير، نحو قوله تعالى: (أَتَسْتَبْدِلُونَ الذِي هُوَ أَدْنى بالذِي هُوَ خَيْرٌ (٢)) وعن الأُولى (٣) فيقابل بالآخرة (٣) نحو قوله تعالى: (حَسِرَ اللهٰ عُو خَيْرٌ (١)) وعن الأُولى (٣) فيقابل بالآخرة (٣) نحو قوله تعالى: الدُنْيَا والآخرة (٤)) وتارة عن الأقرب فيقابل بالأقصى، نحو قوله تعالى: (إِذْ أَنْتُمْ بالعُدْوَةِ الدُّنْيَا وهُمْ بالعُدْوَةِ الْقُصْوَى (٥)) والدّنيا قد ينوّن (٢) وجمعه دُنَى نحو الكبرى والكُبر (٧).

وقوله تعالى: ( ذَلِاكَ أَدْنَى أَن يَأْتُوا بِالشَّهادة (٨) أَى أَقرب لنفوسهم أَن تتحرَّى العدالة في إِقامة الشهادة . قوله تعالى : (لعلَّكُمْ تَتَفَكَّرُونَ . في الدُّنْيَا والآخِرَةِ (٩) متناول للأَحوال الَّتَى في النَّشأَة الأُولى وما يكون في النَّشأَة الآخرة .

<sup>(</sup>۱) أورد (أكبر) بالباء ، وبذلك يقابل الادنى بمعنى الاصغر . وهى قراءة الحسن ومجاهد والخليل بن أحمد ويعقوب ، كما فى البحر المحيط ٢٣٥/٨ . وقراءة الجمهرور اكثر) بالتاء . والآية ٧ سورة المجادلة . وكان أولى له أن يمثل بقوله تعالى: « ولنذيقنهم من العذاب الاكبر » فى الآية ٢١ سورة السجدة .

<sup>(</sup>٢) الآية ٦١ سورة البقرة.

<sup>(</sup>٣) الذي يعبر به عن الاولى هو الدنيامؤنث الادنى، فغى كلامه تساهل ، وفى الراغب: « الاول فيقاً بل بالآخر » وقد عدل عنها المصنف نظرا للمثال الآتى ، ولكنه عدل عن اسلوبه وتبع أسلوب الراغب فى قوله: ( عن الاقرب ) والخطب سهل .

 <sup>(</sup>٤) الآية ١١ سورة الحج .
 (٥) الآية ٢٤ سورة الانفال .

<sup>(</sup>٦) أي عند تجريده من ال ، كما لا يخفى.

<sup>(</sup>V) في الاصلين: « الكربي » وما أثبت من الراغب.

<sup>(</sup>٨) الآية ١٠٨ سورة المائدة . (٩) الآيتان ٢١٠ ، ٢٢٠ سورة البقرة .

### ١٥ ـ بصيرة في الدهر

الدَّهر : الزُّمان ، قاله شمر وأُنشد :

إِن دهرا يلُفُّ شَمْلِي بجُمْل لزمان يَهُمَّ بالإحسان (١) وقيل: الدّهر اللَّبَد لا ينقطع. قال الأَزهرى: الدّهر يقع عند العرب على بعض الدّهر الأَطول، ويقع على مُدّة الدّنيا كلّها، وقيل: الدّهر مدّة [الدنيا] كلّها من ابتدائها إلى انقضائها. وقال آخرون: بل دَهْر كلِّ قوم زمانهم، قال الله تعالى: (وقَالُوا مَا هِيَ إِلَّا حَيَاتُنَا الدُّنيَا نَمُوت ونحْيَا وَمَا يُهْلِكُنَا إِلَّا الدَّهْرُ (٢)).

وقول الذي صلَّى الله عليه وسلَّم «لاتسبوا (٣) الدَّهر فإن الدَّهر هو الله» وروى «فإنَّ الله هو الدَّهر» قيل: الدَّهر اسم من أَسهاءِ الله تعالى. وقال الزَّمخشرى: الدَّهر هو الزَّمان الطَّويل، وكانوا يعتقدون فيه أنَّه الطَّارق بالنَّوائب، ولذلك اشتَقُوا من اسمه دَهَر فلانًا خَصْبُ إذا دهاه، وما زالوا يَشْكونه ويذُمُّونه، قال حُريثُ بن جَبَلة وقيل أَبو عُيينة المهلي:

إِذَا هُو الرُّمْسُ تَعْفُوهُ الْأَعَاصِيرِ وَالدُّهُرِ أَيُّتَمَا حَالِ دَهَادِيرِ (٤)

<sup>(</sup>١) هو لحسان كما في شهاب البيضاوي ١٢٦/٦ عن ابي هريرة .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٤ سورة الجاثية . (٣) رواه مسلم ، كما في الجامع الصغير.

<sup>(</sup>٤) هذا البيت مركب من عجزين من ابيات عي :

فاستقدر الله خيرا وارضين به وبينما المرء في الاحياء مفتبط يبكى عليه غريب ليس يعرفه حتى كان الا تذكره

على على المران والتاج . وانظر اللسمان والتاج .

فبينما العسر اذ دارت مياسير اذا هو الرمس تعفوه الاعاصير وذو قرابتــه في الحي مسرور والدهـر ابتمـا حين دهارير

أى دواهٍ وخطوب مختلِفة . وهو بمنزلة عباديد (١) في أنَّه لَم يستعمل واحدُه . وقال رجل من كلب :

لَحَى الله دهرا شرَّه قبل خيره تقاضى فلم يُحسن إلينا التقاضيا وقال يحيى بن زياد:

عَذِيرِيَ من دهر كَأَني وتَرْته رهين بحبل الوُدّ أن يتقطّعا (٢)

فنهاهم رسول الله على الله عليه وسلم عن ذمّ الدّهر، وبيّن اهم أنَّ الطَّوارق الَّتى تنزِل بهم مُنْزلها الله عَزَّ سلطانه دون غيره، وأَنَّهم متى اعتقدوا في الدّهر أنَّه هو المُنْزِل ثمَّ ذَهوه كان مرجع المذمّة إلى العزيز الحكيم، تعالى عن ذلك علوًا كبيرًا. والَّذى يُحقِّق هذا الموضع ويَفصل بين الرّوايتين هو قوله وفإنَّ الدّهر هو الله » حقيقتُه: فإن جالب الحوادث هو الله لاغيره، فوضع الدّهر موضع جالب الحوادث، كما تقول: إن أبا حنيفة أبو يوسف، تريد أنَّ النهاية في الفقه هو أبو يوسف لاغيره، فيضع أبا حنيفة موضع ذلك لشهرته بالتناهي في فقهه، كما شُهر عندهم الدهر بجَلْب الحوادث. ومغنى الرّواية الثانية: إنَّ الله هو الدّهر، فإنَّ الله هو الجالب للحوادث. لاغيره الجالب، ردّا لاعتقادهم أنَّ الله ليس مِن جَلْبها في شيء وأنَّ جالبها هو الدّهر، كما لو قلت إنَّ أبا يوسف أبو حنيفة كان المعنى أنَّه النّهاية في الفقه لا المتقاصر. «هو » فصل (٣) أو مبتدأً خبره اسم الله أو الدّهر في الرّوايتين.

<sup>(</sup>۱) يقال: ذهبوا عباديد اي في كل وجه .

<sup>(</sup>٢) ورد في الغائق **١/٢٠** 

<sup>(</sup>٣) أي ضمير فصل ٠

وقال بعضهم : الدّهر الثانى فى الحديث غير الأوّل وإنما هو مصدر بمعنى الفاعل ومعناه أنَّ الله هو الداهر أى المصرّف المدبّر المُفيض لما يَحْدُث .

وقال الأَزهري في قول جَرِير:

أَنَا الدَّهر يَهْنَى الموتُ والدَّهر خالد فجئنى بمثل الدَّهر شيئًا يطاوله (١) جعل الدَّهر الدَّنيا والآخرة لأَنَّ الموت يَهْنَى بعد انقضاء الدَّنيا . وقال تعالى : ( هَلْ أَتَى عَلَى الإِنْسَانِ حِينٌ مِنَ الدَّهْرِ (٢) ) وقد يستعار الدَّهر للعادة الباقية مدّة الحياة ، فقيل : ما دهرى بكذا . والدّهر أيضًا الغَلَبة .

 <sup>(</sup>۱) قاله ردا على قول الفرزدق فيه:
 قانى أنا الموت الذى هـو نازل بنفست فانظر كيف أنت تحاوله

<sup>(</sup>٢) اول سورة الانسان .

# ١٦ ـ بصيرة في الدهق والدهم والدهن

دَهَق الكاس يَدْهَقها: مَلاَّهَا. ودَهَق الماء: أَفرغه إِفراغًا شدبدًا ، فهو من الأَضداد. والدِّهاق - ككتاب - : الممتلئ ، قال الله تعالى : (وكَأْسًا دِهَاقًا(١)) والدِّهَاق أَيضًا : الكثير يقال : ماء دِهاقٌ .

### \*\*\*

والدهمة ـ بالضم ـ : سواد اللّيل . ويعبّر بها عن سواد الفَرَس ، وعن الخُضرة التامّة اللون ، كما يعبّر عن الدّهمة بالخُضرة إذا لم تكن تامّة اللّون ، وذا ك لتقاربهما في اللون ، قال تعالى : (مُدْهَامَّتَانِ)(٢) وبناوُهما من الفعل مُفْعالً ، وقد ادهام ادهِمامًا .

### \*\*\*

والدُّهن معروف والجمع أَدْهان ودِهَان . والطَّائفة منه دُهْنة . قال تعالى : ( فكانت وَرْدَةً كَاللَّهُن ( ثَنْبُتُ بِالدُّهْنِ ( ثَ) أَى ملتبسة به . وقوله تعالى : ( فكانت وَرْدَةً كاللَّهَانِ ( فَ) قيل : هو الأَديم الأَحمر ، وقيل هو دُرْدِيّ الزَّيت . والإِدهان في الأَصل مثل التَّدهِين لكن جعل عبارة عن المداراة والملاينة وترك الجدّ ( في الأَصل مثل التقريد وهو نزع القُراد عن البعير عبارة عن ذلك ، قال تعالى : كما جعل التقريد وهو نزع القُراد عن البعير عبارة عن ذلك ، قال تعالى : ( أَفَيِهَذَا الحَدِيثِ أَنْتُمْ مُدْهِنُونَ ( آ ) ) . والإِدهان أَيضًا والمداهنة بمعنى وهو إظهار خلاف ما تضم .

<sup>(</sup>١) الآية ٣٤ سورة النبأ . (٢) الآية ٦٤ سورة الرحمن .

<sup>(</sup>٣) الآية ٢٠ سورة المؤمنين . (٤) الآية ٣٧ سورة الرحمن .

<sup>(°)</sup> كذا في التاج بالجيم . وفي الراغب ، ب « الحد " بالحاء المهملة .

<sup>(</sup>٦) الآية ٨١ سورة الواقعة .

## ١٧ ـ بصيرة في الدأب والدور والدول

الدَّأْبِ والدَّأْبِ: الشَّمَانُ والعادة والسُّوقِ الشُّديدِ والطُّرْدِ. قال الله تعالى: (كَدَأْبِ آل فِرْعَوْنَ<sup>(١)</sup>) وَدَأْبَ في عمله ـ كمنع ـ دأْبًا ودَأْبًا ودُُّءُوبا جَدَّ وتعِب . وأَدْأَبِهِ الدَّائبِانُ : اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ .

والدَّار مؤنَّشة وإِنَّما قال الله تعالى (ولَنِهْمَ دَارُ الْمُتَّقِينَ (٢)) وذكَّر على على معنى (٣) المَثْوى والمنزل ، كما قال تعالى : ﴿ نِعْمَ الثَّوَابُ وحَـُسَتْ مُوْتَفَقًا (٤)) فأَنَّث (٥) على المعنى . وأَدنى العدد أُدؤر ، والهمزة مبدلة من واو مضمومة ، ولك أن تقول: أَدْوُر بالواو . وجمع الكثير ديار ودُور كجبال وأُسْد . ويجمع أَيضًا على آدُر مُقلوب أَدُورٍ وعلى دُوران وديران وأَدْوِرة . وقوله : ( سأُرِيكُمْ دَارَ الْفَاسِقِينَ (٦) ) قال (٧) مجاهد أي مصيرهم (٨) في الآخرة . وقال غيره : مدينة مصر .

ثم سمّيت كلُّ مَحَلَّة اجتمعت فيها قبيلة دارا وتسمّى البلدة دارًا والصَّقْع دارًا والدنيا كما هي دارًا . والدَّار الدُّنيا والدَّار الآخرة إِشارة إِلَى المَقَرَّين

الآية ١١ سورة آل عمران . وورد في آيات أخرى .

الآية ٣٠ سورة النحل . لا حاجة لهذا التاويل . فيجوز في النحو نعم المراة هند ، ونعمت المراة القصد الحنس ، كما قال ابن مالك في الالفية :

لان قصصد الجنس فيه بين والحذف في نعم الفتاة استحسنوا الآية ٣١ سورة الكهف .

هذا على أن الضمير في (حسنت) يرجع الى الثواب . وقد أرجعه البيضاوي الى الارائك ، فلا تأويل . ويجهوز رجوعه الى ( جنات عدن ) في صدر الآية فــ لا حاجة الى

التاويل أيضًا . (٧) في الاصلين : « وقال » . الآية ١٤٥ سورة الأعراف .

في الاصلين: « مصبهم » وما اثبت من التاج .

في النَّشأَة الأُولى وفي النَّشأَة الآخرة . قال الله تعالى (لَهُمْدار السلَام عِنْدَ رَبِّهِمْ (١)) أي الجنَّة ، و ( دارُ البَوَارِ) (٢) أي الجحيم . والدُّورة والدَّائرة في المكروه كما يقال الدُّولة في المحبوب ، قال تعالى : (نَخْشَى أَنْ تُصِيبَنَا دائِرَةٌ (٣)) أى حادثة قاله ابن عرفة . وقال الأزهرى : معنى الدّائرة الدّولة تدور لأُعداءِ المسلمين عليهم . وقوله تعالى : (عَلَيْهِمْ دَائِرَةُ السَّوْءِ (٤)) أَى يحيط بهم السُّوء إحاطة الدائرة بمن فيها فلا سبيل إلى الانفكاك عنها بوجه . وقوله : (يُجَارَةً حَاضِرَةً تُدِيرُنَهَا بَيْنَكُمْ (٥) أَى تتداولونها وتتعاطونها من غير تأجيل . وقوله تعالى : (ويَتَرَبَّصُ بِكُمُ الدَّوَائِرَ (٦) ) أَى الموت والقتل .

والدُّولة والدُّولة واحدة . وقيل : بالضمُّ في المال ، وبالفتح في الحرب والجاه . وقيل : الدُّولة بالضمُّ اسم الشيء الُّذي يُتداوَل بعينه ، والدولة المصدر ، قال تعالى : (كَيْلَا يَكُونَ دُولَةً بَيْنَ الأَغْنِيَاءِ مِنْكُمْ (٧)). وتداول القومُ كذا أَى تناولوه من حيث الدُّولة . وداول اللهُ بينهم ، قال تعالى : (وتِلْكَ الأَيَّامُ نُدَاوِلُهَا بَيْنَ النَّاسِ<sup>(٨)</sup>).

والدُّوام (٩) : السَّكُون في الأُصل . دام يدوم ويَدَام دَوْمًا وَدَوَامًا وَدَيْمُومَةً ، ودِمْتَ تَدُومُ نادرة ، وأدامَه واستدامَه : تأنَّى فيه ، أو طلب دوامه . والدَّوْم والدِّيُّوم : الدَّائم .

<sup>(</sup>٢) الآية ٢٨ سورة ابرهيم . الآية ١٢٧ سورة الانعام . (1)

<sup>(</sup>٣) (1)

الآية ٥٢ سورة الماند. . الآية ٨٨ سورة التوبة ، والآية ٦ سورةالفتح . تا تقد ما سورة التوبة . (٦) الآية ٨٨ سورة التوبة . (0)

**<sup>(</sup>V)** الآية ١٤٠ سورة آل عمران . **الآية ٧ سورة الحشر . (V)** 

مما جاء من هذه المادِّة في القرآن قوله تعالى في الآية؟ ٢ من سوَّرة المائدة (قالوا باموسى لن ندخلها ما داموا فيها ) .

## ١٨ ـ بصيرة في الدون والدين

يقال للقاصر عن الشيء: دُون . وقال بعضهم : هو مقلوب من الدنو . والأَدون الدِّنيء . وقوله تعالى : (لا تَتَّخِذُوا بِطَانَةً مِنْ دُونِكُمْ (١) أَى مَمَن (٢) لم تبلغ منزلتكم في الدِّيانة ، وقيل في القرابة . وقوله تعالى : ( ويَغْفِرُ ما دُون ذلِكَ لِمَنْ يَشَاءُ (٣) أَى ما كان أَقلَ من ذلك . وقيل : ما سوى ذلك . والمعنيان يتلازمان .

وقوله تعالى: ( أَأَنْتَ قُلْتَ لِلنَّاسِ اتَّخِذُونِى وأُمِّىَ إِلْهَيْنِ مِنْ دُونِ اللهِ (١٠) أَى غير الله ، وقوله : ( وما لكُمْ أَى غير الله ، وقوله : ( وما لكُمْ مِنْ دُونِ اللهِ مِنْ وَلِيٍّ (٥) ) أَى ليس لهم من يُواليهم (٦) من دون الله .

وقد يُغْرَى بلفظ دون فيقال: دونك كذا أى تناوله. وقال بعض أئمة اللغة: دون نقيض فوق ، وبمعنى الشريف واللغة: دون نقيض فوق ، وبمعنى الشريف والخسيس ، وبمعنى الأمر وبمعنى الوعيد. وقال بعضهم: الدون: الحقير الخسيس ، وقد دان وأدين .

\*\*\*

أُمَّا الدِّينِ فيقال للطَّاعةوالجزاء واستعير الشريعة . والدِّين كالملة لكنه عقال اعتبارًا بالطَّاعة والانقباد للشريعة .

<sup>(</sup>١) الآية ١١٨ سورة آل عمران .

<sup>(</sup>٢) المراد: من غير المؤمنين . والا ظهر أز ( دون ) بمعنى غير .

<sup>(</sup>٣) الآية ١١٦ سورة النساء . (٤) الآية ١١٦ سورة المائدة .

٥) الآية ٣١ سورة الشورى .
 ١٥) في الاصلين : « مواليهم » .

وقوله تعالى : ( ومَنْ أَحْسَنُ دينًا (١) ) أي طاعة وقوله ( لاتَغْلُوا في دِينِكُمْ (٢) حَثّ على اتِّباع دين النبيّ صلَّى الله عليه وسلَّم الَّذي هو أوسط الأَّديان وخيرها ، كما قال : ﴿ وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمََّةً وَسَطَّا (٣) . وقوله تعالى (لا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ)(٤) قيل يعني في الطَّاعة ، فإنَّ ذا ؛ لايكون في الحقيقة إِلَّا بِالْإِخْلَاصِ، والْإِخْلَاصُ لَا يَتَأَتَّى فيه الْإِكْرَاهِ . وقيلَ إِنَّ ذلك مُخْتَصّ بأُهل الكتاب الباذلين للجزية . وقوله تعالى : (أَفَغَيْرَ دِينِ اللهِ يَبْغُونَ (٥٠) يعنى الإسلام كقوله (ومَن يَبْتَغ ِ غَيْرَ الإِسْلام ِ دِينًا فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ (٦)). وقوله ( فَلَوْلًا إِنْ كُنْتُمْ غَيْرَ مَدِينِينَ (٧)) أَى غير مَجْزيين .

وقال بعضهم: الدِّين: الجزاءُ، دِنتُه دَيْنًا ودِينًا، والإِسلام [وند] (^) دِنتُ به، والعادة ، قال (٩):

تقول إِذا دَرَأْتُ لها وضِيني أَهذا دينُه أَبدًا وديني والطاعة كالدينة فيهما (١٠) بالهاء ، والذَّلُّ ، والداءُ ، والحساب ، والقهر والغلبة ، والسَّلطان والحكم ، والتَّوحيد ، واسم لجميع ما يُتعبَّد الله به ، والعِلَّة ، والوَرَع ، والمعصية ، والإكراه ، ومن الأَمطار : ما تعاهد موضعًا فصار ذلك له عادة .

الآبة ١٢٥ سورة النساء .

الآية ١٧١ سورة النساء . الآية ٢٥٦ سورة البقرة . الآية ١٤٣ سورة البقرة . (٣) (₹)

الآية ٨٣ سورة آل عمران . الآلة ٨٥ سورة آل عمران . (٦) (0) زيادة من القامولس . (**人**) الآية ٨٦ سورة الواقعة . **(V)** 

اى المثقب العبيدي ، من قصيدة مفضلية . وقوله : « تقول ؟ ، اى ناقته . يذكر (9) انه كثير الرحلات حتى تشكت ناقته ويوضح هذا الممنى البيت قبله :

اذا ما قمت ارحلها بليلًا ". تاوه آهـة الرجل الحزين والوضين حزام يشد بهالرحل، والدرء: الدَّفع. اى اذا رأته شد َّالرحلُّ عليها عُرفت ما يريده من الجهد في السير وادمان الرحلة .

<sup>(</sup>١٠) أي في المَّادة والطاعة وفي القاموسذكر قبل الطاعة من معانى الدين المواظب من الامطار أو اللَّينَ منها ، فقوله : « فيهما » يرجِّع الى الطُّر والى الطاعة .

وفى الحديث (١) «إن الدّين يسرٌ » وفيه «إنَّ دين الله (٢) الحنيفية السّمحة » وقال «إنَّ الدّين (٣) متين فأُوْغِل فيه برفق » ومن كلام العلماء كُلْ من كدّ عينيك . ولا تأكل بدِيذك وقال الشاعر :

عجبتُ لمبتاع الضَّلالة بالهدى وللمشترى دنياه بالدِّين أعجب وأعجبُ من هذين مَن باع دينه بدنيا سواه فهو من ذين أخيب والدِّين ورد في القرآن بمعنى التَّوحيد والشهادة ( إِنَّ الدِّينَ عِنْدَ اللهِ الإِسلامُ (٤) ) ( أَلَا لِلهِ الدِّينُ الخَالِصُ (٥) ) ( أَفَعَيْرَ دِينِ اللهِ يَبْغُونَ (٢) أَى الإِسلامُ (١) ) ( أَلَا يَنْ اللهِ الدِّينِ اللهِ يَبْغُونَ (٢) ) أَى التوحيد وله نظائر ، وبمعنى الحساب والمناقشة ( مالك يوم الدِينِ (٧) ) ( اللّذِينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْم الدِّينِ (٨) ) ( وَمَاأَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ (٩) أَى الحساب ولم اللّذِينِ (٩) أَى الحساب ولم اللّذِينَ يُكَذَّبُونَ بِيَوْم الدِّينِ (٨) ) ( وَمَاأَدْرَاكَ مَا يَوْمُ الدِّينِ (٩) ) أَى الحساب اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهُ اله

<sup>(</sup>١) رواه البخاري والنسائي كما في الجامع الصفير .

<sup>(</sup>٢) الذي في الجامع الصفير عن الخطيب: « بعثت بالحنفية السمحة ومن يخسالف سنتى فليس منى » .

<sup>(</sup>٣) جاء في مسئد الامام احمد ، كما في الجامع الصغير .

<sup>(</sup>٤) الآلة ١٩ سبورة آل عمران . ١٥) الآلية ٣ سبورة الزمر .

<sup>(</sup>٦) الآية ٨٣ سورة آل عمران . (٧) الآية } سورة الفاتحة .

<sup>(</sup>٨) الآية ١١ سورة المطففين . (٩) الآية ١٧ سورة الانفطار .

<sup>(</sup>١٠) الآية ٢ سورة النور . (١١) الآية ٧٦ سورة يوسف .

<sup>(</sup>١٢) الآية ه سورة البينة . الله ١٣٠ الآية ٣٣ سورة التوبة .

المسترفع المرتبط



## الفهرس

| صفحة                                      |
|-------------------------------------------|
| ٣ بصيرة في الاستواء ١٠٦                   |
| ٣- بصيرة في الأجل ١٠٨                     |
| ٣_ بصيرة في الامام ١١٠                    |
|                                           |
| ٣_ بصيرة في الأب ١١٣                      |
| ٣_ بصيرة في الاتقاء ١١٥                   |
| ۳۰_ بصیرة فی آن وان وانا ۱۱۸              |
| ۳۱ـــ بصیرة فی أن وأن وأنی ۱۱۹            |
| ٣٧_ بصيرة في أي ١٢١                       |
| ٣٩_ بصيرة في أو ١٢٢                       |
| . ٤٠ بصيرة في الاسفار ١٢٣                 |
| ٤١_ بصيرة في الأشعار ١٢٤                  |
| ٤٢_ بصيرة في الإحاطة ١٢٦                  |
| ٤٣_ بصيرة في الاحصاء ١٢٨                  |
| ٤٤_ بصيرة في الادراك ١٣٠ ما               |
| ه٤_ بصيرة في الأجر ١٣١ ا١٣١               |
| ٦٦_ نصيرة في الأبيض ١٣٣                   |
| ٤٧_بصيرة في الأسود ١٣٤                    |
| <ul><li>٨٤٠ بصيرة في الأخضر ١٣٥</li></ul> |
| . 29 بصيرة في الأصفر ١٣٦                  |
| ٥٠ . بصيرة في الأمسح ١٣٧                  |
| ٥١_ بصيرة في الاختيار ١٤٥                 |
| ٥٢ بصيرة في الاستقامة ١٤٦                 |
| ٥٣_ بصيرة في الاصحاب ١٤٧ ١٤٧              |
| ٥٤ بصيرة في الأذان ١٤٩                    |
| ٥٥ ـ مصيرة في الايمان ١٥٠                 |
| ٥٥_ بصيرة في الأمانة ٢٥١                  |
| ٥٧_ بصيرة في الاحساس ٣٠٠٠                 |
| ٥٨ يصيرة في الاستحياء ٥٥                  |
| ٥٩_ بصيرة في الأعلى ٣٠ ٣٠                 |
| ٦٠ بصيرة في الأسفل ٨٥                     |
| 09 40                                     |

## الباب الثــاني في وجوه الكلمات الفتتحة بحرف الألف د م ١٨٠٠

| ا _ بصيرة في الألف ي ع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ١ _ بصيرة في ٠٠ الله ١٢                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ۲ _ بصيرة في الانسان ۳۱ ۳۱                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ه _ بصيرة في الأمر ٣٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٣ بصيرة في الاتيان ٣٠ ٤٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧ _ بصيرة فى افعن ٤٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |
| ۸ _ بصيرة نى الانزال ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ ۱۹۰۰ |
| ٩ _ بصيرة في الأرض ٣٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ١٠ ـ بصيرة في الاتخاذ ٧٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ١١_بصيرة الأمرأة ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ١٢- بصيرة في الآيات ٣٦٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ١٣ بصيرة في الأحسان ٦٧                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ا على مصيرة في إذ وإذا وإذن والأذى ١١                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٥_ بصيرة في الاسم ٧٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٦٦_ بصيرة في الأمة ٧٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۱۷_ بصیرة فئ ا <b>لاک</b> ل ۱۰۰ ۱۸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ١٨_ بصيرة في الأهل ٨٣                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ١٩_ بصيرة في الأول والأولى ٢٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| ٢٠ بصيرةً في الآخرة والآخر والأخرى ٨٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ٢١_ بصيرة في الأحد ١٠٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٢٣ بصيرة في الأربع والأربعين ٩٦                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| ٢٤_بصيرة في الارسال ٩٨                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٢٥_ بصيّرة في الاتباع ٩٩                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٢٦_ بصــيرة في الافك ١٠٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٢٧_ بصيرة في الامساك ٢٠                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| ٢٨_ بصيرة في ا <b>لأخذ</b> ٤٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| · • • • • • • • • • • • • • • • • • • •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |

| سفحه       |                               |
|------------|-------------------------------|
| 770        | ١٤ بصيرة في البحر (والبحيرة)  |
| 777        | - ' - '                       |
| 778        | ١٦ بصيرة في البخس             |
| 779        | ١٧ بصيرة في البخع             |
| 74.        | ١٨ بصيرة في البدآر            |
| 177        | ١٩ بصيرة في البديع            |
| 777        | ٢٠ بصيرة في البدن             |
| 377        | ٢١ بصيرة في البرج             |
| 777        | ٢٢_ بصيرة في البرآح           |
| 777        | ٢٣_ بصيرة في البروز           |
| 771        | ٢٤ بصيرة في البرزخ            |
| 749        | ٢٥ بصيرة في البرق             |
| 727        | ٢٦ بصيرة في البرهان           |
| 728        | ٢٧ ـ بعسيرة في الابرام        |
| 722        | ٢٨ ـ بصيرة في البزوغ          |
| 750        | ٢٩ ـ بصيرة في البس            |
| 727        | ٣٠ بصيرة في بسر               |
| 727        | ٣١ بصيرة في البسوق            |
| 437        | ٣٢_ بصيرة في البسل            |
| 729        | ٣٣ـ بصيرة في البسم            |
| Y0.        | ٣٤ بصيرة في البضاعة           |
| 707        | ٣٥ بصيرة في الباطل            |
| 407        | ٣٩ بصيرة في بعض ٢٩            |
| 707        | ٣٧ بصيرة في البطء             |
| 707        | ٣٨_ بصيرة في البعد            |
| ۲٥٨        | ٣٩ بصيرة في بعض               |
| 777        | . } _ بصيرة في البعل          |
| 771        | ٤١ بصيرة في بعثسر             |
| 777        | ٢٤ ـ بصيرة في البغي           |
| 470        | ٣٤ بصيرة في البقاء            |
| 777        | بصيرة في البك                 |
| 777        | ه ﴾_ 'بصيرة في البكم          |
| 777        | 27_ بصيرة في البكاء           |
| 779<br>777 | ٤٧ بصيرة في بل                |
|            | ٤٨_ بصيرة في البلد            |
| 377        | ٩٤ ـ بصيرة في البلاء ( وبلي ) |
| 777        | ٥٠ بصيرة في البنان            |

| مستنع                                                                   |
|-------------------------------------------------------------------------|
| ٦٢٠ بصيرة في الاتمام ١٦٠ ١٦٠                                            |
| ٦٣ بصيرة في الأكنة ١٦١ .                                                |
| ١٦٢ يصيرة في الآل ١٦٢                                                   |
| ٥٦٠ بُصيرة في الانشاء ١٦٤ .                                             |
| ٦٦ـ بصيرة في الاطمئنان ١٦٥                                              |
| ٦٧ بصيرة في الاستغفار ١٦٦٠                                              |
| ٦٨_ بصيرة في الأولى ١٦٨                                                 |
| ٦٩_ بصيرة في الأفواه ١٦٩ .                                              |
| ٧٠_ بصيرة في الارادة ١٧١                                                |
| ٧١ بصيرة في الاخلاص ١٧٢                                                 |
| ٧٢_ بصيرة في أولو ١٧٤                                                   |
| ٧٢ بصيرة في الأبه ١٧٦                                                   |
| ٧٤ بصيرة في الاصطفاء ٧٧١                                                |
| ٥٧ <u>ـ بصيرة في الأدنى</u> ١٧٩                                         |
| ٧٦_ بصيرة في أفلح ١٨٠                                                   |
| ٧٧_ بصيرة في الاسلام ١٨٣                                                |
| ٧٨_ بصيرة في الأسف ١٨٥ ١٨٥                                              |
| ٧٩ بصيرة في الاقامة ١٨٦                                                 |
| ٨٠ بصيرة في الاستطاعة ١٨٧                                               |
| الباب الشالث                                                            |
| في الكامات الفتتحة بحرف الباء                                           |
| ( 147 - 147 )                                                           |
| ١ _ بصيرة في الباء ١٩٠ ١٩٠                                              |
| ٢ _ بصيرة في البيت ١٩٦                                                  |
| ۲ _ بصیره فی الباب ۱۹۸                                                  |
| ٤ ـ بصيرة في البشارة                                                    |
| ه _ بضيرة في البشر ٢٠٣                                                  |
| ٦ _ بصيرة في البشير ، والبشري ،                                         |
| والمبشر ٢٠٥                                                             |
| ٧ ـ بصيرة في البركات ٢٠٨                                                |
| ٨ _ بصيرة في البر ، والبر ٢١١                                           |
|                                                                         |
| ٩ _ بصيرة في البعث ٢١٤                                                  |
| <ul><li>٩ ــ بصيرة فى البعث ٢١٤</li><li>١٠ بصيرة فى البدل ٢١٦</li></ul> |
| ١٠_ بصيرة في البدل ٢١٦<br>١١_ بصيرة في البسط ٢١٨                        |
| ٠٠٠ البدل ٢١٦ ٢١٦                                                       |



| صفحه                                  | مسفحه                              |
|---------------------------------------|------------------------------------|
| ٥ _ بصميرة في الثلاث والثلاثة والثلاث | ٥١ ٢٧٧ ٢٧٧                         |
| وما يشتق منه وما يشتق منه             | ٥١ بصيرة في الباب ٢٧٩              |
| ٦ - بصيرة في ثم ٢٤٤                   | ٥٦_ بصيرة في البياض ١٠٠٠ ٢٧٩       |
| ٧ ـ بصيرة في الثني والاثنين ٣٤٥       | ٥٠ بصيرة في البيع ٢٨٠              |
| ٨ ـ بصيرة في الثقف ٢٤٧                | ٥٠ بصيرة في البال ٢٨١ . ٢٨١        |
| ۹ _ بصيرة في الثبات ۳٤٧               | ٥٦- بصيرة في البراء ٢٨٢            |
| ١٠ بصيرة في الثبي ٣٤٨                 | البساب الرابع                      |
| ١١ يصيرة في الثرب ٣٤٨                 | في وجوه الكلمات الفننحة بحرف التاء |
| ١٢ س بصيرة في الثمن ٣٤٩               | ( 441 - 444 )                      |
| الباب السادس                          | · ·                                |
| في وجوه الكلمات المفتتحة بالجيم       | ا ـ بصيرة في الناء ٢٨٣             |
| ( 214 - 40. )                         | ' ـ بصيرة في التسبيح ٢٨٥           |
| ١ ـ بصيرة في الجيم ٣٥٠                | ا ــ بصيرة في التابوت ٢٩٠          |
| ٢ - بصيرة في الجنة ٢٠٠٢               | : - بصيرة في التأويل ٢٩١           |
| ٣ - بصيرة في الجرم وما من مادته . ٣٥٥ | و ـ بصيرة في التب ٢٩٢              |
| ٤ ـ بصيرة في الجاد ٢٥٧                | - بصيرة في التبر ٢٩٢               |
| ٥ ـ بصيرة في الجب ٣٥٨                 | ١ ـ بصيرة في التبع ٣٩٣             |
| ٣٥٩                                   | ا ـ بصيرة في تبارك ٢٩٤             |
| ٧ - بصيرة في الجبار والجبر ٢٦٠        | ' _ بصیرة فی تتری ۲۹۵              |
| ٨ ــ بصيرة في الجبل ٨ ــ ٢٦٢          | ١_ بصيرة في التجارة ٢٩٥            |
| ٩ ـ بصيرة في الجبين ٢٦٦               | ١-بصيرة في التراب ١٠٠٠ ٢٩٧         |
| ١٠_ بصيرة في الجبهة ٢٦٦               | ١٠ بصير د في الترك ٢٩٨             |
| ١١ ـ بصيرة في الجبي ١١                | ۱۱ بصيرة في التقوى ۲۹۹             |
| ١٢ ـ بصيرة في الجث ١٢                 | ١- بصيرة في التوبة ٣٠٤             |
| ۱۲ بصيرة في الجثي ١٦                  | ١ - بصيرة في التوكل ٣١٣ ا          |
| ١٤ ـ بصيرة في الجثم ٢٦٨               | ١٠ بصيرة في التذكر والتفكر ٣١٩     |
| ١٥ ـ بصيرة في الجحد ٣٦٩               | ١٠_ بصيرة في التبتل ٢٣٣            |
| ٣٦٩ ــ بصيرة في الجحم ٣٦٩             | ١/ بصيرة في التفويض ٣٢٥            |
| ١٧ ـ بصيرة في الجد ٢٧٠ ـ              | ١٠ بصيرة في التسليم ٢٧٠ ٣٢٧        |
| ١٨ بصيرة في الجدر ١٨                  | ٢- بصيرة في التربص ٣٢٩             |
| ١٩ ـ بصيرة في الجدال ٣٧٣              | '٢_ بصيرة في التفصيل ٣٣١ ٣٣١       |
| ٢٠ - بصيرة في الجد ١٠٠٠ ٢٧٤           | الباب الخامس                       |
| ٢١ بصيرة في الجذع ٢١                  | وهو باب الثاء ( ٣٣٢ ـ ٣٤٩ )        |
| ٢٢ بصيرة في الجندوة ٢٠٠٠              | ا _ بصيرة في الثاء ٢٣٢             |
| ٢٣ بصيرة في الجرح ٣٧٦                 | و بصيرة في الثقل ٣٣٤               |
| ٢٤ بصيرة في الجراد ٢٧٧                | ا ـ بصيرة في الثياب والثواب ٣٣٦    |
| ****                                  | wwo in all it                      |



| صفحة                           |     |
|--------------------------------|-----|
| بصيرة في الحبل 2٢٦             | _ ٦ |
| بصيرة في حتى ٤٢٨               | _ ٧ |
| بصيرة في الحجة ٤٣١             |     |
| بصيرة في الحجاب ٤٣٣            |     |
| بصبيرة في الحجر بالكسر ٤٣٤     |     |
| بصيرة في الحجارة 270           |     |
| بصيرة في الحجز بعد الحجز       | \ ٢ |
| بصيرة في الحدود والحديد ٤٣٧    | _14 |
| بصيرة في الحديث ١٩٠٤           |     |
| بصيرة في الحذر العدد           |     |
| بصيرة في الحر وما يشتق منه ٤٤٢ |     |
| بصيرة في الحرب 223             |     |
| بصيرة في الحرث 250             |     |
| بصيرة في الحرج يا ٤٤٧          |     |
| بصيرة في الحرد ٤٤٨             |     |
| بصيرة في الحرس ي ٤٤٩           |     |
| بصيرة في الحرض ١٥٤             |     |
| بصيرة في الحرف 20٢             |     |
| بصيرة في الحرق ٤٥٣             |     |
| بصيرة في الحرام 202            |     |
| بصيرة في الحزب ٤٥٧             |     |
| بصيرة في الحزن ٤٠٨             |     |
| بصيرة في الحس ١٩٥١             |     |
| بصيرة في الحساب ٢٦٠            |     |
| بصيرة في الحسن ٢٦٤             |     |
| بصيرة في الحشر ٢٦٨             |     |
| بصيرة في الحصر أ ٤٧٠           |     |
| بصيرة في الحصن ٤٧٢             |     |
| بصيرة في الحصى يا ٢٧٤          |     |
| بصيرة في الحضر ١٤٧٤            |     |
| بصيرة في الحطب ٢٧٦             | _41 |
| بصيرة في الحلف س ٧٧٤           |     |
| بصيرة في الحفر بصيرة           |     |
| بصيرة في الحفظ ٤٨٠             |     |
| بصيرة في الحفا ٢٨٣             |     |
| بصيرة في الحق بصيرة في الحق    |     |
| يصيرة في الحكر والحكمة ٤٨٧     | 5 ٣ |

|                                                      | سفحة         | •                             |             |  |  |
|------------------------------------------------------|--------------|-------------------------------|-------------|--|--|
|                                                      | <b>TVA</b>   | بصيرة في الجرف س              | _٢٦         |  |  |
|                                                      |              | بصيرة في الجرى                |             |  |  |
|                                                      | 444          | بصيرة في الجزء                |             |  |  |
|                                                      | ۲۸۰          | بصيرة في الجزاء               | _٢٩         |  |  |
|                                                      | 777          | بصيرة في الجس                 | -٣٠         |  |  |
|                                                      | 787          | بصيرة في الجسك                | ۲۲_         |  |  |
|                                                      | 474          | بصيرة في الجعل                | _47         |  |  |
|                                                      | ٥٨٣          | بصيرة في الجعن                | _٣٣         |  |  |
|                                                      | 440          | بصيرة في الجفاء               | ٤٣_         |  |  |
|                                                      | 440          |                               |             |  |  |
|                                                      | 777          | بصيرة في الجلب                | _٣٦         |  |  |
|                                                      | 444          | بصيرة في الجلد                |             |  |  |
|                                                      | 444          | بصيرة في الجلس                |             |  |  |
|                                                      | ۴۸۹          | بصيرة في الجلاء والتجلى       | _٣٩         |  |  |
|                                                      | 444          | بصيرة في الجم                 | _٤٠         |  |  |
|                                                      | 44.          | بصيرة في الجمع                |             |  |  |
|                                                      | 490          | بصيرة في الجمال               |             |  |  |
|                                                      | 441          | بصيرة في الجنب                |             |  |  |
|                                                      | ٤٠٠          | بصيرة في الجنع                |             |  |  |
|                                                      | ٤٠١          | بصيرة في الجند                | _£°         |  |  |
|                                                      | ٤٠١          | بصيرة في الجهد بالفتح والضم   | -27         |  |  |
|                                                      | ٤٠٤          | بصيرة في الجهر                | _٤٧         |  |  |
|                                                      | ٤٠٤          | بصيرة في الجل                 | _٤٨         |  |  |
|                                                      | ٤٠٧          | بصيرة في الجهم                |             |  |  |
|                                                      | ٤٠٧          | بصيرة في الجوب                |             |  |  |
|                                                      | £ • A        | بصيرة في الجار والجأر والجارى |             |  |  |
|                                                      | ٤١٠          | بصيرة في الجواز               |             |  |  |
|                                                      | ٤١٠          | بصيرة في الجوس                |             |  |  |
|                                                      | ٤١١          | بصيرة في المجيء والجيئة       | _0 &        |  |  |
|                                                      | الباب السابع |                               |             |  |  |
| في وجوه الكلمات المفتتحة بحرف الحاء<br>( 215 ـ 018 ) |              |                               |             |  |  |
|                                                      | ٠, ,         |                               |             |  |  |
|                                                      | 213          | بصيرة في الحاء                | \           |  |  |
|                                                      | 217          | بصيرة في الحبر                | — \<br>~ \w |  |  |
|                                                      |              | بصيرة في الحبر                |             |  |  |
|                                                      |              |                               | z           |  |  |
|                                                      |              |                               |             |  |  |



| منفحة                                                                        | صفحة                                                                                |
|------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------|
| ٢١_ بصيرة في الخلل ٥٦                                                        | ٤٤_ بصيرة في الحل ٤٩٣                                                               |
| ٢٢ بصيرة في الخلود والخب لموص                                                | ٥٤ ـ بصيرة في الحلم والحليم ٤٩٥                                                     |
| والخلط والخلع ٩٥٥                                                            | ٤٦ بصيرة في الحميم ٤٩٧                                                              |
| ٣٣_ بصيرة في الخلف والخلق ٣٦٠                                                | ٤٧_ بصيرة في الحمد والحميد ٤٩٩                                                      |
| ٢٤ بصيرة في الخلق ٣٦٠                                                        | ٤٨_ بصيرة في الحمل ٥٠١                                                              |
| ۲۵ _بصيرة في الخلد والخمود والخمر ۷۱                                         | ٤٩_ بصيرة في الحمى والحن ٤٠٥                                                        |
| ٢٦ بصيرة في الخير ٧٢٠                                                        | ٥٠_ بصيرة في الحول ٥٠٩                                                              |
| ٢٧ ـ بصيرة في الخوف ٣٧٠                                                      | ٥١١ بصيرة في الحين ١١٥ ا                                                            |
| ٢٨_ بصيرة في الخيــل والخول ٥٨٠                                              | ٥٢ بضيرة في الحي ١٠٠٠                                                               |
| ٢٩_ بصيرة في الخون ٢٨٠                                                       | ٥٢ بصيرة في الحياء ١٠٠ مــ ٥١٥                                                      |
|                                                                              | الباب الشامن                                                                        |
| الباب التاسع                                                                 | في وجوء الكلمات المفتتحة بحرف الخاء                                                 |
| في الكلمات المنتتحة بحرف الدال                                               | ( • ٨٢ = • ١٩ )                                                                     |
| (714 - 044)                                                                  | ١ _ بصيرة في الخاء ١٩٥٠                                                             |
| ·                                                                            | ٠ ـ بصيرة في الخبت ٢١٥                                                              |
| ۱ _ بصيرة في الدال ۵۸۳                                                       | ٣ _ بصيرة في الخبث ٣٠٠                                                              |
| ٢ _ بصيرة في الدب ٥٨٥                                                        | ٤ _ بصيرة في الخبر والخبر ٥٢٣                                                       |
| ٣ _ بصيرة في الدبر ٣٠٥                                                       | <ul> <li>ه ـ بصيرة في الخبــط والخبــــــــــــــــــــــــــــــــــــ</li></ul>   |
| ٤ _ بصيرة الدثر والدخس والدحض                                                | والخبء والختر ٥٢٥                                                                   |
| والدحر ٥٨٠                                                                   | ٦ _ بصيرة في الختم ٢٦٥                                                              |
| ه _ بصيرة في الدخل ٥٩٠                                                       | ٧ _ بصيرة في الخداع ٢٩٥                                                             |
| ٦ _ بصيرة في الدر ٩١                                                         | ٨ بصيرة في الخدن والخذل والخرور ٣١٥                                                 |
| ٧ _ بصيرة في الدر ٩٧                                                         | ٩ _ بصيرة في الخرب والخروج ٥٣٢                                                      |
| ٨ _ بصيرة في الدرس والدرك ١٠٠٠ ١٩٥                                           | ١٠ـــ بصيرة في الخرص والخرق ٣٣٥                                                     |
| ٩ _ بصيرة في الدرى والدرك ٩٩٥                                                | ١١ ـ بصيرة في الخزن والخزى ٥٣٥                                                      |
| ۱۰_ بصيرة في الدس والدسر والدسي ٩٩٥<br>۱۱_ بصيرة في الدعاء والدفع والدفق ٦٠٠ | ١٢_ بصيرة في الخسر ٣٧٠                                                              |
| ١٢ ـ بصيرة في الدفع والدفع والدفء                                            | ١٣_ بصيرة في الخسيف والخسية                                                         |
| والدك                                                                        | والخشب والخشب                                                                       |
| ۱۳_ بصيرة في الدل والدلو والدلك                                              | 1٤_ بصيرة في الخشع ١٤٥                                                              |
| والدم والدمر ٦٠٥                                                             | ١٥ م بصيرة في الخشية ٤٤٥                                                            |
| 12_ بصيرة في الدمع والدمغ والدنو                                             | ١٦_ بصيرة في الخصوص والخصف                                                          |
| والدهر ١٠٠٧                                                                  | والخصم ٧٤٠                                                                          |
| ١٥_ بصيرة في الدهر ٦٠٩                                                       | ١٧ بصيرة في الخضد والخضر ١٤٥                                                        |
| ١٦٦_بصيرة في الدهق والدهم والدهن ٦١٢                                         | ١٨ بصيرة في الخضوع والخط                                                            |
| ١٧_ بصيرة في الدأب والدور والدول ٦١٣                                         | والخطب ٥٠٠<br>١٩_ بصيرة في الخطف والخطأ ٥٥١                                         |
| ١٨ بصيرة في اللون والدين ٦١٥                                                 | <ul> <li>١٩ بصيره في الخطف والخطا ٥٠١</li> <li>٢٠ بصيرة في الخفيف والخفض</li> </ul> |
| ا فهرس الكتاب ١٦٩                                                            | ٠٦٠ بصببيره في الحقيف والعصل<br>والخفي ١٥٥                                          |
|                                                                              | و التحقي                                                                            |



المسترفع المرتبط