## تَحْدِينُ لِتَفْنِ بِرَوْتِجْرِيدِ التَّأُويِلِ مِمَّا أُنْحِقَ بِهِمِ اللَّابِاطِيلِ وَرَدِيُ لِأَقِياوِيل

سَ الَيفُ هَبرلُ لَقَباهِ الْمُرَرِينَ شَيبَ كُل لُمُرَر عَضوهَ يَنَهُ الدّديشُ بِعَسْمُ الدَرَاسَاتِ العليا بِالْجَامِعَةِ الإِسُلاميَّةِ بالمدينَةُ المنوّرة سَابِعًا وَالمدرّس بِالمَسَجِدِ النَبْوِي الشّرِيفِ

الجشذء السشايي

مَكتَبنُه المعَارف للنيث روَالتوزيع الرياض

## مقوق لطتبع محفوظت للنايث

الطبَّعَة الأوك ١٤١٤هـ- ١٩٩٣مر

مَكَتَبِهُ المَعَارِفُ للنِّرُولَيْعِ هَاتَف: ١١٤٥٣٥ عَـ ١١٢٩٣٥ مناكس ٤١١٢٩٣ عَـ بَرَقيًا دَفَتْر صَ.بَ ٢٢٨١ الرئاض الوزالبريدي ١١٤٧١ سجل تجاري ٦٣١٣ الـرئاض قال تعالى: ﴿وَأُمُّوا الحَبِّ والعمرة لله ، فإن أحصرتم فها استيسر من الهدي ولا تحلقوا رؤوسكم حتى يبلغ الهدي محِلّه ، فمن كان منكم مريضا أو به أذى من رأسه ففدية من صيام أو صدقة أو نسك ، فإذا أمنتم فمن تمتّع بالعُمرة إلى الحج فها استيسر من الهدي ، فمَنْ لم يجد فصيام ثلاثة أيّام في الحج وسبعة إذا رجعتم ، تلك عشرةٌ كاملة ، ذلك لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام ، واتّقوا الله واعلموا أنّ الله شديد العقاب ﴾ .

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى أحكام الصيام وهو ركن من أركان الإسلام ثم بين بعض أحكام الجهاد في سبيل الله شرع هنا يذكر بعض أحكام الحج للصلة الوثيقة والرابطة القوية بين الحج والجهاد حتى وصف رسول الله عَيَالِيَّة حبّج النساء أو عمرتهن بأنّ ذلك جهاد، فقد روى البخاري من حديث عائشة رضى الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله نرى الجهاد أفضل العمل، أفلا نجاهد؟ قال: «لَكُنّ أفضل الجهاد حج مبرور». وصفه بأنه جهاد لا قتال فيه كما روى أحمد وابن ماجه بسند صحيح عن عائشة رضي الله عنها قالت: قلت: يا رسول الله، على النّساء جهاد؟ قال: «نعم، عليهن جهادٌ لا قتال فيه: الحبِّج والعمرة "كما رتّب رسول الله ﷺ أفضل الأعمال فذكر الحبِّج بعد الجهاد فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: سئل رسول الله على أيّ العمل أفضل؟ فقال: «إيمانٌ بالله ورسوله» قيل: ثم ماذا؟ قال: «الجهاد في سبيل الله» قيل ثم ماذا؟ قال: «حبِّ مبرور». وقوله عز وجل: ﴿وأتموا الحج والعمرة لله ﴾ هو أمر من الله عز وجل بإِمَّام الحِج والعمرة وإخلاص عملهما لله عز وجل، وقد تقدم في تفسير قوله عز وجل: ﴿ إِنَّ الصَّفَّا والمروة من شعائر الله فمن حج البيت أو اعتمر ﴾ الآية تفسير الحج والعمرة وتعريفهما، ولا نزاع عند أهل العلم أن قوله تبارك

وتعالى: ﴿ وأتموا الحج والعمرة لله ﴾ الآية . نزلت في السنة السادسة من الهجرة بعد شروع النبي عَلَيْ في العمرة عام الحديبية لما صده المشركون ومنعوه من الوصول إلى البيت الحرام فأنـزل الله تبارك وتعالى هذه الآية الكـريمة وأمر فيها بإتمام الحج والعمرة وبين حكم المُحْصَر الذي تعذر عليه الإتمام، ولذلك لما تم صلح الحديبية كان في شروط الصلح أن يعتمر رسول الله ﷺ في العام القابل، وسميت العمرة التي اعتمرها رسول الله عظية في ذي القعدة سنة سبع عمرة القضاء. وظاهر القرآن العظيم يدل على أن الحج إنها فرض بقوله عز وجل: ﴿ولله على الناس حج البيت من استطاع إليه سبيلا ومن كفر فإن الله غني عن العالمين ﴿ وقد نزلت هذه الآية الكريمة سنة تسع من الهجرة على الصحيح، وأن الحج لم يفرض إلا في السنة التاسعة بهذه الآية الكريمة، ولم يرد في صريح القرآن ولا صحيح السنة وجوب العمرة ابتداء، وإنها أوجب الله تبارك وتعالى بقوله عز وجل: ﴿وأتموا الحج والعمرة لله ﴾ إتمام الحج وإتمام العمرة بعد الشروع فيهما، وسائر الأحاديث الصحيحة ليس فيها إلا إيجاب الحج وأنه أحد أركان الإسلام الخمسة، وأكثر أهل العلم على أن المتطوع بالصلاة أو الصيام هو أمير نفسه، كما جاء في حديث أم هانئ عند أحمد والترمذي أن رسول الله عَلَيْ قال: المتطوع أمير نفسه إن شاء صام وإن شاء أفطر» وقد جاء كذلك ما يؤيده عن أنس مع أبي طلحة رضي الله عنه في قصة أكله من البرد وقد كان متطوعا بالصيام. فلو شرع في صيام تطوعا أو في صلاة تطوعا ثم بدا له أن لا يتم هذه النافلة فله ذلك ولا قضاء عليه، لكن أجمع أهل العلم على أن من شرع في الحج أو العمرة متطوعا وجب عليه إتمام ما شرع فيه وليس له رفضه بحال. فلو أفسده وجب عليه قضاؤه مع ما يلزمه من الفدية، ولا شك أن ذلك الإجماع مستنده قوله عز وجل هنا: ﴿وأُمُّوا الحج والعمرة لله ﴾ ولم يرد في القرآن ذكر العمرة إلا مقرونة بذكر الحج كقوله

تبارك وتعالى: ﴿فمن حج البيت أو اعتمر فلا جناح عليه أن يطّوّف بهما﴾ وكما قال هنا: ﴿وأتموا الحج والعمرة لله ﴾ والمراد بإتمام الحج والعمرة وجوب المضي فيهما وإكمال أركانهما وشروطهما وسائر حقوقهما من غير إخلال بشيء منهما ابتغاء وجمه الله عز وجل، مع الابتعاد عن الرفث والفسوق والجدال، وقد بشر رسول الله ﷺ من حج لله وصان حجّه من الرفث والفسوق بالجنة ، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عَيْكَةً قال: «من حج لله فلم يرفُث ولم يفسق رجع كيـوم ولدته أمه». كما أخبر عَلَيْهُ أَن العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما ، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: «العمرة إلى العمرة كفارة لما بينهما، والحج المبرور ليس له جزاء إلا الجنة». وقوله عز وجل: ﴿ فإن أحصرتم في استيسر من الهدى ﴿ أي فإن مُنِعْتُم أيها المُحْرِمون بالحج أو بالعمرة من الوصول إلى البيت الحرام لإتمام حجكم أو عمرتكم بسبب عدو أو مرض أو غيرهما من الحوائل التي تحول بينكم وبين المضى في نسككم فانحروا أو اذبحوا ما تَيَسَّرَ لكم من بهيمة الأنعام وهي الإبل والبقر والغنم والماعز، وقد بَيَّنَ رسول الله ﷺ أن البدَنَة تُجْزئُ عن سبعة وأن البقرة تجزئ عن سبعة وأن الشاة تجزئ عن واحد، فقد روى البخاري في صحيحه من طريق أبي جمرة أنه سأل ابن عباس رضي الله عنهما عن الهدي، فقال: فيها جَزُور أو بقرة أو شاة أهـ يريـد أن الجَزُور والبقرة تجزئ كل واحدة منهما عن سبعة ، كما روى مسلم في صحيحه عن جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: نحرنا مع رسول الله على عام الحديبية البَدَنة عن سبعة والبقرة عن سبعة. وقد روى البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: أَحْصِرَ رسولُ الله عَلَيْ فحلق رأسه وجامع نساءه ونحر هديه حتى اعتمر عاما قابلا. كما روى البخاري من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: خرجنا مع النبي علي فحال

كفار قريش دون البيت فنحر النبي ﷺ هداياه وحلق وقصّر أصحابه. وقوله عز وجل: ﴿ ولا تحلقوا رءوسكم حتى يبلغ الهَدْيُ محلَّه ﴾ أصل مَحِلَّ الهدي الموضع الذي يحلّ فيه ذبحه وهو البيت العتيق كما قال عز وجل: ﴿ثم محلها إلى البيت العتيق، وليس المرادُ من البيت العتيق عَيْنَ المسجد الحرام لأنه مَصُون عن الدماء والأقذار، وقد بين رسول الله ﷺ المقصود بذلك فيها رواه مسلم في صحيحه من حديث جابر رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «نحرت هاهُنا ومِني كلُّها مَنْحَر فانحروا في رحالكم». الحديث. وقال أبو داود في سننه: حدثنا الحسن بن على ثنا أبو أسامة عن أسامة بن زيد عن عطاء قال: حدثني جابر بن عبد الله أن رسول الله عليه قال: «كل عرفة مَوقِف وكل مِنَّى مَنْحَر وكل المزدلفة مَوقِف وكل فِجَاجِ مكة طريق ومَنْحَر» أما المُحْصَر فمَحِلّ هديه حيث أُحْصِر ما دام لا يتمكن من إيصاله إلى مكة، ولذلك وصف الله عز وجل هَدْي النبي محمد ﷺ وأصحابه يوم أُحْصِرُوا في الحديبية بقوله عز وجل: ﴿والهَدْيَ معكوفا أَن يَبْلُغَ مَحِلَّه﴾ وقد نحر النبي وَأَصحابه رضى الله عنهم هداياهم بالحديبية، وقوله عز وجل: ﴿فمن كان منكم مريضا أو به أذَّى من رأسه ففِ دْيةٌ من صيام أو صَدَقة أو نُسُك ﴾ أي فمن كان منكم أيها المُحْرِمون بحج أو بعمرة مصابا بمرض كصداع ونحوه، أو به أذى من رأسه كقمل ونحوه، فاحتاج إلى حلق رأسه فإنه يحلق وعليه فدية من صيام أو صدقة أو نسك أي ذبح شاة، وقد أجمع أهل العلم على أن المُحْرِمُ ممنوع من حلق شعره وجزّه و إتلافه ولو بنُورة أو غيرها إلا في حالة العلة كما نص على ذلك القرآن الكريم، كما أجمع أهل العلم على وجوب الفدية على المحرم إذا حلق رأسه من غير علة. وقد أخرج البخاري في صحيحه قصة نزول قوله عز وجل: ﴿فمن كان منكم مريضا أوْ به أذَّى من رأسه ففِدْية من صيام أو صدقة أو نُسُك . من طريق عبد الله بن مَعْقل

قال: جلست إلى كعب بن عُجْرَة رضى الله عنه، فسألته عن الفدية فقال: نزلت فيّ خاصة وهي لكم عامّة، حُمِلْتُ إلى رسول الله ﷺ والقمل يتناثر على وجهى، فقال: «ما كنت أرى الوجّع بلغ بك ما أرى، أو ما كنت أرى الجَهْدَ بلغ بك ما أرى، تجد شاة؟» فقلت: لا، فقال: «فصم ثلاثة أيام أو أطعم ستة مساكين، لكل مسكين نصف صاع» وقد أخرجه البخاري كذلك من طريق عبد الرحمن بن أبي ليلي أن كعب بن عُجْرة حدثه قال: وقف على رسولُ الله ﷺ بالحديبية ورأسي يتهافت قمالًا فقال: «يؤذيك هوامُّك؟» قلت: نعم، قال: «فاحلق رأسك» أو قال: «احلق» قال: في نزلت هذه الآية: ﴿فمن كان منكم مريضا أو به أذى من رأسه ﴾ إلى آخرها، فقال النبي عَيْكَةُ: «صُمْ ثلاثة أيام أو تصدّق بفَرَق بين ستة أو انْسُكْ بها تيسّر». وقوله عز وجل: ﴿فإذا أمنتم فمن تمتّع بالعمرة إلى الحج فما استيسر من الهدى، فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم تلك عشرة كاملة ، هذا بيانٌ لأحد الأنساك الثلاثة التي يخيّر المسلم بينها في الحج وهي الإفراد والتمتع والقِرَان، وقوله عز وجل هنا: ﴿فإذا أمنتم ﴾ أي فإذا تمكنتم من أداء مناسككم ولم تكونوا في حالة خوف، وغلب على ظنكم أمن الطريق إلى بيت الله الحرام، وقد ذكر الله تبارك وتعالى هنا بعض أحكام الحج من هذه الآية الكريمة إلى الآية الثالثة بعد المائتين، وذكر بعض أحكامه في سورة آل عمران من الآية السادسة والتسعين إلى الآية السابعة والتسعين، كما ذكر بعض أحكام الحج وشئون البيت الحرام في سورة الحج من الآية الخامسة والعشرين إلى الآية السابعة والثلاثين منها، ولا شك أن ذكر أحكام الحج وصفاته قبل فرضيته لا إشكال فيه، وقد نقل غير واحد من أهل العلم الإجماع على أن المسلم مُخيّر بين أحد الأنساك الشلاثة التي يعرف العرب الكثير منها من مواريثهم من شريعة إبراهيم وإسماعيل عليهما السلام، وليس ذكر التمتع

هنا وحده دليلًا على أنه النَّسك الوحيد المشروع، كما أن أمر رسول الله ﷺ في حجة الوداع من لم يَسُقْ الهَدْي من المُّفْرِدين أو القَارِنين بالتمتع ليس دليلا على بطلان الإفراد أو القران ممن لم يَسُقْ الهَدْي بل أراد رسول الله ﷺ أن يبطل اعتقادا جاهليا إذ كانوا يعتقدون أن العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور، فقد روى البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: كانوا يَرُوْن أَن العمرة في أشهر الحج من أفجر الفجور في الأرض، ويجعلون المحرم صَفَرًا، ويقولون: إذا برَأَ الدَّبَر، وعفَا الأثَر، وانسلخ صَفَر حَلَّت العمرة لمن اعتمر، قدم النبي ﷺ وأصحابه صبيحة رابعة مُهِلِّين بالحج فأمرهم أن يجعلوها عمرة ، فتعاظم ذلك عندهم ، قالوا: يا رسول الله: أيّ الحِلّ ؟ قال: «حِلّ كلّه». اهـ والتمتع هو أن يُحرم بالعمرة في أشهر الحج وبعد الانتهاء من أعمالها يتحلل ويقيم بمكة حلالا حتى يجج من عامه، والقِرَان أن يحرم بالحج والعمرة معا فيقول: لبيك حجا وعمرة، وتدخل العمرة في أفعال الحج، أما الإفراد فهو أن يحرم بالحج وحده فيقول عند إحرامه: لبيك حجا، والواقع أنه لافرق في العمل بين المُفْرِد والقارِن فإن أداء النسك للمُفْرِد كأدائه لِلقارن تماما لا يختلفان في شيء إلا في النية، وفي أن القارن عليه دم والمُفْرِد لا يجب عليه الهَدْي. وقد أوجب الله تبارك وتعالى في هذه الآية الكريمة هديا على المتمتع حيث يقول: ﴿فمن تمتع بالعمرة إلى الحج فما استيسر من الهدي فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام في الحج وسبعة إذا رجعتم، تلك عشرة كاملة ﴾ أي فمن استمتع بأداء العمرة في أشهر الحج وتمتع بمكة وبالمسجد الحرام حيث أقام بها حلالا إلى أن يُحرِم بالحج من عامه فليذبح ما قدر عليه من الهدي وهو شاة أو سُبْع بقرةٍ أو سُبْع بَدَنةٍ ، فمن لم يقدر على هذا الهدي فعليه بدل ذلك صيام ثلاثة أيام في الحج أي في أيام المناسك بأن يقدّم إحرامه بالحج قبل يوم عرفة بثلاثة أيام ليتمكن من صيامها فيها أو بيومين

ليصومها ويصوم يوم عرفة كذلك، والأوْلَى أن يقدمها قبل يوم عرفة، وإذا لم يتمكن من ذلك صامها في أيام التشريق، ولم يرخص الإسلام في صيام أيام التشريق إلا لمن لم يجد الهدي، فقد روى البخاري من حديث عائشة وابن عمر رضي الله عنهم قالا: لم يرخص في أيام التشريق أن يُصَمِّنَ إلا لمن لم يجد الهَدْي. ويجوز صيام هذه الأيام الثلاثة متتابعة ومتفرقة، وكذلك يجوز صيام الأيام السبعة متتابعة ومتفرقة، وهو مخير في صيام هذه الأيام السبعة كذلك إن شاء صامها بمكة بعد فراغه من أعمال الحج وإن شاء صامها بعد رجوعه إلى أهله، وصيامها بعد رجوعه إلى أهله أفضل لقوله تعالى: ﴿ وسبعة إذا رجعتم ﴾ ولأنه أرفق به وأيسر له، وقد ألحقت السُّنة القارن بالمتمتع في وجوب الهَدْي عليه، ولا خلاف فيه، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ذٰلك لمن لم يكن أهله حاضري المسجد الحرام، أي ذلك التمتع ووجوب الهدي أو الصيام عند عدم القدرة على الهدي لغير أهل الحرم ومن كان ساكنا حول الحرم دون مسافة القصر، أما أهل الحرم ومن في حكمهم فلا يتمتعون بالعمرة إلى الحج، لأنهم متمتعون دائما بالحرم. وقول ه تعالى: ﴿ واتقوا الله واعلموا أن الله شديد العقاب﴾ ترهيب من مخالفة أوامر الله التي شرعها لعباده ليسعدوا في الدارين. قال تعالى: ﴿الحبِّ أشهر معلومات، فمن فرض فيهنّ الحبِّ فلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحبّ، وما تفعلوا من خير يعلمه الله، وتزوّدوا فإنّ خير الزّاد التقوى، واتّقون يا أولى الألباب﴾.

بعد أن أمر الله تبارك وتعالى بإتمام الحج والعمرة ابتغاء مرضاة الله وبين حكم المحصر، وحكم من كان محرما بحج أو عمرة ثم أصابه مرض أو أذى في رأسه واحتاج إلى حلق شعر رأسه فحلق، وبين حكم المتمتع بالعمرة إلى الحج، وأن أهل الحرم المكي ومن في حكمهم لا يشرع لهم التمتع بالعمرة إلى الحج، وذيّل الآية بالأمر بتقواه وحذّر من شدة عقابه لمن يخالف أمره شرع هنا في بيان مواقيت الحج الزمانية، وحذّر من الرفث والفسوق والجدال في الحج حيث يقول عز وجل: ﴿الحج أشهر معلومات﴾ أي وقت الحج أشهر معلومات إذ المعلوم للمخاطبين أن المراد: وقت الحج أشهر معلومات، لا يخذفون من الكلام ما يكون معلوما للمخاطبين، كما قال ابن مالك رحمه الله في ألفيته:

وحـنْفُ مـا يُعلَم جـائز كـــا تقـول زيـدٌ بعْدَ مَـن عِندكا فإنّ العرب يستحسنون إذا سأل سائل فقال لك: من عندك؟ فتقول في جوابه: زيد، أي عندنا زيد فتحذف كلمة عندنا من جوابك لأنها معلومة للمخاطَب، فإذا سمع العربي قـوله عـز وجل: ﴿الحج أشهر معلـومات علم يقينا أن المراد: وقت الإحرام بـالحج في أشهر معلـومات، وهي شـوال والقعدة وعشر ليال من ذي الحجة، قال الإمام ابن تيمية رحمه الله: معلوم أن أوقات الحج أشهر معلومات ليس المراد أن نفس الأفعال هي الزمان، ولا يفهم هذا أحـد من اللفظ ولكن قد يقال: في الكلام محذوف تقـديره: وقت

الحج أشهر معلومات، ومن عادة العرب الحسنة في خطابها أنهم يحذفون من الكلام ما يكون المذكور دليلا عليه اختصارا كما أنهم يوردون الكلام بزيادة تكون مبالغة في تحقيق المعنى اهـ وقد جعل الله تبارك وتعالى للحج ميقاتا زمانيا وميقاتا مكانيا، فالميقات الزماني هو المذكور في هذه الآية أما الميقات المكانيّ فقد حدّده رسول الله عَلَيْ كما روى البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: وقّت رسول الله عليه الله عنهما قال: وقّت رسول الله عليه الله عنهما ولأهل الشام الجُحْفَة ولأهل نجد قَرْن المنازِل ولأهل اليمن يَلَمْلم، فهُنّ لهن، ولمن أتى عليهن من غير أهلهن لمن كان يريد الحج والعمرة، فمن كان دُونَهُنَّ فَمُهَلَّهُ مِن أَهِلُهُ، وكذاك وكذاك، حتى أَهلُ مكة يُهلُّون منها. كما روى مسلم من حديث جابر رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «مُهَلَّ أهل المدينة من ذي الحُلَيْفة، والطريق الآخر الجُحْفة، ومُهَلّ أهل العراق من ذات عِرْق، ومُهَلّ أهل نجد قَرْن، ومهلّ أهل اليمن يَلَمْ لم». قال الحافظ ابن حجر رحمه الله في فتح الباري في قول البخاري (باب فرض مواقيت الحج والعمرة): المواقيت جمع ميقات كمواعيد وميعاد، ومعنى فرض قدر أو أوجب، وهو ظاهر نص المصنف، وأنه لا يجوز الإحرام بـالحج والعمرة من قبل الميقات ويزيد ذلك وضوحا ما سيأتي بعد قليل حيث قال: ميقات أهل المدينة ولا يُهلِّون قبل ذي الحليفة، وقد نقل ابن المنذر وغيره الإجماع على الجواز وفيه نظر فقد نقل عن إسحاق وداود وغيرهما عدم الجواز وهو ظاهر بجواب ابن عمر، ويؤيده القياس على المقات الزماني فقد أجمعوا على أنه لا يجوز التقدم عليه، وفرق الجمهور بين الزماني والمكاني فلم يجيزوا التقدم على الزماني وأجازوا في المكاني اهـ وقول الحافظ ابن حجر رحمه الله: فرض قدّر أو أوجب هـو شرح من الحافظ رحمه الله لأول لفظة وردت في الحديث الذي ساقه البخاري تحت العنوان المذكور من طريق زيد بن جُبَيْر أنه أتى عبد الله

ابن عمر رضي الله عنهما في منزله وله فُسْطاط وسُـرَادِقٌ، فسألتُه : مِن أين يجوز أن أعتمر؟ قال: فرضها رسول الله ﷺ لأهل نجد قرنًا ولأهل المدينة ذا الحليفة ولأهل الشام الجحفة. اهـ ولا شك أن العمرة ليس لها ميقات زماني فهي تجوز في جميع السنة، وقد وصف الله تبارك وتعالى أشهر الحج بأنها معلومات ولم يسمّها في كتابه الكريم لأنها كانت معلومةً عند العرب غير أنهم كانوا يَنْسِتُون فيقدمون بعض الشهور على بعض وقد يسمونها بغير اسمها ويجوز أن يكون المراد أنها معلومات ببيان الرسول على وعلى كل حال فالمراد أن الحج لا يكون في كل أيام السنة ولا في كل شهورها وإنها في وقته المعلوم المحدّد لا يجوز تقديمه ولا تأخيره عن وقته. وقد اعتمر رسول الله عليه أربع عُمَر كلّها في ذي القَعْدة إلا التي كانت مع حجته، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أنس رضي الله عنه قال: اعتمر رسول الله ﷺ أربع عُمَرِ كُلَّهُنَّ في ذي القعدة إلا التي كانت مع حَجَّته: عمرة من الحديبية في ذي القعدة، وعمرة من العام المقبل، وعمرة من الجِعِرّانة حيث قسم غنائم حنين في ذي القعدة وعمرة مع حجته. وكان عمر وعثمان رضي الله عنهما يحبان الاعتمار في غير أشهر الحج ويحضّان على ذلك حتى لا يهجر البيت الحرام، كما ثبت أن رسول الله عليه قال: عمرة في رمضان تعدل حجة، أو تعدل حجّة معه عَلَيْ فقد روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم من طريق عطاء قال: سمعت ابن عباس يحدثنا قال: قال رسول الله عليه الله عليه الأنصار سهاها ابن عباس فنسيتُ اسمها: «ما منعك أن تحجي معنا؟» قالت: لم يكن لنا إلَّا ناضحان فحجِّ أبو ولـدها وابنها على ناضح وتـرك لنا نـاضحًا نَنْضِح عليه، قال: «فإذا جاء رمضان فاعتمري فإنّ عمرة فيه تعدل حجّة». وفي رواية للبخاري ومسلم واللفظ للبخاري من طريق عطاء عن ابن عباس رضي الله عنهم قال: لما رجع النبي عليه من حجته قال لأم سنان الأنصارية:

«ما منعك من الحج؟» قالت: أبو فلان تعني زوجها كان له ناضحان حج على أحدهما والآخر يسقي أرضا لنا، قال: «فإن عمرة في رمضان تقضى حجة أو حجة معي». وقوله عز وجل: ﴿فمن فرض فيهن الحج﴾ أي فمن ألزم نفسـه بالحج في هـذه الأشهر المعلـومات بأن أحـرم بالحج فيهـا فأصبح متحتما عليه، وهذا التعبير مع قوله عز وجل: ﴿وأَتموا الحج والعمرة لله ﴾ يدل دلالة ظاهرة بأن الحج لم يكن قد فرضه الله تبارك وتعالى عند نزول آيات الحج هذه في سورة البقرة، وأن من أحرم بالحج في أشهر الحج أو أحرم بالعمرة في أي وقت من السنة متطوعا بذلك لزمه المضيّ فيه وتحتم عليه. وقوله عز وجل: ﴿فـلا رفث ولا فسوق ولا جدال في الحج ﴾ أي فلا يحل لمن أحرم بالنسك أن يرفث أو يفسق أو يجادل. وكما حذر رسول الله عليه الصائم من الرفث والفسوق والرّد على من سابّه أو شاتمه فقد نهى الله تبارك وتعالى هنا من صار مُحْرِما عن الوقوع في الرفَث والفسوق والجدال، والرفَث هو غِشْيان النساء ودواعيه من المباشرة أو التقبيل أو نحو ذلك، والفسـوق هو عصيان الله عز وجل بأي صورة من صور المعاصي، ولما كان الحج يكتنفه ضرورة مخالطة الناس ومزاحمتهم في الأسفار والمشاعر والمنازل والموارد فقد طلب الإسلام من المسلم الذي دخل في الإحرام أن يبتعد عن المخاصمة والمنازعة والمجادلة مع أي أحد من الناس، وقد بشر رسول الله عليه من ترك مجادلة الناس ومماراتهم وإن كان محقًّا ببيت في ربض الجنة، فقد روى أبو داود واللفظ له وابن ماجه والترمذي وحسّنه من حديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه أن رسول الله عظي قال: «أنا زعيم ببيت في رَبَض الجنة لمن ترك المراء وإن كان محقًّا» أهـ فعلى الحاج أن يتجنب كلّ ما يـؤذي أحدا من المسلمين، وأن يصون لسانه إلا من الخير، وأن يحفظ سَمْعَه فلا يستمع إلا إلى مـا يرضي الله عز وجل، وأن يحفظ بصره فلا يتتبع به العورات، وأن يحفظ يده فلا تبطش

في ضرر أحد، وأن يصون رجله فلا تمشي في أذية أحد وأن يجعل في فكره دائما قـول الله عـز وجل: ﴿لا خير في كثير من نجـواهـم إلا من أمـر بصـدقـة أو معروف أو إصلاح بين الناس ومن يفعل ذلك ابتغاء مرضاة الله فسوف نؤتيه أجرا عظيما ﴾ ولا شك أن من شاهد مسيرة الحجيج ومنازلهم وتنقلاتهم في المشاعر عرف سمو التشريع في الإسلام، وسرّ تخصيص التحذير من الرفث والفسوق والجدال. وإذا كان الرفَث مُحَرَّما مع الحليلة على المُحْرِم فما بالك بالرفث مع غير الحليلة في الإحرام أو في الشهر الحرام أو في البلد الحرام؟ وكذلك إذا كان الفسوق محظورا في جميع السنة وعموم الأوقات فما بالك في الإحرام والشهر الحرام والبلد الحرام؟ ومع أن مَن هَمَّ بسيَّة فلم يفعلها لا تكتب عليه فإن الله تبارك و تعالى هدد من هم بسيئة في الحرم بأن الله يذيقه من عذاب أليم حيث يقول عز وجل: ﴿ ومَن يُرِدْ فيه بإلحادٍ بظلم نُذِقْه من عذاب أليم، وقوله عز وجل: ﴿وما تفعلوا من خير يعلَمُه الله ﴾ هو ترغيب في عمل الخير بعد الترهيب من عمل الشر، فمن يعمل خيرا ولا سيما في الأماكن المقدسة يجد ثوابه عند الله خيرا عظيها، ومن يعمل شرا ولا سيها في الأماكن المقدسة يجد عقابه عند الله عذابا أليها، ولن يضيع من عمل الإنسان شيء كما قال عز وجل: ﴿فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره \* ومن يعمل مثقال ذرة شرا يره ﴾ وكما قال تبارك وتعالى: ﴿وما تفعلوا من خير فإنَّ الله بـه عليم ﴾. وقوله عز وجل: ﴿وتزوّدوا فإن خير الزاد التقوى ﴾ قال البخاري في صحيحه: باب قول الله تعالى: ﴿ وتنزودوا فإن خير الزاد التقوى ﴾ ثم ساق بسنده إلى ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان أهل اليمن يحجون ولا يتزوّدون، ويقولون: نحن المتوكلون، فإذا قـدموا مكة سألوا الناس فأنزل الله تعالى: ﴿ وتنزودوا فإن خير الزاد التقوى ﴾ قال الحافظ ابن حجر في الفتح: قال المُهَلُّب: في هذا الحديث من الفقه أن ترك السؤال من التقوى، ويؤيده

أن الله مدح من لم يسأل الناس إلحافا، فإن قوله: ﴿فإن خير الزاد التقوى﴾ أي تزوّدوا واتقوا أذى الناس بسؤالكم إياهم والإثم في ذلك، قال: وفيه: أن التوكل لا يكون مع السؤال، وإنها التوكل المحمود أن لا يستعين بأحد في شيء، وقيل: هو قطع النظر عن الأسباب بعد تهيئة الأسباب كها قال عليه السلام: «اعقلها وتوكل» اهر وقد اشتمل قوله عز وجل: ﴿ وتزوّدوا فإن خير الزاد التقوى﴾ على لون من الهدى والرشاد والبلاغة بديع حيث أمرهم بالزاد لسفر الدنيا ولفت انتباههم في نفس الوقت إلى الحرص على زاد الآخرة من تقوى الله عز وجل، وهو شبيه بقوله عز وجل: ﴿ يا بني آدم قد أنزلنا عليكم لباسا يُوارِي سَوْآتِكم وريشًا ولباسُ التقوى ذلك خير حيث ذكّرهم بنعمته عليهم فيما أوجد لهم من اللباس الحسّي الذي يستر عوراتهم ثم لفت انتباههم إلى اللباس المعنوي الجميل الذي لا يَبْلَى وهو لباس التقوى، الذي يجب أن يتحلّى به الإنسان دائما، ولا يتحلّى عنه أبدا لأنه أجمل أنواع اللباس، وأكرم أنواع الزينة. وما أجمل قول الشاعر:

إذا أنت لم ترحل بزاد من التُّقيى ولاقَيْتَ بعد الموت مَن قد تَزوَّدا نَدِمْتَ على ألاّ تكرون كمثله وأنّك لم ترصُدْ كما كان أرصدا وقد نبه الله تبارك وتعالى في تذييل هذه الآية الكريمة بقوله عز وجل: واتقون يا أولي الألباب إلى أن ذوي العقول المستنيرة والقلوب المبصرة هم الذين يحرصون على التزود بتقوى الله عز وجل.

قال تعالى: ﴿ ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربّكم، فإذا أفضتم من عرفات فاذكروا الله عند المشعر الحرام واذكروه كها هداكم وإن كنتم من قبله لمن الضالين \* ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس واستغفروا الله ، إن الله غفور رحيم ﴾ .

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى في الآية السابقة أول مناسك الحج وهو الإحرام به بقوله: ﴿فمن فرض فيهن الحج ﴾ وحذر من الرفث والفسوق والجدال فيه، وحضّ على فعل الخير في هذا العمل الصالح الذي صار أحد أركان الإسلام الخمسة، وعالج أحد الأمراض السلوكية في الإنسان الذي يزعم التوكُّل على الله فيحج بغير زاد مع أن السماء لا تمطر ذهبًا ولا فضة ولا خبزا، فأرشد هؤلاء الذين يسلكون هذا الطريق المعوج إلى الصراط المستقيم حيث أمرهم بالتزود بها تحتاجه أجسامهم في موسم الحج كما أمرهم بالتزود بتقوى الله التي تسعدهم في الدينا والآخرة، شرع هنا في هذا المقام الكريم يعالج سلوكا آخر من سلوك الإنسان المتبع لهوى نفسه في التحريم والتحليل حيث كانوا يتأثمون من البيع والشراء وهم حُجّاج، فأرشد الله تبارك وتعالى المؤمنين إلى جواز البيع والشراء في موسم الحج وأن الاتجار في الحج لا ينافي إخلاص العبادة لله تبارك وتعالى ما دام التاجر محافظا على مناسك الحج، مقيما له على الوجه المشروع مُريدًا بحجه وجه الله عز وجل، وأن حضوره الموسم ليس لمجرد التجارة، وإنما يَتَّجِر طلب اللفضل من الله والاستعانة على ما يحتاجه لمعاشه ومعاده، وهذا شبيه بأمر رسول الله عظي من لم يستطع الباءة من الشباب أن يصوم، والصيام لا يُقْبَل إلا إذا كان خالصا لوجه الله كسائر العبادات كما قال عنز وجل: ﴿قُلْ إِنِي أُمِرْتُ أَن أَعبدَ اللهَ مخلصا له الدين ﴾ وقال عز وجل: ﴿قُل اللَّهَ أُعبِدُ مُخلصا له ديني ﴾ وقال عز وجل: ﴿ أَلا لله

الدين الخالص، وقال تبارك وتعالى: ﴿ وما أُمِرُوا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ﴾ ولكنّ هذه العبادة الخالصة تشتمل على منافع لدُنْيَا الإنسان وقمع شهوته الجنسية، فلذلك أمر بها رسول الله ﷺ الشباب لأن تعاليم الإسلام لنفع بدن الإنسان وروحه، فالاتجار في الحبج لا يضر مناسك الحج، والأعمال بالنيات. قال البخاري في صحيحه: باب ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربكم ، حدثني محمد قال: أخبرني ابن عيينة عن عمرو عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: كانت عُكَاظ وبَجنَّة وذو المَجَاز أسواقا في الجاهلية، فتأثّموا أن يتجروا في المواسم، فنزلت : ﴿ليس عليكم جناحٌ أن تبتغوا فضلا من ربكم، في مواسم الحج اهـ ومعنى : ﴿ ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربكم اي لا حرج ولا إثم عليكم في أن تطلبوا فضلا ورزقا من الله الذي رباكم بإحسانه وجوده وفضله وأنتم في موسم الحج حيث تتجرون مع أدائكم لمناسك الحج. وقد وصف الله تبارك وتعالى التجار المسلمين بأنهم يبتغون من فضل الله في مواضع من كتابه الكريم حيث يقول: ﴿ فَإِذَا قَضِيتَ الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله ﴾ كما قال هنا: ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربكم ﴾ وكما قال أيضا: ﴿ وَآخرون يضربون في الأرض يبتغون من فضل الله ﴾ وقد قال ابن جرير رحمه الله في تفسير هذه الآية: حدثنا طَلِيقُ بن محمد الواسطى قال أخبرنا أسباط قال: أخبرنا الحسن بن عمرو عن أبي أمامة التيمي قال: قلت لابن عمر : إنا قوم نُكْرَى، فهل لنا حجّ؟ قال : أليس تطوفون بالبيت، وتأتون المُعَرَّف، وترمون الجِمَار، وتحلقون رءوسكم؟ فقلنا: بلي، قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فسأله عن الذي سألتني عنه، فلم يَدْرِ ما يقول له حتى نزل جبريل عليه السلام عليه بهذه الآية : ﴿ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من ربكم ﴾ إلى آخر الآية فقال النبي ﷺ: «أنتم حُجّاجٌ». وقوله عز

وجل: ﴿ فَإِذَا أَفْضِتُم مِن عَرِفَاتٍ ﴾ إلى قوله: ﴿ واستغفروا الله إن الله غفور رحيم ﴾ أي فإذا دفَعْتُم من عرفات بعد وقوفكم بها مندفعين إلى مزدلفة. والوقوف بعرفة من أهم أركان الحج، وقد بين رسول الله ﷺ وقت الوقوف بعرفة والاندفاع إلى مزدلفة ثم الإفاضة منها إلى منى فمكة، وخالف ما كان عليه أهل الجاهلية من قريش حيث كانوا لا يرون الوقوف بعرفة ولا يُفيضون منها، وإنها كانت قريش ومَن دَانَ دينَها يقفون بمزدلفة ويُفيضون منها، فقد روى البخاري ومسلم من حديث الصديقة بنت الصديق عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: كانت قريش ومن دان دينها يقفون بالمزدلفة، وكانوا يُسَمُّون الحُمْس، وكان سائر العرب يقفون بعرفات فلما جاء الإسلام أمر الله نبيه على الله على الل ﴿ ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس ﴾ . وقد روى مسلم من حديث جابر رضى الله عنه في وصف حجة رسول الله على الله عنه فلم كان يوم التروية تـوجهـوا إلى مني فأهلّـوا بـالحج وركب النبي ﷺ فصلى بها الظهـر والعصر والمغرب والعشاء والفجر ثم مكث قليلا حتى طلعت الشمس وأَمَر بقُبَّة من شَعَر تُضْرَب له بنَمِرَة ، فسار رسول الله ﷺ ولا تشك قريش إلا أنه واقف عند المشعر الحرام كما كانت قريش تصنع في الجاهلية فأجاز رسول الله عليه حتى أتى عرفة فوجد القبّة قد ضربت له بنمرة، فنزل بها حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقَصْواء فرُحِلَتْ له فأتى بطن الوادي فخطب الناس وقال: «إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا في شهركم هذا في بلدكم هذا، ألا كلُّ شيء من أمر الجاهلية تحت قَدَمَيَّ موضوعٌ، ودماءُ الجاهلية موضوعة، وإن أول دم أضع من دمائنا دَمَ ابن ربيعة بن الحارث وكان مُسْتَرْضَعًا في بني سعد فقتلته هُذَيْل، ورِبا الجاهلية موضوعٌ، وأول رِبًا أضع رِبَانَا ربا عباس بن عبد المطلب فإنه موضوع كله، فاتقوا الله في النساء،

فإنكم أخذتموهن بأمان الله، واستحللتم فروجهن بكلمة الله، ولكم عليهن أن لا يُوطِئن فُرْشَكم أحدًا تكره ونه، فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربا غير مُبَرِّح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهن بالمعروف، وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به كتاب الله ، وأنتم تُسْأَلُون عنى فَهَا أنتم قائلون؟ » قالوا: نشهد أنك قد بلّغت وأدّيت ونصحت، فقال بإصبعه السبّابة يرفعها إلى السماء وينكتها إلى الناس: «اللهم اشْهَدْ» ثلاث مرات ثم أذَّن ثم أقام فصلى الظهر ثم أقام فصلى العصر ولم يُصَلُّ بينهما شيئًا ثم ركب رسول الله عَيْكُ حتى أتى الموقف فجعل بطن ناقته القصواء إلى الصخرات وجعل حبل المشاة بين يديه واستقبل القبلة فلم يزل واقف حتى غربت الشمس وذهبت الصُّفْرة قليلا حتى غاب القُرْصُ وأردف أسامة خلفه، ودفع رسول الله علي الله عليه وقد شَنَقَ للقصواء الزّمام حتى إن رأسها ليصيب مَوْرِكَ رَحْلِه ويقول بيده اليمنى: «أيها الناس السكينة السكينة» كلّم أتى حَبْلاً من الحِبَال أرخى لها قليلا حتى تصعد حتى أتى المزدلفة فصلى بها المغرب والعشاء بأذان واحد وإقامتين ولم يُسَبِّح بينهما شيئا ثم اضطجع رسول الله ﷺ حتى طلع الفجر وصلى الفجر حين تبين له الصبح بأذان وإقامة ثم ركب القصواء حتى أتى المشعر الحرام فاستقبل القبلة فدعاه وكبّره وهلّله ووحّده، فلم يزل واقفا حتى أسفر جدا فدفع قبل أن تطلع الشمس وأردف الفضل بن عباس وكان رجلا حسن الشعر أبيض وسيها فلها دفع رسول الله ﷺ مرّت به ظُعُنٌ يَجْرِين فطَفِق الفضل ينظر إليهن فوضع رسول الله ﷺ يده على وجه الفضل فحوّل الفضل وجهَـه إلى الشِّقِّ الآخر ينظر فحوّل رسول الله ﷺ يده من الشِّقِّ الآخر على وجمه الفضل يصرف وجهه، حتى أتى بطن مُمحَسِّر فحرّك قليلا ثم سلك الطريق الوسطى التي تخرج على الجمرة الكبرى حتى أتى الجمرة التي عند الشجرة فرماها بسبع حَصَيات يكبّر مع كل حصاة منها مِثْلِ حصى الخَذْفِ

رمى من بطن الوادي ثم انصرف إلى المنحر فنحر ثلاثا وستين بيده ثم أعطى عليا فنحر ما غبر وأشركه في هديه ثم أمر من كل بَدَنة ببَضْعةٍ فجُعِلَتْ في قِـدْر فطُبِخَتْ فأكـلا من لحمها وشربا من مـرقها ثم ركب رسـول الله ﷺ فأفاض إلى البيت. الحديث. وذكر البخاري بسنده عن ابن عباس رضى الله عنه حديثا قال فيه: ثم لينطلق حتى يقف بعرفات من صلاة العصر إلى أن يكون الظلام ثم ليدْفعوا من عرفات إذا أفاضوا منها حتى يبلغوا جَـمْعًا الذي يبيتون به ثم ليذكروا الله كثيرا، وأكثروا التكبير والتهليل قبل أن تصبحوا، ثم أفيضوا فإن الناس كانوا يُفيضون، وقال الله تعالى: ﴿ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس واستغفروا الله إن الله غفور رحيم الحتى ترموا الجمرة اهـ ولا شك أن بعض ما فعله رسول الله ﷺ يـوم عرفة وليلـة المزدلفة وصبيحـة يوم النحر منه ما هو ركن من أركان الحج كالوقوف بعرفة وطواف الإفاضة ، ومنه ما هو واجب كالمبيت بمزدلفة ورمي جمرة العقبة، ومنه ما هو سنة كالتهليل والتسبيح، وقد روى أحمد وأصحاب السنن بإسناد صحيح عن عبد الرحمن ابن يَعْمَر اللِّيلِ قال: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «الحج عرفة - ثلاثا -فمن أدرك عرفة قبل أن يطلع الفجر فقد أدرك» كما روى البخاري ومسلم من طريق محمد بن أبي بكر الثقفي أنه سأل أنس بن مالك وهما غاديان من منى إلى عرفة: كيف كنتم تصنعون في هذا اليوم مع رسول الله عليه؟ فقال: كان يُهلّ منا المُهلّ فلا يُنكَرُ عليه، ويكبّر المكبر منا فلا يُنكّرُ عليه. كما جاء في حديث مسلم عن جابر رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «وقفت هاهنا وعرفة كلُّها موقفٌ ووقفت ههنا وجمعٌ كلُّها موقف» كما روى مسلم من حديث عائشة رضى الله عنها قالت: إنّ رسول الله عَلَيْكَة قال: «ما من يوم أكثر من أن يُعْتِقَ الله فيه عبدا من النار من يوم عرفة، وإنه لَيَدْنُ و ثم يباهي جمم الملائكة فيقول: ما أراد هولاء؟ » كما روى البخاري ومسلم من حديث ابن

عباس رضى الله عنهما أن أسامة بن زيد كان رِدْفَ النبي ﷺ من عرفة إلى المزدلفة ثم أردف الفضل من المزدلفة إلى منى، فكلاهما قال: لم يزل النبي عليه يلبّي حتى رمى جمرة العقبة. اهـ والمَشْعَر الحرام هـ و جُبَيْل بالمزدلفة كان يقال له في الجاهلية قُزَح وكان يسمى المميقدَة لأن الناس كانوا يوقدون عنده. وأصل المشعر المعلم وسُمّي مَشْعَرا لأن الله جعله معلما من معالم العبادة ووصفه بالحرام لأنه من الحرم أو لحرمته، والمزدلفة يقال لها جَمْعٌ أيضا، وقوله عز وجل: ﴿واذكروه كما هداكم ﴾ أي واذكروا الله لهدايتكم لمعالم دينه ومناسك حجه، فالكاف هنا في قوله: ﴿كَمَّا﴾ للتعليل، وقوله: ﴿و إن كنتم من قبله لمن الضالين ﴾ أي وإنكم كنتم من قبل هداكم لمن الضالين، ف(إنْ) مخفّفة من الثقيلة . وقوله عز وجل: ﴿ثم أفيضوا من حيث أفاض الناس ﴾ أي ثم أفيضوا من المزدلفة إلى منى فمكة إذ كانت المزدلفة يفيض منها العرب جميعا بخلاف عرفات فلم تكن قريش تفيض منها في الجاهلية، ولا تقف بها. وقوله: ﴿واستغفروا الله إن الله غفور رحيم ﴾ أي واطلبوا في هذه الأماكن الطيبة وفي أعقاب هذه الأعمال الصالحة مغفرة الله ورحمته ولا تغتروا، وقد حض الإسلام المسلمين على الاستغفار في أعقاب الأعمال الصالحة كما كان رسول الله ﷺ يستغفر بعد الصلاة ثلاثا.

قال تعالى: ﴿ فإذا قضيتم مناسككم فاذكروا الله كذكركم آباءكم أو أَشدّ ذكرا، فمن النّاس من يقول: ربنا آتنا في الدنيا وما له في الآخرة من خلاق \* ومنهم من يقول: ربّنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار \* أولَّنك لهم نصيبٌ ممّا كسبوا، والله سريع الحساب \* واذكروا الله في أيام معدودات، فمن تعجّل في يومين فلا إثم عليه ومن تأخّر فلا إثم عليه، لمن اتقى، واتقوا الله واعلموا أنكم إليه تحشرون. \*

بعد أن أذن الله تبارك وتعالى للحجاج بجواز الاتجار أثناء أداء مناسك الحج، وأرشدهم إلى ذكره عند المشعر الحرام بعد الإفاضة من عرفات، وأكد عليهم بذكره لهدايتهم إلى مناسك الحج حيث كانوا قبل بَعْثَة رسول الله يضربون في مناسكهم على غير هدى من الله، ثم أرشدهم إلى الإفاضة من مزدلفة إلى منى فمكّة، وأمرهم بالاستغفار من خطاياهم، لرفع درجاتهم وقبر طاعاتهم، وعدم الاغترار بها قاموا به من أداء المناسك والوقوف بالمشاعر لأن الطاعة التي تورث فخرًا وعُجْبا واستكبارًا شرّ من المعصية التي تورث ذُلًا وتوبة وانكسارا، ولذلك أكّد هنا في هذا المقام الأمر بذكره بعد قضاء المناسك حيث يقول: ﴿ فإذا قضيتم مناسككم فاذكروا الله كذكركم أباءكم أو أشد ذكرا ﴾ وقوله عز وجل: ﴿ فإذا قضيتم مناسككم أي فإذا أباءكم أو أشد ذكرا ﴾ وقوله عز وجل: ﴿ فإذا قضيتم مناسككم ﴾ أي فإذا أديتم شعار معنى ألزم ووصى، فإذا كان القضاء معلقا بفعل النفس فالمراد به الأداء والوفاء والإتمام ومنه قول الشاعر:

قضى كُلُّ ذي دَيْن فوقى غريمَه وعَـنَّةُ مَمْطُولٌ مُعَنتَّى غَـريمُها أما إذا كان معلقا بفعل الغير فالمراد به الإلزام ومنه قوله عز وجل: ﴿وقضى ربك أن لا تعبدوا إلا إياه ﴾ والمراد بالمناسك التي أديت في هذا

المقام هي الوقوف بعرفة والإفاضة إلى المزدلفة وذكر الله عند المشعر الحرام ثم الإفاضة مع الناس من المزدلفة إلى منى لرمي جمرة العقبة ونحر الهدي أو ذبحه والحلق أو التقصير ثم الإفاضة إلى مكة لطواف الإفاضة والسعي بين الصفا والمروة كما بين ذلك رسول الله على الذي أسند الله عز وجل له وظيفة بيان مجمل القرآن حيث قال عز وجل: ﴿وأنزلنا إليك الذكر لتبين للناس ما نُزّل إليهم ﴾ وليس المراد قضاء جميع مناسك الحج والفراغ منها تماما لأن الله تبارك وتعالى ذكر بعد ذلك أعمال الحج في الأيام المعدودات وهي أيام التشريق من رمي الجمار والمبيت بمنى كما سيجيء في تفسير قوله عز وجل: ﴿واذكروا الله في أيام معدودات ﴾ وقوله عز وجل: ﴿فاذكروا الله كذكركم آباءكم أو أشد ذكرا أي أكثروا من ذكر الله وتسبيحه وتحميده وتقديسه وتمجيده وأشغلوا ألسنتكم بالثناء عليه فإن كثرة الذكر تدل على الحب فإن من أحب شيئا أكثر من ذكره في سائر أحواله كما قال عنترة:

ولقد ذكرتُكِ والرماحُ نواهِلْ مِنْي وبيضُ الهند تَقْطُرُ من دَمِي ولما كان الإنسان لا يكاد ينسى أباه أمر الله تبارك وتعالى المؤمنين أن يلهجوا بالثناء عليه وذكره أعظم من ذكر الإنسان أباه، وقوله: ﴿أو أشد ذكرا﴾ أي بل أعظم ذكرا من ذكر الإنسان أباه، لأن الله عز وجل هو المنعم المتفضل على الإنسان وعلى أبيه. وقد نبّه الله تبارك وتعالى عباده إلى سؤاله حوائجهم وذكر ذلك هنا في مقام سياقه أحكام الحج كما نبههم إلى ذلك في مقام سياق أحكام الصيام حيث قال هناك: ﴿وإذا سألك عبادي عني فإني قريب أجيب دعوة الداع إذا دعان وأرشدهم هنا إلى أنه لا يحب من كان همّه الدنيا ولا تعلنى له بالآخرة، وأنه يحبّ من يبتغي الدار الآخرة ولا ينسى نصيبه من الدنيا، فإنّ القسم الأول من الناس كالبهائم التي لا همّ لها إلا ما تأكله وهي غافلة عن أنها يطعمها صاحبها لتسمن ويذبحها، كما قال عز وجل:

﴿والذين كفروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنار مثوى لهم المنبغي للمسلم أن يسأل ربه حسنة الدنيا وحسنة الآخرة والله ذو الفضل العظيم لا تنفد خزائنه، وقد نبه الله تبارك وتعالى إلى دناءة همة بعض الناس الذي يقرون بالله ويجعلون كلّ همهم حطام الحياة الدنيا فيسألون الله لدنياهم وينسون أخراهم، بخلاف المؤمنين أصحاب الهمم العالية الذين يسألون الله عز الدنيا وسعادة الآخرة في غير موضع من كتابه الكريم حيث قال هنا: ﴿فمن الناس من يقول ربنا آتنا في الدنيا وما له في الآخرة من خَلاَق ﴿ ومنهم من يقول ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار وقال عز وجل: ﴿من كان يريد حَرْثَ الآخرة نَزِدْ له في حرثه ومن كان يريد حرث الدنيا نُؤْتِهِ منها وما له في الآخرة من نصيب . وقوله عز وجل : ﴿فمن الناس من يقول ربنا آتنا في الدنيا ، يشعر بأن هؤلاء لا يكادون يميزون بين ما ينفعهم من متاع الدنيا وما يضرهم، فكلّ همهم ما يجمعون دون التمييز بين ما ينفعهم منها وما يضرهم. وقوله عز وجل: ﴿وما لـه في الآخرة من خَلاق﴾ أي وما له حظ من نعيم الآخرة وإنها له عذاب النار. وقوله عز وجل: ﴿ ومنهم من يقول ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار الله هذه أجمع آية في الدعاء أرشد الله تبارك وتعالى المؤمنين لسؤال الله عز وجل بها، ولذلك كان رسول الله ﷺ يكثر في دعائه من ذكرها والدعاء بها فقد روى البخاري ومسلم من حديث أنس رضي الله عنه قال: كان أكثر دعاء النبي ﷺ: «اللهم ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار» وفي لفظ مسلم من طريق عبد العزيز بن صُهَيْب قال: سأل قتادة أنسا: أيّ دعوة كان أكثر ما يدعوها النبي عليه؟ قال: يقول: « اللهم ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عـ ذاب النار». وكان أنس إذا أراد أن يدعو بدعوة دعا بها وإذا أراد أن يدعو بدعاء دعا بها فيه. كما روى

مسلم من حديث أنس رضي الله عنه أن رسول الله عليه علا من المسلمين قد صار مثل الفرخ فقال له رسول الله ﷺ: «هل تدعو الله بشيء أو تسأله إياه؟» قال: نعم، كنت أقول: اللهم ما كنت مُعَاقِبِي به في الآخرة فَعَجَّلْه لِي فِي الدنيا، فقال رسول الله ﷺ: «سبحان الله، لا تطيقه أوْلا تستطيعه، فهلا قلت: ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار» اهـ وقد جمعت هذه الـ دعوة الكريمة التي اشتملت عليها هـ ذه الآية المباركة كلّ خير في الدنيا وصرفت كل شر، فإن حسنة الدنيا تشمل كلّ مطلوب دنيوي من العافية وطيب المسكن ورغد العيش والأمن والاستقرار والعلم النافع والعمل الصالح والمركب الحسن والثناء الجميل وطمأنينة النفس، وراحة القلب، واجتماع الأحبة وأن تكون الزوجة والأولاد قرة عين. وقد جمع الله تبارك وتعالى ذلك في قول عز وجل: ﴿ فَلَنَّحْيِينَّهُ حِياةً طيبة ﴾ وأما حسنة الآخرة فالأمن من الفزع الأكبر في عرصات القيامة، وتخفيف الحساب، وتيسير المرور على الصراط، ودخول جنات النعيم ورضوان رب العالمين، والنظر إلى وجهه الكريم. وقوله عز وجل: ﴿وقنا عذاب النار﴾ أي واصرف عنا عذاب جهنم وصُنّا من لهيبها، ونجّنا منها. وقـوله تبـارك وتعالى: ﴿ أُولَئِكُ لَهُم نصيب مما كسبوا والله سريع الحساب ﴾ أي ولكل واحد من هؤلاء الفريقين حظ من عمله فللكافر عقاب شركه وللمؤمن ثواب عمله ودعائه في طاعة ربه، ومحاسبة كل عامل بعمله أمر سهل هَيِّن على الله عز وجل لأنه عز وجل كامل القدرة باهر السلطان. وقوله تبارك وتعالى: ﴿واذكروا الله في أيام معدودات فمن تعجل في يـومين فلا إثم عليه ومن تأخر فلا إثم عليه لمن اتقى﴾ المراد بالأيام المعدودات هي أيام التشريق الثلاثة التي تلي يوم النحر، وسميت أيام التشريق لأن العرب كانوا يُشَرَّقُون فيها لحوم الهدايا والأضاحي أي يُقَدُّونها، أو لأن الهدي لا ينحر حتى تشرق

الشمس، أما الأيام المعلومات الواردة في قوله عز وجل: ﴿ليشهدوا منافع لهم ويذكروا اسم الله في أيام معلومات على ما رزقهم من بهيمة الأنعام، فهي عشر ذي الحجة، ووصفها بأنها معلومات لحرص العرب على معرفتها، وقد علق البخاري عن ابن عباس رضي الله عنهما بصيغة الجزم أن الأيام المعلومات هي العشر يعني الأوَل من ذي الحجة ، كما روى البخاري بسنده عن ابن عباس رضي الله عنهما عن النبي على قال: «ما العمل في أيام أفضل منها في هذه» قالوا: ولا الجهاد في سبيل الله ؟ قال: «ولا الجهاد في سبيل الله إلا رجل يخرج يخاطر بنفسه ومالـه فلم يـرجع بشيء». اهـ وذِكْـرُ الله تبارك وتعالى في الأيام المعدودات يتمثل في رمي الجمار الثلاث التي جعلتها الشريعة الإسلامية من مناسك الحج وواجباته حيث أوجبت على الحاج أن يبيت بمنى ليلتين بعد العيد إنْ تعَجَّل، وثلاث ليال إنْ تَأَخَّر، وأوجبت عليه أن يرمي الجمار الثلاث بعد الزوال كل يوم من اليومين الأوّلين من أيام التشريق إن تعَجَّل وفي الثالث كذلك إن تأخر، وقد وصف رسول الله عَلَيْ أيام التشريق بأنها أيام أكل وشرب وذكر الله، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث نُبَيْشَة الهُذَلِي رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «أيام التشريق أيام أكل وشرب وذكر الله». وإنها كان رمي الجهار ذكرًا لله عز وجل لأن هدي رسول الله ﷺ في رمي الجهار أنه كان يذكر الله عند كل حصاة، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه أنه انتهى إلى الجمرة الكبرى فجعل البيت عن يساره ومنى عن يمينه ورمى بسبع حصيات يكبر مع كل حصاة، ثم قال: هكذا رمى الذي أنزلت عليه سيورة البقرة. يعني رسول الله عليه . كما أوضح رسول الله عليه أن رمي الجمار إنما جعل لإقامة ذكر الله عز وجل، فقد روى الترمذي وقال: حديث حسن صحيح، عن عائشة رضي الله عنها أن رسول الله على قال: «إنها جعل رمى

الجمار والسعي بين الصفا والمروة الإقامة ذكر الله». وقوله عز وجل: ﴿ فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه ومن تأخر فلا إثم عليه الي من أحب أن يتعجل في أيام الرمي فيرمي في يومين فقط وهي اليوم الثاني والثالث التي تلي يوم عيد النحر فلا حرج عليه ولا إثم، ومن أحب أن يتأخر فيرمى في ثلاثة أيام فلا إثم عليه كذلك، فالأمر على السعة إن شاء نَفَرَ في اليوم الثاني من أيام التشريق وإن شاء نَفَرَ في اليوم الثالث منها بعد رمي الجمار الـذي حدّد رسول الله على وقته بها بعد الزوال. وقد روى أحمد في مسنده وأصحاب السنن بسند صحيح من حديث عبد الرحمن بن يَعْمَر الدِّيليّ رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «أيام مِنَّى ثلاثة فمن تعجل في يومين فلا إثم عليه ومن تأخر فلا إثم عليه». وقوله عز وجل: ﴿ لمن اتقى ﴾ لإفادة مراعاة تقوى الله عز وجل في إقامة هذه الشعائر ابتغاء وجه الله، والوقوف عند حدوده، فلا يغتر من يرمي في ثلاثة بازدراء من رمى في يومين، لأن المقصود هو امتشال أمر الله وأمر رسوله ﷺ فيها يفعل المسلم أو فيها يـدعُ. وقولـه عز وجل : ﴿ واتقوا الله واعلم وا أنكم إليه تحشرون ﴾ إشعار بالمقصود من إقامة الشعائر، وقد ذيل بذكر التقوى عامة الأحكام المتقدمة كما أشرت سابقا إذْ أهلُها هم أهل هُــدَى الله المنتفعون بأحكام شرعه، المستقيمون في سلوكهم، كما أنه لما كان اجتماع الناس بعرفة ومنى وقد جاءوا من كل فج عميق، ثم نَفْرُهم من عرفة ومنى شبيها بالحشر والنشر والوقوف في عرصات القيامة لفت انتباه الخلق إلى ذلك حيث يقول: ﴿واعلموا أنكم إليه تحشرون ﴾. قال تعالى: ﴿ ومن الناس من يعجبك قوله في الحياة الدنيا ويُشهِد الله على ما في قلبه وهو ألدّ الخصام \* وإذا تولّى سعى في الأرض ليفسد فيها ويهلك الحرث والنسل، والله لا يحبّ الفساد \* وإذا قيل له اتّق الله أخذته العزّة بالإثم، فحسبُهُ جهنّم، ولبئس المهاد \* ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات الله، والله رءوف بالعباد \*.

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالي صنفين من الناس أحدهما لا همّ له إلا الدنيا ولا يتعلق قلبه بغيرها، والثاني مسترشد بنور الإسلام وهَـدْي الدين الحنيف فهو يعمل لـ لآخرة ولا ينسى نصيبه من الـ دنيا، ذكر هنـ ا صنفين من الناس أحدهما منافق عليم اللسان، والثاني باع نفسه ابتغاء مرضاة الله عز وجل يحرص على الجهاد في سبيل الله الإعلاء كلمة الله. ولا شك أن القسم الأول من هذه الأقسام الأربعة ينطبق على المشركين الذين يقرون بربوبية الله ويعبدون معه غيره، والقسم الثالث ينطبق على المنافقين الذي يكتمون الكفر ويعلنون الإسلام، أما القسم الثاني والقسم الرابع فهم المؤمنون، ولا معارضة بين هذا التقسيم للناس في هذا المقام وتقسيمهم في مطلع سورة البقرة إلى ثلاثة أقسام: مؤمنين، وكافرين صرحاء الكفر ومنافقين، إذ أن المؤمنين ينقسمون إلى قسمين: أصحاب الدرجات العُلَى من السابقين وبقية المؤمنين من أصحاب اليمين، ولـذلك يجمع الله الكافرين والمنافقين معا في جهنم كما قال: ﴿ إِن الله جامع المنافقين والكافرين في جهنم جميعا ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿لَيَمِيزَ الله الخبيث من الطّيّب ويجعلَ الخبيثَ بعضَه على بعض فيركُمَه جميعًا فيجعله في جهنم أولَئك هم الخاسرون، ولذلك قسم الله تبارك وتعالى الناس يـوم القيامة ثـلاثـة أقسام فجعل جميع الكافرين والمنافقين مع اختلاف نحلهم ومذاهبهم قسما واحدا، وجعل المؤمنين

قسمين حيث يقول عز وجل في مطلع سورة الواقعة: ﴿إذا وقعت الواقعة \* ليس لوقعتها كاذبة \* خافضة رافعة \* إذا رُجَّت الأرض رَجًّا \* وبُسَّت الجبال بَسّا \* فكانت هَبَاء مُنبَثّا \* وكنتم أزواجا ثلاثة \* فأصحاب الميمنة ما أصحاب الميمنة \* وأصحاب المشئمة ما أصحاب المشئمة \* والسابقون السابقون الناس المقربون وقوله عز وجل: ﴿ومن الناس الله أي وبعض بني آدم. وقوله: ﴿يعجبك قوله في الحياة الدنيا﴾ أي هو عليم اللسان فصيح البيان إذا تكلّم بهر السامع بكلامه فلسانه أحلى من العسل وإن كان قلبه أمرّ من الصّبر، ولباسه لباس الضأن وقلبه قلب الذئب، والتقييد بقوله: ﴿ فِي الحياة الدنيا ﴾ لأنه في الآخرة مهين حقير ذليل مشتغل بها هو فيه من الهم والغم والكرب العظيم. وقوله عز وجل : ﴿ وَيُشْهِدُ اللهَ على ما في قلبه وهو أَلَـدُ الخِصَام ﴾ أي ويحلف بالله ويوثّق يمينه بأن يدّعي أن الله يعلم بأن قلبه مؤمن بمحمد رسول الله ﷺ وأنه يجب رسول الله ﷺ من كل قلبه، وهو شديد العداوة لله ولرسوله، قوي الخصومة، وقد روى البخاري ومسلم في صحيحيها من حديث الصديقة بنت الصديق حبيبة رسول الله علي عائشة أم المؤمنين رضى الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «إن أبغض الرجال إلى الله الألد الخَصِم». وأصل الألد هو المعوج القوي الخصومة الفاجر الذي لا يثبت على طريق بل يزور عن الحق ويفتري ويفجر، وقد وصف الله عز وجل المنافقين هنا بهذا الوصف كما وصف كفار قريش بذلك في قوله عز وجل: ﴿ وَلَمَا ضُرِبَ ابن مريم مَشَلا إذا قومك منه يَصِدُّون \* وقالـوا: أَالْهُتنا خير أم هو، ما ضربوه لك إلا جدلا بل هم قوم خَصِمُون ﴾ وكما قال عز وجل فيهم: ﴿ فَإِنَّهَ يَسِّرنَاهُ بِلْسَانِكُ لِتَبْشُرُ بِهُ الْمُتَّقِينَ وَتَنْذَرَ بِهُ قُومًا لُّدًّا ﴾ أي عوجا يجادلون بالباطل. وقد نبه الله تبارك وتعالى إلى مثل صفات المنافقين المذكورة هنا وأرشد إليها للحذر منها في مواضع من كتابه الكريم حيث يقول: ﴿إذا

جاءك المنافقون قالوا نشهد إنك لرسول الله، والله يعلم إنك لرسوله والله يشهد إنّ المنافقين لكاذبون اتخذوا أيمانهم جُنَّة فصدّوا عن سبيل الله، إنهم ساء ما كانوا يعملون \* ذلك بأنهم آمنوا ثم كفروا فطُبِعَ على قلوبهم فهم لا يفقه ون \* وإذا رأيتهم تعجبُك أجسامُهم وإن يقولوا تسمَعْ لقولهم كأنهم خُشُب مُسَنَّدة يحسَبون كل صيحة عليهم، هم العدوِّ فاحذَرْهم، قاتلهم الله أنَّى يُؤْفَكُ ونَ ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ويحلفون بالله إنَّهم لمنكم وما هم منكم وَلَكنهم قوم يَفْرَقُون ﴾ وكما قال عز وجل : ﴿ اتخذوا أيمانهم جُنَّة فصدّوا عن سبيل الله فلهم عـذاب مهين ﴾. وقـولـه عـز وجل: ﴿وإذا تـولَّى سعى في الأرض ليُفْسِدَ فيها ويُمْلِك الحَرْث والنَّسْل ﴾ أي وإذا أدبر هذا المنافق من عندك يا محمد انصرف بكلّيت لمحاربة دينك، وإثارة الفتن بين المسلمين، لتفريق كلمتهم، وتشتيت شملهم ليقتل بعضهم بعضا، ويبيد حرثهم أي مزارعهم ويبيد نسلهم أي ذريتهم. وقوله عز وجل: ﴿والله لا يحب الفساد﴾ أي والله عز وجل لن يُمَكِّنه من تحقيق ما يسعى له، لأن الله عز وجل ناصر رسوله والمؤمنين، وممكن لهم في الأرض وهو يبغض أهل الفساد، ويبطل عملهم، كما قبال عز وجل: ﴿ فلما أَلْقُوا قال موسى ما جئتُم بِـه السحْرُ إِنَّ الله سيبُطِلُه إِن الله لا يصلح عمل المفسدين ﴿. وقوله عز وجل: ﴿ و إذا قيل له اتق الله أخذته العزّة بالإثم، فحسبه جهنّم، ولبئس المهاد أي وإذا اطّلع أحد المؤمنين على ما يعمله هذا المنافق من الفساد في الأرض، ونصحه وقال له: اتق الله واحذر سَطُوته وعقوبته لك على ما تبتُّه من فتنة وما تنشره من فساد في الأرض، حملته الأنفَة والحَمِيَّة والتكبّر وأخذته عِزَّة من جَهْله فتولَّى مغضبا، وفي نار جهنم كفايةٌ لهذا الأثيم. وفي قوله تعالى: ﴿أخذته العزة بالإثم﴾ أسلوب بلاغي يسميه علماء البديع (التتميم) وهو إرداف الكلمة بكلمة أخرى ترفع عنها اللّبس وتقرّبها من الفهم، وذلك أن

العزة تكون محمودة ومذمومة، فمثل المحمودة قول عالى: ﴿ولله العزة ولرسوله وللمؤمنين ﴾ فلو أطلقت في هذا المقام لتَوهَّم فيها بعضُ مَن لا دِرَاية له أنها المحمودة، فقيل: بالإثم، توضيحا للمراد ودفعا للالتباس. على أنّ العزة التي عند الكافر هي عزة غرور وجهل وعناد كما قال عز وجل: ﴿بل الذين كفروا في عزة وشقاق ﴾ أي في حمية جاهلية وكبر. وكما قال عز وجل: ﴿إِذْ جعل الذين كفروا في قلوبهم الحَمِيّة حَمِيّة الجاهلية فأنزل الله سكينته على رسوك وعلى المؤمنين وألزمهم كلمةَ التقوى وكانوا أحقَّ بها وأهْلَها وكان الله بكل شيء عليها . وقوله عز وجل: ﴿ ومن الناس من يَشْرِي نفسَه ابتغاء مرضاة الله ﴾ أي وبعض الناس يبيع نفسه ويجود بها في سبيل رضي الله عز وجل وطلب مرضاته و إعلاء كلمته و إعزاز دينه، ونصر رسوله ﷺ، وابتغاء الجنة ، كما قال عز وجل: ﴿إِن الله اشترى من المؤمنين أنفسهم وأموالهم بأن لهم الجنة ، يقاتلون في سبيل الله فيَقْتُلون ويُقْتَلون وعدًا عليه حَقًّا في التوراة والإنجيل والقرآن، ومن أوْفَى بعهده من الله، فاستبشروا بِبَيْعِكُم الـذي بايَعْتُم به، وذَلك هو الفوز العظيم ، وقد روى البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث البراء رضي الله عنه قال: أتى النبيَّ عَيْكُ رجلٌ مُقنَّع بالحديد فقال: يا رسول الله: أقاتل أوْ أُسْلِم؟ فقال: «أَسْلِمْ ثم قاتِلْ»، فأَسْلَم ثم قاتَل فقُتِل فقال رسول الله ﷺ: «عمِل قليلا وأُجِرَ كثيراً» كما روى مسلم من حديث جابر رضي الله عنه قال: قال رجل: أين أنا يا رسول الله إن قُتلت؟ قال: «في الجنة» فألقى تمراتٍ كُنّ في يده ثم قاتل حتى قُتل. كما روى مسلم من حديث أنس رضي الله عنه قال: انطلق رسول الله عليه وأصحابه حتى سبقوا المشركين إلى بدر وجاء المشركون فقال رسول الله عَلَيْكُ : «لا يُقدِّمن أحدٌ منكم إلى شيء حتى أكون أنا دونه» فدنا المشركون فقال رسول الله ﷺ: «قوموا إلى جنة عرضها السموات والأرض» قال: يقول عُمَيْر

ابن الحُمَام الأنصاري رضي الله عنه: يا رسول الله جنة عرضها السموات والأرض؟ قال: «نَعَم» قال: بَخ بَخ، فقال رسول الله عَلَيْهِ: «ما يحملك على قولك: بخ بخ؟» قال: لا ، والله يا رسول الله إلا رجاءة أن أكون من أهلها، قال: «فإنك من أهلها»، فأخرج تَمَرات من قَـرَنـه فجعل يأكل منهن، ثم قال: لئن أنا حييت حتى آكل تَراتي هذه إنها لحياة طويلة، فرمى بها كان معه من التمر ثم قاتلهم حتى قُتل. كما روى البخاري ومسلم من حديث أنس رضي الله عنه قال: غاب عمي أنس بن النضر رضي الله عنه عن قتال بدر فقال: يا رسول الله، غِبتُ عن أول قتال قاتَلْتَ المشركين، لئن الله أشهدني قتالَ المشركين لَيرَيَنّ الله ما أصنع، فلم كان يوم أحد انكشف المسلمون، فقال: اللهم إني أعتذر إليك مما صنع هؤلاء يعني أصحابَه وأبرأ إليك مما صنع هؤلاء يعني المشركين، ثم تقدّم فاستقبله سعد بن معاذ فقال: يا سعد ابن معاذ الجنةَ وربِّ النَّصْر إني أجد ريحها من دون أُحُد، قال سعدٌ: فما استطعتُ يا رسول الله ما صنع، قال أنس: فوجدنا به بِضْعًا وثمانين ضربة بالسيف أو طعنة برمح أو رمية بسهم، ووجدناه قد قُتِلَ ومَثَّل به المشركون فما عرفه أَحَدٌ إلا أُخْته بِبَنَانِه. قال أنس: كنَّا نُرَى أو نظنَّ أنَّ هذه الآية نزلت فيه وفي أشباهه: ﴿ مِن المؤمنين رجال صدقوا ما عاهدوا الله عليه فمنهم من قضى نحبه ﴾ إلى آخرها. وروى مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «مِن خير مَعَاش النَّاس لهم رجل ممسك بِعِنَان فرسه في سبيل الله، يطير على مَثْنِه، كلّم اسمع هَيْعَة أو فَـزْعة طار على مَثْنِه، يبتغي القتل أو الموت مَطَانَّه، أو رجلٌ في غُنيَّمة أو شَعَفة من هذا الشَّعَف، أو بَطْن وادٍ من هذه الأودية، يقيم الصلاة ويؤتي الزكاة ويعبد ربّه حتى يأتيه اليقين، ليس من الناس إلا في خير». كما روى مسلم في صحيحه من طريق أبي بكر ابن أبي موسى الأشعري قال: سمعت أبي رضي الله عنه وهو بحضرة العدو

يقول: قال رسول الله عَلَيْ : "إن أبواب الجنة تحت ظلال السيوف" فقام رجل رَثُّ الهيئة فقال: يا أبا موسى أأَنْت سمعت رسول الله عَلَيْ يقول هذا؟ قال: نعم، فرجع إلى أصحابه فقال: أقرأ عليكم السلام، ثم كسر جَفْنَ سيفه فألقاه، ثم مشى بسيفه إلى العدو فضرب به حتى قُتِل. وقوله عز وجل: ووالله رءوف بالعباد أي رحيم بهم محسن إليهم يعاملهم بلطفه، والرأفة أعلى معاني الرحمة وأشدها وأدقها، فمن رحمته ورأفته بعباده أنه اشترى من عباده نفوسا هو مالكها وأموالا هو رازقها بجنة عرضها الساوات والأرض، وجَعَل الجزاء الجليل على العمل القليل، ولا يكلف نفسا إلا وسعها، ويقبل توبة التائين الذين أسرفوا على أنفسهم، فلله الحمد والشكر.

قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في السّلم كافّة ولا تتبعوا خطوات الشيطان، إنه لكم عدوّ مبين \* فإن زللتم من بعد ما جاءتكم البيّنات فاعلموا أنّ الله عزيز حكيم \* هل ينظرون إلاّ أن يأتيهم الله في ظلل من الغمام والملائكة وقُضي الأمر، وإلى الله ترجع الأمور \* سل بني إسرائيل كم آتيناهم من آية بيّنة، ومن يبدّل نعمة الله من بعد ما جاءته فإنّ الله شديد العقاب \* زيّن للذين كفروا الحياة الدنيا ويسخرون من الذين آمنوا، والذين اتقوا فوقهم يوم القيامة، والله يرزق من يشاء بغير حساب \*

بعد أن أشار الله عز وجل إلى بعض فرق الناس وبَيَّن أن بعضهم لا هَمَّ للم الدنيا وهم يكفرون بالآخرة، وأن بعضهم يرغب في حسنات الدنيا وحسنات الآخرة، وأن بعضهم باع نفسه طلبا لمرضاة الله، ولا شك أن المؤمنين ليسوا بمعصومين من الشيطان إلا من عصم الله منهم، ناداهم الله تبارك وتعالى هنا وأمرهم بالدخول في جميع تعاليم الإسلام حتى تكون للواحد منهم كمنزله الذي يدخل فيه ويسكنه وأن يُعْذَروا أشدّ الحذر من خطوات الشيطان ودسائسه ووساوسه، لأنه ذئب الإنسان الذي يحرص على افتراسه وإهلاكه. فقال عز وجل: ﴿يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في السِّلْم كافّة ولا تتبعوا خطوات الشيطان إنه لكم عدوّ مبين وقد سبق عين هذا التحذير في الآية الثامنة والستين بعد المائة من هذه السورة وقد ذكرت أن الله تبارك وتعالى حدّر من اتباع خطوات الشيطان العدو المبين في مواضع كثيرة من كتابه الكريم وقد سقتها في تفسير تلك الآية، والمراد بالسِّلْم هنا الإسلام، كما قال الشاعر وهو امرؤ القيس بن عابس الكندي رضي الله عنه لما ارتد قومه عن الإسلام بعد وفاة رسول الله ﷺ:

ألا أَبْلِ عُ أب بكر رسولا وأَبْلِغُ ها جميع المسلمين

فلستُ مجاورًا أبدا قبيلا بما قال الرسول مكذّبينا دعوتُ عشيري للسّلم لمّا رأيتُهموا تولّولوا مُدْبِرينا وأصل السلم بكسر السين وفتحها يأتي في كلام العرب بمعنى الإسلام كهذه الآية ، ويأتي بمعنى المسالمة والمصالحة كقوله عز وجل : ﴿ وَإِن جنحوا للسّلْم فاجنح لها وتوكل على الله ﴾ وكقوله عز وجل : ﴿ فلا تهنوا وتدعوا إلى السلم وأنتم الأعْلُون واللهُ معكم ﴾ ومعنى قوله : ﴿ كَافّة ﴾ أي عامّة جميعا كقوله عز وجل : ﴿ وقاتلوا المشركين كافّة كها يقاتلونكم كافّة ﴾ . وقوله عز وجل : ﴿ ولا تتبعوا خطوات الشيطان ﴾ أي ولا تسلكوا طرق وساوسه وجل : ﴿ ولفته ونفخه وهمزه ولمزه . وقوله عز وجل : ﴿ إنه لكم عدو مبين ﴾ هو تأكيد ولفت انتباه للمؤمنين بشدة الحذر منه ، كأن الذي يطيع الشيطان قد نسي أنه عدوّه وعدوّ آبائه من لدن آدم عليه السلام ، على حد قول الشاعر:

جاء شهق عارضا رُخمه إنّ بني عمّك فيهم رماح فالذي يتبع خطوات الشيطان كمن يريد أن يدخل يده في فم الأفعى، فيقول له ناصحه الذي يريد سلامته: إن هذه أفعى، ولا شك أن الشيطان أخطر على الإنسان من سائر الأفاعي. وقوله عز وجل: ﴿ فإن زللتم من بعد ما جاءتكم البيّنات فاعلموا أنّ الله عزيز حكيم ﴾ يقال: زلّت قدمه، إذا زَلِقَتْ في طين أو نحوه، وزلّ لسانه إذا زلق في كلامه والزّلّة السّقطة، والمراد بالبينات حجج الله على خلقه ومعجزاته المؤيدة لرسله وأعظمها القرآن العظيم الذي هو حجّة الله البالغة ومعجزته القاهرة الباهرة، الذي أنزله على أفضل خلقه، وأكمل رسله محمد على الذي كان وجهه ينبئ عن أنه رسول الله أفضل خلقه، وأكمل رسله محمد على الله عنه:

لو لم يكن فيه آياتٌ مُبيِّنة كانت بديهَتُه تأتيك بالخبر

وكما قال عبد الله بن سَلاَم رضي الله عنه في رسول الله عليه: فلما تبينتُ وجهه عرفت أن وجهه ليس بـوجه كـذاب، كما رواه أحمد وأصحاب السنن عنه رضى الله عنه وصححه الترمذي. ومعنى قوله عز وجل: ﴿ فإن زللتم من بعدما جاءتكم البينات فاعلموا أن الله عزيز حكيم البينات فاعلموا أن الله عزيز حكيم أي فإن زلت أقدامكم عن صراط الله المستقيم، ووقعتم في حبائل الشيطان، وارتكبتم ما حرّم الله عليكم فلا تتهادَوا في طاعة الشيطان ولا تصرّوا على معاصيكم، وسارعوا إلى التوبة النصوح والرجوع إلى الله عز وجل، وتذكّروا أن الله قاهر غالب قادر على الانتقام ذو عزة لا يمنعه من الانتقام من العاصين مانع، ولا يدفع عقابه عنهم دافع، وهو الحكيم في أفعاله، التي لا تخلو من حكمة يعلمها العليم الخبير، وقد أقام الله عز وجل البراهين الساطعة والحجج القاطعة وأيد رسوله ﷺ بالمعجزات الدالة على أنه رسول الله ﷺ، فلا تخالفوا أمره ولا تطيعوا الشيطان الذي يدعو حزبه ليكونوا من أصحاب السعير. وفي تذييل الآية بقوله عز وجل: ﴿ واعلموا أن الله عزيز حكيم ﴾ ترهيب من مخالفة أمره، وإذا كان هذا التحذير موجّها لأوليائه فهو أشد تحذيرا لأعدائه. وقوله عـز وجل: ﴿ هل ينظرون إلا أن يأتيهم الله في ظُلَل من الغَمَام والملائكةُ وقُضِيَ الأمر و إلى الله ترجع الأمور، هذا توبيخ للكفار الذين لم يسارعوا إلى الدخول في دين الإسلام ولم يستجيبوا لرسول الله عليه الله عليه بعد أن أيده الله تعالى بالمعجزات التي يؤمن على مثلها البشر، كأنه قيل لهم: لماذا لا تسارعون إلى الدخول في الإسلام؟ ألم تأتكم الآيات الشاهدات على أن الله حق وأن وعده الحق وأن محمدا حق، وماذا تنتظرون؟ هل تنتظرون قيام الساعة ومجيء يوم القيامة، يـوم تشقق السماء بالغمام ونزّل الملائكة تنـزيلا، وجاء ربك والملك صفا صفًا؟ إذا جاء هـذا اليوم فقد قضي الأمـر، وليس هناك للكـافرين إلا النار، كما قال عز وجل: ﴿ هل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة أو يأتيَ ربُّك

أو يأتيَ بعضُ آياتِ ربك يـومَ يأتي بعضُ آياتِ ربِّك لا ينفع نفسًا إيائُها لم تكنْ آمنَتْ من قبلُ أو كسبَتْ في إيهانها خيرا، قل انتظروا إنَّا منتظرون ﴿ وكما قال عز وجل: ﴿ كَالَّا إِذَا دُكَّت الأَرْضِ دَكًّا \* وَجَاء ربَّك والملك صَفًّا صَفًّا \* وجيء يومئذ بجهنم يومئذ يتذكر الإنسان وأنَّى له الذكري \* ومعنى : ﴿ينظرون﴾ أي ينتظرون، يقال: نظرته وانتظرته بمعنَّى. ولذلك قـال عز وجل: ﴿ هِل ينظرون إلا أن تأتيهم الملائكة ﴾ ثم قال في آخر الآية : ﴿ قل انتظروا﴾. ومعنى قبولم عنز وجل : ﴿وقُضِيَ الأمر ﴾ أي وفُصِل القضاء بالعدل بين الخلق، فلا ينفع نفسا إيانها لم تكن آمنت من قبل، إذ أنه إذا قامت القيامة آمن وقتئذ جميع الكافرين كما قال عز وجل: ﴿إذا وقعت الواقعة \* ليس لوقعتها كاذبة \* أي ليس عند وقوع القيامة نفسٌ تكذب بها، لكن لا ينفع الكافرين إيهانهم يـومئـذ. وقولـه عز وجل: ﴿وإِلَى الله تـرجع الأمور أي و إلى الله وحده يؤول القضاء بين الخلق يوم القيامة فيجازي المحسن بإحسانه والمسيء بإساءته ولا يستوي الصالحون والفجار، كما قال عز وجل: ﴿أم نجعل الـذين آمنوا وعملوا الصالحات كـالمفسدين في الأرض أم نجعِل المتقين كالفجار ﴾. وقوله عز وجل : ﴿ سَلْ بني إسرائيل كم آتيناهم من آية بيّنة ﴾ هذا توبيخ للمشركين واليهود الذي لم يسارعوا إلى الاستجابة لله ورسوله والدخول في دين الإسلام بأنه مهما جاءتهم من الآيات فلن يـؤمنوا بها؛ لأن الله عز وجل ختم على قلوبهم بسبب فسقهم ومعاصيهم، فلو سألت بني إسرائيل كم من الآيات البينات شاهدوا مع موسى عليه السلام ومع ذلك فما أقلَّ انتفاعهم بها، فهم يعلمون أن الله عز وجل أيَّده بمعجزات منها اليد والعصا وفلق البحر وضربه الحجر فانفجرت منه اثنتا عشرة عينا وما كان من تظليل الغمام وإنزال المَنّ والسلوى في آيات كثيرة ومع هذا أعرض كثير منهم عنها، وفي اليوم الذي شاهدوا فيه انفلاق البحر ونجاتهم رأوا قوما

يعكفون على أصنام لهم فقالوا: يا موسى اجعل لنا إلها كما لهم آلهة، فبدّلوا نعمة الله كفرا، وكذلك أهل الكتاب والمشركون رأوا ما أيّد الله بـ نبيه محمدا عَلَيْكُ من المعجزات والآيات البينات ومع ذلك بـ للوا نعمة الله كفرا، ولذلك قال عز وجل هنا: ﴿ ومن يُبَدِّلُ نعمةَ الله من بعد ما جاءته فإن الله شديد العقاب، وكما قال عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذين بدَّلُوا نعمة الله كفرا وأحلُّوا قـومهم دار البَوَار \* جهنَّمَ يصلـونها وبئس القرار وليس المراد بقولـه عـز وجل: ﴿ سل بني إسرائيل ﴾ هـ و أن يسألهم عن شيء لا يعرف، أو يستفهم منهم عن خبر ما عنده علم به، بل المقصود هو توبيخهم وتقريعهم وتبكيتهم مع ما فيه من مواساة رسول الله عَلَيْ وتسليته في نفس الوقت، لأن السؤال مُتَضَمّن أنّ محمدا وهو النبي الأمي ﷺ قد أطلعه الله وعرّف بالآيات التي أعطاها موسى عليه السلام وأنها كثيرة جدا، ولذلك لا يحتاج هذا السؤال إلى جواب لأن السؤال إذا كان لغير الاستعلام لا يحتاج إلى جواب. وقوله عز وجل: ﴿ فإن الله شديد العقاب ﴾ أي فإن عقوبة الله شديدة لهؤلاء المجرمين. وقوله عز وجل: ﴿ زُيِّنَ للذين كفروا الحياةُ الدنيا ﴾ أي حَسُنَتْ في أعينهم، وأَشْرِبَتْ محبّتها في قلوبهم، فتهالكوا عليها، وتهافتوا فيها وصارت كلّ همهم ومبلغ علمهم، وصاروا يتمتعون ويأكلون كما تأكل الأنعام والنّار مثوى لهم، وقد جعل الله تبارك وتعالى ما على الأرض زينة لها ليختبر عباده بها فالكفار تعلقوا بها وقالوا ربنا آتنا في الدنيا وما لهم في الآخرة من خلاق. والمؤمنون يقولون ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار. وقد أشار الله عز وجل إلى ذلك في قوله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّا جِعلنا مَا عَلَى الأرض زينة لها لِنبَّلُوَهُم أيهم أحسن عملا \* وإنا لجاعلون ما عليها صعيدا جُرُزا﴾ وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ويسخرون من الذين آمنوا ﴾ تقييد لقبيحة عظيمة من قبائح الكفار وهي استهزاؤهم بالمؤمنين، فكانوا إذا مرّ بهم

المؤمنون يتغامزون، ويسخرون منهم ويستهزئون بهم، وما كان ذلك منهم إلا لاستغراقهم في الجهل لأن الاستهزاء بالناس لا يصدر إلا عن جاهل ولذلك لما قال موسى عليه السلام لبني إسرائيل: ﴿ إِنَ الله يأمركم أَن تـذبحوا بقرة قالوا أتتخذنا هزوا قال أعوذ بالله أن أكون من الجاهلين ﴿ ولذلك سجّل الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم أن المؤمنين اللذين سخر المشركون منهم سيكافئهم المؤمنون بذلك يوم القيامة حيث يقول عز وجل: ﴿إن الـذين أجرموا كانوا من الذين آمنوا يضحكون و إذا مرّوا بهم يتغامزون أثم قال عز وجل : ﴿ فاليوم الذين آمنوا من الكفار يضحك ون \* على الأرائك ينظرون \* هل ثُوّبَ الكفار ما كانوا يفعلون . وقوله عز وجل: ﴿والـذين اتّقوا فوقهم يوم القيامة ﴾ أي المتصفون بصفة التقوى في عِلِّيِّن يوم القيامة. والذين كفروا في أسفل السافلين في نار الجحيم، كما قال عز وجل: ﴿ يوم يرون الملائكة لا بُشْرى يومئذ للمجرمين ويقولون حِجْرا محجورا \* وقَدِمْنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هَبَاء مَنْثُورا ﴿ أصحابِ الجنة يـومئـذ خير مُسْتَقَرا وأحسن مَقِيلا \* ويوم تَشَقّق السماء بالغَمام ونُزِّلَ الملائكة تنزيلا \* الملك يومئذ الحق للرحمن وكان يوما على الكافرين عسيراً . وقوله عز وجل: ﴿والله يرزق من يشاء بغير حساب، أي ولا حَجْر على فضل الله فهو يعطي الجزيل، وقد روى البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «قال الله عز وجل: أَنْفِقْ أَنفَقْ عليك، وقال: يد الله مَلاَّى لا تغيضُها نفقة سَحَّاءُ الليلَ والنهارَ، وقال: أرأيتم ما أنفق مُذْ خلق السموات والأرض فإنه لم يَغِضْ ما في يده وكان عرشه على الماء وبيده الميزان يخفض ويرفع». قال تعالى: ﴿كان الناس أمّة واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيها اختلفوا فيه، وما اختلف فيه إلا الذين أوتوه من بعد ما جاءتهم البيّنات بغيا بينهم فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحقّ بإذنه، والله يهدى من يشاء إلى صراط مستقيم أم حسبتم أن تدخلوا الجنة ولما يأتكم مثل الذين خلوا من قبلكم مستهم البأساء والضرّاء وزلزلوا حتى يقول الرّسول والذين آمنوا معه متى نصر الله ألا إنّ نصر الله قريب

بعد أن بين الله تبارك وتعالى في المقام السابق ما يفيد أنّ سبب إصرار الكفار على الكفر هو حبّهم للحياة الدنيا وحرصهم عليها وحسدهم وبغيهم، وأن المؤمنين قد هُدُوا إلى الصراط المستقيم فمنهم من يقول ربنا آتنا في الدنيا حسنة وفي الآخرة حسنة وقنا عذاب النار، ومنهم من يشري نفسه ابتغاء مرضاة الله ، ذكر هنا ما يفيد أن الناس كلُّهم كانوا على الحق وأن الشياطين اجتالتهم عنه حتى عبدوا غير الله، وضلوا عن سواء السبيل، فأرسل الله عز وجل الرسل وأنزل الكتب فاختلف الناس، فمنهم من هَدَى الله ومنهم من حقت عليه الضلالة، فقامت الرسل يبشرون من أطاعهم بنعيم الجنة وكريم ثوابها وينذرون من عصاهم بالنار وأليم عقابها ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حيّ عن بينة، وفي هذا تسلية لرسول الله عَلَيْكُ وللمؤمنين بأن اختلاف الناس ليس أمرا جديدا مختصا بزمان بعثة رسول الله محمد عليه الله عمية في التاريخ. ولا شك أن آدم وذريته كانوا جميعا على الهدى و إخلاص العبادة لله وحده واستمر ذلك في ذرية آدم عشرة قرون كما ذكر البخاري في صحيحه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان بين آدم ونوح عشرة قرون كلهم على الإسلام. فمعنى قوله عز وجل: ﴿كَانَ

الناس أمةً واحدة فبعث الله النبيين مبشرين ومنذرين وأنزل معهم الكتاب بالحق ليحكم بين الناس فيها اختلفوا فيه ﴾ أي كان بنو آدم مجتمعين على الهدى ودين الحق مدة من الزمان بيّنها ابن عباس بعشرة قرون ثم وسوس لهم الشيطان حتى عبدوا بعض الصالحين كما أخرج البخاري في صحيحه عن ابن عباس رضى الله عنهما في قـوله تعالى: ﴿وقـالوا لا تَـذَرُنّ آلهتكم ولا تَذَرُنّ وَدًّا ولا سُواعًا ولا يَغُوثَ ويَعُوقَ ونَسْرًا ﴿ قال : هذه أسماء رجال صالحين من قوم نوح، فلما هلكوا أوحى الشيطان إلى قومهم أن انصِبُوا إلى مجالسهم التي كانوا يجلسون فيها أنصابا وسمّوها بأسهائهم ففعلوا، ولم تعبد حتى إذا هلك أُولئك ونُسِيَ العلم عُبِدَتْ اهـ فبعث الله عـز وجل رسـلا أوّهم نـوح عليـه السلام وأنزل معهم الكتب لتكون نظاما إلهيا يحكم بها حكام الشريعة ويتحاكم إليها أتباع الأنبياء والمرسلين فيها يحدث بينهم من الاختلاف في الحقوق ونحوها، ويسيرون على منهاجها المستقيم، ليفوزوا بعز الدنيا وسعادة الآخرة . ولا شك أن الأمم عندما كانت تجيئهم رسلهم بالبينات كانوا يختلفون على رسلهم فمنهم آمن و منهم كفر، وقد ورد الاختلاف في كتاب الله عز وجل على نوعين: أحدهما يـذم الله فيه المختلفين جميعا، كقول ه عز وجل : ﴿ وإن الذين اختلفوا في الكتاب لفي شقاق بعيد ﴾ وكقوله عز جل : ﴿ ولا يزالون مختلفين إلا من رحم ربك ﴾ أما النوع الثاني من الاختلاف فهو ما يقع من الاختلاف بين المؤمنين والكافرين فيمدح الله المؤمنين ويذم الكافرين كقوله: ﴿ ولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من بعد ما جاءتهم البينات وَلَّكُن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من كفر، ولو شاء الله ما اقتتلوا وَلَكن الله يفعل ما يريد. • وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وما اختلف فيه إلا الذين أُوتُوه من بعد ما جاءتهم البينات بَغْيًا بينهم \* تحذير من مشابهة أهل الكتاب من اليهود والنصاري الذين يدعون أنهم جميعا يؤمنون بالتوراة وبموسى ثم يكفر

اليهود بعيسي وبالإنجيل كما يكفر اليهود والنصاري بمحمد علي وبالقرآن مع أنهم قبل مجيئه ونزول القرآن عليه كانوا مطبقين على وجوب الإيمان به إذا جاء، وهم يعرفونه كما يعرفون أبناءهم فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به فلعنة الله على الكافرين. ثم أثنى الله تبارك وتعالى على المؤمنين وأنهم أَرْشِدُوا إلى الحق وهُدُوا إلى الصواب فآمنوا بموسى والتوراة وبعيسى والإنجيل وبمحمد عليه والقرآن حيث يقول: ﴿فهدى الله الذين آمنوا لما اختلفوا فيه من الحق بإذنه ﴾ وهذا المقام في القرآن الكريم شبيه بقول عز وجل: ﴿ وما تفرق الذين أوتوا الكتاب إلا من بعدما جاءتهم البينة ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ولا تكونوا كالـذين تفرقـوا واختلفوا من بعدما جـاءهم البينات، وقـوله عـز وجل: ﴿والله يهدي من يشاء إلى صراط مستقيم ﴾ بيان لفضل الله عز وجل على المؤمنين النين وفقهم إلى الهدى وأرشدهم إلى الصراط المستقيم، صراط الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين، وقد جعل الله تبارك وتعالى حقا على كل مؤمن أن يدعو الله عز وجل مرات في كل يوم وليلة يقول: ﴿ اهدنا الصراط المستقيم \* صراط الذين أنعمت عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين فيكررها في صلاة الصبح وصلاة الظهر وصلاة العصر وصلاة المغرب وصلاة العشاء وصلاة التطوع ولقد كان رسول الله ﷺ وهو المعصوم من كل انحراف يَضْرَعُ إلى الله عز وجل أن يهديه عند الاختلاف إلى الهدى والرشاد، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث الصديقة بنت الصديق عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: كان النبي عَلَيْكُ إذا قام من الليل افتتح صلاته فقال: «اللهم ربّ جبريل وميكائيل وإسرافيل فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيها كانوا فيه يختلفون، اهدني لما اخْتُلِفَ فيه من الحق بإذنك، إنك 

استلهم فيها قوله تبارك وتعالى: ﴿قل اللهم فاطر السموات والأرض عالم الغيب والشهادة أنت تحكم بين عبادك فيها كانوا فيه يختلفون ، وقد أشار رسول الله ﷺ إلى بعض ما اختلف فيه أهل الكتاب فهدى الله المؤمنين من أمة محمد ﷺ له فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أنه سمع رسول الله ﷺ يقول: «نحن الآخرون السابقون يوم القيامة، بَيْدَ أنهم أُوتُوا الكتاب من قبلنا، ثم هذا يومهم الذي فرض الله عليهم فاختلفوا فيه، فهدانا الله، فالناس لنا فيه تَبعٌ، اليهود غدا والنصارى بعد غدٍ». وفي لفظ لمسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «نحن الآخرون الأوّلون يوم القيامة، ونحن أوّل من يدخل الجنة بَيْدَ أنهم أُوتُوا الكتاب من قبلنا وأُوتِينَاه من بعدهم، فاختلفوا فيه، فهدانا الله لما اختلفوا فيه من الحق فهذا يومهم الذي اختلفوا فيه، هدانا الله له، قال: يوم الجمعة فاليوم لنا وغدا لليهود وبعد غد للنصاري». وقوله عز وجل: ﴿أُم حسبتم أن تدخلوا الجنّة ولمّا يأْتِكُم مَثلُ الذين خَلَوْا من قبلكم مَسَّتهم البأساء والضراء وزُلْزِلُوا ﴿ فِي هـذا المقام الكريم لفت انتباه المؤمنين الـذين هداهم الله للحق بإذنه أي بأمره وإرادته ومشيئته، إلى أن سِلْعتهم وهي الجنة سلعة غالية قد بذل المؤمنون الأولون كلّ غال ونفيس في سبيلها، وتعرضوا لأنواع من البأساء والضراء وزلزلوا، لِتتَوطَّن نفوس المؤمنين على ما يصيبهم في سبيل الله، فيَصْبروا ويَحْتَسِبوا، و(أمْ) في قوله عز وجل: ﴿أُم حسبتم ﴾ للاستفهام المقصود به الحض على الصبر وتحمّل المشاق في سبيل الله، وقوله عز وجل: ﴿ ولما يأتكم مثل الـذين خلوا من قبلكم ﴾ أي والحال أنه لم يصبكم مثل ما أصاب المؤمنين الذين مَضَوا من قبلكم ولم تُبْتَلُوا بمثل ما ابْتُلُوا به، وقوله عز وجل: ﴿مسّتهم البأساء والضراء وزلزلوا﴾ استئناف بياني كأن سائلا سأل: ماذا أصابهم؟ فقال: ﴿مستهم البأساء والضراء وزلزلوا ﴾ والبأساء شدة

الفقر، والضراء الآلام والأسقام، ومعنى: وزلزلوا، أي وخُـوِّفوا وحُرِّكوا بأنواع البلايا والرزايا من جهة أعدائهم المخالفين لهم المختلفين معهم، ونظير هذا قوله عز وجل: ﴿ أَلَم \* أحسب الناس أن يُتْرَكُوا أن يقولوا آمَنَّا وهم لا يُفْتَنُون \* ولقد فَتَنَّا الذين من قبلهم فلَيَعْلَمَنَّ الله الله ولله وليعلمنَّ الكاذبين، وقد روى البخاري رحمه الله في صحيحه من حديث خَبَّاب بن الأركِّ قال: شكونا إلى رسول الله ﷺ وهو متوسد بردة له في ظل الكعبة فقلنا: ألا تستنصر لنا؟ ألا تدعو لنا؟ فقال: «قد كان مَن قبلكم يُؤْخَذُ الرجلُ فيُحْفَر له في الأرض فيُجَاءُ بالمنشار فيُ وضَع على رأسه فيُجْعَل نصفين ويُمْشَط بأمشاط الحديد ما دُونَ لحمِه وعظمِه فما يصدّه ذلك عن دينه، والله لَيتِمَّنَّ هذا الأمر حتى يسير الراكب من صنعاء إلى حَضْرَمَوْت لا يخاف إلا الله والذئب على غنمه، ولكنكم تستعجلون». ولا شك أن أصحاب رسول الله عَلَيْ رضي الله عنهم قد أصابهم مثل ما أصاب المؤمنين السابقين مع الأنبياء والمرسلين كما قال عز وجل: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اذكروا نعمة الله عليكم إذ جاءتكم جنود فأرسلنا عليهم ريحا وجنودا لم تَرَوْها، وكان الله بها تعملون بصيرا \* إذْ جاءوكم من فوقكم ومن أسفلَ منكم و إذْ زاغت الأبصار وبلغت القلوبُ الحناجرَ وتظنون بالله الظنونا ﴿ هنالك ابْتُلِيَ المؤمنون وزُلْزِلوا زلزالا شديدًا ﴾. وقوله عز وجل: ﴿حتى يقول الرسول والَّذين آمنوا معه متى نصر الله ألا إنّ نصر الله قريب ﴿ أي يصل البلاء بالمسلمين إلى حالة يحسّ المؤمنون أن أعداءهم لن يـؤمنوا فعندئذ يطلبون من الله عز وجل أن يهلك الكافرين ولا يُبْقِيَ منهم أحدا كما قال عز وجل: ﴿حتى إذا استيأس الرسل وظنوا أنهم قد كَلْ بُوا جاءهم نصرنا فنُجِّيَ من نشاء ولا يُردّ بأسنا عن القوم المجرمين، وكما قال عز وجل : ﴿ وأُوحِيَ إلى نوح أنه لن يؤمن من قومك إلا مَن قد آمن فلا تبتئس بما كانوا يفعلون \* واصنع الفلك بأعيننا ووحينا ولا تخاطبني في الذين ظلموا إنهم مُغْرَقون ﴾ .

قال تعالى: ﴿يسألونك ماذا ينفقون قل ما أنفقتم من خير فللوالدين والأقربين واليتامى والمساكين وابن السبيل وما تفعلوا من خير فإنّ الله به عليم كتب عليكم القتال وهو كرةٌ لكم وعسى أن تكرهوا شيئا وهو خير لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴿ خير لكم وعسى أن تحبّوا شيئا وهو شرّ لكم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾

هذا هو المقام الثالث في هذه السورة المباركة الذي يوصى الله تبارك وتعالى فيه المؤمنين ويحضّهم على توجيه العناية بندوي القربى واليتامي والمساكين والإحسان إليهم، حيث كان المقام الأوّل في بيان ما أخذه من الميثاق على بني إسرائيل حيث قـال: ﴿ وإذ أخـذنـا ميثـاق بني إسرائيل لا تعبـدون إلا الله وبالوالدين إحسانا وذي القربي واليتامي والمساكين، الآية، وكان المقام الشاني في آية البرّ حيث قال: ﴿ وآتي المال على حبه ذوي القربي واليتامي والمساكين ﴾ الآية. وقال في هذا المقام الكريم: ﴿قل ما أنفقتم من خير فللوالدين والأقربين واليتامي والمساكين وابن السبيل، الآية، وقد أورد هذا المقام الكريم هنا بعد أن حضّ على الإنفاق في سبيل الله في الآية الخامسة والتسعين بعد المائة حيث ختم بها هناك بعض أحكام القتال في سبيل الله وقبل الشروع في بيان أحكام الحج وذكر بعض أركانه وواجباته، وقد ذكر في هذا المقام قبل هذه الآية ما قد يبتلي به عباده المؤمنين من البأساء والضراء والزلزلة كما ذكر بعدها مباشرة أنه كتب عليهم القتال ليلفت انتباه المؤمنين إلى أنه لا ينبغي لهم أن يشغلهم شاغل مهم كان شديدا عن رعاية ذوي القربي واليتامي والمساكين. وهذه التنبيهات الإلهية شبيهة بجرس الإنذار الذي يحذّر من إضاعة ذوي القربي واليتامي والمساكين، ولا شك أن جميع الأنظمة البشرية التي توضع للرعاية الاجتماعية والتكافل الاجتماعي تعجز عن بث هذه الروح الكريمة في نفوس الناس للعناية بهذه الفئات من المجتمع

لتستشعر الكرامة والعزة بين سائر الطبقات، وقد قدمت في تفسير قوله تعالى: ﴿ يسألونك عن الأهلة ﴾ أن عرض العلم بطريقة السؤال والجواب من أعظم أسباب ترسيخ المعلومات في أذهان السامعين، وقد أطبق على هذا علماء النفس والتربية. وقوله عز وجل: ﴿ يسألونك ماذا ينفقون ﴾ ليس سؤالا عن طلب ماهية النفقة بل السؤال عن طلب مصارف النفقات التي تكون أحبّ إلى الله ورسوله بعد ما أمرهم بالإنفاق في سبيل الله في الآية الخامسة والتسعين بعد المائة ، فأجابهم بأنّ خير ما ينفقونه ما كان على الوالدين والأقربين واليتامي والمساكين، ولا شك عند أهل العلم أن من كانت نفقته واجبة على شخص فإنه لا يجوز لهذا الشخص أن يعطى زكاته لمن تجب عليه نفقته ، لكن الله تبارك وتعالى يعطي من فضله الأجر الجزيل كلّ من أنفق نفقة يبتغي بها وجه الله حتى إطعام الزوجة كما في صحيح البخاري من حديث سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه حيث قال له رسول الله عَيْكُ : «و إنك مهم أنفقت من نفقة فإنها صدقة حتى اللَّقمة التي ترفعها إلى في امرأتك» وتقديم الوالدين لأن حقها أعظم من حق غيرهما فوجب تقديمهما على غيرهما في رعاية الحقوق، ثم ذوي القربى لأن رعاية حقوقهم تجمع بين الصلة والصدقة، ثم اليتامي لأن الطفل الذي مات أبوه قد عدم الكاسب وأشرف على الضياع لعدم قدرته على الكسب فصار من حقه أن يبادر كل محسن برعايته حتى يحسّ بأنه وإن كان مات أبوه فقد صار كل ذوي البرّ بمنزلة الوالد الحنون له، وقد أخر المساكين عن اليتامي لأن حاجتهم أقل من حاجة اليتامي، لأن قدرة المساكين على الكسب أكثر من قدرة اليتامي عليه، وقد جعل ابن السبيل في المرتبة الأخيرة من هؤلاء لأن حاجته نادرة، فها أجمل هذا الترتيب الدقيق في كتاب أحكمت آياته ثم فصلت من لدن حكيم خبير، وقوله عز وجل: ﴿ وما تفعلوا من خير فإن الله

به عليم ﴾ أي ومهما صدر منكم من فعل خير وعمل معروفٍ فإن الله يعلمه وسيجزيكم عليه أحسن الجزاء، وقد بشر رسول الله ﷺ من تصدق بناقة مخطومة أي فيها خِطام وهو ما تُجرُّ به من أنفها ، بأن له يوم القيامة سبعمائة ناقة مخطومة، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه قال: جاء رجل بناقة مخطومة فقال: هذه ناقة في سبيل الله، فقال رسول الله ﷺ: «لك بها يوم القيامة سبعمائة ناقة كلّها مخطومة». وقوله عز وجل: ﴿ كُتِبَ عليكم القتال وهو كُرْهٌ لكم ﴾ أي فرض عليكم الجهاد في سبيل الله وملاقاة أعدائه الذي تتعرضون فيه للموت وبذل النفس، ولما كان حبّ الحياة غريزة في نفوس الأحياء من الناس والحيوانات قد غرسها الله عز وجل في كل حيوان وقد علم الناس في جميع الأعصار والأمصار والقرى والبوادي أن غريزة حبّ البقاء غريزة جُبل عليها الإنسان لذلك وصف الله تبارك وتعالى فرض القتال بأنه كُرْهٌ أي شاق على النفس الإنسانية، وليس معنى ذلك أن أصحاب رسول الله عليه كانوا يكرهون أن يفرض عليهم القتال في سبيل الله بل ثبت أنهم كانوا يتمنونه قبل فرضيته كما أشرت إلى ذلك عند الكلام على أطوار الجهاد في سبيل الله في تفسير قوله تبارك تعالى: ﴿وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴿ وقد سقت للدلالة على تمني المسلمين أن يشرع لهم قتال أعدائهم قوله عز وجل: ﴿ ويقول الذين آمنوا لولا نزّلت سورة ﴾ أي يشرعُ فيها للمسلمين قتال أعدائهم بدليل قوله تعالى في نفس الآية : ﴿ فإذا أنزلت سورة محكمة وذُكِرَ فيها القتال رأيتَ الـذين في قلوبهم مرض ينظرون إليك نظر المَعْشِي عليه من الموت فأوْلَى لهم \* طاعةٌ وقولٌ معروف، فإذا عزم الأمرُ فلو صَدَقوا اللهَ لكان خيرا لهم الله ومع كون القتال شاقا على النفس الإنسانية فإن المسلم ولا سيها من أصحاب رسول الله ﷺ قد يبذل نفسه رخيصة في سبيل الله دفاعا عن

دينه و إعلاء لكلمته، وقد سقت أمثلة لبعض أصحاب رسول الله عَلَيْ في تفسير قوله عز وجل: ﴿ ومن الناس من يشري نفسه ابتغاء مرضات الله والله رءوف بالعباد﴾ ولا شك أن من آمن بالله واليوم الآخـر يغلّب ما أُمِرَ به شَرْعا على ما جُبلَ عليه طَبْعا، ليقينه بأن بذل نفسه في سبيل الله يورثه الدرجات العلى في جنات النعيم، وأكثر أوامر الشرع ونواهيه إنها تربّي في النفس الإنسانية تقديم مراد الشرع على مراد الطبع ولذلك حرمت الاعتداء على الأعراض والأموال والعقول حتى لا يندفع الإنسان وراء شهوت وغريزته، والإنسان يشرب الدواء المرّ لعلمه بحسن عاقبته وحلاوة مآله، وقوله عز وجل: ﴿وعسى أن تكرهـوا شيئا وهـو خير لكم، وعسى أن تحبّوا شيئـا وهو شر لكم الله قضيّة مسلّمة عند سائر البشر، فكم يمر بالعاقل من تجرُبة يتحقق فيها صدق هذه القضية، حيث يرغب الإنسان في شيء ويسعى له ويبذل النفيس في الوصول إليه وتحصيله وتكون عاقبته له غير حميدة ويتمنّى أنه لم يكن سعى لـ ولا حصل عليه لما يجلبه له من تعاسة في حياته الـ دنيا، وكم ينزل بالإنسان شيء يكرهه وتكون عاقبته له حميدة، ويفرح بحصوله له ويتأسف على ما سبق من كراهيته له، والإنسان لا يعلم الغيب، والعبرة في الأمور بحسن عاقبتها، ولذلك أُثِرَ في الدعاء: «اللهم أحسن عاقبتنا في الأمور كلها وأجرنا من خِزْي الدنيا وعذاب الآخرة» كما في مسند أحمد من رواية ابنه عبدالله قال: ثني أبي ثنا هيثم بن خارجة ثنا محمد بن أيوب بن مَيْسَرة بن حَلْبَس قال: سمعت أبي يحدث بُسْر بن أرطأة القرشي يقول، وذكر الحديث، ولذلك كذلك كان رسول الله صلى الله عليه وسلم يعلم أصحابه الاستخارة في الأمور كلها كما يعلمهم السورة من القرآن فقد روى البخاري في صحيحه من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: كان النبي عَلَيْكُ يعلمنا الاستخارة في الأمور كلها كما يعلمنا السورة من القرآن، يقول: «إذا

همّ أحدكم بالأمر فليركع ركعتين من غير الفريضة ثم ليقل: اللهم إني أستخيرك بعلمك وأستقدرك بقدرتك وأسألك من فضلك العظيم فإنك تقدر ولا أقدر وتعلم ولاأعلم وأنت علام الغيوب، اللهم إن كنت تعلم أن هذا الأمر خير لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري أو قال: في عاجل أمري وآجله فاقدره لي ويسره لي ثم بارك لي فيه، وإن كنت تعلم أنه شرّ لي في ديني ومعاشي وعاقبة أمري أو قال: في عاجل أمري وآجله فاصرفه عني واصرفني عنه واقدر لي الخير حيث كان ثم رضّني به، ويسمّي حاجته». وقوله عز وجل: ﴿والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ أي والله أعلم بعواقب أموركم منكم، وأخبر بها فيه صلاحكم في دنياكم وأخراكم ومعاشكم ومعادكم، فأيقنوا أنّ ما يفرضه عليكم يجلب لكم خير الدنيا والآخرة وعزّ العاجلة فأيقنوا أنّ ما يفرضه عليكم يجلب لكم خير الدنيا والآخرة وعزّ العاجلة والأجلة وإن كان على خلاف ما تشتهيه غريزة النفس الإنسانية، التي تميل الساوات والأرض أعدت للمتقين.

قال تعالى: ﴿يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه قل قتال فيه كبير وصد عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام و إخراج أهله منه أكبر عند الله، والمنتنة أكبر من القتل، ولا يزالون يقاتلونكم حتى يردوكم عن دينكم إن استطاعوا، ومن يرتدد منكم عن دينه فيمت وهو كافر فأولَّنك حبطت أعالهم في الدنيا والآخرة وأولَّنك أصحاب النار هم فيها خالدون\* إن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولَّنك يرجون رحمة الله، والله غفور رحيم .

لما ذكر الله تبارك وتعالى في الآية السابقة أنه كتب القتال على المسلمين ليجاهدوا أعداء الله ولتكون كلمة الله هي العليا استفسر بعض الناس من رسول الله عليه عن القتال في الأشهر الحرم وهي ذو القعدة وذوالحجة والمحرم ورجب مُضَر الذي بين جمادى وشعبان فأنزل الله عز وجل: ﴿يسألونك عن الشهر الحرام قتالٍ فيه ﴾ الآية. وقد أخبر رسول الله على أن الله عز وجل جعل السنة اثني عشر شهرا يوم خلق السموات والأرض منها أربعة حرم، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي بكرة رضى الله عنه عن النبي عَيَالِيُّهُ أنه قال: «إن الزمان قد استدار كهيئته يـوم خلق الله السموات والأرض، السنة اثنا عشر شهرا منها أربعة حُرُم، ثلاثة مُتَواليات: ذوالقعدة وذوالحجة والمُحَرَّم، ورجب مُضَرَ الـذي بين جُمادى وشعبان» وقـد بَيَّن رسول الله ﷺ في هذا الحديث مجمل قول الله عز وجل : ﴿منها أربعة حرم ﴾ حيث يقول الله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ عدَّة الشهور عند الله اثنا عشر شهرا في كتاب الله يوم خلق السموات والأرض منها أربعة حرم > ولا شك أن العرب قبل الإسلام كانوا يعرفون بها ورثوه من دين إبراهيم عليه السلام هذه الأشهر الحرم، إلا أنهم كانوا قد أحدثوا قبل الإسلام بمدّة تجليلَ المحَرَّم فأخَّرُوه إلى صَفَر حيث جعلوا صَفَرا مُحَرَّما والمحرم صَفَرا، ليتمكنوا من القتال وليواطئوا عدة ما حرّم الله فيُجِلّوا ما حرّم الله، وقد افتخر شاعر منهم بذلك حيث يقول عمير بن قيس:

لقد علمَ ـــ تُ مَعَـد بأن قومى كــرامُ الناس إنّ لهـم كـراما ألسنا الناسِئين على مَعَدة شهرور الحِلّ نجعلها حراما وقد بين الله تبارك وتعالى أن النسيء من زيادة الكفر عنيد أهل الجاهلية حيث يقول تبارك وتعالى: ﴿إِنَّمَا النَّسِيءَ زيادة في الكفر يُضَلُّ به الذين كفروا يُحِلُّونه عاما ويحرمونه عاما ليواطئوا عدّة ما حرّم الله فيحلوا ما حرّم الله، زُيّن لهم سوء أعمالهم، والله لا يهدي القوم الكافرين، وفي شهر جمادي الآخرة من السنة الثانية للهجرة بعث رسول الله ﷺ سريّة وأمّر عليهم عبد الله بن جحش رضى الله عنه وكتب له كتابا وأمره أن لا يقرأه إلا بعد مسيرة يومين، وأنه لا يُكْرهُ أحدا من أصحابه على المسير معه بعد قراءة كتاب رسول الله عَلَيْكُ عليهم، فلما بلغ المكان الذي أمره رسول الله ﷺ بقراءة الكتاب فيه، ويُذْكَرُ أنه «بَطْنُ مَلَل» وقرأ الكتاب على أصحابه تَبِعُـوه جميعا سـوى رجلين تخلفا للبحث عن راحلتهما، فلقوا ابن الحضرميّ في ناس من قريش راجعين بتجارة من الشام فقتلوهم، واتَّفق وقوع ذلك في أول يـوم من رجب، ولم يكونـوا قد رأوا هلال رجب، وكانوا يظنون أن هذا اليوم هو الثلاثون من جمادي الآخرة، وقتلوا ابن الحضرمي وأخذوا الذي كان معهم، فاستغلَّت قريش هذه الحادثة أسوأ استغلال، وقالوا: محمد يزعم أنه يعظم الشهر الحرام ويقاتل فيه، فأنـزل الله عز وجل: ﴿ يسألـونك عن الشهر الحرام قتـالٍ فيه ، قل قتـالٌ فيه كبير، وصدّ عن سبيل الله وكفرٌ به والمسجد الحرام و إخراج أهله منه أكبر عند الله، والفتنة أكبر من القتل، ولا يـزالون يقاتلـونكم حتى يرُدوكم عن دينكم إن استطاعوا، ومن يرتدد منكم عن دينه فيَمُتْ وهو كافر فأولَئك حبطت

أعمالهم في الدنيا والآخرة وأولَّئك أصحاب النار هم فيها خالدون، فقال بعضهم: إن لم يكونوا أصابوا وِزْرا فإنهم لم يصيبوا أجرًا، فأنزل الله عز وجل: ﴿ إِنَّ الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولَّتك يرجون رحمت الله، والله غفور رحيم . وقد أشار البخاري في صحيحه إلى قصة سريّة عبدالله بن جحش هذه حيث قال في كتاب العلم: واحتج بعض أهل الحجاز في المناولة بحديث النبي عَلَيْتُ حيث كتب لأمير السرية كتابا وقال: لا تقرأه حتى تبلغ مكان كذا وكذا، فلما بلغ المكان قرأه على الناس وأخبرهم بأمر النبي عَلَيْ اهـ وقال السيوطى في الدر المنثور في تفسير قوله تبارك وتعالى: ﴿يسألونك عن الشهر الحرام ﴾ الآية : أخرج ابن جرير وابن المنذر وابن أبي حاتم والطبراني والبيهقي في سننه بسند صحيح عن جندب بن عبد الله عن النبي عَلَيْ أنه بعث رهطا وبعث عليهم أبا عبيدة بن الجراح أو عبيدة بن الحارث فلما ذهب لينطلق بَكَى صبابة إلى رسول الله عَلَيْ فجلس، وبعث مكانه عبدالله بن جحش، وكتب له كتابا، وأمره أن لا يقرأ الكتاب حتى يبلغ مكان كـذا وكذا، وقال: «لا تُكرِهَنّ أحـدا على السّير معك من أصحابك» فلما قرأ الكتاب استرجع وقال: سمعا وطاعةً لله ولرسوله، فخبّرهم الخبر، وقرأ عليهم الكتاب، فرجع رجلان، ومضى بقيتهم، فلقوا ابن الحضرمي فقتلوه، ولم يدروا أن ذلك اليوم من رجب أو جمادى، فقال المشركون للمسلمين: قتلتم في الشهر الحرام؟ فأنزل الله: ﴿ يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه الآية ، فقال بعضهم: إن لم يكونوا أصابوا وِزْرًا فليس لهم أجر، فأنزل الله: ﴿إِن الذين آمنوا والذين هاجروا وجاهدوا في سبيل الله أولَّئك يرجون رحمت الله ، والله غفور رحيم ﴾ اهـ وقد ساق ابن كثير رحمه الله في تفسيره وفي (البداية والنهاية) حديث جندب بن عبد الله من رواية الحافظ أبي محمد بن أبي حاتم قال: حدثنا أبي حدثنا محمد بن أبي بكر

المقدَّمي حدثنا المعْتَمِرُ بن سليمان عن أبيه حدثني الحضرميّ عن أبي السِّوار عن جندب بن عبد الله أن رسول الله ﷺ بعث رهطا، وساق الحديث باللفظ المتقدم إلى قوله: فأنزل الله: ﴿ يسألونك عن الشهر الحرام قتالِ فيه قل قتالٌ فيه كبير الآية اهم، ولا شك أن ابن أبي حاتم أحد الثقات الحفاظ، وأبوه أحد الأعلام الثقات، ومحمد بن أبي بكر المقَدَّميّ من رجال البخاري ومسلم، والمعتمر بن سليمان من رجال الجماعة، وأبوه سليمان بن طرخان التيميّ من رجال الجماعة أيضا، والحضرميّ قد ذكر أبو محمد عبد الرحمن بن أبي حاتم الرازي في كتابه: (الجرح والتعديل) أن عبد الله بن أحمد بن حنبل سأل يحيى بن معين عن الحضرمي الذي يروي عنه التيميّ فقال: ليس به بأس، اهـ وذكر الحافظ ابن حجر في (تهذيب التهذيب) في ترجمة أبي السِّوَار فقال: روى عنه الحضرمي اهـ وأبو السِّوَار من رجال البخاري ومسلم، وبهذا يتبين أن الذين توجه وا بالسؤال إلى رسول الله عليه هم المشركون، وقصدوا بذلك التشويش على الإسلام والمسلمين فردّ الله كيدهم في نحورهم وذكر قَواصِمَ الظهر من قبائح أفعالهم، وأثبت مغفرته ورحمته لأهل هذه السَّريَّة رضي الله عنهم، وقد قال عبد الله بن جحش رضي الله عنه يوبّخ كفار قريش على كفرهم بالله وصدّهم عن سبيل الله:

تعُدّون قَتْ لا في الحرام عظيمة وأعظم منه لو يرى الرُّشْدَ راشدُ صُدُودكُمُ وعما يقول محمد وكفرٌ به واللهُ راءٍ وشاهدهُ وإخراجُكم من مسجد الله أَهْلَــه لئـــلاّ يُـــرَى لله في البيت ساجـــدُ فإنّا وإن عيرّر مونا بقتلـــه وأرجف بالإسلام باغ وحاسدُ سَقَيْنا من ابن الحضرمي رماحَنـــا بنَخْــلَــة لمَّا أوقد الحـــرّبَ واقــدُ دَمَّــا، وابنُ عبــد الله عثمانُ بيننـــا

يُنازعه غُلِّ من القَيْد عاند

وقوله: بنخلة، يشير إلى المكان الذي حصلت فيه المعركة، وقوله: أوقد

الحربَ واقد، يريد أن واقد بن عبد الله اليَرْبُوعيّ حليف عمر بن الخطاب رضى الله عنه هو الذي رمى ابن الحضرمي بسهم فقتله، وكان واقدٌ رضي الله عنه في هذه السرية المباركة، وقوله: وابنُ عبد الله عثمانُ بيننا، يشير إلى أنهم أخذوا عثمان بن عبد الله بن المغيرة المخزوميّ أسيرًا. وقوله عز وجل: ﴿قتال فيه ﴾ بدل اشتمال، وقوله تعالى : ﴿قل قتال فيه كبير الإنجارهم أن القتال في الشهر الحرام إثم عظيم يعني لمن تعمد القتال فيه ولم يكن دفاعا، وقوله عز وجل: ﴿وصد عن سبيل الله وكفر به والمسجد الحرام و إخراج أهله منه أكبر عند الله ﴾ أي ومنع للناس من الدخول في الإسلام، وكفركم أيها المشركون بالله وصدّكم المؤمنين عن المسجد الحرام وإخراجكم النبيّ محمدا عَيَالِيَّةِ والمؤمنين حتى اضطررتموهم إلى الهجرة من مكة هو أعظم إثما وأكبر ذنبا من القتال في الشهر الحرام، وقول عز وجل: ﴿والفتنة أكبر من القتل ﴾ أي وكفركم بالله وإكراهكم للمسلمين على الكفر بالله أكبر إثما من القتال في الشهر الحرام ومن قتل النفس مطلقًا بغير حق. وقوله عز وجل: ﴿ولا يزالون يقاتلونكم الآية. أي وسيستمر كفار قريش في حرب المسلمين لكي يصدوهم ويحملوهم على الردة عن الإسلام لو تمكنوا من ذلك، ومن يرجع إلى الكفر بعد الإسلام حتى يموت على الكفر فهؤلاء بطلت أعمالهم الصالحة في الدنيا بهدر دمهم، وفي الآخرة بضياع أجرهم، وهؤلاء أهل النار المخلدون فيها، وقوله عز وجل: ﴿إِنَّ الذينِ آمنوا والذينِ هاجروا ﴾ الآية أي إن المؤمنين المهاجرين المجاهدين أصحاب سرية عبد الله بن جحش رضى الله عنهم هم طلاب رحمة الله، والله يدخلهم في رحمته ومغفرته. قال تعالى: ﴿يسألونك عن الخمر والميسر قل فيها إثم كبير ومنافع للناس و إثمها أكبر من نفعها، ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو، كذالك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكّرون ﴿ في الدّنيا والآخرة ، ويسألونك عن اليتامى قل إصلاحٌ لهم خيرٌ وإن تخالطوهم فإخوانكم ، والله يعلم المفسدَ منَ المصلحِ ، ولو شاء الله لأعنتكم ، إنّ الله عزيز "حكيمٌ ﴾ .

بعد أن أمر الله عز وجل الناس أن يأكلوا مما في الأرض حلالاً طيباً كما مرّ في الآية الشامنة والستين بعد المائة ثم أمر المؤمنين بأن يأكلوا من طيبات ما رزقهم كما في الآية الثانية والسبعين بعد المائة ثم نهاهم أن يأكلوا أموالهم بينهم بالباطل في الآية الثامنة والثمانين بعد المائة وشرع القصاص لحماية أرواح الناس وسلامتهم، ثم الصيام لقمع شهوتي البطن والفرج، ثم الحبّ لإقامة ذكر الله ثم كتب الجهاد لصيانة دين الله وإعلاء كلمته، ذكر في هذا المقام أحد أطوار تحريم الخمر والميسر لما فيهما من الصدعن ذكر الله وعن الصلاة ولإفسادهما للقلب والعقل، ولما فيهما من أكل أموال الناس بالباطل، وتجاوزهم من الطيبات إلى الخبائث، وقد مرّ تحريم الخمر بأطوار أربعة على طريقة التّدرّج في التشريع كما حدث في تشريع الصيام والجهاد بحسب ما تقتضيه تربية النفوس وإعدادها لتلقى الأحكام التي تأتي للحجر على النفوس من الانطلاق وراء الشهوات والمضار، وقبل البدء في الحديث عن أطوار تحريم الخمر في الإسلام أشير هنا إلى أن الخمر لم تكن مباحة قبل هذه الأطوار بنص من كتاب الله أو سنة رسوله علي وإنها كان يشربها من يشربها من المسلمين اتباعا لعاداتهم قبل الإسلام، وقد امتنع بعض ذوي العقول فحرمها على نفسه في الجاهلية قبل الإسلام، منهم قيس بن عاصم المنقري وقد كان شرّابا لها في الجاهلية فلما سَكِرَ مرة غمز عُكْنَة ابنته وسبّ أبويه ورأى القمر فتكلم بشيء يخزي، فلما أفاق أُخبِر بذلك فحرم الخمر على نفسه وفيها يقول:

رأيت الخمر صالحة وفيه خصال تفسد الرجل الحليها

فلا والله أشربها صحيحا ولا أُشفى بها أبدا سقيما

ولا أعطى بها ثمنا حيات ولا أدعو لها أبدا نديما

فإنّ الخمر تفضح شاربيها وتجنيهم بها الأمر العظيما

وقد قيل للعباس بن مرداس في الجاهلية: لم لا تشرب الخمر فإنها تزيد في جرأتك؟ فقال: ما أنا بآخذ جهلي بيدي فأدخله في جوفي، ولا أرضى أن أصبح سيد قومي وأمسى سفيههم.

ولما كان العرب في جاهليتهم قد استغرقوا في شرب الخمر وغلبتهم حتى صار بعضهم لا يكاد يصحو منها، وكان تحريمها دفعة واحدة قد يؤدي إلى نفرتهم عن الإسلام كما ذكر عن الأعشى أنه لما توجه إلى المدينة ليُسْلِمَ وعلم بذلك مشركو قريش خافوا أن يكون لشعره أثر في نشر دعوة الإسلام فلقيه بعضهم في الطريق فقالوا له: أين تـذهب؟ فأخبرهم أنه يـريد محمـدا عليه فقالوا: لا تَصِلْ إليه فإنه يأمرك بالصلاة، فقال: إن خدمة الربّ واجبة، فقالوا: إنه يأمرك بإعطاء المال إلى الفقراء، فقال: إن اصطناع المعروف واجب، فقالوا له: إنه ينهى عن الزنى، فقال: هو فحش وقبيح في العقل وقد صرت شيخا فلا أحتاج إليه، فقيل له: إنه ينهى عن شرب الخمر فقال: أما هذا فإني لا أصبر عليه، فرجع وقال: أشرب الخمر سنة ثم أرجع إليه، فلها رجع من الطريق سقط عن البعير فانكسرت عنقه فهات فلم يصل إلى منزله. فكان من حكمة العليم الخبير التدرّج في تشريع تحريم الخمر على أربعة أطوار، حيث أنزل الله عز وجل على رسوله ﷺ قبل الهجرة وهو يعدُّدُ آلاءه ونعمه على خلقه، ويذكّرهم بآياته وآثار قدرته فقال في سورة النحل: ﴿ ومن ثمرًات النخيل والأعناب تتخذون منه سَكِّرًا ورزقا حسنا ﴾ ففي هذا

إماءة إلى التنديد باتخاذ المسكر من ثمر النخيل والعنب بجعله خمرا حيث عطف عليه الرزق الحسن كأنه قال لهم: تجعلونه رزقا رديئا ورزقا حسنا، ولا شك أن هذا الأسلوب في لفت انتباه النفس إلى التوقف عن شرب الخمر في الدرجة العليا من أساليب التربية والتعليم والتحذير، قال في القاموس المحيط: والسَّكر محرّكة الخمر. أما الطور الثاني فكان في هذا المقام الكريم من سورة البقرة حيث يقول: ﴿يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير ومنافع للناس و إثمهما أكبر من نفعهما ، والاستفهام والسؤال هنا من المؤمنين للاستفسار عن حكم الخمر والميسر، والخمر ما خامر العقل وغطاه وغيبه، من عصير العنب والتمر والعسل والحنطة والشعير، وسائر ما يصنعه الناس مما يُسْكِر سواء كان مائعا أو جامدا أو مشموما، ما دام يخامر العقل أي يغطيه ويغيبه. والميسر هو القمار، قال مجاهد ومحمد بن سيرين والحسن وابن المسيب وعطاء وقتادة ومعاوية بن صالح وطاوس وعلى بن أبي طالب وابن عباس رضي الله عنهم: كل شي فيه قهار من نرد وشطرنج فهو الميسر حتى لعب الصبيان بالجَوْز والكِعَاب إلا ما أبيح من الرّهان في الخيل، والقرعة في إفراز الحقوق كما ذكر القرطبي رحمه الله. ومن أشهر ميسر العرب قمار الأزلام ومراهنتهم بها حيث كانوا يتراهنون على الجزور ويجعلونها أسهما ويكتبون على كل سهم نصيبا معينا منها ويجعلون بعضها مهملا لا نصيب لمن تصيبه، ثم يضعونها في خريطة ويدفعونها إلى يـد رجل فَيُجَلْجِلُها ويدخل يـده فيُخْرج منها باسم كل واحد منهم واحدًا منها فكل من خرج له سهم من ذوات الأنصباء أخذ من الجزور بقَدْره، ومن خرج له سهم مُهْمَل لا نصيب له غُرِّم ثمن الجزور وكانوا يدفعون أنصباءهم إلى الفقراء ولا يأكلونها ويتباهون بذلك ويتفاخرون به ويذمون من تخلف عن هذا الرهان، وكانت الخمر والميسر هي شغل العرب الشاغل يتمدحون بها وفي ذلك يقول أعشى بني ثعلبة:

كدم الذبيح سَلَبْتُها جِـرْيالَـها قد قلتها ليقال: من ذا قالها وجزور أيسار دعَوْتُ إلى النّدى ونياطِ مُقْفرة أخاف ضلالها

وسبيئية مما تُعتتق بابل وغريبةٍ تأتى الملوك حكيمة

وقوله عز وجل: ﴿قل فيهما إثم كبير﴾ أي في تعاطى الخمر والميسر ذنب عظيم وجرم فاحش، وقوله عز وجل: ﴿ومنافع للناس﴾ هو ما كانوا ينثرون من أموالهم لمن حولهم عند شرب الخمر وما يحصل لهم من بعض اللذة وقت شرابها على ما توهمته نفوسهم كما كانوا يصيرون بعد شربها إلى جرأة تدفع الواحد منهم إلى ارتكاب الصعاب كما قال حسان رضى الله عنه:

ونشرَ أُما ينه فتركنا ملوكا وأُسْدًا ما يُنَهْنِهُ هَا اللَّقاء وكما قال الأعشى:

تدَعُ الفتى ملكا يَميل مصُرَّعًا من قهـوة باتَتْ ببابـل صـفوةٍ وقد أشار الأعشى إلى بعض أوضارها مع بعض لذاتها حيث يقول: لَعَمْرُك إِن الرّاح إِن كنت شاربا لمختلف آصالهُ وغداتُ ها

لنا من ضحاها خُبْثُ نفسٍ وكَأْبة وذكرى هموم ما تُغِبُّ أَذَاتُها وعند العِشاء طيبُ نفس ولذّة ومال كثيرٌ عزّة نشَواتُها

ومنافع الميسر ما كان يصيب الفقراء من لحوم الجزور التي يقامرون عليها، وليس في قوله عز وجل : ﴿ ومنافع للناس ﴾ ما يفيد مدحا للخمر والميسر بحال من الأحوال، إذ وجود منفعة ما في شيء مع وجود شرّ كبير فيه لا تجعل هـ ذا الشيء ممدوحا، والعقلاء يقررون: أن درء المفاسد مقدّم على جلب المصالح، كما هـ و في قواعد التشريع، والخمر هي الخمر، وقـ د ذكر ابن أبي الدنيا أنه مرّ على سكران فوجده يبول في يده ويمسح به وجهه كهيئة المتوضئ ويقول: الحمد لله الذي جعل الإسلام نورا، والماء طهورا. وقوله عز وجل: ﴿ و إثمها أكبر من نفعها ﴾ تقرير لضاّلة ما في الخمر والميسر من منافع

بالنسبة لما فيهما من الذنب والجُرْم والقبح، غير أن بعض الناس قد يرى أن ذلك ليس تحريها للخمر، فكان الطور الثالث هو النهي عن شرب الخمر عند قربان الصلاة حيث يقول عز وجل: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكاري حتى تعلموا ما تقولون ﴾ ثم كان الطور الرابع والأخير هو الجزم والتصريح بتحريمها مطلقا حيث يقول عز وجل: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينِ آمنُوا إِنَّهَا الخمر والميسر والأنصاب والأزلام رجس من عمل الشيطان فاجتنبوه لعلكم تفلحون \* إنها يريد الشيطان أن يوقع بينكم العداوة والبغضاء في الخمر والميسر ويصدكم عن ذكر الله وعن الصلاة فهل أنتم منتهون ﴿ فقد روى أحمد وأبو داود والترمذي والنسائي من طريق أبي مَيْسَرة عمرو بن شرحبيل عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: لما نزل تحريم الخمر قال عمر: اللهم بيّن لنا في الخمر بيانا شفاءً، فنزلت الآية التي في البقرة: ﴿ يسألونك عن الخمر والميسر قل فيهما إثم كبير الآية، قال فدُعِيَ عمر فقر تَتْ عليه، قال: اللهم بيّن لنا في الخمر بياناً شفاءً، فنزلت الآية التي في النساء: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تقربوا الصلاة وأنتم سكاري فكان منادي رسول الله عليه إذا أقيمت الصلاة ينادي: ألا لا يقربنّ الصلاة سكران. فدُعِيَ عمر فقُرِئَتْ عليه، فقال: اللهم بيّن لنا في الخمر بياناً شفاءً، فنزلت هذه الآية: ﴿ فهل أنتم مُنتُهُ ون ﴾ قال عمر: انتهينا. وقد صحح هذا الحديث علي بن المديني والترمذي. وقوله عز وجل: ﴿ ويسألونك ماذا ينفقون قل العفو ﴾ قد تقدم قوله عز وجل في الآية الخامسة عشرة بعد المائتين: ﴿ يسألونك ماذا ينفقون ﴾ وكان سؤالهم فيها عن المصرف فبينه عز وجل بقوله: ﴿قل ما أنفقتم من خير فللوالدين والأقربين ﴾ الآية. والسؤال هنا عن كمية ما ينفقون ولذلك قال عز وجل في الجواب: ﴿قل العفو﴾ أي ما سهل وتيسر مما يكون فاضلا زائدا عن الكفاية وحاجة صاحب المال، ثم بينتها بعد ذلك آية

الزكاة التي بينها وفسرها رسول الله ﷺ وحدّد فيها الكمية التي تجب في كل نوع من الأموال الزكويّة، وقوله عز وجل: ﴿ كَذَالِكَ يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون \* في الدنيا والآخرة ﴾ أي كما أوضح الله عز وجل لكم وفصّل وبيَّن ما تقدم من الأحكام يوضح لكم ويبين ويفصل جميع ما تحتاجونه من أحكام في شئون دنياكم وأخراكم ومعاشكم ومعادكم لكى تتدبروا فضل الله عليكم حيث أرسل لكم النبي الأمي محمدا عليه بأكمل الشرائع وأفضل الأنظمة وأحسن المناهج، وقبوله عنز وجل: ﴿ويسألونك عن اليتامي قل إصلاح لهم خير وإن تخالطوهم فإخوانكم، والله يعلم المفسد من المصلح، ولو شاء الله لأعنتكم، إن الله عزيز حكيم \* بعد أن ذكر الله عز وجل في الآية السابقة بعض الأنظمة المالية ذكر هنا الأمر بحفظ أموال اليتامي ومراعاة صيانتها، وقد روى أبو داود والنسائي واللفظ لأبي داود قال: حدثنا عثمان ابن أبي شيبة ثنا جرير عن عطاء عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: لما أنزل الله عز وجل: ﴿ولا تقربوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن ﴾ و﴿إن الذين يأكلون أموال اليتامي ظلما الآية ، انطلق من كان عنده يتيم فعزل طعامه من طعامه وشرابه من شرابه فجعل يَفْضُل من طعامه فيُحْبَس له حتى يأكله أو يفسد، فاشتد ذلك عليهم، فذكروا ذلك لرسول الله عظي فأنزل الله عز وجل: ﴿ويسألونك عن اليتامي قل إصلاح لهم خير، وإن تخالط وهم فإخوانكم ﴾ فخلطوا طعامهم بطعامه وشرابهم بشرابه. اهـ وقوله: ﴿والله يعلم المفسد من المصلح ﴾ أي وعند الله عز وجل علم بمن كان قصده ونيته الإصلاح أو من كانت نيته وقصده الإفساد، وقوله عز وجل: ﴿ولو شاء الله لأعنتكم إن الله عـزيـز حكيـم، أي ولـو أراد عنتكم ومشقتكم لأوقعكم في الحرج والضيق والمشقة لأنه عزيز قاهر حكيم حميد، وقد رحمكم ويسر لكم التشريع وخفّف عنكم لأنه يريد بكم اليسر ولا يريد بكم العسر.

قال تعالى: ﴿ ولا تنكحوا المشركات حتّى يؤمن، ولأمةٌ مؤمنة خيرٌ من مشركةٍ ولو أعجبتكم، ولا تنكحوا المشركين حتى يؤمنوا، ولعبدٌ مؤمن خيرٌ من مشركٍ ولو أعجبكم، أولَئك يدعون إلى النار والله يدعو إلى الجنة والمغفرة بإذنه ويبيّن آياته للنّاس لعلّهم يتذكرون ﴾.

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى ما يـوجب صيانة العقول شرع في هـذا المقام يبين أحكام النكاح والطلاق مما تصان به الفروج، فقال عز وجل: ﴿ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمن الله أي ولا تتزوّجوا امرأة مشركة وثنية حتى تدخل في دين الإسلام، وكما لا يجوز الزواج من امرأة مشركة فإنه لا يحل إمساكها لو كانت زوجة لقوله تبارك وتعالى : ﴿ ولا تمسكوا بِعِصَم الكوافر ﴾ ولفظ المشركات قد لا يتناول الكتابيات فقد جاء في لسان الشرع كثيرا عطف أهل الكتاب على المشركين كقوله تعالى: ﴿ ما يودّ الذين كفروا من أهل الكتاب ولا المشركين أن يُنزَّلُ عليكم من خير من ربكم الله كقول تعالى: ﴿ لم يكن الذين كفروا من أهل الكتاب والمشركين مُنْفَكِّين حتى تأتيهم البيّنة ﴾ وقد نصّ الله تبارك وتعالى في محكم كتابه على جواز نكاح المحصنات من الذين أوتوا الكتاب حيث يقول عز وجل: ﴿ اليوم أُحِلُّ لكم الطيباتُ وطعامُ الذين أوتوا الكتاب حِلّ لكم وطعامكم حِلّ لهم والمحصناتُ من المؤمنات والمحصناتُ من اللذين أوتوا الكتاب مِن قبلكم إذا آتيتموهن أجورَهن مُحْصِنين غير مسافحين ولا مُتّخِذِي أخدان﴾ وقد أباح الله تبارك وتعالى نكاح الكتابية وهو يعلم أنّ قولها يضاهئ قول الذين أشركوا لكنّ حكمته فوق ما يخطر بالبال وما يدور في الخيال، فما حرّمه فهو الحرام وما أحله فهو الحلال، وقد أباح ذبيحة الكتابي ولم يبح ذبيحة المشركين، ولا يحل لمسلم أن يتقدم على الله أو على رسوله بقول أو عمل كما قال تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينِ آمنُوا لا تُقَدِّمُوا بِينَ

يَدَي الله ورسوله واتقوا الله إن الله سميع عليم، وقد أشار ابن جرير في تفسيره إلى أن الأمة مجمعة على جواز نكاح المسلم الكتابية يهودية أو نصرانية. وضعّف القول المنسوب إلى بعض السلف بتحريمها وذكر أنه روي عنهم خلاف بسند أصح منه، ولا شك أن كلّ كافر مشركٌ، وعلى هذا فقول عز وجل: ﴿ولا تنكحوا المشركات﴾ إمّا عامٌّ أريد به الخصوص، وإما عامّ مخصوص بقوله تبارك وتعالى: ﴿ والمحصناتُ من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم ﴾ على أن الإسلام مع إباحته للمسلم أن يتزوج يهوديةً أو نصرانيـةً قد حضّ المسلم على أن يختار الزوجة الصالحة المستمسكة بتعاليم الإسلام، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هـريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «تنكح المرأة لأربع: لمالها، ولحسبها، ولجمالها، ولدينها، فاظفر بذات الدين، تَرِبَتْ يداك» كما روى مسلم في صحيحه من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «الدنيا كلُّها متاعٌ، وخير متاع الدنيا المرأة الصالحة». اهـ ولا شك أن دين الإسلام عندما أباح للمسلم أن يتزوج الكتابية راعى ما قد يحدث لبعض المسلمين من سفر إلى بلاد الكتابيين، وهو محتاج إلى إعفاف نفسه، وصيانة عرضه، وقد اشترط في نكاح المسلم للكتابية أن تكون معروفة بطهارة العرض حيث يقول الله عز وجل : ﴿والمحصناتُ من الذين أوتوا الكتاب من قبلكم﴾ فالمسلمة يكفي فيها أنها مسلمة وغير معروفة بسلوك مَشِين؛ أما الكتابية فلا بد فيها من التأكد من عفتها وطهارة عرضها، إذ الإحصان المشْتَرَط في الكتابية معناه: أن تكون حرة عفيفة غير متساهلة في عرضها. وقد أجمعت الأمة على أنه لا يجوز للمسلمة أن تتزوج كافرا مهم كان، ولقد أحسن بعض أهل العلم عندما سُئِلَ: لماذا يبيح الإسلام للمسلم أن يتزوج كتابية ولا يبيح الإسلام للمسلمة أن تتزوج كتابيا؟ فأجاب : بأن المسلم يكرّم موسى وعيسى عليها السلام

فإذا كانت تحته كتابية فلن تسمع منه إهانة لموسى أو لعيسى عليهما السلام بخلاف الكتابي فإنه لا يؤمن بمحمد عليه ولا يبعد أن يهين المسلمة بتكذيب رسولها ﷺ فلصيانة كرامة المرأة في الإسلام أباح للمسلم أن يتزوج كتابية لأنها لن ترى منه إلا احتراما وتكريها لها، وحرّم على المسلمة أن تتزوج كتابيا لأنها تتعرض عنده للإهانة والأذى لكفره بنبيتها محمد عليه عند وقوله عز وجل: ﴿وَلَامَة مؤمنة خير من مشركة ولو أعجبتكم﴾ اللام في قـوله: ﴿وَلاَمَّةُ هِي لام الابتداء الشبيهة بلام القسم في إفادة التأكيد، والأمة هي المرأة المملوكة وقوله: ﴿خير﴾ ليست على بابها من التفضيل بل هي من باب قوله تعالى: ﴿أصحاب الجنة يـومئذ خير مستقرا وأحسن مقيلاً ﴿ ولو أَ قُـوله : ﴿ ولو أعجبتكم ﴾ بمعنى (إنْ) إذ القاعدة اللغوية أنّ كلمة (لو) إذا وليها فعل ماضٍ كانت بمعنى (إنْ )ويَطَّرِد حذف كان واسمها بعدها، أي وإن كانت المرأة المشركة أعجبتكم، ونظيره قوله عز وجل: ﴿ ولو أعجبك كثرة الخبيث ﴾ أي وإن كان أعجبك كثرة الخبيث. ومعنى هذه الجملة الكريمة: أي ولـزواجكم من امرأة مملـوكـة مؤمنـة خير من زواجكم من امـرأة حرّة نسيبـة حسيبة مشركة وإن كانت هذه المرأة المشركة أعجبتكم لجمالها ولحسبها ونسبها، وقد أشار الله تبارك وتعالى إلى أن زواج الحرّ المسلم من الأمة إنها يكون عند عدم قدرته على الزواج من حرة عفيفة حيث يقول تبارك وتعالى: ﴿ومن لم يستطع منكم طَوْلًا أن ينكح المحصنات المؤمنات فمن ما ملكت أيهانكم من فتياتكم المؤمنات والله أعلم بإيهانكم بعضكم من بعض فانكحوهن بإذن أهلهن وآتوهن أجورهن بالمعروف محصناتٍ غيرَ مسافِحاتٍ ولا مُتَّخِـذاتِ أخدان فإذا أُحْصِنّ فإنْ أَتَيْنَ بفاحشة فعليهنّ نصف ما على المحصّنات من العـذاب ذٰلك لمن خَشِيَ العَنَتَ منكم وأن تصبروا خير لكم والله غفور رحيم ﴾ وإنها اشترط الإسلام في نكاح الأمة المؤمنة هذه الشروط لأن الإسلام يكره الرّق للإنسان والمعلوم أن أولاد الحرّ من الأمة المملوكة لغيره يكونون أرقاء لأهل الأمة، إذ أن من مقررات الشريعة الإسلامية أنَّ الولد يتبع خير الأبوين دينا، ويتبع الأم حرية ورِقًا، وقد بشّر رسول الله عِيْكِ من كانت له أمة مسلمة فأعتقها وتزوجها بأنّ له أجرين، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه: «ثلاثة يُؤْتَوْنَ أجرهم مرتين: رجل من أهل الكتاب آمن بنبيه وأدرك النبي على فآمن به واتَّبعه وصدَّقه فله أجران، وعبد مملوك أدّى حقَّ الله تعالى وحقَّ سيده فله أجران، ورجل كانت له أمة فغَذَاها فأحسن غذاءها ثم أدّبها فأحسن أدبها ثم أعتقها وتـزوجها فلـه أجران». وقـوله عـز وجل: ﴿ولا تُنكحوا المشركين حتى يـؤمنوا﴾ أي لا تُروّج وا يـا أولياء النساء كـافرا حتى يـرجع عن كفره ويدخل في دين الإسلام، فلا يجوز أن يتزوّج رجل من الكفار امرأة مسلمة أبدا، وقد أجمع المسلمون على أنه لا يجوز للمسلمة أن تتزوج من الكافر ألبتّه على اختلاف أنواع الكفرة سواء كان وثنيا أو كتابيا أو مجوسيا أو صابئا أو ملحدا أو غير هؤلاء ولا تتزوج المسلمة إلا مسلما، وقد ألحق أهلُ السنة أهلَ الأهواء المعادين لبعض أصحاب رسول الله عليه بهؤلاء في باب النكاح فلا يجيزون تزويج امرأة من أهل السنة لرجل من أهل الأهواء كما أنهم يحرمون أكل ذبائحهم كذلك تعزيرا، وقوله عز وجل: ﴿ولعبد مؤمن خير من مشرك ولو أعجبكم ﴾ أي ولو زوجتم مملوكا مؤمنا المرأة المسلمة هو خير من المشرك الحر الحسيب النسيب وإن كان أعجبكم في حسبه ونسبه، فهو عند الله لا يساوي شيئا، وليس هذا حضًا على تزويج المملوك المسلم من الحرة المسلمة وإنها هو لبيان أن المسلمة لا تكون فراشا لكافر أبدا، وفي قول عز وجل: ﴿ولا تُنكحوا المشركين﴾ إشارة إلى أن المرأة لا تـزوج نفسها، ولا تـزوج المرأةُ المرأة، وأنه لا بد من الولي في عقد النكاح، ولا بد أن يكون الولي رجلا، قال

البخاري في صحيحه: باب من قال: لا نكاح إلا بولي لقول الله تعالى: ﴿ وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تَعْضُلُوهن ﴾ فدخل فيه الثيب، وكذلك البكر، وقال: ﴿ولا تُنكحه والمشركين حتى يـؤمنه وقال: ﴿وأنكحوا الأيامي منكم﴾ ثم ساق من طريق عروة بن الزبير أن عائشة زوج النبي ﷺ أخبرته: أن النكاح في الجاهلية كان على أربعة أنحاء فنكاح منها نكاح الناس اليوم يخطب الرجل إلى الرجل وليَّته أو ابنته فيُصْدِقُها ثم يَنْكِحُها، ونكاحٌ آخر كان الرجل يقول لامرأته إذا طَهُرَتْ من طَمْثها: أرسلي إلى فلان فاستَبْضِعِي منه، ويعتزلها زوجها ولا يمسها أبدا حتى يتبين حملها من ذلك الرجل الذي تَسْتَبْضِعُ منه، فإذا تبيّن حملها أصابها زوجها إذا أحب، وإنها يفعل ذلك رغبة في نجابة الولد فكان هذا النكاح نكاح الاستبضاع، ونكاح آخر يجتمع الرهط ما دون العشرة فيدخلون على المرأة كلهم يصيبها فإذا حملت ووضعت ومرّ ليال بعد أن تضع حملها أرسلت إليهم، فلم يستطع رجل منهم أن يمتنع حتى يجتمعوا عندها، تقول لهم: قد عرفتم الذي كان من أمركم، وقد وَلَدْتُ، فهو ابنك يا فلان، تُسَمِّي من أحبّت باسمه فيَلْحَقُ به ولدها، لا يستطيع أن يمتنع به الرجل، ونكاح الرابع: يجتمع الناس الكثير فيدخلون على المرأة لا تمنع من جاءها وهُنّ البغايا كُنّ يَنْصِبْنَ على أبوابهن رايات تكون عَلَمًا فمن أرادهن دخل عليهن فإذا حَمَلَتْ إحداهن ووضعت حملها جُمِعُوا لها ودَعَوْا لهم القافة ثم ألحقوا ولدها بالذي يرون فالْتَاطَتْه به ودُعي ابنه لا يمتنع من ذلك، فلما بعث محمد ﷺ بالحق هدم نكاح الجاهلية كله إلا نكاح الناس اليوم. ثم ساق البخاري من حديث عائشة رضي الله عنها تفسيرها لقوله تعالى: ﴿ وما يُتْلَى عليكم في الكتاب في يتامى النساء ﴾ ثم ساق البخاري من حديث ابن عمر قصة عرض عمر رضي الله عنه على عثمان و أبي بكر رضي الله عنهما الزواج من

حفصة رضي الله عنها حين تأيمت من ابن حذافة السهمي، ثم ساق البخاري من حديث معقل بن يسار قصة نزول قوله تعالى: ﴿فلا تَعْضُلُوهن قال الحافظ في الفتح: استنبط المصنف هذا الحكم من الآيات والأحاديث التي ساقها لكون الحديث الوارد بلفظ الترجمة على غير شرطه اهد. وقوله عز وجل: ﴿أُولَئك يدعون إلى النار والله يدعو إلى الجنة والمغفرة بإذنه ويبين آياته للناس لعلهم يتذكرون أي هؤلاء الذين نهيتكم أيها المؤمنون عن مناكحتهم لا يألونكم خبالا ويتسببون في دخولكم النار، والله يدعوكم إلى العمل بها يدخلكم الجنة ويسبب لكم المغفرة بها أذِنَ لكم فيه، والله يوضح لكم أدلة سعادتكم في الدنيا والآخرة، لتتعظوا وتعتبروا.

قال تعالى: ﴿ ويسألونك عن المحيض قل هو أذى فاعتزلوا النساء في المحيض ولا تقربوهن حتى يطهرن فإذا تطهرن فأتوهن من حيث أمركم الله، إنّ الله يجب التوابين ويجبّ المتطهرين ﴾

في هذا المقام الكريم من كتاب الله عز وجل يرسم الله تبارك وتعالى للمؤمنين منهج الرشد في مسألة تتكرر في جميع الأعصار والأمصار، وقد اضطربت فيها الأمم اضطرابا شديدا، وساروا فيها على مناهج متناقضة، وهي صلة الرجل بحليلته الحائض، فقد كان اليهود والمجوس يخرجونها من منازهم ويعزلونها عن فراشهم عزلا كاملا، وكان النصاري لا يفرقون بين الطُّهْر والحيض فكان النصراني يقارف زوجته وهي حائض ولا يعتبر الحيض شيئًا ، أوكان العرب من أهل يثرب وما جاورها قد استنّوا في هذا الباب بسنة اليهود فكانوا يتجنّبون مؤاكلة الحائض ومساكنتها، فهدى الله الذين آمنوا إلى الحق وأرشدهم إلى الصواب الذي لا يحرمهم من متعةٍ حلال، ولا يعرض المرأة لمهونة لا حاجة لها ألبتّة، وفي نفس الوقت يحمى الرجل من التعرض لأذى قد يجلب له الأمراض والأسقام. فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أنس رضى الله عنه أن اليهود كانوا إذا حاضت امرأة فيهم لم يؤاكلوها ولم يجامع وهن في البيوت، فسأل أصحابُ النبيِّ عَلَيْ النبيُّ عَلَيْ فأنزل الله تعالى: ﴿ ويسألونك عن المحيض قل هو أذى فاعتزلوا النساء في المحيض ﴾ إلى آخر الآية، فقال رسول الله ﷺ: «اصنعوا كلّ شيء إلا النكاح»، فبلغ ذلك اليهود، فقالوا: ما يريد هذا الرجل أن يدع من أمرنا شيئا إلا خالفنا فيه، فجاء أُسَيْد بن حُضَيْر وعَبَّاد بن بشر فقالا: يا رسول الله إن اليهود تقول كذا وكذا أفلا نجامعهن؟ فتغيّر وجه رسول الله ﷺ حتى ظنناً أنْ قد وَجَد عليهما، فخرجا، فاستقبلهما هديّة من لبن إلى النبي ﷺ، فأرسل في آثارهما

فسقاهما، فعرفا أن لم يَجِدْ عليهما. اهـ وقد لوحظ أن الله تبارك وتعالى قد ذكر قوله عز وجل: ﴿ يسألونك ﴾ في الآية الثامنة والثمانين بعد المائة، وفي الآية الخامسة عشرة بعد المائتين، وفي الآية السابعة عشرة بعد المائتين، وفي صدر الآية التاسعة عشرة بعد المائتين بدون أن تسبقها الواو، ثم ذكرها ثلاث مرات مسبوقة بالواو، والظاهر أن هذا التغاير في الأسلوب يشعر بأن الأسئلة التي وردت بدون واو العطف وقعت في أزمنة متغايرة حيث يقع كلّ سؤال في وقت على حدة، أما هذه الأسئلة الثلاثة التي اقترنت بواو العطف فقد وقعت كلها عند السؤال عن الخمر، والمحيض قد يستعمل بمعنى الحيض ويستعمل بمعنى مكان الحيض، وقد أكَّد الفخر الرازي أن المراد بالمحيض في الآية هنا مكان الحيض لا نفس الحيض، قال رحمه الله: إذ لو كان المراد بالمحيض ههنا الحيض لكان قوله: ﴿فاعتزلوا النساء في المحيض ، معناه: فاعتزلوا النساء في الحيض، ويكون المراد: فاعتزلوا النساء في زمان الحيض، فيكون ظاهره مانعا من الاستمتاع بها فيها فوق السّرة ودون الركبة ، ولما كان هذا المنع غير ثابت لزم القول بتطرّق النسخ أو التخصيص إلى الآية، ومعلوم أن ذلك خلاف الأصل، أما إذا حملنا المحيض على موضع الحيض كان معنى الآية: فاعتزلوا النساء في موضع الحيض، ويكون المعنى: فاعتزلوا موضع الحيض من النساء، وعلى هذا التقدير لا يتطرق إلى الآية نسخٌ ولا تخصيصٌ ، ومن المعلوم أن اللفظ إذا كان مشتركا بين معنيين وكان حمله على أحدهما يوجب محذورا، وعلى الآخر لا يـوجب ذلك المحـذور فإنّ حمل اللفظ على المعنى الذي لا يوجب المحذور أولى، هذا إذا سلّمنا أن لفظ المحيض مشترك بين الموضع وبين المصدر مع أنّا نعلم أن استعمال هذا اللفظ في الموضِع أكثر وأشهر منه في المصدر. اهـ والحيض هو دم معروف كتبه الله عز وجل على النساء، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضى الله عنها قالت:

خرجنا مع النبي على لا نرى إلا الحبّ فلما كنت بسَرف حِضْتُ فدخل على رسول الله على وأنا أبكى، قال: «مالك ؟أنفِسْتِ؟» قلت: نعم، قال: «إن هذا أمرٌ كتبه الله على بنات آدم فاقضي ما يقضي الحاج غير أن لا تطوفي بالبيت». الحديث، وقد جعل الله تبارك وتعالى للحيض صلة وثيقة بعملية التناسل، وهو أمارة بارزة من أمارات بلوغ المرأة، كما أن انقطاعه لغير مرض دليل على بلوغ المرأة سن اليأس، ودم الحيض يتميز عن سائر الدماء التي تراها المرأة، فهو دم أسود خاثر ثخين تعلوه حمرة كأنه محترق من شدة حرارته، يخرج برفق ولا يسيل سيلانا، له رائحة كريهة تخالف سائر الدماء. وكل دم تراه المرأة مخالف لهذه الصفة لا يكون دم حيض. وقد روى أبو داود والنسائي من حديث فاطمة بنت أبي حبيش رضي الله عنها أنها كانت تُسْتَحاض فقال لها النبي عَلِي (إذا كان دم الحيض فإنه دم أسود يُعْرَف فإذا كان ذلك فأمسكي عن الصلاة، فإذا كان الآخر فتوضئي وصلى، فإنها هو وقوله عز وجل: ﴿قل هـو أذى﴾ يعني أخبر يا محمد السائلين عن المحيض وقل لهم: مباشرة الرجل زوجته في مكان حيضها يعني في قُبلها هـ و ضرر وقذرٌ ولا شك أنّ هذا الفعل قد يسبّب لفاعله أمراضا خطيرة قد تنغّص عليه عيشه وتسبّب له آلاما وبثوراً تجلب لـ الإزعاج، وقد علم بالاستقراء التام أن الله عز وجل ما نهى عن شيء إلا لما فيه من المضار وما أمر بشيء إلا لما فيه من المنافع والخير. وقول عز وجل: ﴿فاعتزلوا النساء في المحيض أي فتجنّبوا قربان الحائض في محل حيضتها أي في فرجها. وقوله عز وجل: ﴿ولا تقربوهن حتى يطهرن مو تفسير وتأكيد لقوله عز وجل: ﴿فاعتزلوا النساء في المحيض﴾ أي ولا تباشروهن في فروجهن ولا تدنوا من مكان الحيض في زمان الحيض حتى ينقطع دم حيضهن. وقد بين رسول الله ﷺ ما يحلّ للرجل

من زوجته وهي حائض، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: كان رسول الله ﷺ يأمرني فأتزر فيباشرني وأنا حائض. كما روى البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث ميمونة بنت الحارث الهلالية أم المؤمنين رضي الله عنها قالت: كان النبي إذا أراد أن يباشر امرأة من نسائه أمرها فاتزرت وهي حائض. وقد صرح رسول الله ﷺ كذلك بها يحل للرجل من زوجته وهي حائض فقال: «اصنعوا كل شيء إلا النكاح » كما تقدم في حديث أنس في سبب نزول هذه الآية. وقول ه تبارك وتعالى: ﴿ فإذا تطهرن فأتوهن من حيث أمركم الله ﴾ أي فإذا انقطع دم حيضهن واغتسلن من الحيض فقد أبيح لكم منهن ما كان محظورا عليكم بسبب الحيض حيث . أذن الله لكم في مقارفة نسائكم طاهرات نظيفات من الأذى . وكان رسول الله عَلَيْ يأمر النساء عند الاغتسال من الحيض أن يأخذن شيئا يسيرا من المسك يتطيبن به، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضى الله عنها أن امرأة سألت النبي عَلَيْ عن غُسلها من المحيض فأمرها كيف تغتسل قال: «خذي فِرْصة من مِسْك فتطهّري بها» قالت: كيف أتطهر؟ قال: «تطهّري بها» قالت: كيف ؟ قال: «سبحان الله تطهّري» فاجتبذتها إليّ فقلت: تتبعي أثر الدم . وفي رواية لمسلم من حديث عائشة رضى الله عنها قالت : دخلت أسهاء بنت شَكَلِ على رسول الله ﷺ فقالت: يا رسول الله كيف تغتسل إحدانا إذا طهرت من الحيض؟ فقال: «تأخذ إحداكن ماءها وسِدْرتها فتطَهّر فتحسن الطّهور ثم تَصُبّ على رأسها فتَـدْلُكُه دَلْكا شديدا حتى تبلغ شئون رأسها ثم تصب عليها الماء ثم تأخذ فِرْصة مُسَّكة فتطهّر بها». الحديث. كما روى مسلم من حديث أم سلمة رضى الله عنها أنها سألت رسول الله ﷺ فقالت: إني امرأة أشدّ ضَفْر رأسي فأنقضه للحيضة والجنابة؟ قال: «لا». هذا ولا شك أن الحائض لا تحل لها الصلاة حتى تغتسل من

حيضتها، فعليها بمجرد انقطاع الدم عنها أن تغتسل كاغتسالها للجنابة، وهي كذلك ممنوعة من قراءة القرآن حتى تطهر من الحيض. وقول عبارك وتعالى: ﴿ إِنَّ الله يحب التوابين ويحب المتطهرين ﴾ أي إن الله عز وجل يرضى عن عباده الرجاعين إلى مرضات الواقفين عند حدوده التائبين من ذنوبهم ومعاصيهم مهما عظمت، وقد ضرب رسول الله عَلَيْ لذلك مشلا، ولله المثل الأعلى، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث عبد الله بن مسعود رضى الله عنه عن النبي صلى الله عليه وسلم قال: «لله أفرح بتوبة عبده من رجل نزل منزلاً وبه مَهْلَكةٌ ومعه راحلته عليها طعامه وشرابه، فوضع رأسه فنام نومةً فاستيقظ وقد ذهبت راحلته، حتى اشتد عليه الحرّ والعطش أو ما شاء الله، قال: أرجع إلى مكاني، فرجع فنام نومة ثم رفع رأسه فإذا راحلته عنده الله عنه قال: قال : قال : قال : قال : قال الله عنه قال : قال رسول الله علي : «لله أشد فرحا بتوبة عبده حين يتوب إليه من أحدكم كان على راحلته بأرض فلاة فانفلتت منه وعليها طعامه وشرابه فأيسَ منها فأتى شجرة فاضطجع في ظلها قد أيس من راحلته فبينا هو كذلك إذا هو بها قائمة عنده فأخذ بِخِطامها ثم قال من شدة الفرح: اللهم أنت عبدي وأنا ربك، أخطأ من شدة الفرح» وفي قوله عز وجل: ﴿ويحب المتطهرين ﴾ لفت انتباه الناس إلى أن الله يبغض من يقارف زوجته وهي حائض لأن هذا الفعل قذارة يبغضها الله عز وجل ولذلك حرّمها، والتطهر هو التنزه عن الأقذار والأذى، وهـو معنـوي وحسّى، فـالمعنوي: هـو التطهـر من الشرك وسـائر المعاصي، والحسّى: هو الوضوء والغسل و إزالة النجاسة من البدن والثوب، ولذلك لا يقبل الله صلاة أحد إلا أن يكون طاهر الثوب والبدن والمحل، وقد بشر رسول الله ﷺ المتوضئ بمغفرة خطاياه، فقد روى مسلم من حديث عثمان بن عفّان رضى الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: «من توضأ فأحسن الوضوء خرجت خطاياه من جسده حتى تخرج من تحت أظفاره "كما روى مسلم من حديث أبي مالك الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «الطُّهُ ور شطر الإيمان ". كما روى مسلم من حديث عمر رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «ما منكم من أحد يتوضأ فيسبغ الوضوء ثم يقول: أشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له وأشهد أن محمدا عبده ورسوله ، إلا فتحت له أبواب الجنة الثمانية يدخل من أيها شاء ".

قال تعالى: ﴿نساؤكُم حَرث لكم فأتوا حرثكم أنّى شئتم وقدّموا لأنفسكم، واتقوا الله واعلموا أنّكم ملاقوه، وبشّر المؤمنين ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم أن تبرّوا وتتقوا وتصلحوا بين الناس، والله سميع عليم ﴾.

بعد أن بين الله تبارك وتعالى منهاج السعادة في معاملة الزوج لزوجته الحائض، وحذّر أشد التحذير من قربانها في مكان الحيض زمان الحيض، ذكر هنا أن الزوجة كالحرث لزوجها، وأنه له أن ينتفع بحرثه على أي وجه يحبّ ما دام في حدود ما أذن الله عز وجل له فيه، مبطِلًا بذلك عقيدةً يهوديّةً منحرفة عن الحق منغمسةً في الخرافة حيث كان اليهود يعتقدون أن مقارفة الرجل لزوجته وهي باركة كالساجدة يجعل الولد الذي تنجبه من هذا الوقاع أحول، وقد تأثر العرب من سكان يثرب بهذه الخرافة اليهودية، فكانت المرأة اليثربية تمنع زوجها من مقارفتها على هذه الصفة، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنهما قال: كانت اليهود تقول: إذا أتى الرجل امرأته من دبرها في قبلها كان الولد أحول، فنزلت الآية ﴿نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنّى شئتم ﴿ زاد مسلم في رواية عن الزهري: إن شاء مُجبِّيةً، وإن شاء غير مُجَبِّيةٍ غير أن ذلك في صهام واحد. وقد روى الترمذي وقال: هـذا حديث حسن صحيح من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قبال: جياء عمر إلى رسول الله ﷺ فقبال: يها رسول الله هلكتُ، قال: «وما أهلكك؟» قال: حوّلْتُ رَحْلي البارحة، قـال: فلم يردّ عليه رسول الله ﷺ شيئًا، قال فأوحى إلى رسول الله ﷺ هذه الآية ﴿نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنّى شئتم الله قال: «أقبِلْ وأدْبِر، واتق الـــــدّبُـر والحيْضَة». ومعنى قوله في الحديث: «مُجَبِّية» أي باركة كهيئة الساجدة، وقوله: غير أن ذلك في صهام واحد. أي في منفذ واحد وهو القبل إذ هو

موضع الحرث، وقال القاضي أبو بكر بن العربيّ في كتابه أحكام القرآن: قال النسائي عن أبي النضر أنه قال لنافع مولى إبن عمر: قد أُكْثِرَ عليك القول، إنك تقول عن ابن عمر: إنه أفتى بأن يأتوا النساء في أدبارهن، قال نافع: لقد كذبوا علي ، ولكن سأخبرك كيف كان الأمر؟ إن ابن عمر عرض المصحف يـوما، وأنا عنده أسمع، حتى بلغ: ﴿نساؤكم حرث لكم فأتـوا حرثكم أنّى شئتم الله قال: يا نافع هل تعلم ما أمر هذه الآية؟ قلت: لا. قال: كنّا معشر قريش نُجَبّي النساء، فلما دخلنا المدينة، ونكحنا نساء الأنصار، أردنا منهن ما كنا نريد من نسائنا، فإذا هنّ قد كرهن ذلك وأعظمنه ، وكان نساء الأنصار إنها يُـؤتَين على جنوبهن ، فأنزل الله سبحانه : ﴿نساؤكم حرث لكم فأتـوا حرثكم أنّى شئتم﴾. وقوله عـز وجل: ﴿وقدموا لأنفسكم ﴾ أي وليكن همّكم هو طاعة الله عز وجل والانتهاء عما نهاكم عنه ولا يكن همّكم مجرد قضاء الشهوة، واطلبوا من الله عز وجل أن يرزقكم الذرية الصالحة التي ينفعكم الله بها في حياتكم وبعد موتكم، واحرصوا على ذكر الله عند قربانكم نساءكم ليحفظ لكم ما يرزقكم من ذريتكم، فإن العبد إذا مات انقطع عمله إلا من ثلاث منها: ولد صالح يدعو له، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: «إذا مات ابن آدم انقطع عمله إلا من ثلاث: صدقة جارية أو علم ينتفعُ به، أو ولدٍ صالح يدعو له» كما روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «لو أن أحدهم إذا أراد أن يأتي أهله قال: بسم الله، اللهم جنّبنا الشيطان وجنّب الشيطان ما رزقتنا، فإنه إن يُقَدَّر بينهما ولد في ذلك لم يضرّه شيطان أبدا ، وقول عز وجل: ﴿واتقوا الله ﴾ أي واحذروا بأسه وعقوبته لمن يخالف أمره ويقع في معاصيه، وقوله عز وجل: ﴿واعلموا أنكم ملاقوه ﴾ أي وأيقنوا أنكم

ستقفون بين يديه يوم الحساب ، وسيجزي كل عامل بها عمل ، كما قال عز وجل: ﴿وما تقدِّموا لأنفسكم من خير تجدوه عند الله هو خيرا وأعظم أجراً ﴾ ، وقوله عز وجل: ﴿وبشر المؤمنين ﴾ أي وأخبر يا محمد المستجيبين لله ورسوله بأن الله أعد لهم في جنات النعيم مالا عين رأت ولا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر من الجزاء الحسن الجميل، وتذييل الآية الكريمة بهذا للفت انتباه المؤمنين حتى يكونوا على حذر شديد فيها يكون بينهم وبين نسائهم وأن يخافوا الله عز وجل ويراقبوه في كل شأن من هذه الشؤون التي أوضحتها هذه التعاليم الإلهية ليندرجوا في سلك المحسنين الذين يعبدون الله كأنهم يرونه فإن لم يكونوا يرونه فإنه يراهم. وقوله عز وجل: ﴿ولا تجعلوا الله عُرْضةً لأيهانكم أن تَبَروا وتتقوا وتصلحوا بين الناس ﴿ لما أمر الله تبارك وتعالى ا بأبواب الخير المتقدمة من الإنفاق في سبيله، والإنفاق على الوالدين وذوي القربي واليتامي والمساكين وابن السبيل وحسن عشرة النساء، وحذّر من معاصيه كشرب الخمر ولعب الميسر وأنواع القهار وقربان النساء في المحيض أو مكان محذور، وكان بعض الناس قد يلعب به الشيطان فيحمله على الحَلِف بالله أن لا يفعل الخير من بر الوالدين وصلة الأرحام والإحسان إلى الأيتام أو المساكين أو يحمله الشيطان على الحلف أن يفعل معصية من المعاصي، فنهى الله عز وجل المؤمنين أن يحلفوا بالله أن لا يفعلوا الخير أو أن يحلفوا بالله أن يفعلوا المعاصى، يقال: هـذا عُرْضة لكذا أي معترض مانع منه كما يقال: هذا عُرْضةٌ لك أي عُـدّةٌ تبتذله في كل ما يَعِنّ لك، وقـوله عـز وجل: ﴿ولا تجعلوا الله عرضة لأيمانكم أن تبروا وتتقوا وتصلحوا بين الناس﴾ أي ولا تجعلوا الحلف بالله مانعا معترضا بينكم وبين ما يقربكم إلى الله عز وجل من فعل الخيرات تعتلون به أن لا تفعلوا الخير أو تعتلون به في قطيعة رحم أو عمل شر. أو: لا تكثروا من الحلف فتجعلون الحلف على ألسنتكم

في كل كبيرة وصغيرة وتجعلونه مبتذلا حتى يوصف الواحد من هؤلاء بأنه حـلَّف ، وقد كـره الله ذلك وعدّه في جملـة الصفات المذمـومة حيث قـال: ﴿ولا تُطع كلُّ حلَّاف مَهين﴾ وقد أوصى رسول الله ﷺ من حلف على يمين ورأى غيرها خيرا منها أن يفعل الذي هـو خير وأن يكفر عن يمينه، وأن هذا أحبّ إلى الله عز وجل من الاستمساك باليمين في عمل الشر، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عبد الرحمن بن سَمُّرة رضى الله عنه قال: قال لي رسول الله ﷺ: «و إذا حلفتَ على يمين فرأيتَ غيرها خيرا منها فأت الذي هو خير وكفّر عن يمينك». كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي موسى الأشعري رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إني والله إن شاء الله لا أحلف على يمين ثم أرى خيرا منها إلا كفّرت عن يميني وأتيتُ الذي هو خير». كما روى مسلم من حديث أبي هـريرة رضي الله عنـه أن رسول الله ﷺ قال: «من حلف على يمين فرأى غيرها خيرا منها فليكفّر عن يمينه، وليفعل الذي هو خير". كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْ قال: «لأن يَلَجُّ أحدكم في يمينه في أهله آثم له عند الله تعالى من أن يعطي كفارته التي فرض عليه». أي إنّ أحدكم إذا حلف على الإساءة لأهله فإن تماديه على ذلك واستمراره عليه أكبر إثما وأعظم معصية من الحنث في يمينه والتكفير عنها ، وقد تفضل الله عز وجل فأرشد المسلم إذا حلف على شيء يحول بينــه وبين الأعمال الصـالحة إلى أن يعمل الأعمال الصالحة ويكفِّر عن يمينه حيث يقول عـز وجل: ﴿قد فـرض الله لكم تَحِلَّة أيهانكم، والله مولاكم وهو العليم الحكيم، كما أرشد الله تبارك وتعالى المؤمنين إلى عدم الإكثار من الحلف وإلى عدم ابتذال اليمين والتلفظ به في كل ساعة حيث يقول عز وجل: ﴿واحفظ وا أيهانكم ﴾، والعرب تمتدح الرجل بقلة أيهانه حيث يقول كُثيِّر:

قليل الألايا حافظ ليمينه وإنْ صَدَرَتْ منه الألِيــة بَرَّتِ ولا شك أن الإنسان إذا تعوّد كثرة الحلف فإنه لا يستطيع المحافظة على يمينه، ولذلك ربط الله عز وجل بين وصف الرجل بكونه مهينا أي حقيرا وبين كثرة الحلف حيث يقول: ﴿ ولا تُطِعْ كل حلاَّف مهين ﴾ وقد أرشد الله تبارك وتعالى المؤمنين إلى أنهم لا ينبغي لهم أن يحلفوا على ترك فعل الخير حتى لو حصلت لك إساءة ممن تفعل الخير معه فإنه لا ينبغي لك أن تحلف على قطع الخير عنه وفي ذلك يقول الله عـز وجل : ﴿وَلَا يَأْتُلُ أُولُواْ الفضل منكم والسَّعَة أن يؤتوا أولي القربي والمساكين والمهاجرين في سبيل الله ولْيَعْفُوا ولْيَصْفَحوا، ألا تحبّون أن يغفر الله لكم، والله غفور رحيم ﴾ وقد نزلت في أبي بكر الصديق رضي الله عنه وقد كان ينفق على مِسْطَح بن أثاثة لقرابته وفقره فلما عَلِمَ أنه كان ممن يتحدث بحديث الإفك الذي جاء به عدو الله رأس المنافقين عبدالله بن أُبِيّ ابن سَلُول حلف أبو بكر رضي الله عنه أن لا ينفق على مسطح وقال: والله لا أنفق على مسطح شيئًا أبدا. فقد روى البخاري من حديث الصديقة بنت الصديق حبيبة رسول الله عظية عائشة أم المؤمنين رضي الله عنها في قصة الإفك ونزول القرآن في براءتها قالت: فلما أنزل الله هذا في براءتي قال أبو بكر الصديق رضي الله عنه وكان ينفق على مسطح بن أثاثة لقرابته منه وفقره: والله لا أنفق على مسطح شيئا أبدا بعد الذي قال لعائشة ما قال، فأنزل الله: ﴿ولا ياتل أولوا الفضل منكم والسعة أن يوتوا أولي القربى والمساكين والمهاجرين في سبيل الله وليعفوا وليصفحوا ألا تحبون أن يغفر الله لكم والله غفور رحيم الله قال أبو بكر: بلى والله إني أحبّ أن يغفر الله لي، فرجع إلى مِسْطَح النفقة التي كان ينفق عليه وقال: والله لا أنزعها منه أبدا. اهـ وقوله عز وجل: ﴿والله سميع عليم﴾ أي والله عز وجل سميع لأقوالكم عليم بنيّاتكم لا يخفى عليه شيء من شؤونكم وأحوالكم فراقبوا الله عز وجل في جميع أعمالكم. قال تعالى: ﴿لا يؤاخذكم الله باللّغو في أيهانكم وَلَكن يؤاخذكم بها كسبت قلوبكم، والله غفور حليم ﴾

بعد أن نهى الله تبارك وتعالى المؤمنين أن يجعلوا الله عرضةً لأيمانهم أن يبرّوا ويتَّقوا ويصلحوا بين الناس بيَّن هنا أن الله عز وجل لا يؤاخذ المؤمنين باللُّغو في أيهانهم ولكن يؤاخذهم بها كسبت قلوبهم، والأيهان جمع يمين وهو الحَلِف والقسم، والأيمان تنقسم بالنسبة للمحلوف به إلى قسمين: قسم لا يجوز بحال من الأحوال فهو محظورٌ أبدا لا يحل لمسلم أن يتلفظ بـه مهما كان لأنه شرك بالله وهو الحَلِف بغير الله كالحلف بالنبي أو الوليّ أو الكعبة أو المَلَك أو الملِك أو الأب أو الأم أو الولد أو البلد أو غير ذلك من كل ما سوى الله عز وجل وقد سماه رسول الله علي كفرا وشركا، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عليه أدرك عمر بن الخطاب في رَكْب وعمر يحلف بأبيه، فناداهم رسول الله عليه الله عليه الله الله عليه الله الله ينهاكم أن تحلفوا بـآبائكم، فمن كان حالف فليحلف بالله أو ليصمت» قال عمر: فوالله ما حلفت بها منذ سمعت رسول الله على الله عنها، لا ذاكرًا ولا آثِرًا. اهـ وقـول عمر رضي الله عنه: لا ذاكرًا ولا آثـرا، يعني لا أحلف أنا بها ولا أنقل عن غيري أنه حلف بها . كما روى مسلم من حديث عبد الرحمن بن سَمُ رة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عَلَيْ : «لا تحلفوا بالطواغي ولا بآبائكم». كما روى الترمذي وحسنه من حديث ابن عمر رضى الله عنهما: من حلف بغير الله فقد كفر أو أشرك. كما روى أبو داود والنسائي من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لا تحلفوا بـآبـائكم ولا بأمهاتكم، ولا بالأنداد، ولا تحلفوا إلا بالله ولا تحلفوا بالله إلا وأنتم صادقون ». كما روى أبو داود بسند صحيح من حديث بُرَيْدة رضي الله عنه

أن رسول الله عظية قال: «من حلف بالأمانة فليس منا» وقد حذرت الشريعة الإسلامية أشد التحذير من الشرك ووسائله ، والشرك نوعان: أكبر وهو الذي يُخْرِج من الملَّة ومن مات عليه خُلَّد في النار، وشرك أصغر وهو لا يُخْرِج عن الملَّة، وصاحبه لو مات عليه لا يُخلِّد في النار لكنه داخل في عموم قوله عز وجل: ﴿إِنَّ الله لا يغفر أن يُشْرِكَ به ويغفر ما دون ذَّلك لمن يشاء ﴾ ومن الشَّرك الأصغر الحَلِف بغير الله، وهو أكبر من القتل والنزنا وشرب الخمر والسرقة لأن الله تعالى لا يغفر الشرك إلا بتوبة بخلاف سائر المعاصي التي دون الشرك فإنها تحت مشيئة الله إن شاء عَذب عليهاو إن شاء عف عنها ولو بدون توبة من العاصي، كما هو صريح الآية، أمَّا قَسَم الله تبارك وتعالى بمصنوعاته ومخلوقاته للدلالة والتنبيه على عظيم قدرته وجليل نعمته وعظمته فليس من هذا القبيل لأن الله تعالى لـ أن يُقْسِم بما شاء، ولا يدخل في شيء من القياس مع خَلْقـه تبارك وتعالى. وأمـا ما جاء في لفظ في إحـدى روايات حديث: «أفلح وأبيه إن صدق» فقد قال ابن عبد البر: هذه اللفظة غير محفوظة من وجه صحيح فقد رواه مالك وغيره من الحفاظ فلم يقولوها فيه اهـ يعني لم يـذكـروا لفظة : وأبيـه ، وإنها لفظـه : «أفلح إن صـدق»، وفي رواية: «أفلح والله إن صدق». قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري في كتاب الأيمان: وأما ما وقع مما يخالف ذلك كقوله عليه الأعرابي: «أفلح وأبيه إن صدق»، فقد تقدم في أوائل هذا الشرح في باب النزكاة من الإسلام في كتاب الإيمان الجواب عن ذلك وأن فيهم من طعن في صحة هذه اللفظة، قال ابن عبد البر: هذه اللفظة غير محفوظة وقد جاءت عن راويها وهو إسماعيل بن جعفر بلفظ: «أفلح والله إن صدق»، قال: وهذا أولى مِن رواية مَن روى عنه بلفظ: أفلح وأبيه، لأنها لفظة منكرة تردّها الآثار الصحاح، ولم يقع في رواية مالك أصلا اها أما القِسْم الثاني من أقسام اليمين بالنسبة

للمحلوف به فهو الحَلِف بالله عز وجل بذاته المقدسة أو باسم من أسمائه الحسنى أو بصفة من صفاته العلى، وهو ينقسم إلى ثلاثة أقسام: الأول يمين اللغو والثاني اليمين المنعقدة والثالث اليمين الغَمُّوس، أما يمين اللغو فهو ما يجري على اللسان من الحلف بغير قصد القَسَم كقول الإنسان: لا ولله، بلى والله، مما يجري على لسان الإنسان بغير إرادته ولا يقصد منه اليمين، وكذلك أن يحلف الإنسان على شيء يظنّه كما قال والواقع بخلاف كأن يرى شخصا قادما من بعيد فيظنّه محمدا مثلا فيقول لشخص معه: هذا محمد، فيقول له صاحبه: لا، هذا إبراهيم، فيحلف بالله أنه محمد بناء على غالب ظنه، ثم يتبين أنه إبراهيم فهذا كذلك من يمين اللغو، وقد روى البخاري عن عائشة رضي الله عنها في قوله تعالى: ﴿لا يـوَّاخذكم الله بـاللغـو في أيهانكم ﴾ قالت: هـو قول الرجل: لا والله، وبلى والله. ومعنى قولـه تعالى: ﴿ لا يؤاخذكم الله باللغو في أيهانكم ﴾ أي لا يعاقبكم الله ولا يحمّلكم إثما ولا كفارة بها يقع منكم من الأيهان لغوا، وأصل اللَّغُو واللَّغَا: ما لا يعتل به من الكلام وغيره، وقال الحافظ ابن حجر في الفتح: قال الراغب: هو في الأصل ما لا يعتل به من الكلام، والمرادبه في الأيمان ما يورد من غير رَويت فيجري مجرى اللّغَاء وهو صوت العصافير اها أمّا اليمين المنعقدة فهي أن يحلف الإنسان على شيء يفعله أو أن يحلف على شيء أن لا يفعله، فإن حَنِث في يمينه بأن فعل ما حلف أن لا يفعله أو لم يفعل ما حلف أن يفعله، فقد أوجب الله عليه الكفارة، وقد ذكر الله تبارك وتعالى يمين اللغو واليمين المنعقدة في كتابه الكريم هنا وفي سورة المائدة حيث قال: ﴿لا يؤاخذكم الله باللغو في أيهانكم وَلَّكن يـؤاخذكـم بها عَقّدتم الأيهانَ فكفارتُه إطعامُ عشرة مساكين من أوسط ما تطعمون أهليكم أو كسوتُهم أو تحريرُ رقبة فمن لم يجد فصيام ثلاثة أيام ذلك كفارة أيمانكم إذا حَلَفتم، واحفظ وا أيمانكم، كذلك

يبيّن الله لكم آيات لعلكم تشكرون ﴿ وقوله عـز وجل في آية المائدة : ﴿ وَلَّكُن يؤاخذكم بما عَقَّدتم الأيمان ﴾ يفسر قوله عز وجل هنا: ﴿وَلَّكُن يؤاخذكم بما كسبت قلوبكم اللله الله الله الله الله الله والأفعال عنه فإذا لم يعلم الإنسان ما يقول لم يكن ذلك صادرا عن القلب بل يجري مجرى اللغو، والشارع لم يرتب المؤاخذة إلا بها اجتمع فيه كَسْب القلب وقَصْده مع عمل الجوارح. وهذا من فضل الله و إحسانه وجوده أن لا يؤاخذ الناس إلا بها كسبت قلوبهم، وأن يعفو عما وقع منهم من اللغو في أيهانهم، أما يمين الغَموس فهي أن يحلف الإنسان كاذباً، ولا يكون إلا على شيء مضى كأن يحلف على شيء أنه ما فعله وهو قد فعله أو أن يحلف على شيء أنه فعله وهو لم يفعله. وسميت هذه اليمين الكاذبة الفاجرة يمين الغَموس لأنها تَغْمِس صاحبها في نارجهنم، وهي لا كفارة لها إلا النار أو عَفْو الجبار، وتُسمّى أيضا اليمين الصّبر واليمين الفاجرة، واليمين الكاذبة واليمين الزور، وهي من أكبر الكبائر فقد روى البخاري ومسلم من حديث ابن مسعود رضي الله عنه أن النبي على قال: «من حلف على مال امرئ مسلم بغير حقه لقي الله وهو عليه غضبان» قال: ثم قرأ علينا رسول الله ﷺ مصداقه من كتابِ الله عز وجل: ﴿إِن الذين يشترون بعهد الله وأيهانهم ثمنا قليلا ﴾ إلى آخر الآية. كما روى مسلم من حديث أبي أمامة إياس بن ثعلبة الحارثي رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «من اقتطع حقّ امرئ مسلم بيمينه فقد أوجب الله له النار وحرّم عليه الجنة». فقال له رجل: وإن كان شيئًا يسيرا؟ قال: «وإن كان قضيبا مِن أراكٍ». كما روى البخاري من حديث عبد الله بن عمرو رضي الله عنهما عن النبي عَلَيْ قال: «الكبائر: الإشراك بالله وعقوق الوالدين وقتل النفس واليمين الغَموس». وفي رواية له أن أعرابيا جاء إلى النبي على فقال: يا رسول الله ما الكبائر؟ قال: «الإشراك بالله» قال: ثم ماذا؟ قال: «اليمين

الغموس»، قلت: وما اليمين الغموس؟ قال: «الذي يقتطع مال امرئ مسلم» يعني بيمين هو فيها كاذب. اهومع أن اليمين الغموس من أكبر الكبائر فإنها أصغر من الحَلِف بغير الله لأنه شرك بالله. ولا شك أن اليمين الغموس تدع الديار بَلاقِع وقد جرت العادة أن الله يعجّل بهلاك أصحاب اليمين الغموس، فقد روى البخاري من حديث ابن عباس رضى الله عنها قال: إن أول قَسَامة كانت في الجاهلية لفينا بني هاشم، كان رجل من بني هاشم، استأجره رجل من قريش من فخذ أخرى فانطلق معه في إبله فمر رجل به من بني هاشم قد انقطعت عُرُوة جُوالقه، فقال: أَغِثْني بعِقال أشدّ به عروة جُوالقي، لا تَنْفر الإبل، فأعطاه عِقالا فشدّ به عروة جُوالقه فلما نزلوا عُقِلَت الإبل إلا بعيرا واحدا، فقال الذي استأجره: ما شأن هذا البعير لم يُعْقَلْ من بين الإبل؟ قال: ليس له عِقال، قال: فأين عقاله؟ قال: فحذفه بعصا كان فيها أجله، فمرّ به رجل من أهل اليمن، فقال: أتشهد الموسم؟ قال : ما أشهد، وربم شهدته، قال : هل أنت مُبْلِغٌ عني رسالةً مرةً من الدهر؟ قال: نعم. قال: فكنت إذا أنت شهدت الموسم فناد: يا آل قريش، فإذا أجابوك فناد: يا آل بني هاشم، فإن أجابوك فسل عن أبي طالب فأخبره أنّ فلانا قتلني في عِقال، ومات المستأجَر، فلما قدم الذي استأجره أتاه أبو طالب فقال: ما فعل صاحبنا؟ قال: مرض فأحسنت القيام عليه فَوليتُ دَفْنَه، قال: قد كان أهل ذاك منك، فمكث حينا، ثم إن الرجل الـذي أوصى إليه أن يُبْلِغَ عنه وافي الموسم، فقال: يـا آل قريش، قالوا: هذه قريش، قال: يا آل بني هاشم، قالوا: هذه بنو هاشم. قال: أين أبو طالب؟ قالوا: هذا أبو طالب. قال: أمرني فلان أن أبلغك رسالة، أنَّ فلانا قتله في عِقال. فأتاه أبو طالب فقال له: اختر مِنَّا إحدى ثلاث، إن شئت أن تودي مائة من الإبل فإنك قتلت صاحبنا، وإن شئت حلف

خسون من قومك إنك لم تقتله، فإن أبيت قتلناك به، فأتى قومه فقالوا: نحلف، فأتته امرأة من بني هاشم كانت تحت رجل منهم قد ولدت له فقالت: يا أبا طالب أُحب أن تُجيز ابني هذا برجل من الخمسين، ولا تصبر يمينه حيث تُصْبَر الأيهان ففعل، فأتاه رجل منهم فقال: يا أبا طالب، أردت خسين رجلا أن يحلفوا مكان مائة من الإبل يصيب كلَّ رجل بعيران، هذان بعيران ف اقبلها عني ولا تصبر يميني حيث تُصْبَر الأيهان، فقبلها، وجاء ثهانية وأربعون فحلفوا. قال ابن عباس: فوالذي نفسي بيده ما حال الحول ومن الثهانية والأربعين عينٌ تَطْرِف. اهو وتذييل الآية الكريمة بقوله عز وجل: ﴿لا يؤاخذكم وجل: ﴿والله غفور حليم ﴾ لتقرير مضمون قوله عز وجل: ﴿لا يؤاخذكم وجل: ﴿والله عنور حليم ﴾ مع إفادة أن مغفرة الله وحلمه هي أساس صفحه عنكم وترك مؤاخذتكم باللغو في أيهانكم ، وقبول الكفارة فيها عَقَدتم من الأيهان تيسيرا في التشريع ورفعا للإصر و الأغلال عنكم.

قال تعالى: ﴿للذين يؤلون من نسائهم تربّص أربعة أشهرٍ فإن فاءُوا فإنّ الله غفور رحيم وإن عزموا الطلاق فإنّ الله سميع عليم ﴾.

بعد أن نهى الله تبارك وتعالى المؤمنين أن يجعلوا الله عرضة لأيهانهم أن يبروا ويتقوا ويصلحوا بين الناس، وبين أنه لا يؤاخذ المؤمنين باللغو في أيهانهم وإنها يؤاخذهم بها كسبت قلوبهم، ذكر هنا نوعا خاصا من الأيهان وهو ما كان أهل الجاهلية يحلفون فيه على عدم قربان نسائهم، فقال تبارك وتعالى: ﴿للذين يُؤلُون من نسائهم تَربُّصُ أربعة أشهر والإيلاء في اللغة مشتق من الله وهي اليمين، والجمع ألايا على وزن عَطَايا كها قال كُثيرً:

قليل الألايا حافظ ليمينه فإن سَبَقَتْ منه الأليَّة بَرَّتِ وَكَمَا قال الشاعر:

فآليت لا أنفك أَحْدُو قصيدة تكون وإياها بها مشكلا بعدي وكما قال الأعشى:

فآليت لا أرثي لها من كلاكة ولا من حقى حتى تلاقي محمدا ومنه الحديث: آلى رسول الله على اعتزالهن وعدم الدخول عليهن لمدة شهر. أما الإيلاء في الاصطلاح الشرعي فهو الحَلِف على ترك قربان الزوجة مدة تزيد على أربعة أشهر، وقد كان الإيلاء في الجاهلية لونا من ألوان الأذى والإضرار بالمرأة حيث يحلف عليها الزوج أن لا يمسَّها لمدة قد تصل إلى السنة والسنتين فرفع الإسلام عن المرأة هذا الأذى حيث ضرب للرجل المؤلي أجلا هو أربعة أشهر إن رجع في أثنائها وقارف زوجته فليس عليه سوى كفارة يمين ويستغفر الله، وإن لم يَقْرَبُها حتى مضت أربعة أشهر اعتُبرَ عازما على الطلاق وأُلْزِم به. ولا يحل له بعد الأربعة الأشهر إلا أن يُمْسِك بمعروف أو يفارق بإحسان. فرفع الإسلام بهذا الحكم الأشهر إلا أن يُمْسِك بمعروف أو يفارق بإحسان. فرفع الإسلام بهذا الحكم

عبئا ثقيلا كانت تنوء به المرأة في الجاهلية ويُسَخِّره الرجال في العبث بهن والنيل منهن، فلله الحمد وله الشكر، قال البيهقي: أخبرنا أبو الحسين بن بشران ببغداد، أنا أبو جعفر محمد بن عمرو الرزاز، نا محمد بن عبيد الله بن المنادي، نا يونس بن محمد، نا الحارث بن عبيد، نا عامر عن عطاء بن أبي رباح، عن عبد الله بن عباس رضى الله عنهما ح وأخبرنا أبو الحسين بن الفضل القطان ببغداد، نا أبو عبد الله محمد بن عبد الله بن عَمْرَوَيْه الصفار، نا محمد بن إسحاق الصغاني، نا موسى بن إسهاعيل، نا الحارث (بن عبيد) أبو قدامة حدثني عامر الأحول حدثني عطاء عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: كِان إيلاء أهل الجاهلية السنة والسنتين وأكثر من ذلك، فوقّت الله عز وجل لهم أربعة أشهر، فإن كان إيلاؤه، (وفي رواية يونس: فمن كان إيلاؤه) أقل من أربعة أشهر فليس بإيلاء اهـ وقوله في الحديث: كان إيلاء أهل الجاهلية السنة والسنتين وأكثر من ذلك، أي كان الرجل في الجاهلية قبل أن تشرق شمس الإسلام إذا أراد أن يلحق الأذى والإهانة والإضرار بزوجته حَلَف أَن لا يَقْرَبَها مدة طويلة قد يصل بها إلى سنة وقد يصل بها إلى سنتين وقد يصل بها إلى أكثر من ذلك إمعانا في الأذى و إغراقا في الإهانــة، وقوله: " فوقّت الله عز وجل لهم أربعة أشهر، أي فجعل الله تبارك وتعالى للمؤلين من نسائهم وقتا محدّدا هـو أربعة أشهر يُوقَفُ بعـدها المؤلي حتى يفيء إلى زوجته أو يطلُّقها، وقد جاء ذلك التوقيت في قوله تعالى: ﴿للذين يؤلون من نسائهم تربّص أربعة أشهر وقوله في الحديث: فإن كان إيلاؤه أقلّ من أربعة أشهر فليس بإيلاء، أي فإن كان حلف أن لا يقرب زوجته مدّة تقل عن أربعة أشهر فلا سبيل لأحد عليه؛ لأن المرأة قد تتحمل ذلك بلا كبير ضرر فلا يعتبر ذلك إيلاء بالمعنى الذي ذكرته الآية الكريمة، لأن الآية ذكرت الإيلاء بالمعنى الشرعي لا بالمعنى اللغوي الذي هو مطلق الحَلِف. وقد قال

الشافعي رحمه الله: أنا ابن عيينة عن يحيى بن سعيد عن سليان بن يسار قال: أدركت بضعة عشر من الصحابة أي من أصحاب رسول الله عليه كلهم يقول: يُوقَفُ المؤلي. قال الشافعي رحمه الله: فأقل بضعة عشر أن يكونوا ثلاثةً عشر اهـ وقد قال البخاري في صحيحه: باب قول الله تعالى: ﴿للذين يؤلون من نسائهم تربّص أربعة أشهر إلى قوله: ﴿سميع عليم ﴾ فإن فاءوا: رجعوا. ثم ساق من حديث أنس بن مالك رضى الله عنه قال: آلى رسول الله عَلَيْهُ مِن نسائه، وكانت انفكت رجله، فأقام في مَشْرُبة له تسعا وعشرين ثم نزل، فقالوا: يا رسول الله آليْتَ شهرا؟ فقال: «الشهر تسع وعشرون». ثم ساق البخاري من طريق نافع أن ابن عمر رضي الله عنهم كان يقول في الإيلاء الذي سمّى الله تعالى: لا يحلّ لأحد بعد الأجل إلا أن يُمسك بالمعروف أو يعزم بالطلاق كما أمر الله عز وجل. ثم ساق البخاري من طريق نافع أيضا عن ابن عمر: إذا مضت أربعة أشهر يُوقَف حتى يطلَّق، ولا يقع عليه الطلاق حتى يطلّق، ثم قال البخاري: ويذكر ذلك عن عثمان وعلي وأبي الدرداء وعائشة واثني عشر رجلا من أصحاب النبي ﷺ . اهـ وقوله في حديث أنس: وكانت انفكت رجله، أي بسبب سقوطه عليه عن الفرس وقد صلى بأصحابه جالسا، ومن العجيب إيراد البخاري رحمه الله حديث أنس رضى الله عنه تحت قوله تعالى: ﴿للذين يـؤلون من نسائهم تربّص أربعـة أشهر الأن حديث أنس ليس الإيلاء فيه من قبيل الإيلاء الاصطلاحي الشرعيّ بل هو من قبيل الإيلاء اللغوي إذ أن رسول الله ﷺ لم يحلف على أن لا يَقْرَب نساءه بالمعنى الشرعي للإيلاء، بل المراد هو الحلف مطلقا دون إرادة عدم مباشرتهن وقربانهن، قال الحافظ ابن حجر رحمه الله في فتح الباري: وأنكر شيخنا في (التدريب) إدخال هذا الحديث في هذا الباب فقال: 

اهـ وقـ د جاء في حديث البخاري ومسلم قصة اعتزال رسول الله علي نساءه لمدة شهر وأنّ ذلك كان لموْجـدَة عليهن بسبب تَحَزّبهن وتظاهر بعضهن على سائر نساء رسول الله عَلَيْ و إكثارهن من سؤاله النفقة، ولم يثبت أن رسول الله عَلَيْهُ حرّم نساءه على نفسه قط، والصحيح الثابت في تفسير قوله عز وجل: ﴿ يِما أيها النبي لم تحرم ما أحل الله لك تبتغي مرضات أزواجك، والله غفور رحيم ﴾ هـ و أن رسول الله عَيْكُ قد حرّم على نفسه العسل بسبب قول بعض نسائه رضي الله عنهن لـ عليه عليه الكلي الله عنهن لـ الله عنهن للله عنهن لـ الله عنهن للله عنهن لـ الله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنهن لله عنهن لله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن لله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنهن للله عنه عنهن للله عنهن لله عنه عنه عنهن للله عنه عنهن للله عنه عنهن للله عنه عنهن للله عنه غير محبوبة ﷺ والمعروف في ريح المغافير أنها شبيهة بريح الخمر وكان رسول الله ﷺ قد شرب عسلا عند بعض نسائه فغارت بعض زوجاته، وقُلْن هذه المقالة حتى لا يشرب عسلا عند التي كانت تسقيه هذا العسل من نسائه كما هو ثابت في الصحيحين من حديث عائشة رضى الله عنها. وتحديد أربعة أشهر للذين يؤلون من نسائهم تشريع الحكيم العليم الذي يعطي كلّ ذي حق حقه، إذ أن هذه الأشهر الأربعة قد عُرِف من عادة النساء أن المرأة قد تصل في صبرها على زوجها إلى هذه المدة دون أن يلحقها كبير ضرر، ويقف عندها صبر المرأة غالبا، كما أن من حق الرجل أن يؤدب زوجته بهجر مضجعها كما قال عز وجل: ﴿واللَّاتِي تَخافُونُ نَشُورُهُنَّ فَعَظُوهُن واهجروهُن في المضاجع واضربوهن فإن أطعنكم فلا تبغوا عليهن سبيلا، إن الله كان عليًّا كبيرا﴾ وقـد جعل الله تبارك وتعالى الحد الأقصى للهجر أربعة أشهر، فرض عليه بعدها الإمساك بالمعروف أو التسريح بإحسان، وقد روى مالك في الموطأ عن عبد الله بن دينار قال: خرج عمر بن الخطاب من الليل، فسمع امرأة تقول:

تطاول هذا الليل واسود جانِبُه وأرّقني ألّا خليل أُلاعِبه فوالله لولا الله أني أراقبه لحُرّك من هذا السرير جوانبه

فسأل عمر ابنته حفصة رضي الله عنها: كم أكثر ما تصبر المرأة عن زوجها؟ فقالت: ستة أشهر أو أربعة أشهر، فقال عمر رضي الله عنه: لا أحبس أحدا من الجيش أكثر من ذلك. وقد ذكر القرطبي في قصة عمر رضي الله عنه وسماعه لشعر هذه المرأة أنه لما كان من الغد استدعى عمر بتلك المرأة وقال لها: أين زوجك؟ قالت: بعثتَ به إلى العراق، فاستدعى نساء فسألهن عن المرأة: كم مقدار ما تصبر عن زوجها؟ فقلن: شهرين، ويقل صبرها في ثلاثة أشهر، وينفد صبرها في أربعة أشهر. فجعل عمر مدة غزو الرجل أربعة أشهر. اهـ وقد يستفاد ذلك من قوله عز وجل : ﴿للذين يـ وُلُونُ من نسائهم تربص أربعة أشهر أي جُعِل للذين يحلفون بالله عز وجل على عدم قربان نسائهم انتظار أربعة أشهر توسعة عليهم هذه المدة، وقوله عز وجل: ﴿ فإن فاءوا فإن الله غفور رحيم ﴾ أي فإن رجع وا عن يمينهم وقارفوا نساءهم في مدة التربّص واختاروا طريق البرّ وكفّروا عن يمينهم استرشادا بقول رسول الله ﷺ: «من حلف على يمين ورأى غيرها خيرا منها فليأت الـذي هو خير وليكفر عن يمينه» كما مرّ في تفسير قوله عز وجل: ﴿ولا تجعلوا الله عُـرْضة لأيهانكم أن تبروا وتتقوا وتصلحوا بين الناس، فإنّ من فاء من الأزواج الذين يؤلون من نسائهم بهذه المثابة فإن الله عز وجل غفور رحيم، يغفر لـ فزلاته ويتجاوز له عن هفواته وهو رحيم بعباده، ولذلك شرع لهم هذا الشرع الحكيم الذي يجلب لهم سعادة الدارين، وقد اشتمل على الرحمة والإحسان للزوجة والزوج جميعا. وقوله عز وجل: ﴿ و إن عزموا الطلاق فإن الله سميع عليم الله أي وإن قصدوا الطلاق وأصروا على عدم قربان نسائهم بعد مدة التربّص المحدّدة بأربعة أشهر وجب على الحاكم الشرعي إيقاف وسِجْنه حتى يُجبَـرَ إما على الإمساك بمعروف ومباشرة زوجته وإما على التسريح بإحسان و إلزامِـهِ بالطلاق، فإن امتنع عن الطلاق في هـذه الحالة طلَّق عليه الحاكم طلقة واحدة. وبهذا تحفظ الشريعة الإسلامية للمرأة حقّها ولا تهضم

حقّ الرجل لكنها تمنعه من التعسف والجور في حق زوجته، ولا شك أن هذا النظام الذي شرعه الله عز وجل هو أكمل الأنظمة في كل شيء، ولعل نساء المسلمين يشكرن الله عز وجل على هذه النعمة الجليلة التي صان بها كرامتهن ودفع الأذي بها عنهن ، وليس في قوله عز وجل : ﴿ و إِن عزموا الطلاق ﴾ ما يفيد أن مجرد نية الطلاق تكون طلاقا، إذ أن المراد هو أنه إذا أصر المؤلى على عدم الفيئة كان قصده الإضرار بالمرأة فَيُجْبَرُ إما على الفيئة وإما على الطلاق، فإذا قصد الطلاق وصمَّم عليه وطلَّق فإن الله لا تخفى عليه خافية منه أو من غيره، والإسلام لا يعتبر نيّة الطلاق طلاقا، فلا يقع الطلاق بمجرد العزم عليه ونيته بل لا بد من التلفظ به وهذا من دفع الإصر عن المسلمين، أما عند اليهود فإنه متى نوى اليهودي الطلاق حرمت عليه امرأته بمجرد النية، ووجب عليه تنفيذ ما عزم عليه في الحال. والطلاق في اللغة هو الإرسال والتخلية ، وفي الاصطلاح هو حَلّ عقدة النكاح وفكّ رابطة الزوجية . ونظام الطلاق في الإسلام لا نظير له عند جميع الأمم فه و أعدلها وأدقها وأوفاها، حيث كان اليهود يطلقون لعذر ولغير عذر، كما أن الطلاق مشروع عند النصاري وإن كانوا اقتصروا في إباحته على علة الزنا واستباحوه في عصرنا لأتفه الأسباب، وكان أهل الجاهلية لا يقفون عند حدّ في الطلاق، فجاءت شريعة الإسلام وحددت حق الرجل بثلاث تطليقات، وحضته على الصبر على ما قد يكره من زوجته، وأوصت بالإصلاح عند النزاع بين الزوجين. والمستَقْرئ لـوصايا الإسلام في هـذا الباب يعلم أن الطـلاق في الإسلام ليس من الأمور المحبوبة وأنه عندما تسوء العلاقة بين الزوجين إلى حد يتعذر الصلح فيه يصبح الطلاق من مقتضيات الفطرة للخروج من نحس الدنيا ونكدها على حد قول الشاعر:

ومِن نَكَد الدنيا على الحُر أن يَرى عدوًّا له ما مِن صداقته بُدَّ وصدق الله العظيم حيث يقول: ﴿ وإن يتفرقا يُغْنِ اللهُ كُلاً مِن سَعَتِه ﴾ .

قال تعالى: ﴿والمطلقات يتربّصن بأنفسهن ثلاثة قروء، ولا يحلّ لهنّ أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن إن كنّ يؤمنّ بالله واليوم الآخر، وبعولتهن أحق بردّهن في ذلك إن أرادوا إصلاحا، ولهنّ مثل الذي عليهن بالمعروف، وللرجال عليهن درجةٌ، والله عزيز حكيم﴾

بعد أن بيّن الله عز وجل حكم الإيلاء وما أوجبه فيه على الزوج من الفيئة إلى قُربان زوجته أو إلزامه بالطلاق شرع يبيّن أحكام الطلاق، وبدأها بإيجاب العدة على الزوجة ، حيث قال عز وجل : ﴿والمطلقات يتربّصن بأنفسهن ثلاثة قُرُوء ﴾ ولا شك أن الرجل لو قال لامرأة قبل أن يتزوّجها: أنت طالق، ثم تزوجها، فلا عبرة بطلاقه هذا ولا عدة عليها من هذا الطلاق الباطل بإجماع أهل العلم، وإذا طلّق الرجل زوجته التي لم يدخل بها فلا عدة عليها كذلك لقوله تبارك وتعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا إذا نكحتم المؤمنات ثم طلقتموهن من قبل أن تمسوهن فما لكم عليهن من عِدّة تَعْتَدُّونها فمتّعوهن وسرّحوهن سراحا جميلاً أما إذا كانت المطلقة مدخولا بها فهي إما أن تكون حائلاً أو حاملا، فإن كانت حاملا فعدّتها بوضع الحمل لقوله تبارك وتعالى: ﴿وَأُولاتُ الأحمال أجلُهن أن يضَعْن حَمْلَهن ﴾ وأما إذا كانت المطلقة حائلا فإما أن تكون من ذوات الحيض، وإما أن تكون ممن لا تحيض، إمّا لصِغَرها وكونها لم تبلغ، وإما لكونها قد تقدمت بها السّن ويئست من المحيض، فإذا كانت المطلقة لا تحيض إما لصغر وإما لكبر فعدتها بالأشهر لا بالأقراء لقوله تبارك وتعالى: ﴿ واللائي يَئِسْن من المحيض من نسائكم إن ارتبتم فعِدَّتهن ثلاثة أشهر واللائي لم يَحِضْن ﴿ أي واللائي لم يحضن أصلا لصغر أو لمرض فعِدّتهن ثلاثة أشهر كذلك كاليائسة، وإذا كانت المطلقة المدخول بها أمةً من ذوات الحيض فعدتها حيضتان، وإذا كانت حرّة فعدتها ثلاثة قروء، وهي المرادة بقوله تبارك وتعالى هنا: ﴿والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قُرُوء ﴾ ومعنى: ﴿يتربصن بأنفسهن ﴾ أي تنتظر إحداهن بعد طلاقها من زوجها ثلاثة قروء لا يحل لها أن تتزوج في مدة هذه القروء الثلاثة ، وأسند التربص والانتظار لهن لأنهن هُنّ اللائي يعلمن قروء هنّ متى تجيء ومتى تنتهي ، والمعنى: فعليهن عدّة من الطلاق مقدارها ثلاثة قروء لا يحل لهن فيها الزواج من غير المطلّقين لهنّ ، ولفظ القُرْء من الأضداد، فالعرب يستعملونه بمعنى الطّهر، والسياق هو الذي يحدد المراد، فإن من سمع قول الأعشى ميمون بن قيس:

وفي كل عام أنتَ جاشمُ غزوة تشدّ لأقصاها عزيم عزائكا مُورِّتْةٍ مالاً وفي الذكر رفْعة للاضاع فيها من قروء نسائكا علم يقينا أن الأعشى يريد بالقروء في شعره هذا الأطهار، لأنه يمدح هَوْذة بن على الحنفي الذي آثر الغزو على القعود حتى ضاعت أيام الطّهر من نسائه، كما أن من سمع قول الله عز وجل: ﴿ واللائي يئسن من المحيض من نسائكم إن ارتبتم فعدّتهن ثلاثة أشهر علم أن الله عز وجل أقام الأشهر الثلاث مقام الحيضات الثلاث عند اليائسات من المحيض، ولما كان الغرض من العِـدَّة هـو استبراء الـرحِم، واستبراؤه إنها يكـون بـالحيض لا بالطهر، كان ذلك دليلا ظاهرا على أن المراد بالقروء في قوله عز وجل: ﴿والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثـ لاثة قروء ﴾ أي ثلاث حيض، وهـذا بخلاف من تعتد بالأشهر فإن الرجال والنساء في علمه سواء. وقوله عز وجل: ﴿ ولا يحل لهنّ أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن إن كُنّ يـؤمنّ بالله واليموم الآخر، فيه إشعار بأن المرأة جُعِلَتْ أمينة على عدتها، لأن انقضاء العدة مبني على انقضاء القروء الشلاثة في حق ذوات الأقراء، وعلى وضع الحمل في حق الحامل، وقد يخفى على الرجال علم ذلك بل يتعذر الوصول

إليه من طريق الرجال غالبا، وإنها المرأة هي الخبيرة به لذلك جُعِلَتْ أمينة فيه مع تخويفها من الله عز وجل بقوله: ﴿إِن كُن يؤمنَّ بالله واليوم الآخر ﴾ كما قال عـز وجل: ﴿ فَإِن أُمِنَ بِعضكم بعضا فليؤدِّ الذي اؤتمن أمـانته وليتق اللهَ ربَّه ﴾ وكما قال عز وجل في حق مريم : ﴿فاتخذت من دونهم حجابا فأرسلنا إليها رُوحَنا فتمثّل لها بَشَرا سويا \* قالت إني أعوذ بالرحمن منك إن كنت تقيا ﴾. والذي يمكن أن تكتمه المرأة مما خلق الله في رحمها يشمل دم الحيض كما يشمل الحمل، إذ قد تكون لها مصلحة في كتمان شيء من ذلك، قال الفخر الرازي: أما كتمان الحبل فإنّ غرضها فيه أنّ انقضاء عدّتها بالقروء أقل زمانا من انقضاء عدتها بوضع الحمل فإذا كتمت الحبَل قصرت مدة عدتها فتتزوج بسرعة، وربها كرهت مراجعة الزوج الأول وربها أحبت التزوج بزوج آخر أو أحبت أن يلتحق ولدها بالزوج الثاني فلهذه الأغراض تكتم الحَبَلَ ، وأما كتمان الحيض فغرضها فيه أن المرأة إذا طلقها النووج وهي من ذوات الأقراء فقد تحبّ تطويل عدتها لكي يراجعها الزوج الأول، وقد تحبّ تقصير عدّتها لتبطيل رجعته، ولا يتمّ لها ذلك إلا بكتمان بعض الحيض في بعض الأوقات، لأنها إذا حاضت أولا فكتمته ثم أظهرت عند الحيضة الثانية أن ذلك أوّل حيضتها فقد طوّلت العدة، وإذا كتمت أن الحيضة الثالثة وُجِدَتْ فَكَمِثْل، وإذا كتمت أن حيضها باقي فقد قطعت الرجعة على زوجها فثبت أنه كما أنّ لها غرضا في كتمان الحَبَل فكذلك في كتمان الحيض فـ وجب حمل النّهي على مجموع الأمرين. اهـ فمعنى: ﴿ ولا يحلُّ لهن أن يكتمن ما خلق الله في أرحامهن ﴾ أي ولا يجوز للمرأة أن تخفي شيئا مما أوجد الله تبارك وتعالى في رحمها من حيض أو ولد، والأرحام جمع رَحِم وهو بيت مَنْبِت الولد ووعاؤه، ولا شك أن الحيض دم يخرج من الرحم، كما أن الولد يخرج منه، وقوله عز وجل : ﴿إِن كُنَّ يؤمنَّ بِاللهِ واليومِ الآخر﴾ هو تهديـد ووعيد شديد

لمن تكتم من النساء شيئًا مما خلق الله في رحمها لتتلاعب بعِـدَّتها كما تشاء، وكأنه يقول: إن المؤمنة بالله واليوم الآخر لا تكتم شيئا مما خلق الله في رحمها، وليس المراد أن ذلك النهي مشروط بكونها مؤمنة. وقوله عز وجل: ﴿وبعولتهن أحق بردّهن في ذُلك إن أرادوا إصلاحا ﴾ البُعُولة جمع بَعْل والمراد به هنا الزوج، إذ البعل في الأصل يستعمل في الأرض المرتفعة تمطر في السنة مرّة، وكل نخل وشجر وزرع لا يُسْقَى، أو ما سقته السماء، والـذّكر من النخل، والسيد والزوج، وقد أجمع علماء المسلمين على أن الحرّ إذا طلّق زوجته الحرة تطليقة أو تطليقتين طلاقا رجعيًّا وكان قد دخل بها فهو أحقّ برجعتها ما لم تنقض عدتها، سواء كانت راضية أو كارهة ولا يحتاج إلى عقد جديد أو مهر جديد أو وليّ، فإن لم يراجعها المطلّق حتى انقضت عدّتها فهي أحقّ بنفسها وتصير أجنبية منه، لا تحل له إلا برضاها وبعقد جديـد ومهر جديد ولا بد في ذلك من الولي، قال القرطبي: وهذا إجماع من العلماء قال المهلب: وكلُّ من راجع في العدة فإنه لا يلزمه شيء من أحكام النكاح غير الإشهاد على المراجعة فقط وهذا إجماع من العلماء لقوله تعالى: ﴿فإذا بلغن أَجَلَهن فأمسكوهن بمعروف أو فارقوهن بمعروف وأشهدوا ذَوَيْ عَـدْلٍ منكم ﴾ فذكر الإشهاد في الرجعة ولم يذكره في النكاح ولا في الطلاق. قال ابن المنذر: وفيها ذكرناه من كتاب الله مع إجماع أهل العلم كفايـة اهـ ومعنى قوله عز وجل في آية سورة الطلاق: ﴿فإذا بلغن أجلهن ﴾ أي قارَبْنَ انقضاء عدّتهن وهو شبيه بقوله تعالى: ﴿ وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو سرحوهن بمعروف المحلم فقد أجمع العلماء على أن قوله: ﴿فبلغن أجلهن ﴾ أي قاربن الخروج من عدّتهن ، إذ بعد بلوغ الأجل والخروج من العدة لا خيار للزوج في الإمساك، ولا شك أن قوله عز وجل: ﴿وبُعـولَتُهن أحق بِرَدِّهن في ذلك ﴾ يشمل بعمـومـه مـراجعَتَهـ افي العـدة

ومراجعَتَها بعد انقضاء العدة، وقد علمت أن الإجماع منعقد على أنه لا يملك عليها حقّ الرجعة بعد انقضاء العدة، فيكون هذا العموم مرادًا به الخصوص وهو أحقيته في رجعتها قبل انقضاء عدتها ، على أن قوله تبارك وتعالى: ﴿والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة قروء ﴾ يشمل المطلقة ثلاثا ويشمل ما دون الثلاث بلا خلاف عند أهل العلم. وقوله تعالى : ﴿إِنْ أرادوا إصلاحاً أي وللأزواج حقّ الرجعة على زوجاتهم المطلقات ما دُمْن في العدّة وما دام الرجل يريد من رجعتها الإصلاح ودفع الضرر عنها، وقد أراد الله عز وجل بـذلك لفت انتباه الناس إلى ما كانت تقاسيـه المرأة في الجاهلية حيث كان الرجل إذا أراد الإضرار بالمرأة طلقها فإذا قاربت عدّم على الانتهاء راجعها ثم طلقها مرة ثانية فإذا أوشكت العدة من الطلاق الثاني على الانتهاء راجعها قبل أن تنتهي العدة واستأنف طلاقا ثالثا فإذا أوشكت عدتها من الطلاق الثالث على الانتهاء راجعها واستأنف طلاقا رابعا، فإذا أوشكت عدتها من الطلاق الرابع على الانتهاء راجعها واستأنف طلاقا خامسا وهكذا ولو بلغ مئات المرات فتصير كالمعلقة لا يطلقها فتبتغي الأزواج ولا يؤويها كذوات الأزواج. فأكّد الله تبارك وتعالى على الأزواج الذين طلقوا نساءهم وأرادوا الرجعة قبل انقضاء العدة أنه إنها يحل لهم ذلك إن أرادوا إصلاحا ورغبوا في إقامة بيت الزوجية السعيد، أما إذا كان مرادهم الإضرار بالزوجة والتنكيل بها فإن ذلك يوقع مَن فعله في الذنب والإثم والمعصية، وإن كان له الحق في ذلك قضاء لأن ما في قلبه من النية السيئة لا يَطَّلع عليه إلا الله عز وجل، ولذلك أكَّد الله تبارك وتعالى هذا المعنى بقوله: ﴿ ولا تمسكوهن ضِرارًا لتعتدوا ﴾ . وقوله تعالى : ﴿ ولهن مثل الله عليهن بالمعروف وللرجال عليهن درجة ، يفيد أن للنساء على أزواجهن حقوقا وأن للأزواج على زوجاتهم حقوقا بالمعروف، وأن للرجال على النساء درجة، وقد

بين رسول الله ﷺ ما للرجل على المرأة وما للمرأة على الرجل فقد روى الترمذي وصححه من حديث عمرو بن الأحوص رضي الله عنه أن رسول الله عَلَيْهُ قال: « ألا إن لكم على نسائكم حقا ولنسائكم عليكم حقا، فأما حقّكم على نسائكم فلا يوطئن فُرُشكم من تكرهون، ولا يأذَنَّ في بيوتكم لمن تكرهون، ألا وحقّهن عليكم أن تحسنوا إليهن في كسوتهن وطعامهن». كما روى أبو داود والنسائي بسند حسن عن معاوية القُشَيْري رضى الله عنه قال: قلت: يارسول الله ما حقّ زوجة أحدنا عليه؟ قال: «تطعمها إذا طعمت وتكسوها إذا اكتسيت ولا تضرب الـوجه، ولا تقبح ولا تهجر إلا في البيت». كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي هـريرة رضي الله عنــه أن رسول الله ﷺ قال: «استوصوا بالنساء خيرا» الحديث. كما روى مسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «لا يفرك مؤمن مؤمنة، إن كره منها خلقا رضي منها آخر». كما روى مسلم من حديث جابر رضي الله عنه أن رسول الله عِين قال في خطبته في حجة الوداع: «فاتقوا الله في النساء فإنكم أخذتموهن بأمان الله واستحللتم فروجهن بكلمة الله، ولكم عليهن أن لا يُوطِئْن فُرُشَكم أحدا تكرهونه فإن فعلن ذلك فاضربوهن ضربا غير مُبرِّح، ولهن عليكم رزقهن وكسوتهنّ بالمعروف». كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْ قال: «إذا دعا الرجل امرأته إلى فراشه فأبت فبات غضبان، لعنتها الملائكة حتى تصبح». وقد جعل الله عز وجل للرجال على النساء درجة وهي كونه قَوَّامًا عليها كما قال عز وجل: ﴿الرجال قَوَّامُون على النساء بما فضَّل الله بعضَهم على بعض وبما أنفقوا من أموالهم ﴾، وتذييل الآية بقوله عنز وجل: ﴿والله عزيز حكيم ﴾ لتربية خوف الله في قلوب الرجال والنساء ليؤدي كل واحد ما عليه من الحق خوفا من الله ورجاءً ما عنده من المثوبة. قال تعالى: ﴿ الطلاق مرتان فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان، ولا يحلّ لكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئا إلا أن يخافا ألا يقيها حدود الله فإن خفتم ألا يقيها حدود الله فلا جناح عليهها فيها افتدت به، تلك حدود الله فلا تعتدوها، ومن يتعدّ حدود الله فأولئك هم الظالمون ﴾

لقد وضع الإسلام للمسلمين أكمل المناهج في شئون الحياة الزوجية وغيرها، وقد أقرت الشريعة الإسلامية مبدأ الطلاق إلا أنها وضعت لهذا المبدأ قيودا تحدّ من استعماله والاستهتاريه، فقد قسمت الشريعة الإسلامية الطلاق إلى قسمين: طلاق السنة وطلاق البدعة، فطلاق السنة أن يطلُّق الرجل امرأته في طهر لم يَمْسَسْها فيه أو أن تكون حاملا تطليقة واحدة رجعية، ثم لا يتبعها بطلاق آخر، حتى تنقضي عدَّتها، وله الحق في رجعتها متى شاء قبل أن تنقضي عدّتها، وإنها سمّي هذا الطلاق طلاق السنة لأنه الطلاق الذي يوافق أمر الله عز وجل وأمر رسوله ﷺ، أما أمر الله عز وجل بـذلك فهو قـوله تبـارك وتعالى: ﴿ يـاأيها النبي إذا طلَّقتم النساء فطلَّقـوهن لعـدتهن وأحصوا العدة ﴾ وقد فسر هـذه الآية رسول الله ﷺ وبينها بأن المقصود منها هو أن يطلّق الرجل امرأته في طهر لم يمسسها فيه، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنه طلَّق امرأة لـ ه وهي حائض فذكر عمر لرسول الله ﷺ، فتغيُّظ فيه رسول الله ﷺ ثم قال: «ليراجعها ثم يمسكها حتى تطهر، ثم تحيض فتطهر، فإن بدا له أن يطلّقها فليطلّقها طاهرا قبل أن يمسّها، فتلك العدّة التي أمر الله أن تطلّق لها النساء» وفي رواية: «مره فليراجعها ثم ليطلقها طاهرا أو حاملا» وفي رواية لمسلم من طريق أبي الزّبير أنه سمع عبد الرحمن بن أيمن (مولى عزة) يسأل ابن عمر وأبو الزبير يسمع ذلك: كيف ترى في رجل طلَّق امرأته

حائضا؟ فقال: طلّق ابن عمر امرأته وهي حائض على عهد رسول الله على فسأل عمر رسول الله على فقال: إن عبد الله بن عمر طلق امرأته وهي حائض، فقال له النبي على البراجعها»، فردها، وقال، : «إذا طهرت فليطلّق أو ليمسك»، قال ابن عمر: وقرأ النبي على : ﴿ ياأيها النبي إذا طلقتم النساء فطلقوهن في قُبُل عدّتهن ﴾ اها طلاق البدعة فهو أن يطلق طلقتم النساء فطلقوهن في قُبُل عدّتهن ﴾ اها طلاق البدعة فهو أن يطلق الرجل امرأته وهي حائض أو يطلّقها في طهر مسها فيه، أو يجمع لها تطليقتين أو ثلاثا في لفظ واحد، فمن طلّق طلاق البدعة عصى الله وعصى رسوله على ووقع عليه الطلاق كها جاء في الصحيحين من حديث ابن عمر رضي الله عنهها، فكان من العوائق التي جعلها الإسلام في طريق الطلاق أنه رضي الله عنهها، فكان من العوائق التي جعلها الإسلام في طريق الطلاق أنه جعل طلاق السنة لا يكون إلا في طهر لم يمسّ الرجل زوجته فيه وقد قيده بذلك، لأنه وقت تتجدد فيه الرغبة في مقارفة الزوجة وتميل إليها نفسه،

المسنون، لكنه لو خالف السنة وطلقها تطليقتين في لفظ واحد أو طلقها ثلاثا في لفظ واحد أو طلقها وهي حائض فإنّ طلاقه يقع وإن كان عاصيا آثما، فقد جاء في لفظ للبخاري من طريق شعبة عن أنس بن سيرين قال: سمعت ابن عمر قال: طلق ابن عمر امرأته وهي حائض، فذكر عمر للنبي عَيْكُ ، فقال: «ليراجعها». قلت: تُحتسب؟ قال: «فَمَهْ؟» وعن قتادة عن يونس بن جُبَيْر عن ابن عمر: قال: «مُرْه فليراجعها» قلت: تحتسب، قال: «أرأيت إن عجز واستحمق؟» وقال أبو معمر: حدثنا عبد الوارث حدثنا أيوب عن سعيد بن جبير عن ابن عمر قال: حسبت على تطليقة اهـ وقد ساق مسلم رحمه الله حديث ابن عمر بعدة ألفاظ قال: حدثنا يحيى بن يحيى وقتيبة وابن رُمْح واللفظ ليحيى، قال قتيبة: حدثنا ليث، وقال الآخران: أخبرنا الليث بنِّ سعد عن نافع عن عبد الله أنه طلق امرأة له وهي حائض تطليقة واحدة ، فأمره رسول الله ﷺ أن يراجعها ثم يمسكها حتى تطهر ثم تحيض عنده حيضة أخرى ثم يمهلها حتى تطهر من حيضتها، فإن أراد أن يطلقها فليطلقها حين تطهر من قبل أن يجامعها، فتلك العدة التي أمر الله أن يطلّق لها النساء. وزاد ابن رمح في روايته: وكان عبد الله إذا سئل عن ذلك قال لأحدهم: أما أنت طلّقت امرأتك مرةً أو مرتين فإن رسول الله عليه أمرني بهذا، وإن كنت طلقتها ثلاثا فقد حرمت عليك حتى تنكح زوجا غيرك، وعصيت الله فيما أمرك من طلاق امرأتك. قال مسلم: جوّد الليث في قوله: تطليقة واحدة. ثم ساقه مسلم من طريق عبيد الله عن نافع عن ابن عمر وفي آخره قال عبيد الله: قلت لنافع: ما صنعت التطليقة؟ قال: واحدة اعتد بها. ثم ساقه مسلم من طريق أيوب عن نافع عن ابن عمر، وفي آخره: فكان ابن عمر إذا سئل عن الرجل يطلق امرأته وهي حائض يقول: أمّا أنت طلّقتها واحدة أو اثنتين، إن رسول الله ﷺ أمره أن

يَرْجِعَها ثم يمهلها حتى تحيض حيضة أخرى ثم يمهلها حتى تطهر ثم يطلقها قبل أن يمسّها، وأمّا أنت طلّقتها ثلاثا فقد عصيت ربّك فيها أمرك به من طلاق امرأتك وبانت منك. ثم ساقه مسلم من طريق سالم بن عبد الله عن ابن عمر وفي آخره: وكان عبد الله طلقها تطليقة واحدة فحُسِبت من طلاقها. اهـ أما ما رواه مسلم عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان الطلاق على عهد رسول الله على وأبي بكر وسنتين من خلافة عمر طلاق الثلاث واحدة ، فقال عمر: إن الناس قد استعجلوا في أمر كان لهم فيه أناة فلو أمضيناه عليهم، فأمضاه عليهم. فقد جاء في بعض ألفاظ سند هذا الحديث ما يدل على أنه من الأمور المستغربة عند المسلمين، فقد أخرج مسلم من طريق ابن جُريج أخبرني ابن طاوس عن أبيه أن أبا الصهباء قال لابن عباس: هاتِ من هَنَاتك، ألم يكن الطلاق الثلاث على عهد رسول الله عَلَيْهُ وأبي بكر واحدةً؟ فقال: قد كان ذلك فلما كان في عهد عمر تتابع الناس في الطلاق فأجازه عليهم اه فقول أبي الصهباء لابن عباس: هات من هناتك أي أخبارك وأمورك المستغربة وهو يشعر بأن هذا الأمر وهو أن الثلاث تقع واحدة وأن عمر رضي الله عنه هو الذي جعله ثلاثا من الأمور المستغربة عند المسلمين، علما بأنه قد ثبت عن ابن عباس رضي الله عنهما أنه كان يفتي بعد موت عمر رضي الله عنه بأن من طلق ثلاثا بلفظ واحد أنه تقع عليه الثلاث، فقد أخرج أبو داود بسند صحيح من طريق مجاهد قال: كنت عند ابن عباس فجاءه رجل فقال إنه طلّق امرأته ثلاثا، فسكت حتى ظننت أنه سيردها إليه، فقال: ينطلق أحدكم فيركب الأحموقة ثم يقول: يا ابن عباس، يا ابن عباس؟ إن الله قال: ﴿ومن يتق الله يجعل له مخرجا ﴾ وإنك لم تتق الله فلا أجـد لك مخرجا، عصيت ربك وبانت منك امـرأتك. وهو يوافق مـا مرّ عند مسلم من حديث ابن عمر رضي الله عنها أنه قال لمن طلق امرأته ثلاثا:

وأما أنت طلقتها ثلاثا فقد عصيت ربك فيها أمرك به من طلاق امرأتك وبانت منك. وروى البخاري من حديث عائشة رضى الله عنها أن رجلا طلق امرأته ثلاثًا فتزوجت فطلَّق فسئل النبيِّ ﷺ: أَتحلَّ للأول؟ قال: «لا، حتى يـذوق عُسَيْلَتها كما ذاق الأول». وقـولـه تبارك وتعـالى: ﴿ فإمسـاك بمعروف أو تسريح بإحسان، أي فعليكم أيها الأزواج إمساك زوجاتكم بالمعروف أو تسريحهن بإحسان، وهذه وصية من الله تبارك وتعالى لجميع الأزواج بحسن العشرة سواء كان الزواج ابتداء أو كان بعد طلقة أو بعد طلقتين، كما أنه وصية من الله تبارك وتعالى لجميع الأزواج عند ما يريدون تطليق نسائهم وتسريحهن أن يكون التسريح بإحسان فلا يذكرون نساءهم عند الطلاق أو بعده إلا بخير، ولا يلحقونهن بأذى من قول أو فعل، وهذه قاعدة الإسلام في الحياة الزوجية، ولا شك أنها اللّبنة الأولى في بناء البيت السعيد، وهو تأكيد لما أفاده قول الله عز وجل في الآية السابقة: ﴿ولهن مثل الذي عليهن بالمعروف ، وتأكيد هذه الوصية في حق الرجال لأنهم هم القوامون على النساء، وهم أقدر على إدارة البيت بالعشرة الحسنة وترك الإضرار، وقد أشار ابن عباس رضي الله عنه في قوله تبارك وتعالى: ﴿فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان، بأنه الميثاق الغليظ الذي جعله الله عز وجل للنساء على الرجال في قوله تبارك وتعالى: ﴿وأخذن منكم ميثاقا غليظا﴾ قال ابن جرير رحمه الله في تفسيره: حدثني المثنّى قال: حدثنا سُوَيد بن نصر قال: أخبرنا ابن المبارك عن ابن جريج عن عطاء الخراساني عن ابن عباس رضى الله عنهما في قوله: ﴿وأخذن منكم ميثاقا غليظا ﴾ قال: قوله: ﴿ فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ﴾ اهـ ولذلك أخبر رسول الله عَلَيْ أن خير الناس هـ و خيرهم لأهله، فقد روى الترمذي بسنـ د صحيح من حديث أم المؤمنين عائشة رضي الله عنها أن رسول الله علي قال: «خيركم خيركم

لأهله، وأنا خيركم لأهلي». كما روى الترمذي وقال: حديث حسن صحيح، من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «أكمل المؤمنين إيهانا أحسنهم خلقًا، وخياركم خياركم لنسائهم». وقد كان رسول الله ﷺ يحرص على مــوانسـة نسـائه وإدخـال السرور عليهن، فقــد روى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضى الله عنها قالت: كنت ألعب بالبنات عند النبي ﷺ وكان لي صواحب يلعبن معي، فكان رسول الله ﷺ إذا دخل يَنْقَمِعْن، فيُسَرِّبهن إليّ، فيلعبن معي. ومعنى: ألعب بالبنات، تعني اللعب التي تلعب بها الصَّبِيَّة. وقولها: ينقمعن، أي يستترن حياء منه، ومعنى: يسرّبهن إليّ، أي يـرسلهن سربا سربـا ويردّهنّ إلي. وقـدكان رسول الله علي جميل العشرة لنسائه يضاحكهن ويتلطف بهن، وقد أكد الله تبارك وتعالى على الأزواج أن يحسنوا عشرة أزواجهم في غير موضع من القرآن العظيم، كما قال: ﴿وعاشروهن بالمعروف، فإن كرهتموهنّ فعسى أن تكرهوا شيئا ويجعل الله فيه خيرا كثيرا﴾. وقوله تعالى: ﴿ وَلا يَحُلُّ لَكُم أَن تَأْخَذُوا مُمَا آتيتموهن شيئا إلا أن يخافا ألا يقيها حدود الله فإن خفتم ألا يقيها حدود الله فلا جناح عليهما فيما افتدت به ، قد فرض الله تبارك وتعالى للنساء في النكاح صداقًا وبين أنه حق من حقوق الزوجة لا يحل لأحد أن يأخذ منه شيئا إلا بطيب نفس منها حيث يقول عز وجل: ﴿ وَآتُوا النساء صدقاتهن نحلة فإن طبن لكم عن شيء منه نفسا فكلوه هنيئا مريئا، وقال عز وجل: ﴿قد علمنا ما فرضنا عليهم في أزواجهم الله وقال عز وجل: ﴿ و إِن أردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم إحداهن قنطارا فلا تأخذوا منه شيئا، أتأخذونه بهتانا وإثما مبينا \* وكيف تأخذونه وقد أفضى بعضكم إلى بعض وأخذن منكم ميثاقا غليظاً ﴾ وشريعة بني إسرائيل تفرض للمرأة مهرا لكنها لا تملُّكه لها بالفعل إلا إذا مات زوجها أو طلقها لأنها في نظرهم لا يجوز لها أن تتصرف في مالها وهي

ذات زوج. وقد جعل الإسلام لحل رابطة الزوجية ثلاثة طرق، الطريق الأول الطلاق، وقد جعله الله عز وجل بيد الزوج، والطريق الثاني فسخ الحاكم لعقد الزوجية عند وجود أسباب طبيعية أو أسباب شرعية مع امتناع الزوج عن الطلاق، فالأسباب الطبيعية كعيوب الخلقة المانعة من أداء وظيفة الزوجية كالعُنّة والجَبّ ونحوهما في الرجال، والأسباب الشرعية كامتناع الرجل في الإيلاء بعد مضيّ أربعة أشهر. أما الطريق الثالث فهو ما ذكره الله عز وجل في هذا المقام الكريم من سورة البقرة وهو المعروف شرعا باسم الخُلْع الذي جعله الله عز وجل مخرجا للزوجة إذا كرهت الزوج لغير سبب من الأسباب التي تعطى الجاكم حق فسخ عقدة النكاح، وأصل الخُلْع في اللغة هو فراق الـزوجة على مال، مأخوذ من خَلع الثوب لأن المرأة لباس الرجل. وإنها ضُمّت الخاء للتفرقة بين الحسّى وهو خلع الثوب والمعنوي وهو خُلع المرأة، أما الخُلع في الاصطلاح فهو فِراق الرجل زوجته بعِـوَض يحصل لجهة الزوج وهو مشروع بكتاب الله تبارك وتعالى وسنة رسوله عَلَيْهُ، حيث يقول الله عز وجل هنا : ﴿ولا يحل لكم أن تأخذوا مما آتيتموهنّ شيئـا إلا أن يخافا ألاّ يقيها حدود الله فإن خفتم ألا يقيها حدود الله فلا جناح عليهما فيها افتدت به ﴾ أي ولا يجوز لكم أيها الرجال أن تأخذوا من الصداق الذي أعطيتموه لنسائكم شيئا عند رغبتكم في طلاقهن بل عليكم تسريحهن بإحسان حتى لو كنتم أعطيتم إحداهن قنطارا من الذهب فلا تأخذوا منه عند طلاقهن شيئا فإنه سُحْت لا يحل إلا بطيب نفس منها، لكن إذا كان الرجل غير راغب عنها وكانت هي راغبة عنه، وصارت لا تطيعه إذا أمرها، وأصبحت عاجزة عن القيام بحقه الذي فرضه الله له عليها، ولم يصبر هو على هذا الحال، وغلب على ظنه أن إصلاحها غير قريب المنال، لأنها لا تطيق النظر إليه، ويُخْشَى على الـزوج أن تندفع نفســه فيعــاملها بمثل معــاملتها لــه ويقصر في

الحق الذي طالبه الله عز وجل لها من الإمساك بالمعروف، ولكونه لا ذنب له معها فلا يُجْبَر على فراقها، وقد أحسّ بهذا الحال المصلحون من أهلها ومن أهله وصاروا يخافون من تقصير كل واحد من الزوجين في حق صاحبه مع علمهم أن المرأة قد استحكم نشوزها فعند ذلك يباح للزوج أن يأخذ منها ما دفعه لها من صداق أو نحوه تفتدي نفسها وتختلع منه بذلك. وقد نص الله تبارك وتعالى على حِلّ المال الذي يأخذه الزوج من زوجته المختلعة في هذه الآية الكريمة، وقد قال البخاري في صحيحه: باب الخُلع، وكيف الطلاق فيه، وقول الله تعالى: ﴿ولا يحلُّ لكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئا إلا أن يخاف الله يقيم حدود الله ﴾ إلى قوله: ﴿الظَّالمُونِ ﴾ وأجاز عمر الخلع دون السلطان، وأجاز عثمان الخلع دون عِقَاص رأسها، وقال طاوس: إلا أن يخافا أن لا يقيها حدود الله فيها افترض لكل واحد منهها على صاحبه في العشرة والصّحبة، ولم يقل قول السّفهاء: لا يحل حتى تقول: لا أغتسل لك من جنابة. حدثنا أزهر بن جميل حدثنا عبد الوهاب الثقفي حدثنا خالد عن عكرمة عن ابن عباس أن امرأة ثابت بن قيس أتت النبي عَيْكُ فقالت: يا رسول الله، ثابت بن قيس ما أعتِّبُ عليه في خُلق ولا دين ولكني أكره الكفر في الإسلام، فقال رسول الله عليه الله عليه عليه حديقته؟ » قالت: نعم. قال رسول الله عليه: «اقبل الحديقة وطلّقها تطليقة». حدثنا إسحاق الواسطيّ حدثنا خالد عن خالد الحذّاء عن عكرمة أنّ أخت عبد الله بن أبيّ بهذا وقال: «ترُدين حديقته؟» قالت: نعم، فردّتها وأمره يطلّقها. وقال إبراهيم ابن طَهْمان عن خالد عن عكرمة عن النبي عَلِيَّةٍ: «وطلَّقها»، وعن أيوب بن أبي تميمة عن عكرمة عن ابن عباس أنه قال: جاءت امرأة ثابت بن قيس إلى رسول الله على فقالت: يا رسول الله إني لا أعْتُبُ على ثابت في دين ولا خلق ولكني لا أطيقه، فقال رسول الله عليه: «فتردّين عليه حديقته؟» قالت: نعم. حدثنا محمد بن عبد الله بن المبارك المخَرِّميّ حدثنا قُرَادٌ أبو نوح حدثنا جرير بن حازم عن أيوب عن عكرمة عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: جاءت امرأة ثابت بن قيس بن شَمَّاس إلى النبي عَلَيْة فقالت: يا رسول الله ما أَنْقِم على ثابت في دين ولا خلقٍ، ولكنِّي أخاف الكفر، فقال رسول الله عَلَيْلَةٍ: «فترُدّين عليه حديقته؟» فقالت: نعم، فردّت عليه، وأمره ففارقها اهـ وقول البخاري: وقال طاوس: إلا أن يخاف ألا يقيها حدود الله فيها افترض لكل واحد منهما على صاحبه في العشرة والصحبة، ولم يقل قول السفهاء: لا يحل حتى تقول: لا أغتسل لك من جنابة. قال الحافظ في الفتح: هذا التعليق اختصره البخاريّ من أثر وصله عبد الرزاق قال: أنبأنا ابن جريج أخبرني ابن طاوس وقلت له: ما كان أبوك يقول في الفداء؟ قال: كان يقول ما قال الله تعالى: ﴿ إِلا أَن يَخافا ألَّا يقيما حدود الله ﴾ ولم يكن يقول قول السفهاء: لا يحل حتى تقول: لا أغتسل لك من جنابة. ولكنه يقول: إلا أن يخاف ألا يقيها حدود الله فيها افترض لكل واحد منهما على صاحبه في العشرة والصحبة. اهـ وهو يشير إلى رد ما زعمه بعض الناس من أنّ الخلع لا يحل حتى تعصي المرأة الرجل في جميع ما يطلبه منها حتى تقول: لا أغتسل لك من جنابة، ولا أبرّ لك قسما، ولا أطيع لك أمرا. وقولها: لا أعتب عليه في خلق ولا دين، أي لا أطعن عليه في سلوكه وأخلاقه، فسلوكه حسن وأخلاقه مرضية، وكذلك هو مستقيم على شرع الله ودينه. وقولها: ولكني أكره الكفر في الإسلام، أي ولكني أخشى إن بقيت معه أن أسيء إليه، وأن أكفر بالعشير وأن أقصر فيها يجب عليّ القيام به من حقه، ولعلها تشير بذلك إلى قول رسول الله عليه فيها رواه البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث ابن عباس رضى الله عنهما في قصة صلاة الكسوف حيث قال رسول الله عليه: «وَأُرِيتُ النار فلم أر منظرا كاليوم قطّ أفظع، ورأيت أكثر أهلها النساء» قالوا: بم يا رسول الله؟ قال: «بكفرهنّ»، قيل: يكفرن بالله؟ قال: «يكفرن العشير، ويكفرن الإحسان، لـو أحسنْتَ إلى إحداهنّ الـدّهر كلّـه ثم رأت منك شيئا قالت: ما رأيت منك خيرا قط». وقوله عليه السلام: «أتردّين عليه حديقته؟» أي أترجعين إليه بستانه الذي كان دفعه لك صداقا؟ وقوله تبارك وتعالى: ﴿تلك حمدود الله فلا تعتمدوها ﴾ قد ذكر الله تبارك وتعمالي قوله: ﴿ حدود الله ﴾ أربع مرات في هذه الآية الكريمة حيث قال: ﴿ إلا أن يخافا ألا يقيم حدود الله ﴾ وقال: ﴿ فإن خفتم ألا يقيم حدود الله ﴾ ثم قال: ﴿تلك حـدود الله ﴾ ثم قـال: ﴿ومن يتعد حـدود الله ﴾ وهـ و يفيد وجـوب الوقوف عند مراسيم الشريعة التي رسمها الله عز وجل لسعادة عباده، وأن يحذر المسلم حذرا شديدا من مخالفة أمر الله عز وجل والتعدى على حدوده سواء كانت حقوقًا لله تبارك وتعالى أو حقوقًا لخلقه، فقيام الزوجة بما عليها للرجل من حقوق هي حدود الله، وقيام الرجل بها عليه للمرأة من حقوق هي حدود الله كذلك، والصداق الذي دفعه الرجل للمرأة هو حق من حقوقها لا يجوز للرجل أن يأخذ منه شيئا بغير طيب نفس منها فإن أخذ من ذلك شيئًا بغير رضاها فهو شُحْت وتَعَدُّ على حــدود الله، وإذا خافت المرأة أن لا تقوم بحق زوجها فافتدت بمال واختلعت فقبله منها وطلقها فقد حافظا على حـدود الله، وإن استهـواهما الشيطان وقصّر كل واحـد منهما في حق الآخـر وأساء العشرة فقد اعتديا على حدود الله ومن يتعد حدود الله فقد ظلم نفسه، ولذلك وصف من يتعدى حدوده بأنهم هم الظالمون وجمع بين النهى والوعيد للمبالغة في التحذير والتهديد حيث يقول عز وجل: ﴿تلك حدود الله فلا تعتدوها، ومن يتعدّ حدود الله فأولَّنك هم الظالمون ﴾ كما أن وضع اسم الله بدل ضميره في المواضع الشلاثة الأخيرة من قوله: ﴿حدود الله ﴾ مع أن السياق يقتضي المجيء بضميره لكن مقتضى الحال من تربية المهابة والحض

على الامتثال اقتضى وضع الاسم الجليل مكان الضمير. هذا وقد وهم بعض الناس من المنتسبين للعلم فجعل الخُلْع فسخا لا طلاقا ظنّا منه أنه لو كان طلاقا لكان للرجل أربع تطليقات بدعوى أن الله تعالى قال في صدر الآية: ﴿الطلاق مرتان﴾ ثم قال في الآية التي تليها: ﴿فإن طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجا غيره الله قال: فإذا اعتبرنا الخلع طلاقا صار للرجل أربع تطليقات. وهذا فهم عاطل باطل فاسد كاسد واجتهاد مع النص، فقد وقع التصريح في الحديث الصحيح بقوله علية: «اقبل الحديقة وطلقها تطليقة» على أن ابن قدامة رحمه الله ذكر في المغنى أن من ذكر أنه فسخ أنه أراد إذا لم يذكر طلاقا، حيث قال رحمه الله: وهذا الخلاف فيها إذا خالعها بغير لفظ الطلاق ولم ينوه، فأما إن بذلت له العِوض على فراقها فهو طلاق لا اختلاف فيه اهـ و إذا كان الخلع طلاقا فإنه لا يغير ما جعل الله للرجل من التطليقات الثلاث فقط، إذ تطليقة الخلع محسوبة من الثلاث فلو لم يكن طلقها قبل تطليقة الخلع فقد بقي لـ اثنتان وإن كان طلقها مرة قبلها فلم يبق لـ إلا تطليقة واحدة فإن طلقها قبلها مرتين كانت تطليقة الخلع متممة للثلاث فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجا غيره.

قال تعالى: ﴿ فَإِن طلقها فلا تحلّ له من بعد حتى تنكح زوجا غيره، فإن طلّقها فلا جناح عليها أن يتراجعا إن ظنّا أن يقيها حدود الله، وتلك حدود الله يبيّنها لقوم يعلمون \* وإذا طلّقتم النساء فبلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو سرّحوهن بمعروف، ولا تمسكوهن ضرارا لتعتدوا، ومن يفعل ذلك فقد ظلم نفسه، ولا تتخذوا آيات الله هزوا، واذكروا نعمت الله عليكم وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة يعظكم به، واتقوا الله واعلموا أن الله بكل شيء عليم.

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى حكم الطلاق الذي يجوز للرجل فيه أن يراجع زوجته وهو ما كان في حدود طلقة أو طلقتين، وأشار إلى وجوب الصداق وأنه لا يحل للزوج منه شيء إلا بطيب نفس من الـزوجة ، وأنه يجوز للمرأة في حالة خوفها من تقصيرها في حق زوجها وهو راغب فيها أن تفتدي نفسها منه وأنه يجوز للزوج أخذ هذا العوض ليطلقها، ذكر هنا أن الرجل إذا طلق زوجته التطليقة الثالثة فإنها لا تحل له بعد ذلك حتى تتزوج زوجا آخر زواجا شرعيا مستوفيا لجميع شروط النكاح، فإذا طلقها الزوج الثاني وتأيَّمت بعده فللزوج الأول أن يتزوجها فقال عز وجل: ﴿فإن طلقها فلا تحل له من بعد حتى تنكح زوجا غيره أي فإن فارقها بتطليقة ثالثة بعد التطليقتين السابقتين سواء كانت إحدى التطليقتين السابقتين بعوض وهو الخُلع أو بغير عوض، فإنها لا تحل له بعد ذلك إلا بشرط أن تتزوج زوجا آخر يعنى زواجا شرعيا، والمقصود من قوله تبارك وتعالى: ﴿حتى تنكح ﴾ أي تتزوج، فالمراد من النكاح هنا العقد أي حتى يعقد عليها زوج آخر عقدا صحيحا، وكان مقتضى هذا الإطلاق أن مجرد العقد للزوج الثاني يبيحها للزوج الأول، لكنّ رسول الله عليه الذي أُنْزِل عليه الذكر ليبيّنه للناس قد قيّد هذا الإطلاق

فبيّن أن مجرد العقد على الشاني لا يُبِيحها للأول حتى يذوق الشاني عُسَيْلتها، أي يدخل بها، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: جاءت امرأة رفاعة القرظى إلى رسول الله ﷺ فقالت: إنى كنت عند رفاعة فطلقني، فبَتَّ طلاقي، فتزوجت بعده عبد الرحمن بن الزَّبير وما معه إلا مثل هُدْبة الثوب، فقال: «أتريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟» قالت: نعم، قال: «لا، حتى تـذوقي عُسَيْلتـه ويذوق عُسَيْلتك». وفي روايـة للبخـاري ومسلم من حديث عائشة رضي الله عنها أن رجلا طلّق امرأته ثلاثا فتزوجت زوجا، فطلَّقها قبل أن يمسها فسئل رسول الله ﷺ: أتحلَّ للأول؟ فقال: «لا حتى يذوق من عسيلتها كما ذاق الأوّل». وفي رواية للبخاري ومسلم واللفظ للبخاري عن عائشة رضي الله عنها زوج النبي ﷺ قالت: جاءت امرأة رفاعة القرظى إلى رسول الله ﷺ وأنا جالسة وعنده أبو بكر فقالت: يا رسول الله إني كنت تحت رفاعة فطلقني فبتّ طلاقي، فتزوجتُ بعده عبد الرحمن بن الزّبير وإنه والله ما معه يا رسول الله إلا مثل هذه الهُدْبة، وأخذت هُدْبة من جلبابها، فسمع خالد بن سعيد قولها وهو بالباب لم يؤذن له، قالت: فقال خالد: يا أبا بكر ألا تنهى هذه عما تجهر به عنـد رسول الله على الله يزيد رسول الله على التبسم، فقال لها رسول الله على الله على التبسم، فقال لها رسول الله على التبسم، ترجعي إلى رفاعة؟ لا، حتى يذوق عسيلتك، وتذوقي عسيلته». فصار سنة بعدُ. ولفظ مسلم من حديث عائشة رضى الله عنها أن رفاعة القُرَظِي طلّق امرأته فبتّ طلاقها فتزوجت بعده عبد الرحمن بن الزّبير فجاءت النبيّ ﷺ فقالت: يا رسول الله إنها كانت تحت رفاعة فطلّقها آخر ثلاث تطليقات، فتزوجت بعده عبد الرحمن بن الزّبير وإنّه والله ما معه إلا مثل الهُدْبة، وأخذت بهدبةٍ من جلبابها، قال: فتبسّم رسول الله ﷺ ضاحكا فقال: «لعلك تريدين أن ترجعي إلى رفاعة؟ لا حتى يذوق عسيلتك وتذوقي

عسيلته». وأبو بكر الصّدّيق جالسٌ عند رسول الله ﷺ وخالد بن سعيد بن العاص جالسٌ بباب الحجرة لم يؤذن له ، قال : فطفق خالـ لا ينادي أبا بكر: ألا تـزجـر هـذه عما تجهر بـه عنـد رسـول الله عَلَيْد؟ . وبهذا يصير شرط زواج الرجل بمن طلقها ثلاثا أن يعقد عليها زوج آخر يكون راغبا فيها قاصدا لدوام عشرتها كما هو المشروع في كل تزويج ، والشرط الثاني أن يدخل بها الزوج الثاني ويباشرها، فإن قصد الزوج الثاني من الزواج بالمرأة مجرّد تحليلها للأول صار ملعونا بلعنة رسول الله ﷺ له، وإذا رضى الزوج الأوّل بعمل هذا الزوج الثاني صار هو كذلك ملعونا بلعنة رسول الله ﷺ له. فقد روى أحمد والترمذي والنسائي من حديث عبدالله بن مسعود رضى الله عنه قال: لَعَنَ رسول الله ﷺ الواشمة والمستوشمة، والواصلة والمستوصلة، والمحَلِّل والمحَلَّل له، وآكل الربا ومُوكله. قال الترمذي: هذا حديث حسن صحيح، قال: والعمل على هذا عند أهل العلم من الصحابة منهم عمر وعثمان وابن عمر وهو قول الفقهاء من التابعين ويروى ذلك عن علي وابن مسعود وابن عباس اهـ وقوله عز وجل: ﴿فإن طلَّقها ﴾ أي فإن فارقها الزوج الثاني بعد الدخول بها وبعد مباشرتها ولم يقصد الشاني بطلاقه إباحتها للأول وتحليلها له، وقوله عز وجل: ﴿فلا جناح عليهما أن يتراجعا إن ظنّا أن يقيما حدود الله ﴾ أي فلا إثم ولا حرج على النزوج الذي كان قد طلق زوجته ثلاثا ثم تنزوجت بعده زواجا شرعيا ودخل بها الزوج الثاني وقارفها ثم طلقها، أن يتزوجها هذا الزوج الأول زواجا جديدا إن غلب على ظن هذين الزوجين أن يقيها حدود الله فيتعاشرا بالمعروف ويحسن كلُّ واحد منهما صحبة الآخر، ويتَّقى الله فيه، ولا حرج على الزوجة في ذلك كذلك، وهذا من أعظم كوابح الطلاق وردع الرجال عن أن يطلقوا غير طلاق السنة، فإن شيم أكثر الناس تنفر من أن تعرّض نفسها لمثل هذا الحال، لذلك تتروّى إذا أغراها الشيطان بالطلاق

حذرا من أن تصير زوجته فراشا لرجل آخر ولا سيّما إذا كانت ذات عيال، فها أدق أحكام الشريعة وما أجلّها لصيانة البيوت وحماية الأسر من أسباب الانهيار. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فأمسكوهن بمعروف أو سرّحوهن بمعروف ، هذا تأكيد لما أفاده قوله عز وجل: ﴿ وبعولتهنّ أحقّ بردّهنّ في ذٰلك إن أرادوا إصلاحاً ﴾ ولما أفاده قوله عز وجل: ﴿ الطلاق مرتان فإمساك بمعروف أو تسريح بإحسان ﴾ وقد بينت في تفسير قوله عز وجل: ﴿ وبعولتهنّ أحقّ بردّهن في ذٰلك إن أرادوا إصلاحا ﴾ أن المراد من قوله تبارك وتعالى: ﴿فبلغن أجلهنَّ ﴾ في سورة الطلاق وفي قوله تعالى: ﴿ وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن ﴾ أي قاربن انقضاء عدّتهن، وأن العلماء قد أجمعوا على أن قوله: ﴿فبلغن أجلهنَّ ﴾ أي قاربن الخروج من عدّتهن إذ بعد بلوغ الأجل والخروج من العدة لا خيار للزوج في الإمساك، وأن الإجماع منعقد على أنه لا يملك عليها حق الرجعة بعد انقضاء العدة وقد كرّر الله تبارك وتعالى أمره للرجال بإمساك نسائهم بالمعروف أو تسريحهن بإحسان لتنبيههم إلى الاعتناء بذلك والمبالغة في إيجاب المحافظة عليه، والحذر من الإضرار بالمرأة، وردع الرجال عما كان يفعله أهل الجاهلية بنسائهم حيث كان الواحد منهم يطلق امرأته ثم إذا قاربت انقضاء عدتها راجعها ثم طلقها مرة ثانية حتى إذا قاربت عدتها على الانقضاء راجعها ثم طلقها وهكذا لمجرد إلحاق الأذى بها وإضرارها، فأمرهم الله عز وجل في هذه المقامات بأنهم إذا طلق أحدهم المرأة طلاقا له عليها فيه حقّ المراجعة أن يحسن في أمرها إذا قاربت عدتها على الانقضاء فإن كان له فيها رغبة في الإمساك راجعها وأمسكها بالمعروف وأحسن عشرتها وخاف الله عز وجل فيها، وإن لم يكن لـ فيها رغبة تركها حتى تنقضي عـ دّتها، وأحسن تسريحها فلا يذكرها إلا بخير، ولا يتحدث عنها بها تكره، بل ويمتّعها بها يستطيع من

الهدايا التي تجبر خاطرها كما قال عز وجل: ﴿وللمطلقات متاع بالمعروف حقا على المتقين ﴾. ولذلك جاء في تخيير رسول الله عليه نساءه: ﴿يا أيها النبي قل لأزواجك إن كنتن تُردْنَ الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتّعكن وأسرّحكنّ سراحًا جميلاً ﴾ وقد أُثِرَ أن بعض السلف متّع امرأته عند تسريحها بهديّة عظيمة ثم قال لها عند مفارقتها: متاعٌ قليلٌ من حبيب مفارق . وقوله عز وجل: ﴿ولا تمسكوهنّ ضرارا لتعتدوا﴾ تأكيد لوجوب الإمساك بالمعروف أو التسريح بإحسان وتحذير شديد من إمساك المرأة بقصد الإضرار بها وأن من راجع امرأته في عدتها التي يملك فيها حقّ الرجعة عليها وكان قصده الإضرار بها كان معتديا ظالما آثما يعرض نفسه لغضب جبار السموات والأرض، ولذلك أتبع الله قوله: ﴿ ولا تمسكوهن ضرارا لتعتدوا ﴾ بقوله عز وجل: ﴿ ومن يفعل ذلك فقد ظلم نفسه ﴾ أي حمّلها ما لا تطيق من غضب الله وما أعده للظالمين، وقد حرمت الشريعة الإسلامية على المسلم أن يلحق الأذى بأحد من خلق الله وأن من ضار أحدًا عاقبه الله بضرر أعظم مما ضرَّ به غيره، فقد روى أبوداود والترمذي وحسنه من حديث أبي صِرْمة رضى الله عنه قال: قال رسول الله عليه : «مَن ضارّ ضارّ الله به، ومن شاق شاق الله عليه ولا شك أن دفع الأذى والضرر عن النفس والغير وعدم المضارة هو من القواعد الإسلامية التي أطبق عليها علماء الإسلام مستنبطين ذلك من كتاب الله وسنة رسول علي حيث يقول عز وجل هنا: ﴿ولا تمسكوهن ضِرارًا لتعتدوا ، وكما قال عز وجل: ﴿ ولا تضارّوهن لتُضَيّقوا عليهن ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿لا تُضَارَّ والدة بولدها ولا مولودٌ له بولده ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ولا يُضَارَّ كاتب ولا شهيد ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿من بعد وصية يُوصَى بها أو دين غير مُضَارٍّ وصيةً من الله ﴿ وقرن الله تبارك وتعالى الضرار بالكفر في قوله عز وجل: ﴿ والذين اتخذوا مسجدا ضِرارًا وكفرا

وتفريقا بين المؤمنين و إرصادا لمن حارب الله ورسوله من قبل ﴾ وقد أشار رسول الله على إلى أن دفع الأذى والضرر عن الناس من أعظم ما يقرّب العبد إلى ربه، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله علي قال: «الإيمان بضع وستون أو سبعون شعبة أدناها إماطة الأذى عن الطريق وأرفعها قول: لا إله إلا الله». كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله عليه أنه قال: «بينها رجل يمشي بطريق وجد غصن شوك فأخّره فشكر الله له فغفر الله له وفي رواية لمسلم بلفظ: «لقد رأيت رجلا يتقلب في الجنة في شجرة قطعها من ظهر الطريق كانت تؤذي المسلمين». كما روى البخاري ومسلم من حديث جرير ابن عبد الله رضى الله عنه أن رسول الله علي قال: «من لا يرحم الناسَ لا يرحمه الله». وفي قوله عز وجل : ﴿ولا تتخذوا آيات الله هُزُوًا واذكروا نعمة الله عليكم وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة يعظكم به واتقوا الله واعلموا أن الله بكل شيء عليم ، مجموعة من التحذيرات المتتابعة التي يخوّف الله عز وجل بها عباده المؤمنين من التهاون في أحكام الله واللعب بحقوق النساء، وعدم الانضباط في أمر الطلاق، مع تنبيههم إلى وجوب شكر نعمته على هذه التشريعات الجالبة لسعادة الدارين التي جاءت في كتابه وعلى لسان رسوله عَيْكُ لإرشاد الناس وعظتهم ، والله عليم بمن يسلك سبيله ومن ينحرف عنه وهو بكل شيء عليم.

قال تعالى: ﴿وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا تعضلوهن أن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف، ذلك يوعظ به من كان منكم يؤمن بالله واليوم الآخر، ذالكم أزكى لكم وأطهر، والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾.

في الآية السابقة بيان حكم المطلقة التي لزوجها عليها حق الرجعة لأنها لم تخرج من عدّتها من طلاق رجعي ولذلك كان توجيه الأمر الكريم من الله عز وجل للأزواج النذين يملكون حقّ الرجعة بأن يمسكوا بالمعروف قبل نهاية العدة، أو يسرّحوا بمعروف بأن يتركوا المطلقة الرجعية حتى تنتهي عدّتها وتصير أملك لنفسها، وليس لزوجها بعد خروجها من العدة حقّ الرجعة عليها إلا برضاها بعقد جديد ومهر جديد وولي، وفي هذه الآية الكريمة يوجّه الله عز وجل الخطاب لأولياء المطلّقات اللّاتي خرجن من العدة بأن لا يعضلوا من لهم عليهن ولاية التزويج إذا حصل تراض بين المرأة وزوجها الذي بانت منه بخروجها من العدة وزال ما بينهما من شقاق، ورغبا في العودة إلى الحياة الزوجية من جديد، فقال عز وجل: ﴿ و إذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلل تَعْضُلوهن أن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا بينهم بالمعروف، المراد بأزواجهن هنا أي الذين كانوا أزواجا لهن قبل خروجهن من عدة الطلاق، فإطلاق لفظ الزوج باعتبار ما كان للعلم بذلك. وقد بينت في تفسير الآية السابقة أن معنى قوله عز وجل: ﴿ فبلغن أجلهن ﴾ أي قاربن انقضاء عدّتهن ولم تنته العدة بعد، أما قوله عز وجل في هذه الآية: ﴿فبلغن أجلهن ﴾ فإن بلوغ الأجل هنا هو الخروج من العدة تماما، والذي يحدّد المراد هـو السياق الكـريم لأنه قال هناك بعد قـوله: ﴿فبلغن أجلهن ﴾: ﴿ فأمسكوهنّ بمعروف أو سرّحوهن بمعروف ﴾ فدل ذلك على أن المراد من بلوغ الأجل قرب انتهائه وكان الخطاب موجّها للأزواج. وهنا يقول عز وجل

بعد قوله: ﴿فبلغن أجلهن ﴾: ﴿فلا تَعْضُلوهن أن ينكحن أزواجهن ﴾ فدل ذلك على أن المراد من بلوغ الأجل انتهاء العدة والخروج منها، وكان الخطاب موجّها للأولياء لا للأزواج، ولا شك أن هذا درجة في الفصاحة عالية، ومنزلة في البلاغة رفيعة لا يعقلها إلا العالمون، وهو لون من الإعجاز البلاغي في القرآن العظيم. وقد أخرج البخاري في صحيحه أن هذه الآية نزلت في مَعْقِل بن يَسَار المزَنيّ رضي الله عنه لما طلّقت أخته وخرجت من عدتها، وجاءها الخطّاب ومن بينهم زوجها الأول فرغبت فيه وأحبت أن يعود الزواج بينهما وهَوِيَتْه وهَوِيَها فامتنع أخوهـا مَعْقِل بن يسار رضيي الله عنه من تزويجها منه فنزلت هذه الآية الكريمة ، فقد روى البخاري في صحيحه في باب من قال: (لا نكاح إلا بولي) من طريق يونس عن الحسن: ﴿فلا تعضلوهنَّ﴾ قال: حدثني معقل بن يسار رضي الله عنه أنها نزلت فيه قال: زوّجت أختا لى من رجل، فطلَّقها، حتى إذا انقضت علَّتها جاء يخطبها، فقلت له: زوّجتك وأفرشتك، وأكرمتك، فطلّقتها، ثم جئت تخطبها، لا والله لا تعود إليك أبدا، وكان رجلا لا بأس به، وكانت المرأة تريد أن ترجع إليه، فأنزل الله هذه الآية ﴿فلا تعضلوهن ﴾ فقلت: الآن أفعل يا رسول الله، قال: فزوّجها إياه. وفي رواية للبخاري ساقها في كتاب النكاح من طريق قتادة قال: حدثنا الحسن أن معقل بن يسار كانت أخته تحت رجل فطلَّقها، ثم خلَّى عنها، حتى انقضت عدتها، ثم خطبها، فحمى معقل من ذلك أنفًا، فقال: خلَّى عنها وهو يقدر عليها، ثم يخطبها، فحال بينه وبينها، فأنزل الله: ﴿ وَإِذَا طَلَقْتُمُ النَّسَاءُ فَبِلَغُنَّ أَجِلُهُنَّ فَلَا تَعْضُلُوهُ لِنَّ ﴾ إلى آخر الآية، فدعاه رسول الله ﷺ فقرأ عليه، فترك الحميّة، واستقاد لأمر الله. اهـ وأصل العَضْل في اللسان العربي الحبس والمنع والتضييق، ولا شك أن تحريم عَضْل الولي في قوله تبارك وتعالى: ﴿فلا تَعْضُلُوهِنِ أَن ينكحن أزواجهن إذا تراضوا

بينهم بالمعروف، هو دليل ظاهر على أنه لا بد في عقد النكاح من الولي إذ لو لم يكن الوليّ شرطا في صحة العقد لزوّجت نفسها دون الرجوع إليه وهذا يفسر قوله عَلَيْكُ: «الثّيب أحق بنفسها من وليها» الذي أخرجه مسلم في صحيحه من حديث ابن عباس رضى الله عنها، فإنّ لفظة أحقّ هنا للمشاركة ومعناه أن لها في نفسها في النكاح حقا، ولوليّها حقا، وحقّها أوكد من حقه فإنه لو أراد تزويجها كُفْؤًا وامتنعت لم تُجْبَر، ولو أرادت أن تتزوج كُفْـؤًا فامتنع الولي أجبر على عقد النكاح لها، فإن أصرّ على عدم تـزويجها وعضلها نقل الحاكم الشرعي الولاية إلى من يليه من الأولياء وسلب ولايته عليها فإن لم يكن لها وليّ زوّجها القاضي. ولا شك أن اشتراط الولي في صحة عقد النكاح هو لحماية كرامة المرأة ووقايتها من قالة السوء. فالولي شرط في صحة العقد، ورضا المرأة بمن تتزوج شرط في صحة العقد كذلك، فإن رغبت الزواج من كفء وعَضَل وليُّها انتقلت الولاية للسلطان، وإن رغبت في غير كفء كان ذلك إشارة سف ه فيها، ووليها يمنعها من ذلك حرصا على مصلحتها، وقوله تبارك وتعلل: ﴿إذا تراضوا بينهم بالمعروف ﴾ أي إذا حصل التراضي بين الأزواج والزوجات في العودة إلى الحياة الزوجية على هُدًى من كتاب الله تعالى وسنة رسوله ﷺ. وقوله عز وجل: ﴿ ذٰلك يُوعَظُ به من كان منكم يؤمن بالله واليوم الآخر﴾ في سياق بيان حكم من طلق زوجته تطليقة له فيها حق الرجعة عليها لكنه لم يراجعها حتى انقضت عدتها ثم رغبا في الزواج بعقد جديد، ونَهْي وليها من عَضْلها وهو شبيه بها ساقه في سورة الطلاق بعد بيان حكم من طلق امرأته تطليقة رجعية وأن له أن يمسكها في عدتها بالمعروف أو يتركها حتى تنقضي عدتها وتَبِين منه بالمعروف، حيث قال هناك: ﴿ ذَالَكُم يُوعَظُ بِهُ من كان يؤمن بالله واليوم الآخر ﴾. وتخصيص هذين المقامين بالوعظ مع قوله عز وجل في الآية السابقة: ﴿ وما أنزل عليكم من الكتاب والحكمة يعظكم

به ﴾ للترهيب من مخالفة هذه التعاليم الإلهية، والترغيب في المحافظة عليها، وأصل الوعظ هو التذكير بها يلين القلب من ثواب الله أو عقابه بطريق الترغيب والترهيب، قال ابن منظور في لسان العرب: الوَعْظ والعِظة والعَظَة والموعظة: النصح والتذكير بالعواقب، قال ابن سِيدَه: هو تذكيرك للإنسان بها يليّن قلبه من ثواب وعقاب، وفي الحديث: «لأجعلنّك عظة» أي موعظة وعبرة لغيرك اه. والخطاب بقوله عز وجل: ﴿ ذُلك يوعظ به من كان منكم يؤمن بالله واليوم الآخر اللنبي عَلَيْة ثم رجع إلى خطاب المؤمنين كقوله تبارك وتعالى: ﴿ يا أيها النبيِّ إذا طلَّقتم النساء فطلَّق وهن لعدتهن وأحصوا العدّة واتقوا الله ربكم ﴾ ويجوز أن يكون قوله ﴿ ذٰلك ﴾ بمعنى هذا ، كأنه قيل : هذا البيان وهذه التعاليم ينتفع ويتعظ ويعتبر بها من كان مصدقا بالله واليوم الآخر، على أنه في سورة الطلاق قال: ﴿ ذالكم يوعظ به من كان يؤمن بالله واليوم الآخر، فلم جعل الخطاب موجها بصيغة الجمع في سورة الطلاق لم يقل: (منكم) ولما كان الخطاب هنا موجّها بصيغة المفرد قال: ﴿من كان منكم يؤمن بالله واليوم الآخر ، ولا شك أن هذا الأسلوب في القمة من الإعجاز، وهو من أمثلة كون القرآن العظيم متشابها مثاني، وتخصيص الوعظ بمن كان يؤمن بالله واليوم الآخر لأن المؤمنين بالله المصدقين بأنهم مبعوثون موقوفون بين يدي ربهم مجزيّون بأعمالهم هم الذين ينتفعون بالوعظ والإرشاد، وتؤثر فيهم النصيحة ويسارعون إلى العمل بوصية الله ووصية رسوله محمد عليا ولذلك وصف الله عز وجل القرآن بأنه هدى للمتقين، وقال عز وجل: ﴿ سَيَذِّكُّرُ مِن يَخشى ﴾ وكما قال عز وجل : ﴿إنما يتذكر أولوا الألباب ﴾ : وكما قال عز وجل: ﴿وَذَكُّرْ فإن اللَّذِكُرِي تنفع المؤمنين ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿وجاءك في لهذه الحقُّ وموعظةٌ وذكري للمؤمنين ﴿ وكما قال عز وجل: ﴿إنما تنذر من اتبع الذكر وخشي الرحمن بالغيب، وقد ضرب رسول الله عظيم لذلك

مثلا، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «مَثَلُ ما بعثني الله به من الهدى والعلم كمثل الغيث الكثير أصاب أرضا، فكانت منها طائفة طيبة قبلت الماء فأنبتت الكَلا والعُشْب الكثير، وكانت منها أَجَادِبُ أمسكت الماء فنفع اللهُ بها الناسَ، فشربوا وسَقَوْا وزرعوا، وأصاب منها طائفةً أخرى إنها هي قِيعَان لا تمسك ماء ولا تُنْبِتُ كَلاً، فذلك مَثَل مَن فَقُه في دين الله ونفعه ما بعثني الله به فعَلِم وعلّم، ومَثَل من لم يرفع بذلك رأسا، ولم يقبل هُدَى الله الذي أرسلتُ به». اهـ ولما كانت الحياة الزوجية وتكوين البيت السعيد هـو الأساس الأول لإقامة المجتمع المشالي نبّه الله تبارك وتعالى هذه التنبيهات السّنيّة وكرّرها للفت انتباه ذوي العقول للعض عليها بالنواجذ. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ذَالِكُم أَرْكِي لَكُم وأَطْهِر ﴾ الإشارة فيه إلى ما تقدم من الوصايا والأحكام التي ذكرها الله عز وجل لإقامة البيت السعيد والاتعاظ بها وعظ الله عز وجل به الأولياء والأزواج من الإمساك بالمعروف أو التسريح بالمعروف وتحريم العضل. ومعنى ﴿أَزكى لكم ﴾ أي أنمى وأنفع وأعظم بركة لكم في معاشكم ومعادكم، وقوله تعالى: ﴿وأطهر الله أي وأنقى لنفوسكم من الريبة والشك مما قد يقع في قلوب الأولياء بسبب تعلق كل واحد من الزوجين بصاحبه، فإن الجمع بينهما على كتاب الله تعالى وسنة رسوله عليه هو أزكى الطرق وأطهرها وأبعدها عن قالة السّوء. وقوله عز وجل: ﴿والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴾ حضّ على المسارعة والامتشال لأوامر الله عز وجل، والابتعاد عن مخالفة أمره، لأن ما يقرّره من التشريع يجلب سعادة الدنيا والآخرة لأنه تشريع العليم الخبير، والإنسان مهم اتسعت مداركه يعجز أن يشرع لنفسه أو لغيره تشريعا يسعده في الدنيا الآخرة، ومن أحسن من الله حكما لقوم يوقنون؟

قال تعالى: ﴿والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين لمن أراد أن يُتمّ الرضاعة، وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف، لا تكلّف نفسٌ إلا وسعها، لا تضار والدة بولدها ولا مولود له بولده، وعلى الوارث مثل ذلك، فإن أرادا فصالا عن تراض منها وتشاور فلا جناح عليها، وإن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليكم إذا سلّمتم ما آتيتم بالمعروف، واتقوا الله واعلموا أنّ الله بها تعملون بصير .

بعد أن بين الله تبارك وتعالى بعض حقوق الزوجين في حال قيام الحياة الزوجية بينهما، ونظم للمسلمين أحوال الطلاق، ونظرا إلى أنه إذا حصلت الفرقة بين الزوجين بالطلاق قد يترتب على ذلك تباغض بين الزوجين، وربّما كان لهما طفل صغير، وقد يـؤدي هذا التباغض إلى إلحاق الضرر والأذى بهذا الطفل إما من بغض أمه لأبيه فيدفعها الشيطان إلى إيذائه لمضارة أبيه، وإما لرغبة الأم في التزوج بزوج آخر مما قد يحملها على إهمال أمر الطفل، نظّم الله عز وجل هنا حقوق الوالدين ما لهما وما عليهما فيما يتصل برضاع الطفل ويحميه من إضرار أحد الوالدين به، ومع أن شفقة الأم بطفلها هي مضرب المثل إلا أن الشيطان ذئب الإنسان قد يغريها على مخالفة طبيعتها وإلحاق الضرر بولدها، وفي ذلك لفت انتباه الناس إلى أن الله عز وجل أشفق بالولد من والديه وأرحم بعباده من أنفسهم كما جاء في حديث البخاري ومسلم عن عمر بن الخطاب رضى الله عنه قال: قدم رسول الله عليه بسَبْى، فإذا امرأة من السَّبْي تسعى، إذا وجدت صبيًّا في السبى أخذته فألزقته ببطنها فأرضعته، فقال رسول الله ﷺ: «أَتُرَوْنَ هـذه المرأة طارحة ولـدها في النار؟» قلنا: لا، والله ، فقال : «الله أرحم بعباده من هذه بولدها» ، وقد سقت هذا الحديث في تفسير سورة الفاتحة. وقوله عز وجل: ﴿والوالدات يرضعن أولادهن حَوْلَيْن كاملين الله عنه مساق الخبر والمقصود منه أمر الوالدات بإرضاع أولادهن المالين المالية ال حولين كاملين، والأمر فيه للندب وللحضّ على تربية الطفل بلبن أمه لأنه أصلح للطفل من سائر الألبان ما لم تكن مريضة بمرض يؤثر على صحة الطفل، وكذلك لمراعاة أنّ شفقة الأم على الطفل أتمّ من شفقة غيرها عليه، وهذا إنها يكون للندب في حالة الاختيار لا في حالة الاضطرار، أما في حالة الاضطرار كأن لا يوجد غير الأم أو لا يرضع الطفل إلا منها فعند ذلك يكون الأمر بإرضاعها للإيجاب لا للاستحباب. والدليل على أن الأمر في الأصل للاستحباب لا للإيجاب قوله عز وجل في سورة الطلاق: ﴿ فإن أرضعن لكم فآتـوهنّ أجورهن وَأتمروا بينكم بمعروف و إن تعاسَرْتُم فستُرْضِع لــه أخرى، وقوله عز وجل: ﴿ حولين كاملين لمن أراد أن يتمّ الرضاعة ﴾ أي إن الرضاعة تكون لمدة عامين تامَّيْنِ لمن رغب أن يستوفي مدة الرضاع، ولا شك أن تحديد مدة الرضاع بعامين كاملين يثمر فوائد كثيرة منها حاجة الطفل للرضاع هذه المدة فإنه لا يـوجد مـا يسدّ مسدّ الـرضاع في تكـوين جسمه و إنشـاز عظمه وإنبات لحمه والوفاء بغذائه، وقد فطر الله تبارك وتعالى على ذلك جميع الحيوانات الثديية وإن كان الإنسان أشدها حاجة لذلك الرضاع، ومن فوائد تحديد مدة الرضاع بعامين قطع التنازع بين الزوجين في مدة الرضاع فإذا رغبت الأم في إرضاع الطفل أكثر من عامين لا يُلْزَم الأبُ بدفع الأجرة لما زاد على الحولين، وإذا أراد الأب فطم الولد قبل العامين ولم ترض الأم لم يكن له ذلك. مع أن قوله تبارك وتعالى: ﴿ لمن أراد أن يُتِمَّ الرضاعة ﴾ يفيد أن إرضاع الطفل لمدة سنتين ليس حتما لازما وأنه يجوز الفطام قبل الحولين، وإنها يلزم الحولان عند التنازع، فإذا رضى الأب والأم بفطامه قبل الحولين جاز ذلك بشرط أن لا يكون فيه ضرر على الطفل، وأيضا فإن الشريعة الإسلامية حرمت بالرضاع ما يحرم من النسب، فيكون الإرضاع الذي يتعلق به

التحريم هو ما كان في مدة الحولين الكاملين، قال الترمذي: باب ما جاء أن الرضاعة لا تحرم إلا في الصغر دون الحولين، حدثنا قتيبة نا أبو عوانة عن هشام بن عروة عن فاطمة بنت المنذر عن أم سلمة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عِيَكِيةٍ: «لا يُحَرِّم من الرضاع إلا ما فتَق الأمعاء وكان قبل الفطام». هـ ذا حــ ديث حسن صحيح والعمل على هــ ذا عنـ د أكثــ ر أهل العلم من أصحاب النبي عليه وغيرهم أن الرضاعة لا تحرّم إلا ما كان دون الحولين، وما كان بعد الحولين الكاملين فإنه لا يحرّم شيئا، وفاطمة بنت المنذر بن الزّبير ابن العوام وهي امرأة هشام بن عروة اهـ وقوله: «إلا ما فتق الأمعاء» أي إلا ما شَقَّ أمعاء الرضيع وجرى فيها وأثّر في تغذيته، وقد روى البخاري من حديث البراء رضي الله عنه عن النبي عَلَيْ قال: لما مات إبراهيم قال: «إنّ له مُرْضِعًا في الجنة». والمعروف أن إبراهيم بن محمد عَلَيْ قد مات دون الحولين. أما ما ثبت في الصحيحين عن عائشة رضي الله عنها أنها كانت ترى أن رضاع الكبير يحرّم كما يحرم رضاع الصغير محتجة بما ثبت أن رسول الله على قد أمر سهلة بنت سُهيْل بإرضاع سالم مولى أبي حـذيفة بعد أن بلغ مبلغ الـرجال، ولفظ البخاري من حديث عائشة رضي الله عنها أن أبا حذيفة بن عتبة بن عبد شمس وكان ممّن شهد بدرا مع النبي ﷺ تبنّي سالما وأنكحه بنت أخيه ـ الحديث \_ وفيه: فجاءت سهلة بنت سهيل بن عمرو القرشي ثم العامري وهي امرأة أبي حذيفة بن عتبة النبيُّ عَلَيْهُ فقالت : يا رسول الله إنا كنا نرى سالما ولدا وقد أنزل الله فيه ما قد علمت، فذكر الحديث. أما لفظ مسلم عن عائشة رضي الله عنها أن سالما مولى أبي حذيفة وأهله في بيتهم، فأتت (تعني ابنة سهيل) النبيَّ عَلَيْةٌ فقالت: إن سالما قد بلغ ما يبلغ الرجال، وعقل ما عقلوا، وإنه يدخل علينا، وإني أظن أن في نفس أبي حـذيفة مـن ذلك شيئا، فقال لها النبي عَلَيْهُ: «أرضعيه تحرمي عليه

ويذهب الذي في نفس أبي حذيفة» فرجعت فقالت: إنى قد أرضعته فذهب الذي في نفس أبي حذيفة . وقد ساق مسلم بعد ذلك من طريق زينب بنت أم سلمة أن أمها أمّ سلمة زوج النبي عَلَيْ كانت تقول: أبي سائر أزواج النبي عَيْكَةً أَنْ يُدْخِلْنَ عليهن أحدا بتلك الرضعة وقلن لعائشة: والله ما نرى هذه إلا رخصة أرخصها رسول الله عليه لسالم خاصة فما هو بداخل علينا أحد بهذه الرضاعة ولا رائينا اهـ وقد أطبق أكابر الصحابة، والفقهاء السبعة، والأئمة الأربعة على أن الرضاع المحرّم ما كان قبل الفطام ، وقد ذكر الله تبارك وتعالى فطام الطفل في سورة لقمان حيث قال: ﴿ وفصاله في عامين ﴾ وفي سورة الأحقاف حيث قال: ﴿وحَمْلُه وفِصَاله ثلاثون شهرا ﴾ وقد فهم بعض أصحاب رسول الله ﷺ أنها تدل على أن مدة الحمل ومدة الرضاع تتداخل، فإن ولدته لستة أشهر فرضاعه حولان كاملان، وإن ولـدته لسبعـة أشهر فرضاعه ثلاثة وعشرون شهرا وهكذا، وقد بيّنتُ أن الحولين الكاملين للرضاع تقطع النزاع، والعلم عند الله عز وجل. وقوله عز وجل: ﴿وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف المراد بالمولود له هو الوالد، والتعبير بالمولود له للإشعار بأن النساء أوعية وقد ولدن الأولاد للآباء، كما قال الخليفة المأمون بن الرشيدالعباسي:

وإنها أمهات الناس أوعية مستودعات وللآباء أبناء ولا شك أن في هذا التعبير إثارة للعاطفة لدى الآباء لمراعاة جانب الوالدة والشفقة عليها والإحسان إليها لأنها جاءت له بالولد الذي ينسب إليه دونها، ولا شك أن إحسان الأب إلى الأم يعود بالخير الكثير على الولد ولتكون الأم قادرة على رعاية مصلحة الطفل، أي ويجب على الأب تقديم الطعام والكساء للمرضع مدة رضاعها على قدر سعته وبها يتعارفون عليه لقوله عز وجل هنا: ﴿بالمعروف﴾ أي بالمتعارف بينهم من غير إفراط ولا تفريط.

ولذلك قال عز وجل بعدها هنا: ﴿ لا تُكَلَّف نفسٌ إلا وُسْعَها ﴾ وقال في سورة الطلاق بعد ذكر نفقة المرضع: ﴿لَيُنْفِقُ ذُو سَعَة مِن سَعَتِه ومِن قُدِر عليه رزقه فلينفقْ مما آتاه الله، لا يكلف الله نفسا إلا ما آتاها، سيجعل الله بعد عسر يسرا ﴿ وقوله عز وجل : ﴿ لا تُضارَّ والدةُ بولدها ولا مولودٌ له بولده ﴾ أي لا يجوز للأم أن تمتنع عن إرضاع الولد إضرارا بالأب أو أن تطلب أجرا كثيرا لا يطيقه الرجل مضارة له ، كما لا يجوز لوالد الرضيع أن يمنع الأم من إرضاعه مضارة لها أو أن لا يعطيها من النفقة ما يكفيها، والمقصود تحريم المضارة بينهما وأنه لا يحل لواحد منهما أن يلحق بالآخر أو بالطفل أذي وضررا. وقوله عز وجل: ﴿وعلى الوارث مثل ذٰلك﴾ هو معطوف على قوله تبارك وتعالى: ﴿وعلى المولود له رزقهن وكسوتهن بالمعروف ﴾ كأنه قيل: وإذا مات والد الطفل أثناء مدة الرضاع فإن النفقة التي كانت واجبة عليه للمُرْضِع تنتقل إلى ورثته فيجب على الورثة رزق المرضع وكسوتها بالمعروف بمثل الذي كان على أبيه بقدر أنصبتهم من الميراث. وقوله عز وجل: ﴿ فإن أرادا فِصَالًا عن تراضِ منهم وتشاور فلا جُناح عليهما ﴾ أي فإذا رغب الأب والأم في فطام الطفل قبل إتمام الحولين فلهما ذلك بشرط أن يكون هذا الفطام قـد تم عن رضي واختيار منهما جميعـا دون إجبار من واحـد منهما للآخـر أو إكراه، وأن يكون قد حصل الفطام بعد اتفاق وتأمل و إمعان نظر فيما يعود على الطفل بالمصلحة، فإن رضى الأب والأم بالفطام بهذه الصفة قبل الحولين فلهما ذلك وإن رَضِيًا بتأخير الفطام عن الحولين لمصلحة الطفل جاز لهما ذلك كذلك ولا حرج ولا إثم عليهما فيه، وينبغي لهما أن يأخذا رأي ذوي الخبرة من الأطباء أو غيرهم في تقديم الفطام عن الحولين أو تأخيره عنهما. وقوله عز وجل: ﴿ وإن أردتم أن تسترضعوا أولادكم فلا جناح عليكم إذا سلمتم ما آتيتم بالمعروف، أي و إن رغبتم أن تتخذوا مُرْضِعَات يرضعن لكم أولادكم بسبب تعاسركم في أجرة الرضاع، أو امتناع الأم عن إرضاع ولدها لمرض يمنعها، أو زوج آخر يحول بينها وبين إرضاع ولدها، أو أبت قبول الولد إيذاء للزوج المطلق، ومُضارّة له، أو اتفق الوالدان على أن مصلحة الطفل أن ترضعه مُرضِعة أخرى غير أمه، رغبة في حصول النجابة له، فإنه لا إثم عليكم ولا حرج إذا وفيتم لكل ذي حق حقه، فأرضيتم أمّ الطفل وأعطيتموها ما تستحق من الأجرة، ووفيتم للظنّر التي اتخذتموها لإرضاع ولدكم حقها بالجميل لتكون طيبة النفس مما يحملها على الإحسان لولدكم والعناية به. وقوله عز وجل: ﴿واتقوا الله واعلموا أن الله بها تعملون بصير وأي وخافوا ربكم في جميع تصرفاتكم واحرصوا على العمل بها يشرعه لكم، وأي وخافوا ربكم في جميع تصرفاتكم واحرصوا على العمل بها يشرعه لكم، وأيقنوا أنه مطّلع عليكم لا يغيب عنه شيء من شؤونكم، فراقبوه مراقبة من يراه، فإن لم تكونوا ترونه فإنه يراكم.

قال تعالى : ﴿والـذين يتوفون منكم ويذرون أزواجًا يتربّصن بأنفسهنّ أربعة أشهر وعشرًا فإذا بلغن أجلهنّ فلا جناح عليكم فيها فعلن في أنفسهنّ بالمعروف، والله بها تعملون خبير﴾

بعد أن بين الله تبارك وتعالى عدة المطلقات ذكر هنا عدة المتوفّى عنها زوجها، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ والذين يُتَوَفَّوْنَ منكم ويذرون أزواجا يتربّصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرا الله أي والذين يموتون من الأزواج ويتركون وراءهم زوجات، على هؤلاء الـزوجات أن ينتظرن معتدّات مـدة أربعة أشهر وعشر ليال يعنى بأيامها، وتوجيه الخطاب للرجال لأنهم هم القوامون على النساء المبلّغون إليهن الأحكام الشرعية التي يسمعونها من رسول الله عليه، وهذه الآية الكريمة قد نسخت الحكم السّابق لعدة المتوفّى عنها زوجها حيث كانت قبل ذلك سنة كاملة بقوله تبارك وتعالى: ﴿ واللَّذِينَ يُتَوَفَّوْنَ منكم ويذرون أزواجا وصيّةً لأزواجهم متاعا إلى الحول غير إخراج، فإن خرجن فلا جناح عليكم فيها فعلن في أنفسهن من معروف، والله عزيز حكيم ، والا غرابة في كون الآية المنسوخة جاءت في ترتيب التلاوة بعد الآية الناسخة، إذ من المقطوع به وجود سور مكية في ترتيب التلاوة بعد سور مدنية مع أنها متقدمة عليها في النزول، وجَعْلُ عـدة المتوقّى عنهـا زوجها هنا أربعـة أشهر وعشرة أيام بلياليها تشمل المدخول بها وغير المدخول بها ما لم تكن حاملا، فإن كانت المرأة المتوفّى عنها زوجها حاملا فعدتها بوضع الحمل ولو بعد ساعة أو لحظة من موت زوجها لقوله تبارك وتعالى: ﴿ وَأُولات الأحمال أجلهن أن يضعن حملهن الله تبارك وتعالى عدة الحامل بوضع حملها سواء كانت مطلقة أو متوفّى عنها زوجها. وقوله تبارك وتعالى: ﴿فإذا بلغن أجلهنَّ فلا جناح عليكم فيها فعلن في أنفسهن بالمعروف، أي فإذا انقضت عدتهن

فلا حرج عليكم ولا إثم ولا لوم فيها يفعلنه بأنفسهن من التزين وطرح الإحداد ولا إثم عليهن في ذلك ما دمن قد خرجن من عدة الوفاة وما دمن يلتزمن في زينتهن وطيبهن بتعاليم الشريعة الإسلامية. وتذييل الآية بقوله عز وجل: ﴿والله بما تعملون خبير﴾ هو تحذير للأولياء وللنساء اللاتي خرجن من عدة الوفاة من مخالفة أمر الله عز وجل. فلا يجوز للولي أن يَعْضُلها بعد خروجها من العدة، ولا أن يمنعها من الزينة بعد ذهاب زمن الإحداد، ولا يجوز للمرأة أن تسرف في زينتها بعد خروجها من حدادها، وقد ألزمت الشريعة الإسلامية المرأة التي مات عنها زوجها بأن تُحِدّ عليه أربعة أشهر وعشرا، قال أهل اللغة: الإحداد والحِداد مشتق من الحدّ وهو المنع يقال: أحدّت المرأة وحدّت وهي حادّ ولا يقال: حادة، وقال الأصمعي: يقال: أحدت ولا يقال: حدّت. أما الإحداد في الشرع فهو ترك الطّيب والزينة للمُعْتَدة عدة الوفاة، وقد روى البخاري في صحيحه من طريق أيوب عن حفصة عن أم عطية رضى الله عنها قالت: كنا نُنْهَى أن نُحِد على ميت فوق ثلاث إلا على زوج أربعة أشهر وعشرا، ولا نكتحل ولا نَطّيّب ولا نلبس ثوبا مصبوغا إلا ثوب عَصْب، وقد رُخّص لنا عند الطهر إذا اغتسلت إحدانا من محيضها في نُبْذة من كُسْت أظفار، وكنا نُنْهَى عن اتباع الجنائز. ثم أخرجه من طريق هشام عن حفصة عن أم عطية قالت: قال النبي عَلَيْكِم: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر أن تُحدّ فوق ثلاث إلا على زوج، فإنها لا تكتحل ولا تلبس ثوبا مصبوغا إلا ثوب عَصْبِ» وقال الأنصاري: حدثنا هشام حدثتنا طهرت نُبْذة من قُسْط وأظفار». قال أبوعبدالله: القُسْط والكُسْت مثل الكافور والقافور اه. قال الحافظ في الفتح: قوله: «من كُسْت أظفار»، كذا فيه بالكاف وبالإضافة وفي الذي بعده: «من قسط وأظفار»، بقاف وواو

عاطفة وهو أوجه اه وأخرج مسلم هذا الحديث من طريق هشام عن حفصة عن أم عطية رضى الله عنها أن رسول الله ﷺ قال: «لا تحدّ امرأة على ميت فوق ثلاث إلا على زوج أربعة أشهر وعشرا، ولا تلبس ثوبا مصبوغا إلا ثـوب عَصْب ولا تكتحل ولا تمسّ طيبًا إلا إذاطَهُ رت نُبْذة من قُسْط أو أظفار». وأخرجه من طريق عبد الله بن نُمَيْر ويزيد بن هارون عن هشام عن حفصة عن أم عطية وقالا: «عند أدنى طهرها نبذة من قسط وأظفار». ثم أخرجه من طريق أيوب عن حفصة عن أم عطية قالت: كنا ننهي أن نحدّ على ميّت فوق ثلاث إلا على زوج أربعة أشهر وعشرا، ولا نكتحل ولا نتطيب ولا نلبس ثوب مصبوغا، وقد رُخص للمرأة في طهرها إذا اغتسلت إحدانا من محيضها في نبذة من قسط وأظفار . اهد ولا معارضة بين رواية «قسط وأظفار» ورواية: «قسط أو أظفار» لأن الواو محمولة في الرواية الأولى على العطف وأوفي الرواية الثانية محمولة على الإباحة والتسوية. وإنها جعلت الشريعة الإسلامية عدة المتوفيّ عنها زوجها أربعة أشهر وعشرا إن لم تكن حاملا وبوضع الحمل إن كانت حاملا للاحتياط ورعاية حق الميت، لأنها إن كانت حاملا فالأمر ظاهر وإن كانت غير حامل فإنه يحتمل أن يكون الرحم مشتهلا على حمل فإذا انْتُظِرَ به هذه المدة ظهر إن كان موجودا، لما جاء في حديث البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن يكون علقة مثل ذلك ثم يكون مضغة مثل ذلك ثم يبعث إليه الملك فينفخ فيه الروح». فهذه ثلاث أربعينات جملتها أربعة أشهر، والاحتياط بعشر بعدها، إذ قد تنقص بعض الشهور، وتتجلى أيضًا حركة الجنين في بطن أمه، ولذلك لو وضعت بعد لحظة من وفاة زوجها حلَّت للخطاب في الحال، فقد قال البخاري في صحيحه: باب ﴿ وأولات الأحمال أجلهن أن

يضعن حملهن ﴿ حدثنا يحيى بن بُكَيْر حدثنا الليث عن جعفر بن ربيعة عن عبدالرحمن بن هُرْمُز الأعرج قال: أخبرني أبو سلمة بن عبد الرحمن أن زينب ابنة أبي سلمة أخبرته عن أمها أم سلمة زوج النبي على أن امرأة من أسلم يقال لها: سُبَيْعة، كانت تحت زوجها تُؤُفِّي عنها وهي حُبْلَى، فخطبها أبو السنابل ابن بَعْكَك فأبت أن تنكحه، فقال: والله ما يصلح أن تنكحيه حتى تعتدي آخر الأجلين، فمكثت قريبا من عشر ليال، ثم جاءت النبي عَلَيْ فقال: «انكِحِي». حدثنا يحيى بن بكير عن الليث عن يـزيد أنّ ابن شهـاب كتب إليه: أن عُبَيْد الله بن عبد الله أخبره عن أبيه أنه كتب إلى ابن الأرقم أن يسأل سُبَيْعَة الأسلميّة كيف أفتاها النبي عَلَيْةٍ؟ فقالت: أفتاني إذا وضعتُ أن أنكح. حدثنا يحيى بن قَزَعَة حدثنا مالك عن هشام بن عروة عن أبيه عن المسْور بن عَخْرَمة أنّ سُبَيْعة الأسلمية نُفِسَتْ بعد وفاة زوجها بليال، فجاءت النبي ﷺ فاستأذنته أن تنكح فأذن لها فنكحت. وقد ساق مسلم من طريق ابن وهب حدثني يونس بن يـزيد عن ابن شهاب حدثني عبيد الله بن عبد الله بن عتبة بن مسعود أن أباه كتب إلى عمر بن عبد الله بن الأرقم الزهري يأمره أن يدخل على سُبَيْعة بنت الحارث الأسلمية فيسألها عن حديثها وعما قال لها رسول الله ﷺ حين استفتته، فكتب عمر بن عبد الله إلى عبد الله ابن عتبة يخبره أنّ سُبَيْعة أخبرته أنها كانت تحت سعد بن خَوْلَة وهو في بني عامر بن لُؤَيِّ وكان ممن شهد بدرا، فتُؤفِّي عنها في حجة الوداع وهي حامل فلم تَنْشَب أن وضعت حملها بعد وفاته، فلما تعلَّت من نفاسها تجمَّلت للخُطَّاب، فدخل عليها أبو السنابل بن بَعْكَك (رجل من بني عبد الدار) فقال لها: مالي أراك متجملة لعلُّك ترجين النكاح، إنك والله ما أنت بناكح حتى تمرّ عليك أربعة أشهر وعشر، قالت سبيعة: فلما قال لي ذلك جمعتُ على ثيابي حين أمسيتُ فأتيتُ رسول الله ﷺ فسألته عن ذلك فأفتاني بأني قد حَلَلْتُ حين وضعت حملي ، وأمرني بالتزوج إن بدا لي. قال ابن شهاب: فلا

أرى بأسًا أن تتزوج حين وضعت وإن كانت في دمها غير أنه لا يقربها زوجها حتى تطهر اهـ وقـد ذكّر رسول الله ﷺ بنعمة الله عـز وجل حيث جعل عدة المتوفي عنها زوجها أربعة أشهر وعشرا التي نسخت العدة التي كانت سنة كاملة تحدّ فيها المرأة على زوجها الميت، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم من طريق مُمَيّد بن نافع عن زينب بنت أبي سلمة أنها أخبرته هذه حين توفي أبوها أبو سفيان، فدعت أمّ حبيبة بطيب فيه صُفْرة - خَلُوق أوغيره \_ فدهنت منه جارية ثم مست بعارضيها ثم قالت: والله مالي بالطيب من حاجة غير أني سمعت رسول الله ﷺ يقول على المنبر: «لا يحل لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تحدّ على ميّت فوق ثلاث إلا على زوج أربعة أشهر وعشرا» قالت زينب: ثم دخلت على زينب بنت جحش حين تُوفِي أخوها فدعت بطيب فمست منه ثم قالت: والله مالي بالطّيب من حاجة غير أني سمعت رسول الله ﷺ يقول على المنبر: «لا يحلّ لامرأة تؤمن بالله واليوم الآخر تُحِدّ على ميت فوق ثلاث إلا على زوج أربعة أشهر وعشرا» قالت زينب: سمعت أمّي أمّ سلمة تقول: جاءت امرأة إلى رسول الله عَلَيْ فقالت: يا رسول الله إن ابنتى توفي عنها زوجها وقد اشتكت عينها أفنكحلها؟ فقال رسول الله عَلَيْق : «لا». مرتين أو ثلاثا، كل ذلك يقول: «لا» . ثم قال: «إنها هي أربعة أشهر وعَشرٌ، وقد كانت إحداكن في الجاهلية ترمي بالبَعْرة على رأس الحول " قال حميد: فقلت لزينب: وما ترمى بالبَعْرة على رأس الحول؟ فقالت زينب: كانت المرأة إذا توقي عنها زوجها دخلت حِفْشًا ولبست شرّ ثيابها ولم تمسّ طِيبا ولا شيئا حتى تمرّ سنة ثم تُؤْتَى بدابّة \_ حمار أو شاة أو طير \_ فَتَفْتَضّ به فقلَّما تفتض بشيء إلا مات، ثم تخرِج فتُعْطَى بَعْرة فترمي، ثم تراجع ما شاءت من طيب أو غيره اهـ ولا شك أن مداواة المرأة الحادّ عينيها بالمراهم ونحوها لا خلاف في جوازه عند العلماء.

قال تعالى: ﴿ولا جناح عليكم فيما عرّضتم به من خِطبة النساء أو أكنتم في أنفسكم، علم الله أنكم ستذكرونهن ولكن لا تواعدوهن سرّا إلاّ أن تقولوا قولاً معروفا، ولا تعزموا عقدة النّكاح حتّى يبلغ الكتاب أجله، واعلموا أنّ الله يعلم ما في أنفسكم فاحذروه، واعلموا أنّ الله غفور حليم لا جناح عليكم إن طلقتم النساء مالم تمسّوهن أو تفرضوا لهنّ فريضة، ومتّعوهنّ على الموسع قدره وعلى المقتر قدره متاعا بالمعروف حقا على المحسنين الموسع قدره وعلى المقتر قدره متاعا بالمعروف حقا على المحسنين

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى حكم عدة الوفاة، التي شرعها رعاية من الزوجة لزوجها الذي مات عنها ووفاء بحقه بعـد موته، وبيّن رسول الله ﷺ أنه يحرم على المرأة الحادِّ أن تتجمل للخطاب ونهاها أن تلبس ثوبا صبيغا أو أن تمسّ طيبا إلا شيئا يسيرا عند اغتسالها من الحيض لو كانت تحيض، وحرّم عليها أن تكتحل تنظيها للطبع بالشرع، ذكر الله عز وجل هنا أنه لا تحل خِطبة المرأة الحادّ المتوفّي عنها زوجها حتى تنتهي عدّتها، لكنه أباح لمن يُضْمِر في نفسه الزواج بها بعد خروجها من العدة أن يعرّض بخِطبتها في العدة دون التصريح بذلك حيث يقول عز وجل: ﴿ ولا جُناح عليكم فيها عَرَّضْتُم به من خِطْبة النساء أو أَكْنَنتُم في أنفسكم ﴾ أي لا بأس على راغب الزواج بالمرأة التي مات زوجها أن يضمر في نفسه الزواج منها أو أن يعرّض بخِطْبتها، ولا خلاف عند أهل العلم أن المطلقة الرجعية لا يجوز لغير زوجها التصريح بخطبتها أو التعريض بها ما دامت في عدتها، أما المطلَّقة المُبُّوتة فإنه يجوز التعريض بخِطْبتها ولا يجوز التصريح بها كالمتوفّى عنها زوجها لما جاء في صحيح مسلم من حديث فاطمة بنت قيس أن زوجها طلقها ألبتة، وفي لفظ: طلقها ثلاثًا، وفي لفظ: فطلقها آخر ثلاث تطليقات، وأن رسول الله وَيُلِيُّهُ قال لها: «اعتَدِّي عند ابن أم مكتوم فإنه رجل أعمى تضعين ثيابك فإذا

حَلَلْتِ فَآذنِيني » قالت: فلم حللت قال: «انكِحِي أسامة بن زيد». فقوله عليه السلام: «إذا حللت فآذنيني» هو من نوع التعريض بالخطبة وإن كان عَلَيْهُ قد أضمر في نفسه أن يخطبها بعد العِدَّة لأسامة بن زيد بن حارثة رضي الله عنهما، والتعريض هو التلويح بالشيء وعدم التصريح به وهو محاولة إفهام المطلوب بشيء يحتمله ويحتمل غيره، مأخوذ من عُرْض الشيء وهو جانبه كأن المعرِّض يحوم حول الشيء ولا يصرح به. والخِطْبة بكسر الخاء هو ما يذكره الخاطب مُلْتَمِسا به طلب الزواج من المرأة، أما الخُطْبة بضم الخاء فهي الكلام الذي يقال في النكاح وغيره. يقال: خطب يخطُب خِطْبة أي تقدم إلى المرأة ملتمسا النزواج بها . وخطب يخطُب خُطبة أي تكلّم بكلام بين يدي عقد النكاح أو غيره كخطبة الجمعة وغيرها. ومن أمثلة التعريض أن يقول لولي المرأة أو للمرأة نفسها: إني حريص على الزواج من امرأة صالحة من صفاتها أن تكون كذا وكذا ويذكر أوصافا تكاد تنطبق على هذه المرأة، أو يقول لوليها: إذا انتهت عِدّتها لا تعجلوا بتزويجها لعل الله يرزقها رجلا يعرف قدرها ويُكَرِّمها، أو يقول لها: اصبري على مصيبتك فإنَّ الله سيسوق لك خيرا كثيرا فأنت امرأة صالحة. وقوله عز وجل: ﴿أُو أَكننتم في أَنفسكم﴾ أي أو أضمرتم في أنفسكم الرغبة في الرواج بها إذا خرجت من عدتها فإنه لا إثم عليكم ولا حرج في ذلك، فتعريضكم بخِطْبة النساء أو إضماركم في أنفسكم أن تتزوجوا بها بعد خروجها من عدتها لا يلحقكم فيه إثم ولا حرج عليكم في ذلك ما دمتم تجتنبون التصريح بخطبتها. وقوله تبارك وتعالى: ﴿علم الله أنكم ستذكرونهن ﴾ هو تعليل لبيان رفع الحرج عن الرجال الذين يعرضون بخطبة النساء وهنّ في عدة الوفاة، أو يضمرون في أنفسهم الزواج بهن بعد خروجهن من العدة، إذ هو يدلّ على أن طبيعة الرجال التي جُبِلُوا عليها ممن له حاجة في الزواج أن يندفعوا عندما يسمعون أن رجلا مات وترك زوجة

تصلح لهم إلى العمل على اقتناصها خوف فواتها عليهم فحرّم عليهم التصريح بخِطْبتها في أثناء العدة وأجاز لهم التعريض لتهذيب الطبع بالشرع مع صيانة كرامة المرأة ورعاية حق زوجها الميت فأذن ببذل بعض الأسباب التي قد تحقّق له بعض ما يتمناه وهو التعريض والتلويح برغبته فيها. وقوله عرز وجلّ : ﴿وَلَكُن لا تُواعِدُوهنَّ سِرًّا ﴾ أي ولا يحل لكم أن يكون في تعريضكم بخِطْبة النساء في عدّتهن أن تذكروا شيئا عن شَبقكم، والعرب تعريضكم بخِطْبة النساء في عدّتهن أن تذكروا شيئا عن شَبقكم، والعرب تكنى عن مقارفة الرجل أهله وتسمّيه سِرًّا. ومن ذلك قول امرئ القيس:

ألا زعمت بَسْباسةُ اليوم أنّني كَبرْتُ وأن لا يُحُسْبِن السِّرَّ أمثالي وقوله تبارك وتعالى: ﴿إلا أن تقولوا قولا معروفا ﴾ أي لكن قد أبحت لكم التعريض فاقتصروا على الألفاظ الكريمة في التعريض برغبتكم، ولا تقولوا قولا يخدش حياءها أو يثير غريزة الجنس فيها، ولا بأس أن يذكر الرجل شرفه في قومه ، فقد قال ابن جرير رحمه الله في تفسير هذه الآية: حدثنا المثنى قال: حدثنا سويد قال: أخبرنا ابن المبارك عن عبد الرحمن بن سليمان عن خالته سُكَيْنة ابنة حنظلة بن عبد الله بن حنظلة قالت: دخل على أبو جعفر محمد ابن على وأنا في عِدَّتِ، فقال: يا ابنة حنظلة، أنا مَن عَلِمْتِ قرابتي من رسول الله ﷺ، وحقّ جدّي عليّ، وقَدَمي في الإسلام، فقلت: غفر الله لك يا أبا جعفر، أتخطبني في عدَّتي، وأنت يؤخذ عنك؟ فقال: أو قد فعلتُ؟ إنها أخبرتك بقرابتي من رسول الله ﷺ وموضعي، قد دخل رسول ﷺ على أم سلمة وكانت عند ابن عمها أبي سلمة فتُـوُفّي عنها فلم يـزل رسول الله عَيْكِيُّ يذكر لها منزلته من الله وهو متحامل على يده حتّى أثّر الحصير في يده من شدة تحامله على يده، فما كانت تلك خِطْبة. اهـ وعبد الرحمن بن سليمان بن عبد الله بن حنظلة غسيل الملائكة ويعرف بابن الغسيل، من رجال البخاري ومسلم، وأبو جعفر هو محمد الباقر بن علي بن الحسين بن علي بن أبي طالب

رضى الله عنهم، وقد أخرج هذا الأثر المرسل أيضا محمد بن سعد في الطبقات الكبرى في ترجمة أم سلمة رضي الله عنها قال: أخبرنا الفضل بن دُكَيْن حدثنا عبد الرحمن بن الغسيل قال: حدثتني خالتي سُكَيْنة بنت حنظلة عن أبي جعفر محمد بن على أن رسول الله على أم سلمة حين توفي أبو سلمة ، فذكر ما أعطاه الله ، وما قسم له ، وما فضّله ، فما زال يذكر ذلك ويتحامل على يده حتى أثّر الحصير في يده مما يحدّثها. اهـ وقد سُقْتُ هذا الأثر لأنه إحدى صور التعريض الجائزة ولا تعد خِطْبة صريحة. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ولا تَعْزِمُوا عُقْدةَ النكاحِ حتى يبلُغَ الكتابُ أجلَه ﴾ أي ولا تعقدوا عقد الزواج حتى تخرج المرأة من عدتها وينقضي الأجل الذي ضربه الله عز وجل لذلك وهو وضع الحمل لمن كانت حاملًا أو مُضِيُّ أربعة أشهر وعشر لمن لم تكن حاملا في عدة الوفاة، أو مُضِيُّ ثلاثة قروء أو ثلاثة أشهر للمطلقة المبتوتة أو التي بانت من زوجها بعد طلاق رجعي كما مرّ، والمراد بالكتاب هنا هو الحدّ الذي جعله الله ورسمه وفرضه وكتبه في شأن عدة النساء، وقد أجمع العلماء على بطلان عقد النكاح في العدة من غيره ووجوب التفريق بينهما. وقوله تبارك تعالى: ﴿ واعلموا أنَّ الله يعلم ما في أنفسكم فاحذروه، واعلموا أنَّ الله غفور حليم اي وأيقنوا أيها الراغبون في الـزواج ممن بانت من زوجها بطلاق أو تُـوُقِّيَ عنها زوجها أن الله مطّلع على سرائركم ومكنونات ضهائركم فاحذروا أشد الحذر أن تأتوا شيئا مما نهاكم عنه، وإن أغراكم الشيطان بشيء من معصية الله فسارعوا إلى التوبة، ولا تيأسوا من روح الله لأنه غفور حليم لا يعجل بالعقوبة. وبعد أن بين الله تبارك وتعالى أحكام من عليهن عدّة من النساء شرع في بيان أحكام المطلقات اللاتي لا عدة عليهن وهن المطلقات قبل الدخول بهن، وهن على قسمين القسم الأول من طُلِّقَتْ قبل الدخول ولم يُسَمَّ لها مهر، والثاني من

طلقت قبل الدخول وقد سمّى لها مهر، فقال عز وجل: ﴿ لا جناح عليكم إن طلقتم النساء مالم تمَسُّوهن أو تفرضوا لهن فريضة ﴾ قال القرطبي رحمه الله: لما نهى رسول الله ﷺ عن التزوج لمعنى النَّوق وقضاء الشهوة، وأمر بالتزوج لطلب العصمة والتهاس ثواب الله وقصد دوام الصحبة، وقع في نفوس المؤمنين أن من طلق قبل البناء قد واقع جزءا من هذا المكروه، فنزلت الآية رافعة للجناح في ذلك إذا كان أصل النكاح على المقصد الحسن اهـ والمطلقات التي مضى ذكرهن في هذه السورة الكريمة قبل ذلك هي التي دخل عليها زوجها وكان قد فرض لها مهرا، وقد بين الله تبارك وتعالى أنها استحقت كامل مهرها بالدخول حيث قال عز وجل: ﴿ولا يحل لكم أن تأخذوا مما آتيتموهن شيئا إلا أن يخاف ألا يقيها حدود الله فإن خفتم ألا يقيها حدود الله فلا جناح عليهما فيما افتدت به الله وفي هذه الآية الكريمة يبين الله تبارك وتعالى حكم المطلقة التي يطلقها زوجها قبل الدخول بها وقبل أن يفرض لها صَدَاقًا معلومًا، وقد نفى الله تبارك وتعالى الحرج على من طلق امرأته قبل الدخول وقبل تسمية الصَّداق، وفرض لها على زوجها متعة بحسب يُسْره وعُسْره ، حيث يقول عز وجل : ﴿ ومتّعوهن على الموسع قَدَرُه وعلى المُقْتِرِ قَدَرُه متاعًا بالمعروف حقا على المحسنين ﴾. وقوله عز وجل: ﴿ما لم تمسّوهن أو تفرضوا لهنّ فريضة ﴾ أي من قبل أن تـ دخلوا بهن أو تقـ دّروا وتحدّدوا لهن صداقا، و«أو» في قوله تعالى: ﴿أُو تَفْرَضُوا ﴾ بمعنى الواو على حد قول عبارك وتعالى: ﴿ ولا تُطِعْ منهم آثما أو كفورا ﴾ أي وكفورا ، وكقوله عز وجل: ﴿وإن كنتم مرضى أو على سفر أو جاء أحد منكم من الغائط﴾ معناه: وجاء أحد منكم من الغائط وأنتم مرضى أو مسافرون. وإذا كان المراد من نفي الجناح هو عدم وجوب المهر ف«أو» على معناها الأصلى لأن المهر لا يجب إلا عند المسيس أو فرضه عند العقد، وإن كان يتنصف

بالطلاق قبل المسيس. وقوله عز وجل: ﴿وَمَتِّعُوهِن على الموسِع قَدَرُه وعلى المَقْتِر قَدَرُه ﴾ أي وأعطوهن شيئا من المال يكون متاعا لهن ، والتعبير بـ «على» في قوله عز وجل: ﴿على الموسع قدره وعلى المقتر قدره ﴾ بعد الأمر بقوله: ﴿ومتعوهن﴾ لتأكيد وجوب المتعة للمطلقة قبل المسيس ولم يكن قد فرض الزوج لها صداقا معلوما. وفي قول تبارك وتعالى: ﴿حقا على المحسنين ﴾ زيادة في تأكيد الإيجاب، وتخصيص المحسنين بـالـذكر لأنهم هم المنتفعـون بأوامر الله الوقَّافون عند حدوده. والموسع هو الموسر الذي اتسعت حاله، والمقْير هو المقِلّ في المال، وتقييـد المتاع بالمعـروف لأنه لا حـدّ له وإنها يعطى كلُّ واحد بحسب أحواله وبها عُرف في الشرع من الاقتصاد والتوسط. وأصل المتاع ما ينتفع به انتفاعا غير بـاقٍ بل منقضيا عن قريب، ولهذا يقال: الدنيا متاع، ويُسمّى التلذّذ بالشيء تمتعا به لانقطاعه بسرعة، وصارت المتعة تُطْلَق على ما يُعْطَى للمرأة مما ينتفع به عند طلاقها، وقد جعلها الله تبارك وتعالى غير محدودة بحَدّ لأنها كالنفقة التي أوجبها الله تبارك وتعالى للزوجات، فهي راجعة إلى يُسْر الزوج وعُسْره مع مراعاة حال المرأة أيضا بقدر الطاقة، وقوله عز وجل: ﴿قَدَرُهُ ﴾ أي قَـدْر طاقته وإمكانه، والقَدْر بسكون الدال والقَدَر بفتح الدال لغتان بمعنى واحد، وقد قرأ ابن كثير وأبو بكر عن عاصم بسكون الدال. وقد اتفق أهل العلم على أن المراد بالمسيس في هذه الآية هو المقارفة، وعبّر عنها بالمسيس تأديبا للعباد في اختيار أحسن الألفاظ التي لا تخدش حياءً، وهذا هو دَيْدَن دين الإسلام، ولله الحمد والمنة.

قال تعالى: ﴿وإن طلقتموهن من قبل أن تمسّوهن وقد فرضتم لهنّ فريضة فنصف ما فرضتم إلا أن يعفون أو يعفو الذي بيده عقدة النّكاح، وأن تعفوا أقرب للتقوى، ولا تنسوا الفضل بينكم، إنّ الله بها تعملون بصير حافظوا على الصّلوات والصّلاة الوُسطى وقوموا لله قانتين \* فإن خفتم فرجالاً أو ركبانًا فإذا أمنتم فاذكروا الله كها علّمكم ما لم تكونوا تعلمون \*

بعد أن بيّن الله تبارك وتعالى حكم المطلقة قبل الدخول بها التي لم يسمّ لها زوجها مهراً، وأنَّ لها على زوجها متعة الطلاق بحسب يسره وعسره، بيَّن هنا حكم المطلقة قبل الدخول بها التي سمّى لها زوجها صداقا حيث يقول: ﴿ وإن طلَّقتم وهن من قبل أن تمسُّوهن وقد فرضتم لهنَّ فريضة فنِصْفُ ما فرضتم الله أي وإن طلقتم النساء من قبل الدخول بهن وقد كنتم قدّرتم لهن صداقا فالواجب على الزوج لزوجته إذا طلقها قبل الدخول وبعد تحديد المهر هو نصف المهر الذي قدّره الـزوج لها ويبقى نصف المهر له، ولا خلاف عند أهل العلم أنّ من تـزوّج امرأة وسمّى لها مهـرًا ومات قبل الدخـول بها فإنّ لها المهر كاملا وعليها العدة ولها الميراث الذي تستحقه الزوجة من زوجها الميت، وقد أجمع أهل العلم أيضا على أن الزوج إذا طلق زوجته بعد أن قارفها أنَّ لها المهر كاملا ولو لم تكن قد زُفّت إليه ما دام أن ذلك قد حصل بعد عقده عليها، أما إذا خلا بها خَلْوة صحيحة خالية من الموانع فإنه يجب لها المهر كاملا وإن لم يمسمها، وقد أجمع على ذلك الخلفاء الراشدون المهديون وسائر أصحاب رسول الله عَيْكِين، واعتبروا الخَلْوة الصحيحة بمنزلة المسيس، وأن عليها العدة، كما أن الإفضاء في قوله تبارك وتعالى: ﴿وقد أفضى بعضكم إلى بعض﴾ هو الخلوة كما حُكي عن الفراء فقد قال: الإفضاء: الخَلْوة دخل بها أو لم يدخل اهـ واللغة تؤيد ذلك فإن الإفضاء مأخوذ من الفضاء وهو الخلاء

فكأنه قيل: وقد خلا بعضكم إلى بعض، وقد فسر غير واحد من أئمة اللغة قوله تعالى: ﴿وقد أفضى بعضكم إلى بعض﴾ أي خلا الرجل بامرأته سواء قارفها أم لم يقارفها. وقوله عز وجل: ﴿إِلا أَن يَعْفُونَ ﴾ أي إلا أن تعفو وتتنازل المرأة عن نصف المهر الذي استحقته بالطلاق قبل الدخول بعد أن سُمِّيَ لها الصداق، فإنَّ نصف المهر صار خالص حقها ولها أن تتنازل عنه أو عن بعضه للذي طلقها ما دامت مؤهلة لذلك بأن كانت عاقلة بالغة رشيدة، وقد ثبتت النون في قول عز وجل: ﴿يعفون ﴾ مع أنها مسبوقة بأن؟ لأن هذه النون نون النسوة فالفعل المضارع هنا مبني لاتصاله بنون النسوة ووزنه (يفعُلْن) بخلاف ما لو قلت: الرجال يعفون فإن وزنها (يفْعُون) والواو فيها ضمير جماعة الذكور وقد حذفت منها الواو التي هي لام الفعل (يعفو) لالتقائها مع واو الضمير حذر التقاء السّاكنين، والنون في قولك: الرجال يعفون، علامة الرفع لأنه من الأفعال الخمسة التي تُرْفَعُ بثبوت النون وتنصب وتجزم بحذفها، فلو أدخلت (أن )على قولك: الرجال يعفون، لوجب حذف النون فتقول: جاز للرجال أن يعفوا. وقوله تبارك وتعالى: ﴿أُو يعفو الذي بيده عقدة النكاح ﴾ لا شك أن عقدة النكاح بيد الولي قبل عقد النكاح وعند عقده، أما بعد عقد النكاح فإن عقدة النكاح بيد الزوج، وبالنظر إلى أنه إذا طلقها قبل الدخول بها بانت منه في الحال ولا يملك عليها حقّ الرجعة لأنها لا عدة لها، فصار قوله تبارك وتعالى: ﴿ أُو يعفو الذي بيده عقدة النكاح ﴾ يحتمل الزوج ويحتمل الولي، ولا شك أن الذي له الحق في العفو عن شيء من الصداق هو من يملك التصرف في الصَّدَاق بَذْلا أو إمساكا، وقد جعل الله تبارك وتعالى مهر المطلقة قبل الدخول نصفين: نصفا للزوجة التي طُلَّقت ونصفا للزوج الذي طلقها، وقد ذكر الله تبارك وتعالى عفو المرأة عن حقها أو بعض حقها في قوله عز وجل: ﴿إلا أن يعفون ﴾ ولما

كان الزوج هو الذي يملك النصف الآخر من المهر فلا شك أن عفوه عنه أو عن بعضه للزوجة التي طلقها لا سيما إذا كانت قد قبضت المهر كاملا قبل الطلاق، وتنازَّلُه لها عن ذلك داخل دخولا أوَّليًّا في قوله عز وجل: ﴿أُو يعفُو الذي بيده عقدة النكاح ﴾ غير أن المطلقة إذا كانت صغيرة أو غير رشيدة وكان أبوها مسئولا عن مهرها وله الحق في التصرف فيه كوليّ اليتيم فإنه حينئذ يكون داخلا تحت قوله عز وجل: ﴿أُو يعفو الذي بيده عقدة النكاح ﴾ وكون الذي بيده عقدة النكاح هـ و الزوج أظهر لإجماع العلماء على أن ما تستحقه المرأة من المهر هو حق خالص لها ليس لوليها حق التسامح فيه أو العفو، وقوله تعالى: ﴿وأن تعفوا أقرب للتقوى ﴾ هو حضّ على التسامح فيها بينهها، والخطاب فيه للرجال والنساء حيث سياق الكلام فيهم جميعا، وغُلَبَ التذكير لأن الرجال قوامون على النساء وهم الأصل في الخطاب، والنساء فرع فيه، ألا ترى أنك تقول في الرجل: جالس، فإذا أردت المرأة قلت: جالسة ، فصار اللفظ الدال على المذكر هو الأصل والمؤنث فرعه ، ومعنى قوله عز وجل: ﴿وأن تعفوا أقرب للتقوى ﴾ أي وأن يعفو بعضكم عن حقه أو بعض حقه لدى الآخر أقرب إلى اتصافه بتقوى الله عز وجل، وصيرورته مع المتقين، لأنه إذا عفا عن بعض حقه الذي يستحقه تقربا إلى الله عز وجل والتهاسا للأجر والثواب من عنده عز وجل كان ولا شك أبعد عن الظلم وأُخْذِ ما ليس له، ومن كان بهذه المثابة كان من المتقين. وقول عز وجل: ﴿ ولا تَنْسَوا الفضْلَ بينكم ﴾ أي ولا يحملكم السّبب الذي من أجله حصل الطلاق على التباغض والتنافر، وعليكم أن تتذكروا ساعاتٍ من الإحسان والمودة التي كانت حصلت بينكم حتى حصل عقد الزواج، فالكرامُ وأهلُ الفضل يتذكرون ما يكون بينهم وبين غيرهم من الإحسان عندما يصير بينهم بعض الجفوة، ويغلّبون جانب الإحسان على جانب الإساءة، وهذا هـو

الخلق الذي يعمل الإسلام على تربيته وتنميته في نفوس المسلمين وسلوكهم كما قال عز وجل: ﴿ولا تستوي الحسنة ولا السيئة ادفع بالتي هي أحسن فإذا الذي بينك وبينه عداوة كأنه وليّ حميم وما يُلَقَّاها إلا الذين صبروا وما يُلَقَّاها إلا ذو حظ عظيم ﴿ وإمَّا ينزغنَّكُ من الشيطان نزغ فاستعذ بالله إنه هو السميع العليم). وقوله عز وجل: ﴿إِنَّ اللهُ بِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ تَرْغَيْبُ فِي التسامح وحض على الإحسان والعفو، وترهيب من ظلم أحد المتفارقين للآخر بسبب ما يلقيه الشيطان بينهم بسبب الطلاق. وقول م تبارك وتعالى: ﴿حافظوا على الصّلوات والصّلاة الوسطى وقوموا لله قانتين ﴿ هذا أمر من الله عز وجل بالمحافظة على الصلوات الخمس وتأكيد المحافظة على الصلاة الوُسْطى، وفي توسيط الأمر بالمحافظة على الصلوات والصلاة الوسطى بين سياق ذكر أحكام النكاح والطلاق والعِدَد والمحافظة على الأولاد للتنبيه على ما تؤديه الصلاة لنفس الإنسان من الاستقرار والطمأنينة وهو يخوض في خضم الحياة ، وفيه إشارة إلى أن المرأة الصالحة التي ينبغي أن يحرص المؤمن على اختيارها لتكون زوجة له يجعلها الله عز وجل قُرّة عَيْن هي وأولادها لزوجها كما أشار إلى ذلك عز وجل في قوله تبارك وتعالى في وصف عباده الصالحين: ﴿والـذين يقولون ربنا هَـبْ لنا من أزواجنا وذرياتنا قُرَّةَ أَعْيُن ﴾ وقد ربط رسول الله عليه بين النساء والطّيب والصلاة فيما رواه النسائي من طريق ثابت عن أنس رضى الله عنه أن رسول الله علي قال: «حُبِّبَ إلى من الدنيا النساء والطيب وجعلت قرّة عيني في الصلاة». وفي لفظ: «حُبِّب إلى النساء والطِّيب وجُعلت قُرة عيني في الصلاة». كما أن في إيراد الصلاة في هـذا المقام إشارة إلى أنه لا ينبغي للمسلم أن يشغله عن الصلاة شيء من نفس أو أهل أو ولد، قال أبو السعود العماديّ في تفسيره المسمى (إرشاد العقل السليم إلى مزايا القرآن الكريم): ولعلَّ الأمر بها في تضاعيف بيان

أحكام الأزواج والأولاد قبل الإتمام للإيذان بأنها حقيقة بكمال الاعتناء بشأنها والمشابرة عليها من غير اشتغال عنها بشأنهم بل بشأن أنفسهم أيضا كما يُفْصِح عنه الأمر بها في حالة الخوف، ولـذلك أمر بها في خلال بيان ما يتعلق بهم من الأحكام الشرعية المتشابكة الآخذ بعضها بحُجْزة بعض. اهـ ولا شك أن إقامة الصلاة من أكبر العون على تخطّي هموم الحياة الدنيا كما قال عز وجل: ﴿واستعينوا بالصبر والصلاة﴾ وكم كان رسول الله ﷺ إذا حَزَبَه أمر قام إلى الصلاة، والمراد بالمحافظة على الصلاة في قوله عز وجل: ﴿حافظوا على الصلوات والصلاة الوسطى ﴿ هو المواظبة على الصلوات المكتوبات في أوقاتهن، مع حفظ حدودهن وحقوقهن على الـوجه الذي بيّنه رسول الله ﷺ بقوله وفعله صلوات الله وسلامه عليه، والمراد بالصلاة الوسطى صلاة العصر، فقد روى البخاري رحمه الله من حديث علي رضي الله عنه قال: لما كان يوم الأحزاب قال رسول الله عليه : «ملا الله بيوتهم وقبورهم نارا، شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس». وفي رواية للبخاري رحمه الله من حديث علي رضى الله عنه أن النبي عَلَيْ قال يوم الخندق: «حبسونا عن صلاة الوسطى حتى غابت الشمس، ملأ الله قبورهم وبيوتهم أو أجوافهم نارا». وفي رواية للبخاري رحمه الله من حديث على رضى الله عنه عن النبي ﷺ أنه قال يوم الخندق: «ملأ الله عليهم بيوتهم وقبورهم نارا كما شغلونا عن صلاة الوسطى حتى غابت الشمس». وفي رواية للبخاري رحمه الله من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنها أن عمر بن الخطاب رضى الله عنه جاء يوم الخندق بعد ما غربت الشمس جعل يَسُبُّ كفار قريش، وقال: يا رسول الله ما كدت أن أصلَّى حتى كادت الشمس أن تغرب، قال النبي ﷺ: «والله ما صلَّيتُها " فنزلنا مع النبي ﷺ بُطْحَان فتوضأ للصلاة وتوضأنا لها فصلى العصر بعدما غربت الشمس ثم صلى بعدها المغرب. وقد أخرجه مسلم من

حديث على رضي الله عنه قال: لما كان يوم الأحزاب قال رسول الله على: «ملأ الله قبورهم وبيوتهم نارا كما حبسونا وشغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غابت الشمس» وفي لفظ لمسلم من حديث على رضي الله عنه أن رسول الله عِينَ قَالَ يوم الأحزاب وهو قاعد على فُرْضة من فُرَض الخندق: «شغلونا عن الصلاة الوسطى حتى غربت الشمس ملا الله قبورهم وبيوتهم نارا». وفي لفظ لمسلم من حديث علي رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال يوم الأحزاب: «شغلونا عن الصلاة الوسطى صلاة العصر ملا الله بيوتهم وقبورهم نارا» ثم صلاها بين العشائين بين المغرب والعشاء . اهـ ومعنى : ﴿ وقوموا لله قانتين ﴾ أى وقفوا في صلاتكم خاشعين ذليلين مستكينين بين يديه. وقوله عز وجل: ﴿ فَإِنْ خِفْتُم فَرِجَالًا أَو رُكِبَانًا فَإِذَا أَمِنْتُم فَاذْكُرُوا الله كَمَا عَلَّمُكُم مَا لَم تكونوا تعلمون ﴾ أي فإن أصابكم خوف من عدو أو سَبُع أو سَيْل ولم تتمكّنوا من القيام لله في صلاتكم قانتين فصلوا بحسب قدرتكم رجالاً أي مُشاةً على أرجلكم أو ركبانا أي راكبين على مراكبكم كيف أمكنكم مستقبلي القبلة أو غير مستقبليها، بركوع وسجود أو إيهاء، فإذا زال الخوف عنكم فالتزموا بالمحافظة على القيام في صلاتكم خاشعين لله كها علمكم ما كنتم تجهلونه من أمور دينكم وصفة صلاتكم. وقد أخرج البخاري عن ابن عمر رضي الله عنهما قال: فإذا كان خوف هو أشدَّ من ذلك صَلَّوْا رجالا قياما على أقدامهم أو ركبانا، مستقبلي القبلة أو غير مستقبليها، وأخرجه مسلم بلفظ: وقال ابن عمر: فإذا كان خوف أكثر من ذلك فصلّ راكبا أو قائما تُومئ إيهاءً.

قال تعالى: ﴿ والذينَ يُتَوَفَّوْنَ منكم وَ يَذَرُونَ أَزْوَاجًا وَصِيّةً لأزواجِهم متاعًا إلى الحوْلِ غيرَ إخْراجٍ، فإن خَرَجْنَ فلا جُناح عليكُم فيها فَعَلْنَ فى أنفُسهنَّ مِن معْرُوف، والله عزيزُ حكيمٌ \* وللمُطَلَّقاتِ متاعٌ بالمعروف حقًا على المتقين \* كذلك يبيّنُ الله لكم آياته لعلكم تعقلونَ \*

قد بينت في تفسير قوله عز وجل: ﴿ والذين يُتَوفُّون منكم ويذرون أزواجًا يتربّصن بأنفسهنّ أربعة أشهر وعشرا﴾ الآية، بأنها ناسخة لقوله عز وجل: ﴿والـذين يُتَوَفُّون منكم ويـذرون أزواجا وصيّةً لأزواجهم متاعًا إلى الحول غَيْرَ إخراج ﴾ وذكرت أنه لا غرابة في كون الآية المنسوخة جاءت في ترتيب التلاوة بعد الآية الناسخة ، إذ من المقطوع به وجود سور مكية في ترتيب التلاوة بعد سور مدنية مع أنها متقدمة عليها في النزول، وقد ذكرت في تفسير قوله عز وجل: ﴿مَا نَنْسَخْ مِن آية أُو نُنْسِها ﴾ الآية ، أن النسخ قد يكون للآية وحكمها، وقد يكون للتلاوة مع بقاء الحكم، وقد يكون النسخ للحكم مع بقاء التلاوة كعدة المتوفَّى عنها زوجها حيث كانت عدتها سنة كاملة لا تخرج فيها من بيتها لقول عنالى: ﴿والله يتوفُّون منكم ويذرون أزواجا وصية لأزواجهم متاعا إلى الحول غير إخراج \* فقد نسخ حكمها مع بقاء تلاوتها بقوله تبارك وتعالى: ﴿والذين يتوفُّون منكم ويذرون أزواجا يتربَّصن بأنفسهن أربعة أشهر وعشرا فإذا بلغن أجلهنّ فلا جناح عليكم فيها فعلن في أنفسهن بالمعروف والله بها تعملون خبير فإن قال قائل: كيف ينسخ الحكم وتبقى التلاوة مع أن التلاوة هي دليل الحكم فلو رفع المدلول لبقى الدليل بلا فائدة؟ فالجواب أن الفائدة موجودة وهي التعبّد بلفظها حيث لا تزال قرآنيّتها التي أبقاها العليم الخبير الحكيم. فمن قرأ منها حرف فله حسنة والحسنة بعشر أمشالها، فقد روى الترمذي وقال: حديث حسن صحيح، عن ابن

مسعود رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «من قرأ حرفا من كتاب الله فله حسنة والحسنة بعشر أمثالها لا أقول: آلم حرف، ولكن ألف حرف ولام حرف وميم حرف». ومعنى قوله عز وجل: ﴿وصيّة لأزواجهم متاعًا إلى الحول غير إخراج ﴾ أي يوصيكم الله عز وجل ويعهد إليكم يا أولياء التركة بأن تقدّموا للزوجات المتوفى عنهن أزواجهن ما يمتعهن لمدة سنة كاملة من النفقة والسكنى ولا تخرجوهن من بيوتهن مدة الحول. وقد نسخ هذا الحكم من إيجاب النفقة والسكني للمتوفى عنها زوجها بها جعل الله تبارك وتعالى لها من الميراث، كما نسخ الحول بأربعة أشهر وعشر كما تقدم. وقوله عز وجل: ﴿ فإن خرجن فلا جناح عليكم فيها فعلن في أنفسهن من معروف ، أي فإن انتهت عدّتهن وخرجن من الإحداد فلا حرج عليكم فيما يفعلن بأنفسهن من التجمل للخطاب والتزيّن ما دام في حدود المعروف شرعا، وقوله عز وجل: ﴿والله عزيز حكيم ﴾ وعيد لمن خالف أمر الله من الأولياء والنساء المتوفى عنهن أزواجهن وإشعار بأن شرع الله عز وجل مبني على الحكمة التامة التي فيها صيانة حقوق الأحياء والأموات، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وللمطلقات متاع بالمعروف حقا على المتقين ، هذا هو ختام المسك لأحكام النكاح والطلاق والعِدَد والرضاع في هذا المقام الكريم، وقد ختم الله عز وجل هذه الأحكام بلفت الانتباه إلى رعاية حق الزوجة المطلقة بتقديم متعة لها عند طلاقها، وهذه المتعة غير المتعة التي فرضها الله عز وجل للمطلقة قبل المسيس التي لم يُسَمَّ لها مهر، فإن المتعة لغير المطلقة قبل المسيس التي لم يُسَمَّ لها مهر إنها تكون على سبيل الهدية من المطلّق لمطلّقته للإشعار ببقاء المعروف والإحسان بينهما، وقد أرشد إلى ذلك قول عنز وجل: ﴿يا أيها النبيّ قل لأزواجك إِن كنتن تُرِدْنَ الحياة الدنيا وزينتها فتعالين أمتعكنّ وأسرّحكنّ سراحا جميلا ﴿ ونساء النبي عَلَيْ قد دخل بهن رسول الله عَلَيْ وسمَّى لهن مهرا ،

ففي هذه الآية الكريمة الحضّ على تمتيع المطلقات المدخول بهن بما تيسّر، وقد متّع رسول الله ﷺ الجَوْنِيَّةَ بِرَازِقِيَّيْنِ. فقد روى البخاري من حديث أبي أُسيْدِ رضى الله عنه قال: خرجنا مع النبي ﷺ حتى انطلقنا إلى حائط يقال له: الشوط، حتى انتهينا إلى حائطين فجلسنا بينها، فقال النبي عَلَيْ : «اجلسوا ههنا» ودخل، وقد أُتِيَ بـالجونيّـة فأُنْـزِلَتْ في بيت، في نخّل، في بيت، أُمَيْمَةُ بنت النّعمان بن شراحيل، ومعها دايتها حاضنة لها، فلما دخل عليها النبي عليها النبي عليها اللكة نفسك لي اللها وهل تهبُ الملكة نفسها للسُّوقة؟ قال: فأهوى بيده يضعُ يده عليها لتسكن، فقالت: أعوذ بالله منك، فقال: «عـذت بمَعَاذٍ» ثم خـرِج علينا فقال: «يـا أبا أسيـد، اكْسُها رازقيّتين، وألحقها بأهلها» وقال الحسين بن الوليد النّيسابوريّ عن عبد الرحمن عن عباس بن سهل عن أبيه وأبي أسيد قالا: تـزوّج النبي عليه أميمة بنت شَرَاحِيل، فلما أَدْخِلَتْ عليه بسط يده إليها، فكأنها كرهت ذلك، فأمر أبا أسيد أن يجه زها ويكسوها ثوبين رازقيين. حدثنا عبد الله بن محمد حدثنا إبراهيم بن أبي الوزير حدثنا عبد الرحمن عن حمزة عن أبيه، وعن عباس بن سهل بن سعد عن أبيه بهذا. اه قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: قوله: فأنزلت في بيتٍ في نخلِ في بيتٍ أميمةُ بنت النعمان بن شراحيل. هو بالتنوين في الكلِّ وأميمة بالرفع إما بدلا عن الجونية وإما عطف بيان، وظنّ بعض الشرّاح أنه بالإضافة فقال: في الكلام على الرواية التي بعدها: تزوج رسول الله علي أميمة بنت شراحيل، ولعل التي نزلت في بيتها بنت أخيها. وهو مردود، فإنّ مخرج الطريقين واحد، وإنها جاء الوهم من إعادة لفظ «في بيت» وقد رواه أبو بكر بن أبي شيبة في مسنده عن أبي نعيم شيخ البخاري فيه فقال: في بيت في النخل أميمة الخ، اهـ وقوله في الحديث: «اكسها رازقيين» أي أعطها رازقيين كسوة ومتعة لها، قال في القاموس المحيط عن الرازقية: ثياب كتّان بيض اهـ وقال الجوهري في الصّحاح: والـرّازقية ثياب كَتّان بيض، قال لبيد يصف ظُرُوف الخمر:

لها غَـلُلُ من رازِقي وكُرْسُفٍ بأيْمان عُجْمٍ يَنْصُـفُون المَقَاوِلا أي يخدمون الأقيال اهوقال ابن منظور في لسان العرب: والرّازقية والرّازقي: ثياب كَتّان بيض، وقيل: كلّ ثوب رقيق رازقيّ، وقيل: الرازقيّ الكتّان نفسه، قال لبيد يصف ظروف الخمر:

لها غلل من رازقيّ وكرسف بأيمان عجم ينصفون المقاولا أي يخدمون الأقيال. وأنشد ابن بَريّ لعوف بن الخرع:

كان الظّباء بها والنّعا ج يُكْسَيْن من رازقي شعارًا حلي الله علم الله علم الله علم الله علم الله علم الله الم وفي حديث الجونية التي أراد النبي ﷺ أن يتزوجها قال: «اكسها رازقيين» وفي رواية: رازقيتين، هي ثياب كَتَّان بيض اهـ وقـوله تبارك وتعـالي: ﴿حقا على المتقين، بتخصيص حقيته للمتقين للتنبيه على أن أوامر الله عز وجل إنها ينتفع بها المتقون، كما تقدم نظيره كثيرا، وقوله تبارك وتعالى: ﴿كَالَّاكُ يُبِّينَ الله لكم آياته لعلكم تعقلون ﴿ قال ابن جرير رحمه الله: يقول تعالى ذكره: كما بينت لكم ما يلزمكم لأزواجكم ويلزم أزواجكم لكم أيها المؤمنون، وعرفتكم أحكامي، والحقّ الواجب لبعضكم على بعض في هذه الآيات، فكذلك أبيّن لكم سائر الأحكام في آياتي التي أنزلتها على نبيّي محمد علي في في هذا الكتاب، لتعقلـوا\_أيها المؤمنـون بي وبرسـولي\_حـدودي، فتفهمـوا الـلازم لكم من. فرائضي، وتعرفوا بذلك ما فيه صلاح دينكم ودنياكم، وعاجلكم وآجلكم، فتعملوا به ليَصْلُح ذاتُ بينكم، وتنالوا به الجزيل من ثوابي في معادكم اهـ وفي قوله عز وجل: ﴿لعلكم تعقلون﴾ إشعار بأن من لم يستفد من أنوار أحكام الشريعة الإسلامية ويحرص على أن تكون منهجه ونبراسه ليس بعاقل حتى ولو كان في نظر الناس من أعقل الناس، كما أشار إلى ذلك رسول الله

عَيْدُ فيها رواه البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث حذيفة رضى الله عنه قال: حدثنا رسول الله عَلَيْ حديثين رأيت أحدهما وأنا أنتظر الآخر، حدثنا أن الأمانة نزلت في جَــنْـر قلوب الـرجال، ثم علموا مـن القرآن، ثم علموا من السنّة، وحدثنا عن رفعها قال: «ينام الرجل النّومة فتُقْبَضُ الأمانة من قلبه فيظل أثرها مثل أثر الوَكْتِ، ثم ينام النومة فتقبض فيبقى أثرها مثل أثر المَجْل، كجَمْر دَحْرَجْتَه على رجلك فنَفِطَ فتراه مُنتَبرًا، وليس فيه شيء، ويصبح الناس يتبايعون، فلا يكاد أحد يؤدّي الأمانة، فيقال: إن في بنى فلان رجلًا أمينًا، ويقال للرجل: ما أعقله، وما أظرفه، وما أجلده، وما في قلبه مثقال حبّة خردل من إيهان، ولقد أتى على زمان، ولا أبالي أيّكم بايَعْتُ ، لئن كان مسلما رَدَّه عليَّ الإسلامُ وإن كان نصرانيا ردّه عليَّ ساعيه ، وأما اليومَ فما كنتُ أبايع إلا فلانا وفلانا». اهـ وقوله: «نزلت في جَذْر قلوب الرجال» أي في أصل قلوب الناس وهو كناية عن خلق الله تعالى في تلك القلوب قابلية حفظ الأمانة. والوّكْتَة هي الأثر في الشيء كالنقطة من غير لونه، والمَجْلُ هو أثر يحدث لليد من العمل بالأشياء الصلبة الخشنة، ويقال: نَفِطَتْ اليد إذا صار بين الجلد واللحم ماء فوقه قشرة رقيقة كأنها بَثْرَة مُنتَبرة منتفخة. وفي هـذا الحديث نصّ ظاهـر على أن العقل الحقيقي هـو ما يقود الرجل والمرأة للعمل بشريعة الإسلام، والعضّ عليها بالنواجذ.

قال تعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ خَرِجُوا مِن دِيارِهِم وَهُمُ أَلُوفَ حَذَرَ المُوتَ فَقَالَ هُمُ الله مُوتُوا ثُمُ أَحِياهُم، إِنَّ الله لَـذُو فَضَلَ عَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ أَكْثَرُ الله مُوتُونَ \* وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أنّ الله سميع عليم \* من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافًا كثيرة، والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون ﴾

قد ذكرت في تفسير قوله تبارك وتعالى : ﴿ و إذ قلتم يا موسى لن نؤمن لك حتى نرى الله جَهْرة فأخذتكم الصاعقة وأنتم تنظرون \* ثم بعثناكم من بعد موتكم لعلكم تشكرون ﴾ أنّ هـذا هو أول مقام من المقامات التي ذكرها الله عز وجل في سورة البقرة الشاهدة بقدرة الله على إحياء الموتى المنكِرة على مُنكِر البعث بعد الموت وكأنه يقول لهم: قد أحييت الموتى فعلا، وكلِّ ما وقع فعلاً فهو ممكن عقلًا، فكيف ينكر عاقلٌ البعثَ بعد الموت؟ والمقام الثاني في قوله عز وجل في قصة البقرة وقتيل بني إسرائيل: ﴿فقلنا اضربوه ببعضها كذالك يحيى الله الموتى ويريكم آياته لعلكم تعقلون ﴾. والمقام الثالث في قوله: ﴿ أَلَّم تر إلى الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم، والمقام الرابع قصة الـذي مرّ على قريـة وهي خاوية على عـروشها قال: أنَّى يحيى هذه الله بعد موتها؟ فأماته الله مائة عام ثم بعثه قال: كم لبثت؟ قال: لبثت يـوما أو بعض يوم، قال: بل لبثت مـائة عام، وأحيا الله أمامه حماره الذي كان قدمات معه وقال له: انظر إلى العظام كيف ننشزها ثم نكسوها لحما؟ والمقام الخامس في قول إبراهيم عليه السلام: ﴿رب أرني كيف تحيى الموتى قال: أو لم تؤمن قال: بلى ولكن ليطمئن قلبي، قال: فخذ أربعة من الطير فَصُرْهُنَّ إليك ثم اجعل على كل جبل منهن جزءا ثم ادعهن يأتينك سعيا واعلم أن الله عزيز حكيم . والملاحظ أنّ الله تبارك وتعالى بعد

أن ذكر أحكام النكاح والطلاق والعدد والرضاع حتمها بقول عز وجل: ﴿كَنْالِكَ يبين الله لكم آياته لعلكم تعقلون ﴾ ثم ضرب المثل بقدرته على إحياء الموتى بقوله عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرْ إِلَى الذِّينَ خَرَجُوا مِنْ دِيارِهُمْ وَهُمْ أَلُوفُ حذر الموت فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم الله في قصة إحياء قتيل بني إسرائيل بتذييلها بقول عز وجل: ﴿كَنَالُكُ يَحِيي الله المُوتِي ويريكم آياته لعلكم تعقلون ﴾ كما لوحظ أنه تبارك وتعالى ذيل ذكر المقام الأول من مقامات إحياء الموتى في سورة البقرة بقوله عز وجل: ﴿ثم بعثناكم من بعد موتكم لعلكم تشكرون ﴾ كما ذيل هذا المقام هنا بقوله عز وجل: ﴿فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم إن الله لذو فضل على الناس ولكن أكثر الناس لا يشكرون الساطين البلاغي عرفه الذين سمعوه من أساطين البلاغة وأرباب الفصاحة من قريش وأيقنوا أنه من عند الله و إن كانوا جحدوا ذلك كما قال عز وجل عنهم: ﴿قد نعلم إنَّه ليحزنك الذي يقولون فإنَّهم لا يكذُّبونك ولَّكن الظالمين بآيات الله يجحدون القد كان الواحد من المشركين المعادين للإسلام ينصت لبعض آية من كتاب الله فيخر ساجدا لما وقع في قلبه من بـ الختها وفصاحتها وما اشتملت عليه الجملة القصيرة من المعاني الغزيرة كها حدث لبعضهم عندما سمع قوله عز وجل : ﴿فلها استيأسوا منه خلصوا نجيًّا﴾ أيقن أن هذا الكلام فوق قدرة البشر. ولذلك قال بعض رؤساء المشركين في وصفه وقد استمع له: إن له لحَلاوة وإنَّ عليه لطَلاوة وإن أعلاه لمثمر وإن أسفله لمغدق أو معذق وإنه يعلى ولا يُعلى عليه اهـ وإنك لتجد الآيات المتشابهة المثاني تتباعد أماكنها في كتاب الله وقد يكون بعضها مكيا وبعضها مدنيا وتحسبها آية واحدة مع ما وُضع لكل واحدة منها من علامات فارقة وشارات مميزة تناسب ترنيم مكانها وجَرْس موضعها، ونبرات الأحرف التي تتركب منها ولذلك قال عز وجل: ﴿حم النَّا عَنْ الرَّمَنَّ الرَّمَنَّ الرَّمَنَّ الرَّمَنّ

الرحيم \* كتاب فُصِّلت آياته قرآنا عربيا لقوم يعلمون \* وقوله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَم تر إِلَى الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم الله أي ألم تنظر بعين بصيرتك ويَنتُهِ علمك إلى الذين خرجوا من ديارهم وهم عدد كبير بلغوا ألوفا مؤلفة، فرارا من الموت، فأماتهم الله عز وجل ثم أحياهم ليعلموا أن الحذر لا ينجي من القدر وأن الأعمار بيد القهار فإذا جاء أجلهم لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون ولو كانوا في بروج مشيدة وأينها كانوا يدركهم الموت، والمقصود تربية نفوس المسلمين وتقوية عزيمتهم على الجهاد في سبيل الله لأنهم لن يصيبهم إلا ما كتب الله لهم بإعلام رسول الله عَلَيْ ومن يَتَأَتَّى منه أن يُوجَّه إليه هذا الإخبار بقصة قوم من بني آدم خرجوا من ديارهم فرارا من الموت فأماتهم الله تعالى ثم أحياهم لِيرَوا هم وكلّ من جاء من بعدهم ممن يصل إليه العلم بقصتهم أن الإماتة إنها هي بيد الله وحده وأنه هو وحده القادر على إحياء الموتى كذلك، فهو لا يعجزه شيء ولا يفوته شيء، وعلى المسلم أن يطمئن إلى قدر الله وقضائه ويرضى به، وفي هذا أيضا تقديم بين يدي الأمر بالقتال في سبيل الله ومجاهدة أعداء الله بالنفس والمال في قوله تبارك وتعالى بعدها مباشرة: ﴿ وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أن الله سميع عليم من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا الآية ولم يَصِحَّ حبر عن رسول الله ﷺ في بيان جنس هؤلاء الذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف حذر الموت فقال لهم الله موتواثم أحياهم ، كما لم يصح خبر عن رسول الله عَلَيْهُ فِي أَن فرارهم كان من الطاعون أو من خوفهم من الجهاد في سبيل الله ، وإنها جاء علم اليقين بأنهم خرجوا من ديارهم فرارا من الموت فأصابهم ما فروا منه وجاءهم الموت الذي كانوا يحذرون، كما قالت أعرابية لما فرّ ولدها فأصابته المنية في طريق هروبه فقالت في قصيدة لها ترثيه:

على أن الإسلام قد حنّر من الفرار من الطاعون، فقد روى البخاري ومسلم من حديث عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه أنه سمع رسول الله عليا يقول عن الطاعون: «إذا سمعتم به بأرض فلا تَقْدُمُوا عليه، وإذا وقع بأرض وأنتم بها فلا تخرجوا فرارا منه». كما روى البخاري من حديث عائشة رضي الله عنها أنها سألت رسول الله ﷺ عن الطاعون فأخبرها أنه كان عذابا يبعثه الله تعالى على من يشاء فجعله الله تعالى رحمة للمؤمنين، فليس من عبد يقع في الطاعون فيمكث في بلده صابرا محتسبا يعلم أنه لا يصيبه إلا ما كتب الله له إلا كان له مثل أجر شهيد. كما حذر الإسلام أشد التحذير من الفرار من الزحف، وعده في السبع الموبقات. فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله علي قال: «اجتنبوا السبع الموبقات». قالوا: يا رسول الله وما هن؟ قال: «الإشراك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرّم الله إلا بالحق، وأكل الربا، وأكل مال اليتيم، والتّولي يوم الزحف، وقذف المحصنات الغافلات المؤمنات». وقوله عز وجل: ﴿ فقال لهم الله موتوا ثم أحياهم ﴾ الأمر في قوله عز وجل ﴿ موتوا ﴾ أمر كوني قدريّ لا يتخلف أبدا على حد قوله تبارك وتعالى: ﴿إنها أمره إذا أراد شيئا أن يقول له كن فيكون ، وكما قال عز وجل: ﴿إذا قضى أمرا فإنما يقول له كن فيكون ﴾ ولـذلك حذف من الكـلام قوله: فهاتـوا، لأنه معلـوم قطعا، ودلّ عليه قوله عز وجل بعدها: ﴿ثم أحياهم﴾ المرتب على موتهم كأنه قيل: أراد الله عز وجل موتهم فهاتوا، ثم أحياهم الله عز وجل. وقوله تبارك وتعالى: ﴿إِنْ الله لَـذُو فَضِلَ عَلَى النَّاسِ وَلَكُنَّ أَكْثُرِ النَّاسِ لا يشكرون ﴿ أَي إِنْ الله تبارك وتعالى لصاحب جود وإحسان وإنعام على عباده، ولكن أكثر بني آدم لإ يعترفون للمنعم الجليل بنعمته بسبب انقيادهم للشيطان الذي تعهد بصرفهم عن شكر الله، وإضلالهم عن الصراط المستقيم وحملهم على الجحود

ونكران النّعم، كما قال الله عز وجل: ﴿قال فبما أغويتني لأقعدن لهم صراطك المستقيم \* ثم لآتينهم من بين أيديهم ومن خلفهم وعن أيمانهم وعن شمائلهم ولا تجد أكثرهم شاكرين، وكما قال عز وجل: ﴿وقليل من عبادي الشكور، وقد أشار الله عز وجل إلى أن الشكر نقيض الكفر حيث يقول تبارك وتعالى: ﴿إِنَا خَلَقْنَا الْإِنسَانَ مِن نَطْفَةَ أَمْشَاجٍ نَبْتَلِيهِ فَجَعَلْنَاهُ سَمِيعًا بصيرا \* إنا هديناه السبيل إما شاكرا و إما كفورا \* وقوَّله عز وجل: ﴿ وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أنّ الله سميع عليم الي وجاهدوا أعداء الله لإعلاء كلمة الله وابذلوا أنفسكم في سبيل الله وأيقنوا أن الله معكم يسمع خفقات قلوبكم ويعلم ما تكنّه صدوركم. والمقاتل في سبيل الله ينال إحدى الحسنيين، الشهادة في سبيل الله أو النصر على أعداء الله، والشهداء أحياء عند ربهم يرزقون يفرحون بها آتاهم الله من فضله ويستبشرون بالذين سيلحقون بهم من قوافل الشهداء: ألا خوف عليهم ولا هم يحزنون. وقوله تبارك وتعالى: ﴿من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة ﴾ القرض ما قدّمتَه وسلّفتَه وأعطيتَه لِتُقْضَاه. والمقصود من إقراض الله عز وجل بذل النفس والنفيس في سبيل الله وإعانة المجاهدين، وتجهيز الغازين، كما يشمل كذلك الصدقات على الفقراء والمساكين، وفي قوله تبارك وتعالى: ﴿من ذا اللهِ يقرض الله قرضا حسنا ﴾ درجة عُلْيا في الحض على النفقة في سبيل الله وعلى الفقراء والمساكين، وكأنّ الذي يقدم المال في هذا الوجه إنها يسلّمه لله عز وجل الغني الحميد الـذي لا تنفد خزائنه ولا تغيض على كثرة العطاء والجود والإحسان. وهو شبيه بها رواه مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «إن الله عز وجل يقول يوم القيامة: يا ابن آدم مَرِضْتُ فلم تَعُدْني، قال: يا ربّ كيف أعودك وأنت ربّ العالمين؟ قال: أما علمتَ أنّ عبدي فلانا مَرض فلم

تَعُدُه؟ أما علمتَ أنك لو عُدْتَه لوجَدْتَني عنده؟ يا ابن آدم استطعمْتك فلم تطعمني، قال: يا رب كيف أطعمك وأنت ربّ العالمين؟ قال: أما علمت أنه استطعمك عبدي فلان فلم تُطْعِمْه؟ أما علمتَ أنك لو أطعمْته لوجدت ذلك عندي؟ يا ابن آدم استسقيتُك فلم تَسْقِني، قال: يا ربّ كيف أسقيك وأنت ربّ العالمين؟ قال: استسقاك عبدي فلان فلم تَسْقِه، أما علمتَ أنك لو سَقَيْتَه لوجدتَ ذلك عندي». اهم أي لوجدت جزاء همذا العمل عندي مدّخرالك في موازينك، وقوله: ﴿قرضا حسنا﴾ أي طيبا خالصا لله لا مِنة فيه ولا أذّى لمن أعطيته، وقوله تبارك وتعالى: ﴿فيضاعفه له أضعافا كثيرة ﴾ أي فيوفيه الله أجره وقرضه مضاعفا فوق ما أعطى سبعائة ضعف، وقد تزيد، فإنه يعطي من يشاء بغير حساب، وقوله تبارك وتعالى: ﴿والله يَقْبِض ويَبْسُط وإليه ترجعون ﴾ أي والله هو القابض الباسط يضيّق على من يشاء بعدله ويوسّع على من يشاء بفضله، ومرجع جميع الخلائق ومصيرهم إلى الله وحده، وسيجزي كلّ عامل بها عمل، فافعلوا الخير لعلكم تفلحون.

قال تعالى: ﴿أَمْ تَرَ إِلَى المَلاَ مِن بِنِي إسرائيل مِن بِعد موسى إِذَ قَالُوا لَنِي لَمُمَ ابِعثُ لِنَا مَلَكًا نَقَاتُلُ فِي سَبِيلُ اللهُ قَالَ: هل عسيتم إِن كتب عليكم القتال ألا تقاتلوا قالُوا: ومالنا ألا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا فلم كتب عليهم القتال تولّوا إلا قليلا منهم، والله عليم بالظالمين وقال لهم نبيّهم إِنّ الله قد بعث لكم طالوت ملكًا، قالُوا أنّى يكون له الملك علينا ونحن أحقّ بالملك منه ولم يؤت سعة من المال، قال إنّ الله اصطفاه عليكم وزاده بسطة في العلم والجسم والله يؤتي ملكه من يشاء، والله واسع عليم وقال لهم نبيّهم إنّ آية ملكه أن يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربّكم وبقيّة ممّا ترك آل موسى وآل هارون تحمله الملائكة، إنّ في ذلك لآية لكم إن كنتم مؤمنين الله عمن مؤمنين الله الله عنه مؤمنين الله الله عليه الله المؤلّة الكم إن كنتم مؤمنين الله عنه المؤلّة الكم إن كنتم مؤمنين الله عنه الله الله الله الله المؤلّة الكم إن كنتم مؤمنين الله الله المؤلّة الكم إن الله المؤلّة الكم إن كنتم مؤمنين الله المؤلّة الله المؤلّة المؤلّة المؤلّة الكم إن كله المؤلّة المؤلّة الكم إن كنتم مؤمنين الله المؤلّة المؤلّة المؤلّة المؤلّة الكم إن كنتم مؤمنين المؤلّة الكم إن الله المؤلّة المؤلّة المؤلّة المؤلّة المؤلّة المؤلّة الكم إن كلّة الكم إن الله المؤلّة المؤلّ

بعد أن أمر الله تبارك وتعالى المؤمنين بالقتال في سبيل الله وبذل المال في المجهاد ووجوه الخير، ساق هنا قصّة من قصص بني إسرائيل تكشف تعنتهم مع أنبيائهم ونكوصهم عن الجهاد في سبيل الله حتى ولو كانوا هم الملحّين في طلب القتال، وترشد إلى أنّ نصر الله قريب من المحسنين، وأنه كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله وأن الله مع الصابرين. وفي إيراد هذه القصة تحذير للمسلمين من أن يسلكوا سبيل المتعنتين العاصين المذكورين في هذه القصة، وحفَّ هم على التَّاسِي بالصالحين المذكورين في هذه القصة، وقد بين الله تبارك وتعالى زمان هذه القصة، واسمي قائِدَيْ فريقيها من المؤمنين والكافرين، وذكر فيها عبرا عظاما، وقد انتهت بتمليك داود عليه السلام على بني إسرائيل وما أنعم الله به عليه من الْمُلْكِ والحكمة وأنه علّمه مما يشاء، وقد بدأ الله تبارك وتعالى هذه القصة هنا فذكر أنها حدثت لبني إسرائيل من بعد موسى عليه السلام، والظاهر من سياق القرآن الكريم يدل

على أن جالوت رأس الوثنيين أوقع ببني إسرائيل، فأجْلَى رجالهم، وسبى نساءهم وذراريم، وتمكن من أرضهم وبلادهم، وكانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلما مات نبيّ بعث الله عز وجل لهم نبيا آخر، يشرح لهم التوراة ويحكم بها فيهم، ويبين لهم ما غيروه وبدّلوه وحرّفوه من الكلم عن مواضعه، كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «كانت بنو إسرائيل تسوسهم الأنبياء كلّم الهلك نبي خلف نبي وإنه لا نبي بعدي». فلما اشتد تسلّط جالوت ومن معه من الوثنيين على بني إسرائيل قال وُجَهَاؤهم وأعيانهم لنبي من أنبيائهم: ابعث لنا ملكا نقاتل في سبيل الله. والظاهر أنهم لم يكن قد فرض عليهم قتال أعدائهم فأخبرهم نبيّهم عليه السلام أنه يخشى عليهم أن يَنْكِلوا عن القتال إذا فرض عليهم، ولا يفوا بها التزموا به فقالوا: وما لنا أن لا نقاتل في سبيل الله وقد أخرجنا من ديارنا وأبنائنا، أي أخذت منا البلاد، وسُبِيَتْ الأولاد، فأخبرهم نبيهم عليه السلام أن الله قد عين لهم ملك منهم هو طالوت، فاعترضوا على هذا التعيين وقالوا: كيف يعيّن الله علينا طالوت ملكا ولم يكن في آبائه من ملك؟ فنحن أحقّ بالملك منه مع أنه فقير قليل المال، فأجابهم نبيّهم عليه السلام بأن الله عز وجل قد اختاره ملكا على بني إسرائيل، وقد فضَّله من بينكم لمهام الملك وأعطاه الله بسطة في العلم والجسم، فهو أعلم منكم بشئون الحرب وتدبير الأمور، وأشــ منكم قـوة وصبرا وجَلَدًا لملاقـاة الأعداء، فلا تعترضوا ولا تتعنتوا، وأنتم تعلمون أن الله هو الذي اختاره وعيّنه ملكا عليكم، والله يـؤتي ملكـه من يشاء والله واسع عليم، وقال لهم نبيّهم إن الله تبارك وتعالى جاعلٌ لكم آية على صحة مُلْك طالوت عليكم وهي رجوع الصندوق الذي يشتمل على بعض آثار موسى وهارون، وقد عَجَزْتُم عن إرجاعه من يـد مغتصبيـه، ولن يطلب منكم بـذل مجهـود في

استرجاعه، بل سيجيء الصندوق تحمله الملائكة، لا تَرَوْن أحدا من بني آدم يحمله أو يرافقه، وسيكون فيه طمأنينة لبني إسرائيل ودلالة ظاهرة على أن الله تبارك وتعالى لا يعجزه شيء في السموات ولا في الأرض، فصدَّقوا وَعْد الله، وسارعوا إلى طاعة طالوت وآمنوا بها أخبرتكم به عن الله عز وجل إن كنتم صادقين في إيهانكم بالله عز وجل، والله تبارك وتعالى قادر على إهلاك الكافرين والانتصار منهم بـ دون حـرب بينهم وبين المسلمين ، وإنَّما يَشْرَعُ القتال ليبلو بعضكم ببعض ويتخذ منكم شهداء، وليمحص الله الذين آمنوا ويمحق الكافرين. وقوله عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى المَلاُّ مِن بني إسرائيل من بعد موسى الله أي قد أتاك العلم يا محمد فيها أقصه عليك من القصص الحق عن الملأ من بني إسرائيل من بعد وفاة موسى عليه السلام. والملأ: هم أشراف القوم ووُجَهَاؤهم وأعيانهم، وقد يراد بالملأ القوم، وهو اسم جمع كالرهط والقوم، لا واحد له من لفظه، وقوله تبارك وتعالى: ﴿إِذْ قَالُوا لَنْبِي لهم ابعَثْ لنا مَلِكًا نقاتل في سبيل الله ﴿ أي حيث قالوا لنبيّ من أنبيائهم أقم لنا ملكا نقاتل تحت رايته أعداء الله لإعلاء كلمة الله. وقوله عز وجل: ﴿قال هل عَسَيْتُم إِنْ كُتِبَ عليكم القتالُ ألا تقاتلوا ﴿ هذا استئناف بياني كأن سائلا سأل: فهاذا قال لهم نبيهم حينتذ؟ فقيل: قال: هل عسيتم إن كتب عليكم القتال ألا تقاتلوا؟ أي هل عسيتم ألا تقاتلوا إن فرض عليكم القتال، كأنه قال لهم: هل أتوقّع منكم أن تجبُّنُوا وتَنْكِلوا عن قتال ومنازلة أعدائكم إن أُلْزِمْتُم بقتالهم؟ وقد وقع ما توقع نبيهم حيث تولُّوا عن القتال إلا قليلا منهم، وقوله عز وجل: ﴿قالوا: وما لنا ألَّا نقاتل في سبيل الله وقد أُخْرِجْنا من ديارنا وأبنائنا ﴾ أي وأي شيء يمنعنا من قتالهم، ثم أكدوا زعمهم بعِلَّة قوية موجبة للقتال وهي قولهم: ﴿ وقد أُخْرِجْنا من ديارنا وأبنائنا، وقوله عز وجل: ﴿فلما كُتِبَ عليهم القتال تَوَلَّـوْا إلا قليلا منهم،

أي فلما فرض عليهم القتال وألزموا به جبنوا ولم يقدموا على قتال أعدائهم بل تولُّوا ورجع أكثرهم عن القتال، ولم يثبت منهم إلا القليل الذين جاوزوا النهر مع طالوت، وقد طوى الله تبارك وتعالى جملا كثيرة هنا لأنها معلومة من السياق إذ تقدير الكلام: فسأل نبيّهم ربه عز وجل أن يكتب عليهم القتال وأن يعيّن لهم ملكا ليقاتلوا تحت لوائه، فاستجاب الله لنبيهم وفرض عليهم القتال وعين لهم ملكا ليقاتل بهم فلما كتب عليهم القتال تولوا إلا قليلا منهم. وقوله تبارك وتعالى: ﴿والله عليم بالظالمين ﴾ وعيد شديد لهؤلاء الذين أعرضوا وتولُّوا عن القتال ونكلوا عنه بعد طلبهم له، وتناقضت أفعالهم مع أقوالهم، ووضع الاسم الظاهر موضع الضمير حيث قال: ﴿بالظالمين ﴾ ولم يقل: بهم، لتسجيل صفة الظلم عليهم وبيان أنهم هم الذين ظلموا أنفسهم، وقوله عز وجل: ﴿ وقال لهم نبيّهم : إنّ الله قد بعث لكم طالوت ملكا ﴾ أي وأخبرهم نبيّهم وقال لهم: إن الله أجابكم إلى ما سألتم وعيّن لكم طالوت ملكا. وهذا شروع في تفصيل بعض ما أُجْمِل في قوله عز وجل: ﴿ تَـوَلُّوا ﴾ حيث كان من أوّل تـوليهم وتعنتهم و إعـراضهم عن أمر الله هـو إنكارهم إمرة طالوت رضى الله عنه وتمردهم عليه حيث قال عز وجل عنهم: ﴿ قالوا أنَّى يكون له الملك علينا ونحن أحقَّ بالملك منه ولم يُـؤْتَ سَعَةً من المال ﴾ أي قالوا مستبعدين جدّا أن يكون طالوت ملكا عليهم: كيف يكون له التملك علينا والحال أنه لا يستحق التملُّك لوجود من هو أحق بأن يكون ملكا علينا من أبناء ملوكنا الأولين، ولعدم ثرائه وغناه فهو رجل فقير قليل المال؟ وقوله عز وجل: ﴿قال إنَّ الله اصطفاه عليكم وزاده بَسْطَة في العلم والجسم ﴾ هـ و بيان لرد شبهتهم وفساد رأيهم من وجوه ، الأول: أن الله اصطفاه عليكم واختاره وهو العليم الخبير فكان من الواجب عليكم والتأدب مع نبيكم أن تسارعوا إلى الرضى والقبول لا أن تتعنتوا وتعترضوا على

أمر الله الذي أخبركم به نبيكم عليه السلام، والله أعلم بمصالحكم منكم، وقد خصّ الله تبارك وتعالى طالوت بالملك والإمرة من بينكم. والوجه الثاني: أن الله تبارك وتعالى زاد طالوت بسطة في العلم، والعلم من الكمالات الحقيقية التي جعل الله لها أثرا عظيما في صلاح الدولة وشئون السياسة وتدبير أمور الحرب وإحباط خُطَط الأعداء ومعرفة أحوال الناس والوفاء لكل ذي حق بحقه. والوجه الثالث: أن الله تبارك وتعالى زاده بسطة في الجسم والناس يعرفون عادة أن العقل السليم في الجسم السليم، ولا شك أن الرجل القويّ الشديد الجامع لصفة العلم وصفة القدرة والقوة أحقّ من يتولى أموركم ويكون له الملك عليكم، إذ قوة الجسم مع قلة العلم والمعرفة قد تكون مهلكة ، كما أن زيادة العلم مع عجز الجسم وضعف قليلة الجدوي. وقد أشار الله تبارك وتعالى إلى أن تدبير شئون الدولة في الحرب والسلم يحتاج إلى هذين الوصفين: بسطة العلم وبسطة الجسم، كما أشار إلى أن الأجير الصالح هـ و من تتوافر فيه قوة الجسم والأمانة حيث قال في كتابه الكريم: ﴿إِنْ خِيرِ مِنْ استأجِرتِ القوي الأمينَ ﴿ وقوله عز وجل : ﴿ والله يوتِي ملكه من يشاء والله واسع عليم الله ويادة توبيخ وتعنيف للمعترضين على أمر الله بتعيين طالوت ملكا، إذ الله عز وجل هو مالك الملك يؤق الملك من يشاء ويمنعه من يشاء، والله جليل العطاء واسع الفضل عليم بمن يليق بالملك عليكم، وهو أعلم بمصالحكم منكم. وقوله عز وجل: ﴿ وقال لهم نبيهم إنّ آية ملكه أن يأتيكم التابوت فيه سكينة من ربكم وبقية مما ترك آل موسى وآل هـارون تحملـه الملائكـة إن في ذٰلك لآيـة لكم إن كنتم مـؤمنين﴾ أي إنّ علامة اختيار الله لطالوت ليكون ملكا عليكم أن يجيئكم صندوق العهد المشتمل على بعض آثار موسى وهارون حتى يصير بين أيديكم دون أن تروا حاملا من البشر له بل تحمله الملائكة ، وهو معجزة من الله عز وجل أجراها

لنبيهم تصديقا له على أن الله تبارك وتعالى قد اختار لهم طالوت ملكا. وليست هذه معجزة لطالوت بل هي معجزة لنبيهم تصديقا لما أخبر به من شأن طالوت. والسكينة: الطمأنينة، والبقية: الأثر الباقي، والمراد بآل موسى وآل هارون: هو موسى وهارون، ويؤتى بآل في مثل هذا المقام للتفخيم كما قال رسول الله عنه: «لقد أوتيت مزمارا من مزامير آل داود». ومسلم من حديثه رضي الله عنه: «لقد أوتيت مزمارا من مزامير آل داود». اهو المراد داود نفسه عليه السلام.

قال تعالى: ﴿فلما فصل طالوت بالجنود قال إنّ الله مبتليكم بنهر فمن شرب منه فليس مني ومن لم يطعمه فإنه مني إلا من اغترف غرفة بيده، فشربوا منه إلا قليلا منهم، فلما جاوزه هو والذين آمنوا معه قالوا: لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده، قال الذين يظنون أنهم ملاقو الله كم من فئة قليلة غلبت فئة كثيرة بإذن الله، والله مع الصّابرين ولما برزوا لجالوت وجنوده قالوا ربنا أفرغ علينا صبرًا وثبّت أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين فه زموهم بإذن الله وقتل داود جالوت وآتاه الله الملك والحكمة وعلّمه ممّا يشاء، ولولا دفع الله الناس بعضهم ببعض لفسدت الأرض وَلَكنّ الله ذو فضل على العالمين تلك آيات الله نتلوها عليك بالحقّ، وإنّك لمن المرسلين المسلين المسلين الله المسلين المسلين المسلين المسلين الله في المسلين الله في المسلين المسلين الله وقتل داود عليه المسلين الله في المسلين المسلين الله في المسلين الله في المسلين المسلين المسلين المسلين الله في المسلين المسلين الله في المسلين المسلين

عندما أبصر بنو إسرائيل التابوت مقبلا عليهم تحمله الملائكة أظهروا الإذعان والانقياد لطالوت ورضوا به ملكًا عليهم، فتَهَيَّتُوا لقتال أعدائهم وكان من بينهم داود عليه السلام ولم يكن قد بُعِثَ بعد، فلما خرج طالوت بجيشه متجها لقتال جالوت ومن معه من الوثنيين أراد أن يجعل لهم اختبار تصفية وتنقية فأخبرهم أن الله سيختبرهم بنهر يمرون به وهم عطاش وأنه يمنعهم من الشرب من هذا النهر فمن شرب منه لا يشهد القتال، ومن لم يشرب منه فإنه مؤمن يجاوز النهر مع المؤمنين وقد أبيح للواحد منهم أن يغترف غُرْفة بيده لا يذوق من النهر غيرها، فعصى أكثرهم وشربوا من النهر، وتولوا معرضين، فلم يجاوز النهر مع طالوت سوى بضعة عشر وثلثمائة. وهذا الاختبار والابتلاء دليل ظاهر على علم طالوت، وشهادة جليّةٌ على أهليته للملك وقيادة الجيوش وأنه ذو خبرة ودراية بنفوس بني إسرائيل الذين لا يثبتون على حال، ولا يستقرون على هددًى شأنهُم عصيان أنبيائهم

وملوكهم، فجعل لهم هذا الاختبار قبل لقاء العدو ليتميز من يصبر منهم ممن لا يصبر، ولا شك أن رجوع هؤلاء قبل لقاء العدو لا يؤثر كتأثيره حال لقاء العدو، فكان هذا أحد معالم علم طالوت رضي الله عنه الذي زاده الله فيه بسطة ، ومن الحكمة أيضا منعهم من الشرب من النهر والاكتفاء بغُرْفة تَبُلُّ ريقهم ولا تؤذيهم في صحتِهم، إذ من العلوم التجريبية أن المجهود من السير يضرّه شرب الماء إلا ما يَبُلُّ الريق ولا يـزال بعض قادة الجيوش إلى اليوم يحرّمون على جنودهم أن يشربوا في أثناء زحفهم على عـدوهم لما يترتب على ذلك من الضرر بصحتهم ويسمحون لهم عند شدة العطش في أثناء الزحف أن يكتفوا ببل ريقهم بَـلاَّ خفيفا، وقد يصاب الإنسـان بالعمي إذا شرب في مثل هذا الحال، وقوله عز وجل: ﴿فلما فَصَل طالوت بالجنود ﴾ أي فلما خرج طالوت بالعسكر وشخص بهم من بلده، وارتحل في طريقه للقاء العدو، وقوله عز وجل: ﴿قال إنَّ الله مبتليكم بنهَر ﴾ أي إن الله عز وجل سيختبركم بمروركم عند نهر عذب الماء وأنتم عطاش، وقول متبارك وتعالى: ﴿ فمن شرب منه فليس مني ﴾ أي من كَرَعَ وارتوى فإنه ليس على منهاجي، والظاهر أنه نظير قول رسول الله ﷺ: «فمن رغب عن سنتي فليس مني». الذي رواه البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث أنس رضي الله عنه قال: جاء ثلاثة رهط إلى بيوت أزواج النبي عَلَيْ يسألون عن عبادة النبي عَلَيْ اللهِ عَلَيْ اللهِ عَلَيْ فلما أُخْبرُوا كأنهم تَقَالُّوها فقالوا: وأين نحن من النبي ﷺ؟ قد غفر الله له ما تقدم من ذنبه وما تأخر، قال أحدهم : أمّا أنا فأنا أصلى الليل أبدا، وقال آخر: أنا أصوم الدهر ولا أفطر، وقال آخر: أنا أعتزل النساء فلا أتزوج أبدا، فجاء رسول الله ﷺ، فقال: «أنتم الذين قلتم كذا وكذا؟ أما والله إني لأخشاكم لله، وأتقاكم له، لكني أصوم وأفطر، وأصلي وأرقد، وأتزوج النساء فمن رغب عن سنتي فليس مني». وقوله تبارك وتعالى : ﴿ وَمَن لَم يَطْعَمُه فإنه

مني﴾ أي ومن لم يذق من ماء النهر شيئا فإنه على منهجي ويتجاوز النهر معى لقتال أعداء الله، وقوله تبارك وتعالى : ﴿ إِلَّا مِن اغْتَرْفِ غُرْفَةً بِيده ﴾ أي لكن من تناول بيده غرفة من النهر فإنَّ الله تبارك وتعالى يتجاوز عنه ولا يحرّم ذلك عليه، والغُرْفة بضم الغين هي الشيء المغترف، والغَرْفة بفتح الغين هي المرة الواحدة من الاغتراف وهو التناول باليد أو بالمغرفة. وما لم تغرفه لا يسمى غرفة ، وقوله تبارك وتعالى : ﴿فشربوا منه إلا قليلا منهم ﴾ أي فعصى أمْرَ طالوت أكثرُ جيشه وشربوا من النهر سوى عدد قليل منهم امتنع عن الشرب من النهر طاعة لطالوت رضى الله عنه وجاوزوا النهر معه، وقد جاء في بعض الآثار الصحيحة أن الذين جاوزوا النهر مع طالوت رضى الله عنه وعنهم كانوا بضعة عشر وثلثمائة رجل بعدد أصحاب رسول الله عظي الذين شهدوا بدرا معه صلوات الله وسلامه عليه، فقد روى البخاري في صحيحه من حديث البراء بن عازب رضى الله عنهما قال: حدثني أصحاب محمد عليه من شهد بدرا أنهم كانوا عدة أصحاب طالوت الذين جازوا معه النهر بضعة عشر وثلثائة. قال البراء: لا والله ما جاوز معه النهر إلا مؤمن. وفي لفظ للبخاري عن البراء قال: كنا أصحاب محمد عليه تتحدث أن عدة أصحاب بدر على علّة أصحاب طالوت الذين جاوزوا معه النهر ولم يجاوز معه إلا مؤمن: بضعة عشر وثلثهائة. وفي لفظ للبخاري رحمه الله من حديث البراء رضى الله عنه قال: كنا نتحدث أن أصحاب بدر ثلثائة وبضعة عشرة بعدة أصحاب طالوت الذين جاوزوا معه النهر، وما جاوز معه إلا مؤمن. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ فلم جاوزه هـو والذين آمنوا معـه قالوا: لا طاقة لنا اليوم بجالوت وجنوده الآية، أي فلما عبر طالوت النهر هو والذين آمنوا معه وجدوا أن عدوّهم جالوت لعنه الله قد حشد جنودا كثيرة ، وأعد عدّة عظيمة فقال بعض المؤمنين من أصحاب طالوت رضى الله عنهم: لا طاقة ولا قدرة

لنا اليوم على قتال هذا العدو الكثير، كأنهم استَقَلُّوا أنفسهم عن لقاء عدوهم، فشجّعهم علماؤهم العالمون بأن وعد الله حقّ وأن النصر من عند الله ليس بكثرة العَدَد وقوة العُدَد، وأنه ينبغي للمسلم أن يرغب في الاستشهاد ولقاء الله في سبيل الله قائلين لهم: كم من جماعة قليلة غلبت جماعة كثيرة بإذن الله وعونه ونصره فاصبروا واحتسبوا واستعينوا بالله إن الله مع الصابرين بتأييده وقدرته، ولا غالب لمن كان الله معه، وفي قـولهم: ﴿لا طاقة لنا اليوم ﴾ يشعر برغبتهم في تأجيل لقاء العدق يومئذ لا أنهم أرادوا ترك قتال العدو والنكول مثل الذين لم يجاوزوا النهر، وقوله تبارك وتعالى: ﴿وَلَمَّا برزوا لجالوت وجنوده قالوا: ربنا أفْرغْ علينا صَبْرًا وثُبِّتْ أقدامنا وانصرنا على القوم الكافرين ﴾ أي ولما ظهروا لقتالهم وتصافُّوا قالوا: ربنا اصْبُبْ علينا صبرا واحبس أنفسنا عن الجزع وثبت أقدامنا بتقوية قلوبنا حتى نرسخ في مقارعة عدونا ولا نتزلزل في أرض المعركة وأعنا على هذا العدو حتى تكون الغلبة لنا عليه، واهزم الكافرين وزلـزل أقدامهم واملاً قلوبهم رعبا منا حتى نتمكن من سحقهم. وقوله تبارك وتعالى: ﴿فهزموهم بإذن الله وقتل داودُ جالوتَ ﴾ أي فاستجاب الله عز وجل دعاءهم، ونصرهم على أعدائهم، ومكَّن لهم في الأرض، وقتل داودُ جالوتَ ملكَ الوثنيين، وقــد سارع طالوت بالتنازل عن الملك لداود عليه السلام، وصار أحد جنود داود عليه السلام، وقد أثنى الله تبارك وتعالى على طالوت، ووصف بأوصاف كريمة، أما ما زعمه بعض المفسرين والإخباريين من أن طالوت حسد داود، وأصيب بالجنون وهام على وجهه في الصحراء فإنه زعم باطل، وأكاذيب إسرائيلية لا دليل عليها من خبر ثابت، وقوله تبارك وتعالى: ﴿وَآتَاهُ اللهُ الملكُ والحكمة وعلمه مما يشاء ﴾ أي ومنح الله عز وجل داود عليه السلام الملك على بني إسرائيل، وبعثه نبيا رسولا، وأنزل عليه الزبور، وعلمه ما يحتاجه بنو إسرائيل

من المنهج القويم، وعلمه صنعة لَبُوس، وأَلانَ له الحديد، فصنع الدروع التي قد تسمّى الزَّرك وكان أوّل من صنعها على الوجه الأمثل من بني آدم، وقد أرشده الله تبارك وتعالى إلى الطريقة المثلى في صناعتها فجعلها حِلَقًا بعد أن كانت صفائح ليسهل استعمالها، وأمره عز وجل أن يعملها سابغات، تغطى كلّ جسم لابسها، ويجرّها على الأرض، وتصلح للأجسام المختلفة طولا وعرضاً فيعم نفعها جميع المقاتلين، وأمره أن يقدّر في السَّرْد أي في نسج الـدّرع وهو إدخـال الحَلَقات بعضها في بعض، ولا تُجْعَل المسـامير غلاظـا فتكسر الحلْقة، ولا دِقَاقًا فتَتَقَلْقَل فيها، ولا تـزاد في متـانتهـا فتَثْقُل على المقاتل، وهذه نعمة جليلة لفت الله تبارك وتعالى انتباه المؤمنين إلى وجوب شكره عليها حيث يقول عز وجل: ﴿ وعلَّمناه صَنْعَةَ لَبُوسٍ لكم لِتُحْصِنكم من بَأْسِكم فهل أنتم شاكرون ﴾ كما يسر الله عز وجل لداود عليه السلام قراءة الزبور وخفَّفه عليه حتى إنه كان يقرؤه بمقدار ما تُسْرَج دَوَابُّه كما أخبر بذلك الصادق المصدق المعصوم الذي لا ينطق عن الهوى حبيب الله ورسوله وسيد المرسلين محمد على فقد روى البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي ﷺ قال: «خُفِّفَ على داود عليه السلام القرآن فكان يأمر بدوابّه فتُسْرَج فيقرأ القرآن قبل أن تُسْرَج دوابّه، ولا يأكل إلا من عمل يده» والمراد بالقرآن في هذا الحديث هو الزبور الذي أنزله الله عز وجل على داود عليه السلام حيث يقول عز وجل: ﴿ وآتينا داود زَبُورًا ﴾ كما يطلق لفظ القرآن بمعنى القراءة ، أي قراءة داود الزبور، وقد منح الله عز وجل داود عليه السلام صوتًا جميلًا يتغنى به وهو يقرأ الزبور ويتربَّم، وقد وصف رسول الله محمد ﷺ ترنَّم داود بالزبور بصوتِ المزامير، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي موسى الأشعري رضى الله عنه أن رسول الله علي قال له: «يا أبا موسى لقد أُوتِيتَ مزمارا من مزامير آل داود» وقد سقت هذا الحديث قريبا في

تفسير قوله عنز وجل: ﴿ مَا تَرَكُ آلَ مُوسَى وآلَ هَارُونَ ﴾ . وقوله عز وجل: ﴿ ولولا دَفْعُ اللهِ الناسَ بعضَهم ببعض لفسدَت الأرضُ وَلَكن الله ذو فضل على العالمين ﴾ أي ولولا أن الله تبارك وتعالى تفضّل وأنزل الشرائع وفرض فيها على المؤمنين أن يدفعوا شر الكافرين، وأن يأمروا بالمعروف وينهوا عن المنكر لعم الفساد والشر في الأرض، وقد ضرب رسول الله عظي لذلك مثلا فقد روى البخاري من حديث النعمان بن بشير رضي الله عنهما عن النبي عليه قال: «مَثَلُ القائم في حدود الله والواقع فيها كمثل قوم اسْتَهَمُ وا على سفينة فصار بعضهم أعلاها وبعضهم أسفلها، وكان الذين في أسفلها إذا استَقوا من الماء مرّوا على من فوقهم. فقالوا: لو أنّا خَرَقْنا في نصيبنا خَرْقًا ولم نُؤْذِ مَن فوقنا؟ فإن تركوهم وما أرادوا هلكوا جميعا وإن أخذوا على أيديهم نَجَوْا ونَجَوْا جميعا» وقوله عز وجل: ﴿ تلك آيات الله نتلوها عليك بالحق و إنك لمن المرسلين ﴾ أي هذه الآيات التي تقدم ذكرها وقصصت عليكم فيها ما قصصت لكم من القصص الحق شاهدة بأنّ محمدا هو رسول الله عَلَيْ وأنا أشهد بأن محمدا رسول من جملة رسلي الـذين أرسلتهم لينيروا الطريق للإنسانية ويرشدوا إلى صراط الله المستقيم.

قال تعالى: ﴿تلك الرّسل فضّلنا بعضهم على بعض منهم من كلّم الله ورفع بعضهم درجات، وآتينا عيسى ابن مريم البيّنات وأيّدناه بروح القُدس، ولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من بعد ما جاءتهم البيّنات ولكن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من كفر، ولو شاء الله ما اقتتلوا ولكنّ الله يفعل ما يريد .

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى قصة طالوت رضى الله عنه مع بني إسرائيل وأنهم اختلفوا فمنهم من أطاعه لقتال الجبارين ومنهم من عصاه وشرب من النهر بعد أن نهاهم عن الشرب منه، وأن الله تبارك وتعالى نصر الفئة القليلة المؤمنة على الفئة الكثيرة الكافرة، وأنه مكن داود من قتل جالوت وأعطاه الملك والحكمة وعلَّمه مما يشاء وذكر عز وجل أنه شرع جهاد أعدائه حتى لا يعم الفساد في الأرض وأكّد أنّ محمدا عليه رسول من رسل رب العالمين، ذكر هنا أنه فضّل بعض هـؤلاء الـرسل على بعض فجعل بعضهم كَلِيمَـه وهـو موسى عليه السلام ورفع بعضهم درجات فوق درجات موسى وغيره وهو محمد ﷺ وجعل عيسى ابن مريم كَلِمَتَهُ ورُوحًا منه، وقد لاحظت في غير موضع من القرآن الكريم أن الله تبارك وتعالى يذكر داود عليه السلام في مقام مواساة رسوله محمد ﷺ وتسليت ما يلقاه من أذى اليهود أو المشركين ومقام التفضيل بين المرسلين ليُتُبِّتَ قَلْب رسوله محمد عَلَيْ ويشعره بأن نواصى العباد بيد الله عز وجل يصرّفها كيف يشاء فيهدي من يشاء فضلا ويضل من يشاء عدلا، وأن ما يلقاه الإنسان من أذى في جهاد أعداء الله وعند دعوتهم إلى الله عز وجل ليس دليلا على منزلته عند الله إذ لا شك أن موسى عليه السلام أحد أولي العزم من المرسلين وهو أفضل من داود عليه السلام ومع ذلك قد مكّن الله لداود ما لم يمكّنه لموسى عليه السلام فقد لقي موسى عليه السلام

من أذي قومه ما لقي فصبر، ومكّن لداود فجعله ملكا كريها وسلّطه على بني إسرائيل يحكم فيهم فيسمعون له ويطيعون، ليعلم الناس أن الأمر بيد الله، ولو شاء الله لآمن من في الأرض كلُّهم جميعًا ولم يختلفوا على أنبيائهم ورسلهم ولم يقتتلوا، كما قال عز وجل: ﴿ ذٰلك ولو يشاء الله لانتصر منهم وَلَكن ليبلو بعضَكم ببعض ﴾ فقد ذكر الله تبارك وتعالى في سورة الإسراء وهي مكية في سياق ما يلقاه رسول الله ﷺ من أذى قومه وتعنَّتهم بعد أن قال: ﴿قل كونوا حجارة أو حديدا \* أو خلقًا مما يكبر في صدوركم، فسيقولون من يعيدنا قل الذي فطركم أول مرّة ، فسَيُنْغِضُون إليك رءوسهم ويقولون متى هو قل عسى أن يكون قريبا﴾ وبعد أن يقرّر أن بعث العباد سهل عليه ويحذرهم من اتباع الشيطان يقول عز وجل: ﴿ وربِّك أعلم بمن في السماوات والأرض، ولقد فضَّلنا بعض النبيين على بعض وآتينا داود زبوراً . كما ذكر عز وجل في سياق بيان ما يلقاه رسول الله ﷺ من أذى قريش في أقسى ما مرّ برسول الله عَلَيْهُ مِن أَذَاهِم له في سورة ص وهي مكية حيث يقول عز وجل: ﴿وقالوا ربنا عَجِّل لنا قِطَّنا قبل يوم الحساب \* اصبر على ما يقولون واذكر عبدنا داود ذا الأيدِ إنه أوّاب \* إنا سخّرنا الجبال معه يسبّحن بالعشيّ والإشراق \* والطيرَ محشورةً كلُّ له أوَّاب \* وشددنا ملكه وآتيناه الحكمة وفصل الخطاب \* وفي هذا المقام من سورة البقرة يواسي رسول الله محمدا عليه ما يلقاه من تعنت اليهود وأذاهم ومكرهم وكيدهم فيقص عليه ما جرى بين اليهود ونبيّ لهم وطالوت وماكان من تعنتهم مع نبيهم ومع طالوت وكيف اختلفوا على طالوت، وعصواً أمره ثم يذكر داود عليه السلام وكيف مكّن الله له في الأرض ثم يذكر أن محمدًا علي السول من المرسلين ثم يذكر التفضيل بين الرسل حيث يقول عز وجل: ﴿تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض﴾ أي هؤلاء رسلي الـذين قصصت عليك قصتهم في هـذه السورة وهـم مـوسى و إبـراهيم

وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب، ويجوز أن يكون المراد بالرسل في قوله: ﴿تلك الرسل﴾ هم ما ذكرهم الله في قوله عز وجل: ﴿وإنك لمن المرسلين﴾ فيشمل جميع رسل الله عز وجل المذكورين في هذه السورة وغيرها. وقد أجمعت الأمة على أن بعض الأنبياء أفضل من بعض وأن محمدًا رسول الله هو أفضل الأنبياء والمرسلين جميعا، ولا شك أن القرآن الكريم قد صرح بتفضيل بعض الأنبياء على بعض في هذا المقام الكريم من سورة البقرة وفي سورة الإسراء كما ذكرت آنفا، ولا معارضة بين هذا التصريح بتفضيل بعض الأنبياء على بعض وبين ما ورد من الأحاديث الكثيرة الصحيحة التي قد يفهم منها النهى عن تفضيل محمد عَلَيْ أو تفضيل بعض الأنبياء على بعض، كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: بينها يهودي يعرض سِلْعة له، أَعْطِيَ بها شيئا كَرِهه أو لم يَـرْضَهُ قال: لا، والذي اصطفى موسى عليه السلام على البشر، فسمعه رجل من الأنصار، فلطم وجهه قال: أظهرنا؟ قال: فذهب اليهودي إلى رسول الله علي فقال: يا أبا القاسم إنّ لي ذمّة وعهدا، وقال: فلان لطم وجهي، فقال رسول الله عظية: «لم لَطَمْتَ وجهه؟» قال: قال يا رسول الله: والذي اصطفى موسى عليه السلام على البشر، وأنت بين أظهرنا، قال: فغضب رسول الله عَلَيْ حتى عرف الغضب في وجهه ثم قال: «لا تفضّلوا بين أنبياء الله، فإنه يُنْفَخُ في الصور فيُصْعَق مَن في السموات ومن في الأرض إلا من شاء الله» قال: «ثم ينفخ فيه أخرى فأكون أوّل من بُعِثَ فإذا موسى عليه السلام آخِذ بالعرش، فلا أدري أَحُوسِبَ بِصَعْقته يوم الطّور أو بُعِثَ قبلي؟ ولا أقول إنّ أحدًا أفضل من يونس بن مَتَّى " فهذا الحديث ونحوه محمول على أنه من باب تواضعه عَلَيْ إذ أنّ تواضع الرّفيع القدر لا يُنزل من قدره. ولا شك عند أهل العلم أن أولي

العزم من المرسلين أفضل ممن سواهم من الأنبياء والمرسلين، وأن أفضل أولي العزم محمد علي الله عليه أبوه إبراهيم خليل الرحمن صلى الله عليهم وسلم أجمعين، غير أنه إذا كان المقام مقام تنازع بين أهل الأديان وسببا لإثارة الشر وإلحاق الضّرر بالمسلمين فإنه ينبغي الكفّ عن التفضيل على حد قوله تعالى: ﴿ ولا تسبوا الذين يدعون من دون الله فيسبوا الله عَدْوًا بغير علم، كذالك زيّنا لكل أمة عملهم، ثم إلى ربهم مرجعهم فينبِّئهم بها كانوا يعملون ﴿ فإن الأصنام والأوثان تستحق السب لكن إذا كان سب الأصنام يثير عابدها على المسلمين فإنه يُنْهَى عن سبّها لذلك. وكذلك التّفضيل على وجه الفخر أو الحمية والعصبيّة، وعلى هذا يحمل ما ورد عن رسول الله ﷺ في منع التفضيل بين الأنبياء . وقوله في الحديث عن موسى عليه السلام : «فأكون أول من بعث فإذا موسى عليه السلام آخذ بالعرش فلا أدري أحوسب بصعقته يوم الطُّور أو بعث قبلي". لا يدلُّ على أنَّ موسى أفضل من محمد عَلَيْكُ إذ القاعدة عند أهل العلم أنَّ المزيَّة لا تنافي الأفضلية، أي إن ثبت لأحد مَزيَّة على أحد في جانب من جوانبه لا يدل على أن صاحب هذه المزية أفضل من الآخر، ومثال ذلك أنّ رسول الله ﷺ رأى في منامه أن بـ لالاً رضى الله عنه يمشى بين يديه في الجنة، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن النبي علي قال لبلال عند صلاة الفجر: «يا بلال حدَّثني بأرجى عمل عملته في الإسلام، فإني سمعت دَفَّ نعليك بين يَدَيَّ في الجنة » قال: ما عملت عملا أرجى عندي أنى لم أتطهر طُهُورا في ساعة ليل أو نهار إلا صليت بـــذلك الطُّهـور مــا كُتِبَ لي أن أصلَّي. وفي لفظ لمسلم «: فإني سمعت الليلة » وفي لفظ له بدل: دَفَّ نعليك: خَشْفَ نعليك. والدّف الحركة الخفيفة والخَشْف الحركة الخفيفة أيضا فالدّف والخشف بمعنى واحد. وقد جاء في رواية الترمذي وابن خزيمة وأحمد من

حديث بريدة رضى الله عنه في حديث بلال رضى الله عنه هذا أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «يا بلال بِمَ سبقتني إلى الجنة؟» ولا يخطر على بال مسلم أن بلالا أفضل من رسول الله ﷺ لهذه المزية. وقوله عز وجل: ﴿منهم من كلَّم الله﴾ المقصود بالذي كلمه الله عز وجل هو موسى عليه السلام كما قال عز وجل عن ذلك : ﴿قال ياموسي إني اصطفيتك على الناس بـرسالاتي وبكـلامي فخـذ ما آتيتك وكن من الشـاكرين، وفي قـوله عـز وجل: ﴿منهم من كلُّم الله ﴾ دليل قطعي على إثبات صفة الكلام لله عز وجل وهو مذهب أهل السنة والجماعة فهم يجزمون ويعتقدون أن الله عز وجل يتكلم متى شاء وأتى شاء، وفيها ردّ و إفحام لأهل الأهواء المنكرين إثبات صفة الكلام لله، وما أجمل قول أبي عمرو بن العلاء عندما حاول بعض كبار أهل الأهواء أن يَرْشِيَه ليقرأ قول عز وجل: «منهم من كلّم الله» بنصب لفظ الجلالة، فقال له أبو عمرو بن العلاء رحمه الله: هب أني قرأت كما تريد فماذا تفعل في قوله عز وجل: ﴿فلما جاء موسى لميقاتنا وكلمه ربُّه ﴾؟ فبُهتَ هـذا المنحرف، وهذا من فضل الله على أهل السنة والجماعة فإنك لا تجد مسألة يختلف معهم أهل الأهواء فيها إلا وجدتَ مع أهل السنة دليلا قاطعًا من كتاب الله تعالى أو من صحيح وصريح السنة النبوية، ولن تجد لأهل الأهواء فيها دليلا غير التخبّط والاضطراب واتباع الأهواء، فلله الحمد والمنة. وقوله عز وجل: ﴿ ورفع بعضهم درجات ﴾ يعني محمدا على الذي خصه الله عز وجل بمزايا لم يعطها أحدا سواه، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما أن رسول الله على قال: «أَعْطِيتُ خمسا لم يُعْطَهُنّ أَحَدُ قبلي، نُصِرْتُ بالرّعب مسيرة شهر، وجُعِلَتْ لي الأرض مسجدا وطه ورًا فأيّما رجل مِن أمّتي أدركت الصلاة فليصلّ ، وأُحِلّتْ لي الغنائم ولم تَحِلُّ لأحد قبلي، وأَعْطِيتُ الشفاعة، وكان النبي يُبْعَث إلى قومه خاصة

وبُعِثْتُ إلى الناس عامّة». كما رفعه الله عز وجل ليلة المعراج إلى سدرة المنتهى، وقوله تبارك وتعالى: ﴿وآتينا عيسى ابن مريم البينات﴾ أي ومنحنا عيسى ابن مريم المعجزات الظاهرات الدّالة على أنه رسول الله ، إذ صار يبرئ الأَكْمَـ والأبرص ويحيي الموتى بإذن الله ويخلق من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله، وقوله عز وجل: ﴿وأيدناه بروح القُدُس﴾ أي وقويناه وأعناه بالروح المقدّسة أي المطهّرة والمراد جبريل عليه السلام والإضافة في روح القدس من إضافة الموصوف إلى الصفة، وقد مرّ في تفسير الآية السابعة والثمانين زيادة بيان لمعنى: ﴿ وَآتِينا عيسى ابن مريم البينات وأيدناه بروح القدس، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ولو شاء الله ما اقتتل الذين من بعدهم من بعدما جاءتهم البينات ولكن اختلفوا فمنهم من آمن ومنهم من كفر ولو شاء الله ما اقتتلوا ﴿ الآية . أي ولو أراد الله عز وجل إرادة كونية ألا يختلف الناس بعد مجيء الرسل إليهم بالمعجزات فيؤمن بعضهم ويكفر بعضهم وألا يفرض على المؤمنين قتال الكافرين لنفذت مشيئته وما اختلف الناس في أنبيائهم وما اقتتلوا ولكن قضى الله عز وجل اختلافهم واقتتالهم لحكمته البالغة فاختلفوا واقتتلوا، إذ لو شاء الله عز وجل لهدى الناس جميعا، ولكن الله الذي يفعل ما يريد اقتضت حكمته البالغة أن يوفق مَن عَلِمَ فيهم الخير بفضله وأن يخذل من علم فيهم الشر بعدله، ولا يظلم ربك أحدا قال تعالى : ﴿ يا أيها الذين آمنوا أنفقوا ممّا رزقناكم من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلّة ولا شفاعة ، والكافرون هم الظالمون . ﴾

هذا مقام آخر من مقامات الحض على الإنفاق التي كرّر الله عز وجل الأمر فيها بالبذل والإنفاق في طرق الخير وأفعال البرّ ولا سيها ما كان في تأييد المجاهدين في سبيل الله. وهذا التأكيد لحمل النفس على السخاء بالمال بعد الحض على بذل النفس في سبيل الله، لأن بذل النفس هو أقصى غاية الجود كها قال الشاعر:

يجود بالنفس إن ضنّ البخيل بها والجود بالنفس أسمى غاية الجود ولما كان بعض الناس قد لا يقدر على الجهاد في سبيل الله وكانت معاونة الغازين بالمال تعتبر مشاركة في الغزو أكد الأمر بالإنفاق وأورده مقرونا بالجهاد في مواضع حيث قال عز وجل: ﴿وأنفقوا في سبيل الله ولا تُلْقُوا بأيديكم إلى التهلكة وأحسنوا إن الله يحب المحسنين ﴾ بعد قول عز وجل في سياقة الجهاد: ﴿وقاتلوا في سبيل الله الذين يقاتلونكم ولا تعتدوا إن الله لا يحب المعتدين ﴾ الآيات، وكما قال عز وجل: ﴿وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أنَّ الله سميع عليم من ذا الذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة ﴾ وكم قال عز وجل هنا: ﴿ يا أيها الذين آمنوا أنفقوا مما رزقناكم ﴾ بعد قوله عز وجل مباشرة: ﴿ ولو شاء الله ما اقتتلوا وَلَكنَّ الله يفعل ما يريد ﴾ فالله تبارك وتعالى يأمر المؤمنين بمكافحة الكافرين بالقتال بالأنفس وبإنفاق الأموال في معاونة المجاهدين. والأمر بالإنفاق هنا يشمل الزكاة الواجبة ويشمل التطوع بالصدقة. وقوله تبارك وتعالى: ﴿من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خُلَّة ولا شفاعة ﴾ أي سارعوا بالإنفاق قبل أن تموتوا ويجيئكم يوم القيامة حيث لا تتمكنون فيه من عمل صالح إذ قد انتهت دار العمل وجاء

يوم الحساب والحصاد والجزاء فلا يستطيع أحد استدراك النفقة ببيع أو شراء، إذ لا بيع في هذا اليوم ولا شراء، كما لا يوجد لمن كفر بالله خليل يوم القيامة فإن الخلّة تنقطع عن جميع الكافرين كما قال عز وجل: ﴿الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين ﴾ والخلّة بضم الخاء هي خالص المودّة مأخوذة من تخلّل الأسرار بين الصديقين، والخلالة بكسر الخاء والخلالة بفتح الخاء والخلالة بضم الخاء هي الصداقة والمودة كما قال النابغة الجعدي رضي الله عنه:

وكيف تواصل من أصبَحَتْ خِلالته كأبي مَرْحَب وأبو مرحبٍ كناية عن الظل الذي لا دوام له ولا بقاء. أما الخلّة بفتح الخاء فهي الحاجة والفقر، وقوله عز وجل في سورة الزخرف: ﴿الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدو إلا المتقين الله يفيد أن قوله عز وجل هنا: ﴿ولا حُلَّة ﴾ عام أريد به الخصوص لأن آية الزخرف مكية وهذه الآية مدنية ، ولا نسخ في الأخبار. كما أخبر تبارك وتعالى أنه لا يوجد يـوم القيامة شفاعة لمن كفر بالله، وقوله تبارك وتعالى هنا: ﴿ولا شفاعـة ﴾ عام أريـد به الخصـوص كذلك، لثبوت الشفاعة لأهل الإيمان بكتاب الله تبارك وتعالى وبسنة رسوله عظية ففي القرآن الكريم إثبات الشفاعة في آية الكرسي التي تلي هذه الآية مباشرة وهي قوله عز وجل فيها: ﴿من ذا الـذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾ فأثبت الشفاعة بإذن الله ، كما أثبتها في قول تبارك وتعالى في سورة الأنبياء بقول عز وجل: ﴿ولا يشفعون إلا لمن ارتضى وهم من خشيته مشفقون ﴾ فأثبت الشفاعة لمن ارتضى، وقد ذكر شَرْطَى الشفاعة المثْبَتة للمؤمنين في قوله عز وجل في سورة النحم: ﴿وكم من ملك في السموات لا تغني شفاعتهم شيئا إلا من بعد أن يأذن الله لمن يشاء ويرضى ﴾ وقد تقدم الحديث الذي رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: كنا مع رسول الله

عَلِيْهُ في دعوة فرفع إليه الـذراع فكانت تعجبه فنهس منها نَهْسَة وقال: «أنا سيد ولد آدم» الحديث، فقد أثبت فيه الشفاعة العظمى لرسول الله عظيه، وقد سقته بتهامه مع تحقيق معنى الشفاعة في تفسير قوله عز وجل: ﴿واتقوا يوما لا تَجزي نفس عن نفس شيئا ولا يُقْبَل منها شفاعة ولا يُؤْخَذ منها عَدْل ولا هم ينصرون معلى أن في تذييل هذه الآية الكريمة بقوله تبارك وتعالى: ﴿والكافرون هم الظالمون﴾ إشعارا بأن هـذا الشأن خاص بـالكفار فإنهم لا تنفعهم شفاعة الشافعين، قال ابن جرير رحمه الله في تفسير هذه الآية: يعني تعالى ذكره بذلك: يا أيها الذين آمنوا أنفقوا في سبيل الله مما رزقناكم من أموالكم، وتصدقوا منها، وآتوا منها الحقوق التي فرضناها عليكم، وكذلك كان ابن جريج يقول فيما بلغنا عنه، حدثنا القاسم قال حدثنا الحسين قال حدثني حجاج عن ابن جريج قوله: ﴿ يَا أَيُّمَا الذِّينِ آمنُوا أَنفقُوا مَا رزقناكم ﴾ قال: من الزكاة والتطوع ﴿من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خُلَّة ولا شفاعة ﴾ يقول: ادّخروا لأنفسكم عندالله في دنياكم من أموالكم، بالنفقة منها في سبيل الله والصدقة على أهل المسكنة والحاجة، وإيتاء ما فرض الله عليكم فيها، وابتاعوا بها ما عنده مما أعدّه لأوليائه من الكرامة، بتقديم ذلك لأنفسكم ما دام لكم السبيل إلى ابتياعه بها ندبتكم إليه، وأمرتكم به من النفقة من أموالكم ﴿من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ﴾ يعني من قبل مجيء يوم لا بيع فيه ، يقول: لا تقدرون فيه على ابتياع ما كنتم على ابتياعه بها أمرتكم به أو ندبتكم إليه في الدنيا قادرين، لأنه يوم جزاء وثواب وعقاب لا يوم عمل واكتساب وطاعة ومعصية، فيكون لكم إلى ابتياع منازل أهل الكرامة بالنفقة حينئذ أو بالعمل بطاعة الله سبيل، ثم أعلمهم تعالى ذكره أن ذلك اليوم مع ارتفاع العمل الذي يُنَال به رِضَى الله أو الوصولُ إلى كرامته بالنفقة من الأموال إذ كان لا مال هنالك يمكن إدراك ذلك به ، يومٌ لا محالّة فيه نافعة

كما كانت في الدنيا، فإن خليل الرجل في الدنيا قد كان ينفعه فيها بالنصرة له على من حاوله بمكروه وأراده بسوء والمظاهرة له على ذلك، فأيسهم تعالى ذكره أيضًا من ذلك، لأنه لا أحديوم القيام ينصر أحدا من الله، بل ﴿الأخلاء يومئذ بعضهم لبعض عدوٌّ إلا المتقين ﴾ كما قال الله تعالى ذكره وأخبرهم أيضا أنهم يومئذ مع فقدهم السبيل إلى ابتياع ما كان لهم إلى ابتياعه سبيل في الدنيا بالنفقة من أموالهم، والعمل بأبدانهم، وعدمهم النصراء من الخلان والظّهراء من الإخوان، لا شافع لهم يشفع عند الله كما كان ذلك لهم في الدنيا، فقد كان بعضهم يشفع في الدنيا لبعض بالقرابة والجوار والخلة وغير ذلك من الأسباب، فبطل ذلك كله يـومئذ، كما أخبر تعالى ذكـره عن قِيل أعدائه من أهل الجحيم في الآخرة إذا صاروا فيها: ﴿فَمَا لَنَا مِن شَافَعِينَ \* ولا صديق حميم ﴾ وهذه الآية مخرجها في الشفاعة عام والمراد به خاص، وإنها معناه : ﴿من قبل أن يأتي يوم لا بيع فيه ولا خلة ولا شفاعة ﴾ لأهل الكفر، لأن أهل ولاية الله والإيهان به يشفع بعضهم لبعض اهـ وقولـ تبارك وتعالى: ﴿ والكافرون هم الظالمون ﴾ أصل الظلم هو تجاوز حدّ الاعتدال ووضع الأمور في غير مواضعها، والاعتداء سواء كان على نفس أو عرض أو مال، وأعظم أنواع الظلم هو الشرك بالله، والكفر به، وجحود آياته، وتكذيب رسله، كما قال عنز وجل: ﴿إن الشرك لظلم عظيم ﴾ وإنها يحدث الظلم بسبب ظلمة القلب، وليس كلّ ظلم كفرا، لما رواه البخاري في صحيحه من حديث عبدالله بن مسعود رضى الله عنه قال: لما نزلت: ﴿ ولم يلبسوا إيهانهم بظلم الله قال أصحابه: وأيُّنا لم يظلم نفسه؟ فنزلت: ﴿إِنْ الشرك لظلم عظيم ﴿ وفي لفظ للبخاري من حديث عبد الله رضي الله عنه قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿الذين آمنوا ولم يلبسوا إيهانهم بظلم ﴾ شقّ ذلك على أصحاب رسول الله علي وقالوا: أينا لم يلبس إيهانه بظلم؟ فقال رسول الله

عَيْكَةُ: «إنه ليس بذاك، ألا تسمع إلى قول لقمان لابنه: ﴿إِنَّ الشرك لظلم عظيم ﴾ " وفي لفظ للبخاري من حديث عبد الله رضي الله عنه قال: لما نزلت هذه الآية: ﴿الذين آمنوا ولم يلبسوا إيهانهم بظلم ﴾ شقّ ذلك على أصحاب النبي عَلَيْة وقالوا: أينا لم يلبس إيهانه بظلم؟ فقال رسول الله عَلَيْة: «إنه ليس بذلك، ألا تسمعون إلى قول لقمان: ﴿إِنَّ الشرك لظلم عظيم ﴾ وهذا يدل على أن قوله تبارك وتعالى: ﴿والكافرون هم الظالمون﴾ أي والجاحدون لله المكذبون به وبرسله هم الموصوفون بأنهم أظلم الناس الواصلون أقصى درجات الظلم، على أن الظلم ظلمات يوم القيامة فقد روى البخاري ومسلم من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله علي قال: «الظلم ظلهات يوم القيامة» كما روى مسلم من حديث جابر رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «اتقوا الظلم فإن الظلم ظلمات يوم القيامة، واتقوا الشح فإنّ الشحّ أهلك من كان قبلكم، حملهم على أن سفكوا دماءهم واستحلّوا محارمهم». وقد حدّر الإسلام من عواقب الظلم بجميع أنواعه وقد أخبر رسول الله على أن الله يقول في الحديث القدسي: «يا عبادي إني حرمت الظلم على نفسى وجعلته بينكم محرما فلا تظالموا». الحديث، كما وصف الله تبارك وتعالى الحال الفظيعة التي يؤول إليها الظالمون يوم القيامة حيث يقول: ﴿ولا تحسبن الله غافلا عما يعمل الظالمون إنما يؤخرهم ليوم تشخص فيه الأبصار \* مهطعين مقنعي رءوسهم لا يرتد إليهم طرفهم وأفئدتهم هواء الناس يوم يأتيهم العذاب فيقول الذين ظلموا ربنا أخرنا إلى أجل قريب نجب دعوتك ونتبع الرسل أو لم تكونوا أقسمتم من قبل ما لكم من زوال وسكنتم في مساكن الذين ظلموا أنفسهم وتبين لكم كيف فعلنا بهم وضربنا لكم الأمثال؛ وقد مكروا مكرهم وعند الله مكرهم وإن كان مكرهم لتزول منه الجبال \* فلا تحسبن الله مخلف وعده رسله إن الله عزيز ذو انتقام . وكما قال

عز وجل: ﴿وأنذرهم يـوم الآزفة إذ القلـوب لـدى الحناجر كاظمين، ما للظـالمين من حميم ولا شفيع يطاع ﴾ هـذا وينبغي للمسلم أن يكشـر من الاستغفار من ظلمه لنفسه، فقـد روى البخاري ومسلم في صحيحيها من حديث أبي بكر الصديق رضي الله عنه قال: قلت: يا رسول الله علمني دعاء أدعـو بـه في صلاتي، قـال: «قل: اللهم إنى ظلمت نفسي ظلما كثيرا، ولا يغفر الذنوب إلا أنت، فاغفرلي مغفرة من عندك وارحمني إنك أنت الغفور الرحيم».

قال تعالى: ﴿الله لا إِلَّهُ إلا هو الحيّ القيوم لا تأخذه سنة ولا نوم، له ما فى السموات وما في الأرض، من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه، يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بها شاء، وسع كرسيّه السّموات والأرض ولا يؤوده حفظهها، وهو العليّ العظيم ﴾.

بعد أن بين الله عز وجل أنّ النّاس اختلفوا لمّا جاءتهم الرسل بالبينات، فمنهم من آمن ومنهم من كفر، وأمر المؤمنين بالبذل في مكافحة أعداء الله وأن الكافرين الظالمين المكذبين بالله وبرسله لن يشفع فيهم يوم القيامة شافع، ذكر هنا جملة من صفاته الكريمة وأسمائه الحسني وبين أنه لا يجرؤ أحدٌ يوم القيامة على الشفاعة لأحد إلا بإذن الله، وقد بيّن قبل ذلك فيما أنزل على رسوله عليه النجم أنه لا على رسوله عليه على سورة النجم أنه لا شفاعة إلا لمن مات على الإيمان فرضي الله عنه، كما أوضحت ذلك في تفسير الآية السابقة. وهذه آيـة الكرسي وهي أعظم آية في كتاب الله، وقد جعل الله تبارك وتعالى فيها وضمّنها ما لم تتضمنه أية واحدة أخرى في كتاب الله عز وجل، وما تضمنته إنها تتضمنه آيات كثيرة لا آية واحدة، وقد جعل الله تبارك وتعالى فيها من الخصائص الشيء الكثير كما صحت بذلك الأخبار عن رسول الله ﷺ، فقد قال البخاري في صحيحه: قال عثمان بن الهيشم حدثنا عوف عن محمد بن سيرين عن أبي هريرة قال: وكُّلني رسول الله ﷺ بحفظ زكاة رمضان فأتاني آت، فجعل يحثو من الطعام، فأخذته وقلت: لأرفعنَّك إلى رسول الله عَلَيْ قال: دعني، فإني محتاج وعليّ عيال، ولي حاجة شديدة قال: فخليت عنه، فأصبحت، فقال النبي ﷺ: «يا أبا هريرة ما فعل أسيرك البارحة؟» قال: قلت: يا رسول الله شكا حاجة شديدة وعيالا فرحمته وخليت سبيله، قال: «أما إنه قد كَذَبك وسيعود» فعرفتُ أنه سيعود لقول

رسول الله ﷺ إنه سيعود، فَرَصَدْتُه، فجاء يحثو من الطعام، فأخذته فقلت: لأرفعنُّك إلى رسول الله ﷺ، قال: دعني فإني محتاج وعليّ عيالٌ، لا أعود، فرحمته وخليت سبيله، فأصبحت، فقال لي رسول الله ﷺ: «يا أبا هريرة ما فعل أسيرك البارحة؟ » قلت: يا رسول الله شكا حاجة وعيالا فرحمته فخلّيت سبيله، قال: «أما إنه قد كذبك وسيعود» فرصدته الثالثة فجاء يحثو من الطعام فأخذته فقلت: لأرفعنك إلى رسول الله ﷺ، وهذه آخر ثلاث مرات أنك تزعم أنك لا تعود ثم تعود، فقال: دعني أعلمك كلمات ينفعك الله بها، قلت: وما هي؟ قال: إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي ﴿الله لا إلَّه إلا هو الحي القيوم ، حتى تختم الآية ، فإنك لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح، فخليت سبيله، فأصبحت فقال لي رسول الله عَلَيْ : «ما فعل أسيرك البارحة؟» قلت : يا رسول الله زعم أنله يعلمني كلمات ينفعني الله بها، فخليت سبيله، قال: «ما هي؟» قال: قال لي: إذا أويت إلى فراشك فاقرأ آية الكرسي من أولها حتى تختم الآية ﴿الله لا إِلَّه إلا هو الحيّ القيوم ﴾ وقال لي: لن يزال عليك من الله حافظ، ولا يقربك شيطان حتى تصبح، وكانوا أحرص شيء على الخير، فقال النبي عَيَالِيُّهُ: «أما إنه صدقك وهو كذوب، تعلم من تخاطب من ثلاث ليال يا أبا هريرة؟» قلت: لا، قال: «ذاك شيطان» اه فقراءة آية الكرسي تطرد الشياطين، وتحفظ المسلم من شرهم وخبثهم وقد روى مسلم من حديث أبي بن كعب أن النبي عَلَيْ قال: «يا أبا المنذر أتدري أي آية من كتاب الله معك أعظم؟» قال: قلت: الله ورسوله أعلم، قال: «يا أبا المنذر أتدري أيّ آية من كتاب الله معك أعظم؟ " قال: قلت: ﴿ الله لا إِلَّه إلا هـ و الحي القيـ وم الله على فضرب في صدري وقال: «والله لِيهْنِك العلمُ أبا المنذر». وقد اشتملت هذه الآية العظيمة على عشر جمل، الجملة الأولى هي قوله عز وجل: ﴿الله لا إلَّه

إلا هو الله الذي لا يستحق العبادة إلا هو ولا تجوز العبادة لسواه، وقد اشتملت هذه الجملة على كلمة التوحيد التي هي مفتاح الإسلام ومفتاح الجنة، وقد تقدم مزيد بيان لمعناها في تفسير قوله عز وجل: ﴿و إِلَّهَكُم إِلَّهُ واحد لا إله إلا هو الرحمن الرحيم ، والجملة الثانية من الجمل العشر التي اشتملت عليها هـذه الآية العظيمـة هي قـوله عـز وجل: ﴿ الحي القيـوم ﴾ والحيّ خبر لمبتدأ محذوف تقديره هو الحي القيوم، والحيّ القيوم مذكوران معا في القرآن في ثلاث سور: أوَّلها في هذا المقام من سورة البقرة والثاني في مطلع سورة آل عمران: ﴿ الله لا إِلَّه إلا هو الحي القيوم \* نزَّل عليك الكتاب بالحق ﴾ والثالث في سورة طه: ﴿وعَنَت الـوجوه للحي القيوم وقد خاب من حمل ظلما ﴾ وهذان الاسمان من أعظم أسماء الله الحسنى حتى قيل إنهما الاسم الأعظم، فإنها يتضمنان إثبات صفات الكمال لله عز وجل أكمل تضمّن وأصدقه، فعلى هذين الاسمين الكريمين مدار الأسماء الحسني كلُّها و إليهما ترجع معانيها، لأن الحياة مستلزمة لجميع صفات الكمال، والقيوم متضمن كمال غناه وكمال قدرته، والله تبارك وتعالى موصوف بالحياة لا يموت أبدا ولذلك قال عز وجل: ﴿وتوكل على الحي الذي لا يموت ﴾ فحياته عز وجل حياة كاملة باقية لازمة لذاته لا تقبل الفناء أبدا، بخلاف حياة غيره فإنها حياة ممكنة قابلة للزوال والفناء، والقيوم هو القائم بنفسه فلا يحتاج إلى غيره بوجه من الوجوه، المقيم لغيره فلا قيام لغيره إلا بإقامته عز وجل له. والجملة الثالثة من جمل هذه الآية العظمي هي قـوله تبارك وتعالى: ﴿لا تأخـذه سِنَةٌ ولا نوم السِّنَة مقدِّمة النوم وهي حالة فتور وارتخاء تسبق الاستغراق في النوم، وقد يطلق عليها اسم النَّعاس، ونفى السنة والنوم مستلزم لكمال حياته وقيوميته. قال ابن جرير رحمه الله: ﴿الله لا إِلَّه إِلَّا هُو الحَّي﴾ الذي لا يموت ﴿القيوم﴾ على كل ما هو دونه بالرزق والكلاءة والتدبير والتصريف

من حال إلى حال ﴿لا تأخذه سنة ولا نوم ﴾ لا يغيّره ما يغير غيره ولا يُزيله عما لم يَـزَلْ عليه تنقّل الأحـوال وتصريف الليالي والأيـام، بل هو الـدائم على حال، والقيّوم على جميع الأنام، لو نام كان مغلوبا مقه ورا لأن النوم غالب النائم قاهره، ولو وَسَنَ لكانت السموات والأرض وما فيهم دكًّا، لأن قيام جميع ذلك بتدبيره وقدرته، والنوم شاغل المدبّر عن التدبير، والنّعاس مانعٌ المقدّر عن التقدير بـوسَنِه اهـ وقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي موسى رضي الله عنه قال: قام فينا رسول الله عليه بخمس كلمات، فقال: «إن الله عز وجل لا ينام ولا ينبغي له أن ينام، يخفض القسط ويرفعه، يُرْفَع إليه عمل الليل قبل عمل النهار وعمل النهار قبل عمل الليل، حجابه النور لو كشف الأحرقت سُبُحات وجهه ما انتهى إليه بصره من خلفه» . اهـ وسبحات وجهه أي نوره وجلاله وبهاؤه. أما الجملة الرابعة من جمل هذه الآية الكريمة فهي قوله تبارك وتعالى: ﴿ له ما في السموات وما في الأرض ﴾ أي إنّ جميع الكائنات في السموات وفي الأرض ملك لله وتحت قهره وسلطانه، فهو خالقها ومدبّرها والمهيمن عليها، والإنس والجن والملائكة جميعا عبيـد له، وكما قال عـز وجل: ﴿ إِنْ كُلُّ من فِي السمُوات والأرض إلا آتي الرحمن عَبْدًا \* لقد أحصاهم وعَدَّهم عَدًّا \* وكلهم أتيه يوم القيامة فردا \* وإذا كان الله عـز وجل هو مـالك جميع ذلك بغير شريك ولا ند وهـو وحده خالق كل شيء، فلا تنبغي العبادة إلا له وحده لا شريك له. والجملة الخامسة من جمل هذه الآية الكريمة هي قوله تبارك وتعالى: ﴿من ذا الذي يشفع عنده إلا بإذنه ﴾ أي من هذا الذي يجرؤ على أن يشفع لأحد من غير إذن الله له بالشفاعة؟ والمراد بالاستفهام هنا النفي، أي لا أحد يشفع عنده إلا بإذنه بسبب عظمة الله وكبريائه وجلاله فلا يتجاسر أحد على أن يشفع لأحد إلا أن يأذن الله له في الشفاعة، ولذلك عندما يطلب الناس من الأنبياء

ليشفعوا لهم عند الله في الموقف العظيم فيتأخر عنها الأنبياء ويحيلهم آدم على نوح ثم يحيلهم نوح على إبراهيم ثم يحيلهم إبراهيم على موسى ثم يحيلهم موسى على عيسى ثم يحيلهم عيسى على سيد المرسلين محمد صلى الله وسلم عليهم أجمعين فيأتي رسول الله ﷺ تحت العرش ليستأذن في الشفاعة ويخر لله ساجدا ضارعا إليه في الإذن له بالشفاعة ويُلْهَمُ تحميدات وتقديسات لله عز وجل ما أُلْهُمَها من قبلُ فينادى: يا محمد ارفع رأسك، وقل تسمع، واشفع تُشفع. أما الجملة السادسة من جمل هذه الآية العظيمة فهي قوله عز وجل: ﴿يعلم ما بين أيديهم وما خلفهم ﴾ أي إنّ علمه محيط بجميع خلقه وسائر الكائنات ماضيها وحاضرها ومستقبلها لا يتحرّك متحرك منها ولا يسكن ساكن إلا بعلمه كما قال عز وجل: ﴿وعنده مفاتح الغيب لا يعلمها إلا هو، ويعلم ما في البر والبحر، وما تسقط من ورقة إلا يعلمها ولا حبّة في ظلمات الأرض ولا رطب ولا يابس إلا في كتاب مبين ﴿ والجملة السابعة من جمل هذه الآية العظمي هي قوله عز وجل: ﴿ ولا يحيطون بشيء من علمه إلا بما شاء ﴾ أي ولا يطّلع أحد من خلق الله مِن مَلَك مقرب أو نبي مرسل أو غيرهما على شيء من علم الله إلا بما أراد الله تبارك وتعالى اطلاعه على ذلك وأطلعه عليه كما أنه لا يعلم أحد شيئا عن ذاته المقدسة وأسمائه الحسني وصفاته العُلَى إلا بها يُعَلِّمه الله من ذلك، ولذلك يقول عز وجل: ﴿ ولا يحيطون به علما ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿عالم الغيب فلا يظهر على غيبه أحدا \* إلا من ارتضى من رسول فإنه يسلك من بين يديه ومن خلفه رَصَدًا \* ليعلم أنْ قد أبلغوا رسالات ربهم وأحاط بما لديهم وأحصى كلّ شيء عَدَدًا ﴿ ولـذلك أخبر عز وجل عن ملائكته قولهم: ﴿قالوا سبحانك لا علم لنا إلا ما علّمتنا إنك أنت العليم الحكيم ، وإذا كان العلم لله وحده، وغيره لا يعلم شيئًا من العلم إلا ما يعلُّمه الله فكيف يُعْبَدُ غيرُ الله؟ والجملة الثامنة من جمل هذه

الآية العظمي هي قوله تبارك وتعالى: ﴿ وَسِعَ كُرْسِيُّه السلوات والأرض ﴾ هذه الجملة هي التي سميت الآية كلّها باسم كلمة منها فقيل لها آية الكرسي، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله وقد سئل: هل العرش والكرسيّ موجودان أو أن ذلك مجاز؟ فأجاب: الحمد لله ، بل العرش موجود بالكتاب والسنة وإجماع سلف الأمة وأئمتها، وكذلك الكرسي ثابت بالكتاب والسنة وإجماع جمهور السلف، وقد نقل عن بعضهم أن كرسيّه علمه وهو قول ضعيف فإن علم الله وسع كلُّ شيء كما قال: ﴿رَبُّنَا وَسِعْتَ كُلُّ شيء رحمة وعلما ﴾ والله يعلم نفسه ويعلم ما كان وما لم يكن، فلو قيل: وسع علمه السموات والأرض لم يكن هذا المعنى مناسبا، ولا سيها وقد قال تعالى: ﴿ وَلا يَؤُودُه حِفْظُهما ﴾ أي لا يُثْقِلُه ولا يَكْرِثُه وهذا يناسب القدرة لا العلم، والآثار المأثورة تقتضي ذلك اه. أما الجملة التاسعة فهي قوله عز وجل : ﴿ ولا يـؤوده حفظهما ﴾ أي لا يُتْعِبُه حفظُ السموات والأرض وهـذا النفى مستلزم لكمال قدرته، يقال: آده الأمر، إذا بلغ منه المجهود وأتعبه، وقد نفى الله عز وجل عن نفسه المقدسة أن يصيبه تعب من حفظ السموات والأرض كما أنه لم يصبه تعب في خلق السموات والأرض كما قال عز وجل: ﴿ ولقد خلقنا السمُوات والأرض وما بينهما في ستة أيام وما مَسَّنَا من لُغُوب ﴾ وفيها ردّ على اليهود قبحهم الله الذين ينعمون في أول صفحة من التوراة التي حرّفوها بأيديهم أن الله تعب لما خلق السموات والأرض واستراح يوم السبت. تعالى الله عما يقولون علوًّا كبيرا. أما الجملة العاشرة من هذه الآية العظمي فهي قوله عز وجل: ﴿وهو العلى العظيم﴾ أي وهو عز وجل الكبير المتعال القاهر فوق عباده.

قال تعالى: ﴿لا إكراه فى الدين قد تبين الرّشد من الغيّ، فمن يكفر بالطّاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها، والله سميع عليمٌ

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى اختلاف الناس بعد مجيء الحق وأن منهم من آمن ومنهم من كفر، وقد حضّ على مكافحة الكفر، حتى لا يعم الفساد في الأرض، وذكر آية الكرسيّ المشتملة على أصول أسمائه الحسنى وصفاته العلى، الدالة على وجوب إخلاص العبادة لله وحده، قال هنا: ﴿لا إكراه في الدين قد تبيّن الرّشد من الغيّ ، ولا نزاع عند أهل العلم أنّ من ارتد عن الإسلام بعد الدخول فيه وأبي أن يرجع إلى الإسلام بعد أن يُبَيَّنَ له بطلان ما قد يكون عنده من شبه أنه يجب قتله، لما رواه البخاري في صحيحه من طريق عكرمة قال: أَتيَ علي رضي الله عنه بزنادقة فأحرقهم، فبلغ ذلك ابن عباس فقال: لو كنت أنا لم أحرقهم لنهي رسول الله عليه: «لا تعذَّبوا بعذاب الله»، ولقتلتهم لقول رسول الله عَلَيْقَة : «من بدّل دينه فاقتلوه» اهـ وقد أجمع أصحاب رسول الله ﷺ على قتال المرتدين ومانعي الزكاة وعلى رأس أصحاب رسول الله ﷺ يومئذ شيخ الأمة الإسلامية وأفضلها بعد رسول الله ﷺ أبو بكر الصديق ومعه عمر الفاروق رضي الله عن أصحاب رسول الله عليه أجمعين، وقال أبو بكر رضى الله عنه: والله لو منعوني عَنَاقا كانوا يؤدونه على عهد رسول الله عليه الله عليه عليه ، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: لما تُمُونِي نبيّ الله ﷺ واستُخْلِفَ أبو بكر وكفر من كفر من العرب، قال عمر: يا أبا بكر، كيف تقاتل الناس وقد قال رسول الله عَيْكَةُ: «أُمِرْتُ أَن أقات لل الناس حتى يقولوا: لا إله إلا الله، فمن قال: لا إله إلا الله عصم مني مال و ونفسه إلا بحقه ، وحسابُه على الله ؟ قال أبو بكر:

والله لأقاتلنّ من فرّق بين الصلاة والزكاة، فإنّ الزكاة حق المال، والله لـو منعوني عَنَاقًا كانوا يـؤدونها إلى رسول الله عَلَيْ لقاتلتهم على منعها، قال عمر: فوالله ما هو إلا أن رأيت أن قد شرح الله صدر أبي بكر للقتال، فعرفت أنه الحق. اهـ وقد أشار الله تبارك وتعالى إلى دعوة أبي بكر لقتال المرتدين في محكم كتابه حيث يقول عز وجل: ﴿قل للمُخَلَّفين من الأعراب سَتُ دْعَوْن إلى قوم أُولى بأس شديد تقاتلونهم أو يُسْلِمُون فإن تطيعوا يؤتكم اللهُ أجرا حسنا وإن تَتَولُّوا كما تولَّيْتُم من قبلُ يُعذِّبْكم عذاب أليما ﴿ وفي هذه الآية الكريمة شهادة من الله سجلها في كتاب الكريم بصحة إمامة أبي بكر وخلافته رضي الله عنه لأن هذه الآية نزلت في معاتبة المخَلَّفين عن غزوة تبوك ولم يقاتل رسول الله عليه بعد غزوة تبوك أحدا، ولم يدع رسول الله عليه إلى قوم ليس لهم إلا الإسلام أو السيف بعد نزول هذه الآية قطعا، فكانت هذه الآية شاهد صدق على صحة خلافة الصديق وشرعية دعوته لقتال المرتدين ومانعي الزكاة، وقد صار هذا الحكم معلوما من دين الإسلام بالضرورة، وقد روى البخاري ومسلم في صحيحيها من حديث أبي موسى الأشعري رضى الله عنه قال: أقبلت إلى النبي ﷺ، ومعى رجلان من الأشعريين، أحدهما عن يميني، والآخر عن يساري، ورسول الله عَيْكَ يَسْتَاكُ، فكلاهما سأل، فقال: «يا أبا موسى أو يا عبد الله بن قيس! » قال: قلت: والذي بعثك بالحق ما أطلعاني على ما في أنفسها، وما شَعَرْتُ أنها يطلبان العمل، فكأني أنظر إلى سِواكه تحت شَفَتِه قَلَصَتْ، فقال: «لن أو لا نستعمل على عملنا من أراده، ولكن اذهب أنت يا أبا موسى أو يا عبد الله بن قيس إلى اليمن» ثم أتبعه معاذ بنَ جبل، فلما قدم عليه ألقى له وسادة قال: انزل، وإذا رجل عنده مُوثق، قال: ما هذا؟ قال: كان يهوديا فأسلم ثم تهود، قال: اجلس، قال: لا أجلس حتى يُقْتَل، قضاءُ الله ورسوله، ثلاث مرات، فأمر به فقُتِلَ، ثم تذاكرنا قيام

الليل، فقال أحدهما: أمّا أنا فأقوم وأنام، وأرجو في نومتي ما أرجو في قومتي. اهـ ولا يستطيع أحد أن ينكر مثل هذا الحكم في شريعة الإسلام لحفظ الدين وحماية الشريعة من التلاعب بها، وحفظ الدين من الكليات الخمس التي اتفق عليها جميع النبيين والمرسلين، على أن جميع الأنظمة , الأرضية كالشيوعية ونحوها من المذاهب الباطلة لا يُسْمَح لأحد ممن يُبْتَلَى بالوقوع تحت سيطرة المتسلطين بها أن يَلْمِ زَها أو أن يطعن عليها فضلا عن إعلان كفره بها، وهذا لا جدال فيه، وقد أجمع المسلمون على أنّ من أدّى الجزية عن يد وهو صاغر من أهل الكتاب وكذلك المجوس فإنه يُقَرُّ على دينه من اليهودية أو النصرانية أو المجوسية ولا يُكْرَه على الدخول في دين الإسلام، وفي ذلك يقول الله عز وجل في أهل الكتاب: ﴿قاتلُوا الذين لا يؤمنون بـالله ولا باليوم الآخر ولا يُحرِّمـون ما حَرَّم الله ورسولـه ولا يَدِينون دينَ الحقّ من الذين أوتوا الكتاب حتى يُعْطُوا الجِزْية عن يَدِ وهم صاغرون، وقد ألحق أصحاب رسول الله عَيْكِي المجوسَ بأهل الكتاب لأنّ لهم شبهة كتاب، وقد أُثِرَ عن عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه أن رسول الله علي قال في المجوس: «سُنَّوا بهم سنة أهل الكتاب غير ناكحي نسائهم ولا آكلي ذبائحهم». وإن كان هذا الأثر فيه بحث عند أهل العلم إلا أنّ الإجماع منعقد على العمل بحكمه، والإجماع حجة مستقلة لإثبات الأحكام، وما دامت هذه القواعد والأصول التي ذكرتُ قد أجمع عليها المسلمون كان قوله عز وجل : ﴿لا إكراه في الدين﴾ عامًّا أريد به الخصوص وهم أهل الكتاب ومن في حكمهم لأنهم لا يكرهون على دين الإسلام إن أدّوا الجزية عن يد وهم صاغرون، وما أثر من سبب نزول هذه الآية الكريمة يؤيد ذلك حيث كان أهل يثرب من الوثنيين يعتقدون أن دين اليهود من أهل الكتاب خير من دينهم وكانت المرأة إذا كانت مقلاتًا أي لا يعيش لها ولد أو لا يعيش لها إلا

ولد واحد نذرت إن جاءت بولد أن تهوده ليعيش على اعتقادها فلم جاء الإسلام وأيقنوا أنه الدين الحق الذي قد نسخ الله به الأديان كلَّها أراد آباء الأولاد الذين تهودوا أو تنصروا من العرب أن يقهروهم على الدخول في دين الإسلام وترك اليهودية أو النصرانية فنزلت هذه الآية، قال ابن جرير رحمه الله: حدثنا محمد بن بشّار قال: حدثنا ابن أبي عدي عن شعبة عن أبي بشر عن سعيد بن جبير عن ابن عباس قال: كانت المرأة تكون مِقْ لاتًا فتجعل على نفسها إن عاش لها ولد أن تهوده فلما أُجْلِيَتْ بنو النضير كان فيهم من أبناء الأنصار، فقالوا: لا ندع أبناءنا، فأنزل الله تعالى ذكره: ﴿لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغيّ ﴾ اهـ قال في القاموس المحيط: والمقْلاتُ ناقة تضع واحدا ثم لا تحمل وامرأة لا يعيش لها ولد، اهـ وقد حاول بعض الناس أن يجعلها دليلا على حرية الدين وأنّ للإنسان أن يدخل أي دين شاء ويخرج منه متى شاء، وقد ربطوا ذلك بقوله عز وجل: ﴿فمن شاء فليؤمن ومن شاء فليكفر الله وبقوله عز وجل: ﴿ أَفَأَنْتَ تُكْرِهُ النَّاسُ حتى يكونوا مؤمنين ﴿ وهذا فهم عاطل باطل فاسد كاسد، يناقض القواعد المقررة المعلومة من دين الإسلام بالضرورة، وقد جهل هؤلاء أن الأمر في اللسان العربي قد يأتي للإباحة وللاستحباب وللإيجاب كما يأتي للتهديد كقوله عز وجل: ﴿اعملوا ما شئتم ﴾ وللتعجيز والإهانة كقوله عز وجل: ﴿قُلْ كُونُوا حَجَارَة أُو حديدا الله أو خلقا مما يكبر في صدوركم الله وقد يكون للصيرورة وللتسخير كقوله عز وجل: ﴿كونوا قردة خاسئين ﴾ ومعنى: ﴿قد تبين الرشد من الغيُّ أي قد اتضح الهدي من الضلال. وقوله عز وجل: ﴿فمن يكفر بالطاغوت ويؤمن بالله فقد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها، أي فمن خلع الأنداد والأوثان وما يدعو إليه شياطين الإنس والجن من عبادة غير الله فقد ثبت في أمره واستقام على الصراط المستقيم الذي يوصله إلى

جنات النعيم، وقد استمسك من الدين بأقوى سبب، وأصل العروة ما يجعل في الدّلو أو في الكوز من المقبض ليستمسك به من يتناوله. ومن عادة صانعها أن يحكمها حتى لا تنقطع. وقوله: ﴿لا انفصام لها ﴾ أي لا انقطاع لها فلن يسقط المستمسك بها ولن يهلك، وقد روى البخاري ومسلم من طريق قيس ابن عُبَاد قال: كنت جالسا في مسجد المدينة فدخل رجل على وجهه أثر الخشوع فقالوا: هذا رجل من أهل الجنة، فصلَّى ركعتين تجوَّز فيهما ثم خرج وتبعته فقلت: إنك حين دخلت المسجد قالوا: هذا رجل من أهل الجنة. قال: والله ما ينبغي لأحد أن يقول ما لا يعلم، وسأحدّثك لم ذاك؟ رأيت رؤيا على عهد النبي ﷺ فقصصتها عليه، ورأيت كأني في رَوْضة ذَكُر من سَعَتها وخضرتها، وَسُطها عمود من حديد أسفله في الأرض وأعلاه في السهاء، في أعلاه عُرُوة فقيل لي: ارْقَهْ، قلت: لا أستطيع، فأتاني مَنْصَفٌّ فرفع ثيابي من خلفي فَرَقِيتُ حتى كنتُ في أعلاها، فأخذت بالعروة، فقيل له: استمسِكْ. فاستيقظت وإنها لفي يدي، فقصصتها على النبي عليه فقال: «تلك الروضة الإسلام، وذلك العمود عمود الإسلام، وتلك العُرْوة عُرُوة الوُّنْقَى فأنت على الإسلام حتى تموت». وذلك الرجل عبد الله بن سَـ لاَم. اهـ والمُنْصَف والمِنْصَف والـوَصِيف هـ و الخادم. وقـ وله عـز وجل: ﴿والله سميع عليم ﴾ إشعار بأن ما يتلفظ به الإنسان أو ينطوي عليه من مُعْتَقَدِ لا يَخْفَى على الله لأنه سميع عليم.

قال تعالى: ﴿الله وليّ الذين آمنوا يخرجهم من الظّلمات إلى النور والّذين كفروا أولياؤهم الطّاغوت يخرجونهم من النّور إلى الظّلمات، أولَّنك أصحاب النّار هم فيها خالدون \* ألم تر إلى الـذي حاجّ إبراهيم في ربه أن آتاه الله الملك إذ قال إبراهيم ربّي الذي يحيى ويميت قال أنا أحيى وأميت قال إبراهيم فإنّ الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت الـذي كفر، والله لا يهدى القوم الظالمين. \*

بعد أن ذكر الله عز وجل أن الكافر بالطاغوت المؤمن بالله قد استمسك بالعروة الوثقى لا انفصام لها، ذكر هنا أثر الإيمان بالله على النفس الإنسانية وما يجلبه لها من نور البصيرة وطمأنينة النفس ومعرفة طريق الرشاد، وإتضاح الرؤية عند وقوع المدلميّات وأن الانقياد للطاغوت من شياطين الجن والإنس يوقع في الحيرة والشك والارتياب وانطهاس معالم الحقّ، حيث يقول عز وجل هنا: ﴿ الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى النور ﴿ أي الله متوتّي أمور الذين آمنوا به واستجابوا لرسله وناصرهم، ومؤيدهم وموفقهم للهدى، ويدفع عنهم الرّدى، ويُحبُّهُم ويستعملهم في مرضاته، والولي اسم من أسماء الله الحسنى كما قال عز وجل: ﴿وهو الولي الحميد ﴾ وكما قال: ﴿أم اتخذوا من دونه أولياء فالله هو الوليّ وهو يحيى الموتى وهو على كل شيء قدير، والوليّ : المحبّ والنصير والظهير والمعين والقيّم، وضدّ العدوّ، ومن كان الله وليّه كان وليّا لله يدفع الله عنه ما يكره، وكفى بالله وليا وكفى بالله نصيرا، ومن أعظم آثار ولاية الله لعبده أيضا تيسير سبيل الرشاد له، وتوفيقه لطاعته، فيحافظ على حدود الله ويسعى في كل ما يقربه إلى الله عز وجل وقد أشار إلى ذلك رسول الله عليه ، فقد روى البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: قال رسول الله ﷺ: "إن الله تعالى قال: من عادى

لى وليًّا فقد آذنته بالحرب، وما تقرّب إليّ عبدي بشيء أحبّ إلي مما افترضت عليه، وما يزال عبدي يتقرب إليّ بالنوافل حتى أحبّه، فإذا أحببته كنت سمعه الذي يسمع به، وبصره الذي يبصر به، ويده التي يبطش بها، ورجله التي يمشي بها، وإن سألني أعطيته، ولئن استعاذني لأعيذنه »اه وبهذه المنزلة يعيش المؤمن في كنف الله ورعايته وتأييده وتسديده وتوفيقه، وتتنزُّل عليه الملائكة عند الموت بها يطمئن خاطره ويثلج صدره، فلا خوف عليه ولا حزن كما قال عز وجل: ﴿ أَلا إِنَّ أُولِياء الله لا خوف عليهم ولا هم يحزنون \* الذين آمنوا وكانوا يتقون\* لهم البشري في الحياة الدنيا وفي الآخرة لا تبديل لكلمات الله ذلك همو الفوز العظيم، وقد عمرفهم الله عز وجل بقوله: ﴿ اللَّذِينَ آمنوا وكانوا يتقون ﴾ فكلَّ المؤمنين المتقين أولياء لله والله وليهم، وقد استحوذ الشيطان على بعض الناس من المنتسبين لـ الإسلام، فأوقعهم في حبائله وشباكه، وأغراهم باتخاذ بعض المنتسبين للصلاح وسائط وشفعاء، وسهاهم لهم أولياء، فاستجاروا بهم، وسألوهم حوائجهم، فأوقعهم فيها وقع فيه المشركون في الجاهلية الأولى وأعادوا معنى سُواع ويَغُوث ويَعُوق ونَسْرِ وَوَدُّ، وصاروا لا يعرفون في الشدائد غير أوليائهم ولا يستغيثون إلا بهم وقالوا: هؤلاء شفعاؤنا عند الله. وقالوا: هم يقربوننا إلى الله زلفي، فحكم الله عليهم بالكفر والكذب على الله حيث يقول عز وجل فيهم: ﴿ والذين اتخذوا من دونه أولياء ما نعبدهم إلا ليقرّبونا إلى الله زُلْفَي إنّ الله يحكم بينهم فيها هم فيه يختلفون، إنَّ الله لا يهدي من هو كاذب كفَّانَ وقد صار هـؤلاء الجاهلون يطوفون حول أضرحة أوليائهم كما يطوف المسلمون بالكعبة مع أن الله عز وجل لم يشرع الطواف حول أي مكان في الدنيا سوى الكعبة المشرفة، وصاروا يذبحون لأضرحتهم القرابين وينذرون لهم النذور، ويخافونهم في السر والعلانية، وينسبون إليهم النفع والضر وقضاء الحاجات وتفريج الكربات، وقد ادعى هؤلاء الجاهلون لهؤلاء الموتى صفات لا تثبت إلا لله عز وجل فحسبوا أنهم يسمعون أصواتهم وأنهم يكشفون الضرّ عنهم، ويستوي في ذلك من يناديهم من بعيد أو من قريب، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ يخرجهم من الظلمات إلى النور ﴾ قد أجمع المفسرون على أن المراد ههنا من الظلمات والنور هو الكفر والإيمان، وقد أشار الله عز وجل إلى ذلك حيث يقول تبارك وتعالى: ﴿ أُوَمَن كَانَ مَيْتًا فَأُحِينِنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُـورا يَمشي بِهُ في الناس كمَن مثلًه في الظلمات ليس بخارج منها، كذالك زُيِّن للكافرين ما كانوا يعملون ﴾ وقد ضرب الله تبارك وتعالى مثلا لنور الإسلام الذي يهتدي به المؤمنون، ومثلا لظلمات الكفر التي صاربها الكفار يعمهون حيث يقول في مَثَلَ أنوار الإسلام الصافية النقية الخالية من الشوائب والشبهات: ﴿الله نور السموات والأرض، مثل نوره كمشكاة فيها مصباح المصباح في زجاجة، الزَّجاجة كأنها كوكب درّي يوقد من شجرة مباركة زيتونة لا شرقية ولا غربية يكاد زيتها يضيء ولو لم تمسسه نار، نور على نور، يهدي الله لنوره من يشاء، ويضرب الله الأمشال للناس والله بكل شيء عليم الله وقال عز وجل في مَثَل الظلمات التي يعيش فيها الكفار وما هم عليه من الضياع: ﴿والذين كفروا أعمالهم كسراب بِقِيعةٍ يحسبه الظمآن ماء حتى إذا جاءه لم يجده شيئا ووجد الله عنده فوقّاه حسابه، والله سريع الحساب الوكظلمات في بحر جُلِّيّ يغشاه موج من فوقه موج من فوقه سحاب، ظلمات بعضها فوق بعض إذا أخرج يده لم يكد يراها، ومن لم يجعل الله له نورًا فما له من نور، ومعنى إخراج الله الذين آمنوا من الظلمات إلى النور هو أنهم إذا حاول الشيطان إيقاعهم في الشبهات والضلالات بصرهم الله عز وجل وأنار لهم الطريق كما قال عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّذِينِ اتَّقُوا إِذَا مسَّهِم طَائِفُ مِنِ الشَّيْطَانِ تُلْكُرُوا فَإِذَا هُم مبصرون ﴾ كما أشار الله عز وجل إلى أن ولايته لعبده تثمر نصره وتأييده حيث

يقول تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ وليِّيَ الله الذي نـزَّل الكتاب وهو يتولَّى الصالحين \* والذين تـدعون من دونـه لا يستطيعون نصركم ولا أنفسهم ينصرون، وقـوله تبارك وتعالى: ﴿والذين كفروا أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات ﴾ أي ومن اتخذ غير الله وليًّا تشعبت بـ الطِّرق وتلقفت الأهواء فأخرجته عن فطرة الله التي فطر عليها الناس، وألقت به في مَهَامِهِ الضلال وقد أشار الله تبارك وتعالى بقوله: ﴿ أُولِياؤُهم الطاغوت ﴾ إلى تَشَتُّتِ أمور الكافرين، وتباين وتشعّب طرقهم، وأن شياطينهم يدعونهم إلى سبل معوجّة تبعدهم عن الصراط المستقيم كما قال عز وجل : ﴿ وأن هاذا صراطي مستقيما فاتبعوه ولا تتبعوا السّبل فتفرق بكم عن سبيله ﴿ وقد ذكر الله تبارك وتعالى أنه وصّى كل نبي ورسول من أنبيائه ورسله عليهم الصلاة والسلام أن يأمروا قومهم بعبادة الله وحده والكفر بالطاغوت حيث يقول عز وجل: ﴿ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت ﴾ والطاغوت اسم يطلق على المذكر والمؤنث والواحد والجمع، ومن استعماله في الواحد قول الله تبارك وتعالى: ﴿ يريدون أن يتحاكموا إلى الطاغوت وقد أُمِرُوا أن يكفروا به ﴾ ومن استعماله في الجمع قول الله تبارك وتعالى هنا في هذا المقام: ﴿ أُولِيا وْهِم الطَّاعُ وت ﴾ والطَّاعُ وت: الشيطَّان والكَّاهن وكلُّ رأس في الضلال، وكلّ ما عُبدَ من دون الله وهو رأضٍ، ومن دعا الناس إلى عبادته، والحكم بغير ما أنزل الله حكم بالطاغوت، وقوله عز وجل: ﴿ أُولِّنْكُ أصحاب النار هم فيها خالدون، أي هؤلاء الذين اتخذوا الطاغوت أولياء فأخرج وهم من فطرة الإسلام التي فطر الله عليها الناس، واجتال وهم عنها وأوقعوهم في ظلمات الكفر ودياجير الجهالة هم أصحاب النار الملازمون لجهنم يوم القيامة المخلّدون في عذابها. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذي حاج إبراهيم في ربه أن آتاه الله الملك إذ قال إبراهيم رَبِّيَ الذي يحيي ويميت

قال أنا أحيى وأميت قال إبراهيم فإنّ الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت اللذي كفر، والله لا يهدي القوم الظالمين ﴿ بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى في الآية السابقة ما يفيد تأييده لأوليائه وأن أولياء الطاغوت مقهورون مدحورون في ظلمات الكفر والجهل ذكر هنا صورة مشرقة من صور نصره لأوليائه وإذلالـه لأولياء الطاغـوت مهما كانت منـزلتهم في أعين الناس حيث قص تبارك وتعالى قصة ملك الكلدانيين الذين بعث الله فيهم إبراهيم عليه السلام، فلما دعاه إبراهيم عليه السلام إلى عبادة الله الذي يحيي ويميت حاج إبراهيم في ربه وحاول إطفاء نور الله بفمه، فقال: أنا أحيى وأميت فأقتل من أشاء وأترك من أشاء ممن يستحقّ القتل، فأجابه إبراهيم عليه السلام مبطلا تمويه وتضليله مظهرا قصور ما استدل به وبطلانه ؛ لأن هذا ليس إحياء حقيقيا ولا إماتة حقيقية وقال له: إن الله يأتي بالشمس من المشرق فأت بها من المغرب فبهت الذي كفر. ومعنى: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذي حاج إبراهيم في ربه ﴾ أي هل رأيت مثل هذا الذي خاصم إبراهيم في ربه؟ والمقصود التعجيب من فعل ولي الشيطان هذا الذي بدّل نعمة الله كفرا فبدل أن يشكر الله على ما آتاه من الملك كفر به وادعى لنفسه الإلَّهية وصار طاغوتا من الطواغيت، وقوله عز وجل: ﴿فَبُهتَ الذي كَفَرُ اللَّهِ انقطع عن الجدال وبطلت حجته، وعلم أنه لا طاقة له بمخاصمة إبراهيم وفوجئ بما لم يكن له في الحسبان من الحجـة الدامغة التي أفحمه بها خليل الـرحمن، وهكذا يُنْصَر أولياء الله ويُهْزَم أولياء الشيطان. ولذلك يقول عز وجل: ﴿ الذين آمنوا يقاتلون في سبيل الله والـذين كفروا يقاتلون في سبيل الطاغوت فقـاتلوا أولياء الشيطان إن كيد الشيطان كان ضعيفا ، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ والله لا يهدي القوم الظالمين المقصود من الهداية هنا هي هداية التوفيق والإعانة والتسديد والتأييد، يحرم الله الكفار منها عدلا، ويمنحها لأوليائه فضلا. أما هداية البيان فإنها مبذولة لجميع المكلفين على حد قوله تبارك وتعالى: ﴿وأما ثمود فهديناهم فاستحبوا العمى على الهدى ﴾ أي بينا لهم طريق الخير وطريق الشر فاختاروا الكفر على الإيهان . وأما ما ذكره بعض المفسرين من أن المناظرة هذه قد جرت بين إبراهيم وهذا الملك عندما قدم إبراهيم لطلب الطعام منه ، وأن الملك رفض بعد المناظرة إعطاء إبراهيم طعاما ، فاشتد حزن إبراهيم عندما اقترب من منزل أهله كيف يدخل على سارة وإسحاق بدون طعام فملأ عبواليقيه ترابا ليؤنس أهله عند دخوله عليهم فلما نام انقلب التراب دقيقًا أبيض خالصًا . فصنعت سارة منه طعاما ، فلما استيقظ إبراهيم وجد الطعام فقال لسارة : من أين لك هذا؟ قالت : من جُوالِقِك ، أي من غِرارتك ، فلما الجوالق الآخر فإذا هو مثله إلخ فهذا كذب ظاهر وخبر مختلق ، وإسحاق لم يولد إلا بالشام .

قال تعالى: ﴿أو كالذى مرّ على قرية وهي خاوية على عروشها قال أنّى يحيى هذه الله بعد موتها؟ فأماته الله مائة عام ثم بعثه قال: كم لبثت قال: لبثت يوما أو بعض يوم قال بل لبثت مائة عام فانظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنّه وانظر إلى حمارك ولنجعلك آية للناس وانظر إلى العظام كيف ننشزها ثم نكسوها لحما، فلما تبيّن له قال: أعلم أنّ الله على كلّ شيء قدير﴾

بعد أن عجّب الله عز وجل نبيّه محمدا عليه من الذي حاج إبراهيم في ربه وكان ملكًا ومع ذلك نصر الله إبراهيم عليه السلام عليه، عجب هنا نبيّه محمدًا ﷺ من الذي مرَّ على قرية وهي خاوية على عروشها فقال: أنَّى يحيى هذه الله بعد موتها لينبه عباده بذلك على أنّ قدرته تامّـة وأنه لا يعجزه شيء وأنَّ إحياء الموتى سهل يسير عليه تبارك وتعالى . كأنه قيل : هل رأيت مثل الذي خاصم وجادل إبراهيم في ربه؟ أو هل رأيت مثل الذي مرّ على قرية وهي خاوية على عروشها قال أنّى يحيي هذه الله بعد موتها؟ ولم يثبت عن رسول الله على خبر صحيح يثبت اسم الذي مرّ على القرية الخاوية على عروشها هذه، قال ابن جرير رحمه الله: وأولى الأقوال في ذلك بالصواب أن يقال: إنَّ الله تعالى ذِكرُهُ عجّب نبيه ﷺ ممّن قال: \_إذ رأى قرية خاوية على عروشها - أنّى يحيى هذه الله بعد موتها؟ مع علمه أنه ابتدأ خلقها من غير شيء ، فلم يقنعه علمه بقدرته على ابتدائها حتى قال: أنَّى يحييها الله بعد موتها؟ ولا بيان عندنا من الوجه الذي يصحّ من قِبَلِه البيانُ على اسم قائل ذلك، وجائز أن يكون ذلك عُـزَيْرًا، وجائز أن يكون أُورْمِيَا، ولا حـاجة بنا إلى معرفة اسمه، إذ لم يكن المقصود بالآية تعريف الخلق اسم قائل ذلك، وإنها المقصود بها تعريف المنكرين قدرة الله على إحيائه خلقه بعد مماتهم، وإعادتهم بعد فنائهم، وأنه الذي بيده الحياة والموت \_ من قريش ومن كان

يكذَّب بذلك من سائر العرب \_ وتثبيت الحجَّة بذلك على من كان بين ظهراني مُهَاجَر رسول الله عليه من يهود بني إسرائيل، بإطلاعه نبيّه محمدا عليه على ما يزيل شكّهم في نبوته، ويقطع عندرهم في رسالته، إذ كانت هنده الأنباء التي أوحاها إلى نبيه محمد عَلَيْ في كتابه، من الأنباء التي لم يكن يعلمها محمد ﷺ وقومه، ولم يكن علم ذلك إلا عند أهل الكتاب. ولم يكن محمد ﷺ وقومه منهم، بل كان أميّا، وقومه أميّون، فكان معلوما بذلك عند أهل الكتاب من اليهود الذين كانوا بين ظهراني مهاجره أن محمدا عليه لله للعلم ذلك إلا بوحي من الله إليه ، ولو كان المقصود بذلك الخبر عن اسم قائل ذلك لكانت الـدلالة منصوبة عليه نصبا يقطع العذر ويزيل الشك ولكن ا القصد كان إلى ذمّ قِيلِه فأبان تعالى ذكره ذلك لخلقه اهـ كما أنه لم يثبت عن رسول الله عليها ما يبين اسم القرية التي مرّ عليها قائل هذه المقالة ، فتعيينها قول على الله بلا علم، إذ لـ وكان في تعيينها مصلحة لعيّنها الله عز وجـ ل، وما دام القرآن العظيم قد نكّرها، ولم يعيّنها رسول الله علي فمن أين لنا تعريفها؟ وقوله عز وجل : ﴿وهي خاوية على عروشها﴾ أي وهي ساقطة على سُقُفها خالية من أهلها يعني أنها سقطت سُقُفها ثم سقطت جدرانها فوق سقوفها، يقال: خوت الدار أي خلت من أهلها أو سقطت، والعروش جمع عرش وهو سقف البيت وكلّ ما هُيِّئ ليُسْتظَلّ به، وقوله عز وجل: ﴿قَالَ أَنِّي يحِيي هَلْذُه الله بعد موتها ﴾؟ ظاهر هذا السياق الكريم يُشْعِرُ أَنَّ قائل هذه المقالة كان مؤمنًا بالله مقرا به عز وجل فيكون الاستفهام عن كيفية إحيائها بعد موتها، ولا يكون بـذلك شاكا في قدرة الله عـز وجل على إحياء الموتى وإنها هو شبيه بقول إبراهيم عليه السلام الذي ذكره الله عز وجل عنه في الآية التي بعدها مباشرة حيث قال: ﴿ربِّ أرني كيف تحيي الموتي ﴾ وهو شبيه بقول زكريا عليه السلام الذي ذكر الله عز وجل عنه عندما بشر بيحيى

عليه السلام: ﴿قال ربِّ أنَّى يكون لي غلام وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقر قال كذالِكَ الله يفعل ما يشاء ﴾ وهو شبيه أيضا بقول العذراء البتول مريم الذي ذكره الله عز وجل عنها بقوله تبارك وتعالى: ﴿قالت ربُّ أنَّى يكون لي ولد ولم يمسسني بشر قال كذالك الله يخلق ما يشاء ﴾ غير أن هذا القائل لم يطلب أن يرى بعينه كيفية إحياء الموتى وإنها يستفهم عن كيفية إحيائهم، وكان الجواب من الله عـز وجل أن أراه الله عز وجل ذلـك في نفسه وفي حماره الذي أماته الله عز وجل معه، ومما يؤكد أنه كان مؤمنا قوله عز وجل عنه في نهاية هذه الآية: ﴿قال أعلم أنَّ الله على كل شيء قدير ﴾ وقوله تبارك وتعالى: ﴿ فأمات الله مائة عام ثم بعثه ﴾ هذا هو المقام الرابع من مقامات إحياء الله الموتى فعلا، ليكون دليلا قطعيا على قدرة الله على إحياء الموتى عقلا، لأن من المسلّمات العقلية أنّ كلّ ما وقع فعلا كان دليلا على أنه ممكن عقلا، وقوله عز وجل: ﴿فأماته الله مائة عام ثم بعثه ﴾ أي فتوفاه الله عز وجل وقبض روحه فاستمرّ ميتا مائة سنة ثم ردّ إليه روحه ، وقوله عز وجل: ﴿قال كم لبثتَ قال لبثتُ يـوما أو بعض يـوم الله للزم من هذا السياق الكريم أن يكون قد كلمه الله بنفسه بعد أن بعث فيه الحياة بغير واسطة إذ لا مانع في مثل هذا التعبير أن يكون القائل له هذا القول هو أحد ملائكة الله، ولا يلزم أيضا أن يكون هذا الرجل نبيا أو رسولا إذ أن الله تبارك وتعالى قد يبعث ملكا لغير النبي أو الرسول كما في قصة الرجل الذي زار أخا له في الله فأرصد الله له ملكا على مدرجته وبشره بأن الله تبارك وتعالى قد أحبه لأنه أحبّ في الله، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عَلَيْ أن رجلا زار أخاله في قرية أخرى فأرصد الله تعالى على مَدْرَجَته مَلكًا، فلما أتى عليه قال: أين تريد؟ قال: أريد أخالي في هذه القرية، قال: هل لك عليه من نعمة تَرُبُّها عليه؟ قال: لا ، غير أني أحببته في الله تعالى، قال: فإني

رسول الله إليك بأن الله قد أحبّك كما أحببته فيه. وقد ذكر بعض المفسرين أن سبب قوله: ﴿يـومـا أو بعض يوم ﴾ هـو أنه لما سأله: كم لبثت؟ نظر إلى الشمس فوجدها نحو الموضع الذي رآها فيه عند موته فقال: لبثت يوماً، ثم بعد تمعّن قليل تذكر أنها لم تكن قد وصلت إلى هذا الموضع من السماء فقال: أو بعض يوم، ولا إشكال في مثل ذلك عند أهل العلم، وكما قال عز وجل في قصة أصحاب الكهف: ﴿قال قائل منهم كم لبثتم؟ قالوا لبثنا يوما أو بعض يوم ﴾ مع أنهم لبثوا أكثر من ثلثائة عام. وقوله: ﴿كم لبثت ﴾ أي ما مقدار المدة التي مكثت هنا؟ ، وقوله عز وجل : ﴿قال بل لبثت مائة عام ﴾ أي بل مكثت ميّتا مائة سنة ، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ فانظر إلى طعامك وشرابك لم يتسنّه ﴾ أي فانظر بعينيك إلى ما كنت تحمله معك من طعام وشراب فإنه على حاله لم تغيّره السنوات المائة التي مرّت عليه بل حفظه الله من أن يتسرب إليه الفساد أو يتغير بطول هذه المدة التي مرّت عليه، وقوله عز وجل: ﴿ وَانظر إلى حمارك ولنجعلك آية للناس وانظر إلى العظام كيف نُنْشِزُها ثم نكسوها لحماً أي وأمعن نظرك إلى حمارك لتتأكد أنه ميّت ولترى بعينيك كيف يحييه الله عز وجل، وقوله عز وجل: ﴿ ولنجعلك آية للناس ﴾ معطوف على مقدر يقتضيه السياق كأنه قيل: فعلنا ما فعلنا لتنظر بعينيك كيفية إحياء الله الموتى وليعتبر من يعلم بقصتك من الناس أن الله عز وجل أحياك بعدما أماتك مائة عام، حيث إن هذا آية من آيات الله الشاهدة الناطقة بأنه لا يعجزه شيء وهو على جمع عباده بعد موتهم إذا يشاء قدير، وقوله تبارك وتعالى: ﴿وانظر إلى العظام كيف ننشزها ثم نكسوها لحما ﴾ أي وبعد أن تنظر إلى حمارك ميّتا كرّر النظر إليه لتشاهد عظام حمارك كيف نحييها فتتحرك وترتفع في أماكنها ثم نغطّيها باللحم ليعود حمارك حيّا كما كان أول مرة. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في مادة النشوز: وأصل هذه المادة هو الارتفاع والغلظ، ومنه النّشز من الأرض وهو المكان المرتفع الغليظ ومنه قوله تعالى: ﴿وانظر إلى العظام كيف ننشزها ﴾ أي نرفع بعضها إلى بعض، ومن قرأ ﴿نُنْشِرُها ﴾ أراد: نحييها اهـ وقال البخاري في صحيحه في تفسير سورة البقرة: ﴿نُنْشِرُها ﴾ نخرجها. اهـ وقراءة (نُنْشِرُها) من السبع المتواترة وقد قرأ بها حمزة والكسائي وابن عامر وقرأ الباقون: (نُنْشِرُها) بالبراء. وقوله تبارك وتعالى: ﴿فلها تبيّن له قال أعلم أنّ الله على كل شيء قدير ﴾ أي فلها اتضح له ما أراد وتحقق بالمشاهدة ما علمه من قدرة الله وعرف كيفية إحياء الله الموتى قال: أعلم أن الله على كل شيء قدير، وأن ما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن وأنه إذا أراد شيئا قال له كن فيكون. وقد قرأ حمزة والكسائي: ﴿قال اعْلَمْ أنّ الله على كل شيء قدير ﴾ وقرأ أكثر القراء: ﴿قال أعلم أنّ الله على كل شيء قدير ﴾ وقرأ أكثر القراء: ﴿قال أعلم أنّ الله ويعلم علم مشاهدة ما كان قد علمه من تمام قدرة الله قبل تلك المعاينة، وهو شبيه بتذييل الآية التالية التي ذكر فيها طلب إبراهيم عليه السلام أن يريه الله كيف يحيي الموتى حيث قال: ﴿واعلم أن الله عزيز حكيم ﴾.

قال تعالى: ﴿وإذ قال إبراهيم ربّ أرنى كيف تحيى الموتى قال: أولم تؤمن قال: بلى ولكن ليطمئن قلبي قال فخذ أربعة من الطّير فصرهنّ إليك ثم اجعل على كل جبل منهنّ جزءًا ثم ادعهنّ يأتينك سعيا، واعلم أنّ الله عزيز حكيم﴾

هذا هـو المقام الخامس والأخير من المقامات التي ذكرها الله عز وجل في سورة البقرة لتكون دليلا يقينيا وبرهانا قطعيا على أن إحياء الموتى سهل يسير على الله عز وجل وردٌّ على من أنكر البعث بعد الموت من المشركين والملاحدة وغيرهم؛ لأن ما وقع فعلا هو داخل في دائرة الإمكان العقلي قطعا، وقد كرر الله تبارك وتعالى هـ ذا الأمر في هذه السورة المباركة خمس مرات، كما أكثر الله عز وجل من ذكر أدلة إحياء الموتى في كتابه الكريم وجعل ذلك أحد الحقائق الشلاث التي تدور في فلكها السور المكية وهي الإقرار بأنه لا إله إلا الله والإقرار بأن محمدًا رسول الله والإقرار بالبعث بعد الموت، وقد كان جدال الكفار في إنكارهم للبعث كثيرا بل كان أشدّ من إنكارهم للتوحيد والرسالة، فلا جرم أن الله تبارك وتعالى ساق له من الأدلة القطعية والبراهين اليقينية ما يشفى القلوب التي هيأها الله عز وجل لقبول الشفاء، وقوله عز وجل: ﴿ وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِيمُ رَبِّ أَرْنِي كَيْفُ تَحِيى المُوتِي قَالَ أُولِمُ تؤمن قَالَ بلي وَلَكن ليطمئن قلبي ﴾ هذا دليل آخر من أدلة ولاية الله عز وجل للمؤمنين بتأييدهم بالمعجزات، وهو نص صريح على أن إبراهيم عليه السلام كان عند سؤاله موقنا بالبعث بعد الموت وبقدرة الله عز وجل على إحياء الموتى، وأورده الله عز وجل في صورة السؤال والجواب ليكون أوقع في النفس وأثبت للمقصود وهو يقين إبراهيم عليه السلام في قدرة الله على بعث الموتى من قبورهم وتقرير صورة حسية من صور إحياء الله للموتى على يد عبد من عبيده الصالحين،

أي واذكر يا محمد إذ قال إبراهيم: رب أطلعني على صورة من صور إحيائك للموتى، فقال الله عز وجل وهو العليم الخبير بإيمان إبراهيم ويقينه: ألم تعلم ولم تؤمن بأني قادر على الإحياء كيف أشاء حتى تسألني أن أريك كيف أحيي الموتى؟ وأراد الله بهذا السؤال وهو العليم بأن إبراهيم عليه السلام هو أثبت الناس إيهانا ويقينا بذلك ليكون في جواب إبراهيم تقرير بأنه عليه السلام مؤمن بذلك، لم يدخله شكّ قط فيه، فتتربّى ملكة اليقين في قلوب السامعين بقدرة الله عز وجل على إحياء الموتى، حيث كان الجواب: ﴿بلي ولكن ليطمئن قلبي انا موقن مقر بالبعث وقدرة الله على إحياء الموتى، ولكنى أحببت أن أضم إلى علم اليقين عين اليقين، وليكون أحد الأدلة المحسوسة على قدرة الله على إحياء الموتى، ولا يخطر على بال ذي بال أن إبراهيم كان شاكا، وقد كان جوابه الصريح أنه موقن مؤمن، وأما مارواه البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «نحن أحق بالشك من إبراهيم إذ قال: رب أرني كيف تحيي الموتى قال أو لم تـؤمن قال: بلى ولكن ليطمئن قلبي، ويـرحم الله لوطـا لقد كان يأوي إلى ركن شديد، ولو لبثت في السجن طول ما لبث يوسف لأجبت الداعى المقصود من هذا الحديث هو الثناء على هؤلاء الأنبياء الشلاثة وبيان علق درجاتهم وارتفاع منازلهم وأن إبراهيم لو كان شاكًا في قدرة الله على البعث لكنتُ أولى بالشك منه لأنه إمام الحنفاء وخليل الرحمن، وما دام لم يخطر على بال أحد أن محمدًا ﷺ يشك في قدرة الله تعالى على إحياء الموتى فكذلك إبراهيم عليه السلام، وهذا الأسلوب من الأساليب البلاغية المعروفة بتأكيد بالمدح بها يشبه الذم على حد قول الشاعر:

ولا عيب فيهم غير أن سيوفهم بهن فُلُولٌ من قِرَاع الكتائب وقوله تبارك وتعالى: ﴿قال فخذ أربعة من الطير فصرهن إليك ثم اجعل

على كل جبل منهن جزءا ﴿ أَي إِن أُردت ذلك فخذ أربعة من الطير فضمّهن إليك وقطعهن واخلطهن خلطا تتداخل فيه لحومها وأعصابها وعظامها حتى تصير كأنها قطعة لحم واحدة ثم بعد طحنهن على هذا الوصف فرّق لحومهن المختلطة على ما حولك من الجبال واجعل على كل جبل منهن جزءا من أجزاء اللحوم المختلطة بعظامها وعصبها. وهذه الصفة في تقطيع الطيور وخلط بعضها ببعض مأخوذة من قوله تبارك وتعالى: ﴿ فصرهنَّ إليك ثم اجعل على كل جبل منهن جزءا الذي يدل على أن كلّ جزء مما يوضع على كل جبل يشتمل على جزء من أجزاء الطيور الأربعة وهذا لا يتأتى إلا إذا خلطت خلطا تــاماً يتداخل بــه بعضها في بعض. وقــد قرأ حمزة : ﴿ فَصِرْ هُنَّ إليك ﴾ بكسر الصاد. وقرأ الباقون: ﴿فَصُرْهُنَّ إليك ﴾ بضم الصاد وقد نقل غير واحد من أئمة اللغة أن القراءتين بمعنى واحد لا فرق في ذلك بين كسر الصاد أو ضمها، وقد فهم من استعمال العرب لهذه المادة أنها تدور على معان منها: الضمّ والإمالة والإقبال والتقطيع والتجزئة، قال في القاموس المحيط: صَوِرَ كَفْرِح مَالُ وَهُو أَصْوَر، وصار وجْهَـه يَصُورُهُ ويَصِيرُهُ أَقْبَلُ به والشيءَ قطعه وفصّله اهـ وقال الجوهـري في الصحاح: وأصاره فانصار أي أماله فهال. ثم قال: وصاره يَصُورُه ويَصِيرُه أي أماله، وقرئ قوله تعالى: ﴿ فصرهنّ إليك ﴾ بضم الصاد وكسرها قال الأخفش: يعنى وَجِّههُن ، يقال: صُرْ إليّ وَصُرْ وجهك إليّ أي أقبل عليّ، وصُرت الشيء أيضا قطّعته وفصّلته قال العجاج:

## صُرنًا به الحُكْم وأعيا الحَكَما

فمن قال هذا جعل في الآية تقديها وتأخيرا كأنه قال: خذ إليك أربعة من الطير فصرُهن . اهـ وهذا الـرجز الذي نسبه الجوهـري للعجاج وكذلك ابن منظور، قد نسبه بعضهم لـرؤبة بن العجـاج. وقـال ابن منظور في لسـان

العرب: وصار الشيءَ صَوْرًا وأصاره فانصار: أماله فهال، قالت الخنساء: لظلّت الشُّهْبُ منها وهي تَنْصارُ

أي تصدّع وتفلّق. ثم قال: وفي التنزيل العزيز: ﴿فصُرُهن إليك﴾ وهي قراءة علي وابن عباس وأكثر الناس، أي وجّههن، وذكره ابن سِيدَه في الياء أيضا لأن صُرتُ وصِرْت لغتان، قال اللحياني: قال بعضهم: معنى صُرُهنّ وجّههنّ ومعنى صِرْهنّ قطعهنّ وشققهنّ والمعروف أنها لغتان بمعنى واحد اهـ والشاهد الذي ذكره ابن منظور عن الخنساء أورده ابن جرير في تفسيره بلفظ: لظلت الشُّمُّ منها وهي تنصار، يعني بالشّم الجبال أنها تتصدع وتتفرق، ومن استعمال صُرْت بمعنى أَمَلْت قول الطِّرمّاح:

عفائف إلا ذاك أو أن يَصُورها هوى والهوى للعاشقين صروع فمعنى يصورها يميلها. ومن استعمال هذه المادة بمعنى التقطيع قول توبة بن الحمير في ليلي الأخيلية:

فنادیت لیلی والحُمُ ول کأنها مَوَاقیر نخل زعزعَتْها دَبُورُها فقالت: أرى أن لا تفیدَك صحبتی لهیبة أعداء تلَظَّی صُدُورُها فمدّت لي الأسباب حتى بلغتُها برِفْقِي وقد كاد ارتقائي يَصورُها

فقوله: يصورها أي يقطعها. وفي قوله عز وجل: ﴿فصُرُهن إليك﴾ إشعار بأن يتمكن من النظر إلى هذه الطيور قبل تقطيعها وطحنها وتوزيعها على الجبال، ليعرف ألوانها وسهاتها حتى إذا أعاد الله لها الحياة لا تختلف عها كانت عليه من السهات والألوان وفي ذلك من دلائل القدرة ما تعجز العقول عن الإحاطة به. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ثم ادْعُهُنّ يأتينك سَعْيا﴾ أي ثم نادِ هذه الطيور التي قطعتها وطحنتها وفرقت أجزاءها على الجبال وقل لهن: تعالَيْن إلىّ بإذن الله، يَجِئْن إليك مُسْرِعات كأنهن ما مسهن شيء قبل ذلك ويقبلن عليك لا يتأخرن عن دعوتك. وإذا كان المنادي لهن عبد صالح من

عباد الله فها بالك لو كان الداعي لهن ربّ العالمين، ومع ما في هذه القصة من الآيات العجيبة الدالة على قدرة الله التامة التي لا يعجزها شيء فإنها كذلك أية من آيات الله في تكريم أوليائه وتأييدهم وإعزازهم، وقوله عز وجل: الأواعلم أن الله عزيز حكيم قال ابن جرير رحمه الله: يعني تعالى ذكره بذلك: واعلم يا إبراهيم أن الذي أحيا هذه الأطيار بعد تمزيقك إياهن وتفريقك أجزاءهن على الجبال، فجمعهن وردّ إليهن الرّوح حتى أعادهن كهيئتهن قبل تفريقكهن «عزيز» في بطشه إذا بطش بمن بطش من الجبابرة والمتكبّرة، الذين خالفوا أمره، وعصوا رسله، وعبدوا غيره، وفي نقمته حتى ينتقم منهم «حكيم» في أمره اهومن حكمة الله عز وجل التامة أنه يجيب السائلين بعلمه وبها يقتضيه المقام، ولذلك لم يُر الذي قال: أنى يحيي هذه الله بعد موتها؟ لما مرّ على قرية وهي خاوية على عروشها قدرتَه على إحياء الموتى إلا بعد أن أماته مائة عام وأمات حماره معه، وأرى إبراهيم عليه السلام الموتى إلا بعد أن أماته مائة عام وأمات حماره معه، وأرى إبراهيم عليه السلام كيفية إحياء الموتى في الحان، فسبحان من له الحجّة البالغة والحكمة التامة.

قال تعالى: ﴿مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله كمثل حبّة أنبتت سبع سنابل في كلّ سنبلة مائة حبّة، والله يضاعف لمن يشاء، والله واسع عليم الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا يتبعون ما أنفقوا منّا ولا أذى لهم أجرهم عند ربّهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزنون ﴾.

هذا مقام من مقامات الحض على الإنفاق في سبيل الله عز وجل، قال ابن جرير رحمه الله في تفسير الآية الأولى من هاتين الآيتين: وهذه الآية مردودة إلى قوله: ﴿من ذا اللَّذي يقرض الله قرضا حسنا فيضاعفه له أضعافا كثيرة والله يقبض ويبسط وإليه ترجعون ﴾ والآيات التي بعدها إلى قوله: ﴿مثل الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله من قصص بني إسرائيل وخبرهم مع طالوت وجالوت، وما بعد ذلك من نبأ الذي حاجّ إبراهيم مع إبراهيم، وأمْرِ الذي مرّ على القرية الخاوية على عروشها، وقصة إبراهيم ومسألته ربّه ما سأل، مما قد ذكرناه قبل ـ اعتراضٌ من الله تعالى ذكره بها اعترض به من قصصهم بين ذلك، احتجاجا منه ببعضه على المشركين الذين كانوا يكذّبون بالبعث وقيام الساعة ، وحضا منه ببعضه للمؤمنين على الجهاد في سبيله الذي أمرهم به في قوله: ﴿ وقاتلوا في سبيل الله واعلموا أنّ الله سميع عليم . ﴾ يعرّفهم فيه أنه ناصرهم وإن قل عددهم وكثر عدد عدوهم ويعدهم النصرة عليهم، ويعلَّمهم سنته فيمن كان على منهاجهم من ابتغاء رضوان الله أنَّه مؤيدهم، وفيمن كان على سبيل أعدائهم من الكفار بأنه خاذِلهم، ومفرّق جمعهم، وموهن كيدهم، وقطعا منه ببعضه عذر اليهود الذين كانوا بين ظهراني مُهَاجَر رسول الله ﷺ بها أطلع نبيّه عليه من خفيّ أمورهم، ومكتوم أسرار أوائلهم وأسلافهم التي لم يعلمها سواهم، ليعلموا أنَّ ما أتاهم به محمد ﷺ من عند الله ، وأنه ليس بتخرّص ولا اختلاق ، وإعذارًا منه به إلى أهل النفاق

منهم، ليحذروا بشكّهم في أمر محمد ﷺ أن يحلّ بهم من بأسه وسطوته مثل الذي أحلّها بأسلافهم الذين كانوا في القرية التي أهلكها فتركها خاوية على عروشها ـ ثم عاد تعالى ذكره إلى الخبر عن الذي ﴿يقرض الله قرضا حسنا﴾ وما عنده له من الشواب على قرضه فقال: ﴿مثل الذين ينفقون أموالهم في جهاد سبيل الله ﴾ يعني بذلك: مثل الذين ينفقون أموالهم على أنفسهم في جهاد أعداء الله بأنفسهم وأموالهم ﴿كمثل حبّة ﴾ من حبّات الحنطة أو الشعير أو غير ذلك من نبات الأرض التي تُسنبِل رَيْعَها، بذرها زارع ف ﴿أنبت ﴾ يعني: فأخرجت ﴿سبع سنابل في كل سنبلة مائة حبّة ﴾ يقول: فكذلك المنفق ماله على نفسه في سبيل الله ، له أجره سبعائة ضعف على الواحد من يفقته اه والحبة اسم جنس لكل بذرة يبذرها الباذر في المزرعة مما يُقتات من نفقته أو شعير أو دُخن أو أرز أو ذرة أو غيرها ، وقد اشتهر إطلاق اسم الحبّ على البرّ كها قال المتكمّس:

آليت حَبّ العراق الدّهرَ أطعَمُه والحَبّ يأكله في القرية السوس أما الحِبّة بكسر الحاء فهي بذرة البقل مما ليس بقوت كها في حديث الشفاعة: «فيَنْبُتُون كها تنبت الحِبّة في حَمِيل السّيل» أما الحبّة بضم الحاء فهي الحبّ، والحِبّ الحبيب. والسّنبلة على وزن فُنعُلة من: أسبل الزرعُ إذا صار فيه السنبل أي صار فيه حبّ مستور كها يُسْبَل الشيء بإسبال السّتر عليه، وقد يقال لها: سَبلَة، وقد ادعى بعض أهل العلم أنه لا يعرف من الحبوب ما تكون في سنبلته مائة حبة سوى الدخن، قال القرطبي رحمه الله: قلت: هذا ليس بشيء فإن سنبل الدّخن يجيء في السنبلة منه أكثر من هذا العدد بضعفين وأكثر على ما شاهدناه. قال ابن عطية: وقد يوجد في سنبل القمح بضعفين وأكثر على ما شاهدناه. قال ابن عطية: وقد يوجد في سنبل القمح ما فيه مائة حبّة فأما في سائر الحبوب فأكثر، ولكنّ المثال وقع بهذا القدر اهوقوله تبارك وتعالى: ﴿والله يضاعف لمن يشاء﴾ أصل الضّعف في اللغة المثل وقوله تبارك وتعالى: ﴿والله يضاعف لمن يشاء﴾ أصل الضّعف في اللغة المثل

فإذا قلت لشخص: لك مائة وضعفها، أي لك مائة ومثلها فيصير له مئتان، وكان من فضل الله على المؤمنين أنه من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ومن جاء بالسيئة فلا يجزى إلا مثلها كما قال عز وجل: ﴿من جاء بالحسنة فله عشر أمثالها ومن جاء بالسيّئة فلا يُجْزَى إلا مثلها وهم لا يُظْلَمون ﴿ وقد أشار في هذه الآية إلى أن النفقة في سبيل الله تضاعف إلى سبعمائة ضعف وقد قال في آية القرض السابقة: ﴿فيضاعفه له أضعافا كثيرة ﴾ وقال هنا: ﴿ والله يضاعف لمن يشاء ﴾ فرد عز وجل تضعيف الحسنات إلى مشيئته، وهو يشعر مع قوله في آية القرض: ﴿فيضاعف له أضعافا كثيرة ﴾ أنّ الله تبارك وتعالى قديزيد المنفق أكثر من سبعائة ضعف فضلا منه وجودا، ولا شك أن المنفقين في سبيل الله يتفاوتون فيها ينفقون، ولا يستوي من أنفق مما يحب وهو صحيح شحيح بمن أنفق وهو ليس كذلك، ومردّ ذلك إلى الله وحده العليم الخبير بنوايا خلقه وأحوال عباده والوجه الذي تنفق فيه النفقة من أبواب الخير. وقد روى البخاري ومسلم في صحيحيها من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «من تصدّق بعِدْل تمرة من كسب طيّب، ولا يقبل الله إلا الطّيب، فإنّ الله يتقبّلها بيمينه ثم يربّيها لصاحبها كما يربّي أَحَدُكم فَلُوَّه، حتى تكون مثل الجبل» اهـ ولا شك أن الجبل يزيد على التمرة بأضعاف لا يكاد يحصى عددها الإنسان، وقد جاء في حديث مسلم عن عبد الله بن مسعود رضى الله عنه قال: جاء رجل بناقة مخطومة فقال: يا رسول الله ، هذه في سبيل الله فقال: «لك بها يوم القيامة سبعمائة ناقة مخطومة» وقد أشار رسول الله ﷺ في حديث فضل الصوم إلى أن الله قد يزيد في جزاء الحسنة أكثر من سبعمائة ضعف، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: قال رسول الله علي الله على الله عمل ابن آدم يُضَاعَف، الحسنة بعشر أمثالها إلى سبعمائة ضعف قال الله تعالى: إلا الصوم

فإنه لي وأنا أجزي بـ يدع شهوته وطعامه من أجلي، للصائم فـرحتان، فرحة عند فطره وفرحة عند لقاء ربه، ولخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك». الحديث وقول تبارك وتعالى في تـذييل الآية: ﴿والله واسع عليم﴾ يشعر بأن فضله ومضاعفته الحسنات لا يقف عند حدّ. وقد قال القرطبي رحمه الله في تفسير هذه الآية: في هذه الآية دليل على أن اتخاذ الزرع من أعلى الحِرَف التي يتخذها الناس، والمكاسب التي يشتغل بها العمَّال، ولذلك ضرب الله به المثل فقال: ﴿مَثَل الذين ينفقون أموالهم ﴾ الآية، وفي صحيح مسلم عن النبي عَلَيْكُ: «ما من مسلم يغرس غرسا أو يزرع زرعا فيأكل منه طير أو إنسان أو بهيمة إلا كان له صدقة » وروى هشام بن عروة عن أبيه عن عائشة قالت: قال رسول الله ﷺ: «التمسوا الرزق في خبايا الأرض» يعنى: الزرع، أخرجه الترمذي، وقال عليه في النخل: «هي الراسخات في الوَحْل المطعمات في المَحْل ، وهذا خرج مخرج المدح ، والزراعة من فروض الكفاية ، فيجب على الإمام أن يجبر الناس عليها، وما كان في معناها من غرس الأشجار، ولقي عبدُ الله بن عبد الملك ابنَ شهاب الزهري فقال: دُلّني على مال أعالجه، فأنشأ ابن شهاب يقول:

أقول لعبد الله يوم لقيته وقد شدّ أحلاس المَطِيّ مُشَرِّقا

تتبّع خبايا الأرض وادْعُ مليكَها لعلك يــوما أن تجُـاب فتُرْزَقا فيؤتيك مالاً واسعا ذا مثابة إذا ما مياه الأرض غارت تدفَّقا اهـ

وقول القرطبي: وفي صحيح مسلم عن النبي عليه ما من مسلم يغرس غرسا. الحديث هو في البخاري ومسلم من حديث أنس رضي الله عنه وقول القرطبي في حديث عائشة: «التمسوا الرزق في خبايا الأرض»: أخرجه الترمذي، هو وهم من القرطبي رحمه الله، فلم يخرجه الترمذي، وإنها أخرجه الدارقطني والبيهقي بسند ضعيف، وحديث النخل: هي الراسخات في الوحل لم أجد له أصلا، وقوله تبارك وتعالى: ﴿الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ثم لا يُتْبعون ما أنفقوا منا ولا أذى لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون، بعد أن حضّ الله تبارك وتعالى على الإنفاق في سبيل الله ورغّب في ذلك أعظم تـرغيب، ووعـد المنفقين بعظيم الأجـر وجـزيل الشواب حذر أشد التحذير من إتباع المنفق عليهم بمنّ أو أذى، وبيّن أن الذين ينفقون أموالهم في سبيل الله ولا يلحقون المنْفَقَ عليهم بمنّ أو أذى لهم الجزاء الجزيل والأجر الحسن عند الله عرز وجل، وأنّ الله تبارك وتعالى يطمئنهم عند الموت بأنهم لا يخافون فيها يستقبلونه من أهوال القيامة والفزع الأكبر، وأنهم لا يحزنون على ما خلّفوه وراءهم في الدنيا من الأولاد ولا ما فاتهم من زهرة الحياة الدنيا وزينتها، وأنهم قادمون على ربّ رحيم، جواد كريم. والمنّ : ذكر النعمة على معنى التعديد لها والتقريع بها، والأذى : هو السبّ والتشكى، وقد يكون الأذى من ثمرات المنّ، حيث يتحدث بأنه أعطى فلانا فيؤذيه بذلك، وقد يبذل المال للمجاهدين ثم يتحدث بأنه أعطى المجاهدين، ولكنهم مقصّرون فيؤذيهم بذلك كذلك، فبين الله تبارك وتعالى أن الذين يرغبون في الأجر من الله يجب أن يكون بذلهم لوجه الله لا يريدون من الناس جزاء ولا شكورا. قال تعالى: ﴿ قول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى ، والله غني حليمٌ \* يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمنّ والأذى كالذي ينفق ماله رئاء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر فمثله كمثل صفوان عليه ترابٌ فأصابه وابل فتركه صلدًا لا يقدرون على شيء ممّا كسبوا ، والله لا يهدي القوم الكافرين \*

بعد أن حذر الله تبارك وتعالى من إتباع الصّدقة بالمنّ والأذى ليحفظ للمنفقين في سبيل الله ثواب ما أنفقوه وليمنحهم الطّمأنينة في الدّنيا والآخرة، أكَّد هـذا التحذير هنا من إتباع الصدقة بالمنَّ والأذى حيث يقول: ﴿قُولُ معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى الآيتين. وهذا من أعظم أسباب غرس حبّ الخير وبذل النفقة في سبيل الله ابتغاء وجه الله في نفس الإنسان حتى يصير ذلك ملكة له، وليحفظ على المنْفَق عليهم كرامتهم، وليرفعوا هامتهم، فلا يلحقهم ذلَّ، ولا يصيبهم همَّ بسبب منَّة من يمتنَّ عليهم من خلق الله، وليبين للمسلمين أن كرامة المسلم وعزَّته فوق سائر الماديّات فالمال ظل زائل وعارية مستردة، ومعنى قوله عز وجل: ﴿قول معروف ومغفرة خير من صدقة يتبعها أذى الله أي كلام طيب ووعد بخير، ودعاء المسلم لأخيه بأن يفرّج الله كربته ويـزيل عسرته، وردّ على السـائل بالكلام الحسن والقول الجميل، وستر لما قد يبدر من السائل من إلحاح، وصفحٌ عن زلة أخيه المسلم أحبّ إلى الله عز وجل من صدقة يتصدق بها الإنسان ثم يلحقها بالمنّ والأذى وقوله عز وجل: ﴿والله غنيّ حليم ﴾ أي والله عن وجل غني عن نفقة المنْفِقِين وصدقة المتصدقين وهو قادر على أن يحوّل الحال فيجعل السائل غنيا والمسئول محتاجا، وهو حليم لا يعاجل بالعقوبة التي يستحقها المنّان والمؤذي. وقد أشار رسول الله ﷺ إلى أنّ مَنَّ

الإنسان على من أعطاه من كبائر السيئات، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي ذر رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «ثلاثة لا يكلمهم الله يوم القيامة ولا ينظر إليهم ولا يركيهم ولهم عذاب أليم: المنّان بها أعطى، والمسبل إزاره ، والمنفق سلعته بالحلف الكاذب». قال القرطبي رحمه الله: والعرب تقول لما يُمَنّ به: يدُّ سوداء، ولما يُعْطَى من غير مسألة: يد بيضاء، ولما يُعْطَى عن مسألة: يـدُّ خضراء وقال بعـض البلغاء: من منّ بمعروفه سقط شكره، ومن أعجب بعمله حبط أجره. وقال بعض الشعراء:

وصاحب سلَفَتْ منه إليَّ يَدُّ أبطا عليه مكافاتي فعاداني لما تيقّــن أن الدّهـر حاربنـي أبدى النّدامة فيها كان أولاني وقال آخر:

ليس الكريم إذا أسدى بمنان

أفسدتَ بالمنّ ما أسديتَ من حَسَن وقال أبو بكر الورّاق فأحسن:

خــالية من المنكسن

أُحسَنُ من كلّ حَسَن صنيعة مَصرُ بوبـــةٌ

وسمع ابن سيرين رجلا يقول لرجل: فعلت إليك، وفعلت، فقال له: اسكت فلا خير في المعروف إذا أُحْصِيَ اهـ على أن العاقل ينبغي أن يشكر الله إذا سأله سائل أن لم يكن هو السائل، ولله در أبي بكر بن دريد حيث يقول:

فلخير دهرك أن تُرى مسئـولا لا تَجْبِهَـنْ بالرّدّ وجـه مؤمّل فبقاء عـزّك أن تـرى مأمولا تلقى الكريم فتستدلّ ببشره وتَرى العُبوس على اللئيم دليلا واعلم بأنك عن قليل صائر خَبَرًا فكن خبرًا يروق جميلا

لا تَـدخُلنّك ضجرة من سـائل

وقد جعل رسول الله ﷺ من المعروف أن تلقى أخاك بوجه طلق فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي ذر رضي الله عنه قال: قال لي النبيّ عليه: «لا تحقرن من المعروف شيئا ولو أن تلقى أخاك بـوجـه طلق» ومن أمثلة العرب: الكرم شيء هين، وجه بشوش وكلام لين. وقوله تبارك وتعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمنّ والأذي ﴾ هذا هو التحذير الثالث من إتباع الصدقة بالمنّ والأذى وهو أشدّ التحذيرات الثلاثة، حيث بيّن الله عز وجل أن المنّ والأذى يبطلان ثواب الصدقة التي يلحقها المنّ والأذى، ثم شبّه المنّانَ المؤذِيَ المنفَق عليه بما يجب على المؤمن بالله ورسوله أن ينفر منه ولا يقع فيه ويحذره أشدّ الحذر حيث شبّهه بالـذي ينفق ماله رئاء الناس وبالذي ينفق وهـو لا يؤمن بـالله ولا باليـوم الآخر وَمَثَلُ هـؤلاء جميعا كَمَثَل الصخـر الأملس الذي غطاه ترابٌ خفيف فنزل عليه مطر غزير فأزال ما عليه من التراب الذي كان يُظنُّ فيه أنه ربها يُنْبت لو نزل عليه المطر، فانكشف الصفوان وأيقن كلّ من يراه أنّ الوابل الذي أصابه لن ينبت نباتا ولن يثمر ثمرة، ولن ينتفع أحد منه بحال من الأحوال، وذلك لأن عمل المرائي مردود؛ لأنه من الشرك الخفى، والله لا يقبل من العمل إلا ما كان خالصا لوجه الله الكريم فهو جل وعلا أغنى الشركاء عن الشرك. قال الإمام أحمد في المسند: حدثنا يونس ثنا ليث عن ينزيد يعني ابن الهاد عن عمرو عن محمود بن لبيد أن رسول الله عَلَيْ قال: «إن أخوف ما أخاف عليكم الشرك الأصغر» قالوا: وما الشرك الأصغريا رسول الله ؟ قال: «الرياء، يقول الله يوم القيامة إذا جَزَى الناس بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاءً». ثم ساق من طريق إبراهيم بن أبي العباس ثنا عبدالرحمن بن أبي الزناد عن عمرو بن أبي عمرو عن عاصم بن عمر الظَّفَريّ عن محمود بن لبيد أن رسول الله ﷺ قال: «إن أخوف ما أخاف عليكم» فذكر معناه، ثم ساق من طريق إسحاق بن عيسى ثنا عبد الرحمن ابن أبي الزناد عن عمرو بن عمرو عن عاصم بن عمر بن قتادة عن محمود بن لبيد قال: قال رسول الله عليه الله عليه الشرك الأصغر» قالوا: يا رسول الله وما الشرك الأصغر؟ قال: «الرياء، إن الله تبارك وتعالى يقول يوم يجازي العباد بأعمالهم: اذهبوا إلى الذين كنتم تراءون بأعمالكم في الدنيا فانظروا هل تجدون عندهم جزاءً »اهـ وقد أخرج المنذريّ حديث محمود ابن لبيد هذا في الترغيب والترهيب ثم قال: رواه أحمد بإسناد جيد. وقد أخرجه كذلك الحافظ ابن حجر في بلوغ المرام وقال: أخرجه أحمد بإسناد حسن. كما أن الكافر الذي لا يؤمن بالله واليوم الآخر لمّا كان لا يصدّق بألوهية الله وربوبيته ولا يؤمن بأنه مبعوث بعد موته ومجزي بعمله فلا يتأتى منه على ذلك أن يعمل عملا لله عز وجل، ولو صنع شيئًا من المعروف فإن الله تبارك وتعالى لا يتقبله منه لأنه إنها يتقبل من المتقين وكما قال عز وجل في الكفار: ﴿وَقَدِمْنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هَبَاءً منثورا ﴿ وَلا شك أن تشبيه عمل الذي يُتبع صدقت بالمنّ والأذى بالمرائين والكفار هو غاية في التحذير من هذا العمل حتى يجتنبه المسلم فلا يبطل صدقته بالمنّ والأذى ولا يعمل عملا يصير به في صفوف المرائين والكافرين. والصفوان: الصّفا وهي الحجارة الملس، وتقدم مزيد بيان لذلك في قوله عز وجل: ﴿إن الصفا والمروة من شعائر الله ﴾ والوابل هو المطر الشديد العظيم قال امرؤ القيس: ساعةً ثم انتحاها وابل ساقط الأكناف واه منهمر والصَّلد هو الحجر الصَّلب الذي لا شيء عليه من نبات ولا غيره وهو أملس، كما قال رؤبة بن العجاج:

لمّ رأتني خَلَقَ المُمَوّ برّاق أصلاد الجبين الأجْلَه يعني أنّ جبينه قد زال شعره فصار يبرق كأنه صفاةٌ ملساء لا نبات عليها. وقوله عز وجل: ﴿لا يقدرون على شيء مما كسبوا﴾ أي لا يتمكن المرائي والكافر والمانّ المؤذي من تصدق عليه من الحصول على ثواب نفقاتهم لأن

المرائي قد ردّ عمله الرياء وكذلك الكافر لا يتقبل الله منه شيئا، وكذلك المان المؤذي من تصدّق عليه قد أبطل عمله كها أخبر بذلك ربّ العزة جل وعلا فلا ينتفع هؤلاء يوم القيامة بها بذلوه من المال لأنهم أبطلوه بأعهاهم، وتذييل الآية بقوله عز وجل: ﴿والله لا يهدي القوم الكافرين﴾ تحذير للمسلم من عمل يشبه عمل الكافرين، الذين خذهم الله عز وجل، فلعبت بهم الشياطين، وصرفتهم عن صراط الله المستقيم.

قال تعالى: ﴿ ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضات الله وتثبيتًا من أنفسهم كمثل جنّة بربوة أصابها وابل فآتت أكلها ضعفين فإن لم يصبها وابل فطلّ، والله بها تعملون بصير \* أيود أحدكم أن تكون له جنّة من نخيل وأعناب تجرى من تحتها الأنهار له فيها من كلّ الثمرات وأصابه الكبر وله ذرّية ضعفاء فأصابها إعصار فيه نار فاحترقت، كذالك يبيّن الله لكم الآيات لعلكم تتفكّرون. ﴾

هذان مثلان آخران أحدهما للذين ينفقون أموالهم في أنواع البر ابتغاء وجه الله، وهم على يقين بأنّ وعد الله حق لمن أنفق ماله ابتغاء مرضاته، والمثل الآخر لمن ينفق ماله رئاء الناس أو يتبع ما أنفق منّا أو أذى، فقال عز وجل في مثل الأبرار الذين لا يريدون من الناس جزاءً ولا شكورًا إنها يفعلون ما يفعلونه لوجه الله: ﴿ ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضات الله وتثبيتا من أنفسهم كمثل جنّة بربوة أصابها وابل فآتت أُكُلها ضعفين ﴿ أَي ومثل الذين يبذلون أموالهم طلبا لمرضاة الله واحتسابا لما عنده للمحسنين من جزيل الأجر ويقينا بأن وعد الله حقّ كمثل من له بستان على نَشْز من الأرض انهمر عليه المطر الشديد العظيم فأثمر هذا البستان ضعفي ما تثمر البساتين التي تشبهه وتضارعه، وإذا كان ضعف الشيء هو مقداره مع زيادة مثله عليه فإن ضعفيه يعادل أربعة أمثاله، وهذا لا شك بالنسبة لما تثمره البساتين عادة يكون مضرب المثل في البركة والنهاء. وأصل الجنة في اللغة هي البستان وهي قطعة أرض تنبت فيها الأشجار حتى تغطيها، وهي مأخوذة من الاجتنان وهو الاكتنان والاستتار، وسمّيت الجنّة لأن من يدخلها يجتنّ ويستتر تحت أشجارها ومنه الجنّ لأنهم مستورون عن الناس، ومنه الجنين لاجتنانه واستتاره في بطن أمه. والربوة بفتح الراء وبضمها أيضا هي المكان النَّشز الظاهر المستوي المرتفع عن السيل، وكون الجنَّة بالربوة يفيد حسن ثهارها لأنّ ما ارتفع من الأرض عن المسايل والأودية يكون أغلظ، وجنان ما غلظ من الأرض تكون أحسن وأزكى ثمرا وزرعا وغرسا من الأرض المنخفضة الواقعة في المسايل والأودية، وقد تغنَّت العرب بوصف جنَّات الرّبا فقال بعضهم:

بين النخيل إلى بقيع الغرقد مَن مُنزلي في روضة برَبَاوة والرَّباوة لغة في الرّبوة، وقال أعشى بني ثعلبة في وصف روضة من رياض الحزن يفوح منها ريح كأنه المسك، يشبّه بها ريح صاحبته:

والزُّنبق الـورد مـن أردانها شَمِل خضراء جاد عليها مُسْبل هَطِل مُؤَزَّر بعميم النَّبْت مُكْتَهل

إذا تقوم يَضُوع المسك أصورة ما روضة من رياض الحُــُزن مُعْشـبة يضاحك الشّمس منها كوكب شرق يـوما بأطيب منها نَشْر رائحة ولا بأحسن منها إذ دنا الأصل

ومعنى: يضوع المسك أي تنتشر رائحته، وقوله: أصورة أي قطعا، وقوله: والزّنبق الورد، الزّنبق دُهْن الياسمين وورد وأحمره أجوده والظاهر أنه المراد هنا. والحزن ما غَلُظ من الأرض، وقوله: جاد عليها مُسْبِل هَطِل أي انهمر عليها الجَوْد وهو المطر الغزير أو ما لا مطر فوقه في القوة، وهو مُسْبِل أي مرسل ماءه على الأرض، وهطل أي منتشر غزير دائم. وقال الصِّمَّة بن عىدالله:

بنفسى تلك الأرض ما أطيب الرّبي وما أحسن المصطاف والمتربّعا ودعوى بعض المفسرين بأن طيب جنات الرّبي خاص برياض نجد هي دعوى غير صحيحة لأن الله تبارك وتعالى ذكر امتنانه على عيسى ابن مريم وأمه بأنه آواهما إلى ربوة ذات قرار ومعين حيث يقول: ﴿وجعلنا ابن مريم وأمَّه آية وآويناهما إلى ربوة ذات قرار ومعين ﴿ وهي لا شك في غير جزيرة

العرب. كما ذكرت قريبا مدح الشاعر روضة بربوة بين النخيل إلى بقيع الغرقد، وهي من نواحي المدينة المنورة.

ومجىء هذا التمثيل بهذه الصفة في القرآن شاهد من شواهد الإعجاز؛ لأن النبي محمدا ﷺ نشأ في واد غير ذي زرع، وقوله عز وجل: ﴿فَآتِت أَكُلُها ﴾ أي فأعطت ثمارها التي تـؤكل، والوابل: المطر الشديـد الضخم القطر، وقد تقدم قريبا مزيد تعريف له، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ فَإِن لَمْ يَصِبُهَا وَابِلَ فَطُلُّ ﴾ هو تأكيد لمدح هـذه الرّبوة بأنها إن لم يصبها وابل فـإنّ الطّل يكفيها وينوب مناب الوابل في إخراج الثمرة ضعفين وذلك لكرم هذه الأرض وطيبها، قال المبرّد في قوله عز وجل: ﴿فطلُّ تقديره: فطلُّ يكفيها، والطّلُّ هـ و المطر الضعيف بل هو أضعف المطرحتي يطلق عليه اسم: النّدي، وقوله عز وجل: ﴿والله بما تعملون بصير الزعيب وترهيب قال ابن جرير رحمه الله: يعنى بـذلـك جل ثناؤه ﴿والله بها تعملون ﴾ أيها الناس في نفقاتكم التي تنفقونها ﴿بصير لا يخفى عليه منها ولا من أعمالكم فيها وفي غيرها شيء، يعلم من المنفِق منكم بالمنّ والأذي والمنفق ابتغاء مرضات الله وتثبيتا من نفسه، فيحصى عليكم حتى يجازي جميعكم جزاءه على عمله إن خيرًا فخيرا، وإن شرا فشرا، وإنها يعني بهذا القول جل ذكره التحذير من عقابه في النفقات التي ينفقها عباده، وغير ذلك من الأعمال أن يأتي أحد من خلقه ما قد تقدم فيه بالنهي عنه، أو يفرّط فيها قد أمر به، لأن ذلك بمَرْأَى من الله ومسمع، يعلمه ويحصيه عليهم، وهو لخلقه بالمرصاد اهروقوله عز وجل: ﴿أيود أحدكم أن تكون له جنّة من نخيل وأعناب تجري من تحتها الأنهار له فيها من كل الثمرات وأصابه الكبر وله ذرية ضعفاء فأصابها إعصار فيه نارٌ فاحترقت ﴾ هـ ذا هو المثل الآخر في هذا المقام الكريم الذي ضربه الله عز وجل لمن ينفق ماله رئاء الناس أو يتبع ما أنفق منّا أو أذى، بأنه

يبطل بريائه أو بمنّه وأذاه ثمرة عمله فلا يفيده بشيء وهو في أمسّ الحاجة إليه مع ما يصيبه عند ذلك من الحسرة والندامة والحزن، وقد شبهه الله عز وجل برجل تقدمت به السنّ وبلغ من الكبر عتيّا وقد فقد القدرة على أن يعمل بنفسه عملا ينفعه، وقد ازداد حسرة وحزنا بسبب أن له أولادا عجزة ضعافًا لا يتمكنون من جلب نفع لهم أو لأبيهم أو دفع ضرّ عنهم أو عن أبيهم، وكان لهذا الرجل بستان يانع الثهار من نخيل وأعناب تجري من تحتها الأنهار وقد اشتمل البستان مع نخيله وأعنابه وأنهاره على كل ما تشتمل عليه البساتين من الزروع والثهار، وبينها هو يتهيّأ لجنى ثهاره وتحصيل ريعه لينفق منه على نفسه وعلى ذريته الضعاف العاجزين أرسل الله عز وجل على بستانه إعصارا فيه نار فأحرقت البستان وذهبت بجميع ما فيه. فكم تكون حسرته وحزنه عند ذاك، وهكذا من أنفق ماله رئاء الناس أو أتبع ما أنفق منا أو أذى يحصل له يوم القيامة أضعاف ما أصاب ذلك الرجل الذي احترق بستانه من الحزن والهم والغم والكرب العظيم، لأن هذا الرجل قد يعطف عليه بعض الناس فيحسنون إليه ويمدون له يد العون، ولكن المرائين ونظراءهم لا يجدون من يمد لهم يد العون عند الله يوم القيامة، ولا شك أن جواب الاستفهام في قوله عز وجل: ﴿ أيود أحدكم ﴾ الخ، هو أن يقول كلّ من عنده مثقال ذرة من عقل: لا أود ولا أتمنّى ذلك ولا أحبّ أبدا أن يصير لي ما صار له، قال البخاري في صحيحه: باب قوله: ﴿ أيود أحدكم أن تكون له جنة من نخيل وأعناب، إلى قوله : ﴿لعلكم تتفكرون ﴾ حدثنا إبراهيم أخبرنا هشام عن ابن جريج سمعت عبد الله بن أبي مليكة يحدّث عن ابن عباس قال: وسمعت أخاه أبا بكر بن أبي مليكة يحدّث عن عبيد بن عمير قال: قال عمر رضى الله عنه يوما لأصحاب النبي عَلَيْ : فيم ترون هذه الآية نزلت ﴿أبود أحدكم أن تكون له جنَّة ﴾؟ قالوا: الله أعلم. فغضب عمر فقال:

قولوا: نعلم أو لا نعلم، فقال ابن عباس: في نفسي منها شيء يا أمير المؤمنين، قال عمر: يا ابن أخي قل ولا تَحْقِرْ نفسك، قال ابن عباس: فُرِبَتْ مثلا لعمل، قال عمر: أي عمل؟ قال ابن عباس: لعمل، قال عمر: لرجل غنيّ يعمل بطاعة الله عز وجل، ثم بعث الله له الشيطان فعمل بالمعاصي حتى أغرق أعهاله اهو والإعصار في اللغة: الريح الشديدة التي تهبّ من الأرض إلى السهاء كالعمود بها سَمُوم تلتف وتدور بسرعة فتتولد فيها نارٌ تشتعل بها الحرائق، وقد تتسبب في تدمير المدن والقرى وإحداث الفيضانات. وهذا فيه إشارة كذلك إلى الإعجاز العلمي في القرآن العظيم، لأن هذا النوع من الرياح نادر في أرض الحجاز وإن كان معروفا، كها قال بعض الشعراء:

إن كنت ريحًا فقد لاقيت إعصارا.

وقوله تبارك وتعالى: ﴿كذالك يبين الله لكم الآيات لعلكم تتفكرون﴾ أي كذلك يوضح الله لكم الحجج الشاهدة بأن محمدا رسول الله كي تتدبروا وتتفهموا من أين هذه العلوم الكونية والشرعية التي جاء بها هذا الأمي الذي ما قرأ كتابا ولا خطّه بيمينه؟ وتعلموا أنه رسول من رب العالمين.

قال تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا اللَّذِينَ آمَنُوا أَنفقُوا مِن طَيِّبَاتِ مَا كَسَبَتُم ومَّا أَخرِجِنالكم مَن الأَرض ولا تيمَّموا الخبيث منْه تنفقون ولستم بآخذيه إلاّ أن تغمضوا فيه، واعلموا أنَّ الله غنيّ حميد ﴾ .

بعد أن حض الله تبارك وتعالى على الإنفاق في سبيل الله وفي سائر أبواب الخير ابتغاء مرضاة الله واحتسابا للأجر والثواب عنده عز وجل وحذر أشد التحذير من إتباع الصدقة بالمن والأذى وبيّن أن الذين ينفقون أموالهم ثم يتبعونها بالمن والأذى يصيرون كالمرائين والكافرين الذين لا يتقبّل الله منهم، وأنهم يبطلون أعمالهم ويحرمون أنفسهم من أجرها، وجّه عباده المؤمنين ورغّبهم في الإنفاق من المال الجيد الذي يحصلون عليه من مكاسبهم في التجارة أو مما تخرجه مزارعهم، وحذّرهم أن تكون نفقتهم وصدقتهم من رديء المال وخسيسه ورذيله ممّا لو أعْطوه لكرهوه وعافوه ، والمراد بالطيبات في قوله تعالى هنا: ﴿ يَا أَيُّهَا الذِّينِ آمنوا أَنفقوا من طيبات ما كسبتم ﴿ هي الأنواع الجيّدة من الأموال، أما المراد بالطيبات في قوله تبارك وتعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا كلوا من طيبات ما رزقناكم، فهي أنواع المال الحلال، لأن الإنسان لا يُحرَّص فيها يأكله إلا على أن يكون حلالا، بخلاف ما ينفقه في أبواب البر فإنه مع اشتراط كونه حلالا فإنه ينبغي أن يختار أجود المال وأحسنه وأحبّه إليه للتقـرب به إلى لله عز وجل كما قال تبارك وتعـالي: ﴿ لَنَ تَنَالُوا الْبُرِّ حتى تنفقوا مما تحبون ﴾ والمقصود أنّ الإنسان إذا كانت عنده أموال بعضها جيد وبعضها رديء فلا ينبغي له أن يعمد إلى الرديء لينفق منه في أبواب البركأن يكون عنده أنواع جيدة من التمر وفيها بعض الحشف، فيخرج الحَشَف في الصدقات، ويبقي لنفسه الأنواع الجيدة المختارة، فنهى الله تبارك وتعالى المسلم عن ذلك، أما إذا كان الإنسان لا يجد عنده إلا الأنواع

الرديئة فإن له أن يخرج منها لأن الله تبارك وتعالى لا يكلف نفسا إلا وسعها، وكما قيل: الجود من الموجود، ولذلك يدفع الله تبارك وتعالى نار جهنم يوم القيامة عن وجه المسلم الذي تصدّق بشقّ تمرة، فقد روى البخاري في صحيحه من حديث عديّ بن حاتم رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عَلَيْهُ يقول : «اتقوا النار ولو بشق تمرة». وأخرجه مسلم من حديث عديّ بن حاتم رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله علي يقول: «من استطاع منكم أن يستتر من النار ولو بشق تمرة فليفعل». وفي رواية للبخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث عدي بن حاتم رضي الله عنه أن النبي على ذكر النار فأشاح بوجهه فتعوّذ منها ثم ذكر النّار فأشاح بوجهه فتعوّذ منها ثم قال: «اتقوا النار ولو بشق تمرة فمن لم يجد فبكلمة طيبة». وفي رواية للبخاري ومسلم واللفظ لمسلم من حديث عدي بن حاتم رضي الله عنه أن رسول الله عَلِيْهُ قال: «ما منكم من أحد إلا سيكلمه الله ليس بينه وبينه تَـرُجُمان فينظر أيمن منه فلا يرى إلا ما قدّم، وينظر أشأم منه فلا يرى إلا ما قدّم، وينظر بين يديه فلا يرى إلا النار تلقاء وجهه فاتقوا النار ولو بشق تمرة». كما روى البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: دخلت امرأة معها ابنتان لها تسأل، فلم تجد عندي شيئا غير تمرة، فأعطيتها إياها فقسمتها بين ابنتيها، ولم تأكل منها، ثم قامت فخرجت، فدخل النبي عَلَيْهُ علينا فأخبرته فقال: «من ابْتُلِيَ من هذه البنات بشيء كنّ لـ هسترا من النارا . كما روى مسلم من حديث عائشة رضى الله عنها قالت : جاءتنى مسكينة تحمل ابنتين لها فأطعمتُها ثلاث تمرات، فأعطت كلّ واحدة منهما تمرةً ورفعَتْ إلى فيها تمرة لتأكلها، فاستطعمتْها ابنتاها فشقّت التمرة التي كانت تريد أن تأكلها بينهما، فأعجبني شأنها، فذكرت الذي صنعَتْ لرسول الله ﷺ فقال : «إن الله قد أوجب لها بها الجنة أو أعتقها بها من النار». وكما

أن المسلم لا ينبغي له أن يحتقر شيئا يتصدق به ما دام لا يجد خيرا منـ ه فقد حذّر رسول الله عليه من يُعْطَى من أخيه المسلم شيء أن يحتقره مهم كان حتى ولو كان فِرْسِنَ شاة، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «يا نساء المسلمات لا تَحْقرَنّ جارة لجارتها ولو فِرْسِن شاةٍ». والفرسن: عظم قليل اللحم، وهو للبعير وللشاة موضع الحافر للدابة والقدم للإنسان ويقال له في البعير والشاة والبقرة: ظِلْف، وقد روى أحمد وأبوداود والترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح، عن أم بُجَيْد قالت: قلت: يا رسول الله إن المسكين ليقف على بابي حتى أستحي فلا أجد في بيتي ما أدفع في يده فقال رسول الله عليه: «ادفعي في يده ولو ظِلْفًا محرقًا». وقوله عز وجل: ﴿ولا تيمَّموا الخبيث منه تنفقون ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه الصل قوله عز وجل: ﴿ولا تيمموا﴾ أي ولا تتيمّموا فحـذفت إحدى التّاءين تخفيفا وقـد حذفت كذلك في ثلاثة وعشرين موضعا في كتاب الله عز وجل وهي: ولا تفرّقوا، توفّاهم، تعاونوا، فتفرّق بكم، تلقّف (على إحدى القراءتين) ولا تولّوا «في الأنفال» تنازعوا، تربّصون، فإن تولّوا «في النور» لا تكلّم، تلقّونه، تبرّجن، تبدّل، تناصرون، تجسسوا، تنابزوا، لتعارفوا، تميّنُ، تخيّرون، تلهّى، تلظّى، تنزّل الملائكة. والتّيمّم في اللغة هو القصد، قال الأعشى ميمون بن قيس في مدح قيس بن معد يكرب الكِنْدِي:

تيمّمت قيسا وكم دونه من الأرض من مَهْمَهِ ذي شَـزَن وكما قال عامر بن مالك مُلاعِبُ الأسنّة في ضِرَار بن عمرو الضّبّيّ: يمّمته الرّمح شَـزُرًا ثم قلت له هَـذِي البسالة لا لعبُ الزَّحَاليـق وكما قال امرؤ القيس:

تيمّمتها من أَذْرِعات وأهلُها بيشرب أدني دارِها نظرٌ عال

وكم قال أيضا:

ولما رأت أن المنيسة وردها وأنّ الحصى من تحت أقدامها دامي تيمّمَتِ العين التي عند ضارج يفيء عليها الظّل عَرْمَضُها طامي والعرمض الطّحلب. وضارج هو الجبل المعروف في القصيم باسم جبل ضاري، وكما قال حميد بن ثور الهلالى:

سل الرّبع أنَّى يمّمَتْ أمُّ طارق وهل عادة للرّبع أن يتكلّم وقال الشافعي رحمه الله:

عِلمي معي أينها يممت يتبعني صدري وعاء له لا بطن صندوق والمراد بالخبيث في قوله عز وجل هنا: ﴿ولا تيمُّموا الخبيث﴾ هو الرديء ضد الجيد، والعرب يطلقون على كل شيء يعافونه كلمة خبيث ويقولون: هـ و خبيث الطّعم ، وهو خبيث اللّـون، قال ابن منظـور في لسان العـرب: يقال في الشيء الكريه الطعم والرائحة: خبيث، مثل الثوم والبصل والكرّاث اه فمعنى: ﴿ ولا تَيَمَّمُ وا الخبيث منه تنفقون ﴾ أي ولا تقصدوا إلى الرديء من مكاسبكم في التجارة أو ما يخرجه الله لكم من الأرض فتجعلوا منه صدقاتكم وتتركون الطيّب الجيّد لأنفسكم، وقول عز وجل: ﴿ولستم بآخذيه إلا أن تُغْمِضوا فيه ﴿ أي ولستم ترضونه لأنفسكم لو أعطِيتُمُوه إلا بإغماض منكم وكراهية في أخذه، فبلا تجعلوا لله مبالا ترضونه لأنفسكم، والإغماض يطلق على التساهل وعلى غض البصر، قال الجوهري في الصحاح: وغمضت عن فلان إذا تساهلت عليه في بيع أو شراء، وأغمضت، قال الله تعالى: ﴿ولستم بآخذيه إلا أن تغمضوا فيه ﴾ يقال: أغمِضْ لي فيها بعتني كأنك تريد الزيادة منه لرداءته والحط من ثمنه اهـ والتعبير بقوله: ﴿ولا تيمموا ﴾ يفيد أنه لـ و حصل واختار المنفق نوعـ ا جيدا الإخراجه في النفقة في سبيل الله وكان فيه بعض الحشف القليل فإنه لا يضره، وقول عن وجل: ﴿والله غني حميد﴾ أي والله تبارك وتعالى غير محتاج لصدقاتكم وهو غني عن جميع خلقه، وهم فقراء محتاجون إليه في كل وقت وحين، وإنها يأمركم بالجود على الفقراء والمحتاجين من إخوانكم فأنفقوا عليهم من أموالكم الجيدة، وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خير الرازقين، وعليكم أن تحمدوا الله عز وجل على ما أنعم به عليكم وهو المحمود في جميع أفعاله وأقواله وقدره وشرعه، وهو إنها يأمركم بها يأمركم به لتحصلوا على مرضاته، وتفوزوا بالنعيم المقيم في جناته وكها قال عز وجل: ﴿ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ هُو اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ

قال تعالى: ﴿الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء والله يعدكم مغفرة منه وفضلا، والله واسع عليم \* يؤتى الحكمة من يشاء، ومن يؤت الحكمة فقد أوتي خيرا كثيرا، وما يذكر إلا أولوا الألباب \* وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فإن الله يعلمه، وما للظالمين من أنصار \*

بعد أن حض الله تبارك وتعالى المؤمنين على أن ينفقوا من طيبات مكاسبهم ومزارعهم، وحذَّرهم أن يتعمَّدوا إخراج النوع الرديء من أموالهم، حذَّرهم هنا من وساوس الشيطان التي يلقيها في قلوب بعض الناس حيث يوسوس لهم أنَّ إخراج بعض أموالهم يؤدي إلى نقصها، وأنه ينبغي إمساكها خوف الفقر وأنه في الوقت الذي يقبّح لهم فيه البذل في أبواب الخير فإنه يحضّهم على ارتكاب الفواحش والوقوع فيها يغضب الله تبارك وتعالى، وهذه وظيفة الشيطان ذئب الإنسان ، ينهاه عن الخير ويأمره بالشر، والله تبارك وتعالى يعد المنفقين بأن يخلف عليهم أضعاف ما أنفقوا، ويرزقهم من حيث لم يحتسبوا، مع مغفرة ذنوبهم وتكفير سيئاتهم، فإن الصدقة تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار، فقد روى الترمذي وقال: هذا حديث حسن صحيح، عن معاذ بن جبل رضى الله عنه قال: كنت مع النبي ﷺ في سفر فأصبحت يوما قريبا منه ونحن نسير، فقلت: يا رسول الله أخبرني بعمل يدخلني الجنة ويباعدني من النار قال: «لقد سألتني عن عظيم، وإنه ليسير على من يسّره الله عليه، تعبد الله ولا تشرك به شيئا، وتقيم الصلاة، وتؤتي الزكاة، وتصوم رمضان، وتحج البيت» ثم قال: «ألا أدلُّك على أبواب الخير: الصوم جُنَّةٌ، والصدقةُ تطفئ الخطيئة كما يطفئ الماء النار» الحديث. وأخبر رسول الله ﷺ أن الصدقة لا تنقص المال، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْكَ قال: «ما نقصت صدقة من مال، وما

زاد الله عبدا بعفو إلا عزًّا، وما تواضع أحد لله إلا رفعه». ولو ظن ظانَّ أنه إذا أخرج من مائتي ألف خمسة آلاف فإن مائتي الألف قد نقصت هذه الآلاف الخمسة ، لأنا نقول له: وما يدريك أنّ الله تبارك وتعالى قد دفع عنك من الشرّ والأذى والأمراض والآفات ما كان يكلّفك أضعاف أضعاف هذه الآلاف الخمسة لو أمسكتها عن الإنفاق، والعبرة بالكيف لا بالكمّ فالقليل المبارك خير من كثير لا بركة فيه. وقد أخبر رسول الله عَلَيْ أن الشيطان دائما يخوّف المنْفِق من الفقر وأن الله تعالى يسدّد المؤمن بالملك الموكّل بـ فَيَعِدُه بالخير، فقد قال الترمذي: حدثنا هنّاد حدثنا أبو الأحوص عن عطاء بن السائب عن مُرّة الهمدانيّ عن عبد الله بن مسعود قال: قال رسول الله عَلَيْهُ: «إنّ للشيطان لله بابن آدم وللملك لمّة، فأما لمّة الشيطان فإيعاد بالشر وتكذيب بالحق، وأما لمَّة الملك فإيعاد بالخير وتصديق بالحقِّ فمن وجد ذلك فليعلم أنه من الله فليحمد الله ومن وجد الأخرى فليتعوذ بالله من الشيطان الرجيم» ثم قرأ: ﴿الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء ﴾ قال أبو عيسى : هـذا حديث حسن غريب لا نعلمه مرفوعًا إلا من حـديث أبي الأحوص اهـ وفي بعض نسخ الترمذي: حسن صحيح غريب. وقوله عز وجل: ﴿ والله واسع عليم ﴾ أي والله تبارك وتعالى يسع خلقه كلُّهم بالكفاية والإفضال والجود والتدبير لا تنفد خزائنه على كثرة العطاء وهو عليم بنفقاتكم وصدقاتكم يحصيها لكم ويجزيكم بها أحسن الجزاء من واسع جوده وفضله مع ما يخلفه عليكم في الدنيا كما قال عز وجل: ﴿ وما أنفقتم من شيء فهو يخلفه وهو خير الرازقين ﴿ وقوله عز وجل : ﴿ يؤتي الحكمة من يشاء ﴾ أي يعطى الفقه في الدين والانقياد لأمر الله من يشاء من عباده فيشرح صدورهم للإسلام، وينير بصائرهم لمعرفة كتاب الله تعالى وسنة رسوله محمد عَلَيْهُ، وأصل الحكمة ما يمتنع به الإنسان من السّف والوقوع في القبيح

ويحرص على ما ينفعه في دينه ودنياه، لأن الحكمة مأخوذة من الإحكام وهو إتقان الفعل والقول، وقوله عز وجل: ﴿ وَمِن يُؤْتَ الحَكُمَةُ فَقَد أُوتِي خيرًا كثيراً أي ومن يعط الحكمة والفقه في دين الله فقد حصل على الخير الكثير، وقد أخبر رسول الله عَلَيْ أَنَّ الفقه في دين الله والاستمساك بشرعه دليل على أن الله تبارك وتعالى يريد الخير لمن مُنح ذلك فقد روى البخاري ومسلم من حديث معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنهما أن رسول الله عَلَيْ قال: «من يرد الله به خيراً يفقّه ه في الدين» الحديث. وقول ه تبارك وتعالى: ﴿وَمَا يَـذُّكُّرُ إِلَّا أولوا الألباب الله أي وما يتعظ بها يجيء عن الله عز وجل وينتفع بـ إلا أصحاب العقول. وقوله عز وجل: ﴿وما أنفقتم من نفقة أو نذرتم من نذر فإن الله يعلمه ﴾ هذا ترغيب وترهيب من الله عز وجل يفيد أن جميع تصرفات الإنسان عند الله علمها فمن كانت نفقت أو نذره ابتغاء مرضاة الله وتثبيتا من نفسه جازاه بالذي وعده من الخير الكثير والعطاء الجزيل ومضاعفة الحسنات ومغفرة السيئات، ومن كانت نفقته أو نذره رئاء الناس أو متبعةً بالمن والأذى أو قدّم في صدقته رديء ماله، أو امتنع عن بذل الخير طاعة للشيطان الذي خوّفه من الفقر، فإنّ جميع ذلك يعلمه الله عز وجل، ويثيب كلُّ عامل بها عمل، والنذر هو أن يوجب الإنسان على نفسه شيئا لله عز وجل لم يكن في الأصل واجبا عليه. قال في القاموس: ونذر على نفسه ينذِر وينذُر نـذرًا ونذورًا أوجبه كانتذر، ونـذر ما له، ونـذر لله سبحانـه كذا، أو النذر ما كان وعدا على شرط، فعلى إن شفى الله مريضي كذا نذرٌ، وعلى أن أتصدّق بدينار ليس بنذر اهـ وقال ابن جرير رحمه الله: ويعني بالنذر ما أوجبه المرء على نفسه تبرّرا في طاعة الله وتقرّبا به إليه من صدقة أو عمل خير اهـ وقال القرطبي في تعريف النذر: هـ و ما أوجبه المكلّف على نفسـ ه من العبادات مما لو لم يوجبه لم يلزمه ، تقول: نذر الرجل كذا إذا الترم فعله اهـ

والنذر من أنواع العبادة فلا يجوز أن يجعل منه شيء لغير الله عز وجل، وقد كان أهل الجاهلية الأولى ينذرون لأصنامهم وأوثانهم، وقد وقع كثير من المنتسبين للإسلام فيما وقع فيه أهل الجاهلية الأولى فنذروا للمنتسبين للصلاح من الموتى، وهم بـذلك يشركـون بـالله عز وجل ويعتقـدون أن هـؤلاء الموتى ينفعون ويضرون، فيجعلون لهم نذورا من أموالهم تقربا إليهم مدعين أنهم شفعاؤهم عند الله، والغالب في النذر أن يلتزم الناذر بعمل طاعة في مقابلة استجلاب نعمة أو استدفاع نقمة وقد يعتقد بعض الناس أن النذر هو الذي يجلب النعمة أو يدفع النقمة وقد نبّه رسول الله ﷺ إلى أن النذر لا يقدّم شيئا ولا يؤخره، وقد أجمع أهل العلم على أن من التزم بطاعة في مقابلة استجلاب نعمة أو استدفاع نقمة فحصل له ما يريد أنه يجب عليه الوفاء بنذره، وقد أَثنى الله تبارك وتعالى على الموفين بالنذر وجعلهم في جملة الأبرار وقمّتهم حيث يقول: ﴿إِن الأبرار يشربون من كأس كان مزاجها كافورا \* عينا يشرب بها عباد الله يفجرونها تفجيرا پوفون بالنذر ويخافون يوما كان شره مستطيرا ، الآيات. وقد ساق البخاري من طريق سعيد بن الحارث أنه سمع ابن عمر رضى الله عنهما يقول: أو لم يُنْهَوْا عن النـذر؟ إن النبي ﷺ قال: «إن النذر لا يقدم شيئا ولا يـؤخر وإنها يُسْتَخْرَج بالنذر من البخيل». ثم ساقه البخاري رحمه الله من طريق عبد الله بن مرّة عن عبد الله بن عمر: نهى النبي عَلَيْ عن النذر وقال: «إنه لا يرد شيئا ولكنه يستخرج به من البخيل». ورواه مسلم بألفاظ قريبة من الألفاظ التي رواه بها البخاري، وإذا كان هذا في نذر الطاعة فإن النذر لغير الله من أقبح المعاصي وأكبر السيئات لأنه شرك بالله عز وجل، وقد روى البخاري من حديث عائشة رضي الله عنها أن رسول الله عَلَيْهِ قال: «ومن نذر أن يعصى الله فلا يعصه». كما روى مسلم من حديث عمران بن حصين رضى الله عنهما أن رسول الله علي قال: «لا وفاء لنذر في

معصية». وقد روى أبو داود بسند صحيح من حديث ثابت بن الضحاك قال: نذر رجل على عهد رسول الله على أن ينحر إبلا بِبُوانَة ، فأتى النبي على فقال: إني نذرت أن أنحر إبلاً ببُوانَة، فقال النبي عَلَيْ : «هل كان فيها وثن من أوثان الجاهلية يُعبد؟ » قالوا: لا ، قال: «هل كان فيها عيد من أعيادهم؟ » قالوا: لا. قال رسول الله عَلَيْ : «أوفِ بنذرك فإنه لا وفاء لنذر في معصية الله ولا فيما لا يملك ابن آدم» قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في اقتضاء الصراط المستقيم: أصل هذا الحديث في الصحيحين، وهذا الإسناد على شرط الصحيحين، وإسناده كلُّهم ثقات مشاهير اهـ وقولـ عز وجل: ﴿وما للظالمين من أنصار﴾ هو وعيد شديد لمن انحرف بنفقته أو بنذره فصرفه لغير الله عز وجل فصار بذلك ظالما بل مرتكبا أفحش الظلم وهو الإشراك بالله عز وجل، ولن ينفعه مَن نَذر له مِن أولياء مِن دون الله، ولن ينصره أحد من عـذاب الله، ووضع الاسم الظاهر موضع الضمير حيث قال: ﴿وما للظالمين من أنصار الله ولم يقل: ومالهم من أنصار، لتسجيل صفة الظلم عليهم ولإشعارهم بأن من يصرف شيئا من النفقة أو النذر لغير الله يكون ظالما مشركا بالله.

قال تعالى: ﴿إِن تبدوا الصّدقات فنعها هي و إِن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم، ويكفّر عنكم من سيّئاتكم، والله بها تعملون خبير \* ليس عليك هداهم ولّكنّ الله يهدى من يشاء، وما تنفقوا من خير فلأنفسكم، وما تنفقون إلا ابتغاء وجه الله، وما تنفقوا من خير يوفّ إليكم وأنتم لا تظلمون

لما حلَّر الله تبارك وتعالى المنفقين من المراءاة وبين أن الرياء يحبط العمل ويبطله، ذكر هنا أنَّ إظهار الصدقات وإعطاءها علانية لا يضرَّ صاحبها ولا يبطلها إذا قصد وجه الله عز وجل ولم يرد بذلك رياء ولا سمعة ، ولم يكن في إظهارها إيذاء للمُعْطَى بل قد يكون ذلك من مصلحته، إذ قد يكون في ذلك لفت انتباه أهل الخير له لشدة حاجته، وقد امتدح الله تبارك وتعالى حينئذ إظهار الصدقة حيث يقول عـز وجل هنا: ﴿إِن تبدوا الصدقات فَنِعِمَّا هي﴾ أي إن تعطوا الصدقات علانية فنعم شيئا إبداؤها، وهذا في الصدقات الواجبة ظاهر وفي غير الواجبة إذا كان فيه مصلحة للمُعْطَى كما وصفت قريبا فقد يسارع أهل الخير لإعطائه فيكون الذي أعطاه أولا وأظهر عطيته له سببا في خير كثير له ويكون للذي دلّ عليه بعطائه أجرٌ مثل أجر الذين يتصدقون عليه بسببه، فقد روى مسلم من حديث أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه قال: جاء رجل إلى النبي ﷺ فقال: إني أُبْدِعَ بي فاحملني فقال: «ما عندى»، فقال رجل: يا رسول الله أنا أدله على من يحمله، فقال رسول الله عَلَيْهُ: «من دل على خير فله مثل أجر فاعله» كما أنّ الذي يظهر صدقته لمن يُعْلَم أن الناس لا يتفطنون له ليتصدقوا عليه يكون قد سنّ سنة حسنة، فقد روى مسلم من طريق المنذر بن جرير عن أبيه قال: كنا عند رسول الله عليه

في صدر النهار قال: فجاءه قوم حفاةٌ عراةٌ مجتابي النَّار أو العَبَاء، متقلّدي السّيوف، عامّتهم من مضر بل كلّهم من مضر، فتَمَعّر وجه رسول الله ﷺ لما رأى بهم من الفاقة فدخل ثم خرج، فأمر بلالًا، فأذَّن وأقام، فصلى، ثم خطب، فقال: ﴿ يا أيها الناس اتقوا ربَّكم الذي خلقكم من نفس واحدة ﴾ إلى آخر الآية ﴿إن الله كان عليكم رقيبا ﴾ والآية التي في الحشر ﴿اتَّقُوا الله ولتنظر نفس ما قدّمت لغد واتقوا الله ﴾ «تصدّق رجل من ديناره، من درهمه، من ثوبه، من صاع بره، من صاع تمره»، حتى قال: «ولو بشق تمرة»، قال: فجاء رجل من الأنصار بصرّة كادت كفّه تعجز عنها بل قد عجزت، قال: ثم تتابع الناس حتى رأيت كَوْمَيْن من طعام وثياب، حتى رأيت وجه رسول الله عَيني يتهلل كأنه مُذْهَبة ، فقال رسول الله عَيني : «من سنّ في الإسلام سنّة حسنة فله أجرها وأجر من عمل بها بعده من غير أن ينقص من أجورهم شيء، ومن سنّ في الإسلام سنّة سيّئة كان عليه وزرها ووزر من عمل بها من بعده من غير أن ينقص من أوزارهم شيء». وقوله عز وجل: ﴿ وِ إِن تَخْفُوهَا وَتَوْتُوهَا الْفَقَـرَاءَ فَهُو خَيْرِ لَكُم ﴾ أي و إن تبذلوا الصدقات سرًّا وتعطوها في الخفاء فهو خير لكم مدّخر عنـد ربكم، وكلمة ﴿خير﴾ يحتمل أن تكون للتفضيل فيكون إعطاء الصدقة سرّا أفضل من إعطائها علنا وذلك إذا كانت الحالة واحدةً في الإبداء والإخفاء، ويخشى المتصدق على نفسه الرياء، أو إلحاق المنْفَق عليه أذى، وعلى هذا يحمل ما ورد عن رسول الله ﷺ من الحض على صدقة السر فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عَلَيْكُ قال: «سبعة يظلُّهم الله في ظله يـوم لا ظلَّ إلا ظلَّه، الإمام العادل، وشابُّ نشأ في عبادة الله، ورجل قلبه معلَّق بالمساجد، ورجلان تحابًا في الله اجتمعا عليه وتفرقا عليه، ورجل طلبته امرأة ذات منصب وجمال فقال: إني أخاف الله، ورجل تصدّق بصدقة فأخفاها حتى

لا تعلم شماله ما تنفق يمينه ورجل ذكر الله خاليا ففاضت عيناه». وروى الطبراني في الكبير بإسناد وصف المنذري في الترغيب والترهيب بأنه إسناد حسن من حديث أبي أمامة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: «صنائع المعروف تقى مصارع السوء، وصدقة السر تطفئ غضب الرب، وصلة الرّحم تزيد في العمر" اهـ ومعنى: «تزيد في العمر" أي يصير العمر مباركا يحصل لصاحبه فيه من الخير ما لا يحصل عليه غيره إلا في عمر يزيد عليه بكثير. أما إذا كان المنْفِق لا يخاف على نفسه الرياء ولا المنّ والأذى بصدقته وكان إعلان الصدقة فيه مصلحة ظاهرة للمُعْطَى كما ذكرت قريبا فإن قوله تبارك وتعالى: ﴿ حير لكم ﴾ لا يكون للتفضيل بل يكون المقصود منه أن إعطاء الصدقة حال الإخفاء خير من الخيرات وطاعة من جملة الطاعات، وقوله عز وجل: ﴿ويكفّر عنكم من سيئاتكم ﴾ هذه قراءة عبد الله بن عامر وحفص عن عاصم أي ويستر الله عليكم أيها المنفقون ويغفر لكم من خطاياكم، والتعبير بـ (مِن) التي تفيد التبعيض ليكون العبـ في مسيرته إلى الله عن وجل بين الخوف والرجاء، وقرأ أبو عمرو وابن كثير وأبو بكر عن عاصم: ﴿ونكفّر عنكم من سيئاتكم ﴾ والواو على القراءتين للاستئناف لبيان منزيد فضل الله على عباده المنفقين ابتغاء وجهم، وقرأ نافع وحمزة والكسائي: ﴿ونكفَّر ﴾ بالنون وسكون الراء مجزوما على محل ﴿فهو خير لكم ﴾ الواقعة في جواب الشرط، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ والله بها تعملون خبير، هـ و ترغيب وترهيب أي إن الله مطلع على جميع أحوالكم في سائر أعمالكم يعلم سركم وعلانيتكم، وإخفاءكم وجهركم فراقبوه في عموم أفعالكم وقفوا عند حدوده، واسلكوا صراطه المستقيم، ففي ذلك خير لكم في عاجلتكم وآجلتكم. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ليس عليكُ هداهم ولَّكنَّ الله يهدي من يشاء ﴾ تبصير الخلق بأن قلوبهم بيد الملك الحقّ، وأن محمدا رسول

الله ﷺ وهو أفضل خلق الله قاطبة لا يقدر على تحويل قلوب العباد إلى طاعة الله ولا يملك التصرّف والتسلّط والسيطرة عليهم، لأن قلوب العباد بين إصبعين من أصابع الرحمن يقلّبها كيف يشاء فيهدي من أراد هدايته فضلا، ويضل من أراد إضلاله وخذلانه عدلا، كما قال عز وجل: ﴿لست عليهم بمصيطر، وكما قال عز وجل : ﴿إن عليك إلا البلاغ ﴾ وإذا كان محمدٌ رسول الله على لا يملك التصرف في قلوب الخلق ولا يمكنه أن يسيطر على أفئدة العباد فهل يستطيع أحد من خلق الله سواء كان ملكا مقربا أو نبيا مرسلا أو رجلا صالحا أن يتصرف في قلوب العباد وأن يسيطر على نفوسهم كما يدعي بعض المنحرفين عن الحق من المنتسبين لـ الإسـ الام بأن أولياءهم يسيطرون على الكون ويفعلون ما يريدون، تعالى الله عما يقولون علوّا كبيرا. وقد روى الترمذي من طريق شهر بن حوشب قال: قلت لأم سلمة: يا أم المؤمنين ما كان أكثر دعاء رسول الله علي إذا كان عندك؟ قالت كان أكثر دعائه: «يا مقلّب القلوب ثبّت قلبي على دينك». قالت: قلت: يا رسول الله ما أكثر دعاءك: يا مقلب القلوب ثبّت قلبي على دينك؟ قال: «يا أمّ سلمة إنه ليس آدمي إلا وقلبه بين أصبعين من أصابع الله، فمن شاء أقام، ومن شاء أزاغ». الحديث. قال الترمذي: وفي الباب عن عائشة والنوّاس بن سمعان وأنس وجابر وعبد الله بن عمرو ونعيم بن عمّار، قال: وهذا حديث حسن اهـ كما روى البخاري من طريق سالم عن عبد الله قال: كثيرا مما كان النبي عَلَيْة يحلف: «لا ، ومقلّب القلوب» ، كما روى مسلم من حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أنه سمع رسول الله عليه يا قول: «إنَّ قلوب بني آدم كلُّها بين إصبعين من أصابع الرحمن كقلبٍ واحدٍ، يصرّفه حيث يشاء»، ثم قال رسول الله عَلَيْةِ: «اللهم مصرّف القلوب صرّف قلوبنا على طاعتك»، فقوله تبارك وتعالى: ﴿ليس عليك هداهم ولكنّ الله يهدي من يشاء ﴾ للفت

انتباه المؤمنين إلى حاجتهم إلى الله عز وجل، وأنهم لا غني لهم عنه طرفة عين، وأن رسول الله علي وظيفت أن يبلّغ الناس ما أنزل إليه من ربه، فعلى الناس المسارعة إلى طاعته لمصلحتهم هم، ولذلك قال عز وجل بعدها مباشرة: ﴿ وما تنفقوا من خير فلأنفسكم ﴾ . أي وما تبذلوا من مال في وجوه الخير فنفعه لكم وعائد عليكم، وقوله عز وجل: ﴿وما تنفقون إلا ابتغاء وجه الله، وما تنفقوا من خير يُوفَّ إليكم وأنتم لا تظلمون، أي ومادمتم تخرجون صدقاتكم ابتغاء مرضاة الله فقد وقع أجركم على الله، ولن يضيع عليكم عند الله شيء من أعمال البر التي تعملونها سواء كان المعطى الذي طلبها مستحقا لها في نفس الواقع أو غير مستحق لأنكم لستم مطلعين على قلوب الناس ونياتهم، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «قال رجل: لأتصدّقنّ الليلة بصدقة فخرج بصدقته فوضعها في يد زانية، فأصبحوا يتحدثون: تُصُدِّق الليلة على زانية، قال: اللهم لك الحمد، على زانية، لأتصدّقن بصدقة فخرج بصدقته فوضعها في يدي غني فأصبحوا يتحدثون: تُصُدِّق الليلة على غني، قال: اللهم لك الحمد، على غني، لأتصدقن بصدقة، فخرج بصدقته فوضعها في يد سارق، فأصبحوا يتحدثون: تُصُدِّق على سارق، فقال: اللهم لك الحمد، على زانية وعلى غني وعلى سارق. فأتبى فقيل له: أمَّا صدقتك فقد قُبلَتْ، أمَّا الزانية فلعلها تستَعِف بها عن زناها، ولعل الغنيّ يعتبر فينفق مما أعطاه الله، ولعل السارق يستعف بها عن سرقته».

قال تعالى : ﴿للفقراء الذين أحصروا في سبيل الله لا يستطيعون ضرباً في الأرض يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفّف تعرفهم بسياهم لا يسألون النّاس إلحافاً، وما تنفقوا من خير فإنّ الله به عليم ﴾.

بعد أن حض الله تبارك وتعالى على التصدّق على الفقراء في قوله تبارك وتعالى: ﴿ وإن تخفوها وتؤتوها الفقراء فهو خير لكم ﴾ أرشد عز وجل هنا إلى أنه ينبغي مراعاة أشد الناس فقرا، وهم العاجزون عن الاكتساب إما بسبب انقطاعهم للجهاد في سبيل الله أو لطلب العلم أو عدم قدرتهم على العمل وهم في نفس الوقت متعفّفون حتى يظنّهم الجاهل بأحوالهم الذي لم يطّلع على ما هم فيه من الفاقة أغنياء، وقد وصف الله تبارك وتعالى هؤلاء الفقراء الذين خصّهم بمزيد من الحض على مراعاتهم وبذل الصدقات لهم بخمس صفات، الصفة الأولى: ﴿الذين أحصروا في سبيل الله ﴾ والصفة الثانية: ﴿لا يستطيعون ضربا في الأرض ﴾ والصفة الشالثة: ﴿ يحسبهم الجاهل أغنياء من التّعفف ﴾ والصفة الرابعة: ﴿تعرفهم بسيماهم ﴾ والخامسة: ﴿لا يسألون النَّاس إلحافاً ومعنى: ﴿أحصروا في سبيل الله ﴾ أصل الإحصار في اللغة أن يعرض للإنسان ما يحول بينه وبين سفره من مرض أو كبر أو عدق أو ذهاب نفقة أو ما يجري مجرى ذلك، أي إنّ هؤلاء الفقراء حصروا أنفسهم ووقفوها على الجهاد في سبيل الله الإعلاء كلمة الله وليس لهم شيء من موارد العيش، فوجّه الله تبارك وتعالى المسلمين إلى رعاية من كان بهذه المثابة من المسلمين لإزالة عَيْلَتِهم، وتقوية قلوبهم، لما في ذلك من تقوية الإسلام بتقوية المجاهدين المنقطعين للجهاد في سبيل الله، أما الصفة الثانية من صفات هؤلاء انفقراء فهي قوله عز وجل فيهم: ﴿لا يستطيعون ضربا في الأرض﴾

أي لا يقدرون على التجارة وأسباب الاكتساب بالسفر لالتماس الرزق لأنهم لما حبسوا أنفسهم على الجهاد منعهم ذلك من الاشتغال بالكسب والتجارة، ولا سيها وأن الكفار كانوا مطبقين عليهم من جميع جهاتهم، أو لأنهم لا خبرة لهم بالتجارة، وأصل الضّرب في الأرض هو السير فيها والسفر كما قال عـز وجل: ﴿ وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناحٌ أن تقصروا من الصلاة ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿علم أن سيكون منكم مرضى وآخرون يضربون في الأرض يبتغون من فضل الله وآخرون يقاتلون في سبيل الله ﴾ الآية . أما الصفة الثالثة من صفات هؤلاء الفقراء الذين خصّهم الله عز وجل بلفت انتباه المسلمين إلى رعايتهم وبذل المال لهم فهي قوله تبارك وتعالى: ﴿ يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفّف ﴾ أي يظنّهم الجاهل بحالهم الذي لا خبرة له بهم وبها هم عليه من الفاقة والفقر وشدة الحاجة أغنياء بسبب تعفَّفهم عن سؤال الناس، وتنزّههم عن طلب شيء منهم، وقد يظهرون أمام الناس في ثياب حسنة، حتى لا يذلُّوا أنفسهم لغير الله عز وجل، ولذلك لا يكاد يتفطن لهم إلا من يخالطهم، ولا يعرف فقرهم إلا من يداخلهم، ولا شك أن الله تبارك وتعالى يحب هذا التّعفف من عباده كما حضّ رسول الله على التعفف ودعا للمتعففين، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث حكيم بن حزام رضي الله عنه أن النبي عَلَيْهُ قال: «اليد العليا خير من اليد السّفلي وابدأ بمن تعول، وخير الصدقة ما كان عن ظهر غِنّي، ومن يستعفف يعفّ الله ومن يستغن يغنه الله» ولا شك أن أصحاب الصُّفّة من فقراء المهاجرين كانوا في أمس الحاجة إلى أن توجّه إليهم أنظار الموسرين كما كان غيرهم ممن حبس نفسه على تلقى الأحاديث من رسول الله عليه على يكاد يقتلهم الجوع أحيانا ولا يسألون الناس شيئا، فقد روى البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه قال: لقد رأيت سبعين من أهل الصُّفّة ما منهم رجل

عليه رداء، إما إزار وإما كساء، قد ربطوا في أعناقهم منها ما يبلغ نصف الساقين ومنها ما يبلغ الكعبين فيجمعه بيده كراهية أن تُركى عورته. كما روى البخاري من طريق محمد بن سيرين عن أبي هريرة رضي الله عنه قال: لقد رَأَيْتُنِي و إني لأخِرُّ فيها بين منبر رسول الله ﷺ إلى حجرة عائشة رضي الله عنها مَغْشِيًّا عليّ فيجيء الجائي فيضع رجله على عنقي ويرى أني مجنون وما بي من جنون، ما بي إلا الجوع. كما روى البخاري من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: والله الذي لا إله إلا هو إن كنت لأعتمد بكَبِدِي على الأرض من الجوع، وإن كنت لأشدّ الحجر على بطني من الجوع، ولقد قعدت يوما على طريقهم الذي يخرجون منه، فمرّ بي النبيّ عَلَيْ ، فتبسّم حين رآني وعرف ما في وجهي وما في نفسي، ثم قال: «يا أبا هرّ»، قلت: لبيك يا رسول الله، قال: «الْحَقْ»، ومضى، فاتّبعته فدخل فاستأذن، فأُذِنَ لي، فدخلت، فوجد لبنا في قَدَح، فقال: «من أين هذا اللبن؟» قالوا: أهداه لك فلان أو فلانة، قال: «أبا هِرّ»، قلت: لبيك يا رسول الله، قال: «الْحَقْ إلى أهل الصّفّة فادعهم لي»، قال: وأهل الصفة أضياف الإسلام لا يأوون على أهل ولا مال ولا على أحد، وكان إذا أتته صدقة بعث بها إليهم، ولم يتناول منها شيئا، وإذا أتته هدية أرسل إليهم وأصاب منها وأشركهم فيها، فساءني ذلك، فقلت: وما هـذا اللبن في أهل الصفة؟ كنتُ أحقّ أن أصيب من هذا اللبن شَرْبَة أتقوى بها، فإذا جاءوا أمرني فكنتُ أنا أعطيهم، وما عسى أن يَبْلُغَني من هذا اللبن؟ ولم يكن من طاعة الله وطاعة رسوله عَلَيْ بُدٌّ، فأتيتهم، فدعوتهم، فأقبلوا، واستأذنوا، فأذن لهم، وأخذوا مجالسهم من البيت، قال: «أبا هِرّ»، قلت: لبيك يا رسول الله، قال: «خُذْ فأعطهم»، فأخذت القدح فجعلت أعطيه الرجل فيشرب حتى يَرْوَى، ثم يردّ عليّ القدح فأعطيه الآخر فيشرب حتى يَرْوَى، ثم يردّ عليّ القدح حتى انتهيت إلى النبي عَظِيَّةٌ وقد

رَويَ القوم كلّهم، فأخذ القدح فوضعه على يده، فنظر إليّ فتبسّم، فقال: «أبا هِلَ"، قلت: لبيك يا رسول الله، قال: «بقيتُ أنا وأنت»، قلت: صدقت يا رسول الله ، قال: «اقعد فاشْرَب»، فقعدت فشربت، فقال: «اشْرَبْ»، فشربت، فها زال يقول: «اشرب» حتى قلت: لا والذي بعثك بالحق لا أجد له مسلكا، قال: «فأرني» فأعطيته القدح فحمد الله تعالى وسمّى وشرب الفَضْلة. أما الصفة الرابعة من صفات هؤلاء الفقراء الذين حض الله تبارك وتعالى على مزيد العناية بهم فهي قوله تبارك وتعالى: ﴿تعرفهم بسياهم ﴾ أي أنت يا محمد ومن كان ذا حسّ مرهف، وبصيرة ثاقبة وعلم بمعرفة أحوال الناس بسياهم تعرفهم عندما تبصرهم بعلامات تتبيّن بها ما هم عليه من الحاجة والفاقة. والسّيها والسيهاء والسيمياء، والقصر لغة قريش، والسيمياء لغة ثقيف وبعض بني أسد، والسياء لغة بعض العرب الآخرين، ومعناها العلامة، ومنه قول ابن عنقاء الفزاريّ يمدح عُمَيْلة بن كلدة الفزاريّ الذي علم بها أصاب ابن عنقاء الفزاريّ من الدَّيْن والحاجة فقسم ماله نصفين وساهمه عليه فقال ابن عنقاء يمجّده في أبيات منها:

غلام رماه الله بالخير يافعا له سيمياء لا تَشُقُ على البصر كأن الثّريّا عُلّقت في جبينه وفي خدّه الشَّعْرَى وفي وجهه القمر إذا قيلت العوراءُ أغضى كأنه ذليل بلا ذلّ ولو شاء لانتصر كريم نَمَتْه للمكارم حرّة فجاء ولا بخل لديه ولا حَصَر

أما الصفة الخامسة فهي قوله تبارك وتعالى: ﴿ لا يسألون الناس إلحافًا ﴾ أي لا يسألون الناس ألبتة فلا يتأتى منهم إلحاف ولا إلحاح، والمقصود من التقييد بالإلحاف هو ذم الملحفين في السؤال الملحين فيه، لأن الله يبغض ذلك، وقد روى مسلم من حديث معاوية بن أبي سفيان رضي الله عنها أن

رسول الله على قال: «لا تُلِحّوا في المسألة فوالله لا يسألني أحدٌ منكم شيئا فتُخْرِج له مسألته مني شيئا وأنا له كاره فيبارك له فيها أعطيته». كما روى البخاري ومسلم من حديث ابن عمر رضي الله عنهما أن النبي على قال: «لا تزال المسألة بأحدكم حتى يلقى الله تعالى وليس في وجهه مُزْعة لحم». وهذا الأسلوب البلاغي نظير قوله تعالى: ﴿ مَا للظالمين من حميم ولا شفيع يطاع ﴾ أي لا شفاعة ولا طاعة لشفيع. وكها قال امرؤ القيس:

على لاحب لا يُثَدَ دَى بمناره إذا سافه العَوْد النباطيّ جرجرا فإنه يريد طريقًا غير مسلوك لا اهتداء فيها ولا منار، فقوله تعالى: ﴿لا يسألون الناس إلحافا﴾ أي لا سوال ولا إلحاف منهم، وذلك لما وصاهم به رسول الله على فقد روى مسلم من حديث عوف بن مالك الأشجعي رضي الله عنه قال: كنا عند رسول الله على تسعة أو ثهانية أو سبعة فقال: «ألا تبايعون رسول الله يهي عهد ببيعة، فقلنا: قد بايعناك يا رسول الله، ثم قال: «ألا تبايعون رسول الله؟» فبسطنا أيدينا وقلنا: قد بايعناك يا رسول رسول الله فعلام نبايعك؟ فقال: «أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا، والصلوات الخمس، وتطيعوا الله» وأسرّ كلمة خفيفة: «ولا تسألوا الناس شيئا»، فلقد رأيت بعض أولئك النّفر يسقط سَوْطُ أحدهم فها يسأل أحدا يناوله إياه. وقوله عز وجل: ﴿وما تنفقوا من خير فإن الله به عليم﴾ ترغيب وترهيب.

قال تعالى: ﴿اللَّذِينَ يَنْفَقُونَ أَمُواهُم بِاللَّيلُ وَالنَّهَارُ سُرًا وعلانية فلهم أجرهم عند ربّهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزنون \* الذين يأكلون الرّبا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبّطه الشيطان من المسّ، ذلك بأنّهم قالوا إنّما البيع مثل الرّبا، وأحل الله البيع وحرّم الرّبا، فمن جاءه موعظة من ربّه فانتهى فله ما سلف وأمره إلى الله ومن عاد فأولَئك أصحاب النّار هم فيها خالدون \*

لما بيّن الله تبارك وتعلل في الآية السابقة أن بعض الفقراء يحسبهم الجاهل أغنياء من التعفف وأنهم لا يسألون الناس إلحافا وخصهم عز وجل بلفت انتباه المسلمين إليهم والعناية بتحريهم عند إخراج الصدقات لأن الذين يسألون الناس قد يحصلون على حاجتهم بالسؤال فينبغي التفطّن للذين لا يسألون كما قال رسول الله عَلَيْ في الحديث الذي رواه البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: «ليس المسكين الذي ترده التمرة والتمرتان، ولا اللّقمة ولا اللّقمتان إنها المسكين الذي يتعفف، واقرءوا إن شئتم يعني قوله: ﴿لا يسألون الناس إلحافا ﴾. وفي رواية للبخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عَلَيْ قال: «ليس المسكين الذي ترده الأكلة والأكلتان، ولكن المسكين الذي ليس له غِنًى، ويستحيي أو لا يسأل الناس إلحافا». وفي رواية لمسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قسال: «ليس المسكين بهذا الطّواف الذي يطوف على الناس فترده اللقمة واللقمتان والتّمرة والتمرتان» قالوا: فما المسكين يا رسول الله؟ «قال: الذي لا يجد غِنَّى يغنيه، ولا يُفْطَن له فيْتَصَدَّق عليه، ولا يسأل الناس شيئا» اه. رغب هنا ذوي الغنى واليسار في أكمل

وجوه الإنفاق وهي أن يعمّموا الأوقات والأحوال بالصدقة فيبذلون في أبواب الخير ليلا ونهارا وسرا وجهرا فمتى نزلت بهم حاجة محتاج عجّلوا قضاءها ولم يؤخروها ولم يعلّقوها بوقت من الأوقات أو حالة من الحالات ولا يضرهم أن كان ذلك سرّا أو جهرا أو ليلا أو نهارا ما دام مقصدهم رضي الله عز وجل، حيث قال عز وجل هنا: ﴿الذين ينفقون أموالهم بالليل والنهار سرّا وعلانية فلهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ وقد أشار رسول الله ﷺ إلى أن النفقة على الأهل إذا ابتغى بها المنْفِق وجه الله عز وجل أعطاه الله عز وجل أجر المتصدقين، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي مسعود البدري رضي الله عنه عن النبي عَلَيْ قال: «إذا أنفق الرجل على أهله نفقة يحتسبها فهي له صدقة». كما روى البخاري ومسلم من حديث سعد بن أبي وقاص رضى الله عنه أن رسول الله على قال: «و إنك لن تنفق نفقة تبتغي بها وجه الله إلا أُجِرْتَ بها حتى ما تجعل في في امرأتك» وقوله: «في في امرأتك» يعني في فم امرأتك. كما روى مسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «دينار أنفقته في سبيل الله، ودينار أنفقته في رقبة، ودينار تصدقت به على مسكين، ودينار أنفقته على أهلك، أعظمها أجرًا الذي أنفقته على أهلك». كما روى مسلم من حديث ثَوْبــان بن بَجْدَد مولى رسول الله ﷺ أنّ رسول الله ﷺ قال: «أفضل دينار ينفقه الرجل دينار ينفقه على عياله، ودينار ينفقه على دابته في سبيل الله، ودينار ينفقه على أصحابه في سبيل الله» اهـ وبهذا ييسر الله عز وجل للمسلم أسباب تحصيل الأجر العظيم في جميع أوقات ليلا ونهارا وسرا وجهرا مع أن بعض هذه النفقات لا مناص له منها وهي النفقة على زوجته وعياله لكن الله تبارك وتعالى يحب من الرجل أن يحسن إلى زوجته وعياله، وأن يوسّع عليهم مما وسّع الله عز وجل به عليه، وبهذا يتبين لكل من له ذرةٌ من عقل أن دين الإسلام هو الدين الذي

لا غنى للبشرية عنه وأنه منّة الله الكبرى، وبه تمام النعمة على الإنسانية عامة والمسلمين خاصة كما قال عز وجل: ﴿اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا ، ولن تجد البشرية أبدا نظاما يحميها كما يحميها نظام الإسلام وشريعة الله. وبعد هذا البيان الشافي الكافي لطرق الخير ووجوه الإنفاق وبذل الصدقات التي تعتبر دليلا واضحاعلى صدق المسلم في دعوى الإسلام، أعقب ذلك ببيان حكم الربا لما بين الربا والصدقة من مناسبة التضاد حيث إنّ المنفق يبذل من ماله لدفع عوز الناس ابتغاء وجه الله، وآكل الرباعلى عكسه تماما فهو يغتنم فرصة حاجة الناس لامتصاص دمائهم، والحصول على أموالهم، ولـذلك قرن الله تبارك وتعالى في الذكر بين الصدقة والربا في غير موضع من كتابه الكريم كما في هذا المقام الكريم، وكما في قوله تبارك وتعالى: ﴿ يَمْحَق الله الربا ويُرْبِي الصدقات ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿وما آتيتم من ربا ليربو في أموال الناس فلا يربو عند الله وما آتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولَّتك هم المضْعِفون ﴾ وبهذه المقارنة يتضح للناس الفرق بين منهج الرحمة والإحسان الذي جاء به الإسلام ومنهج الظلم والجور الذي ينتهجه من يعادي الإسلام، وأعظم الناس استغراقا في الرباهم اليهود إخوان القردة والخنازير أعداء الإنسانية ومصّاصو الدماء وآكلو السحت لعنهم الله، وهم قد قسموا الربا إلى الربا الفاحش والربا غير الفاحش ويدعون أن الرباغير الفاحش قد شرعه لهم موسى وصموائيل كما افتراه لهم واضعو التلمود، وأن الربا الفاحش جائز مع غير اليهود لاعتقادهم أن كلّ ما على الأرض ملك لليهود وأن ما تحت يـد «الأمميين» من الأموال مغتصب من اليهود، وعليهم استرداده بجميع الوسائل، وقد حرصوا على السيطرة على الاقتصاد العالمي بواسطة البنوك الربوية. وقوله عز وجل: ﴿الله يأكلون الربا لا يقومون إلا كما يقوم الذي يتخبطه الشيطان من

المس ﴾ ليس المقصود أن المحرّم من الربا هو أكله فقط فقد أجمع علماء الإسلام على أن الربا يحرم تعاطيه مطلقًا سواء كان بأكله أو لبسه أو بناء مسكن منه أو شراء مركب أو غير ذلك من سائر الاستعمالات والتصرفات، وإنها التعبير بالأكل هو نظير قوله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّذِينِ يأكلون أموال اليتامي ظلما إنها يأكلون في بطونهم نارا وسيصلون سعيرا، ونظير قول عز وجل: ﴿ولا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل وتُدْلُوا بها إلى الحكام لتأكلوا فريقا من أموال الناس بالإثم وأنتم تعلمون ﴾ وقوله عز وجل: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تأكلوا أموالكم بينكم بالباطل إلا أن تكون تجارة عن تراض منكم، وذلك لأن المقصود الأهم من أخذ الأموال هو أكلها وقد أشار رسول الله عَلَيْ إلى ما يفيد أن المقصود من أكل الربا هو تعاطيه والتعامل به حيث لعن آكله وموكله وكاتبه وشاهديه، فقد روى مسلم من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: لعن رسول الله ﷺ آكل الربا ومُؤْكِله، وكاتبه وشاهِدَيْه وقال: «هم سواء». وأصل الربا في اللغة الزيادة وقد بين رسول الله عَلَيْ الأموال الربويّة التي لا تجوز الزيادة فيها ولا تأجيل قبض أحد العِوضين عند التعامل بها فقد روى مسلم في صحيحه من حديث عبادة بن الصامت قال: قال رسول الله عليه : «الـذهب بـالذهب والفضّة بالفضة، والبرّ بالبرّ، والشعير بالشعير، والتّمر بالتمر، والملح بالملح، مِثْلا بِمِثْل، سواءً بسواءٍ، يدًا بيدٍ، فإذا اختلفت هذه الأصناف فبيعوا كيف شئتم إذا كان يدا بيد». وفي رواية لمسلم من حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: «الذهب بالذهب، والفضة بالفضة، والبرّ بالبرّ، والشعير بالشعير، والتمر بالتمر، والملح بالملح، مِثْلًا بِمِثْل، يدًا بيدٍ، فمن زاد أو استزاد فقد أربى، / الآخذ والمعطي فيه سواءً". وفي رواية للبخاري ومسلم من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «لا تبيعوا الذهب بالذهب إلا مِثْلا بمِثْل، ولا تُشِفُّوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا الورق بالورق إلا مِثْلا بِمِثْل ولا تُشِفُّوا بعضها على بعض، ولا تبيعوا منها غائبا بناجز». وقد أجمع المسلمون على أنَّ كل قرض يجر نفعا فهو ربا، وقد روى البخاري من طريق أبي بردة بن أبي موسى قال: قدمت المدينة، فلقيت عبد الله بن سَلاًم رضي الله عنه فقال: ألا تجيء فأطعمك سويقًا وتمرًا وتدخل في بيت، ثم قال: إنك بأرض، الربابها فاش، إذا كان لك على رجل حقٌّ فأهدى إليك حِمْل تِبْنِ أُو حِمْل شعير أُو حِمْل قَتِّ فـلا تأخذه فإنـه ربا. وقـوله عـز وجل: ﴿لا يقومون إلا كما يقوم الـذي يتخبطه الشيطان من المس، أي لا يقومون من قبورهم يـوم القيامة إلا كما يقـوم الذي يتخبّله الشيطان من مسه إياه، قال القرطبى: وقالوا كلُّهم: يبعث كالمجنون عقوبة له وتمقيتا عند جميع أهل المحشر ويقوي هذا التأويل المجمع عليه أن في قراءة ابن مسعود: ﴿لا يقومون يوم القيامة إلا كما يقوم الهـ وقد جعل الله نبارك وتعالى هذه الحالة شعارا لأكَّلة الربا يوم القيامة زيادة في خزيهم وتبشيعا لصنيعهم، وقد روى البخاري في صحيحه من حديث سمرة بن جندب رضي الله عنه أن النبي عليه قال: «رأيت الليلة رجلين، أتياني فأخرجاني إلى أرض مقدّسة فانطلقنا حتى أتينا على نهر من دم فيه رجل قائم، وعلى شطّ النهر رجل بين يديه حجارة، فأقبل الرجل الذي في النهر، فإذا أراد أن يخرج رمى الرجل بحجر في فيه، فرده حيث كان، فجعل كلما جاء ليخرج رمى في فيه بحجر، فيرجع كما كان، فقلت: ما هـذا الذي رأيته في النهر؟ قال: آكل الربا». اهـ وما أشبه هذه العقوبة بها فعلوا إذ كان المرابون يعيشون في الدنيا على امتصاص الدماء المعنوية فعوقبوا بأن يسبحوا ويعيشوا ويعاقبوا بالانغماس في بحار من الدماء الحسية وما ربك بظلام للعبيد. وقوله عز وجل: ﴿ ذَٰلِكَ بِأَنَّهُم قَالُوا إِنَّمَا البَّيْعِ مثل الربا وأحل الله البيع وحرّم الربا ﴾ أجمع المفسرون على أن الذين قالوا:

إنها البيع مثل الربا، هم الكفار، وقد اعترضوا على تحريم الربا، وكأنهم يقولون: لماذا أبحتم البيع وحرّمتم الربا والربا مثل البيع؟ ولكنهم لغلوّهم في الكفر والعناد قلبوا الحقائق فقالوا: إنها البيع مثل الربا فجعلوا الربا أصلا في الحل مشبّها به والبيع فرعا في الحل مشبّها بالربا وهذا غاية انتكاس الفطرة ولذلك جاء التنصيص على التفريق بينهما حيث قال عز وجل: ﴿وأحل الله البيع وحرتم الربام والفطر السليمة والعقول المستقيمة تقرر ذلك الفرق، وقوله تبارك وتعالى: ﴿فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف وأمره إلى الله ﴾ أي فمن أتته موعظة ونصيحة وإرشاد من ربّه فانزجر عن تعاطي الربا فلا عقوبة عليه فيما مضى ولا يسترد منه شيء، وهذا من براهين أن القائلين: إنها البيع مثل الربا، هم الكفار لأنهم إن ينتهوا عن الكفر ويدخلوا في الإسلام يغفر لهم ماقد سلف، بخلاف المسلم إذا تعامل بالربا فإنه يُفْسَخ عقده ويُجْبَر على رد ما زاد عن رأس ماله ، ومعنى : ﴿ وأمره إلى الله ﴾ أي ومستقبله بيد الله يهدي من يشاء فضلا ويخذل من يشاء عدلا. وقول عز وجل: ﴿ ومن عاد فأولَّنك أصحاب النار هم فيها خالدون ﴾ أي ومن استمر من الكفار على كفره فأولئك أهل النار الملازمون لها المخلّدون فيها، وكلمة «عاد» تستعمل بمعنى: رجع وبمعنى استمر ومن هذا قوله تبارك وتعالى: ﴿قِلَ لَلْذَينَ كَفُرُوا إِنْ يَنتَهُوا يَغْفُرُ لَهُمْ مَا قَدْ سَلْفُ وَإِنْ يَعْوِدُوا فَقَدْ مَضَت سنت الأولين ﴿.

قال تعالى: ﴿ يمحق الله الرّبا ويربي الصّدقات، والله لا يحبّ كلّ كفّار أثيم \* إنّ الله ين آمنوا وعملوا الصالحات وأقاموا الصّلاة وآتوا الزكاة لهم أجرهم عند ربّهم ولا خوف عليهم ولا هم يجزنون \* يا أيها الذين آمنوا اتّقوا الله وذروا ما بقي من الرّبا إن كنتم مؤمنين \* فإن لم تفعلوا فأذنوا بحرب من الله ورسوله وإن تبتم فلكم رءوس أموالكم لا تظلمون ولا تُظلمون \* وإن كان ذو عسرة فنظرة إلى ميسرة ، وأن تصدّقوا خير لكم إن كنتم تعلمون \*

بعد أن بين الله تبارك وتعالى المآل البشع الذي يؤول إليه أكلة الربا، وأوضح انقلاب فطرتهم حتى قالوا: إنها البيع مثل الربا، مع الفرق الجليّ الذي يدركه كلّ من له ذرة من عقل فجميع أمم العالم تدرك حلّ البيع، وضرر الرّبا، ورغّب هؤلاء المنتكسين في سلوك السّبيل السّوي بالرجوع إلى الله وتحليل ما أحلَّ الله وتحريم ما حرّم، وأنهم إن يتوبوا إلى الله يغفر لهم ما قد سلف منهم من سيئاتهم، وما أكلوه من الربا، ورهّبهم من استمرارهم على غيّهم وضلالهم، أوضح هنا الفرق بين أثر الرّبا في محق البركات وأثر الإنفاق في سعة الثروات فقال عز وجل: ﴿ يَمْحَق الله الربا ويُرْبِي الصدقات ﴾ أي يُذهب الله عز وجل بركة المال الذي يتعاطى صاحبه الربا، ولا يزال ينقصه حتى يهلكه، وينمى أموال المنفقين ويبارك فيها حتى ينتفعوا بها وتزداد وتكثر مع ما يدفع الله عز وجل عن المنفقين من الآفات، وما يكفر لهم بها من السيئات، فآكل الربا يعامله الله عز وجل بنقيض قصده، فهو يتعاطى الربا ليزيد ماله من أموال الناس باجتلامها وتحصيلها فيذهب الله بركتها ويمحقها، ويجلب له بها الحسرة والهمّ في الدنيا والآخرة، وقد روى ابن ماجه والحاكم وقال: صحيح الإسناد، من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله

عنه أن رسول الله عَلَيْ قال: «ما أحد أكثر من الربا إلا كانت عاقبة أمره إلى قلة». وفي لفظ للحاكم عن ابن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله علي قال: «الربا وإن كثر فإن عاقبته إلى قلِّ». وقد صححه الحاكم كذلك وأصل المحق هو نقصان الشيء حالاً بعد حالٍ ومنه المحاق بكسر الميم أو فتحها أو ضمّها وهو أن يَسْتَسِرَّ القمر فلا يُرَى غدوة ولا عشيّة وسُمّى محاقا لأنه طلع مع الشمس فمحقته وأذهبت نوره وغطّته، وقوله عز وجل: ﴿والله لا يحب كلّ كفَّار أثيم﴾ أي والله تبارك وتعالى يبغض من استمرأ الكفر واستمر عليه وانغمس في المعاصى ولم ينزجر بالموعظة التي جاءته من ربه، وصيغة فعّال تأتي لمجرد النسبة كلبّان وتمّار وعطّار، وتأتي للمبالغة كسرّاق وتأتي لإفادة الاستمرار على الشيء واعتياده والإقامة عليه كما في قوله عز وجل هنا: ﴿كُفَّارِ﴾ لأن أصل الكفر يبغضه الله عز وجل ولـ و لم تكن فيه مبالغة، وقوله عز وجل: ﴿إِن الذين آمنوا وعملوا الصالحات وأقاموا الصلاة وآتوا الزكاة لهم أجرهم عند ربهم ولا خوف عليهم ولا هم يحزنون ﴾ هو ترغيب للكفار في الدخول في الإسلام بعد ترهيبهم ببغض الله لكل كفّار أثيه. وهذه لفتة يلفت بها الله عز وجل انتباه الدعاة إلى الله ألا ييأسوا عند دعوتهم أعداء الله للدّخول في دين الله، كأن الله عز وجل يقول لهؤلاء الكافرين الجاحدين المستغرقين في الربا: أقبلوا على الله واتركوا ما أنتم عليه من الكفر والإثم، وآمنوا بـالله ورسله وكتبه وملائكتـه واليوم الآخر والقــدر خيره وشره، وافعلوا الخير وأقيموا الصلاة وآتوا الزكاة فإنكم إن فعلتم ذلك خلّصتم أنفسكم من النار، وفزتم بجنات النعيم وتجاوز الله لكم عما سلف منكم من الكفر والمعاصي، وعاملكم بها يعامل به عباده الصالحين ويطمئنكم عند الموت بأنكم لا تخافون فيها تستقبلونه من أهوال القيامة والفزع الأكبر وأنكم لا تحزنون على ما تخلّفونه وراءكم في الدنيا من الأولاد ولا ما فاتكم من حظوظ

لأنكم قادمون على رب كريم يقبل التوبة عن عباده ويعفوعن السيئات، وأنه هو القائل: ﴿قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله إن الله يغفر الذنوب جميعا إنه هو الغفور الرحيم . وقوله تبارك وتعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقى من الربا إن كنتم مؤمنين ﴾ أي يا وقاية بترك ما تعاقدتم عليه من ربا، ولا تأخذوا منه شيئا، وقد بينت في تفسير قوله تبارك وتعالى: ﴿فمن جاءه موعظة من ربه فانتهى فله ما سلف﴾ أن المسلم إذا تعامل بالربا فإنه يفسخ عقده ويجبر على رد ما زاد عن رأس ماله. والظاهر أن قوله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمنُوا اتقوا الله وذروا ما بقي من الربا إن كنتم مؤمنين ﴿ إِلَى آخر آية اللَّين من آخر ما نزل من القرآن لأن رسول الله ﷺ قـد خطب في حجة الوداع وأمـر بوضع الربـا وذكر ﷺ في خطبته أن ربا الجاهلية موضوع وأن أوّل ربا يضعه هو ربا عمه العباس رضي الله عنه فقد روى مسلم في صحيحه في قصة حجة الوداع من حديث جابر ابن عبد الله رضى الله عنهما قال: حتى إذا زاغت الشمس أمر بالقصواء فرُحِلَتْ لـه فأتى بطن الوادي، فخطب الناس، وقال: «إن دماءكم وأموالكم حرام عليكم كحرمة يومكم هذا، في شهركم هذا، في بلدكم هذا، ألا كلّ شيء من أمر الجاهلية تحت قدميّ موضوع، ودماء الجاهلية موضوعة ، وإن أول دم أضع من دمائنا دم ابن ربيعة بن الحارث \_ وكان مُسْتَرْضَعًا في بني سعد فقتلته هُذيل \_ وربا الجاهلية موضوعٌ، وأول ربا أضع من ربانا: ربا عباس بن عبد المطلب، فإنه موضوع كلّه الحديث، وقوله تبارك وتعالى في تـذييل هذه الآية الكريمة: ﴿إِنْ كَنتُم مؤمنين ﴾ هو للحض على سرعة الامتثال لأن الله عز وجل أثبت لهم الإيهان في صدر الآية فكان قوله في نهايتها: ﴿إِن كنتم مؤمنين ﴾ أي فسارعوا إلى امتثال ما يأمركم به الله ،

لِعِلْمِكم أنه لا يأمركم إلا بما فيه الخير لكم في دينكم ودنياكم. وقوله عز وجل: ﴿ فَإِن لَمْ تَفْعَلُوا فَأَذَّنُوا بِحربِ مِن اللهِ ورسوله ﴾ أي فإن لم تذروا ما بقي من الربا فكونوا على علم بأنّ الله محاربكم وأن رسول محمدا علي محاربكم، والويل كلّ الويل لمن حاربه الله ورسوله، ولا شك أن هذا غاية في التهديد والوعيد على تعاطى الربا، فإن من حاربه الله ورسوله علي محروب مدحور مقهورٌ لا محالة ، وقد جاء نظير هذا التهديد فيمن عادى وليا من أولياء الله ، فقد روى البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله تعالى قال: من عادى لي وليا فقد آذنته بالحرب. . » الحديث. وقد تقدم قريبا، ووصف قطاع الطريق بأنهم يحاربون الله ورسول عيث قال: ﴿إنها جزاء الذين يحاربون الله ورسوله ويسعون في الأرض فسادا أن يُقَتَّلوا أو يُصَلِّبوا أو تُقَطَّع أيديهم وأرجلهم من خِلاف أو يُنْفَوا من الأرض ﴾ وقد نص غير واحد من أئمة أهل العلم على وجوب حرب أكلّة الربا فإن كانوا يعتقدون حلّ الربا فإن قتالهم قتال المرتدين، وإن كانوا يتعاملون به مع اعتقاد أنه حرام فقتالهم قتال البغاة، وقال ابن جرير رحمه الله: حدثني المثنى قال: حدثنا عبد الله بن صالح قال: حدثني معاوية عن على عن ابن عباس في قوله: ﴿ يا أيها الله ين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقي من الربا ﴾ إلى قوله: ﴿ فَأَذَنُوا بحرب من الله ورسوله ﴾ فمن كان مقيما على الرب لا ينزع عنه فحقّ على إمام المسلمين أن يستتيبه، فإن نزع و إلا ضرب عنقه اهـ وقوله عز وجل: ﴿ و إِن تبتم فلكم رءوس أموالكم لا تَظْلِم ون ولا تُظْلَمون ﴾ أي و إن رجعتم إلى الله عز وجل ونزعتم عن تعاطى الربا وعزمتم على الابتعاد عن أوضاره وآثامه فلا تأخذوا مما زاد عن رءوس أموالكم شيئا وإذا فعلتم ذلك كنتم غير ظالمين ولا مظلومين في هذا الباب، ولا شك أن تعاطى الربا محرّم في شرائع الأنبياء قبل الإسلام. وقد نص على ذلك كتاب الله تبارك وتعالى حيث يقول

عز وجل: ﴿وأَخْذِهِمُ الربا وقد نُهُوا عنه ﴾ ولم يبحه الإسلام قط، وقد ذكر الله تبارك وتعالى التنديد به في سورة الروم وهي مكية حيث يقول عز وجل: ﴿ وما آتيتم من ربا ليربو في أموال الناس فلا يربو عند الله وما آتيتم من زكاة تريدون وجه الله فأولَّئك هم المضْعِفون ﴾ أي الذين يضاعف الله لهم الأجر والمثوبة، وقوله عز وجل: ﴿و إِن كَانَ ذُو عَسَرَةُ فَنَظِرَةُ إِلَى مَيْسَرَةً، وأَن تَصَدَّقُوا خير لكم إن كنتم تعلمون﴾ أي و إن كان المدين لكم معسرا لا يجد سداد مالكم عليه من دين أو رأس مال مما أبحت لكم فعليكم أن تُنْظِروه وتصبروا عليه حتى ييسر الله له ويجد سدادا ويتمكن من قضاء حقكم عليه، وقوله: ﴿ وأن تصدّقوا خير لكم إن كنتم تعلمون ﴾ أي وأن تتصدّقوا برؤوس أموالكم أو بعضها مما لكم على هـذا المعسر فإنه أفضل لكم وأحبّ إلى الله عز وجل، ولو كنتم تعلمون ما لكم من الفضل عند الله إن تجاوزتم عن هذا المعسر بحقكم أو بعض حقكم لسارعتم إلى ذلك \_ وقد روى مسلم من حديث أبي قتادة رضى الله عنه أنه طلب غريها له فتوارى عنه ثم وجده فقال: إني معسر، قال: الله، قال: الله، قال: فإني سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «من سره أن ينجيه الله من كرب يوم القيامة فلينفّس عن معسر أو يضع عنه». كما روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم من حديث حذيفة رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْهُ قَالَ: «تلقّت الملائكة روح رجل ممن كان قبلكم، فقالوا: عملت من الخير شيئا؟ قال : لا. قالوا: تذكّر، قال : كنت أداينُ الناس فآمر فتياني أن يُنْظِروا المعسر ويتجوّزوا عن الموسر، قال: قال الله: تجاوزوا عنه». وفي رواية للبخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله علي قال: «كان رجل يداين الناس، وكان يقول لفتاه: إذا أتيت معسرا فتجاوز عنه لعلّ الله عز وجل يتجاوز عنا، فلقي الله فتجاوز عنه» وفي رواية لمسلم من حديث أبي مسعود البدري رضي الله عنه قال: قال رسول الله عليه: «حوسب

رجلٌ ممن كان قبلكم فلم يوجد له من الخير شيء إلا أنه كان يخالط الناس، وكان موسرا، وكان يأمر غلمانه أن يتجاوزوا عن المعسر، قال الله تعالى: نحن أحقّ بذلك، تجاوزوا عنه وروى مسلم في قصة حديث جابر رضي الله عنه الطويل من طريق عبادة بن الوليد بن عبادة بن الصامت قال: خرجت أنا وأبي نطلب العلم في هذا الحي من الأنصار قبل أن يهلكوا، فكان أوّلُ من لقينا أبا اليسر صاحب رسول الله عَلَيْة ومعه غلام له، معه ضِمَامةٌ من صُحُفٍ، وعلى أبي اليسَر بُرْدة ومَعَافِري، وعلى غلامه بُرْدة ومَعَافِري، فقال له أبي: يا عمّ إني أرى في وجهك سَفْعَة من غضب، قال: أجل، كان لى على فلان بن فلان الحراميّ مال، فأتيت أهله فسلمت فقلت: ثَمَّ هو؟ قالوا: لا. فخرج على ابن له جَفْرٌ فقلت له: أين أبوك؟ قال: سمع صوتك فدخل تحت أريكة أمى، فقلت: اخرج إليّ فقد علمت أين أنت فخرج، فقلت: ما حملك على أن اختبأت منى؟ قال: أنا والله أحدَّثك ثم لا أكذبك، خشيت والله أن أحدَّثك فأكذبك، وأن أعدك فأخلفك، وكنتَ صاحب رسول الله عَلَيْكُ ، وكنتُ والله معسرًا. قال: قلت: آلله قال: الله، قلت: الله ، قال: الله ، قلت: الله ، قال: الله ، قال: فأتى بصحيفته فمحاها بيده فقال: إن وجدت قضاءً فاقضني وإلا أنت في حِلّ ، فأشهد بَصَرُ عيني هاتين ووضع إصبعيه على عينيه وسَمْعُ أذني هاتين ووعاه قلبي هذا وأشار إلى مناط قلبه رسولَ الله عَلَيْ يقول: «من أنظر معسرا أو وضع عنه أظله الله في ظله».

قال تعالى: ﴿واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ثم توفى كلّ نفس ما كسبت وهم لا يظلمون﴾

قد ذكرت في تفسير قوله تبارك وتعالى: ﴿ يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وذروا ما بقي من الربا إن كنتم مؤمنين ﴾ أن الظاهر أن قوله تبارك وتعالى: ﴿ يا أيها الـذين آمنوا اتقـوا الله وذروا ما بقي من الـربا إن كنتم مـؤمنين، إلى آخر آيـة الدَّيْن، من آخر ما نزل من القرآن، وقد أشار البخاري رحمه الله إلى ذلك حيث قال: بابٌ: ﴿ واتقوا يوما تُرْجَعُ ون فيه إلى الله ﴾ حدثنا قَبيصة بن عقبة حدثنا سفيان عن عاصم عن الشعبي عن ابن عباس رضى الله عنهما قال: آخر آية نزلت على النبي عَلَيْ آية الربا. قال الحافظ ابن حجر في فتح الباري: كذا ترجم المصنف بقوله: ﴿واتقوا يوما تُرْجَعُون فيه إلى الله ﴾ وأخرج هذا الحديث بهذا اللفظ ولعله أراد أن يجمع بين قولي ابن عباس، فإنه جاء عنه ذلك من هذا الوجه، وجاء عنه من وجه آخر: آخر آية نزلت على النبي عليه : ﴿واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله ﴾ أخرجه الطبري من طرق عنه، وكذا أخرجه من طرق جماعةٌ من التابعين، وزاد عن ابن جريج قال: يقولون: إنه مكث بعدها تسع ليال. ونحوه لابن أبي حاتم عن سعيد بن جبير، ورُوِي عن غيره أقل من ذلك وأكثر، فقيل: إحدى وعشرين، وقيل سبعا، وطريق الجمع بين هذين القولين أن هذه الآية هي ختام الآيات المنزّلة في الربا إذ هي معطوفة عليهن اهـ وقد وسط الله تبارك وتعالى هذه الآية العظيمة بين آيات الربا وآية اللَّيْن للفت انتباه الناس إلى أن الدِّين هو التوقى في المعاملات والحرص على اكتساب الحلال والحذر كلّ الحذر من تعاطي الربا وسائر المحرمات، وقد أخبر رسول الله عليه أن الربا من الكبائر ومن السبع الموبقات فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن النبي عَلَيْكُ

قال: «اجتنبوا السبع الموبقات» قالوا: يا رسول الله وماهن ؟ قال: «الشرك بالله، والسحر، وقتل النفس التي حرّم الله إلا بالحق، وأكل الربا وأكل مال اليتيم، والتّولّي يـوم الزحف، وقـذف المحصنات الغافـلات المؤمنات». كما روى البخاري من طريق عَوْن بن أبي جُحَيْفة عن أبيه رضى الله عنه قال: لعن رسول الله عليه الواشمة والمستوشمة وآكل الربا ومُوكِلَه ونهى عن ثمن الكلب وكسب البَغي، ولَعَن المصوّرين. ومعنى قوله عز وجل: ﴿واتقوا يوما تُرْجَعُون فيه إلى الله ثم تُوَفَّى كلّ نفس ما كسبت وهم لا يظلمون ، أي واحذروا أيها الناس يوما يجعل الولدان شِيبًا تُردُّون فيه إلى الله عز وجل وتقفون بين يديه بأعمالكم من خير أو شر، فيجازي كلّ نفس بها كسبت. قال ابن جرير رحمه الله: يعني بذلك جل ثناؤه: واحذروا أيها الناس يوما ترجعون فيه إلى الله فتلقونه فيه، أن تَردُوا عليه بسيّئات تهلككم أو بمخزيات تخزيكم، أو بفاضحات تفضحكم فتهتك أستاركم، أو بموبقات توبقكم فتوجب لكم من عقاب الله ما لا قِبَلَ لكم به، وإنه يوم مجازاة بالأعمال لا يوم استعتاب، ولا يوم استقالة وتوبة وإنابة، ولكنه يـوم جزاء وثواب ومحاسبة، تُوَفِّي فيه كلِّ نفس أجرها على ما قدّمت واكتسبت من سيّئ وصالح لا تُغادَر فيه صغيرة ولا كبيرةٌ من خير وشرّ إلا أحضرت، فوفّيت جزاءها بالعدل من ربها، وهم لا يظلمون، وكيف يظلم من جوزي بالإساءة مثلها وبالحسنة عشر أمثالها؟ كلا، بل عَدَلَ عليك أيها المسيء، وتكرّم عليك فأفضل وأسبغ أيها المحسن، فاتّقى امرؤ ربّه، وأخذ منه حذره، وراقبه أن يهجم عليه يومه وهو من الأوزار ظهره ثقيل، ومن صالحات الأعمال خفيف، فإنه عز وجل حذّر فأعذر، ووعظ فأبلغ اهـ وقد حذّر الله تبارك وتعالى الناس من أهوال يوم القيامة في مواضع كثيرة من القرآن الكريم حيث يقول: ﴿ فكيف تتقون إن كفرتم يوما يجعل الولدان شِيبًا \* السماء مُنْفَطِر به كان وعدُه مفعولاً \* وكما

قال عز وجل: ﴿ يا أيها الناس اتقوا ربكم ، إنّ زلزلة الساعة شيء عظيم \* يوم ترونها تَذْهَل كلّ مُرْضِعة عما أرضعت وتضع كلّ ذات حمل حملها وترى الناس سكاري وما هم بسُكارَي ولَّكنِّ عذاب الله شديد ﴿ وكما قال عز وجل: ﴿إذا زلزلت الأرض زلزالها \* وأخرجت الأرض أثقالها \* وقال الإنسان مالها \* يومئذ تحدّث أخبارها \* بأن ربّك أوحى لها \* يومئذ يصدر الناس أشتاتا لِيُرَوا أعمالهم \* فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره \* ومن يعمل مثقال ذرة شرا يمره ﴾ وقد روى البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: قام فينا رسول الله عَلَيْ بموعظة فقال: «يا أيها الناس، إنكم محشورون إلى الله حفاةً عراةً غُرْلاً ﴿ كما بدأنا أوّل خلق نعيده وعدا علينا إنا كنا فاعلين ﴾ ألا وإن أول الخلائق يُكْسَى إبراهيم عليه السلام، ألا وإنه سيجاء برجال من أمتى، فيؤخذ بهم ذات الشَّمال، فأقول: يا رب أصحابي، فيقول: إنك لا تدري ما أحدثوا بعدك؟ فأقول كما قال العبد الصالح: ﴿وكنتُ عليهم شهيدا ما دمتُ فيهم ﴾ إلى قوله: ﴿العزيز الحكيم ﴾ " إلى آخر الحديث. والمراد بقوله: «أصحابي»، أي إنهم من أمتي، كما روى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضى الله عنها قالت : سمعت رسول الله ﷺ يقول : «يحشر الناس حفاةً عراةً غـرلاً". قالت عائشة: فقلت: الرجـال والنساء جميعا ينظر بعضهم إلى بعض؟ قال: «الأمر أشد من أن يهمّهُم ذلك» وفي رواية: «من أن ينظر بعضهم إلى بعض "كما روى الطبراني في الأوسط بإسناد صحيح من حديث أم سلمة رضى الله عنها قالت: سمعت رسول الله عَلَيْ يقول: «يحشر الناس يوم القيامة عراةً حفاةً " فقالت أمّ سلمة فقلت: يا رسول الله، واسَوْأتاه، ينظر بعضنا إلى بعض، فقال: «شُغِلَ الناس»، قلت: ما شغلهم؟ قال: «نشر الصحائف، فيها مثاقيل الذّر ومثاقيل الخرْدل». كما روى البخاري ومسلم من حديث أنس رضي الله عنه أن رجلا قال: يا رسول الله ، قال الله تعالى: ﴿الذين يُحْشَرون على وجوههم إلى جهنم ﴾ أيحشر الكافر على وجهه؟ قال رسول الله ﷺ: «أليس الذي أمشاه على الرجلين في الدنيا قادر على أن يمشيه على وجهه؟ "قال قتادة حين بلغه: بلي وعزّة ربّنا. كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «يَعْرَق الناس يوم القيامة حتى يذهب في الأرض عرقهم سبعين ذراعا، و إنه يُلْجِمهم حتى يبلغ آذانهم». وفي رواية لمسلم من طريق سُلَيم بن عامر حدثني المقداد بن الأسود قال: سمعت رسول الله عَلَيْكِيْ يقول: «تُدْنَى الشَّمس يوم القيامة من الخلق، حتى تكون منهم كمقدار ميل» قال سليم ابن عامر: فو الله ما أدري ما يعني بالميل، أمسافة الأرض؟ أم الميل الذي تكتحل به العين؟ قال: «فيكون الناس على قدر أعمالهم في العرق، فمنهم من يكون إلى كعبيه، ومنهم من يكون إلى ركبتيه، ومنهم من يكون إلى حَقْوَيْه ، ومنهم من يُلْجِمُه العرق إلجاما» قال: وأشار رسول الله عَلَيْ بيده إلى فيه. وقد روى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضي الله عنها أن النبي عَيْنِهُ قَال: «ليس أحد يحاسب يوم القيامة إلا هلك» قلت: أو ليس يقول الله: ﴿ فسوف يُحَاسَبُ حسابا يسيرا ﴾؟ فقال: «إنها ذلك العَرْض، ولكن من نوقش في الحساب يهلك». كما روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أن رسول الله عليه قال: «إنّ الله يدني المؤمن، فيضع عليه كَنَفَه ويستره، فيقول: أتعرف ذنب كذا؟ أتعرف ذنب كذا؟ فيقول: نعم أي رب، حتى قرّره بذنوبه، ورأى في نفسه أنه قد هلك، قال: سترتُها عليك في الدنيا، وأنا أغفرها لك اليوم، فيُعْطَى كتاب حسناته، وأما الكفار والمنافقون فينادى بهم على رؤوس الخلائق: ﴿ هٰؤلاء الذين كذبوا على ربهم ألا لعنة الله على الظالمين ﴾ كما روى مسلم من حديث أنس رضي الله عنه قال: كنا عند رسول الله ﷺ فضحك، فقال: « هل تدرون مما أضحك ؟» قال: قلنا: الله ورسوله أعلم قال: «من مخاطبة العبد ربّه، يقول: يا ربّ ألم تُجرْني من الظلم؟ قال: يقول: بلي، قال: فيقول: فإني لا أجيز على نفسي إلا شاهدا مني، قال: فيقول: كفي بنفسك اليوم عليك شهيدا وبالكرام الكاتبين عليك شهودًا، قال: فيختم على فيه، فيقال لأركانه: انطقى، قال: فتنطق بأعماله ثم يخلّى بينه وبين الكلام، قال: فيقول: بُعدًا لكنّ وسحقًا فعنكنّ كنت أناضل». كما روى البخاري ومسلم من حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: قال رسول الله ﷺ: «عرضت على الأمم، فرأيت النبي ومعه الرّهيط، والنبيّ ومعمه الرجل والـرجلان، والنبيّ ليس معمه أحد، إذ رفع لي سوادٌ عظيم، فظننت أنهم أمتي، فقيل لي: هذا موسى وقومه، ولكن انظر إلى الأفق، فنظرت فإذا سواد عظيم فقيل لي: انظر إلى الأفق الآخر فإذا سواد عظيم فقيل لي: هذه أمّتك ومعهم سبعون ألفا يدخلون الجنة بغير حساب ولا عذاب» ثم نهض فدخل منزله، فخاض الناس في أولئك الذين يدخلون الجنة بلا حساب ولا عذاب، فقال بعضهم: فلعلُّهم الذين صحبوا رسول الله ﷺ، وقال بعضهم: فلعلُّهم الذين ولدوا في الإسلام فلم يشركوا بالله شيئا، وذكروا أشياء، فخرج عليهم رسول الله ﷺ فقال: «ما الذي تخوضون فيه؟ » فأخبروه ، فقال: «هم الذين لا يَرْقُون ولا يسترقون ولا يتطيّرون وعلى ربهم يتوكلون » فقام عُكّاشة بن مِحْصَن فقال: ادع الله أن يجعلني منهم ، فقال: «أنت منهم» ثم قام رجل آخر فقال: ادع الله أن يجعلني منهم، فقال: «سبقك مها عُكَّاشة». قال تعالى: ﴿يا أيها الذين آمنوا إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمّى فاكتبوه، وليكتب بينكم كاتب بالعدل، ولا يأب كاتبُ أن يكتب كما علّمه الله، فليكتب وليمللِ الذي عليه الحقّ وليتق الله ربّه ولا يبخس منه شيئا، فإن كان الذي عليه الحقّ سفيها أو ضعيفا أو لا يستطيع أن يملّ هو فليملل وليّه بالعدل، واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممن ترضون من الشّهداء أن تضلّ إحداهما فتذكّر إحداهما الأخرى، ولا يأب الشّهداء إذا ما دُعُوا، ولا تسئموا أن تكتبوه صغيراً أو كبيراً إلى أجله، ولا يأب الشّهداء إذا ما دُعُوا، ولا تسئموا أن تكتبوه صغيراً أو كبيراً إلى أجله، ذالكم أقسطُ عند الله وأقومُ للشّهادة وأدنى ألاّ ترتابوا إلاّ أن تكون تجارةً حاضرةً تديرونها بينكم فليس عليكم جُناح ألاّ تكتبوها، وأشهدوا إذا تبايعتم، ولا يضار كاتب ولا شهيد، وإن تفعلوا فإنّه فسوق بكم، واتّقوا الله ويعلّمكم الله، والله بكلّ شيء عليم.

هذه أطول آية في كتاب الله، وتسمّى آية الدَّيْن، وقال ابن جرير رحمه الله: حدثني يونس قال: أخبرنا ابن وهب قال: أخبرني يونس عن ابن شهاب قال: حدثني سعيد بن المسيب أنه بلغه أنّ أحدث القرآن بالعرش آية الدين اهو ويكاد أهل العلم يطبقون على الاحتجاج بمراسيل سعيد بن المسيب لأنها فتشت فوجدت كلّها مسانيد قد رواها عن الصحابة رضي الله عنهم، وقد وضعت هذه الآية الكريمة قواعد توثيق المعاملات، وأسباب صيانة الحقوق، وحفظ الأموال التي جعلها الله تبارك وتعالى قياما للناس، وبضبط هذه القواعد يُقْضَى على كثير من المنازعات التي تشتّت شمل وبضبط هذه القواعد يُقْضَى على كثير من المنازعات التي تشتّت شمل الناس، ولما كانت الآيات السابقة قد حذّرت أشدّ التحذير من تعاطي الربا، فقد أذن الله تبارك وتعالى في السَّلَم بهذه الآية الكريمة. والسَّلَم هو بيع موصوف في الذمة إلى أجل ببدل يُعْطَى عاجلًا. وقد عوض الله تبارك

وتعالى المسلمين عن الربا بالسلم واستثناه من قاعدة الربا، وهو يجمع ما قد يكون في الـربا من نفع مع كثرة خير السّلم وبـركته ومنافعـه فإنّ الإنسان إذا كان لديه مال فبدل أن يتعاطى فيه بالربا فقد أذن الله له أن يشتري به قمحا أو شعيرا أو أرزا أو تمرا أو غير ذلك من إنسان محتاج للنقد إلى أجل معلوم فيحصل للمحتاج ما يريده من النقد بها يدفعه للمشتري عند حلول الأجل، فيستفيد البائع والمشتري جميعا ولا يلحق أحدا منهما غَبْن ولا ظلم، وقد لوحظ أن الله تبارك وتعالى ما حرّم لذّة ولا منفعةً إلا وقد وضع للمسلمين من التشريع ما يبيح للمسلمين مثل هذه اللذات والمنافع الخالية من الأوضار والأضرار، فإنه عندما حرّم الربا أباح السّلم وعندما حرّم الزنا شرع الزواج، وقد أغلق الإسلام جميع الأبواب التي تؤدي إلى أكل أموال الناس بالباطل، فحرّم اكتساب المال من طريق الربا أو الرشوة أو التزوير أو الغصب أو الخداع أو الغَرَر أو تلقى الركبان أو المزابنة أو بيع الثهار قبل بُدُوِّ صلاحها. ووضع قواعد الأموال الربوية كما ذكرت قريبا ، كما أنه شرع للمسلمين من طرق اكتساب الأموال واستثمارها ما يغني ويكفى ويشفي، ويسد حاجة الناس على اختلاف أحوالهم وطبائعهم ومعارفهم وقدراتهم، وقد أوضحت الشريعة الإسلامية أنه لا ينعقد البيع إلا إذا كان عن تراض، وأن يكون العاقد جائز التصرف وأن يكون المبيع مالا، يصح الانتفاع به، من غير ضرورة ، وأن يكون المبيع مملوكا للبائع أو مأذونا له في بيعه ، وأن يكون مقدورا على تسليمه، وأن يكون معلوما برؤية أو صفة تحصل بها معرفته وأن يكون الثمن معلوما. ورخصت الشريعة الإسلامية في أنواع من المعاملات توسعة على المسلمين ودفعا لـلأذي والضرر عنهم وسـدّا لحاجتهم، فاستثنت بيع العرايا لمَّا حرمت الربا والمزابنة، وشرعت كذلك نظام السَّلم واستثنته من قاعدة منع بيع الإنسان ما ليس عنده، كما شرعت المضاربة وألوانا من

الشركات وفيها وفي السلم أبواب واسعة لاستثمار الأموال أحسن استثمار دون مضرة تلحق أحد الطرفين، فلم تجعل الفائدة لأحد المتعاقدين والخسارة على أحدهما كالربا، وبمقارنة المعاملات المشروعة بالمعاملات المحرمة يتضح أن هذا التشريع هو تشريع العليم الحكيم الخبير، ولم تحرّم الشريعة شيئا إلا لدفع ما فيه من الأذى والمفاسد، ولم تبح شيئا إلا وفيه مالا يحصى من المصالح والمنافع والفوائد، وذلك كله في إطار قاعدة شرعية مطّردة وهي أن درء المفاسد مقدم على جلب المصالح وأنه لا ضرر ولا ضرار. والمتمعّن في آية الدين هذه وما اشتملت عليه من القواعد والفوائد يحسُّ أنه أمام نوع من الإعجاز التشريعي الذي أنزله الله تعالى على النبي الأمي معلَّم البشرية منهج سعادتها محمد علي وقد ذكر القرطبي رحمه الله في هذه الآية اثنتين وخمسين مسألة وذكر أنها تتناول جميع المداينات بالإجماع. وقوله تبارك وتعالى: ﴿إذا تداينتم بدين إلى أجل مسمى فاكتبوه ﴾ أي إذا تعاملتم وتبايعتم بدين أو اشتريتم به إلى وقت معلوم وَقّتموه بينكم من سَلَم أو غيره مما فيه أحد العِوَضَيْن مؤجلًا ، فاكتبوا الدّين الذي تداينتموه إلى أجل واجعلوا به صَكّا لحفظ حقوقكم وقطع منازعاتكم. وحقيقة الدَّيْن عبارة عن كل معاملة يكون أحد العوضين فيها نقدا والآخر في الذمة نسيئة. والعرب يطلقون على الحاضر النقد والعين وعلى الغائب الدين وفي ذلك يقول الشاعر عندما رأى عليّ بن أبي طالب رضى الله عنه لما قال له جماعة من السبئية: أنت الله، فأمر رضى الله عنه مولاه قنبرا فحفر حفرتين وملأهما نارا وألقى فيهما من تحقق لعلى رضي الله عنه أنه على هذا المذهب الخبيث فقال الشاعر:

لترم بي الحوادث حيث شاءت إذا لم ترم بي في الحفرتين إذا ما أوقدوا حطبا ونارا فذاك الموت نقدا غير دين ولا شك أن كتابة الدين ليست شرطا في صحة عقد المداينة، كما أن

الإشهاد على عقد البيع ليس شرطا في صحة عقد البيع، وقد روى البخاري من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله عِلَيْ أنه ذكر رجلا من بني إسرائيل سأل بعض بني إسرائيل أن يُسْلِفَه ألف دينار فقال: ائتنى بالشهداء أشهدهم، فقال: كفي بالله شهيدا، قال: فأتنى بالكفيل، قال: كفي بالله كفيلا، قال: صدقت، فدفعها إليه إلى أجل مسمى، فخرج في البحر فقضى حاجته، ثم التمس مركبًا يركبها يَقْدَمُ عليه للأجل الذي أجله، فلم يجد مركبا، فأخذ خشبة فنقرها فأدخل فيها ألف دينار وصحيفة منه إلى صاحبه، ثم زجّج موضعها، ثم أتى بها إلى البحر، فقال: اللهم إنك تعلم أنى كنت تسلّفت فلانا ألف دينار فسألنى كفيلا فقلت: كفي بالله كفيلا، فرضى بك، وسألني شهيدا فقلت : كفي بالله شهيدا، فرضي بك، وأني جهدت أن أجد مركبا أبعث إليه الذي له فلم أقدر و إنى أستودعكها، فرمى بها في البحر حتى ولجت فيه، ثم انصرف، وهو في ذلك يلتمس مركبا يخرج إلى بلده، فخرج الرجل الذي كان أسلفه ينظر لعلّ مركبًا قد جاء بماله، فإذا بالخشبة التي فيها المال، فأخذها لأهله حطبا، فلما نشرها وجد المال والصحيفة، ثم قدم الذي كان أسلفه، فأتى بالألف دينار، فقال: والله مازلت جاهدا في طلب مركب لآتيك بهالك، فما وجدت مركبا قبل الذي أتيت فيه، قال: هل كنتَ بعثتَ إليّ بشيء؟ قال: أخبرك أني لم أجد مركبا قبل الذي جئت فيه، قال: فإن الله قد أدى عنك الذي بعثت في الخشبة فانصرف بالألف الدينار راشدا. وقوله عز وجل: ﴿ وليكتب بينكم كاتب بالعدل، أي وليحرّر الصكّ بالدين كاتب فقيه مستقيم يتحرى الحقّ ويخاف الله عز وجل فلا يكتب إلا ما يتفق عليه الطرفان لا يزيد شيئا ولا ينقص شيئا، ولا يكتفي بكلام أحدهما، ويحرر العبارة تحريرا يدفع اللّبس، ويجتنب الكلمات الموهمة لأكثر من معنى ، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ولا يأب كاتب أن

يكتب كما عَلَّمَه الله، فليكتب ولْيُمْلِل الذي عليه الحق وليتَّق الله ربه والا يَبْخَسْ منه شيئا﴾ أي ولا يمتنع من يعرف الكتابة عن الكتابة لأنه تعاون على البر والتقوى وليحرص على أن تكون كتابت على ما يرضي الله عز وجل الذي تفضل عليه وعلمه الكتابة، فليلتزم هو بتحرير العبارة القاطعة للنزاع فقط دون أن يكون له هوى الأحد الطرفين المتعاقدين ، وعليه أن يسمع ما يمليه عليه الذي عليه الدَّيْن المطالب بالحق لأنه المقر به الملتزم له، فلو قال له الذي له الحق: لي كذا وكذا، لا يكتب كلامه حتى يقر به الذي عليه الحق؛ لأنَّ الإقرار حجة قاصرة على المقر وحده. وعلى هذا المملي أن يخاف الله عز وجل وأن لا يأتي بعبارة موهمة قد تجلب النزاع عند المطالبة، فالواجب كتابة الدين بجميع صفاته المبيّنة له المعربة عنه المعرّفة للحاكم بحقيقة الحال إذا قدّر للمتداينين أن يترافعا إليه. والتنصيص على أن يكون الكاتب غير الطرفين المتداينين لإزالة التهمة، قال القرطبي: ولم يقل أحدكم، لأنه لما كان الذي له الـدّين يتّهم في الكتابة الذي عليه الـدين وكذلك بالعكس شرع الله سبحانه كاتبا غيرهما يكتب بالعدل لا يكون في قلبه ولا قلمه هوادة لأحدهما على الآخر اهـ والإملال والإملاء أن يقول القائل كلاما فيكتبه الكاتب عنه. والبَخْس : النقص والظلم والمكْس، وهذا غاية في التوثيق و إقامة العدل.

وقوله تبارك وتعالى: ﴿ فإن كان الذي عليه الحقّ سفيها أو ضعيفا أو لا يستطيع أن يُمِلّ هو فلْيُمْلِلْ وليّه بالعدل ﴾ أي فإن كان المدين قادرا على الإملاء لكنه لا يُقْبَل إملاؤه لكونه سفيها أو ضعيفا، أو كان غير قادر على الإملاء لخرس أو لِعِيّ أو لجهل باللغة فليملل وليه بالعدل، والسفيه هو المبنّر المتلف لماله المحجور عليه، والضعيف هو الصغير والشيخ الهرم والمجنون، فليتولّ وليّه الإملاء على الكاتب بدلا من الذي عليه الدّين، والمراد بوليه من يلي أمره ويقوم مقامه من قيّم أو وكيل أو مترجم ممن ينصبهم الحاكم بوليه من يلي أمره ويقوم مقامه من قيّم أو وكيل أو مترجم ممن ينصبهم الحاكم

الشرعي ويقيمهم مقامه في التصرف في ماله عنه، وقد أجمع العلماء على أن تصرّف السفيه المحجور عليه دون إذن وليّه فاسد مفسوخ أبدا، لا يوجب حكمًا ولا يؤتُّـر شيئًا كما قـال القرطبي رحمه الله. أمـا إذا كان الـرجل يُخْدَع في البيوع فإنه يصحّ عقده ويصح إملاؤه إذا اشترط عند العقد أنه لا خِلاَبة فإنه يكون له الخيار إذا ثبت الغبن، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيها من حديث عبد الله بن عمر رضي الله عنهما قال: ذكر رجلٌ لرسول الله عليه أنه يخدعُ في البيوع فقال: «إذا بايَعْتَ فقل: لا خِلاَبة» وقد أورده البخاري في باب ما يكره من الخداع في البيع من طريق عبد الله بن دينار عن عبد الله بن عمر رضي الله عنهما أنّ رجلا ذُكر للنبي عَلَيْ «أنه يخدع في البيوع فقال: إذا بايعت فقل: لا خِلابة». وفي لفظ لمسلم: أنه كان يقول: لا خِيَابة. فيقلب اللام ياءً. قال الحافظ في الفتح: وكأنه كان لا يفصح باللام للثغة لسانه، ومع ذلك لم يتغير الحكم في حقه عند أحد من الصحابة الذين كانوا يشهدون له بأن النبي ﷺ جعله بالخيار اهـ وهذا الرجل هو حَبَّان بن منقذ بن عمرو الأنصاريّ رضي الله عنه كما ذكر ابن الجارود في المنتقى. ومعنى: يُخْدَع، أي يُغَرّ ويُغْبَن. ومعنى: لا خلابة، أي لا خديعة. وقوله تبارك وتعالى: ﴿واستشهدوا شهيدين من رجالكم فإن لم يكونا رجلين فرجل وامرأتان ممّن ترضون من الشهداء أن تضلّ إحداهما فتذكّر إحداهما الأخرى اي واستحضروا عند تحرير صك اللهين ذكرين بالغين عاقلين من المسلمين ليتحمّلا الشهادة يكونان معروفين بالضبط والقدرة على ذلك، ولم يقل: شاهدين، وقال: ﴿شهيدين ﴾ للإشعار بأنها متمكنان من تحمل الشهادة قادران على أدائها، وقوله عز وجل: ﴿ فَإِن لَمْ يَكُونَا رَجِلِينَ فَرَجِلُ وَامْرَأْتَانَ ﴾ أي فإن لم تحضروا شاهدين من الرجال فليشهد رجل وامرأتان، فجعلت الشريعة الإسلامية شهادة المرأتين بشهادة رجل واحد، وذلك لأن الله تبارك

وتعالى جعل فطرة المرأة وطبيعتها دون جبلّة الرجل وطبيعته وخلقته، فكان الرجل بها جبله الله عز وجل أقوى جسها وأكبر دماغا وأوسع عقلا وأقوى عضلا وأعظم استعدادا لشئون الحياة وأقدر على تحمّل مختلف الأعمال وجعل غُدَد المرأة أكثر رطوبة وأضعف تحملا، واختص النساء بالحيض والحمل والرضاع وحضانة الأطفال، ولـذلك جعل الله تبارك وتعالى الرجال قوامين على النساء، وقد روى البخاري من حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه قال: خرج رسول الله ﷺ في أضحى أو فطر إلى المصلى، فمرّ على النساء فقال: «يا معشر النساء تصدّقن فإني أُرِيتُكُنّ أكثر أهل النار» فقلن: وبم يا رسول الله؟ قال: «تكثرن اللعن، وتكفرن العشير، ما رأيت من ناقصات عقل ودين أُذْهبَ للبّ الرجل الحازم من إحداكنّ » قلن: وما نقصان ديننا وعقلنا يا رسول الله؟ قال: «أليس شهادة المرأة مثل نصف شهادة الرجل؟» قلن: بلي، قال: «فذلك من نقصان عقلها، أليس إذا حاضت لم تصلّ ولم تصم؟ » قلن: بلي ، قال: «فذلك من نقصان دينها». وأخرج مسلم من حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنها عن رسول الله عَلَيْ أنه قال: «يا معشر النساء تصدّقن وأكثرن الاستغفار فإني رأيتكنّ أكثر أهل النار» فقالت امرأة منهنّ جزلةً: وما لنا يا رسول الله أكثر أهل النار؟ قال: «تكثرن اللعن وتكفرن العشير، وما رأيت من ناقصات عقل ودين أغلب لذي لبّ منكنّ ». قالت: يا رسول الله وما نقصان العقل والدين؟ قال: « أما نقصان العقل فشهادة امرأتين تعدل شهادة رجل فهذا نقصان العقل، وتمكث الليالي ماتصلي، وتفطر في رمضان، فهذا نقصان الدّين». وقوله عز وجل: ﴿ مُمّن ترضون من الشهداء الظاهر من الأساليب البلاغية الملاحظة في القرآن الكريم أن هذا القيد يشمل جميع الشهود من الرجال والنساء في الحقوق وغيرها، وذلك أنه قد يذكر أشياء فيقيد بعضها بقيد ويترك تقييد الآخر فلا يقيده بهذا القيد مع

أنه مرادٌ تقييده به فيكتفي بالمذكور عن المحذوف، ومثال ذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا النبي حرَّض المؤمنين على القتال، إن يكن منكم عشرون صابرون يغلبوا مائتين، وإن يكن منكم مائة يغلبوا ألفا من الذين كفروا بأنهم قوم لا يفقهون الآن خفَّف الله عنكم وعلم أن فيكم ضعفًا، فإن يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين، وإن يكن منكم ألف يغلبوا ألفين بإذن الله، والله مع الصابرين، فقد قيّد العشرين بأنهم صابرون ولم يقيد بها المائة في قوله عز وجل: ﴿وإن يكن منكم مائة يغلبوا ألفا ﴾ مع أن هذا القيد مرادٌ، وقيد المائة بقيد الصبر في قول عز وجل: ﴿ فإن يكن منكم مائة صابرة يغلبوا مائتين ﴾ ولم يقيد بها الألف في قوله عز وجل: ﴿ وإن يكن منكم ألف يغلبوا ألفين ﴾ مع أن هذا القيد مراد مع الألف أيضا، وكذلك قيد الألف المغلوب بقيد الكفر في قوله: ﴿يغلبوا ألف من الذين كفروا ﴾ ولم يقيد بهذا القيد المائتين المغلوبتين في قوله عز وجل: ﴿يغلبوا مائتين ﴾ وكذلك الألفين المغلوبين في قوله عز وجل: ﴿يغلبوا ألفين ﴾ مع أن قيد الكفر مرادٌ فيهما ، وقيّد قوله عز وجل: ﴿ و إن يكن منكم ألف يغلبوا ألفين ﴾ بقوله تعالى: ﴿ بِإِذِنَ الله ﴾ مع أن هذا القيد مراد في الجميع، وهذا من الأساليب البلاغية التي اعتبرت في إعجاز القرآن وهو معروف في البلاغة باسم الاحتباك، وقوله تبارك وتعالى: ﴿أَن تَضِلُّ إحداهما فتُذَكِّر إحداهما الأخرى﴾ أي أن تنسى إحدى الشاهدتين وتتردد في استذكار الشهادة فتذكّرها الشاهدة الثانية، وهذا بسبب الرطوبة التي تغلب على تكوين غدد النساء لتكون ألطف في معاملة أطفالها ومَن تحت يدها مِن خدم، ولتدخل على زوجها الأنس لما قد يلقاه من متاعب الحياة. قال الكرخيّ: من شأن العرب إذا كان للعلة علةٌ قدّموا ذكر علة العلة وجعلوا العلة معطوفة عليها بالفاء لتحصل الدّلالتان معًا بعبارة واحدة كقولك: أعددت الخشبة أن يميل الجدار فأُدْعِمَه بها،

فالإدعام علَّة في إعداد الخشبة. والميل علة الإدعام، وإيضاحه أنك لم تقصد بإعداد الخشبة ميل الحائط وإنما المعنى: لأدعم بها إذا مال، فكذلك الآية، وهذا مما يعوّل فيه على المعنى ويهجر فيه جانب اللفظ، فلا يرد: كيف جعل ﴿أَن تَضلُّ ﴾ عِلـة لاستشهاد المرأتين بـدل رجل مع أن علَّته إنها هي للتـذكير اهـ قال القرطبي رحمه الله: قال أبو عبيد: معنى تضل تنسى، والضلال عن الشهادة إنها هو نسيان جزء منها وذكر جزء، ويبقى المرء حيران بين ذلك ضالا، ومن نسى الشهادة جملة فليس يقال: ضلّ فيها اهـ وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ولا يأب الشهداء إذا مادُعُوا ﴾ أي ولا يمتنع الشاهد عن أداء الشهادة إذا طُلِب لأدائها عند الحاكم فالشاهد يمشى للحاكم كما قيل في أمشال العرب: في بيته يُؤتَّى الحكم، ولا شك أن صاحب الحق إن لم يكن تمكينه من حقه إلا بهذا الشاهد فإن أداء الشهادة يكون واجبا، ويأثم الشاهد إن لم يشهد، ولو علم الشاهد بحق ولم يذكره صاحب الحق ولم يكن له غيره فإنّ الشاهد إذا حضر وأقام الشهادة لله كان خير الشهداء، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث زيد بن حالد الجهني رضي الله عنه أن النبي عَلَيْهُ قال: «ألا أخبركم بخير الشهداء؟ الذي يأتي بشهادته قبل أن يُسْأَلْهَا». وقوله عز وجل: ﴿ولا تسأموا أن تكتبوه صغيرا أو كبيرا إلى أجله ﴾ أي ولا تملُّوا أن تكتبوا صك الدين على أي حال كان من القلة أو الكثرة وتحددوا فيه الأجل المسمى، وهذا الإرشاد والتوجيه يشعر بخطورة الدّين ووجوب صيانة الأموال التي جعلها الله للناس قياما، وقد حذرت الشريعة الإسلامية من عدم تسديد الدّين أشد التحذير، فقد روى مسلم من حديث أبي قتادة رضي الله عنه قال: قال رجل: يا رسول الله أرأيت إن قتلت في سبيل الله صابرا محتسبا مقبلا غير مدبر يكفّر الله عني خطاياي؟ فقال رسول الله عَلَيْدٍ: «نعم»فلما أدبر ناداه. فقال: «نعم إلا اللّين، كذلك قال جبريل» كما روى

وقـوله تبـارك وتعـالي: ﴿ذالكم أقسط عنـد الله وأقوم للشّهـادة وأدني ألاّ ترتابوا﴾ أي هذا الذي أمرناكم به من كتابة صَكَّ بالدين وتحرير أجله والإشهاد عليه وأن لا تسأموا أن تكتبوه صغيرا أو كبيرا إلى أجله هو أعدل عند الله عز وجل وأصح وأحفظ وأضبط للشهادة وأقرب ألا تشكّوا في جنس الدّين وقدره وأجله وشهوده، يقال: أقسط الحاكم فهو يقسط إقساطا إذا عدل في حكمه وأصاب الحق فيه، ويقال قسط فلان: إذا جار وظلم وتعدى، وقد استعمل القرآن العظيم أقسط بمعنى عدل، وقسط بمعنى جار حيث يقول عز وجل: ﴿لا ينهاكم الله عن الذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أن تبرّوهم وتُقْسِطوا إليهم، إنّ الله يحبّ المقسطين ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿وإن حكمتَ فاحكم بينهم بالقسط، إن الله يحب المقْسِطِين ﴾ وقال عز وجل: ﴿ وأنَّا منا المسلمون ومنَّا القاسطون فمن أسلم فأولَئك تَحَرَّوا رَشَدًا ﴿ وأما القاسطون فكانوا لجهنَّم حطبا ﴾ ولفظ القسط في اللغة من الأضداد يطلق على معنى العدل وعلى معنى الجور ومصدر قسط بمعنى جار القُسُوط يقال: قسط يَقْسِط قسوط إذا جار، قال العلامة ابن منظور في لسان العرب: وأقسط في حكمه: عدل فهو مقسط. وفي التنزيل العزيز: ﴿وأقسِطُ وا إن الله يجب المقسطين ﴾ والقِسْط الجَوْرُ، والقُسُوط: الجورُ والعدولُ عن الحق، وأنشد:

## يشفى من الضِّغْن قُسُوط القاسط

قال: هو من قسَط يَقْسِط قُسُوطًا اهـ ﴿ وأقوم للشهادة ﴾ أي أصوب لها، قال ابن جرير رحمه الله: وأصله من قول القائل: أقمتُ من عوجه إذا سويته فاستوى، وإنها كان الكتاب أعدل عند الله وأصوب لشهادة الشهود على ما فيه، لأنه يحوي الألفاظ التي أقر بها البائع والمشتري وربّ الدّين والمستدين على نفسه، فلا يقع بين الشهود اختلاف في ألفاظهم بشهادتهم لاجتماع شهادتهم على ما حواه الكتاب، وإذا اجتمعت شهادتهم على ذلك كان فصل الحكم بينهم أبين لمن احتكم إليه من الحكام، مع غير ذلك من الأسباب، وهو أعدل عند الله لأنه قد أمر به، واتّباع أمر الله لا شك أنه عند الله أقسط وأعدل من تركه والانحراف عنه اه. . وقوله تبارك وتعالى: ﴿إلا أن تكون تجارةً حاضرةً تديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألّا تكتبوها ﴿ بعد أن أكَّد الله تبارك وتعالى على المسلمين إذا تداينوا بدين أن يكتبوه وأن يشهدوا على صك الدين، وألا يسأموا أن يكتبوه صغيرا أو كبيرا إلى أجله رخص هنا للباعة والمشترين المتعاملين بالعوضين الحاضرين يدا بيد في ترك كتابة صك بمعاملتهم لأن البائع يقبض الثمن والمشتري يقبض السلعة قبل المفارقة، فلا حاجة لهم في كتابة صك بهذه المبايعة الحاضرة التي من شأنها أن تدار بين التجار، حيث يقول عز وجل: ﴿إلا أن تكون تجارة حاضرة تـ ديرونها بينكم فليس عليكم جناح ألا تكتبـوهـا﴾ وقد قـرأ عـاصم: ﴿إلا أن تكـون تجارةً حاضرةً ﴾ بنصب تجارة وبنصب حاضرة ، على أن اسم كان ضمير مستتر يعود على المعاملة المفهومة من السياق وتجارةً خبرها وحاضرة صفة لتجارة، وقرأ بقية السبعة برفع تجارة على أنّ كان تامة بمعنى: وقع وحدث، أي إلا أن تقع تجارة حاضرة، وإلى هذا ذهب الأخفش، واعتبرها بعض أهل العلم كان الناقصة وتجارة اسمها وحاضرة صفة تجارة، والخبر جملة تديرونها بينكم فهي

في محل نصب خبر كان الناقصة. وفي قوله عز وجل: ﴿ فليس عليكم جناح ألا تكتبوها، يشعر بـوجود الحرج والجناح إذا كانت المعـاملة فيهـا دين إلى أجل مسمى ولم تكتب، وقوله عز وجل: ﴿تديرونها بينكم﴾ قال القرطبي: يقتضي التقابض والبينونة بالمقبوض، ولما كانت الرِّبَاع والأرض وكثير من الحيوان لا يقبل البينونة ولا يغاب عنه حسن الكَتْب فيها ولحقت في ذلك مبايعة الدّين فكان الكتاب توثّقا لما عسى أن يطرأ من اختلاف الأحوال وتغيّر القلوب، فأما إذا تفاصلا في المعاملة وتقابضا وبان كلِّ واحد منهما بها ابتاعه من صاحبه، فيقلّ في العادة خوف التنازع إلا بأسباب غامضة، ونبّه الشرع على هذه المصالح في حالتي النّسيئة والنقد، وما يغاب عليه وما لا يغاب بالكتاب والشهادة والرّهن اهـ وقوله عز وجل: ﴿ وأشهدوا إذا تبايعتم ﴾ يكاد أهل العلم يطبقون على أن هذا الأمر أمر إرشاد وهو يختلف باختلاف الأحوال والسلع فيزداد تأكّبده كلّما عظم شأن السلعة، والمسلمون مع اختلاف أعصارهم وأمصارهم يتبايعون في الأشياء التافهة دون إشهاد، فمن يذهب ليشتري خبزة لا يحتاج إلى شاهدين يشهدان على البيع، وقد ثبت أن رسول الله ﷺ باع وكتب، وباع ولم يشهد، فقد روى البخاري في صحيحه من حديث العَدّاء بن خالد قال: كتب لي النبي عَلَيْهُ: «هذا ما اشترى محمد رسول الله ﷺ من العَدّاء بن خالد، بيع المسلم المسلم، لا داء، ولا خِبْثة ولا غائلة» اهـ وقال أبو داود في سننه: حدثنا محمد بن يحيى بن فارس أن الحكم ابن نافع حدثهم أخبرنا شعيب عن الزهري عن عمارة بن خزيمة أن عمه حدّثه وهو من أصحاب النبي عَيَالِيَّ أن النبي عَلَيْةِ ابتاع فرسا من أعرابي فاستتبعه النبي ﷺ ليقضيه ثمن فرسه، فأسرع رسول الله ﷺ المشي، وأبطأ الأعرابي، فطفق رجال يعترضون الأعرابي فيساومونه بالفرس وهم لا يشعرون أن النبي عَيْكِيٌّ ابتاعه، فنادى الأعرابيُّ رسولَ الله عَيْكِيُّ فقال: إن كنتَ مُبْتاعا

هذا الفرس و إلا بعتُه، فقام النبي عَلَيْة حين سمع نداء الأعرابي فقال: «أو ليس قد ابتعته منك؟ " فقال الأعرابي: لا، والله ما بِعْتُكَه، فقال النبي عَلَيْكَةِ: «بلى قد ابتعته منك» فطفق الأعرابي يقول: هلم شهيدا، فقال خزيمة ابن ثابت: أنا أشهد أنك قد بايعته، فأقبل النبي ﷺ على خزيمة، فقال: «بم تشهد؟ » فقال: بتصديقك يا رسول الله ، فجعل رسول الله ﷺ شهادة خزيمة بشهادة رجلين. وقد روى البخاري في صحيحه من طريق خارجة بن زيد أن زيد بن ثابت رضى الله عنه قال: نسخت الصّحف في المساحف ففقدت آية من سورة الأحزاب كنت أسمع رسول الله عَلَيْ يَقرأ بها، فلم أجدها إلا مع خزيمة بن ثابت الأنصاري الذي جعل رسول الله على شهادته شهادة رجلين. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ولا يُضَارّ كاتب ولا شهيد ﴾ يحتمل أن يكون الفعل ﴿يضارٌ مبنيا للفاعل فيكون المعنى ولا يجوز للكاتب أن يلحق ضررا بأحد طرفي العقد في كتابته بالنقص أو بالزيادة، ولا يجوز للشاهد أن يلحق ضررا بأحد المتبايعين في شهادته بالزيادة أو النقص فيها، ويحتمل أن يكون ﴿يضارُّ مبنيا للمفعول فيكون المعنى: ولا يجوز للمتبايعين أو غيرهما أن يلحق ضررا بالكاتب لكتابته أو للشاهد بسبب شهادته، فيكون معنى ﴿ ولا يضار ﴾ على الأول: ولا يضارِر، وعلى الثاني: ولا يضارَر. والله تبارك وتعالى كما نهى ووصّى بتحريم إلحاق الضرر بأحد من المسلمين عامة في قوله تبارك وتعالى: ﴿غير مُضَارّ وصيةً من الله ﴾ وقرن عز وجل الضرار بأكبر الذنوب حيث قال: ﴿والذين اتخذوا مسجدا ضرارا وكفرًا وتفريقًا بين المؤمنين و إرصادا لمن حارب الله ورسولَه ﴾ فقد حنّر هنا من إلحاق الضرر بالكاتب أو بالشاهد سواء كان إضراره بالقول أو بالفعل، وقد روى أبو داود والترمذي وحسّنه من حديث أبي صِـرْمة رضي الله عنه أن رسول الله عَيْكَةٌ قال: «من ضارّ أضرّ الله به، ومن شاقّ شقّ الله عليه». وقوله تبارك وتعالى: وإن تفعلوا فإنه فسوق بكم أي وإن خالفتم ما أمرتم به، أو فعلتم ما نهيتم عنه فإنه فسق كائن بكم، أي لازم لكم تتصفون به، ومن كان به خير لنفسه لا يفعل ما يجعلها فاسقة بل يحرص كلّ الحرص على أن يكون من الصالحين، فلا تضروا الكاتب الذي كتب بالعدل، ولا تضروا الشاهد الذي شهد بالحق. وقوله عز وجل: ﴿واتقوا الله ويعلمكم الله أي وكونوا على شهد بالحق. وقوله عز وجل: ﴿واتقوا الله ويعلمكم الله أي وكونوا على تنزجروا عما نهى عنه وزجر، والله تبارك وتعالى يتفضل عليكم بتعليمكم ما ينفعكم في دينكم ودنياكم، ويرسم لكم منهج سعادتكم، ويضع لكم فرقانا تفرقون به بين الحق والباطل، والهدّى والضلال، وقد قال عز وجل: ﴿يا أيها الذين آمنوا إن تتقوا الله يجعل لكم فرقانا وكما قال عز وجل: ﴿يا أيها الذين آمنوا اتقوا الله وآمنوا برسوله يؤتكم كِفْلَيْن من رحمته ويجعل لكم نورا عمشون به وقوله عز وجل: ﴿والله بكل شيء عليم ﴾ يفيد أن ما يضعه لكم من منهج يكون أحسن المناهج وأوفاها وأنقاها وأكملها وأتمها، لأنه العليم بجميع أحوال الناس وميولهم وما ينفعهم ويسعدهم في دنياهم وآخرتهم.

قال تعالى ﴿وإن كنتم على سفر ولم تجدوا كاتبا فرهان مقبوضة فإن أمن بعضكم بعضاً فليؤد الذي اؤتمن أمانته وليتق الله ربّه، ولا تكتموا الشهادة، ومن يكتمها فإنّه آثم قلبه، والله بها تعملون عليم ﴾

بعد أن حذّر الله تبارك وتعالى من أكل الربا، وأمر المؤمنين إذا تداينوا بدين إلى أجل مسمى أن يكتبوه، ووضع لهم أقـوم المناهج في تحرير الصكـوك عند المداينات ورخص لهم إذا كانت معاملاتهم في تجارة حاضرة يديرونها بينهم ألا يكتبوها لانتفاء المحذور عند ذلك، أوضح هنا أن الإنسان قد يحتاج عند التعامل إلى التوثيق بِرِهَان مقبوضة فقال عز وجل: ﴿ وَإِنْ كُنتُم عَلَى سَفْرُ وَلَمْ تجدوا كاتبًا فرِهان مقبوضة ﴾ ولا شك عند أهل العلم أن الرهن جائز في الحضر كما هو جائز في السفر، فإن رسول الله عليه توفي ودرعه مرهونة عند يهودي وكان ذلك في الحضر ولم يكن في السفر، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث عائشة رضى الله عنها أن النبي عليه اشترى طعاما من يهوديّ إلى أجل ورَهَنه دِرْعا من حديد. كما روى البخاري من حديث عائشة رضى الله عنها قالت : توقي رسول الله عليه ودرعه مرهونة عند يهودي بثلاثين صاعا من شعير. وليست إباحة الرهن مشروطة بكونه في السفر أو عند عدم وجود الكاتب، إذ المقصود من الشرط هنا هو الغالب، إذ السفر مظنة عدم وجود الكاتب وحتى لو وجد الكاتب في السفر أو في الحضر جاز الرهن أيضا لأن المقصود هو التوثيق، فإذا لم يرض البائع أن يبيع لأجل إلا برهن جاز ذلك كما دل عليه حديث عائشة المتقدّم المخرّج في الصحيحين. والمعروف في اللسان العربي أن الشرط قد يجيء في الكلام العربي لبيان الواقع أو الغالب فيكون لا مفه وم له وإن كان يفيد الإشارة إلى الغالب أو الواقع كما في قوله تبارك وتعالى: ﴿ وربائبكم اللاتي في حجوركم من نسائكم اللاتي دخلتم

بهن ﴾ فإن كون الربيبة في الحجر لا يؤثر في التحريم أو التحليل فهي محرمة سواء كانت في حجر الرجل أو في غير حجره. وإنها الغالب أن تكون في حجره مع أمها. وكذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿ وإذا ضربتم في الأرض فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا ﴿ فإن قصر الصلاة الرباعية إلى ركعتين في السفر لا يشترط فيه أن يكون السفر مخوفا، كما جاء في صحيح مسلم من طريق يَعْلَى بن أمية قال: سألت عمر ابن الخطاب، قلت له: قوله تعالى: ﴿فليس عليكم جناح أن تقصروا من الصلاة إن خفتم أن يفتنكم الذين كفروا﴾ وقد أمن الناس، فقال لي عمر بن الخطاب رضى الله عنه: عجبتُ مما عجبتَ منه فسألتُ رسول الله عَلَيْ عن ذلك، فقال: «صدقة تصدق الله بها عليكم فاقبلوا صدقته». والمعروف عند أهل العلم أن القيد إذا كان لبيان الواقع أو خرج مخرج الغالب فإنه يكون لا مفهوم له ولا يتقيد به الحكم. وقد قرأ أكثر القراء ﴿فرهانٌ ﴾ وقرأ أبو عمرو وابن كثير: ﴿ فَرُهُنٌّ ﴾ والرِّهان جمع رَهْن ، مثل كِباش وكَبْش ، وحِبال وحَبْل ونحوهما وكذلك «رُهُنٌ» جمع رهن أيضا، وأصل الرهن في اللغة يدور على معنى الحبس والدوام والثبات، ومنه قوله تبارك وتعالى: ﴿ كُلِّ نفس بِهَا كسبت رهينة ﴾ أي مُحْتَبَسَة بعملها، وقوله عز وجل : ﴿كل امرئ بها كسب رهين ﴾ أي محتبس بعمله، ومنه قول الشاعر:

نأت بسعاد عنك نوًى شَطُون فبانت والفؤاد بها رهين والمورد في المورد في اصطلاح العلماء هو احتباس العين وثيقة بالحق ليُسْتَوْفَى الحق من ثمنها أو من ثمن منافعها عند تعذر أخذه من الغريم. والمرتهن هو الذي يأخذ الرهن وقوله عز وجل: ﴿مقبوضة ﴾ أي مسلمة مؤدّاة إلى المرتهن، وقد أجمع العلماء على صحة قبض المرتهن أو وكيله، والقبض شرط للزوم الرهن لا لصحته وجوازه، ولا بد من إذن الراهن للمرتهن في القبض. والقبض في

الرهن كالقبض في البيع، فإن كان من المنقول فقبض المرتهن له أخذه إياه من راهنه منقولًا، و إن كان مما لا ينقل كالدُّور والأرضين فقبضُه تخليـة راهنه بينهُ وبين مرتهنه دون حائل. وقوله عز وجل: ﴿فإن أمن بعضكم بعضا فليؤدّ الذي اؤتمن أمانته وليتّق الله ربّه ﴾ أي فإن أحسن بعضكم الظّن ببعض في التعامل وحسن الأداء وكان أحد العوضين أو بعضه مؤجلا فلم يكتب الدائن صكا بالدين على المدين، أو كان أحدكم اأتمن أخاه المسلم فوضع عنده أمانة، فإذا جاء وقت الأجل في الدين الذي لم يُكتب به صك أو طلب صاحب الأمانة أمانته فيجب على المؤمَّن أن يؤدي للذي ائتمنه ما في ذمته من دين أو أمانة ، لما في ذلك من شيوع الثقة والطمأنينة بين الناس، وليخلّص نفسه من عذاب الله يوم القيامة، وقد حضَّ الله تبارك وتعالى على ذلك في غير موضع من كتابه الكريم حيث يقول عز وجل: ﴿إِنَّ الله يأمركم أن تؤدُّوا الأمانات إلى أهلها، وأثنى على من يؤدي الأمانة ووبّخ من يخونها حيث يقول عز وجل: ﴿ ومن أهل الكتاب مَن إنْ تَأْمَنْه بقنطار يؤدّه إليك ومنهم من إن تأمنه بدينار لا يؤده إليك إلا ما دُمتَ عليه قائمًا ﴿ وبيِّن أن خيانــة الأمانة لا تحدث إلا من الظُّلوم الجهول حيث يقول عز وجل: ﴿إنا عرضنا الأمانة على السموات والأرض والجبال فأبين أن يحملنها وأشفقن منها وحملها الإنسان إنه كان ظلوما جهولاً وقد أخبر رسول الله ﷺ أن خيانة الأمانة من أبرز صفات المنافقين، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله على قال: «آية المنافق ثلاث: إذا حدّث كذب، وإذا وعد أخلف، وإذا ائتمن خان» وقد أشار رسول الله ﷺ إلى أن حفظ الأمانة وأداءها من أعظم أسباب نجاة المؤمنين يـوم القيامة، فقـد روى مسلم في ا صحيحه من حديث حذيفة وأبي هريرة رضى الله عنهما قالا: قال رسول الله عَلَيْكَ : «يجمع الله تبارك وتعالى الناس، فيقوم المؤمنون حتى تُزْلَفَ لهم الجنة،

فيأتون آدم صلوات الله عليه فيقولون: يا أبانا استفتح لنا الجنة، فيقول: وهل أخرجكم من الجنة إلا خطيئة أبيكم؟ لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى ابنى إبراهيم خليل الله، قال: فيأتون إبراهيم، فيقول إبراهيم: لست بصاحب ذلك، إنها كنت خليلا من وراء وراء، اعْمَدُوا إلى موسى الذي كلُّمه الله تكليما، فيأتون موسى فيقول: لست بصاحب ذلك، اذهبوا إلى عيسى كلمة الله وروحه، فيقول عيسى: لست بصاحب ذلك، فيأتون محمدا ﷺ فيقوم، فيؤذن له، وتُرْسَلُ الأمانة والرحم، فيقومان جَنْبتَي الصراط يمينا وشمالا، فيمرّ أولكم كالبرق» قلت: بأبي وأمّى، أيّ شيء كَمَرِّ البرق؟ قال: «ألم تروا كيف يمر ويرجع في طرفة عين، ثم كمر الريح، ثم كمر الطير، وأشد الرجال تجري بهم أعمالهم، ونبيتكم قائم على الصراط يقول: يا ربّ سلّمْ سلّمْ، حتى تعجز أعمال العباد حتى يجيء الرجل لا يستطيع السّير إلا زَحْفًا، وفي حافَّتي الصراط كَلاَليب معلَّقة مأمورة بأخذ من أُمِرَتْ به، فمَخْـدُوش ناج، ومَكْـدُوس في النار، والـذي نفس أبي هريـرة بيده إنّ قَعْـر جهنّم لسبعون تُحريفا» اهـ فعلى المؤتمَن أن يتقى الله ربّه، وليحذر عقوبته إن لم يؤد الأمانة، فإنه يوم القيامة لا ينفع مالٌ ولا بنون إلا من أتى الله بقلب سليم. وقوله عز وجل: ﴿ولا تكتموا الشهادة، ومن يكتمها فإنه آثم قلبه ﴾ أي ولا تخفوا الشهادة إن طُلِبْتُم لأدائها ، ومن أخفاها عند طلبها فهو فاجر القلب لا يخاف الله ولا يخشاه، وهذا تأكيد لقول عبارك وتعالى في الآية السابقة: ﴿ ولا يَـأْبَ الشهداء إذا ما دُعُوا ﴾ فإن الشاهد يحرم عليه أن يمتنع عن أداء الشهادة كما يحرم عليه أن يكتمها، قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: قال ابن عباس وغيره: شهادة الزّور من أكبر الكبائر وكتمانها كذلك اهـ يعنى وكتمان الشهادة بالحق شبيه بشهادة الزور. وقوله: ﴿ والله بما تعملون عليم الشهادة بالحق وترهيب ليحرص المسلم على الشهادة بالحق

والامتناع عن كتمان الشهادة. وقد ذكر القرطبي رحمه الله في ختام تفسير هذه الآية الكريمة كلاما حسنا حيث قال: اعلم أن الذي أمر الله تعالى به من الشهادة والكتابة لمراعاة صلاح ذات البين ونفي التنازع المؤدي إلى فساد ذات البين، لئلا يسوّل له الشيطان جحود الحقّ وتجاوز ما حدّ له الشرع، ثم قال: لما أمر الله تعالى بالكَتْب والإشهاد وأَخْل الرّهان كان ذلك نصا قاطعا على مراعاة حفظ الأموال وتنميتها، ورَدًّا على الجهلة المتصوِّفة ورِعَاعِها الذين لا يرون ذلك فيخرجون عن جميع أموالهم ولا يتركون كفاية لأنفسهم وعيالهم، ثم إذا احتاج وافتقر عياله فهو إما أن يتعرّض لِمِنن الإِخوان أو لصدقاتهم، أو أن يأخذ من أرباب الدنيا وظلَمَتِهِم وهذا الفعل مذموم منهي عنه، ثم قال: قال الجوزي: وهذا كلُّه خلاف الشرع والعقل وسوء فهم المراد بالمال، وقد شرّفه الله وعظم قدره، وأمر بحفظه، إذ جعله قوامًا للآدمي، وما جعله قوامًا للآدمي الشريف فهو شريف، فقال تعالى: ﴿ولا تؤتوا السفهاء أموالكم التي جعل الله لكم قيامًا ﴾ ونهى جلّ وعزّ أن يسلم المال إلى غير رشيد فقال: ﴿ فإن آنَسْتُم منهم رُشْدًا فادفعوا إليهم أموالهم ﴾ ونهى النبي عليه عن إضاعة المال، قال لسعد: «إنك أنْ تَـذَرَ ورثتك أغنياء خير من أن تذرهم عالة يتكفّفون الناس» وقال: «ما نفعني مالٌ كمال أبي بكر»، وقال لعمرو بن العاص: «نعم المال الصالح للرجل الصالح»، ودعا لأنس، وكان في آخر دعائه: «اللهم أكثر ماله وولده وبارك له فيه»، وقال كعب: يا رسول الله إنّ من توبتي أن أنخلع من مالي صدقة إلى الله و إلى رسوله، فقال: «أمسك عليك بعض مالك فهو خير لك». قال الجوزي: هذه الأحاديث مخرّجة في الصحاح . اهـ قال تعالى: ﴿ لله ما فى السّمُوات وما فى الأرض، وإن تبدوا ما فى أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذّب من يشاء، والله على كلّ شيء قدير الله آمن الرسول بها أنزل إليه من ربّه والمؤمنون، كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربّنا وإليك المصير لا يكلّف الله نفسا إلا وسعها، لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت، ربّنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا، ربّنا ولا تحمل علينا إصراكها حملته على الّذين من قبلنا، ربّنا ولا تحملنا مالاطاقة لنا به واعف عنّا واغفر لنا وارحمنا، أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين ﴾

هذه الآيات هي خواتيم المسك من سورة البقرة، والآية الأولى تقرر حقيقة الكون الكبرى وهي أنّ جميع ما في السموات وما في الأرض مملوك لله وحده، وأنه تحت قهره عز وجل ملكا ومُلكا، وأنه من رحمته بعباده أرسل لهم الرسل، وشرع لهم الشرائع فها أباح لهم فهو المباح وما حرمه عليهم فهو الحرام، وأنه أحل لهم الطيبات وحرّم عليهم الخبائث، وما حرمه إنها حرّمه لدفع الضرر والأذى عن عباده، وما أباحه فهو لمنافعهم ومصالحهم، وأنه لا تخفى عليه خافية من أمورهم سِرّها وعلنها، وأنه عاسبهم على أفعالهم وطويّات صدورهم، وأنه يغفر لمن يشاء فضلا، ويعذب من يشاء عدلا، وهو لا يعجزه شيء في السموات ولا في الأرض، وهذه الحقيقة التي تقررت في هذه الآية العظيمة تكررت في كتاب الله ليكون الناس على بصيرة في حاضرهم ومستقبلهم حيث قال عز وجل: ﴿قل إن تخفوا ما في صدوركم أو تبدوه يَعْلَمُه الله، ويعلم ما في السملوات وما في الأرض، والله على كل شيء تعملون من عمل إلا كنا عليكم شهودا إذ تُفيضُون فيه، وما يَعْزُب عن ربك تعملون من عمل إلا كنا عليكم شهودا إذ تُفيضُون فيه، وما يَعْزُب عن ربك

من مثقال ذرة في الأرض ولا في السهاء ولا أصغر من ذلك ولا أكبر إلا في كتاب مبين ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ولقد خلقنا الإنسان ونعلم ما توسوس بـ ه نفسه ونحن أقرب إليه من حبل الـوريد، في آيات كثيرة ، إلا أنّ هذه الآية الكريمة قد قررت أمرا زائدا على غيرها من الآيات وهي أن الله عز وجل يحاسب العباد على ما يخفون في أنفسهم، ولا شكّ أن ما تخفيه النفس إن كان كفرا بالله واعتقادا خبيثا فإنّ الله سيحاسب العبد به إن مات ولم يقلع عنه ولم يتب منه، وإن كان وسوسة تمرّ بالصدر ولا تستقر فيه فإنّ الله تبارك وتعالى قد تفضل على هذه الأمة فلم يؤاخذها بها تحدّثت به صدورها ما لم تتكلم أو تعمل به ، وقد خاف أصحاب رسول الله عليه خوفا شديدا عند نزول هذه الآية الكريمة، فأنزل الله عز وجل الآية الخاتمة لسورة البقرة: ﴿لا يكلُّف الله نفسا إلا وسعها، لها ما كسبت وعليها مااكتسبت، وأرشدهم فيها إلى كلمات من الدعاء فدَعَوْه فاستجاب لهم، فقال: ﴿ ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴿ قال: نعم، ﴿ ربنا ولا تحمل علينا إصرًا كما حملتَه على الذين من قبلنا ﴾ قال: نعم، ﴿ ربنا ولا تحملنا ما لاطاقة لنا به ﴾ قال: نعم، ﴿واعف عنا واغفر لنا وارحمنا، أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين قال: نعم. فقد قال البخاري في صحيحه: باب ﴿ وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسِبْكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله على كل شيء قدير الله عن رجل من طريق مروان الأصفر عن رجل من أصحاب النبي عَلَيْهُ وهو ابن عمر أنها قد نُسِخَتْ ﴿ وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه ﴾ الآية. باب ﴿ آمن الرسول بها أنزل إليه من ربّه ﴾ وقال ابن عباس: إصرًا عهدًا، ويقال: غفرانك مغفرتك فاغفر لنا. ثم ساق بسنده من طريق مروان الأصفر عن رجل من أصحاب رسول الله على قال: أحسب ابن عمر: ﴿إِنْ تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه الله قال: نسختها الآية التي بعدها. وروى مسلم

من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: لما نزلت على رسول الله عَلَيْ : ﴿ لله ما في السموات وما في الأرض و إن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسِبْكُم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله على كل شيء قدير، فاشتد ذلك على أصحاب رسول الله عَلَيْة ، فأتوا رسول الله عَلَيْة ثم بركوا على الرّكب، فقالوا: أي رسول الله كُلّفنا من الأعمال ما نطيق، الصلاة والصيام والجهاد والصدقة ، وقد أنزلت علىك هذه الآية ولا نطيقها ، قال رسول الله عَلَيْنَ : «أتريدون أن تقولوا كما قال أهل الكتابين من قبلكم: سمعنا وعصينا، بل قولوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير». قالوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير، فلما اقترأها القوم ذلَّت بها ألسنتهم فأنزل الله في إثرها ﴿ آمن الرسول بها أنزل إليه من ربه والمؤمنون كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرق بين أحد من رسله وقالوا: سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا و إليك المصير فلما فعلوا ذلك نسخها الله تعالى فأنزل الله عز وجل: ﴿لا يكلُّف الله نفسا إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تـؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ﴾ قال: نعم. ﴿ ربنا ولا تحمل علينا إصرًا كما حملته على الذين من قبلنا ﴾ قال: نعم. ﴿ ربنا ولا تحمّلنا ما لا طاقة لنا به ﴾ قال: نعم. ﴿ واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين الله قال: نعم. ثم ساق مسلم من حديث ابن عباس رضى الله عنهما قال: لما نزلت هذه الآية ﴿إن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسِبْكُم به الله ﴾ قال: دخل قلوبهم منها شيء لم يدخل قلوبهم من شيء، فقال النبيّ عَيْكَةُ: «قولوا سمعنا وأطعنا وسلّمنا»، قال: فألقى الله الإيمان في قلوبهم، فأنزل الله تعالى: ﴿لا يكلف الله نفسا إلا وسعها لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ربنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ، قد فعلت ، وربنا ولا تحمل علينا إصرًا كما حملته على الذين من قبلنا الله قال: قد فعلت، ﴿واغفر

لنا وارحمنا أنت مولانا الله قال: قد فعلت اهـ والمراد بالنسخ في هذه الأحاديث هو عدم مؤاخذة المسلم بحديث نفسه الذي تضمنه قوله عز وجل: ﴿وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله \* فقد تجاوز الله عز وجل لأمة محمد عَلَيْ عن حديث النفس بالآية الناسخة هنا، ولم ينسخ من الآية الأولى إلا ما يتعلق بحديث النفس، أما ما تضمّنته من علم الله عز وجل بكل شيء فهذا من صفات الله عز وجل التي لا تزول أبدا، ولا يقول قائل: كيف نُسِخَتْ الآية هـذه وهي متضمنة خبرا والأخبار لا يدخلها النسخ؟ فالجواب كما أشرت هو أن المنسوخ منها فقط هو المعاقبة والمحاسبة على حديث النفس، وهو حكم من الأحكام لا خبر من الأخبار، والأصل في الحكم قبوله للنسخ فلا اعتراض ألبتة، وقد روى أصحاب الكتب الستة من طريق أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله تجاوز لأمتى عما حدّثت به أنفسها ما لم تعمل أو تكلّم به». وقد روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله بن عباس رضى الله عنهما عن النبي علي الله عن ربه عز وجل قال: قال «إن الله كتب الحسنات والسيئات ثم بيّن ذلك، فمن همّ بحسنة فلم يعملها كتبها الله لـ عنده حسنة كاملة ، فإن هو همّ بها فعملها كتبها الله له عنده عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف إلى أضعاف كثيرة، ومن هم بسيئة فلم يعملها كتبها الله له عنده حسنة كاملة ، فإن هو همّ بها فعملها كتبها الله له سيئة واحدة». وأخرج مسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه عن رسول الله على قال: «قال الله عز وجل: إذا همّ عبدي بحسنة ولم يعملها كتبتُّها له حسنة، فإن عملها كتبتُّها عشر حسنات إلى سبعمائة ضعف، وإذا هم بسيئة ولم يعملها لم أكتبها عليه، فإن عملها كتبتُها سيئة واحدة». ثم ساقه مسلم من حديث أبي هريرة بلفظ: عن محمد رسول الله علي قال: قال رسول الله على الله عز وجل: إذا تحدّث عبدي بأن يعمل حسنة فأنا

أكتبها له حسنة ما لم يعمل، فإذا عملها فأنا أكتبها بعشر أمثالها، وإذا تحدث بأن يعمل سيئة فأنا أغفرها له ما لم يعملها، فإذا عملها فأنا أكتبها له بمثلها وقال رسول الله على الله الله وقال رسول الله على الله الله الله وقال رسول الله الله وقال الله الله وان عملها فاكتبوها له بمثلها، وإن سيئة، وهو أبصر به، فقال: ارْقُبُوه فإن عملها فاكتبوها له بمثلها، وإن تركها فاكتبوها له حسنة، إنها تركها من جَرَّائي».

وقوله في حديث أبي هريرة عند مسلم : لما نزلت على رسول الله عِيْكِيُّ : ﴿ لله ما في السماوات وما في الأرض وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله فيغفر لمن يشاء ويعذب من يشاء والله على كل شيء قدير، فاشتد ذلك على أصحاب رسول الله ﷺ. الحديث، أي خاف أصحاب رسول الله ﷺ منها ومن محاسبة الله عز وجل لهم على ما يخطر ببالهم وهذا من شدة إيهانهم وعظيم يقينهم وخوفهم من عذاب الله عز وجل، وهذا ولا شك ثمرة خوفهم من الله فإن المسلم يخاف من ذنوبه كأنها جبل يريد أن ينقض عليه، بخلاف الكافر فإنه يرتكب أكبر المعاصى ويراها كالذبابة التي يدفعها بيده عن وجهه ومن كان بالله أعرف فهو من الله أخوف، فقد روى البخاري في صحيحه من حديث عبد الله بن مسعود رضي الله عنه عن النبي عَلَيْكُمْ قال: «إنَّ المؤمن يرى ذنوبه كأنه قاعد تحت جبل يخاف أن يقع عليه، وإن الفاجريرى ذنوبه كذباب مرّ على أنفه فقال به هكذا". وقوله في الحديث: فلما اقترأها القوم ذلَّت بها ألسنتهم فأنزل الله في إثرها: ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون، كلّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله لا نفرّق بين أحد من رسله، وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا و إليك المصير أي فلما قرأها الصحابة رضي الله عنهم ارتاضت بالاستسلام لذلك ألسنتهم. وقوله في حديث ابن عباس: لما نزلت هذه الآية: ﴿إن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله ﴾ قال : دخل قلوبَهُم منها شيء لم يدخل قلوبَهُم من شيء.

أي دخل قلوبهم من أجل تلك الآية شيء لم يدخلها من أجل شيء سواها وذلك لحرصهم على فكاك أنفسهم من النار وغضب الله. وقوله عز وجل: ﴿ وإن تبدوا ما في أنفسكم أو تخفوه ﴾ أي وإن تظهروا ما في صدوركم أو تستمروا على كتمانه، وقوله عز وجل: ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون ﴾ أي صدّق الرسول محمد على بجميع ما أنزله الله عز وجل إليه في هذه السورة وفي غيرها وكذلك المؤمنون قد صدّقوا بها أنزل إليهم من ربهم على رسول الله محمد على وأنزل الله عليهم في هذه السورة المباركة الصلاة والزكاة والصوم والجهاد والحج وأحكام النكاح والطلاق والإيلاء والحيض والحضانة وقصص الأنبياء وإحياءه الموتى وأصول البر، وقواعد المعاملات وكيفيّة توثيق الصكوك، وقد قرر عز وجل في ختام المسك من هذه السورة أن الرسول محمدًا ﷺ قد صدَّق بجميع ذلك وأقر به والتـزمه وكذلك المؤمنون قد صدَّقوا بجميع ذلك وأقروا به والتزموه، وقوله عز وجل: ﴿ كُلُّ آمن بالله وملائكته وكتبه ورسله ، أي كلّ واحد منهم آمن بالله وبملائكته وبكتبه وبرسله ، وهذا شأن المؤمنين دائما وأبدا، ولا يتحقق الإيمان إلا بذلك، فهذه أربعة أركان من أركان الإيمان الستة، وقد اشتملت بقية هذه الآية والآية التي بعدها على الركن الخامس والركن السادس من أركان الإيمان. ففي قوله عز وجل: ﴿ و إليك المصير ﴾ إقرار باليوم الآخر، وفي الآية الأخيرة إقرار بالقدر، وقوله عز وجل: ﴿لا نفرق بين أحد من رسله ﴾ أي لا نصير مثل اليهود والنصارى حيث آمن بعضهم ببعض الأنبياء وكفر ببعضهم، فإن اليهود يزعمون أنهم آمنوا بموسى وجملة من الأنبياء ثم كفروا بعيسى وبمحمد على والنصارى زعموا أنهم آمنوا بموسى وعيسى وجملة من الأنبياء ثم كفروا بسيد المرسلين محمد عليه وقد تقدم في هذه السورة المباركة وصية الله عز وجل للمؤمنين أن يؤمنوا بجميع النبيين لا يفرقون بين أحد منهم حيث قال تبارك وتعالى: ﴿قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم لا نفرّق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ، وكما قال عز وجل في سورة آل عمران: ﴿قل آمنا بالله وما أنزل علينا وما أنزل على إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى والنبيون من ربهم لا نفرّق بين أحد منهم ونحن له مسلمون، وقوله عز وجل: ﴿وقالوا سمعنا وأطعنا غفرانك ربنا وإليك المصير هو معطوف على قوله: ﴿ آمن الرسول بما أنزل إليه من ربه والمؤمنون ﴾ كأنه قيل: آمنوا وقالوا سمعنا وأطعنا، أي لسنا كاليهود والنصاري الذين قالوا: سمعنا وعصينا. وقوله: ﴿غفرانك ربنا﴾ أي اغفر لنا ربنا مغفرة منك، قال ابن جرير رحمه الله: فإن قال لنا قائل: فما الذي نصب قوله: ﴿غفرانك ﴾؟ قيل له: وقوعُه وهو مصدرٌ موقع الأمر، وكذلك تفعل العربُ بالمصادر والأسماء إذا حلت محلّ الأمر وأدّت عن معنى الأمر نَصَبَتْها، فيقولون: شكرا لله يا فلان وحمدًا له، بمعنى اشكر الله واحمده، والصلاةَ الصلاةَ بمعنى صلّوا، ويقولون في الأسماء: الله الله يا قوم اهـ وقوله عز وجل: ﴿ و إليك المصير الله أي و إليك يا ربّنا مرجعنا ومآلنا ومصيرنا يوم تبعث عبادك من قبورهم لمجازاتهم على أعمالهم. وقوله تبارك وتعالى: ﴿لا يكلُّف الله نفسا إلا وسعها﴾ أي لا يأمر الله أحدًا من خلقه ولا ينهاه إلا في حدود وسعه وقدرته وطاقته، فلا يكلّفه ما لا يطيق ولا يطلب منه عمل المستحيل. وقوله عز وجل: ﴿ لها ما كسبت وعليها ما اكتسبت ﴾ أي وقد رفع الله تبارك وتعالى الإصر والأغلال عن أمة محمد عليه وخفّف عنهم فلا يحاسبهم بها حدثت به نفوسهم و إنها يحاسبهم على ما فعلوه واكتسبوه من الخير أو الشر، وفي التعبير في جانب الخير بقوله: ﴿ لها ما كسبت ﴾ وفي التعبير في جانب الشر بقوله: ﴿وعليها ما اكتسبت﴾ إشعار بكريم فضل

الله وجوده وعفوه وأن الإنسان إذا همّ بالخير وحام حوله احتسبه الله عز وجل له خيرا، وأنه لا يؤاخذ بالشر إلا من وقع فيه واجترحه عن عزم وإصرار. وقوله عز وجل: ﴿ رَبّنا لا تؤاخذنا إن نسينا أو أخطأنا ربنا ولا تحمل علينا إصْرًا كما حملتَه على الذين من قبلنا ربّنا ولا تحمّلنا ما لاطاقة لنا به واعف عنا واغفر لنا وارحمنا أنت مولانا فانصرنا على القوم الكافرين ﴾ هذه هي الأدعية التي أرشد الله تبارك وتعالى أمة محمد ﷺ حتى يسألوا الله عز وجل ويدعوه بها، وقد أخبر رسول الله ﷺ عن ربه أنه استجاب لهم حيث جاء في لفظ حديث أبي هريرة عند مسلم أثر كل دعوة من هذه الـدعوات: قال: نعم. وكما جاء في لفظ حديث ابن عباس عند مسلم: قال: قد فعلت. وقد بيّن الله عز وجل في صفات رسول الله ﷺ عند الأنبياء أنه يضع عن أمته إصرهم حيث يقول: ﴿الذين يَتَّبِعُون الرسول النبيّ الأميّ الذي يجدونه مكتوبا عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهاهم عن المنكر ويحلّ لهم الطيبات ويحرم عليهم الخبائث ويضع عنهم إصرهم والأغلال التي كانت عليهم ﴾ والإصر هو الثِّقُل في التكاليف، والأغلال هي الشدائد التي جعلها الله عز وجل على بني إسرائيل وقيدهم بها من تحريم الصلاة في غير بناء ومن تحريم الصيد يوم السبت، وكما قال عز وجل: ﴿ فبظلم من الذين هادوا حرمنا عليهم طيبات أُحِلَّتْ لهم ﴿ وكذلك تحريم أكل الغنائم وعدم جواز التيمم عند فقد الماء ومؤاخذتهم بالنسيان وما استكرهوا عليه، وقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي مسعود الأنصاري رضي الله عنه قال: قال النبي ﷺ: «الآيتان من آخر سورة البقرة، من قرأ بهما في ليلة كفتاه». وأورده مسلم من طريق عبد الرحمن بن يزيد قال: لقيت أبا مسعود عند البيت فقلت: حديث بلغني عنك في الآيتين في سورة البقرة فقال: نعم قال رسول الله ﷺ: «الآيتان من آخر سورة البقرة، من قرأهما في ليلة كفتاه». وقد تقدم في تفسير سورة الفاتحة الحديث الذي رواه مسلم عن ابن عباس رضي الله عنها قال: بينها جبريل قاعدٌ عند النبي على سمع نقيضًا من فوقه فرفع رأسه فقال: هذا باب من السهاء فتح اليوم، لم يفتح قط إلا اليوم، فنزل منه ملك فقال: هذا ملك نزل إلى الأرض لم ينزل قط إلا اليوم، فسلم، وقال: أبشر بنورين أُوتيتَهُما لم يُؤتّهُما نبي قبلك: فاتحة الكتاب وخواتيم سورة البقرة، لن تقرأ بحرف منهما إلا أُعطِيتَه اهو والحمد لله الذي تتم بنعمته الصالحات. وهذا آخر ما تيسر من تفسير سورة البقرة. ربنا تقبل منا إنك أنت السميع العليم وصلى الله وسلم وبارك على محمد وآله وصحبه أجمعين.





## بِشِيْمُ لِللَّهِ الْجَحْزَلِ جَيْزِي

قال تعالى: ﴿ اللَّهَ لا إِلَهَ إِلا هُ وَ الْحِيِّ القيوم \* نزّل عليك الكتاب بالحقّ مصدّقا لما بين يديه وأنزل التّوراة والإنجيل \* من قبل هدى للنّاس وأنزل الفرقان ، إنّ اللّذين كفروا بآيات الله لهم عذابٌ شديد، والله عزيز ذو انتقام ﴾.

هذه سورة آل عمران وسُميت بهذا الاسم لأن الله تبارك وتعالى ذكر فيها آل عمران حيث قال: ﴿إِنَّ الله اصطفى آدم ونوحا وآل إبراهيم وآل عمران على العالمين ﴿ وقد وصفها رسول الله عَلَيْ بأنها الزّهراء كما وصف بهذا الوصف سورة البقرة حيث قال عليه فيها رواه مسلم من حديث أبي أمامة الباهلي رضي الله عنه قال: سمعت رسول الله عَيْكِي يقول: «اقرءوا القرآن فإنه يأتي يوم القيامة شفيعًا لأصحابه، اقرءوا الزَّهْ رَاوَيْن البقرة وسورة آل عمران فإنها تأتيان يـوم القيامـة كأنهما غَمَامَتان أو كأنهما غَيَـايتان أو كأنهما فِـرْقان من طير صَواف تُكَارِين عن أصحابها». الحديث. كما روى مسلم من حديث النَّوَّاس بن سمعان الكلابي رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله عليه عليه يقول: «يؤتى بالقرآن يوم القيامة وأهله الذين كانوا يعملون به تَقْدُمُه سورة البقرة وآل عمران» وضرب لهما رسول الله عليه ثلاثة أمثال ما نسيتهنّ بعد، قال: «كأنهما غَمَامَتان أو ظُلَّتان سَوْدَاوان بينهما شَرْق أو كأنهما حِنْقان من طير صَوافّ تُكان عن صاحبها» . وقد تقدم هذان الحديثان في تفسير أول سورة البقرة مع شرح بعض ألف اظهما، كما تقدم هناك تحقيق بحث الحروف المفرقة في أوائل السورة مثل: الّـمّ. كما تقدم تفسير قـوله عز وجل: ﴿الله لا إِلَّه إِلاَّ هو الحي القيوم ﴾ في آية الكرسي. قال ابن جرير رحمه الله في تفسيره في مطلع سورة آل عمران: وأما معنى قوله: ﴿لا إِلَّهُ وَلا أَلَّهُ عِلْمُ فَإِنَّهُ خِبرٌ مِن اللهِ جِلَّ وعزّ أخبر عباده أن الألوهيّة خاصّة به دون ما سواه من الآلهة والأنداد، وأن العبادة لا تصلح ولا تجوز إلا له، لانفراده بالربوبية، وتوحده بالألوهية، وأن كلّ ما دونه فملكه، وأنّ كلّ ما سواه فخلقه، لا شريك له في سلطانه وملكه، احتجاجا منه تعالى ذكره عليهم بأن ذلك إذ كان كـذلك ، فغير جائزة لهم عبادةً غيره، ولا إشراك أحد معه في سلطانه، إذ كان كلّ معبود سواه فملكه، وكلّ معَظّم غيرُه فخلقه وعلى المملوك إفراد الطاعة لمالكه، وصرف خدمته إلى مولاه ورازقه ، ومعرّف كلّ مَن كان مِن خلقه \_ يـوم أنزل ذلك إلى نبيه محمد عليه بتنزيله ذلك إليه، وإرساله به إليهم على لسانه صلوات الله عليه وسلامه \_ مقيما على عبادة وثن أو صنم أو شمس أو قمر أو إنسيّ أو مَلَك أو غير ذلك من الأشياء التي كانت بنو آدم مقيمة على عبادته و إلاهته، ومُتَّخِذَه دون مالكه وخالقه إلَّها وربًّا - أنه مقيم على ضلالة، ومنعدل عن المحجة وراكب غير السبيل المستقيمة، بصرفه العبادة إلى غيره، ولا أحد له الألُوهـة غيره، قال أبو جعفر: وقد ذكر أنّ هـذه السورة ابتدأ الله بتنزيله فاتحتها بالذي ابتدأ به من نفي الألوهيّة أن تكون لغيره، ووصفه نفسه بالذي وصفها به في ابتدائها، احتجاجًا منه بـذلك على طائفة من النصاري قدموا على رسول الله عليه من نجران، فحاجّوه في عيسى صلوات الله عليه، وألحدوا في الله، فأنزل الله عز وجل في أمرهم وأمر عيسى من هذه السورة نَيِّفًا وثمانين آية من أوِّلها، احتجاجا عليهم وعلى من كان على مثل مقالتهم لنبيّه محمد ﷺ، فأبوا إلا المقام على ضلالتهم وكفرهم، فدعاهم إلى المباهلة، فأبوا ذلك، وسألوا قَبُول الجزية منهم، فقبلها عَلَيْ منهم، وانصرفوا إلى بلادهم، غير أنّ الأمر وإن كان كذلك ، وإيّاهم قصد بالحِجَاج فإنّ من كان معناه من سائر الخلق معناهم في الكفر بالله واتَّخاذ ما سوى الله ربًّا و إلَّمَا معبودا، معمومون بالحُجّة التي حجّ الله تبارك وتعالى بها من نزلت هذه الآيات فيه، ومحجوجون في الفرقان الذي فَرَقَ به لرسوله ﷺ بينه وبينهم اهـ ومن وجوه المناسبة بين خواتيم المسك من سورة البقرة وفواتح الحقّ من سورة آل عمران أنه ذكر أن الرسول عَلَيْكَ والمؤمنين آمنوا بكتب الله تبارك وتعالى على سبيل الإجمال حيث قال عز وجل: ﴿ آمن الرسول بها أنزل إليه من ربه والمؤمنون كلّ آمن بالله ومالائكته وكتبه ورسله ﴾ وقد فصّل في مطلع هذه السورة المباركة بعض هذه الكتب فذكر منها هذا القرآن العظيم المنزل على محمد عليه المصدّق لما بين يديه، وأنزل التوراة والإنجيل من قبل هدى للناس، وأنزل الفرقان، وفي البدء بـذكر القرآن قبل ذكر التوراة والإنجيل ثم ذكره بعدهما للفت الانتباه إلى أنه الكتاب المهيمن على ما تقدمه من الكتب وأن حظَّ المؤمنين به هو أوفر الحظوظ، وأن أهله هم أسعد الخلق بالله عز وجل. وقوله عنز وجل: ﴿نزَّل عليك الكتاب بالحق مصدَّقًا لما بين يديه ﴾ أي أنزل عليك يا محمد القرآن بقواعد الحق الثابتة في العقائد والسلوك ومقرّرا لما جاءت به الكتب السماوية التي سبقته، لا اختلاف فيه ولا تناقض، ولا اعوجاج، يبيّن لكل ذي حق حقه، ويشبت صدق الرسل فيها أخبروا به عن الله عز وجل، وعن ملائكته وكتبه واليوم الآخر. وقوله عنز وجل: ﴿وأنزل التوراة والإنجيل\* مِن قبلُ هُدًى للناس﴾ أي وأنزل التوراة على موسى بن عمران والإنجيل على عيسى ابن مريم من قبل مجيئك بالقرآن لإرشاد الناس إلى صراط الله المستقيم وتعريف بني إسرائيل بها يـوضّح لهم سبيل الهدى وطريق الرشاد، فلستَ أيها الرسول العظيم بِدْعًا من الرسل، ولا آتيا بمنهج في العقائد والعدل والإحسان يناقض منهج الأنبياء، بل منهجك متمم لمناهجهم، مهيمن عليهم، بل هو النّروة في مناهج الأنبياء والمرسلين،

يفرق بين الحق والباطل في جميع الأعصار والأمصار، ولذلك قال عز وجل: ﴿وأنزل الفرقان ﴾ أي الحقّ الفارق بين الهدى والضلال والرشد والغيّ في جميع ما يحتاجه الناس في معاشهم ومعادهم ، مبيّنا كذب اليهود في قولهم : ﴿ما أنزل الله على بشر من شيء ﴾ كما قال عز وجل: ﴿وما قَدَرُوا الله حَقَّ قَدْرِه إذ قالوا ما أنزل الله على بشر من شيء، قل من أنزل الكتاب الذي جاء به موسى نورا وهدى للناس تجعلونه قراطيس تبدونها وتخفون كثيرا وعُلَّمْتُم ما لم تعلموا أنتم ولا آباؤكم قل الله ثم ذَرْهُم في خوضهم يلعبون ، وقد زعم بعض المنتسبين للعلم أن «نزّل» تشعر بالنزول على التدريج وأن «أنزل» تشعر بالنزول جملة، وليس هذا القول بسديد بل معنى نزّل وأنزل واحد، والعرب يستعملون كلِّ واحد منهم مكان الآخر ولذلك قال عز وجل هنا: ﴿زُلُّ عليك الكتاب بالحق الله قال: ﴿ وأنزل الفرقان الله ومما يبين ذلك أعظم البيان قوله عز وجل: ﴿وقال الذين كفروا لولا نُزِّلَ عليه القرآنُ جملةً واحدةً ﴾ وكما سيجيء في الآية السابعة : ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب ﴾ وهذا لا غموض فيه بحمد الله ألبتة، وما التوفيق إلا بالله. والتوراة في اللغة العبرانية معناها الشريعة أو الناموس وهي كتاب الله تبارك وتعالى المنزل على موسى عَلَيْ نورا وهدى للناس، واليهود المحرفون لكلام الله يزعمون أنها خمسة أسفار هي سفر التكوين وسفر الخروج وسفر اللاويين أو الأحبار وسفر العدد وسفر التثنية. والنصارى يطلقون التوراة على جميع كتب العهد القديم وهي المنسوبة عندهم إلى موسى والأنبياء من بعده من بني إسرائيل وتاريخ قضاتهم وأخبار ملوكهم قبل المسيح عليه السلام سواء عرفوا كاتبه أو لم يعرفوه، وقد يطلق بعض المسلمين اسم التوراة على مجموع كتب العهد القديم، ومن ذلك ما رواه البخاري في صحيحه من حديث عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما أنه وجد صفة رسول الله عليه في التوراة: يا أيها النبي إنا أرسلناك شاهدا ومبشرا

ونذيرا وحِرْزًا للأميين، أنت عبدي ورسولي، سميتك المتوكل، ليس بفظّ ولا غليظ ولا صَخّاب في الأسواق، ولا يدفع السيئة بالسيئة، ولكن يعفو ويصفح ولن يقبضه الله حتى يقيم به الملَّـة العوجاء، ويفتح عيونا عُمْيا، وآذانا صُمًّا، وقلوبا غُلْف بأن يقولوا: لا إله إلا الله. فهذا الوصف الذي وجده عبد الله بن عمرو رضى الله عنهما ليس موجودا في التوراة المنزلة على موسى عليه السلام وإنها هو في نُبُوّات بعض أنبياء بني إسرائيل من بعد موسى عليه السلام. والإنجيل باللغة اليونانية معناه البشارة، وفي الاصطلاح هو كتاب الله المنزل على عيسى عليه السلام، وقد أجمع المسلمون والنصاري على أن الأناجيل التي بيد النصاري الآن وهي إنجيل متى وإنجيل مرقص وإنجيل لوقا وإنجيل يوحنا ليست هي الإنجيل المنزل على عيسي عليه السلام فهي كتب ألفها بعض المنتسبين إلى النصرانية كسيرة للمسيح عليه السلام. وقوله عز وجل: ﴿إِنَّ الذين كفروا بآيات الله لهم عذاب شديد والله عزيز ذو انتقام، هو ترهيب عظيم وتهديد شديد لمن كفر بآيات الله المنزلة على محمد على من اليهود والنصارى وسائر المشركين الذين كفروا بالله وكذبوا رسوله محمدًا ﷺ وتنديد بمن جعل لله ولدا كاليهود الذين قالوا: عزير ابن الله، والنصارى الذين قالوا: المسيح ابن الله، والعرب الذين قالوا: الملائكة بنات الله، وتوبيخ لمن ترك عبادة الحي القيوم الذي لا يموت وعبد من أقر هو بموته، فإن اليهود والنصاري قد أطبقوا على أن العُزَيْر قد مات، وقد أقر النصارى بأن المسيح قد مات ثم قام، فهم أهل لعقوبة العزيز المنتقم الجيار. قال تعالى: ﴿ إِنَ الله لا يَخْفَى عليه شيء فِي الأَرْضِ وَلا فِي السّماء \* هـ و الذي يصوّركم فِي الأَرحام كيف يشاءً، لا إلّه إلّا هو العزيز الحكيم ﴾

في هاتين الآيتين الكريمتين مزيد بيان لتقرير كمال علمه وتمام قدرته لتأكيد كمال حياته وقيـوميته، وأنـه لا إلّـه غيره ولا رب سواه ولا ولـد له ولا نـدّ ولإ نظير، فإن عيسى والعُزَيْر وجميع من عُبد من دون الله لا يعلم من كان منهم من ذوي العلم إلا ما يطلعه الله عز وجل عليه، وأن الله وحده هو رب كلُّ شيء وسيّده ومليكه وهو الذي لا يخفى عليه شيء في الأرض ولا في الساء وهو علام الغيوب، وفي قوله عز وجل: ﴿ هو الذي يصوّركم في الأرحام كيف يشاء ﴾ آية كبرى وحجة عظمى ناطقة بكمال قدرته وعلمه وعزه وقهره، حيث صور جميع العباد على الوجه الذي يشاء وهم في بطون أمهاتهم في ظلمات ثلاث وجعل لكل واحد منهم صورة خاصة به دون من سواه من سائر البشر في جميع الأعصار والأقطار من لـ دن آدم إلى أن تقوم الساعة، مع أن لَوْن نُطَف جميع بني آدم على صورة واحدة ، فمن قطرة من هذه النطفة يخلق الله الإنسان إذا أراد، ويصوّره على الصورة التي يريد جل وعلا، لا على ما يريد الأب أو الأم أو غيرهما، فكم من أب نشيط الجسم لا يُنْجِب ، وكم من أمّ صحيحة الجسم لا تَحمِل، وكم من أب أو أمّ يتمنى أن ينجب ذكرا ولا ينجب إلا الإناث وكم من أب أو أمّ يتمنى أن ينجب أنثى ولا ينجب إلا الذكور، ولا يحصل لهما إلا ما أراد الله عز وجل وحده، وفي ذلك يقول تبارك وتعالى: ﴿ لله ملك السماوات والأرض يخلق ما يشاء ، يَهَبُ لمن يشاء إناثا ويهب لمن يشاء الذكور ﴿ أُو يُزَوِّجُهم ذُكْرانا وإناثا ويجعل من يشاء عقيها، إنه عليم قدير، والنطفة عندما تندفع إلى رحم المرأة لا وجود لصورة الإنسان فيها ألبتة، وتكون بيضاء مهم كان مصدرها وبعد مدة تتحول إلى قطعة دم حمراء

علقة لا وجود لصورة الإنسان فيها، وبعد مدة تتحول إلى مضغة لا عظام بها، ثم يبدأ التصوير والتخطيط على هذه المضغة إذا أراد الله عز وجل تخليقها، فيكوّن فيها عظامها وأعضاءها التي ينشئها فيها من العدم ثم يكسو العظام لحما ثم ينشئها خلقا آخر، ويطبع وجه الإنسان فيها بطابَع يتميّز به عن سائر بني آدم، ومهما تقارب الشبه بين وجه ووجه فإنه يضع علامة فارقة مميزة له عن سائر الناس، مع أن هذا الوجه لا يزيد عن شبر في شبر، وتستطيع أن تقف على باب مسجد جامع بعد صلاة الجمعة لتتفرّس في وجوه الناس فإنك لن تجد وجهين متفقين في الصورة أبدا، وقد فعل الله عز وجل ذلك ليتعارف الناس، إذ لو كانوا على صورة واحدة ما تعارفوا، وإلى ذلك يشير عز وجل حيث يقول: ﴿ يا أيها الناس إنا خلقناكم من ذكر وأنثى وجعلناكم شعوبا وقبائل لتعارفوا ﴿ وكم اطبع هذا الوجه بهذا الطابَع المنفرد عن جميع البشر فإنه خطط أطراف أصابع اليدين بخطوط يختلف فيها تخطيط كلّ إصبع عن تخطيط الإصبع الآخر لنفس الإنسان، فتميزت بذلك بصمات أصابع جميع الناس، مع أن هذا البَنَان المخطط لا يزيد عن مساحة نصف درهم تقريبا، وإلى هذا يشير الله عز وجل في الاستدلال على عظيم قدرته بأنه يعيد تخطيط الأنامل بعد موت أصحابها عندما يبعثهم يوم القيامة فيقول: ﴿ أَيحسَب الإنسان ألَّن نجمع عظامه \* بلي قادرين على أن نسوّي بَنَانَه ﴾ ويميّز الله عز وجل الإنسان وهو في بطن أمه عند تصويره وتخطيطه بميزات تقربه إلى آبائه أو أمهاته أو أعمامه أو أخواله، وقد ينزعه في ذلك عِرْقٌ بعيد أو عرق قريب، كما نزع رسولَ الله ﷺ عِرْقُ أبيه إبراهيم خليل الرحمن، فقد ثبت في الصحيحين من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «أنا أشبه ولد إبراهيم به». وقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رجلا قال: يا رسول الله، إن امرأتي ولدت غلاما

أسود، قال: «هل لك من إبل؟» قال: نعم. قال: «فما ألوانها؟» قال: حُــمْرٌ، قال: «هل فيها من أَوْرَق؟» قال: نعم، قال: «فأنَّى ذلك؟» قال: لعلم نَزَعَه عِـرْق، قال: «فلعلّ ابنك هذا نزعه عرق». اهـ وقـ د ذكر رسول الله علي الله علي المنافقة بعض أطوار التخليق التي يمر بها الجنين في بطن أمه فقد روى البخاري ومسلم من حديث عبد الله يعنى ابن مسعود رضى الله عنه قال: حدثنا رسول الله ﷺ وهو الصادق المصدوق قال: «إن أحدكم يُحجْمَع خلقه في بطن أمه أربعين يوما ثم يكون علقة مثل ذلك، ثم يكون مضغة مثل ذلك، ثم يبعث الله ملكا فيُؤْمَر بأربع كلمات، ويقال له: اكتب عمله ورزقه وأجله وشقي أو سعيد ثم يُنْفَخ فيه الروح، فإن الرجل منكم ليعمل حتى ما يكون بينه وبين الجنة إلا ذراع فيسبق عليه كتابه، فيعمل بعمل أهل النار، ويعمل حتى ما يكون بينه وبين النار إلا ذراع فيسبق عليه الكتاب، فيعمل بعمل أهل الجنة». وقد ذكر الله تبارك وتعالى هذه الأطوار في كتابه الكريم حيث يقول: ﴿ولقد خلقنا الإنسان من سُلالة من طين \* ثم جعلناه نطفة في قرار مكين \* ثم خلقنا النطفة علقة فخلقنا العلقة مضغة فخلقنا المضغة عظاما فكسونا العظام لحما ثم أنشأناه خلقا آخر فتبارك الله أحسن الخالقين، وفي قوله عز وجل هنا: ﴿ثم جعلناه نطفة في قرار مكين، إعجاز علمي، فإن علم التشريح الإنساني قد اكتشف أن الصندوق العظمي الذي يتكون بداخله الرحم هو أقوى عظام في الإنسان، ومعلوم أن عظام الرجل في الجملة أقوى من عظام المرأة في الجملة كذلك، إلا أن هذا الصندوق العظمي الني يوجد بداخله بيت الجنين أقوى من سائر عظام أجسام الرجال والنساء حتى قيل: إن نسبة الماء فيه لا تزيد على ثلاثة بالمائة ، حتى ذكر بعض كبار الأطباء المعاصرين أنه يكاد يعادل قوة الحديد الصلب. وقد كرر الله تبارك وتعالى هذا المعنى في غير موضع من كتابه

الكريم لتقرير هذا الإعجاز العلمي حيث قال في سورة المرسلات أيضا: ﴿ أَلَمْ نَخْلَقَكُمْ مِنْ مِاء مَهِينَ \* فَجَعَلْنَاهُ فِي قَرَارُ مَكِينَ \* إِلَى قَدْرُ مَعْلُومُ فَقَدَرْتا فَنِعْمَ القادرون ﴾ ولا شك أن هذا التصوير الدقيق في ظلمات البطن والرحم والمشيمة وإخراج هذه البية العجيبة والتركيب الغريب الممتلئ بالعوالم الكثيرة والأجهزة المختلفة التي تمثل كلّ واحدة منها عالمًا متكاملًا، وصار الأطباء يتخصصون في بعض جزئيات أو أجزاء هذا العالم العجيب الدقيق، الذي صنعه وصوره الحكيم العليم، القادر على الجمع بين النقيضين والضدين، الذي ركب هذا الجسم من أعضاء مختلفة في الشكل والطبع والصفة، فبعضها عظام وبعضها غضاريف وبعضها شرايين وبعضها أوردة وبعضها عضلات وأعصاب، وركّب في مؤخرة رأس الإنسان كرتين تديرانه، إحداهما في الجانب الأيسر لتدير شقّ الإنسان الأيمن، والثانية في الجانب الأيمن لتدير شقّ الإنسان الأيسر، وقد احتوت على «بلايين» الأجهزة التي تصدر بواسطتها الإشارات لحركات الإنسان وأفعاله وأفكاره. ومع ذلك كله فقد جعل الإنسان على صورة هي أحسن الصور حتى لا يتمنى إنسان مهم كانت صورته دميمة أن يكون طاووسا، ولذلك قال عز وجل: ﴿والتين والزيتون \* وطور سينين \* وهذا البلد الأمين \* لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم كما أشار عز وجل إلى تفاوت الصور بقوله تبارك وتعالى: ﴿ يا أيها الإنسان ما غرّك بربك الكريم \* الذي خلقك فسوّاك فَعَدَلَكَ \* فِي أي صورة ما شاء ركّبك . ﴾ وقد لفت الله تبارك وتعالى انتباه الناس إلى آيته في اختلاف ألوان الناس حيث يقول: ﴿ومن آياته خَلْقُ السمنوات الأرض واختللف ألسنتكم وألوانكم، إن في ذلك لآيات للعالِمِين ﴾ وقد روى البخاري من حديث أنس رضي الله عنه أن عبد الله بن سَلاَم رضي الله عنه لما بلغه مَقْدَم النبي عَلَيْ المدينة فأتاه يسأله عن أشياء،

فقال: إني سائلك عن ثلاث لا يعلمهن إلا نبيّ: ما أول أشراط الساعة؟ وما أول طعام يأكله أهل الجنة؟ وما بال الولد يَنْزِعُ إلى أبيه أو إلى أمه؟ قال: «أخبرني به جبريل آنفا» قال ابن سلام: ذاك عدو اليهود من الملائكة، قال: «أما أوّل أشراط الساعة فنار تحشرهم من المشرق إلى المغرب، وأما أول طعام يأكله أهل الجنة فزيادة كبد حوت، وأما الولد فإذا سبق ماء الرجل ماء المرأة نزع الولد، وإذا سبق ماءُ المرأة ماءَ الرجل نزعت الولد» قال: أشهد أن لا إلَّه إلا الله وأنك رسول الله. وفي لفظ لمسلم من حديث عائشة رضي الله عنها أن رسول الله على قال: «إذا علا ماؤها ماء الرجل أشبه الولد أخواله، وإذا علا ماءُ الرجل ماءَها أشبه أعمامه». وفي لفظ لمسلم من حديث ثوبان رضي الله عنه أن حبرًا من أحبار اليهود قال لرسول الله عليه : جئت أسألك عن الولد قال: «ماء الرجل أبيض وماء المرأة أصفر فإذا اجتمعا فَعَلاَ منيُّ الرجل منيَّ المرأة أَذْكَرَا بإذن الله، وإذا عــلا منيُّ المرأة منيَّ الـرجل آنثــا بإذن الله» قــال اليهودي: لقد صدقت وإنك لنبيّ. هذا وقد جعل الله تبارك وتعالى هذا التخليق والزوجية بين المخلوقين آية بارزة على قدرته على بعث الموتى حيث قال: ﴿ أَلَمْ يَكُ نَطْفَةً مِن مَنِيٍّ يُمْنَى \* ثم كان علقة فِخَلَقَ فَسَوَّى \* فجعل منه الزوجين الـذكر والأنثى \* أليس ذلك بقادر على أن يحيي الموتى \* وكما قال عز وجل : ﴿ ومن كل شيء خلقنا زوجين لعلكم تَذَكَّرون ﴾ والملاحظ أن الله تبارك وتعالى بعد أن يذكر تصوير الإنسان وتخليقه في رحم أمه يعلن أنه لا إِلَّه إلا هـو بعد ذلك مباشرة كما قال عـز وجل هنا: ﴿ هو الـذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء، لا إله إلا هو العزيز الحكيم ، وكما قال عز وجل: ﴿ يَخْلَقُكُم فِي بِطُونَ أَمْهَاتُكُم خُلْقًا مِن بِعَدْ خُلْقَ فِي ظَلَّمَاتِ ثُلَاث، ذُلْكُم الله ربكم له الملك لا إله إلا هو فأنّى تُصْرَفُون ﴾ وفي قوله عز وجل هنا: ﴿لا إلّه إلا هو العزيز الحكيم > تنزية لله عز وجل أن يكون له ولد أو نِدّ أو شبيه ، وتكذيب لمن زعم أن عيسى إلّه أو ابن إلّه ، ووعيد شديد لليهود والنصارى والمشركين الذين قالوا: اتخذ الله ولدًا ، أو جعلوا مع الله إلّها آخر ، وهو الغالب الذي لا يهرب منه أحد ، الحكيم الذي يبيّن لعباده طريق الخير وطريق الشر ليهلك من هلك عن بينة ويحيى من حيّ عن بينة ، ولا يظلم ربك أحدا.

قال تعالى: ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكماتٌ هنّ أمّ الكتاب وأخرُ متشابهاتٌ فأما الذين في قلوبهم زيعٌ فيتبعونَ ما تشابه منه ابتغاءَ الفتنةِ وابتغاءَ تأويلهِ، وما يعلم تأويلهُ إلاّ الله، والراسخون في العلم يقولون آمنا به كلٌّ من عند ربّنا، وما يذكّر إلا أؤلوا الألباب \* ربّنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمةً ، إنّك أنت الوهاب \* ربّنا إنّك جامع الناس ليوم لا ريب فيه ، إنّ الله لا يخلف الميعاد ﴾

قد تقدم قریبا ما ذکره ابن جریر رحمه الله عن نصاری نجران وأنهم جادلوا رسول الله علي وحاجّوه في عيسى عليه السلام وألحدوا في الله، وكان نصارى نجران عندما وفدوا على رسول الله ﷺ في السنة التاسعة من هجرة رسول الله ﷺ حاولوا الاستدلال على أن عيسى هو ابن الله ببعض ألفاظ في كتاب الله، حاملين لها على غير ما أريد بها بسبب زيغ قلوبهم ابتغاء الفتنة والصّد عن سبيل الله، فزعموا أنّ في القرآن دليلا على أن عيسى ابن الله في قوله عز وجل: ﴿وروح منه ﴾ إذ حملوا لفظ «من» في قوله عز وجل: ﴿وروح منه ﴾ على التبعيض فيكون عيسى بعضا من الله تعالى وجزءا منه، وتجاهلوا أنَّ «من» في هذا المقام لا يراد بها التبعيض، وإنها يراد بها ابتداء الغاية، أي إن عيسى روحٌ من الأرواح التي ابتدأ الله خلقها، وتعاموا عن الآيات الكثيرة الصريحة في أن عيسى عبدٌ لله وخلقٌ من خلقه، والعبد لا يكون ولدا، وأن الله لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوًا أحدٌ. ولا شك أن العرب يستعملون كلمة «من» في معانٍ كثيرة منها ابتداء الغاية كهذه، ومن معانيها بيان الجنس كقوله تعالى: ﴿فاجتنبوا الرَّجس من الأوثان ﴾ أي اجتنبوا الرجس الذي هو الأوثان، وتأتي للتعليل كقوله عز وجل: ﴿ممَّا خطيئاتهم أُغْرِقُوا﴾ وتأتي للبدل كقوله تعالى: ﴿أرضيتم بالحياة الدنيا من الآخرة ﴾ وتأتي للغاية كقولك: رأيته من هذا

الموضع، حيث جعلتَه غاية لـرؤيتك، أي محلاً للابتـداء والانتهاء، وتجيء للتنصيص على العموم كقوله تعالى: ﴿ وما من إلَّه إلا الله ﴾ وتأتى للفصل وهي الداخلة على ثاني المتضادين كقوله تعالى: ﴿والله يعلم المفسد من المصلح ﴾ وتجيء بمعنى الباء كقوله تعالى: ﴿ ينظرون إليك من طرف خفي ﴾ وتأتى بمعنى «عن» كقوله تعالى: ﴿فُولِل للقاسية قلوبهم من ذكر الله﴾ وتأتي بمعنى «في» كقول عالى: ﴿أروني ماذا خلقوا من الأرض ﴾ وكقول ه تعالى: ﴿إذا نودي للصلاة من يوم الجمعة ﴾ وتأتي بمعنى «عند» كقوله تعالى: ﴿ لَن تَعْنَى عَنِهِم أُمُوالْهُم ولا أُولادهم مِن الله شيئا ﴾ وتأتي بمعنى «على» كقوله تعالى: ﴿ونصرناه من القوم الذين كذبوا بآياتنا﴾ وتأتي للتبعيض كقوله تعالى: ﴿منهم من كلَّم الله ﴾ والسّياق هو الذي يحدّد المعنى المراد ويبيّنه، لكنّ نصاري نجران تركوا المعنى الظاهر المتبادر الجليّ المحكم، ولجأوا إلى المعنى غير المراد مستغلين تشابه اللفظ لزيغ قلوبهم وفساد نياتهم، ومحاولة صرف اللفظ عن المعنى المراد به إلى شهوات نفوسهم والتشبث بباطلهم وسوء معتقدهم. وقد أنزل الله تبارك وتعالى في شأنهم من أول سورة آل عمران إلى الآية السرابعة والثمانين منها، ردّ فيها باطلهم، وأدحض شبهتهم، وبين أنهم بسبب زيغ قلوبهم يتبعون ما تشابه من القرآن، ويتعامون عن المحكم الصريح الجليّ المثبت أن الله لم يتخذ ولـ دا ولم يكن له شريك في الملك وخلق كلّ شيء فقـدّره تقديرا، وعيسى ابن مريم خلق من خلق الله وعبدٌ من عبيده، وقد اقتضت حكمة العليم الحكيم أن يجعل من القرآن العظيم محكما وأن يجعل منه متشابها، والمحكم هو الواضح الجلي الذي لا يخفى علم المراد منه على العامة والخاصة، والمتشابه هو اللفظ الذي يحتمل أكثر من معنى كلفظ «من» في قوله تعالى: ﴿وروح منه ﴾ وكلفظ «بعد» في قوله تبارك وتعالى: ﴿والأرضَ بعد ذٰلك دحاها ﴾ فأما أهل الإيمان

الراسخون في العلم الثابتون على الحق فإنهم يردون متشابهه إلى محكمه ويحملون ألفاظه على المعنى المتبادر منها فيحملون معنى «من» في قوله تعالى: ﴿ وروحٌ منه ﴾ على ما أريد منها وهي ابتداء الغاية ، ويحملون كلمة «بعد» في قوله عز وجل: ﴿والأرضَ بعد ذٰلك دحاها ﴾ على معنى «مع ذلك» لأنها تستعمل في الكلام الفصيح أحيانا بمعنى «مع» ومنه قوله عز وجل: ﴿عُتُلِّ بعد ذٰلك زَنِيم ﴾ أي مع ذلك، فلا معارضة بينها وبين قوله تعالى : ﴿ خلق لكم ما في الأرض جميعا ثم استوى إلى السماء ﴾ وكذلك قوله تبارك وتعالى: ﴿ولا يُسْأَلُ عَن ذَنُّوبِهِم المجرمُ ونَ ﴾ مع قوله عز وجل: ﴿ وَقِفُوهُم إنهم مستولون ﴾ فالراسخون في العلم يحملون السؤال المنفيّ على سؤال الاستفهام والاستعلام ويحملون السؤال المثبت على السؤال لتوبيخهم وتقريعهم على سوء أعمالهم، وهكذا يفعل الراسخون في العلم يحملون ما تشابه من الآيات على المحكم منها، أما الذين في قلوبهم مرض وانحراف عن سبيل الرشاد فإنهم يحملون المتشابه على غير ما أريد منه لحمل آيات القرآن على التناقض، وهو الذي لا يأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه ولذلك وصف الله عز وجل الراسخين في العلم الذي يردون متشابهه إلى محكمه بأنهم يقولون: آمنا به، كلُّ من عند ربنا، فكلامه عز وجل لا يتناقض ولا يتعارض ولا يتضارب تعالى الله عن ذلك علوا كبيرا. ولذلك بعد أن صدّر الله تبارك وتعالى صدر هذه السورة الزهراء بسياق أدلة جلية على أنه لا إلَّه إلا هو الحي القيوم وأنه أنزل على محمد ﷺ القرآن بالحق، كما أنزل التوراة على موسى والإنجيل على عيسى هدى للناس، وأنزل الأدلة الفارقة بين الحق والباطل، وأن الذين يكفرون بآيات الله ويحاولون ضرب بعضها ببعض لهم عذاب شديد من العزيز المنتقم الجبار، وفي هذا تقرير للإيمان بالله وكتبه ورسله، وتحذير شديد من التفريق بين أحد من رسله، وهو يقتضي أن عيسى عبد من عبيد الله ورسول من رسله ليس إلَّما ولا ابن إلَّه، شرع في إبطال شبهة نصاري نجران ومن على شاكلتهم من الذين يتركون المحكم الجليّ الواضح القطعيّ الـدلالة الـذي لا يحتمل إلا معنى واحدا ويستدلون بالألفاظ المتشابهة المحتملة لمعان كثيرة ويتعلقون ببعض المعاني غير المرادة منها مع أن هذه المعاني المتشابهة لا يمتاز بعضها عن بعض في الأصل لـو كانت هذه الألفاظ مفردة غير واردة في سياق كلام لأنها إذا كانت واردة في سياق كلام فإن هذا السياق يحدد المراد منها، وهذا أمرٌ معروفٌ في معاني الحروف، لكن الـذي في قلبه زيغ أي ميل عن الحق إلى الباطل يتتبع المتشابهات ويترك الواضحات الجليات، وفي ذلك يقول عز وجل: ﴿هُو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات هنّ أمّ الكتاب أي هنّ الأصول والقواعد التي يُرْجَع إليها عند الاختلاف والاشتباه، لقطعية دلالتها وعدم احتمالها إلا لمعنى واحد. وقوله تعالى: ﴿وأَخَرُ متشابهات﴾ أي ومن الكتاب آيات تحتمل أكثر من معنى ابتلاء واختبارا، وإن كان سياق الكلام يحدّد المراد منها، ولا شك عند أهل العلم أن المراد بالمتشابه هنا غير المراد بالمتشابه الذي وصف به القرآن كله في قوله تعالى: ﴿ كتابا متشابها مثاني ﴾ إذ المراد منه أنه كلّه يشبه بعضه بعضا في الحسن والصدق والإعجاز، كما أن إلمراد بالمحكم الذي وصف به القرآن كلُّه في قوله تبارك وتعالى: ﴿ كتاب أَحْكِمَتْ آياته ﴾ فإن المقصود به أنه كله مُتْقَنَّ لا يتطرق إليه الخلل أو الفساد أو التناقض. وقوله تعالى: ﴿فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله ﴾ أي فأما الذين في قلوبهم ميل عن الحق والاستقامة إلى الأهواء الباطلة، المنحرفون عن سنن الرشاد، المصرّون على الشر والفساد والعناد، فإنهم لا يتعلَّقون بالمحكمات الجليات وإنها يقصدون الألفاظ المشتبهات، لا تَـحَرِّيًا للحق بل لطلب فتنة الناس عن دينهم

بالتشكيك والتلبيس والتأويل الباطل، حسبها يشتهون من التأويلات الفاسدة والآراء الزائغة، وهم ليسوا أهلا لتأويل كتاب الله فتأويله يعلمه الله عز وجل من وفَّقه من عباده الراسخين في العلم الثابتين على الحق المتمكنين من فهم دين الإسلام الذين لم يتزلزلوا عن الهدى، ولم تلعب بهم الأهواء والشبهات والشهوات، ولذلك قال عز وجل: ﴿وما يعلم تأويله إلا الله، والراسخون في العلم يقولون آمنا بـه كلّ من عنـد ربنا، ومـا يذّكـر إلا أوّلوا أ الألباب \* ربنا لا تزغ قلوبنا بعد إذ هديتنا وهب لنا من لدنك رحمة ، إنك أنت الوهاب \* ربنا إنك جامع الناس ليوم لا ريب فيه، إن الله لا يخلف الميعاد ﴾ أي ولا يحيط بعلمه إلا الله الذي أنزله ، والثابتون على الحق المستقرون على العلم والهدى يسارعون إلى الإيمان بمحكم الكتاب ومتشابهه، ويردون متشابهه إلى محكمه، ويقولون: المحكم والمتشابه من القرآن كله من عند الله منزَّل بالحق لا يتناقض ولا يتضارب ولا يتضادّ ولا يختلف، ولو كان من عند غير الله لوجدوا فيه اختلافا كثيرا، ولا يكون بحال هؤلاء الراسخين إلا أصحاب العقول، الذين يضرعون إلى الله عز وجل أن يثبتهم على الهدى وأن لا يُميل قلوبهم عن الحق بعد ما عرفوه واطمأنوا به وأرشدهم الله إليه، ويطلبون من الله أن يمنحهم رحمة من عنده يثبّتهم بها على القول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة حالة كونهم مقرين بأن الله حاشر الناس ليوم الحساب الذي لا شك فيه ولا ريب ليجزي كلّ عامل بها عمل، كما وعد عز وجل وهو لا يخلف موعده. هذا ومن العجيب أن بعض الناس حمل المتشابه هنا على آيات الصفات، وقد قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: لا أعلم أحدا من السلف جعلها \_ يعني آيات الصفات \_ من المتشابه الداخل في هذه الآية . قال تعالى: ﴿إِنَّ الَّذِينَ كَفُرُوا لِن تُغني عنهم أمواهم ولا أولادُهم من الله شيئاً وأُولَئك همْ وقودُ النّارِ كَدَأْبِ آل فرعونَ والـذين من قبلهم، كذّبوا بآياتنا فأخذهم الله بذنوبهم، والله شديدُ العقاب قل للذين كفروا ستُغلبون وتُحشرون إلى جهنم، وبئس المهادُ قد كان لكم آية في فئتين التقتا فئةٌ تقاتلُ في سبيل الله وأُخرى كافرةٌ يرونهم مثليهم رأي العين، والله يؤيّد بنصره من يشاء، إنّ في ذلك لعبرة لأولي الأبصار

بعد أن أدحض الله تبارك وتعالى شبهة نصاري نجران ومن على شاكلتهم وحذّر من الـذين يتبعون ما تشابه من القرآن ابتغاء الفتنة وابتغاء صرفه إلى معان باطلة أنذر هنا الكافرين بأنهم وقود النار، وقد حذّر رسول الله عليه المسلمين من سلوك سبيل هؤلاء الزائغين عن الحق فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث عائشة رضى الله عنها قالت: تلا رسول الله عليه هذه الآية: ﴿ هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكماتٌ هنّ أم الكتاب وأخر متشابهات فأما الذين في قلوبهم زيغ فيتبعون ما تشابه منه ابتغاء الفتنة وابتغاء تأويله وما يعلم تأويله إلا الله، والراسخون في العلم يقولون آمنا به كلُّ من عند ربنا وما يذَّكر إلا أؤلوا الألباب ﴿ قالت: قال رسول الله عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ «فإذا رأيت الذين يتبعون ما تشابه منه فأولئك الذين سمّى الله فاحذروهم». وقوله عز وجل: ﴿إِن اللَّذِينَ كَفُرُوا لَن تَعْنِي عَنْهُم أُمُوالَهُم وَلا أُولادهم من الله شيئا وأولَّتُك هم وقود النار، أي إن الـذين جحدوا الحق وكذبوا رسل الله ولم يؤمنوا بمحمد عليه وبها أنزل عليه، وزاغت قلوبهم عن الحق واتبعوا المتشابهات ابتغاء الفتنة والصدّ عن سبيل الله لن تنفعهم يوم القيامة عند الله عز وجل أموالهم ولا أولادهم ولن تنجيهم من عقوبة الله إنْ أحلّها في العاجلة بهم على تكذيبهم للحق وزيغهم عن طريق الرشاد واتباعهم للمتشابهات

ابتغاء الفتنة، وهم في الآخرة حطب جهنّم التي وقودها الكفّار والحجارة جزاء الكفر بالله ورسله وكتبه وتحريفهم للكلم من بعد مواضعه، وقوله عز وجل: ﴿ كَلَا أَبِ آل فرعون والذين من قبلهم، كنَّبوا بآياتنا فأخذهم الله بذنوبهم، والله شديد العقاب، أي كسنَّة الله تعالى في آل فرعون ومن قبلهم من الـذين كفروا كقـوم نوح وقـوم هود وقـوم صالح وقـوم لوط لما كفـروا بالله وكذبوا رسله وجادلوا بالباطل ليدحضوا به الحقّ أخذتهم أخذ عزيز مقتدر، فيا أغنت عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئا، وهم حطب جهنم يوم القيامة ، والإضافة في قوله تعالى: ﴿كدأب آل فرعون﴾ من إضافة المصدر لمفعوله، والمصدر قد يضاف إلى فاعله وقد يضاف إلى مفعوله. وكما قال عز وجل: ﴿ كدأب آل فرعون والذين من قبلهم ، كفروا بآيات الله فأخذهم الله بذنوبهم، إن الله قوي شديد العقاب \* ذلك بأن الله لم يك مغيّرًا نعمة أنعمها على قوم حتى يغيّروا ما بأنفسهم وأنّ الله سميعٌ عليم للدأب آل فرعون والذين من قبلهم، كذبوا بآيات ربهم فأهلكناهم بذنوبهم وأغرقنا آل فرعون، وكلُّ كانوا ظالمين. ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿سنَّةَ الله في الذين خَلَوْا من قبلُ ولن تجد لسنَّة الله تبديلا ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ وإن كادوا لَيَسْتَفَزُّونِكَ مِنِ الأَرْضِ لِيخْرِجُوكَ مِنْهَا وَإِذًا لا يَلْبِثُونَ خِلاَفَكَ إلا قَلْيلاً \* سُنَّةَ مَن قد أرسلنا قبلك مِن رسلنا ولا تجد لسنتنا تحويلاً ﴿ وكما قال عز وجل: ﴿ أَفِلْمُ يُسْيِرُوا فِي الأَرْضُ فِينظرُوا كَيفُ كَانَ عَاقِبَةُ الذِّينِ مِن قبلهم ، كَانُوا أكثر منهم وأشد قوة وآثارا في الأرض فها أغنى عنهم ما كانوا يكسبون الملا جاءتهم رسلهم بالبينات فرحوا بها عندهم من العلم وحاق بهم ما كانوا به يستهزئون \* فلم رَأُوْا بأسنا قالوا آمنا بالله وحده وكفرنا بما كنا به مشركين \* فلم يَكُ ينفعهم إيهانهم لما رَأُوا بـأَسَنا سُنّتَ الله التي قـد خلت في عبـاده وخسر هنالك الكافرون ﴿ والدأب: السنّة والعادة والشأن والأمر والفعل، كما قال

امرؤ القيس بن حُجْر:

فهل عند رسم دارس من مُعَوَّلِ يقولون: لا تهلُّك أُسِّي وِتجِـمّل كدأبك من أمّ الحويرث قبلها وجارتها أمّ الرّباب بمَ أسَل

وإنّ شفائي عبرة مهراقة وقوفًا بها صــحبي عليّ مطيّهــم

أي كشأنك وعادتك وأمرك وفعلك في أم الحويـرث حين أهلكت نفسك في حبها وبكيت دارها ورسمها، فهل تلقى من وقوفك على هذه الديار وتلك الرسوم إلا ما تعودته من أم الحويرث وجارتها أم الرباب بمأسل؟! وقوله: ﴿فأخذهم الله بذنوبهم ﴾ أي أهلكهم بسبب كفرهم وتكذيبهم لرسلهم وجرائمهم، وقوله تعالى: ﴿والله شديد العقابِ أي وكانت عقوبة الله لهم عقوبة العزيز المقتدر المنتقم الجبار. وقوله عز وجل: ﴿قُلُّ للذين كفروا سَتُغْلَبُون وتُـحْشَـرُون إلى جهنّم، وبئس المهاد الله قل يا محمد لليه ود والنصاري والمشركين الذي يكفرون بالله ويكذّبونك: سَتُذَلّون وتقهرون وينالكم خزي في الدنيا، وستُجْمَعون من قبوركم لتكونوا حطب جهنّم، وتكون النار لكم فراشا، وبئس الفراش. وقوله عز وجل: ﴿قد كان لَكُم آية في فئتين التقتا فئة تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة يَرَوْنَـ هُم مِثْلَيْهِم رَأْيَ العين، والله يؤيد بنصره من يشاء إنّ في ذلك لعبرة لأولى الأبصار أي يجب عليكم أيها الجاحدون أن تعتبروا بها أبصرتموه من تأييد الله تعالى لرسوله محمد عَلَيْكُ وأصحابه رضي الله عنهم يوم بدر، فإنّ ما حدث يوم بدر كان آية ومعجزة وعلامة ظاهرة على أن محمدًا رسول الله ﷺ حقا وصدقا، وقد أيقنتم بها حدث وعلمتم تفاصيله، وفي ذلك آية لكم على أنه سيصيبكم مشل ما أصاب قريشا يوم بدر، وسَتُهْزَمُون وتُغْلَبون وسينتصر محمد عليكم كما هي سنة الله مع أنبيائه ورسله من نصرهم وتأييدهم، وكما هي سنة الله مع أعداء المرسلين من إذلالهم وقهرهم وخذلانهم، فقد علمتم أيها الجاحدون أن

المسلمين كانوا بضعة عشر وثلثمائة وكان المشركون بين التسعمائة والألف ومع ذلك فإنَّ الله عن وجل عند ما تواجه الفريقان ببدر قلَّل المشركين في أعين المؤمنين حتى صار المؤمنون يحسبون أن المشركين لا يزيدون على الستمائة وقلُّل المسلمين في أعين المشركين حتى كانوا يحسبونهم أقلّ من ثلثمائة، وقد ذكر الله تبارك وتعالى ذلك حيث بين هنا أن المسلمين كانوا يرون المشركين مِثْلَيْهِم رَأَي العين، مع أن المشركين كانوا أكثر من ثلاثة أمثال المسلمين، وقد أرى الله عز وجل رسولَه محمدًا عَلَيْ في منامه المشركين قليلا ليبشر أصحابه بذلك فتقوى نفوسهم وعزائمهم على قتال أعدائهم الذين يتلاقون معهم على غير ميعاد، وعندما أقبل المشركون والمسلمون على المعركة قلّل الله المسلمين في أعين المشركين ليستدرجهم إلى أرض المعركة وقلل المشركين في أعين المسلمين، ولا شك أن الله تبارك وتعالى فعل ذلك ليقضي أمرا كان مفعولا فتتم معركة بدر، وينتصر فيها المسلمون مع قلة عَـدَدهم وعُدَدهم وينهزم المشركون مع كثرة عَـدَدهم وعُدَدهم، وفي ذلك عظة وعبرة لكل ذي بصر أو بصيرة سواء من حضر المعركة أو سمع بها من الموجودين آنذاك أو الذين يـوجدون بعد ذلك إلى يوم القيامة . وفي ذلك يقول الله عز وجل: ﴿إِذْ أَنتُم بِالعُدُوةِ الدُّنيا وهم بالعُدْوة القُصْوَى والرَّكْب أسفل منكم، ولو تـواعدتم لاختلفتـم في الميعاد وَلَّكُن ليقضى الله أمرا كان مفعولا ليهلِكَ من هلك عن بينة ويَحيَى من حَيَّ عن بينة ، وإنّ الله لسميع عليم الله في منامك قليلا ولو أراكهم كثيرا لفشلتم ولتنازعتم في الأمر ولكنّ الله سلّم، إنه عليم بذات الصدور \* وإذ يُرِيكُم وهُم إذ التقيتم في أعينكم قليلا ويقلّلكم في أعينهم ليقضى الله أمرا كان مفعولا، وإلى الله ترجع الأمور، وقوله عز وجل هنا: ﴿ قد كان لكم آية في فئتين التقتا، أي قد كان لكم أيها الكافرون الجاحدون المتبعون للمتشابه الزائغون عن المحكم عبرة في فرقتين تواجهتا في ميدان الحرب،

وقوله عز وجل: ﴿فئة تقاتل في سبيل الله وأخرى كافرة ﴾ أي إحدى الطائفتين وهي المؤمنة تقاتل في سبيل الله لإعلاء كلمة الله والطائفة الأخرى كافرة مكذبة بالله ورسله تقاتل تحت لواء الشيطان، وقوله عز وجل: ﴿ يَرُونَهُم مِثْلَيْهِم رَأْيَ العين ﴾ أي يبصر المؤمنون أعداءهم ويقدرونهم بأكثر من ستهائة مقاتل إذ كان المؤمنون بضعة عشر وثلثهائة رجل، وهم يرون الكافرين قدرهم مرتين رأي العين لا مناما ولا وهما، مع أن عددهم في الواقع كان بين التسعمائة والألف لكنّ الله قلّلهم في أعين المؤمنين ليقوّي عزيمة المؤمنين على حربهم، وقد روى البخاري من حديث البراء رضى الله عنه قال: حدثني أصحاب محمد على من شهد بدرا أنهم كانوا عدة أصحاب طالوت الذين جازوا معه النّهر بضعة عشر وثلثمائة اهر وقد كان رسول الله ﷺ يبشر أصحابه بالنصر قبل أن تقع المعركة كما قبال عز وجل: ﴿ وِإِذْ يَعِـدُكُم الله إحدى الطائفتين أنها لكم وتَودّون أن غير ذات الشَّوْكة تكون لكم ويريد الله أن يحق الحق بكلماته ويقطع دابر الكافرين ﴾ وقد كان رسول الله ﷺ بحدد أماكن مصارع رؤساء قريش كأبي جهل وعتبة بن ربيعة وشيبة بن ربيعة والوليد بن عتبة قبل المعركة، فقد روى مسلم من حديث عمر رضى الله عنه قال: إن رسول الله عليه كان يُرينا مصارع أهل بدر بالأمس يقول: «هذا مصرع فلان غدا إن شاء الله» قال عمر: فو الذي بعثه بالحق ما أخطأوا الحدود التي حدّ رسول الله ﷺ اهـ وقد قتل من المشركين سبعون وأسر سبعون واستشهد من المسلمين أربعة عشر شهيدا ولم يؤسر من المسلمين أحد، وفي لفت انتباه الناس إلى هذه المعركة يقول الله عز وجل: ﴿والله يؤيد بنصره من يشاء، إن في ذلك لعبرة لأولى الأبصار الله إن في نصر الله للقلة المؤمنة على الكثرة الكافرة لَعِظَةً لأصحاب العقول، ليعلموا أن سنة الله في خلقه أن ينصر المؤمنين برسله، وأن يُنْزِلَ بأسه بالكافرين الزائغين.

قال تعالى: ﴿ زُيِّن لَلنَّاسِ حَبِّ الشَّهُ وات من النَّسَاء والبنين والقناطير المُقنطرة من الذَّهب والفضّة والخيل المسوّمة والأنعام والحرث، ذلك متاع الحياة الدّنيا والله عنده حسنُ المآب﴾

لما كان حبّ الشهوات هو أحد العوائق الكبار التي تحول بين الإنسان وبين سلوك سبيل الراشدين، وقد نبه عز وجل فيها تقدم أن أموال الكافرين وأولادهم لا تغني عنهم من عذاب الله في العاجلة أو الآجلة شيئا، وضرب أمثلة بها أوقعه بآل فرعون ومن قبلهم من المكذبين الجاحدين، وبها أنزله بصناديد المشركين من قريش يوم بدر، أرشد هنا في هذا المقام الكريم إلى أن الشريعة تهذّب الطبيعة، وأن ما جبل عليه الإنسان طبعا قد وضع الله تبارك وتعالى أحسن السبل للاستفادة وقضاء الشهوة منه شرعا، فالمال والبنون زينة الحياة الدنيا والباقيات الصالحات خبر عنـ د ربك ثوابا وخبر أملا، ولا توجد شهوة محرمة إلا وقد يسر الله للإنسان بدلها شهوة مباحة، والشرع جاء لتهذيب وتنظيم الطبع، وقوله عز وجل: ﴿ زُيِّن للناس حُبُّ الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسَوَّمة والأنعام والحرث البشر من أصول الشهوات التي يتصارع البشر من أجلها، ويكاد حبّ الجاه والرئاسة لا يخرج عن دائرتها، وقد بدأها الله عز وجل بذكر الميل إلى شهوة النساء لأنها في الواقع أخطر الشهوات، وأضرّ فتنة تصيب الناس، وقد نبّه إلى ذلك رسول الله عَيْكُمْ فقد روى البخاري ومسلم من حديث أسامة ابن زيد رضى الله عنهما أن رسول الله عليه قال: «ما تركت بعدي فتنة أضر على الرجال من النساء». وفي لفظ لمسلم من حديث أسامة بن زيد وسعيد ابن زيد بن عمرو بن نفيل رضى الله عنهم أن رسول الله علي قال: «ما تركت بعدي في الناس فتنة أضر على الرجال من النساء» وفي رواية لمسلم من

حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه عن النبي عليه قال: «إن الدنيا حلوة خضرة وإنّ الله مستخلفكم فيها لينظر كيف تعملون فاتقوا الدنيا واتقوا النساء فإن أول فتنة بني إسرائيل كانت في النساء». والمراد بالشهوة اشتياق النفس إلى الشيء وحرصها على الاستمتاع به وحيازته، وحبّ الشهوة هو فرح الإنسان بتحصيل ما يشتاق إليه من هذه الأشياء المذكورة وتلذّذه بها، فإن كانت حلالا فهي شهوة ممدوحة وإن كانت حراما فهي شهوة قبيحة مذمومة، وقد أشار رسول الله عليه إلى ذلك في قوله عليه في الحديث الذي رواه مسلم في صحيحه من حديث أبي ذر رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: "وفي بُضْع أحدكم صدقة" قالوا: يا رسول الله أيأتي أحدنا شهوته ويكون له فيها أجر؟ قال : «أرأيتم لو وضعها في حرام أكان عليه فيها وِزْر؟ فكذلك إذا وضعها في الحلال كان له أجر". وثنى الله عز وجل بالبنين لأن الزينة بهم أتم من الزينة بالبنات لأن مبنى أمر البنات على الستر والحجاب. والقناطير جمع قنطار وهو أكبر ما عرفته العرب من المعايير والموازين ولذلك ضرب الله عز وجل به المثل في قوله تبارك وتعالى: ﴿ ومن أهل الكتاب مَن إِنُّ تَأْمَنُه بقنطار يُؤَدِّه إليك ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ وإن أردتم استبدال زوج مكان زوج وآتيتم إحداهن قنطارًا فلا تأخذوا منه شيئا ﴿ وقد استعملت العرب موازين كثيرة مختلفة كالدينار والدرهم والرطل، قال في القاموس المحيط: والرطل اثنتا عشرة أوقية، والأوقية إستارٌ وثلثا إستار، والإستار أربعة مثاقيل ونصفٌّ، والمثقال درهمٌ وثلاثة أسباع درهم، والدرهمُ ستّة دوانق والدّانِق قيراطان، والقيراط طَشُوجان، والطَّشُـوج حَبَّتان والحبة سُدُس ثُمُن درهـم، وهو جزء من ثمانية وأربعين جزءا من درهم اهـ والمقنطرة أي المتراكبة المتكاملة المتمَّمة، والمقصود من هذا الوصف التأكيد كقولهم: ألوف مؤلَّفة وإبل مؤبَّلةٌ، ودراهمٌ مُدَرُهُمةٌ، والـذهب والفضة من المعـادن الثمينة التي جعلهـا الله عز وجل ثمنا لجميع الأشياء، فالكها يحصل بها على ما يريد، فها أكمل الوسائل إلى تحصيل مشتهيات النفوس، ولم يزالا مذ أوجدهما الله عز وجل للناس في الذروة في نفوس الناس أفرادًا وجماعات وهما أبرز سمات الغني وهما من آيات الله عز وجل حيث جبل الناس على شهوتها مع أنها من عروق طين الأرض وأحجارها التي لا تأخذ بألبابهم كما يأخذ بها الذهب والفضة ، وقد ألف لسان اليمن الحسن بن أحمد الهمداني كتابا عن الذهب والفضة سماه: كتاب الجوهرتين العتيقتين المائعتين الصفراء والبيضاء، قال في أوله: الحمد لله خالق الخلق وباسط الرزق وقاسم المعيشة بين عباده بأحسن تقدير، وأتقن تدبير، فلم يَعُلْ عليه صغير، ولم يَعْزُبْ عنه حقير، حتى عمّ الجميع بلطفه، ووسعهم بفضله، وأغناهم بحصاة من أرضه، أحرجها لهم من بين حَجَر ومَدَر، لا ينهشها الكلب، ولا يبتلعها الظّليم، ولا تؤذي شمّا ولا ملذاقا، فجعل بها نظام دينهم ودنياهم، ومتزوَّدهم إلى معادهم وأخراهم، فأحلُّ بها الفروج، ومَلَّك بها الـرقاب، ورَأْبَ بها الصدوع، وسدّ بها الثغور، وأرقأ بها الدّماء، وفكّ بها الأسرى، وسيَّر بها الحاج، وقضى بها الفروض، فقال لنبيه محمد ﷺ: ﴿خذ من أموالهم صدقة تطهّرهم وتزكيهم بها وصلّ عليهم إنّ صلواتك سكن لهم ﴾ وقال تعالى: ﴿فأنذرتكم نارا تلظّى ﴾ إلى آخر السورة، وقرن المال بالولد، قال عز وجل: ﴿ المال والبنون زينة الحياة الدنيا ﴾ ثم قال رحمه الله: ولما سمعتُ من تَرْداد ذكر الذهب والفضة في كتاب الله عز وجل وفي الأخبار عن رسول الله ﷺ، وأن الله جَعلها حلية أهل الجنة وجمال ملوك بَرِيّته فقال تعالى: ﴿ أُولَنُّكُ لَهُم جنات عدن تجري من تحتهم الأنهار يُحكِّرُن فيها من أساور من ذهب ويلبسون ثيابا خضرًا من سندس وإستبرق متكئين فيها على الأرائك، نعم الثواب وحسنت مرتفقًا ﴾ وقوله تعالى: ﴿جناتُ عدنٍ يدخلونها يحَلُّون فيها من أساور من ذهب ولؤلؤا ولباسهم فيها حريرٌ وقال تعالى: ﴿ يُطَاف عليهم بصحافٍ من ذهب وأكواب وفيها ما تشتهيه الأنفس وتَلَد الأعين ﴿ وقال تعالى: ﴿ ويُطاف عليهم بآنية من فضة وأكواب كانت قواريراً \* قواريراً من فضة قدّروها تقديرا ﴾ ثم ذكر أن الأعشى قال في مواهب الملوك:

وَنَادَمْتُ فَهْدًا بِالْمَافِرِ حِقْبة وَفَهِدٌ سَمَاحٌ لَم تَشُبْهُ المواعدُ وَالدُهُ نعانُ من حَفَداته رُعَيْنٌ وهمْ قومٌ مُلُوكٌ أَمَاجدُ وَأَكْوُسُهمْ صافي اللَّجَين مُكلَّل بدُرِّ وياقوتٍ عليه العساجدُ

هذا بعض ما ذكره الهمداني صاحب كتاب: صفة جزيرة العرب، في كتابه: الجوهرتين. وقد حرم الإسلام الأكل أو الشرب في آنية الذهب والفضة كها حرم على الرجال لبس الذهب، فقد روى البخاري ومسلم من حديث حذيفة رضي الله عنه قال: إن النبي على نهانا عن الحرير والدِّيباج والشرب في آنية الذهب والفضة وقال: «هي لهم في الدنيا وهي لكم في الآخرة». وفي رواية للبخاري ومسلم من حديث أم سلمة رضي الله عنها أن رسول الله على قال: «الدذي يشرب في آنية الفضة إنها يجرجر في بطنه نار جهنم». وفي لفظ لمسلم: «إن الذي يأكل أو يشرب في آنية الفضة والذهب». وفي لفظ لمسلم: وي اناء من ذهب أو فضة فإنها يجرجر في بطنه نارا من جهنم». كها الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله على ذكور أمّتي وأُحِلَّ لإناثهم». والفضة تسمّى اللَّجَيْن، والذّهب على ذكور أمّتي وأُحِلَّ لإناثهم». والفضة تسمّى اللَّجَيْن، والذّهب قد يسمى العَسْجَد، ويطلق على الذهب والفضة اسم التَّبر ومنه قول الشافعي يسمى العَسْجَد، ويطلق على الذهب والفضة اسم التَّبر ومنه قول الشافعي

والتّبر كالتّرب مُلْقًى في أماكنه والعود في أرضه نَـوعٌ مـن الحطب وقوله عز وجل: ﴿والخيل المسوّمة ﴾ أي وزُيّن للناس حبّ الخيل المسوّمة

وهي المطَهَّمة الحِسَان، والمطهّم هو البارع الجمال التام الحسن، قال أبو القاسم الدِّينَوَرِيّ في وصف جواد:

ومُطَهَّمٌ طَرِفَ العنان مُعَوَّد خَوْضَ المهالك كلَّ يوم بِسرَاذِ وإذا توغل في ذُرًى مُتَمَنِّع صَعْبِ بعيد العهد بالمجتازِ تركت سنابكه بصُمِّ صخوره أثرًا يلوح كنقش صدْرِ البازي وقد أحبّ الناس الخيل مذعُرِفَت ولا يزالون يجبونها، بل وصف بعضهم ظهرالفرس بأنه أعز مكان في الدنيا حيث يقول:

أعز مكان في الدنا سَرْج سابح

ويقول امرؤ القيس في وصف فرسه:

مِكَـر مِفَر مقبل مذبر معا كجُلمود صخر حطّه السيل من عَلِ وقد قال بعض الحكماء في الخيل: ظاهرها عزّ وباطنها كنزٌ. وقد أثنى الله تبارك وتعالى على الخيل وحض على اقتنائها لإعلاء كلمة الله حيث يقول عز وجل: ﴿وأَعِدُوا لهم ما استطعتم من قوة ومن رباط الخيل وأشار إلى أن سليمان عليه السلام ذكر أنه يحب الخيل لأن الله ذكرها له بخير، حيث يقول عز وجل: ﴿إذْ عُرِضَ عليه بالعَشِيّ الصافِنَات الجِياد\* فقال إني أحببت عن ذكر ربي حتى توارت بالحجاب ، وقوله: ﴿عن ذكر ربي أي بسبب ذكر ربي لها بخير، وقد سمى الخيل خيرا. وقد روى البخاري ومسلم من حديث عروة بن الجعد البارقي ومسلم من حديث أنس رضي الله عنه أن رسول الله عقود في نواصيها الخير إلى يوم رضي الله عنه أن رسول الله عقود في نواصيها الخير إلى يوم القيامة الأجر والمغنم ». وقوله في هذا الحديث: "إلى يوم القيامة» من المعجزات لأنه لا يزال إلى اليوم رغم (الصواريخ والقاذفات) يوجد في جميع المعجزات لأنه لا يزال إلى اليوم رغم (الصواريخ والقاذفات) يوجد في جميع جيوش العالم فرق الخيالة والفرسان. وقد روى البخاري ومسلم واللفظ

للبخاري عن أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عَلَيْ قال: «الخيل لثلاثة: لرجل أجر ولرجل سِتْر وعلى رجل وِزْر، فأما الذي له أجر فرجل ربطها في سبيل الله فأطال في مرج أو روضة فما أصابت في طِيلِها ذلك من المرج أو الروضة كانت له حسنات، ولوأنها قطعت طِيلَها فاسْتَنَّت شَرَفًا أو شَرَفَيْن كانت أرواثها وآثارها حسنات له ، ولو أنها مرت بنهر فشربت منه ولم يُرد أن يسقيها كان ذلك حسنات له، ورجل ربطها تغنيًا وتعفَّفًا ولم ينس حقّ الله في رقابها ولا ظهورها فهي له ستر، ورجل ربطها فخرا ورياءً فهي على ذلك وزراً. الحديث، وقوله عز وجل: ﴿والأنعام ﴾ أي الإبل والبقر والغنم، وقد وصف الله عز وجل مظهرًا من مظاهر زينتها وجمالها حيث يقول: ﴿والأنعامَ خلقها، لكم فيها دفء ومنافع ومنها تأكلون \* ولكم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون \* وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغِيه إلا بشِقّ الأنفس، إن ربكم لرؤوف رحيم \* والخيل والبغال والحمير لتركبوها وزينة، ويخلق مالا تعلمون ﴾ وقوله تعالى: ﴿والحرث ﴾ أي والبساتين والمزارع، وقد روى أحمد والطبراني من حديث سُورَيْد بن هُبَيْرة سمعت النبي عَيَا يَقول: «خير المال مُهْرة مأمورة أو سِكَّةٌ مَأْبُورة». والمراد بالمهرة المأمورة: الفرس الكثيرة النسل، والسِّكَّة: النخل المصطَفّ، والمأبورة: الملَقّحة. وقوله تعالى: ﴿ ذَلَكُ مَتَاعَ الحياة الدنيا﴾ أي هذه الزينات التي جُبِلْتم على شهوتها ومِلْتُم لها هي متاع الحياة الدنيا، فاللذة بها لا دوام لها ولا بقاء وسرعان ما تنقضي وتزول، وقوله عز وجل: ﴿ والله عنده حسن المآبِ ﴾ أي وعند الله عـز وجل جميل المرجع لعباده الصالحين من اللذات التي لا تزول ولا تفنى في جنات النّعيم. قال تعالى: ﴿قُلْ أَوْنَبَّكُم بِخَيْرِ مِنْ ذَالِكُمْ ، لَلذَين اتقوا عند ربّهم جنّاتُ تَجري من تحتها الأنهارُ خالدين فيها وأزواجٌ مُطهّرةٌ ورِضْوانٌ من الله ، والله بصيرٌ بالعباد الذين يقولون ربّنا إنّنا آمنّا فاغفر لنا ذُنوبنا وقِنَا عذاب النارِ الصابرين والصادقين والقانتين والمنفقين والمستغْفرينَ بِالأسحارِ . ﴾

بعد أن بيّن الله عز وجل ما تفضل به على عباده من لذات الحياة الدنيا ونبّه عباده إلى أنها لذات فانية لابقاء لها ولا دوام بقوله عز وجل: ﴿ ذٰلك متاع الحياة الدنيا، وأشعرهم بها أعده للصالحين من حسن المرجع وجميل المثوبة، أمر نبيه محمدا عليه أن يخبر الناس بتفصيل بعض ما عند الله عز وجل من حسن المآب وما أعد لعباده المتقين من اللذات الكاملة الباقية والنعيم الذي لا يفني ولا يزول فقال عز وجل: ﴿قل أؤنبُّنكم بخير من ذالكم؟ ﴾ أي أأخبركم بأفضل وأجمل وأحسن ممّا زُيِّن لكم من حب الشهوات من النساء والبنين والقناطير المقنطرة من الذهب والفضة والخيل المسومة والأنعام والحرث؟ وقوله عز وجل : ﴿للذين اتقوا عندربهم جناتٌ تجري من تحتها الأنهارُ خالدين فيها وأزواج مُطَهَّرة ورضوانٌ من الله ﴾ هو مستأنف استئنافًا بيانيا كأن سائلا سأل: ماذلك الخير الذي تتصاغر عنده هذه اللذات السبع المشتَهَيات عند جميع الناس؟ فكان الجواب: ﴿للذين اتقوا عند ربهم جناتٌ تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها وأزواج مُطَهَّرة ورضوان من الله ﴾ أي عند الله عز وجل في الدار الآخرة لمن آمنوا بالله عز وجل وصدّقوا المرسلين وخافوا الله عز وجل وفارقوا الدنيا وهم مؤمنون نعيمٌ لا يزول ولَذَّات لا تفني في حدائق الخلد التي أعدها الله عز وجل لعباده الصالحين تجري تحت أشجارها وقصورها أنهار من ماء غير آسِن وأنهار من لبن لم يتغير طعمه وأنهار من خمر لَذَّة للشاربين وأنهار من عسَل مُصَفَّى ولهم فيها من كل الثمرات ، حالة

كونهم ماكثين في هـذا النعيم أبدا لا يَرِيمُون ولا يتحولون ولا يـزولون عنه ولا يعتريهم مرض ولا شيخوخة، ولا ينتابهم فيها إزعاج، فهم في دار السلام عند ربهم لهم ما يشاءون وعند الله المزيد من النعيم المقيم، ولهم في هذه الجنات زوجات مطهرات من سائر الأرجاس والأنجاس والأقذار والقذى والأذى، فهُنّ لا يَبُلْن ولا يتغــوطن ولا يَبْصُقن ولا يتمخَّطْن ولا يعتريهن حيض ولا نفاس، قاصرات الطّرف، مقصورات في الخيام، لم يطمثهن قبل أزواجهن إنسٌ ولا جان، وحتى ما يكون لهم من أزواجهم المؤمنات فإنهن يرجعن أبكارا عُرُبًا أترابا، لو أن امرأة منهن اطّلعت إلى أهل الأرض لأضاءت ما بين السماء والأرض، وهن طاهرات مطهّرات حِسَّا ومعنى، فالتمتّع بهن واللذة منهن هو المتاع واللذة على الحقيقة بخلاف التلذذ من نساء الدنيا فهو تلذَّذ مع العوج وسرعة انقضائه وكأن التلذذ بهن في الدنيا من باب المجاز، وهو أشبه شيء بطعام شهى أو شراب لذيذ لا يزيد المتاع والتلذذ به عن وقت وجوده في الفم فإذا ابتلعه الإنسان ذهبت لذَّته وانقضت متعته، وقد يجلب بعد ذلك لصاحبه الأسقام والأمراض والعقوبات والنكبات، وقوله عز وجل: ﴿ورضوانٌ من الله ﴾ أي وللمتقين عند ربهم زيادة على ما هم فيه من نعيم الجنة والزوجات المطهرات والخلود الأبدي السّرمدي في هذا النعيم لدّة تفوق سائر اللذات وهي رضوان الله عليهم، وقد روى البخاري من حديث أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله يقول الأهل الجنة: يا أهل الجنة، يقولون: لبيك ربنا وسعديك. فيقول: هل رضيتم؟ فيقولون: وما لنا لا نَـرْضَى، وقـد أعطيتنا ما لم تُعْطِ أحـدا من خلقك، فيقول: أنا أعطيكم أفضل من ذلك، قالوا: يا رب وأي شيء أفضل من ذلك؟ فيقول: أحِلّ عليكم رضواني فلا أسخط عليكم أبدا». وقد أشار الله عز وجل إلى أن رضاه على المؤمنين أكبر من جميع نعيم الجنة حيث يقول عز

وجل: ﴿وعَدَ الله المؤمنين والمؤمنات جنات تجري من تحتها الأنهار خالدين فيها ومساكنَ طيّبة في جنات عـدن، ورضوانٌ من الله أكبر، ذٰلك هـو الفوز العظيم، وقوله عز وجل: ﴿والله بصير بالعباد﴾ هـ وترغيب في الخوف من الله عز وجل والحرص على تقواه وطاعته، واتباع رسوله محمد ﷺ وإخلاص العمل لله وحده، وترهيب من الانجراف وراء شهوات الحياة الدنيا، والانقطاع وراء لذاتها، والكفر بالله وتكذيب رسوله على الذي يؤدي بصاحبه إلى نار جهنم التي وقودها الناس والحجارة. والعاقل هو الذي يخلص العمل لمرضاة الله لأنه يعلم أن الناقد بصير، ويخفف ظهره من الأوزار لأن العقبة كَتُود، ويكثر من زاد التقوى لأن السفر طويل، وقوله عز وجل: ﴿الذين يقولون ربنا إنَّنا آمنا فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النار﴾ إرشاد من الله عز وجل لعباده الصالحين أن يتوسلوا إليه تبارك وتعالى بصالح أعمالهم وعلى رأسها الإيمان، حيث قـدموا بين يدي دعائهم قولهم: ﴿ ربنا إننا آمنا ﴾ ثم سألوه عز وجل أن يغفر لهم ذنوبهم وأن يصونهم من عذاب جهنم حيث قالوا: ﴿فاغفر لنا ذنوبنا وقنا عذاب النار ﴿ ولا شك أن التّوسّل إلى الله عز وجل بأسمائه الحسني وصفاته العلى وبالأعمال الصالحة قد أرشد إليه الكتاب والسنة في مواضع كثيرة، وقد ذكـرت في تفسير سورة الفاتحة أن رسول الله ﷺ لفت انتباه المسلمين إلى أن الإنسان المسلم إذا دعا الله تعالى بعد أن يذكر أَرْضَى عمل تقرب به إلى الله عز وجل، وعمله لـوجهه الكريم كان حَريًّا بأن يُستَجاب دعاؤه، حيث ذكر رسول الله عَلَيْ قصة الثلاثة الذين آواهم المبيت إلى غار، فانطبقت عليهم الصخرة فلما تضرعوا إلى الله عز وجل بأرجى أعمالهم الصالحة انفرجت عنهم الصخرة، وخرجوا يمشون، الذي أخرجه البخاري ومسلم مطولا من حديث عبد الله بن عمر رضى الله عنهما، وكقوله عز وجل: ﴿ ربنا إننا سمعنا مناديا ينادي للإيمان أن آمنوا بربكم فآمنا ربنا

فاغفر لنا ذنوبنا وكفّر عنا سيئاتنا وتوفّنا مع الأبرار الإنهم قدّموا ذكر الإيهان قبل الدعاء، وكذلك ما حكاه الله عز وجل عن المؤمنين في قوله تبارك وتعالى: ﴿إنه كان فريق من عبادي يقولون ربّنا آمنًا فاغفرلنا وارحمنا وأنت خير الراحمين التنبيه إلى هذا النوع من التوسل كثير في كتاب الله عز وجل، أما التوسل بغير أسماء الله الحسنى وصفاته العلى وبغير الأعمال الصالحة التي قصد بها وجه الله فإنه لا يجوز كما لا يجوز التوسل بذوات الأنبياء والصالحين في حياتهم أو بعد مماتهم إذ هو من الشرك المحبط للأعمال نعوذ بالله، وقوله عـز وجل: ﴿الصابرين والصادقين والقانتين والمنْفِقِين والمستغفرين بالأسحار الصابرين وما عطف عليه يمكن أن يكون على المدح كأنه قيل: أمدح الصابرين والصادقين والقانتين والمنفقين والمستغفرين بالأسحار، ويمكن أن يكون قوله: ﴿الصابرين﴾ نعتا لقوله: ﴿الـذين يقولون﴾ باعتباره منصوبا على المدح أو مجرورا على أنه صفة للذين اتّقوا أو بدلٌ منه أو صفةً للعباد في قوله عز وجل: ﴿والله بصيرٌ بالعباد﴾ وقد وصف الله تبارك وتعالى هؤلاء المؤمنين المتوسلين إلى الله عز وجل بإيهانهم الضارعين إليه تبارك وتعالى أن يغفر ذنوبهم ويحفظهم من عذاب النار بخمس صفات وهي الصبر والصدق والقنوت والإنفاق والاستغفار بالأسحار، والمراد كونهم صابرين في أداء الأعمال الصالحة التي تقربهم إلى الله عز وجل وصابرين عن الوقوع في المحظورات فهم يحبسون أنفسهم عن الشهوات المحرمة، وصابرين في كل ما ينزل بهم من المحن والشدائد فهم راضون عن الله عز وجل في جميع أحوالهم حابسون أنفسهم عن الجزع عند وقوع المكروه بهم، فهم أئمة خير وهدى كما قال عز وجل: ﴿وجعلنا منهم أئمة يهدون بأمرنا لما صبروا وكانوا بآياتنا يوقنون ﴾ ولذلك قيل: بالصبر واليقين تُنال الإمامة في الدين. والصفة الثانية كونهم صادقين، ولا شك أن الصدق يهدي إلى البرّ وأن البرّ يهدي إلى

الجنة. والصفة الثالثة كونهم قانتين أي إنهم يداومون على طاعة الله ويواظبون على العبادة. والصفة الرابعة كونهم مُنْفِقِين أي يبذلون من أموالهم في مرضاة الله، ولا يبخلون على أنفسهم وأزواجهم وعيالهم وأرحامهم وسائر وجوه البر التي تقربهم إلى الله عز وجل. أما الصفة الخامسة فهي الاستغفار بالأسحار، والأسحار جمع سَحَر وهو ثلث الليل الأخير إلى الفجر، ومع أن الاستغفار محبوب مطلوب في جميع الأوقات إلا أنّ وقت السّحر هو أرجى الأوقات لتنزّل الرحمة على عباد الله المستغفرين لأن الله تبارك وتعلى ينزل إلى سماء الدنيا كل ليلة وقت السحر ويقول: من يستغفرني فأغفر له، فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: «ينزل ربّنا تبارك وتعالى كلّ ليلة إلى السماء الدنيا حين يبقى ثلث الليل الآخر يقول: مَن يدعوني فأستجيبَ له، من يسألني فأعْطِيَه، من يستغفرني فأغفر له». وفي لفظ لمسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «ينزل الله في السماء الدنيا لشَطْر الليل أو لثلث الليل الآخر فيقول: من يدعوني فأستجيبَ له أو يسألني فأعْطِيَه ثم يقول: من يُقرض غير عَدِيم ولا ظَلُوم». وفي لفظ: «ثم يبسط يديه تبارك وتعالى يقول: من يقرض غير عَدُوم والا ظُلُوم». وقـد أثنى الله تبارك وتعالى على المستغفريـن بالأسحار هنا وفي قـوله عز وجل في سورة الذاريات في وصف عباده المتقين حيث يقول: ﴿إِن المتقين في جنات وعيون \* آخذين ما آتاهم ربّهم، إنهم كانوا قبل ذلك محسنين \* كانوا قليلا من الليل ما يَهجَعُون ، وبالأسحار هم يستغفرون . ﴾ والاستغفار هو أقرب الوسائل إلى مرضاة الله عز وجل وأعظم أسباب رغد العيش وعز الدنيا وسعادة الآخرة وفي ذلك كله يقول الله عز وجل: ﴿وما كان الله مُعَذِّبَهم وهم يستغفرون ، ويقول عز وجل: ﴿ وأن استغفروا ربكم ثم توبوا إليه يُمَتِّعْكم متاعا حسنا إلى أجل مسَمَّى ويُـوْتِ كلَّ ذي فَضْل فضله ويقول في نصيحة هو دعليه السلام لقومه: ﴿وياقوم استغفروا ربكم ثم توبوا إليه يرسل السماء عليكم مِدْرارًا ويَزِدْكُم قـوةً إلى قوتكم ﴿ ويقول في نصيحة نـوح عليه السلام لقومه: ﴿فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفّارا \* يرسل السماء عليكم مِدْرارًا \* ويُمْدِدْكم بأموال وبنين ويجعل لكم جناتٍ ويجعل لكم أنهارا ﴾ وقد قال رسول الله على الاستغفار: اللهم أنت ربي لا إله إلا أنت خلقتني وأنا عبدك وأنا على عهدك ووعدك ما استطعت أعوذ بك من شر ما صنعت أبوء لك بنعمتك على وأبوء بذنبي فاغفر لي فإنه لا يغفر الذنوب إلا أنت. من قالها في النهار موقنا بها فهات من يومه قبل أن يمسي فهو من أهل الجنة ، ومن قالها من الليل وهو موقن بها فهات قبل أن يصبح فهو من أهل الجنة ، رواه البخاري من حديث شداد بن أوس رضي يصبح فهو من أهل الجنة ». رواه البخاري من حديث شداد بن أوس رضي

قال تعالى : ﴿ شهد الله أنَّه لا إِلَه إلا هـ و والملائكة وأؤلوا العلم قائماً بالقسط، لا إِلَّه إِلاّ هو العزيز الحكيم﴾

بعد أن أثنى الله على المؤمنين المستجيبين لله عز وجل المتوسلين إلى مرضاة الله بإيهانهم بين عز وجل هنا أن سبيل المؤمنين هو الصراط المستقيم الذي رضيه الله تبارك وتعالى لخلقه وأنه قد نصب لذلك الدلائل وأقام على صدقه البراهين من إعلانه عز وجل أنه لا إله إلا هو وأنه هو القائم بالقسط وأنه العزيز الحكيم وأنه شهد بذلك وقضى به في السموات والأرض ووصّى به عباده وأنزل به كتبه وأرسل به رسله وأن ملائكة الله عز وجل يشهدون بذلك ويقرون به ويدعون إليه، وأن أولي العلم من أنبياء الله ورسله وعباده الصالحين يقرون بذلك ويعلنونه ويدعون إليه ويأمرون به، فإن كلمة التوحيد هي الإعلان الحق بالحقيقة الكبرى التي من أجلها خلق الله الخلق ومن أجلها أنزل الكتب وأرسل الرسل وأقام الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئا، فأهل تـوحيده عـز وجل إلى الجنـة، وأهل الكفـر به إلى النـار. ومعنى: ﴿شهد الله ﴾ أي قضى بذلك وحكم ووصّى وأخبر بكلامه وبما أقام في خلقه من آياته في السموات وفي الأرض وفي الأنفس، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ولا ريب أن الله ألزم الخلق التوحيد وأمرهم به، وقضى به وحكم ، فقال: ﴿وقضى ربك ألاّ تعبدوا إلا إياه ﴾ وقال: ﴿أَن أَنذروا أَنه لا إِلَّه إِلا أَنَا فَاعْبِدُونَ ﴾ وقال: ﴿ ولقد بعثنا في كل أمة رسولا أن اعبدوا الله واجتنبوا الطاغوت الآية، وقال تعالى: ﴿وقال الله لا تتخذوا إلَّهِين اثنين إنها هو إلّه واحد فإيّاي فارهبون ﴾ وقال: ﴿ وما أُمِرُوا إلا ليعبدوا الله مخلصين له الدين حنفاء ﴾ وهذا كثير في القرآن، يوجب على العبادعبادته وتوحيده، ويحرّم عليهم عبادة ما سواه، فقد حكم وقضى أنه لا إلّه إلا هو، ثم قال

رحمه الله: وشهادة الرب وبيانه وإعلامه يكون بقوله تارةً، وبفعله تارة، فالقول هو ما أرسل به رسله ، وأنزل به كتبه ، وأوحاه إلى عباده كما قال : ﴿ ينزَّل الملائكة بالروح من أمره على من يشاء من عباده أن أنذروا أنه لا إلَّه إلا أنا فاتقون ﴾ إلى غير ذلك من الآيات، وقد علم بالتواتر والاضطرار أن جميع الرسل أخبروا عن الله أنه شهد ويشهد أن لا إلَّه إلا هـ و بقوله وكلامه، وهذا معلوم من جهة كلّ من بلّغ عنه كلامه، ولهذا قال تعالى: ﴿ أَم اتخذوا من دونه آلهة ، قل هاتوا برهانكم هلذا ذكر مَن معيَ وذكر مَن قبلي ﴾ وأما شهادته بفعله فهو ما نصبه من الأدلة الـدّالة على وحدانيته التي تعلم دلالتها بالعقل وإن لم يكن هناك خبر عن الله، وهذا يستعمل فيه لفظ الشهادة والدلالة والإرشاد، فإن الدّليل يبيّن المدلول عليه ويظهره، فهو بمنزلة المخبر به الشاهد به، كما قيل: سل الأرض من فجّر أنهارها وغرس أشجارها، وأخرج ثهارها، وأحيا نباتها، وأغطش ليلها، وأوضح نهارها، فإن لم تجبك حوارًا أجابتك اعتبارا، وهو سبحانه شهد بها جعلها دالَّة عليه فإن دلالتها إنها هي بخلقه لها، فإذا كانت المخلوقات دالة على أنه لا إله إلا هو، وهو سبحانه الذي جعلها دالة عليه فإن دلالتها إنها هي بخلقه ، وبيّن ذلك فه و الشاهد المبيّن بها أنه لا إلّـه إلا هو، وهـذه الشهادة الفعلية ذكرها طائفة، قال ابن كيسان: ﴿شهد الله ﴾ بتدبيره العجيب وأموره المحكمة عند خلقه أنه لا إلَّه إلا هو. انتهى كـــلام ابن تيمية رحمه الله. وقوله عز وجــل: ﴿والملائكة وأؤلواْ العلم ﴾ أي وأقر الملائكة وأهل العلم من الأنبياء والمرسلين بما أخبرهم به الله وشهد به فشهدوا بذلك وآمنوا به، واستيقنوه وأمروا الناس به ليكونوا على صراط مستقيم، و «قائما» في قوله تعالى : ﴿قائما بالقسط ﴾ هو منصوب على الحال من الضمير المنفصل الواقع بعد إلا، فتكون الحال في حيّز الشهادة فيكون المشهود به أمْرَيْن: الوحدانية والقيامَ بالقسط، والعامل في الحال هو

معنى جملة لا إلَّه إلا هو، فإن معناها: تفرِّد. والقِسْط: العدل، قال الفخر الرازيّ رحمه الله: واعلم أن هذا العدل منه ما هـو متصل بباب الدنيا، ومنه ما هو متصل بباب الدين، أما المتصل بالدنيا فانظر أوّلا في كيفية خِلْقة أعضاء الإنسان حتى تعرف عدل الله فيها، ثم انظر إلى اختلاف أحوال الخلق في الحسن والقبح، والغنى والفقر، والصحة والسُّقْم، وطول العمر وقصره، واللذة والآلام، واقطع بأن كلّ ذلك عدلٌ من الله وحكمة وصواب، ثم انظر في كيفية خِلْقة العناصر وأجرام الأفلاك، وتقدير كلّ واحد منها بقَدْر معيّن وخاصية معينة، واقطع بأن كلّ ذلك حكمة وصوابٌ، أما ما يتصل بأمر الدين فانظر إلى اختلاف الخلق في العلم والجهل، والفَطَانة والبكاكدة، والهداية والغواية، واقطع بأن كل ذلك عدلٌ وقسط اهـ وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: ولفظ القيام بالقسط كما يتناول القول يتناول العمل فيكون التقدير: يشهد وهو قائل بالقسط عاملٌ به لا بالظلم، فإن هـ ذه الشهادة تضمنت قـولا وعملا، فإنها تضمنت أنـ ه هو الـذي يستحق العبادة وحده فيعبد، وأن غيره لا يستحق العبادة، وأن الذين عبدوه وحده هم المفلحون السعداء، وأن المشركين به في النار، فإذا شهد قائما بالعدل المتضمّن جزاء المخلصين بالجنة وجزاء المشركين بالنار كان هذا من تمام تحقيق موجب هذه الشهادة، وكان قوله : ﴿قَائِهَا بِالقَسْطُ \* تنبيها على جزاء المخلصين والمشركين، كما في قوله: ﴿أَفْمَن هو قائم على كل نفس بما كسبت ﴾ اهـ وقوله عز وجل: ﴿لا إِلَّه إلا هو العزيز الحكيم ﴾ في تكرير قوله عز وجل: ﴿لا إلَّه إلا هو الشعار للمسلمين بأن يشهدوا بها شهد الله عز وجل به وبها شهد به الملائكة وأولو العلم، وتعليم للمؤمنين بأن يكرروا كلمة التوحيد هذه التي جعلها الله عز وجل مفتاح الجنة والتي لو وضعت في كِفّة ووضعت السموات والأرض في كِفّ لرجحت كِفّة «لا إله إلا الله» فقد روى

النسائي وابن حبان والحاكم من طريق دَرّاج عن أبي الهيثم عن أبي سعيد الخدري رضى الله عنه أن رسول الله عَيْكَة قال: «قال موسى عَيْكَة : يا رب علمني شيئا أذكرك به، وأدعوك به قال: قل: لا إلَّه إلا الله، قال: يا رب كلُّ عبادك يقول هذا، قال: قل: لا إلَّه إلا الله، قال: إنها أريد شيئا تخصُّني به، قال: يا موسى لو أن السموات السبع والأرضين السبع في كِفّة ولا إلّه إلا الله في كِفّة مالت بهم لا إله إلا الله». وقد قال الحاكم فيه: صحيح الإسناد. والحديث فيه دَرّاج بن سمعان أبو السمح وإن كان ضعيفًا إلا أنه عرف بالصدق في حديثه عن أبي الهيثم كما ذكر ذلك الحافظ ابن حجر في التقريب حيث قال: صَدُوق في أبي الهيثم. كما روى الترمذي وقال: حسن غريب، وابن ماجه وابن حبان والبيهقي والحاكم وقال: صحيح على شرط مسلم، وصححه الذهبي من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص رضي الله عنهما أن رسول الله ﷺ قال: «إن الله سيخلّص رجلا من أمتي على رءوس الخلائق يوم القيامة فيَنْشُر عليه تسعة وتسعين سِجِلاً، كلّ سِجِلّ مثل مَدّ البصر، ثم يقول: أتنكر من هذا شيئا؟ أظلمك كَتبَتى الحافظون؟ فيقول: لا يا رب، فيقول: أفلك عـذر الله فيقول: لا يا رب، فيقول: بلى إنّ لك عندنا حسنة، فإنه لا ظلم عليك اليوم، فتخرج بطاقة فيها: أشهد أن لا إله إلا الله وأشهد أن محمدا عبده ورسوله، فيقول: احضَرْ وَزْنك، فيقول: يا ربّ ما هذه البطاقة مع هذه السجلات؟ فقال: إنك لا تُظْلَم، قال: فتوضع السجلات في كِفّة والبطاقة في كِفّة، فطاشت السجلات، وتَقُلَت البطاقة، فلا يثقل مع اسم الله شيءٌ». وقوله تبارك وتعالى: ﴿العزيز الحكيم ﴾ إشارة إلى كمال قدرته وغلبته وقهره، وكمال علمه وإحاطته بجميع خلقه، فلا إلّه غيره ولا رب سواه. قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وقد تضمنت هذه الآية ثلاثة أصول: شهادة أن لا إلَّه إلا الله، وأنه قائم بالقسط، وأنه العزيز الحكيم، فتضمنت وحدانيته المنافية للشرك، وتضمنت عدله المنافي للظلم، وتضمنت عزته وحكمته المنافية للذل والسفه، وتضمنت تنزيهه عن الشرك والظلم والسفه، ففيها إثبات التوحيد، وإثبات العدل وإثبات الحكمة وإثبات القدرة اهوفي هذه الآية الكريمة ردّ على من زعم أن المسيح ابن الله أو أن العُزَيْر ابن الله أو جعل لله شريكا؛ لأنه لا إله إلا الله، فلا نِدّ له ولا شريك ولا والد ولا ولد ولم يكن له كفوا أحد، وقد شهد الله بذلك وشهد به ملائكته وأنبياؤه ورسله وسائر أهل العلم من عباده الصالحين.

قال تعالى: ﴿إِنَّ الدِّينِ عندَ الله الإسلامُ، وما اخْتلفَ الَّذينِ أُوتُوا الكتابِ الله فإنّ الله سريعُ الله من بعد ما جاءهم العِلم بغيا بينهم، ومن يكفر بآيات الله فإنّ الله سريعُ الحسابِ فإن حاجّ وك فقل أسلمت وجهي لله ومن اتبَعَنِ، وقل للّذين أوتوا الكتَابَ والأميّنِ أأسلَمتُم، فإنْ أسلَمُ وا فقد اهتدوا وإنْ تَولّوا فإنّا عليك البلاغُ، والله بصيرٌ بالعباد .

بعد أن قرّر الله عز وجل أنه لا إله إلا هو وشهد بذلك كما شهد به ملائكته وأولو العلم من أنبيائه ورسله وعباده الصالحين أعلن هنا أنّ اللدين الحقّ والشرع المرضى عند الله عز وجل هو دين الإسلام المقرر لتوحيد الله عز وجل، الذي بُعث به رسول الله محمد عَلَيْ المطابق في التوحيد لما بعث الله به جميع النبيين والمرسلين، فلا يهودية ولا نصرانية ولا مجوسية ولا وثنية مرضيّةٌ عند الله، ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين، وقد أغلق الله تبارك وتعالى جميع الأبواب والطرق بعد بعثة محمد علي إلا الطريق الذي يجيء من جهة محمد عَلَيْ وقد أَثِرَ في الحديث القدسي أن الله عز وجل قال لرسوله محمد عليه: وعزَّتي وجلالي لو جاءوا من كل طريق، واستفتحوا من كل باب، ما فتحت لهم إلا أن يجيئوا من طريقك. ومصداق ذلك في كتاب الله تبارك وتعالى حيث يقول الله عز وجل لرسوله وحبيبه وسيد خلقه محمد ﷺ: ﴿فلا وربك لا يؤمنون حتى يحكم وك فيها شجر بينهم ثم لا يجدوا في أنفسهم حرجا مما قضيت ويسلموا تسليماً والمراد بالدين هنا الشرع والعقيدة، وقوله: ﴿عند الله ﴾ أي الذي رضيه الله لعباده وبعث به رسله وأنزل به كتبه. والمراد بالإسلام هنا: دين محمد ﷺ وشريعته التي بعثه الله عز وجل بها، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم بغيا بينهم ﴾ يشير إلى أن الله تبارك وتعالى أوضح

دلائل اللَّذين الحق، وأزال الشبهات في آيات محكمات واضحات جليات، فمن كفر بالحق بعدما تبين كما فعل اليهود والنصارى فإنه يستحق عقوبة الله العزيز المقتدر، ومعنى: ﴿وما اختلف الذين أوتوا الكتاب إلا من بعد ما جاءهم العلم بغيا بينهم الله أي وما تنازع اليهود والنصارى في الإسلام وحاربوه إلا بعد ظهور براهينه، فقد كانوا قبل مجيء محمد عليه يالله يبشرون به ويعرفونه كما يعرفون أبناءهم، فلما جاءهم ما عرفوا كفروا به حقدًا وحسدًا أن تكون النبوة في غير بني إسرائيل، والحقد والحسد من أقبح الأخلاق المنتشرة في نفوس اليهود والنصاري، وقوله عز وجل: ﴿ ومن يكفر بآيات الله فإن الله سريع الحساب، أي ومن يجحد الدين الذي جاء به محمد ﷺ المؤيد بالآيات الباهرة والحجج النيرة والمعجزات القاهرة فإنّ من يكفر به لن يُفْلِت من عقوبة الله، ولن يهرب من حسابه، وحسابُ الخلائق عليه سهل يسير، وقوله عز وجل: ﴿ فإن حاجُّوك فقل أسلمتُ وجْهِيَ لله ومَن اتَّبَعَن ﴾ أي فإن جادلك أهل الكتاب وحاولوا إطفاء نور الله، واتّبعوا ما تشابه من القرآن ابتغاء الفتنة والصدّ عن سبيل الله وتَشَبُّنًا بباطلهم واعتقادهم أن لله ولدا، فأخبرهم أنك أسلمت وجهك لله وحده لا شريك له وأنك ومن معك من المؤمنين منقادون لأمر الله، وقَّافون عنـد شرعه، مقرّون بأن الله إلّـه واحد لا ّ شريك له ولا نِدّ ولا نظير ولا والد ولا ولد ولم يكن له كفوا أحد، وهذا نظير قوله تعالى: ﴿قل هـٰذه سبيلي أدعـ و إلى الله، على بصيرة أنا ومن اتّبعني وسبحان الله وما أنا من المشركين ﴾ وقول ه عز وجل: ﴿ وقل للذين أوتوا الكتاب والأُمّيّين أأُسلمتم اي وبلّغ اليهود والنصاري والمشركين من جميع أجناس الناس أن الله يأمرهم بالدخول في دين الإسلام الذي لا يقبل من أحد دينا سواه، وفي هذا برهان ساطع على عموم رسالته ﷺ إلى جميع الخلق من المكلفين، وقد ذكر الله تبارك وتعالى في مواضع كثيرة من القرآن أن الله بعث

محمدا عَلَيْ بالرسالة العامة للعالمين، حيث يقول عز وجل: ﴿تبارك الذي نزّل الفرقان على عبده ليكون للعالمين نذيرا ﴿ وَكُمَّا قَالَ عَـز وجل : ﴿ وَمَا أرسلناك إلا رحمة للعالمين ، وكما قال عز وجل: ﴿قل يا أيها الناس إني رسول الله إليكم جميعا الذي له ملك السماوات والأرض لا إله إلا هو يحيي ويميت فآمنوا بالله ورسوله النبى الأمى الذي يؤمن بالله وكلماته واتبعوه لعلكم تهتدون ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿وما أرسلناك إلا كافة للناس بشيرا ونـذيرا ولَكنّ أكثر الناس لا يعلمون ﴿ وقد تواترت الأخبار أن رسول الله عَلَيْ كتب إلى ملوك الآفاق وطوائف بني آدم عربا وعجما من الكتابيين والأميين يدعوهم إلى عبادة الله وحده والدخول في دين الإسلام، كما روى البخاري في صحيحه من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنها أن رسول الله علي قال: «وكان النبي يُبعث إلى قوم ه خاصة وبُعِثْتُ إلى الناس عامة». وفي رواية مسلم من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنها أن النبي عَلَيْ قال: «كان كلّ نبيّ يبعث إلى قومه خاصةً وبعثت إلى كل أحمر وأسود» وفي رواية لمسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن النبي ﷺ قال: «وأُرسِلتُ إلى الخلق كافة». كما روى مسلم من حديث أبي هـريرة رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «والذي نفسي بيده لا يسمع بي أحدٌ من هذه الأمة يهوديّ ولا نصراني ومات ولم يؤمن بالذي أرسلت به إلا كان من أهل النار». كما روى البخاري من حديث أنس رضي الله عنه أن غلاما يهوديا كان يضع للنبي عَلَيْ وَضُوءَه، ويناوله نَعْلَيْه فمرض فأتاه النبي ﷺ فدخل عليه، وأبوه قاعد عند رأسه، فقال له النبي عَلَيْ : «يا فلان قل: لا إله إلا الله» فنظر إلى أبيه، فسكت أبوه، فأعاد عليه النبي عَلَيْ فنظر إلى أبيه، فقال أبوه: أَطِعْ أبا القاسم، فقال الغلام: أشهد أن لا إلَّـه إلا الله ، وأنك رسول الله، فخرج النبيِّ ﷺ وهـو يقول: «الحمد لله الذي أخرجه بي من النار». وقوله عز وجل: ﴿أأسلمتم﴾

ورد على صورة الاستفهام التقريري والمقصود منه الأمر، يعنى: أَسْلِمُوا، وإنها جاء في صورة الاستفهام لإشعارهم بأن أدلة الإسلام ظاهرة وحججه واضحة، فالمفروض ممن له عقل أن يسارع إلى الدخول فيه لينجو من عذاب الله، فلا يتأخر عن الـدخول في الإسلام بعد هذه البراهين السـاطعة والآيات القاطعة بأنه الدين الحق الذي لا يقبل الله من أحد دينا سواه، ولا يتردد في قبوله إلا بليدٌ عنيدٌ لأن المنصف إذا ظهرت له الحجة سارع إلى قبولها واستمسك بالحق الذي دلت عليه، قال الفخر الرازي: ونظيره قولك لمن لخصت له المسألة في غاية التلخيص والكشف والبيان: هل فهمتها؟، فإن فيه الإشارة إلى كون المخاطب بليدًا قليلَ الفهم اهـ وقوله عز وجل: ﴿فإن أسلمُوا فقد اهتَدَوا، أي فإن أطاعوك واستجابوا لدعوتك ودخلوا في دين الإسلام وانقادوا للحق فأفردوا الله عز وجل بالألوهية والربوبية وآمنوا بأسمائه الحسني وصفاته العلى وسلمت قلوبهم من الزيغ الذي يحمل أهله على اتباع المتشابه فقد أصابوا الحق وسلكوا سبيل الرشاد الذي يؤدي بسالكه إلى جنات النعيم ومرضاة رب العالمين، وقوله عز وجل: ﴿ وَإِن تَـولُّـوا فَإِنَّهَا عَلَيْكُ البلاغ ﴾ أي و إن أعرضوا عن دعوتك ولم يستجيبوا لأمرك لهم بالدخول في الإسلام واستمروا على كفرهم وضلالهم وعنادهم فإنهم هم الذين يتحملون وحدهم وزر كفرهم وعنادهم، أما أنت فقد بلغت الرسالة، وأديت الأمانة، ونصحت الأمة، على أبلغ وجه وأكمل بلاغ، وهذه هي وظيفتك ووظيفة إخوانك النبيين والمرسلين من قبلك، فما عليك إلا البلاغ وعلينا حسابهم، كما قال عز وجل: ﴿فذكِّرْ إنها أنت مُذَكِّر \* لستَ عليهم بمصيطر \* إلا من تولى وكفر \* فيعذبه الله العذاب الأكبر \* إن إلينا إيابَهُم \* ثم إن علينا حسابَهُم ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ وإمّا نرينك بعض الذي نعدهم أو نتوفّينتك فإنها عليك البلاغ وعلينا الحساب ﴿ وكما قال عز وجل: ﴿ فإن أعرضوا في أرسلناك عليهم حفيظا إنْ عليك إلا البلاغ وكما قال تبارك وتعالى: ﴿ فإن توليتم فاعلموا أنّها على رسولنا البلاغ المبين وقد بلّغ رسول الله عليه البلاغ المبين. وقد روى مسلم في صحيحه من حديث جابر بن عبد الله رضي الله عنها أن رسول الله عليه قال في خطبته يوم عرفة: «وقد تركت فيكم ما لن تضلوا بعده إن اعتصمتم به: كتاب الله، وأنتم تُسْألُون عني فها أنتم قائلون؟ قالوا: نشهد أنك قد بلّغت وأدّيت ونصحت. كما روى البخاري ومسلم من حديث أبي بكرة رضي الله عنه أن رسول الله على قال في خطبته يوم النحر: «ألا هل بلّغتُ؟ »قالوا: نعم قال: «اللهم اشهد، فليُبلّغ الشاهدُ الغائبَ فرُبّ مبلّغ أوعى من سامع ». وفي قوله تبارك وتعالى: ﴿والله بصير بالعباد ﴾ ترغيب وترهيب ووعدٌ ووعيد، فإنه عز وجل مطلع على ضمائر عباده وخلجات صدورهم، فمن يعمل مثقال ذرة خيرا يره ومن يعمل مثقال ذرة شرايره.

قال تعالى: ﴿إِنَّ الذين يكفرون بآيات الله ويقتلون النّبين بغير حقّ ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من النّاس فبشّرهم بعذاب أليم \* أولئك الذين حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة ومالهم من ناصرين \* ألم تر إلى الذين أوتوا نصيبا من الكتاب يُدعون إلى كتاب الله ليحكم بينهم ثم يتولّى فريق منهم وهم معرضون \* ذلك بأنهم قالوا لن تمسّنا النار إلا أيّاما معدودات وغرّهم في دينهم ما كانوا يفترون \* فكيف إذا جمعناهم ليوم لا ريب فيه وقيت كلّ نفس ما كسبت وهم لا يظلمون . \*

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى أن رسوله محمدًا عليه إلا أن يبلغ دعوة الله عز وجل، وأن من تولّى وأعرض عن الاستجابة لدين الإسلام فحسابه على الله عز وجل البصير بجميع أعمال عباده، ذكر هنا بعض قبائح المعرضين للدلالة على أنه لن يعرض عن دين الإسلام إلا من كان معوبة السلوك، معاديا لله ورسله من اليهود والنصاري والأميين، وقد ذكر عز وجل هنا ثلاثة أوصاف هي من أخص صفات اليهود قبحهم الله، وإن كان يشاركهم في الاتصاف بها أو ببعضها النصاري والوثنيون فقال عز وجل: ﴿إِنَ اللَّهُ وَيَقْتُلُونَ اللَّهُ وَيَقْتُلُونَ النَّبِينَ بَغِيرَ حَقَّ وَيَقْتُلُونَ اللَّهِ وَل يأمرون بالقسط من الناس فبشرهم بعذاب أليم، والصفة الأولى من هذه الصفات الثلاث يشترك فيها اليهود والنصارى والوثنيون الأميون، وهي تشعر بأن من كفر بدين الإسلام فقد كفر بجميع الأديان الساوية، ولا عبرة بادعائه أنه على ملة إبراهيم عليه السلام، لأن الله تبارك وتعالى لا يقبل من أحد دينا بعد بعثة محمد عليه إلا الدين المرضيّ عنده وهو دين الإسلام الذي وصفه بقوله عز وجل: ﴿إن الدين عند الله الإسلام ﴾ أما الصفة الثانية من هذه الصفات القبيحة فهي قتلهم الأنبياء بغير حق، وهي جريمة بشعة

تتقاصر عنها كبائر الجرائم؛ لأن أنبياء الله أنفع الناس للناس، وهم معصومون من الخطايا والمعاصي والسيئات، فمن قتل نبيًّا من الأنبياء كان أبشع القتلة وأعظمهم جُرْمًا ، وقد نـدّد الله تبارك وتعالى بهذه الجريمة البشعة التي كان يقترفها اليهود مع أنبيائهم ورسلهم في مواضع من الذكر الحكيم، وذكر أنه سلط الذلة والمسكنة عليهم بسبب هذه الجريمة النكراء وأنهم باءوا بغضب من الله، حيث قال في سورة البقرة: ﴿ وض ربَتْ عليهم الذَّلة والمسكنة وباءوا بغضب من الله ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير الحق، وقال عز وجل في الآية الثانية عشرة بعد المائة من سورة آل عمران: ﴿ ضُرِبَتْ عليهم الذلة أين ما ثقفوا إلا بحبل من الله وحبل من الناس وباءوا بغضب من الله وضُربَتْ عليهم المسكنة، ذلك بأنهم كانوا يكفرون بآيات الله ويقتلون الأنبياء بغير حق ، وقد ذكرت في تفسير قوله تبارك وتعالى: ﴿ ويقتلون النبيين بغير الحق ﴾ أن قول عز وجل: ﴿ بغير الحق﴾ للتشنيع على اليهود لعنهم الله إذ أنَّ من سلمت فطرته لا يخطر على باله أن نبيًّا من أنبياء الله يستحق أن يقتل، قال الإمام أحمد رحمه الله: حدثنا عبد الصمد حدثنا أبان حدثنا عاصم عن أبي وائل عن عبد الله يعني ابن مسعود رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: «أشدّ الناس عذابا يوم القيامة رجل قتله نبيّ أو قتل نبيًّا، وإمام ضلالة وممثّل من الممثلين». أما الصفة الثالثة من صفات هؤلاء الزائغين عن الحق المنحرفين عن الهدى فهي ما ذكره الله عز وجل عنهم بقوله تبارك وتعالى: ﴿ ويقتلون الذين يأمرون بالقسط من الناس ﴾ أي ويقتلون من يأمر بالمعروف وينهى عن المنكر، وفيه لفت انتباه الناس إلى منزلة الآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر عند الله عز وجل وأن وظيفتهم هي المحافظة على شريعة الله تبارك وتعالى وتذكير الناس بلزوم القسط والعدل وترك الانحراف والجور، وهذا من أعظم مصالح العباد في

جميع الأعصار والأمصار، ومن أعظم أسباب دفع البلاء والشرعن الناس، وقد رتب الله تبارك وتعالى لهؤلاء الذين وصفهم بهذه الصفات الشلاث ثلاثة أنواع من الوعيد وهي قوله عز وجل: ﴿ فبشرهم بعذاب أليم \* أولَّئك الذين حبطت أعمالهم في الدنيا والآخرة ومالهم من ناصرين، فالعقوبة الأولى لهؤلاء هي إخبارهم بها أعد الله لهم في نار الجحيم من عذاب لا يخطر على البال ولا يمدور في الخيال، والعقوبة الثانية أن جميع ما يعملونه من محاسن الأعمال يبطلها الله عز وجل كما قال: ﴿ وَقَدِمْنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباء منثوراً ﴾ مع ما يصيبهم من خزي الدنيا والآخرة، والوعيد الثالث هو ما أفاده قوله تبارك وتعالى: ﴿وما لهم من ناصرين﴾ أي وأنهم لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم من الله شيئا ولن يشفع فيهم أحد، فما لهم من شافعين ولا صديق حميم، ثم ذكر الله تبارك وتعالى صورة من صور انحراف اليهود تبين قبيح سلوكهم ، وتقصم ظهورهم في دعواهم أنهم على الحق حيث أشار تبارك وتعالى إلى أن أحبار السوء من اليهود يهجرون العمل بالأحكام المشروعة في التوراة كرجم الزاني الذي استبدلوه بالتحميم و إركاب الزانيين على حمار مقلوبين للتشنيع عليهما إن كان مرتكب الجريمة من الأغنياء، أما إن كان من الفقراء فإنهم يقيمون عليه الحد، وعندما دُعُوا إلى الدخول في الإسلام والاحتكام إلى شرع الله المنزل على محمد ﷺ لم يستجيبوا لـ دعوة الحق، وبهذا يتضح سوء سلوكهم، ويظهر قبح انحرافهم عن أحكام الله عز وجل في الوقت الذي يتباهون فيه بأنهم من علماء أهل الكتاب وفي ذلك يقول الله عز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذينِ أُوتُوا نصيباً مِنِ الكتابِ يُدْعَوْنَ إِلَى كتابِ الله ليحكم بينهم ثم يتولّى فريق منهم وهم معرضون ﴾ وكما قال عز وجل في نظرائهم من المنافقين : ﴿ وَإِذَا دُعُـوا إِلَى الله ورسوله ليحكم بينهم إذا فريق منهم معرضون ﴾ وقوله عز وجل: ﴿ ذُلك بأنهم قالوا لن تمسنا النار إلا أياما

معدودات وغرّهم في دينهم ما كانوا يفترون ، بيان للسبب الـذي من أجله يفعلون القبائح ويرتكبون الجرائم وهو ما افتراه لهم أحبار السوء بأنهم أبناء الله وأحباؤه، وأنه لن يعذبهم على خطاياهم، وقد ذكرت في تفسير الآية الثمانين من سورة البقرة وهي قوله عز وجل فيها: ﴿وقالوا لن تمسنا النار إلا أياما معدودة ﴾ فقلت: وقد افترى لهم أحبار السوء منهم مبادئ التمييز العنصري فكتبوا لهم التلمود زعما منهم أنه شرح للتوراة واستنباط من أصولها مع أن بعض نصوص التلمود قد يخالف بعض نصوص التوراة، فزعموا لهم في التلمود أنَّ اليهود أحب إلى الله من الملائكة ، وأنهم من عنصر الله فهم أبناء الله وأحباؤه، وأطلقوا اسم «الأممِيِّ» على كل من ليس بيهودي، وقرروا لهم أن الموت جزاء الأممي إذا ضرب اليهودي، وأنه لولا اليهود لارتفعت البركة من العالم واحتجبت الشمس، وانقطع المطر، وأن اليهود يَفْضُلُون الأممين كما يَفْضُل الإنسانُ البهيمةَ، إلى آخر هذه المبادئ التلمودية التي كونت نفسية اليهود الممتلئة بالغرور والافتراء، والتي جرفت الكثير من النصاري في تيارهم، وقد سقت هناك ما رواه البخاري في صحيحه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أنه قال: لما فتحت خيبر أُهْدِيَتْ لرسول الله عَيْكِيُّ شاةٌ فيها سمّ، فقال رسول الله عَيْكِيد: «اجمعوا لي مَن كان هنا من اليهود» فجُمِعُوا له، فقال لهم رسول الله عَلِيلَةِ: «إني سائلكم عن شيء فهل أنتم صادقوني عنه؟ » فقالوا: نعم يا أبا القاسم، فقال لهم رسول الله عليه: «من أبوكم؟» قالوا: أبونا وبَرِرْتَ، فقال: «هل أنتم صادِقِيّ عن شيء إن سألتكم عنه؟» فقالوا: نعم يا أبا القاسم وإن كذَّبناك عرفت كذبنا كما عرفته في أبينا. قال لهم رسول الله عَلَيْهِ: «من أهل النار؟» فقالوا: نكون فيها يسيرا ثم تخلفوننا فيها، فقال لهم رسول الله ﷺ: «اخسئوا فيها، والله لا نخلفكم فيها أبدا» ثم قال لهم:

«فهل أنتم صادقوني عن شيء إن سألتكم عنه؟» قالوا: نعم، فقال: «هل جعلتم في هذه الشاة سمّا؟ » فقالوا: نعم، فقال: «ما حملكم على ذلك؟» فقالوا: أردنا إن كنت كـذّابا أن نستريح منك، وإن كنت نبيًّا لم يضرّك اهـ وقد طالبهم الله تبارك وتعالى في آية سورة البقرة بدليل على دعواهم هذه الكاذبة الخاطئة حيث قال عز وجل: ﴿قل أَتَخذتم عند الله عهدا فلن يخلف الله عهده أم تقولون على الله ما لا تعلمون ﴿ وهنا يُعَجِّب الله عز وجل من سوء مصيرهم، إذا جمع الخلق وحشرهم من قبورهم ليوم الفصل والجزاء وجُوزِيَتْ كلِّ نفس بها اقترفت واجترحت وعملت ولا يظلم ربك أحدا، وهناك يعرف هؤلاء اليهود ومن على شاكلتهم من المغرورين المفترين على الله الكذب كيف يضمحل باطلهم وتذهب زخارفهم التي زخرفها لهم شياطينهم، وجُوزوا بها اكتسبوه واقترفوه من كفرهم وافترائهم وغرورهم وقتلهم أنبياء الله ورسله والآمرين بالمعروف والناهين عن المنكر، وسيعلم الذين ظلموا أي منقلب ينقلبون، يوم لاينفع الظالمين معذرتهم ولهم اللعنة ولهم سوء الدار، وكما قال عز وجل: ﴿ونضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تُظْلَمُ نفس شيئا وإن كان مثقال حبة من خردل أتينا بها وكفي بنا حاسين

قال تعالى: ﴿قل اللهم مالك الملك توقي الملك من تشاءُ وتنزع الملك من تشاءُ وتنزع الملك ممن تشاءُ وتعنزُ من تشاء وتعنزُ من تشاء بيدك الخير إنّك على كلّ شيء قدير تتولج اللّيل في النهار وتولج النّهار في الليل وتخرج الحي من الميّت وتخرج الميّت من الحيّ وترزق من تشاء بغير حساب. ﴾

قال الفخر الرازي في تفسيره: اعلم أنه تعالى لما ذكر دلائل التوحيد والنبوة وصحة دين الإسلام، ثم قال لرسوله: ﴿ فإن حاجُّوك فقل أسلمتُ وجهيَ لله ومن اتَّبَعَنِ ﴾ ثم ذكر من صفات المخالفين كفرهم بالله، وقتلهم الأنبياء والصالحين بغير حق، وذكر شدّة عنادهم وتمرّدهم، في قوله: ﴿ أَلَم تر إلى الذين أوتوا نصيبا من الكتاب الله ذكر شدّة غرورهم بقوله: ﴿ لن تمسنا النار إلا أياما معدودات الله ثم ذكر وعيدهم بقوله: ﴿فكيف إذا جمعناهم ليوم لا ريب فيه ﴾ أمر رسول الله ﷺ بدعاء وتمجيد يدل على مباينة طريقه وطريق أتباعه لطريقة هؤلاء الكافرين المعاندين المعرضين، فقال معلَّما نبيَّه كيف يمجّد ويعظّم ويدعو ويطلب : ﴿قل اللهم مالك الملك ﴾ اهـ والظاهر من السياق يشعر أن هذا المقام الكريم قد سيق لقطع أطماع اليهود في النبوة، حيث أشار الله عز وجل في الآيات السابقة إلى أن الحامل لليهود ومن على شاكلتهم على عداوة رسول الله علي والكفر بدين الإسلام هو البغي والحسد والغرور وما افتراه لهم أحبار السوء منهم أنهم أحق الناس بالنبوة والملك وهم لا يَـرْضُون أن تخرج النبوة من بني إسرائيل، فردعهم الله عز وجل ببيان أن النبوة والملك وجميع ما ينزل على الناس من الخير هو بيد الله وحده لا يتحكم فيه أحـدٌ سواه عز وجل، وكما قال عـز وجل: ﴿ أَلَمْ تَرَ إِلَى الذِّينِ أُوتِـوا نصيبًا من الكتاب يؤمنون بالجبت والطاغوت ويقولون للذين كفروا هؤلاء أهدى من الذين آمنوا سبيلا الوَتك الذين لعنهم الله ومن يلعن الله فلن تجد له نصيرا الله الله فلن تجد له نصيرا

أم لهم نصيب من الملك فإذًا لا يؤتون الناس نَقِيرا \* أم يحسُدون الناس على ما آتاهم الله من فضله فقد آتينا آل إبراهيم الكتاب والحكمة وآتيناهم ملكًا عظيما \* فمنهم من آمن به ومنهم من صدّ عنه، وكفى بجهنم سعيرا \* وقد شابه اليهودُ الوثنيين من أهل مكة الـذين يريدون أن تكون النبوة في رجل ذي مال كثير وهم لا يؤمنون بمحمد عليه لأنه ليس ذا مال حيث ذكر الله عز وجل قولهم: ﴿ وقالوا لولا نُزِّل هُذا القرآن على رجل من القريتين عظيم \* أَهُمْ يَقْسِمون رحمة ربّك نحن قسمنا بينهم معيشتهم في الحياة الدنيا ورفعنا بعضهم فوق بعض درجات ليتّخذ بعضهم بعضا سُخْريا، ورحمة ربّك خير مما يجمعون ﴿ وَكُمَا قَالَ عَزُ وَجِلَّ : ﴿ أَأُنْ زِلَ عَلَيْهِ الذِّكْرِ مِنْ بِينَنَّا، بِلِ هُمْ في شَكّ من ذكري بل لمّا يذوقوا عـذاب \* أم عندهم خزائن رحمة ربّك العزيز الوهاب المهم ملك السموات والأرض وما بينهما فليرتقوا في الأسباب جُنْدٌ ما هنالك مهزوم من الأحزاب ، كما أن في قوله عز وجل : ﴿قل اللهم مالك الملك توقي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء ﴾ إشارة إلى تحقيق انتقال الملك والعزّ إلى أمة النبي الأمي العربي الهاشمي القرشي محمد بن عبد الله عَلَيْكُ وقد كانوا قبل مجيئه أقل الأمم شأنا وأبعدهم عن الملك، بل كانوا كما وصفهم جعفر بن أبي طالب رضي الله عنه للنجاشي كما جاء في الحديث الصحيح الذي أخرجه ابن إسحاق، مُصَرِّحا فيه بالتحديث، من طريق محمد بن مسلم الزهري عن أبي بكر بن عبدالرحمن ابن الحارث بن هشام المخزومي عن أم سلمة رضي الله عنها أن جعفر بن أبي طالب قال للنجاشي: أيها الملك ، كنا قوما أهل جاهلية ، نعبد الأصنام ونأكل الميتة ونأتي الفواحش، ونقطع الأرحام ونسىء الجوار ويأكل القويُّ منّا الضعيف، فكنا على ذلك حتى بعث الله إلينا رسولا مِنّا، نعرف نَسَبَه وصدقه وأمانته وعفافه. الحديث. وعندما كان المسلمون في أضيق العيش

وشدة الخوف كان رسول الله علي يبشر المسلمين بأن رايتهم سترتفع على الكثير من أنحاء الدنيا وستكون العزة للمسلمين في الأرض، فقد روى البخاري في صحيحه من حديث عديّ بن حاتم قال: بينا أنا عند النبي عليها إذ أتاه رجل فشكا إليه الفاقة، ثم أتاه آخر فشكا قطع السبيل، فقال: «يا عديّ هل رأيت الحِيرة؟» قلت: لم أرها، وقد أنْبئتُ عنها، قال: «فإن طالت بك حياة لتركين الظّعينة ترتحل من الحيرة حتى تطوف بالكعبة لا تخاف أحدا إلا الله الله الله الله الله الله وبيني نفسى: فأين دُعّار طَيِّئ الدنين قد سَعَّرُوا البلاد. «ولئن طالت بك حياة لَتُفْتَحَنّ كنوز كسرى» قلت: كسرى بن هُرْمُز؟ قال: «كسرى بن هرمز، ولئن طالت بك حياةٌ لتَرَين الرجل يخرج ملء كفّه من ذهب أو فضة يطلب من يقبله منه فلا يجد أحدا يقبله منه». الحديث، والمراد بالظعينة: المرأة في الهودج، والمراد بدُعّار طَيِّئ: قُطّاع الطريق من طُيِّئ، لأن بلادهم بين العراق والحجاز فلا يمرّ عليهم أحد إلا سرقوه وأخافوه. وقوله: سعّروا البلاد، أي أوقدوا فيها نار الفتنة وملئوا الأرض شرا وفسادا. وقد أنجز الله عز وجل لرسوله ﷺ ما وعد، فلم يطل الزمان حتى وصل مُلْكُ المسلمين إلى الصين شرقا وإلى المحيط الأطلسي غربا وإلى أصقاع أوروبا شمالا وإلى المحيط الهندي جنوبا، وحتى وقف هارون الرشيد أمام بيته فرأى سحابة فقال: سيري أينها شئت وامطري أينها شئت فسيأتي خراجك. ومعنى قوله عز وجل: ﴿قل اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتذلّ من تشاء بيدك الخير أي أيها النبي الكريم ادع ربك وقل: يا الله يا مالك الملك، أي ياذا السلطان على جميع الكائنات، يا مَلِكَ الملوك وما ملكوا، يا من له ملك السموات والأرض، وله الملكُ كلُّه، يـا من يتصرف في خلقـه كيف يشاء ويفعـل ما يـريـد، لا رادًّ لقضائك ولا معقب لحكمك، فجميع نواصى عبادك بيدك، أنت المعطى

وأنت المانع، لا معطى لما منعت ولا مانع لما أعطيت، لا يذل من واليت ولا يعزُّ من عاديت ولا ينفع ذا الجدّ منك الجدّ، تهب من تشاء ما تشاء من الملك أو النبوة أو الغنى أو الجاه أو العافية أو البنين أو ما شئت أن تمنحه من حظوظ الدنيا ولذاتها ومتاعها من فضلك وتمنع من تشاء من الملك أو النبوة أو الغنى أو الجاه أو العافية أو البنين أو ما شئت أن تمنعه بعدلك، والعزيز من أردت عزته، والذليل من أردت ذلَّته، تعطى وتمنع بحكمتك ومشيئتك، وجميع مَن عُبدَ سواك لا يملكون من قِطْمِير، والخير كلَّه في يديك، تتفضل بخيرك على من تشاء، وتَقْسِم رحمتك وحدك على من تريد، وأنت أعلم حيث تجعل رسالتك، فلا يعترض على حكمك إلا شقى محروم مطرود من رحمتك . وقوله عز وجل: ﴿إنك على كل شيء قدير﴾ تأكيد لما تقدم في الآية الكريمة من أنه مالك الملك يؤتي الملك من يشاء وينزع الملك ممن يشاء ويعز من يشاء ويذل من يشاء، وأنه لا يصل إلى أحد خير إلا منه جلّ وعلا، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل ﴾ أي تصرّف الليل والنهار بحكمتك في نظام دقيق محكم متقن عجيب لا يختل طرفة عين، حيث يستويان في وقت معين من السنة ثم يبدأ النهار يأخذ من الليل قدرا محدودا معينا كل يوم فيزيد النهار وينقص الليل، وهكذا إلى أمد معين محدود في نظام دقيق ثم يبدأ الليل يأخذ من النهار قدرا محدودا معينا محسوبا (بالثواني) كل يـوم فيزيد الليل وينقص النهار، وهكذا دواليك حتى يستويا مرة أخرى، وفي هـذا الاختلاف بين طول الليل وقصره وطـول النهار وقصره من الحكم البالغة والمنافع العظيمة لشئون العباد والبلاد ومتاع الحياة الدنيا ما لا يحيط به إلا الله عز وجل، وقد اتعظ بذلك أصحاب العقول كما قال عز وجل: ﴿إِن فِي خلق السمنوات والأرض واختلاف الليل والنهار لآيات لأولي الألباب ﴾ وقد لفت الله انتباه الناس إلى هذه الآية الكونية

العظيمة في مقامات كثيرة من الذكر الحكيم حيث قال في سورة لقمان: ﴿ أَلَّم تر أن الله يولج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وسخر الشمس والقمر كل يجري إلى أجل مسمى ﴾ وقال في سورة فاطر: ﴿يولِج الليل في النهار ويولج النهار في الليل وسخر الشمس والقمر كل يجري لأجل مسمى ذلكم الله ربكم له الملك والذين تدعون من دونه ما يملكون من قِطْمِير وقد تقدم القول في ذلك عند تفسير قوله تبارك وتعالى في سورة البقرة : ﴿إِن في خلق السموات والأرض واختلاف الليل والنهار الآية الرابعة والستين بعد المائة. وقوله عز وجل: ﴿وتخرج الحي من الميت وتخرج الميت من الحي﴾ أي تخرج الزرع من الحب والحب من الزرع والنخلة من النواة، والنواة من النخلة، والمؤمن من الكافر، والكافر من المؤمن، والطير من البيضة والبيضة من الطير، والحيوان من النطفة والنطفة من الحيوان، ولا شك أن المادة (الخام) أي مادة الحياة الموجودة في النواة والحبة والبيضة والنطفة لا تخرجها عن كونها مواتا، ولذلك يقول تبارك وتعالى: ﴿والله الذي أرسل الرياح فتثير سحابا فسقناه إلى بلد ميت فأحيينا به الأرض بعد موتها كذلك النشور، وكما قال عز وجل: ﴿كيف تكفرون بالله وكنتم أمواتا فأحياكم ثم يميتكم ثم يحييكم ﴾، وقوله عز وجل: ﴿وترزق من تشاء بغير حساب ﴾ أي وتهب لمن تشاء من الرزق ما تشاء لا ينقص ذلك مما عندك شيئا لأن خزائنك لا تنفد ولا يغيض عطاؤك شيئا من خزائنك، قال ابن جرير رحمه الله في تفسير هاتين الآيتين الكريمتين: اللهم يا مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء بيدك الخير إنك على كل شيء قدير، دون من ادّعى الملحدون أنه لهم إلّه وربّ وعبدوه دونك، أو اتخذوه شريكا معك أو أنه لك ولدّ، وبيدك القدرة التي تفعل هذه الأشياء وتقدر بها على كل شيء، تولج الليل في النهار وتولج النهار في الليل فتنقص من هذا وتزيد في

هذا، وتخرج من ميت حيا، ومن حي ميتا، وترزق من تشاء بغير حساب من خلقك، لا يقدر على ذلك أحد سواك ولا يستطيعه غيرك. ا هـ

قال تعالى: ﴿ لايتخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء إلا أن تتقوا منهم تقاة، ويحذّركم الله نفسه، و إلى الله المصير قل إن تخفوا ما في صدوركم أو تبدوه يعلمه الله، ويعلم ما في السموات وما في الأرض، والله على كلّ شيء قدير \* يوم تجدُ كلّ نفس ما عملت من خير محضرًا وما عملت من سوء تودّ لو أنّ بينها وبينه أمدًا بعيدًا، ويحذركم الله نفسه، والله رءوف بالعباد \* قبل إن كنتم تحبّون الله فاتبعوني يحببكم الله ويغفر لكم ذنوبكم، والله غفور رحيم \* قل أطيعوا الله والرسول فإن تولّوا فإنّ الله لا يحب الكافرين ﴾

بعد أن أوضح الله تبارك وتعالى للمؤمنين صورا من قبائح سلوك اليهود والنصارى والوثنين، وفضح نواياهم الخبيثة، ومقاصدهم الشريرة وحقدهم على دين الإسلام وعلى سيد الأنام محمد على حنر المسلمين من موالاتهم ومحبتهم، لأن مجبة عدو الله وعدو المؤمنين لا تصدر إلا من قلب غير مطمئن بالإيهان، ولذلك كان أوثق عرى الإيهان هو الحبّ في الله والبغض في الله، ولا شك أنّ من أحمق الحُمْق أن يدّعي أحد محبة الله ومحبّة الشيطان كها قال الشاعر:

تودّ عددوي ثم تزعم أنني صديقك ليس النَّوْكُ عنك بعازب أي أتحبّ عدوي وتواليه ثم تدّعي أنني صديقك وأنك تحبّني، فأنت إذًا أهمق، إذ النوك بضم النون وفتحها هو الحُمْق والسَّفَه، ومعنى: ليس النوك عنك بعيد. والمعروف من التجارب عنك بعيازب، أي ليس الحمق عنك ببعيد. والمعروف من التجارب الإنسانية أن من أحبك أحبّ أحبابك وعادى أعداءك، وقد أراد الإسلام أن يكون المسلمون يدا واحدة على أعدائهم، لا يتمكن أعداؤهم من الوصول إلى أسرار المسلمين أو خططهم العسكرية أو غيرها من طريق من يواليهم من

معسكر المسلمين، لذلك حذّر الله تبارك وتعالى في مواضع من كتابه الكريم من موالاة أعداء الله ومحبتهم حيث يقول عز وجل: ﴿يا أيها الـذين آمنوا لا تتخذوا عدوي وعدوكم أولياء تلقون إليهم بالمودة وقد كفروا بها جاءكم من الحق يخرجون الرسول و إياكم أن تـؤمنوا بالله ربكم إن كنتم خرجتم جهادا في سبيلي وابتغاء مرضاتي، تسرّون إليهم بالمودة وأنا أعلم بها أخفيتم وما أعلنتم، ومن يفعله منكم فقد ضل سواء السبيل ان يثقف وكم يكونوا لكم أعداءً ويبسطوا إليكم أيديهم وألسنتهم بالسوء وودوا لو تكفرون لن تنفعكم أرحامكم ولا أولادكم، يوم القيامة يفصل بينكم، والله بها تعملون بصير قد كانت لكم أسوةٌ حسنةٌ في إبراهيم والذين معه إذ قالوا لقومهم إنا بُرآء منكم ومما تعبدون من دون الله كفرنا بكم وبدا بيننا وبينكم العداوة والبغضاء أبدا حتى تؤمنوا بالله وحده إلا قول إبراهيم لأبيه لأستغفرن لك وما أملك لك من الله من شيء ربنا عليك توكلنا وإليك أنبنا وإليك المصير وكما قال عز وجل: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تتخذوا بطانة من دونكم لا يألونكم خَبَالا ودُّوا ما عَنِتُّم قد بدت البغضاء من أفواههم وما تخفي صدورهم أكبر، قد بيّنا لكم الآيات إن كنتم تعقلون ﴾ وكما قال عز وجل : ﴿يا أيها الـذين آمنوا لا تتخذوا الكافرين أولياء من دون المؤمنين، أتريدون أن تجعلوا لله عليكم سلطانًا مبيناً وكما قبال عز وجل: ﴿ يَا أَيُّمَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَتَخَذُوا اليهود والنصارى أولياء، بعضهم أولياء بعض، ومن يتولهم منكم فإنه منهم، إن الله لا يهدي القوم الظالمين ﴿ وأشار الله تبارك وتعالى إلى أن موالاة المؤمن للكافر فيها فتنة في الأرض وفساد كبير حيث قال عز وجل: ﴿إن الذين آمنوا وهاجروا وجاهدوا بأموالهم وأنفسهم في سبيل الله والذين آوَوْا ونصروا أولَتك بعضهم أولياء بعض، والذين آمنوا ولم يهاجروا ما لكم من ولايتهم من شيء حتى يهاجروا، وإن استنصروكم في الدين فعليكم النصر إلا على قـوم بينكم

وبينهم ميثاق، والله بها تعملون بصير الله والذين كفروا بعضهم أولياء بعض، إلاَّ تفعلوه تكن فتنة في الأرض وفسادٌ كبير، وكما قال عز وجل: ﴿والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض . وقوله عز وجل: ﴿لا يتَّخذ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين ﴾ أي لا يجوز لمؤمن أن يوالي كافرا مهم كانت صلته به، ولا شك أن المؤمن لن يرضى بكفر الكافر ولن يحب دينه، فإنه لو أحب دين الكافر أو رضى به كان كافرا خارجا من ملة الإسلام، كما أن حسن معاملة المؤمن للكافر الذي لا يحارب المسلمين غير منهي عنها لقوله تبارك وتعالى: ﴿لا ينهاكم الله عن اللذين لم يقاتلوكم في الدين ولم يخرجوكم من دياركم أنّ تبرّوهم وتقسط وا إليهم، إن الله يحب المقسطين ﴿ وأثنى الله عز وجل على من يطعم الأسير حيث جعل من أفضل أعمال البررة إطعام الأسير حيث يقول: ﴿ ويطعم ون الطعام على حبه مسكيناويتيها وأسيرا ﴾ وقد كان رسول الله علي الله علي المنه عنه هو محبة المنهي عنه هو محبة الكافرين ومصادقتهم واتخاذ بطانة منهم، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ومن يفعل ذلك فليس من الله في شيء ﴾ هذا وعيد شديد لمن يوالي أحد الكافرين، وظاهره يفيد أن من فعل ذلك برئ الله منه، ومن برئ الله منه صار إلى الهلاك، وهذا النص من نصوص الوعيد التي يرى بعض أهل السنة عدم تأويلها لما تضمنته من شدة التحذير حتى يجتنب المسلم موالاة الكفار في سائر الأحوال، خوفا من سوء المآل، وقوله عز وجل: ﴿ إِلا أَن تتقوا منهم تُقَاةً﴾ أي إلا أن يكون المسلم في قبضتهم ويجبروه على التلفظ بكلمة الكفر أو نحوها من الأقوال، فإنه إن خاف على نفسه جاز له أن يعطيهم بلسانه ويكون قلبه مطمئنا بالإيهان كما قال عز وجل: ﴿من كفر بالله من بعد إيهانه إلا من أُكْرهَ وقلبه مطمئن بالإيمان ولكن من شرح بالكفر صدرا فعليهم غضبٌ من الله ولهم عـذاب عظيم ﴿ والتُّقَاة والتَّقِيَّة بمعنى واحد، أمَّا ما

اشتهر عند بعض أهل الأهواء من مذهبهم الخبيث الذي يسمونه « التُقْيَة» فهو ليس من هذا الباب بل هي تُكَاَّة يتوكَّأون عليها ليست من الإسلام في شيء، فإنهم إذا تكلموا بباطل فقيل لهم: هذا باطل، قالوا: قلناه تقية. وقوله عز وجل ﴿ويحذركم الله نفسه ﴾ تأكيد للوعيد السابق وتهديد لمن تسوِّل له نفسه موالاة الكفار، أي ويحذركم الله نقمته وسطوته وعذابه لمن والى أعداءه وعادى أولياءه ، وقوله عز وجل: ﴿ وَإِلَى الله المصير ﴾ أي ومرجع جميع الخلائق إلى الله وحده لا إلى غيره وسيجزي كل عامل بها عمل، وقوله عز وجل: ﴿قل إن تخفوا ما في صدوركم أو تبدوه يعلمه الله ﴾ أي أخبرهم يا محمد أن جميع ما توسوس به صدور الناس وما يعلنونه عند الله عز وجل علمه، فهو يعلم السرائر والضمائر والظواهر ولا تخفى عليه خافية، ولو قال قائل: ذِكْرُ العلم بخفيات السرائر والضهائر ظاهر، فما وجه ذكر العلم بالظواهر وهي ظاهرة للخلق؟ فالجواب: أن الغرض من ذِكْره هو تقرير أن علمه عز وجل بما خفي وبما ظهر في رتبة واحدة ليس بينهما تفاوت فكلاهما ظاهر عنده عز وجل، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ويعلم ما في السماوات وما في الأرض﴾ هو مستأنف ليس معطوف على جواب الشرط لأن علمه عز وجل بها في السهاوات وما في الأرض لا يتوقف على شرط، فلذلك جيء به مستأنفا وهو من ذكر العام بعد الخاص لتأكيد الخاص وتقريره، وقوله عز وجل: ﴿والله على كل شيء قدير الله أي كما أن علمه عز وجل محيط بهم في سائر الأحوال والأزمان ما ظهر منهم وما بطن، ومحيط بجميع ما في السموات وما في الأرض لا يغيب عنه مثقال ذرة ولا أصغر من ذلك في جميع أقطار الأرض والسموات، فإنّ قدرته نافذة في جميع ذلك، قال ابن كثير رحمه الله: وهذا تنبيه منه لعباده على خوفه وخشيته لئلا يرتكبوا ما نهى عنه وما يُبْغِضُه منهم، فإنه عالم بجميع أمورهم وهو قادر على معاجلته بالعقوبة وإن أنظر من أنظر

منهم فإنه يمهل ثم يأخذ أخذ عزيز مقتدر اهـ وقوله عز وجل: ﴿يوم تجد كلّ نفس ما عملت من خير مُحْضَرًا وما عملت من سوء تودّ لو أنّ بينها وبينه أَمَدًا بعيدًا ﴾ أي يوم المصير والمرجع إلى الله عز وجل تجد كلَّ نفس ما عملته من الخير أمامها مشاهَدًا لم يَغِبْ منه شيء فتفرح الفرح الذي لا يعقبه حزن أبدا، وتجد كلُّ نفس ما عملته من السوء أمامها مشاهدا لم يغب منه شيء فتنزعج وتتمنى من بغضها لهذا العمل القبيح يوم الحسرة والندامة أنها لم ترتكبه ولم تعص الله ورسوله وتقول: ياليت بيني وبين هذا العمل بُعْدَ المشرقين ، وكما تقول كل نفس لشيطانها: يا ليت بيني وبينك بعد المشرقين فبئس القرين. فخذوا حذركم أيها العقلاء قبل فوات الأوان. وقوله عز وجل: ﴿ويحذركم الله نفسه والله رءوف بالعباد﴾ أي ويكرر الله عز وجل لكم هذا التحذير وأنتم في دار العمل لرأفته بعباده حتى يهلك من هلك عن بينة ويحيى من حيّ عن بينة، ولذلك أرسل الرسل وأنزل الكتب وأقام الحجة ونصب الآيات فله الحمد وله الشكر وله النعمة وله الفضل وله الثناء الحسن الجميل، وقول عز وجل: ﴿قُلُ إِنْ كُنتُمْ تَحْبُونُ اللهُ فَاتْبَعُونِي يُحِبِّكُمُ اللهُ ويغفر لكم ذنوبكم، والله غفور رحيم الله بيان وميزان لكل من ادّعي حبّ الله ليعرف بواسطة هذا الميزان هل حبّه صحيح أو دعوى كاذبة، فإن كان متبعا لمحمد عليات ومقتديا به، ومصدّقا لخبره، ومقتفيا لأثره ظاهرًا وباطنا فحبّه صحيح ودعواه صادقة، ولْيُبْشِرْ بحب الله له ومغفرة ذنوبه، أما إذا كان غير متبع لرسول الله ﷺ وغير مصدّق لما جاء به عن الله عز وجل وغير ملتزم لشريعت عَيْكُ فإن دعواه حُبَّ الله دعوى كاذبة، وفي هذه الآية ردع عظيم لأولئكَ المبتدعة الذين يدَّعون حُبَّ النبي ﷺ بإحداث بدع في دين الله لم يشرعها رسول الله عليه ولم يعملها أحد من أصحابه رضى الله عنهم، كإقامتهم موالد ومواسم كعاشوراء والإسراء والمعراج وغيرها، وقد روى البخاري ومسلم من حديث عائشة رضي الله عنها قالت: قال رسول الله عنها البخاري ومسلم من حديث عائشة رضي الله عنها رقي رواية لمسلم عنها رضي الله عنها أن الرسول عليه أمرنا فهو ردّ». كما روى مسلم من حديث جابر رضي الله عنه قال: كان رسول الله عليه أفرا ولا خطب احمرت عيناه وعلا صوته واشتد غضبه حتى كأنه مُنْذِرُ جيش يقول: صَبّحكم ومَسّاكم، ويقول: «بُعِثْتُ أنا والساعة كهاتين» ويَقْرِنُ بين أصبعيه السبابة والوسطى ويقول: «أما بعد، فإنّ خير الحديث كتاب الله وخير الهدي هدي محمد علي وشرّ الأمور محدث اتها وكلّ بدعة ضلالة». الحديث. وقوله عز وجل ﴿قل أطيعوا الله والرسول فإن تَولَوْا فإن الله لا يجب الكافرين أي قل للناس كافة: انقادوا لأمر الله وأمر رسوله محمد علي فإن تعرضوا وتخالفوا عن أمره فالله يعاديكم ولا يحبكم؛ لأنكم تكونون كافرين والله لا يحب الكافرين.

قال تعالى: ﴿إِنَّ الله اصطفى آدمَ ونوحًا وآل إبراهيمَ وآل عمرانَ على العالمين \* ذرّيةً بعضها من بعض، والله سميعٌ عليمٌ \* إذ قالت امرأتُ عمرانَ ربّ إنى نذرتُ لك ما فى بطني مُحَرّرًا فتقبّل منّى إنك أنت السميعُ العليمُ \* فلما وضعتها قالت ربّ إنى وضعتها أنثى والله أعلم بها وضعتْ وليس الذّكر كالأنثى وإنى سمّيتها مريم وإنّى أعيذها بك وذرّيتها من الشيطان الرجيم \*.

بعد أن قرر الله على أبلغ وجه وأكمله أن الدين عند الله الإسلام وأوضح سبب تأخّر اليهود والنصاري عن الدخول في دين الإسلام وأنّ الحامل لهم على ذلك هـو حقـدهم وحسـدهم وبغيُّهم تحكُّما في رحمة الله واستكبارا أن تكون النبوة في غير بني إسرائيل، لفت الله عز وجل انتباه اليه ود والنصارى وغيرهم إلى أن محمدا ﷺ من ذرية إبراهيم المصطفّينَ الأخيار، فليس لبني إسرائيل مزيد اختصاص بإبراهيم خليل الرحمن فإن إبراهيم عليه السلام قد ولد له لصلبه ولدان عظيمان أحدهما بحُره إسماعيل الذبيح عليه السلام، والثاني إسحاق أبو يعقوب ويعقوب هو إسرائيل، عليهما السلام، الذي تنتمي إليه جميع أسباط بني إسرائيل، أما إسهاعيل عليه السلام فلم يوجد من سلالته من الأنبياء سوى خاتمهم على الإطلاق وسيدهم وفخرهم بل فخر بني آدم في الدنيا والآخرة محمد بن عبد الله بن عبد المطلب بن هاشم القرشي المكي ﷺ، قال ابن كثير في قصص الأنبياء من تاريخه: فلم يوجد من هذا الفرع الشريف، والغصن المنيف، سوى هذه الجوهرة الباهرة، والدّرة الزاهرة، وواسطة العقد الفاخرة، وهو السيد الذي يفتخر به أهل الجمع، ويغبطه الأولون والآخرون يوم القيامة، وقد ثبت عنه في صحيح مسلم أنه قال: «سأقوم مقاما يرغب إليَّ الخلق كلُّهم حتى إبراهيم» اهـ ومهما

كابر اليهود والنصاري فلن يتمكنوا من نفى نسب إسماعيل من إبراهيم عليهما السلام لأنه لا يـزال منصوصا في التوراة التي بأيـدي اليهود والنصاري وأن إسماعيل قد ولد لإبراهيم، ولإبراهيم من العمر ستٌ وثمانون سنة، ولذلك جاء التنصيص في هذا المقام على اصطفاء آل إبراهيم والمراد إبراهيم وذريته من الأنبياء والمرسلين لا عموم ذريته فإن فيهم المحسن والظالم لنفسه كما قال عز وجل: ﴿ ومن ذريتهما محسن وظالم لنفسه مبين ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ وَإِذَ ابتلي إبراهيمَ ربُّه بكلمات فأتمُّهُنَّ قال إني جاعلك للناس إماما قال ومن ذرّيتي قال: لا ينال عهدي الظالمين ﴿ ولمّا كانت اليهود والنصاري قد ضلوا في المسيح عليه السلام ضلالا كبيرا، فـادعت اليهود أنه ولد زنا وأنَّ أمه زانية ، وقالوا على مريم بهتانا عظيها ، ففرّط اليهود لعنهم الله أشنع التفريط في عيسى وأمه، كما أن النصاري قد أفرطوا وغلَوا في المسيح فجعلوه ابنا لله سبحانه، واتخذوه وأمَّه إلَّه ين من دون الله، وجماءوا بقول تكاد السموات يتفطرن منه وتنشق الأرض وتخر الجبال هـدّا، أن دعوا للرحمن ولدا، وما ينبغي للرحمن أن يتخذ ولدا، لذلك نصّ الله عز وجل هنا على اصطفاء آل عمران لبيان درجتهم الشريفة الرفيعة من غير تفريط ولا إفراط، وبسط الله تبارك وتعالى في هذا المقام الكريم من كتابه العظيم قصة ولادة مريم أم المسيح عليه السلام، العذراء البتول الطيبة الطاهرة سيدة نساء العالمين، كما بسط قصة ولادتها للمسيح عليه السلام ليدرأ بذلك في نحور اليهود والنصاري، وفي ذلك من تقرير توحيد الله عز وجل وأنه لا إلَّه إلا هو وأن محمدا عبده ورسوله الذي أنزل الله عليه هذا الذكر الحكيم الذي يفضح مواقف اليهود والنصاري من المسيح ابن مريم، وفي ذلك إعجاز حيث تفضل على نبيّ الأميين ببيان الحقيقة التي ضيعها الذين أوتوا نصيبا من الكتاب من أحبار السوء ورهبانهم ومعنى: ﴿اصطفى ﴾ أي اختار

واجتبى، وأصل الاصطفاء هـو أخذ ما صفا من الشيء كـالاستصفاء، والله تبارك وتعالى يخلق ما يشاء ويختار، ويصطفى من الملائكة رسلا ومن الناس، فمن اختاره الله عز وجل واصطفاه عصمه من المعاصي والسيئات وربَّاه على عينه واصطنعه لنفسه، وآدم هو أبو البشر عليه السلام وقد خلفه الله بيده وأسجد له ملائكته واجتباه وهداه، وعلمه الأسماء كلها، ونوح عليه السلام هو آدم الثاني فهو أبو جميع البشر الموجودين على الأرض بعد الطوفان ، لأن الله تبارك وتعالى جعل ذريته هم الباقين وهو أول رسول يحذّر قومه من الشرك بالله، إذ لم يكن قبل قومه شرك في الأرض، وإنها حدث الشرك في قومه الذين بعثه الله عز وجل إليهم، وإبراهيم هو خليل الرحمن. وقوله عز وجل: ﴿وَٱل إبراهيم الله أي وإبراهيم وآله يعنى من المرسلين والأنبياء، والمراد بعمران في قوله عز وجل: ﴿وآل عمران ﴾ هو عمران والد مريم، وبينه وبين عمران والد موسى قريب من ألفَيْ سنة، وقد نصّ الله تبارك وتعالى على اسم والد مريم في قوله عز وجل: ﴿ومريم ابنت عمران التي أحصنت فرجها ﴾ ولا شك أن آل عمران والـد موسى وهارون قـد دخلوا في قولـه عز وجل: ﴿ وآل إبراهيم ﴾ وإنها خصّ بالذكر هنا عمران والد مريم وجد عيسى عليه السلام لأمّه لأن المقام لتحقيق البيان عن عيسى وأمه و إبطال دَعَاوَى اليهود والنصارى فيه عليه السلام. ومعنى اصطفائهم على العالمين أي تفضيل هـؤلاء المصطفَّيْن الأخيار على جميع البشر، وليس لعمران والد مريم مِن آلٍ سوى مريم وابنها المسيح عليه السلام، وقد كان عمران هذا موصوفا بالتقوى في بني اسرائيل، ومحبوبا لدى كبرائهم كما كانت زوجته أم مريم كذلك، وقوله عز وجل: ﴿ ذريّة بعضها من بعض ﴾ أي إن هؤلاء المصطفين من آل إبراهيم وآل عمران جعلهم الله عز وجل على منهج واحد في توحيد الله والإيهان بكتبه ورسله واليوم الآخر فكلُّهم كانوا على دين الإسلام، وهم جميعا

على كلمة سواءٍ ، يَحُسُّ من يعرف طريقتهم أنهم أبناءٌ صالحون لآباء صالحين، وقوله: ﴿ فرية ﴾ نصب على الحال من الآلين، وقوله: ﴿ بعضها من بعض ﴾ جملة في موضع نصب صفة لقوله: ﴿ ذرية ﴾ وفي قوله عز وجل: ﴿ ذريَّة ﴾ لفت انتباه الناس إلى أن عيسى عليه السلام من ذرية عمران والدِ مريم من جهة أمه ففيه تنديدٌ باليهود الذين فرّطوا فيه وبالنصاري الذين أفرطوا فيه، وثناءٌ على عيسى عليه السلام وعلى أمه، وقد صار من المعروف في الأساليب البلاغية أنك إذا رأيت شخصا يسلك منهج آبائه قلت: ذريةً بعضها من بعض. وقوله عز وجل: ﴿والله سميع عليم ﴾ تقرير الصطفائه من يشاء، وقوله عز وجل : ﴿إِذْ قالت امرأة عمران ربّ إني نذرت لك ما في بطني محرَّرًا فتقبّل مني إنك أنت السميع العليم استئناف لبسط الثناء على آل عمران مع الثناء على زوجتـه وتقرير إخلاصهـا لله عز وجل، وإشعار أن عمران والد مريم قد مات وهي في بطن أمها إذ لو كان حيّا ما قررت زوجة عمران نذر ما في بطنها وتحريره لخدمة بيت الله. والنذر هو إيجاب شيء على النفس قربانا، ومعنى: ﴿ محرّرا ﴾ أي مفرّغا لعبادتك وخدمة بيتك المقدّس خالصًا من شواغل الدنيا التي تشغل عن التفرغ والانقطاع عن المسجد، وكأنها تلزم نفسها بأن تتولى بنفسها أو وكيلها جميع ما يحتاجه هذا المحرّر من نفقات الحياة الدنيا وضرورياتها، وقد كان التحرير لخدمة بيت الله قاصرا على الذكور دون الإناث، وقوله عز وجل: ﴿ فتقبل منى إنك أنت السميع العليم الله أي اقبل منى هذا النذر على رضًا منك الأنك لا يخفى عليك سري وعلانيتي، وتعلم أني لا أريد بذلك إلا وجهك الكريم، وقول عز وجل: ﴿فلم وضعتها قالت رب إني وضعتها أنثى ﴾ أي فلم ولدتها قالت معتذرة متحزنة متوجعة على فوات مقصودها: رب إنى ولدت النسمة التي كانت في بطني أنثى، لعلمها أن الأنثى لا تصلح أن تحرّر لخدمة بيت المقدس، وقوله

عز وجل: ﴿والله أعلم بما وضعت﴾ قرأ عبد الله بن عامر وأبو بكر عن عاصم: ﴿وضعتُ ﴾ بضم التاء وقرأ الباقون بسكون التاء، فعلى القراءة الأولى يكون المقصود أنها دفعت التوهم أن يخطر على بـال أحد أنها تخبر الله عز وجل بـذلك مع تـأكيـد القصـد من الإخبـار وأنـه للتفجع على فـوات مقصودها. وعلى القراءة الثانية يكون المقصود الإشعار بعظمة ما ولدت، أي وإن كانت أنثى فإنها تفضل نساء العالمين كما أنها تفضل الكثير من الذكور المؤمنين. وقوله عز وجل: ﴿ وليس الـذكر كالأنثى ﴾ أي والأنثى لا تصلح لخدمة بيت المقدس بخلاف الذكر، فإنه لا يضره الاختلاط بالرجال ولا ينتابه حيض يمنعه من قربان المسجد حينا من الدهر كما يضرها الاختلاط بالرجال. وقوله تعالى: ﴿وإني سميتها مريم﴾ أي وإني أطلقت على مولودتي اسم مريم، وقد استدل به كثير من العلماء على جواز التسمية في نفس يوم الولادة، قال ابن كثير رحمه الله في تفسير هذه الآية: فيه دليل على جواز التسمية يوم الولادة كما هو الظاهر من السياق لأنه شرع من قَبْلَنا، وقد حُكِيَ مَقِرّرًا وبذلك ثبتت السنة عن رسول الله ﷺ حيث قال: «وُلِـدَ لِي الليلة ولد سميته باسم أبي إبراهيم». أخرجاه، وكذلك ثبت فيهما أن أنس بن مالك ذهب بأخيه حين ولدته أمّه إلى رسول الله ﷺ فحنَّكه وسهاه عبد الله، وفي صحيح البخاري أن رجلا قال: يا رسول الله ولد لي الليلة ولد فما أسمّيه؟ قال: «سمّ ابنك عبد الرحمن» وثبت في الصحيح أيضا أنه لما جاءه أبو أسَيْد بابنه ليحنكه فذُهِلَ عنه فأمر به أبوه فرُدّ إلى منزلهم، فلما ذَكَرَ رسول الله ﷺ في المجلس سهاه المنذر. فأما حديث قتادة عن الحسن البصري عن سَمُرة بن جندب أن رسول الله عَلَيْ قال: «كل غلام مرتهن بعقيقته يذبح عنه يوم السابع ويسمَّى ويحلق رأسه». فقد رواه أحمد وأهل السنن وصححه الترمذي، وروي «ويُدْمَى» وهو أثبت وأحفظ والله أعلم اهـ وقوله «ويُدْمَى»

أي بدل ويسمّى. وقوله عز وجلّ : ﴿ و إنَّي أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم، أي وإني أحصّنها بك وأحصّن ذريتها بك من عدوّنا الشيطان المطرود من رحمة الله، ولم يكن لمريم ذرية قط إلا عيسى عليه السلام، وقد استجاب الله تبارك وتعالى لأم مريم فقد روى البخاري ومسلم من حديث أبي هريرة رضي الله عنه أن رسول الله عَلَيْ قال: «ما من مولود يولد إلا مسه الشيطان حين يولد فَيَسْتَهِل صارخا من مس الشيطان إياه إلا مريم وابنها» ثم يقول أبو هريرة: اقرءوا إن شئتم: ﴿ وإني أعيـذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم، وفي لفظ لمسلم من حديث أبي هريرة أن رسول الله عَلَيْهُ قال: «ما من مولود يولد إلا نخسه الشيطان فيستهل صارحا من نخسة الشيطان إلا ابن مريم وأمه» ثم قال أبو هريرة: اقرءوا إن شئتم ﴿ وإني أعيذها بك وذريتها من الشيطان الرجيم، وفي لفظ لمسلم من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أن رسول الله عليه قال: «كل بني آدم يمسه الشيطان يوم ولدته أمّه إلا مريم وابنها». هذا، ولا شك أن عمران والد مريم غيرُ عمران والد موسى وهارون وقد حاول بعض أعداء الإسلام في عصرنا أن يلبّسوا على بعض الأغرار بأن القرآن ذكر أن مريم هي بنت عمران والد موسى وهارون ولذلك قال: ﴿ يَا أَخِتُ هَارُونَ ﴾ مع أن بين مريم وموسى قرونا متطاولة ، وجهل هؤلاء أو تجاهلوا أن هارون المذكور مع مريم غيرٌ هارون أخي موسى، وأنّ عمران والد مريم غير عمران والد موسى وهارون، وقد روى مسلم في صحيحه من حديث المغيرة بن شعبة رضي الله عنه قال: بعثني رسول الله عَلَيْ إلى نجران فقالوا: أرأيت ما تقرءون : ﴿ يَا أَخِت هارون ﴾ وموسى قبل عيسى بكذا وكذا؟ قال: فَرُحْتُ فذكرت ذلك لرسول الله عِلَيْ فقال: «ألا أخبرتهم أنهم كانوا يُسَمُّون بالأنبياء والصالحين قبلهم» اهـ وقد نسب إلى محمد بن كعب القرظي الإسرائيلي أنه زعم أن مريم أمّ المسيح هي أخت

موسى وهارون، وهذا من أفحش الخطأ الذي نسب إلى محمد بن كعب القرظي، والمعصوم من عصمه الله.

قال تعالى: ﴿فتقبّلها رَبُّها بقبولِ حسنٍ وأنبتها نباتًا حسنًا وكفّلها زكريّا كلّما دخل عليها زكريّا المحراب وجد عندها رزقا قال يا مريم أنّى لكِ هذا قالت هو من عند الله إنّ الله يرزق من يشاء بغير حساب \* هنالك دعا زكريّا ربّه قال ربّ هب لى من لدنك ذرّية طيّبة إنّك سميع الدّعاء \* فنادته الملائكة وهو قائم يصلي في المحراب أنّ الله يبشرك بيحيى مصدّقا بكلمة من الله وسيّدًا وحصورًا ونبيّا من الصّالحين \* قال ربّ أنّى يكون لى غلامٌ وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقرٌ قال كذلك الله يفعل ما يشاء \* قال ربّ اجعل لى آية قال الكبر وامرأتي عاقرٌ قال كذلك الله يفعل ما يشاء \* قال ربّ اجعل لى آية قال آيتك ألّا تكلّم الناس ثلاثة أيّام إلا رمزًا، واذكر ربّك كثيرًا وسبّح بالعشيّ والإبكار \*

يبين الله تبارك وتعالى في هذا المقام الكريم أنه استجاب دعوة امرأة عمران فرضي عن مريم وأحبها وجعلها سيّدة نساء العالمين، ونشَّاها تنشئة حسنة وعصمها من الشيطان وربّاها على عينه تربية كريمة حيث يقول عز وجل: فتقبّلها ربّها بقبُول حسن وأنبتها نباتا حسنا ولا يلزم من تقبّل الله عز وجل مريم بقبول حسن أن تخدم في بيت المقدس لأن الله عز وجل قد يقبل من الإنسان صدق نيته ويكافئه مكافأة عليها كها وقع في قصة إبراهيم لما أمره الله عز وجل في منامه أن يذبح ولده إسهاعيل عليه السلام فلها أسلها وتله للجبين ناداه الله عز وجل: يا إبراهيم قد صدّقت الرؤيا إنا كذلك نجزي المحسنين، وصار يطلق على إسهاعيل اسم الذبيح وإن لم يُذبح لاستسلامه للذبح وانقياده لأمر الله عز وجل، وقوله تبارك وتعالى: ﴿وكفّلها زكريا﴾ بتشديد الفاء أي جعل الله عز وجل زكريا كافلاً لها لِيُتْمِها، وهي قراءة عاصم وحمزة والكسائي، وقرأ الباقون بتخفيف الفاء، أي وضمّها زكريا وتولًى الإنفاق عليها واهتم بتربيتها والقيام بمصالحها، وقد أشار الله عز وتولًى الإنفاق عليها واهتم بتربيتها والقيام بمصالحها، وقد أشار الله عز

وجل إلى أن كفالة زكريا لها تمت بالاقتراع بين شيوخ بني إسرائيل أيّهم يكفل مريم لتخاصمهم في ذلك لشدة حرصهم عليها بسبب ما ألقاه الله عز وجل في قلوبهم من حبها وتكريمها حيث يقول عز وجل: ﴿وما كنتَ لَدَيْهم إذ يُلْقُون أقلامهم أيّهم يكفل مريم وما كنت لديهم إذ يختصمون ﴿ وقد يسّر الله تبارك وتعالى لزكريا أن تقع القرعة له في كفالة مريم، لتكون في كفالة نبي كريم ورسول عظيم تقتبس منه العلم النافع والعمل الصالح والسلوك السُّوِيَّ، ولأن زكريا عليه السلام كان زوج أختها أو خالتها، وقد وصف رسول الله علي يحيى بن زكريا وعيسى ابن مريم بأنها ابنا خالة فقد روى البخاري ومسلم من حديث أنس بن مالك عن مالك بن صَعْصَعة أن نبي الله عَلَيْ حدثهم عن ليلة أسري به قال: «ثم صَعِد حتى أتى السماء الثانية فاستفتح، قيل: من هذا؟ قال: جبريل، قيل: ومن معك؟ قال: محمد: قيل أو قَدْ أرسل إليه؟ قال: نعم، قيل: مرحبًا به ولنعم المجيء جاء، قال: ففتح لنا، فلما خلَصْتُ، فإذا يحيى وعيسى وهما ابنا الخالة، قال: هذا يحيى وعيسى فسلّم عليهما». الحديث وقد قضى رسول الله عَلَيْكُو للخالة بالحضانة في قصة بنت حمزة بن عبد المطلب لما اختصم فيها على وزيد وجعفر عندما تَبِعَتْ رسولَ الله ﷺ بعد توقيعه صلح الحديبية وهي تنادي: يا عم ياعم، فقد روى البخاري من حديث البراء رضي الله عنه في باب عمرة القضاء في سياق كتابة صلح الحديبية قال: فخرج النبيِّ عَلَيْكُمْ فتبعته ابنة حمزة تنادي: يا عَمّ يا عَمّ، فتناولها عليّ فأخذ بيدها وقال لفاطمة عليها السلام: دونَكِ ابنة عمك، حملتها، فاختصم فيها علي وزيـد وجعفر فقال على: أنا أخذتها وهي بنت عمي، وقال جعفر: هي ابنة عمي وخالتها تحتي، وقال زيد: بنت أخي، فقضى بها النبي ﷺ لخالتها، وقال: «الخالة بمنزلة الأم». الحديث. وقوله عز وجل: ﴿كلما دخل عليها زكريا المحراب وجد عندها رزقا قال يا مريم أنّى لك هذا قالت هو من عند الله إن الله يرزق من يشاء بغير حساب أي وقد أنزلها زكريا عليه السلام في أكرم غرفة من قصره وقد لاحظ زكريا أنه كلما دخل عليها القصر وجد عندها ألوانا من الرزق لم يجلبها لها، ولا علم له بمصدرها، فاستغرب ذلك وخاطبها قائلا: يا مريم أنّى لك هذا؟ من أين جاءك هذا الرزق؟ قالت: هو من عند الله إنّ الله يرزق من يشاء بغير حساب. والمحراب في اللغة القصر. ومنه قوله تبارك وتعالى: ﴿يعملون له ما يشاء من مَاريب ومّاثيل وجِفَانٍ كالجوابِ وقدُورٍ راسيات ﴿ وقوله عز وجل: ﴿ وهل أتاك نبأ الخصم إذ تسوّروا المحراب ﴾ وقد قال أبو عبيدة: المحراب أشرف بيوت الدار، ومنه قول وَضّاح اليمن ونسبه الفخر الرازى إلى عمر بن أبى ربيعة:

ربّــة عــراب إذا جئتــها لم أدنُ حتــى أرتقــي سـُـلما واحتج الأصمعي على أن المحراب هـو الغرفة بقوله تعالى: ﴿إذ تسوّروا المحراب على أنّ التّسوّر لا يكون إلا من علو. أمّا ما يعرفه الناس في عصرنا والعصور السابقة من التجاويف في جدران المساجد على سمت القبلة ليتبين الناس منها جهـة القبلة فإنه غير مـراد في الآية بلا شك و إن أطلق الناس عليها اسم المحراب، وقد يكتبون فوقها هذه الآية الكريمة ﴿كلما دخل عليها زكريا المحراب وجـد عندها رزقا ﴿ وهـذه التجاويف المذكورة محدثة بعد الصدر الأول في مساجد المسلمين للدلالة على القبلة، وتسميتها بالمحاريب نوع الرزق الذي كان زكريا يجده عند مريم في المحراب، والمهم هـو أنه كان نوع الرزق الذي كان زكريا يجده عند مريم في المحراب، والمهم هـو أنه كان كلما دخل عليها المحراب وجد عندها رزقا جديدا لا علم له بمصدره وليس كلما دخل عليها المحراب وقد كان زكريا عليه السلام قد بلغ من الكبر عِتيًا وقطع من الشيخوخة شوطا كبيرا، قـد وهن العظم منه واشتعل رأسه شيبًا، وهو

مظهر من مظاهر تحوّل الإنسان من القوة إلى الضعف كما قال عز وجل: ﴿ ثم جعل من بعد قوة ضعفا وشَيْبَة ﴾ وعلى حد قول ابن دُرَيْد في مقصورته: أما تَوىْ رأسي حاكي لونه طُرّة صُبْح تحت أذيال الدُّجا واشتعل المبيَّض في مُسْوده مثل اشتعال النار في جمر الغَضَا ومع أن زكريا عليه السلام قد صار إلى هذا الحال من الكِبَر فإن زوجته كانت عاقرا في شبابها، فلم تحمل أيام شبابها، وقد صارت عجوزا تجمع بين السببين المنافيين للحمل عادةً، والظاهر من سياق القرآن العظيم يشعر أن زكريا عليه السلام كان مشتغل القلب بذكر صلاح بني إسرائيل، وأنه كان يرى تعنتهم كشأنهم مع الأنبياء والمرسلين، وأنه كان يخشى أن يشتد انحرافهم عن الصراط المستقيم بعد موته، وقد وهن عظمه، ولم ير في قومه من هو أهل لحمل الرسالة بعده، وكانت بنو إسرائيل تَسُوسُهم الأنبياء كلما هلك نبيّ بعث الله نبيا آخر، ونظرا إلى أن زوجته كانت عاقرا، فمِن غير المعتاد أن تلد امرأة مثلها فاهتم بذلك اهتماما شديدا، فلما دخل المحراب على مريم ووجد عندها هذا الرزق الـذي لا يعلم له مصدرا، ولا سببا ظاهرا وسألها: أنَّى لك هذا؟ قالت: هو من عند الله، سُرْعَان ما تداعت معاني هذه الحقيقة في نفسه مع ما يتمناه من أن يمنّ الله عليه بولد صالح يَسُوس بني إسرائيل، وإن كانت أسباب ولادة ولد له من زوجته الصالحة هذه مفقودة لأنها كانت عاقرا من أيام شبابها فكيف وقد صارت عجوزا تجاوزت سنّ اليأس؟ غير أن الرزق الذي منحه الله لمريم حرّك في نفسه الأمل أن يرزقه الله ولدا مع انقطاع الأسباب، فدعا ربه بصوت خافت، وقام يصلي في قصره وقال في دعائه: ﴿رب هب لي من لـ دنك ذرية طيبة إنك سميع الدعاء ﴾ وقال: رب إني وهن العظم منى واشتعل الرأس شيبا، وقد عودتني أن تجيب دعائي ولم أكن بـدعائك رب شقيا، وإني خفت وأشفقت على بني إسرائيل

أن يفسدهم من يتولى أمرهم من بعدي، وكانت امرأتي في شبابها عاقرًا، وأنت على كل شيء قدير فهب لي من عندك وامنحني ولدا يرث النبوة والحكم من بعدي كما يرث ذلك من آل يعقوب واجعله ربِّ رَضِيًّا، إنك سميع الدعاء، فاستجاب الله دعاءه وخاطبته الملائكة قائلين له: يا زكريا إن الله يبشرك بغلام اسمه يحيى لم يجعل الله له من قبل سَمِيًّا يكون مُصَدِّقا بكلمة من الله وسيدا وحَصُورا ونبيا من الصالحين، فقال زكريا: كيف يجيئني الولد وأنا وزوجتي بهذا الحال من الكِبَر؟ فنُودِيَ : كـذلك الله يخلق ما يشاء ويفعل ما يريد، وقد خلقك الله من قبل ولم تك شيئا، قد جئتَ إلى بطن أمك نطفة لا أثر لصورة الإنسان فيها، فسأل الله عز وجل أن يجعل له علامة يعرف بها أن الولد قريب الحصول، قال: آيتك أن تَعْجَزَ عن النطق لمدة ثلاثة أيام وأنت صحيح سَوِي، فخرج في الحال على قومه من القصر ليبشرهم بها تفضل الله به عليه ويأمرهم بتسبيح الله وتمجيده والإكثار من ذكره صباحا ومساء، فعجز عن النطق وصار يرمز إليهم ويشير بها يريده من أمرهم بالتسبيح والتحميد والتمجيد لله عز وجل. وإلى ذلك كله يشير الله عز وجل هنا في هذا المقام بقوله: ﴿ هُنَالِكَ دعا زكريا ربُّه قال ربُّ هب لي من لدنك ذرية طيبة إنك سميع الـدعاء "فنادته الملائكة وهـ و قائم يصلي في المحراب أن الله يبشرك بيحيى مُصَدِّقا بكلمة من الله وسيدا وحَصُورًا ونبيا من الصالحين \* قال ربّ أنّى يكون لي غلام وقد بلغنى الكِبَرُ وامرأتي عاقر قال كذالِكَ الله يفعل ما يشاء \* قال ربّ اجعل لي آية قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاثة أيّام إلا رَمْزًا واذكر ربك كثيرا وسبّح بالعشي والإبكار وقوله: ﴿ هنالك ﴾ أي عندما أخبرته مريم أن الرزق الذي عندها لم تجلبه يد البشر، وقوله : ﴿من لدنك ﴾ أي من عندك ، وقوله : ﴿ذرّية طيبة ﴾ أي ولدا صالحا، وقوله: ﴿يبشّرك بيحيى ﴾ أي يخبرك خبرا يسرّك بأنك ستنجب ولدا

اسمه يحيى. وقوله: ﴿مصدقا بكلمة من الله ﴾ أي مُقِرًّا برسول يُبْعَثُ يكون إيجاده بكلمة من الله، وهو في باب المعجزة أشدّ من يحيى لأن يحيى جاء من أبوين وإن كانا طاعنين في السن بخلاف الرسول الكلمة فإنه بلا أب أصلا وإنها كان بكلمة الله الذي قال له: كن، فكان، وكانت هذه البشارة بعيسي كذلك في هذا الوقت المبكر من حياة مريم، وقوله تعالى: ﴿وسيدًا ﴿ أَيُ شريفا كريها عالما فقيها متبوعا حليها، وقوله تعالى: ﴿وحَصُورا الْحَصُور يطلق على معان كثيرة منها أنه الذي يصون نفسه عن الخطايا والدنس، ومنها أنه الذي لا يقدر على قربان النساء، ومنها أنه الضيّق الصدر، والذي يليق بيحيى عليه السلام هو المعنى الأول أي أنه الذي يصون نفسه عن الخطايا والدنس، أما ما ذكر عن يحيى عليه السلام بأنه كان لا قدرة له على قربان النساء أخذًا من قوله تعالى: ﴿وحصورا﴾ فهو قول لا دليل عليه ولم يثبت عن رسول الله عليات من طريق صحيح، وهو نقص في الرجولة ينزه الله عز وجل أنبياءه عنه، مع أن الحصور يطلق على معان كما مرّ، وقد ذكر القاضي عياض في (الشفاء) يرد مقالة من ادعى على يحيى عليه السلام أنه كان لا قدرة له على المباشرة فقال: بل قد أنكر هذا حذاق المفسرين ونقّاد العلماء وقالوا: هذه نقيصة وعيب ولا يليق بالأنبياء عليهم السلام اهـ وقوله تعالى: ﴿ونبيا من الصالحين ﴾ بشارة أخرى عظمى لـزكريا عليه السلام، وليس قول زكريا عليه السلام: ﴿ربِّ أنى يكون لي غلام ﴾ الآيتين، شكًّا في قدرة الله، وإنها هو استفهام عن الطريق الذي سيجيء بواسطته الولد، هل هو من طريق زوجته العاقر أو من غيرها؟ والرمز: الإشارة، وقد ساق الله تبارك وتعالى قصة زكريا ويحيى بزيادة تفصيل في سورة مريم حيث يقول: ﴿ كَهَيعَص \* ذِكْرُ رحمت ربك عبده زكريا \* إذ نادى ربه نداء خَفِيًّا \* قال رب إني وهَن العَظْم مني واشتعل الرأس شيبا ولم أكن بدعائك ربِّ شقيا \* وإني خِفْتُ الموالي من ورائي وكانت امرأي عاقرًا فهب لي من لدنك وَليًا \* يرثني ويَرِثُ مِن آل يعقوب واجعله ربّ رَضِيًا \* يا زكريا إنا نبشرك بغلام اسمه يحيى لم نجعل له مِن قبلُ سَمِيًا \* قال رب أنّى يكون لي غلام وكانت امرأي عاقرا وقد بلغت من الكبر عتيا \* قال كذالك قال ربك هو عليّ هين وقد خلقتك من قبل ولم تك شيئا \* قال ربي اجعل لي آية قال آيتك ألا تكلم الناس ثلاث ليال سَوِيًا \* فخرج على قومه من المحراب فأوحى إليهم أنْ سَبّحُوا بُكْرة وعَشِيًا \* وقال عز وجل في سورة الأنبياء: ﴿ وزكريا إذ نادى ربه رب لا تذرني فردا وأنت خير الوارثين \* فاستجبنا له ووهبنا له يحيى وأصلحنا له زوجه إنهم كانوا يسارعون في الخيرات ويدعوننا رَغَبًا ورَهَبًا وكانوا لنا خاشعين \*

قال تعالى: ﴿وإذ قالت الملائكة با مريمُ إنّ الله اصطفاك وطهّرك واصطفاك على نساء العالمين با مريمُ اقنتى لربّك واسجدى واركعى مع الربّك من أنباء الغيب نوحيه إليك، وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيّهم يكفل مريم وما كنتَ لديهم إذ يختصمون ﴾

بعد أن أشار الله تبارك وتعالى إلى بعض مناقب آل عمران وأثنى على زوجته أم مريم بالثناء الحسن الجميل في صدق إيهانها بالله، وشدة حرصها على مرضاته عز وجل، وإخلاصها العبادة لله وحده، كما أثنى على ابنتها مريم التي عرفت فضل الله عليها وهي صغيرة السنّ، وذكر فضله عز وجل عليها بتيسير كفالة عبده الصالح النبي الكريم والرسول العظيم زكريا عليه السلام لها وتنشئتها في هذا البيت النبوي، وما تفضل الله عز وجل عليها به من الرزق الذي جعله الله عز وجل مع قول مريم: هذا من عند الله حيث كان سببا لـدعوة زكريا عليه السلام ربه أن يرزقه ذرية طيبة، وأن الله عز وجل استجاب له ووهب لـ ه يحيى مصدقا بكلمة من الله وسيـ دا وحصورًا ونبيا من الصالحين، جرّد الكلام في هذا المقام لبيان اصطفاء مريم وطهارتها وتفضيلها على نساء العالمين حيث يقول عز وجل: ﴿ وَإِذْ قَالَتَ المَلائكة يَا مُرْيُمُ إِنَّ اللهُ اصطفاك وطهّرك واصطفاك على نساء العالمين العروب عز وجل: ﴿ وَإِذَ قالت الملائكة يا مريم الله أخر الآيتين هو من باب عطف قصة على قصة، حيث عطف قصة البنت الصالحة على قصة أمها الصالحة، وجرى ذكر زكريا وزوجته وولده يحيى لـ لإشعار بعمق أهل هذا البيت في الطهارة وصدق العبادة لله عز وجل وإخلاص التوحيد له، للتنديد باليهود الذين قالوا على مريم بهتانا عظيمًا، وبالنصاري الذين جعلوها وابنها إلمين من دون الله، وجعلوها والدة لإله، تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا، وقوله عز وجل:

﴿قالت الملائكة يا مريم ﴾ صريح في أنّ الملائكة خاطبوا مريم عليها السلام، ولا يلزم من مخاطبة الملائكة لمريم أن تكون نبية، لأن الله عز وجل لم يبعث نبيا إلا من الرجال كما قال عز وجل: ﴿ وما أرسلنا من قبلك إلا رجالا نوحي إليهم فاسألوا أهل الذكر الآية وكما قال عز وجل: ﴿وما أرسلنا من قبلك إلا رجالا نوحي إليهم من أهل القرى ﴿ وقد يبعث الله عز وجل الملك لمخاطبة غير نبي، فقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة رضى الله عنه أنه سمع النبي عَلَيْ يقول: «إن ثـ لاثة من بني إسرائيل: أبرص وأقرع وأعمى، أراد الله أن يبتليهم فبعث إليهم مَلَكًا، فأتى الأبرصَ فقال: أيّ شيء أحبّ إليك؟ قال: لونٌ حسَن وجِلْد حسَنٌ، ويذهب عنى الذي قد قَذِرَني الناس، فمسحه فذهب عنه قَذَرُه، وأُعْطِىَ لونا حسنًا. قال : فأيّ المال أحبّ إليك؟ قال: الإبل، أو قال: البقر \_ شكّ الراوي \_ فأُعْطِى ناقةً عُشَرَاء، فقال: بارك الله لك فيها، فأنى الأقرع، فقال: أي شيء أحبّ إليك؟ قال: شعرٌ حسن، ويذهب عنّى الذي قَـنِرني الناس، فمسحه، فذهب عنه وأُعْطِىَ شعرا حسنًا، قال: فأي المال أحبّ إليك قال البقر، فأعْطِى بقرة حاملًا، قال: بارك الله لك فيها، فأتى الأعمى فقال: أي شيء أحبّ إليك؟ قال: أن يـرُدّ الله إليّ بصري فأَبْصِـرَ الناس، فمسحه فردّ الله إليه بصره، قال: فأي المال أحبّ إليك؟ قال: الغنم، فـأُعْطِيَ شاةً والدا، فأنتج هذان، وولَّد هذا، فكان لهذا وادٍ من الإبل، ولهذا وادٍ من البقر، ولهذا وادٍ من الغنم، ثم إنّه أتى الأبرصَ في صورته وهيئته، فقال: رجل مسكين، قد انقطعت بي الحبال في سفري فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالذي أعطاك اللون الحسن والجلد الحسن والمال، بَعِيرًا أتبلُّغ به في سفري، فقال: الحقوق كثيرة، فقال: كأنّي أعرفك، ألم تكن أبرص يَقْذَرُكُ الناس، فقيرا فأعطاك الله؟ فقال: إنها وَرِثْتُ هذا المال كابرًا عن

كابرٍ، فقال: إن كنت كاذبا فصيرك الله إلى ما كنت، وأتى الأقرع في صورته وهيئته فقال لـه مثل ما قال لهذا، وردّ عليه مثل مـا ردّ هذا، فقال: إن كنت كاذب فصيّرك الله إلى ما كنتَ، وأتى الأعمى في صورته وهيئته فقال: رجل مسكين وابن سبيل، انقطعت بي الحبال في سفري فلا بلاغ لي اليوم إلا بالله ثم بك، أسألك بالندي ردّ عليك بصرك، شاةً أتبلّغ بها في سفري، فقال: قد كنتُ أعمى فـردَّ الله إليّ بصري، فخذ ما شئت، ودع مـا شئت، فوالله لا أَجْهَدُكُ اليوم بشيء أخذتَه لله عز وجل، فقال: أَمْسِكْ مالَك، فإنَّما ابْتُليتُم، فقد رضي الله عنك وسَخِط على صاحبيك» فهذا الحديث الصحيح المتفق عليه يثبت أن الله عز وجل قد يبعث ملكًا لأحد من عباده ليس بنبيّ ولا رسولٍ ، كما روى مسلم في صحيحه من حديث أبي هريرة رضى الله عنه عن النبي ﷺ أن رجلا زار أخًا له في قرية أخرى فأرصد الله تعالى على مَـدْرَجَته ملكًا، فلما أتى عليه قال: أين تريد؟ قال: أريد أخًا لي في هذه القرية، قال: هل لك عليه من نعمة تَرُبُّها عليه؟ قال: لا، غير أني أحببته في الله تعالى ، قال : فإني رسول الله إليك بأن الله قد أحبّك كما أحببتَ ه فيه . فهذا الحديث الصحيح أيضا يثبت أن الله تعالى قد يرسل ملكًا إلى بعض الناس ويخاطبهم وليسوا بأنبياء. وقد بشرت الملائكةُ مريمَ هنا بثلاث بشارات، البشارة الأولى: أن الله اصطفاها، أي اجتباها واختارها حيث جعلها ذريةً طيبة لأبوين طيبين وتقبّلها بقبول حسن وأنبتها نباتا حسنا، وخصّها بكرامات عظيمة وإخلاص التوحيد لله وشكر نعم الله عز وجل في صغر سنها، والبِشارة الثانية: أن الله عز وجل طهّرها ونقاها من أدناس اليهود وأرجاسهم وطيّبها وعصمها من كل سوء، وحيث جعلها الصديقة الطيبة الطاهرة العذراء البتول المنقطعة إلى الله عز وجل وحده لا شريك له، أما البِشارة الثالثة: فهي أن الله عز وجل اصطفاها وفضلها على نساء العالمين،

وقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث علي بن أبي طالب رضي الله عنه أن رسول الله ﷺ قال: «خير نسائها مريم بنت عمران، وخير نسائها خديجة بنت خويلد» كما روى البخاري ومسلم في صحيحيهما واللفظ للبخاري من حديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «فضل عائشة على النساء كفضل الثّريد على سائر الطعام، كَمَلَ من الرجال كثير، ولم يَكْمُلْ من النساء إلا مريم بنت عمران، وآسِيَة امرأة فرعون». كما روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث أبي هريرة رضى الله عنه قال: سمعت رسول الله ﷺ يقول: «نساء قريش خير نساء ركبن الإبل، أحناه على طفل، وأرعاه على زوج في ذات يده» يقول أبو هريرة على إثر ذلك: ولم تركب مريم بنت عمران بعيرا قط. وهذا يشعر أنه لا معارضة بين هذه الأحاديث الصحيحة الثابتة وبين ما يقتضي تفضيل مريم على عموم نساء العالمين، فحديث أبي هريرة يفيد تفضيل نساء قريش على من ركب الإبل من النساء ومريم لم تركب الإبل قط فلا تكون نساء قريش أفضل منها، وحديث عليّ ابن أبي طالب رضي الله عنه يشعر بتفضيل مريم على خديجة رضي الله عنها بقرينة تقديم مريم عليها في الذكر، وإن كانت الواو العاطفة لا تقتضي ترتيبا ولا تعقيبا كما هو مقرر في علم أصول الفقه، وحديث أبي موسى الأشعري رضي الله عنه يَحْصُر كاملات النساء في مريم بنت عمران وآسية امرأة فرعون، ويشعر بتقديم مريم على آسية رضي الله عنهما. وقوله تعالى: ﴿ يا مريم اقنتي لربك واسجدي واركعي مع الراكعين ﴾ أي وبعد أن بشّرت الملائكة مريم بالبِشارات الثلاث السابقة قالت الملائكة لمريم: اثْبَيِّي على ما أنت عليه من طاعة الله وإخلاص العبادة له وأديمي ذلك واسكني لله عز وجل واخشعي واخضعي له وكوني من القانتين الركّع السَّجود، لتستمري على أعلى درجات السلوك الإنساني في الطهارة والعفاف

ودوام الحب لله عز وجل، وقوله عز وجل: ﴿ ذُلك من أنباء الغيب نوحيه إليك الله الما المنافعة عليك من الأخبار العظيمة عن قصة هذا البيت السعيد بيت عمران والد مريم وما كان من زوجته عندما حملت بمريم وما كان من نـذرها، وماذا قـالت عند ولادتها، ومـاذا كافأها الله عـز وجل به، وماكان من تنشئة مريم في كفالة زكريا، وقصة الرزق الذي ساقه الله عز وجل لمريم في قصر زكريا، وما ترتب على هذا الرزق؟ ودعاء زكريا ربّه أن يهب له ذرية طيبة ، واستجابة الله تعالى لـ وتفضله عليه بيحيى مصدقًا بكلمة من الله وسيدا وحصورا ونبيا من الصالحين، وآية زكريا، وأصل النبأ في اللغة هو الخبر العظيم، وهذه الأخبار التي قصها الله عز وجل وألقاها إلى رسوله وأنزلها إليه في القرآن العظيم من خفيّ أخبار بني إسرائيل التي لم يكن رسول الله عليه ولا قومه يعلمونها، فهي برهان ساطع على أن محمدًا هـ و رسول الله عَلَيْ حَقا وصدقا. وقوله عز وجل: ﴿ وما كنتَ لديهم إذ يُلْقُون أقلامهم أَيُّهم يَكْفُل مريمَ وما كنتَ لديهم إذ يختصمون ﴾ تقرير وتأكيد على أن هذه الأخبار مما أوحاه الله وألقاه وأنزله على نبيه محمد على أبلغ وجه حيث يقص هذا القصص على نبيه الأمى كأنه كان مشاهدًا لكل هذه التفصيلات الدقيقة حيث يقول: ﴿وما كنت لديهم إذ يلقون أقلامهم أيهم يكفل مريم وما كنت لديهم إذ يختصمون ﴾ أي وما كنت ثاويا مقيها مشاهدا لرؤساء بني إسرائيل وهم يقترعون على من يكون الكفيل لمريم بسبب موت أبيها وحبّهم له ولها، ويلقون سِهَامهم وقِدَاحَهم للاقتراع على ذلك بسبب حرص كل واحد منهم على أن يكون هـو الكفيل لها، قال ابن جرير رحمه الله في تفسير هـذه الآية: وذلك من الله عـز وجل وإن كـان خطـابـا لنبيه ﷺ فتـوبيخ منـه عـز وجل للمكذبين به من أهل الكتابين، يقول: كيف يشكّ أهل الكفر بك منهم وأنت تُنْبِئُهم هذه الأنباء ولم تشهدها، ولم تكن معهم يوم فعلوا هذه الأمور،

ولستَ ممن قرأ الكتب فعَلِم نبأهم، ولا جالَسَ أهلها فسمع خبرهم؟ اهـ وكما قال عز وجل: ﴿وما كنتَ تتلوأ من قبله من كتاب ولا تَخُطُّه بيمينك إذًا لارتاب المبطِلُون \* بل هـ و آيات بيّنات في صدور الذين أوتوا العلم، وما يجحد بآياتنا إلا الظالمون ﴾.

قال تعالى: ﴿ إِذْ قالت الملائكة يا مريم إن الله يبشّرك بكلمة منه اسمه المسيح عيسى ابن مريم وجيها في الدنيا والآخرة ومن المقرّبين \* ويكلّم الناس في المهد وكهلا ومن الصالحين \* .

بعد أن بسط الله تبارك وتعالى قصة ولادة مريم وتنشئتها ومخاطبة الملائكة لها بالبشارات الثلاث المتقدمة، وأمرها بإدامة الاستقامة والطاعة والخشوع لله عز وجل ، وما لفت به انتباه الناس عامة وأهل الكتابين خاصة إلى ما في هذه الأنباء من الآيات الشاهدات على أن محمدا هو رسول الله عليه حقًّا وصدقا، شرع في بسط قصة ولادة المسيح عليه السلام، حيث قال: ﴿إِذْ قَالَتَ الملائكة يا مريم إنَّ الله يبشِّركِ بكلمة منه اسمه المسيح عيسى ابن مريم وجيها في الدنيا والآخرة ومن المقرّبين \* ويكلّم الناس في المهد وكه اللّ ومن الصالحين ﴾ وهذه هي طلائع البشائر للصديقة البتول مريم بولدها المسيح عليه السلام، وظاهر السِّياق الكريم يشعر أن جمعا من الملائكة حضروا هذه البشائر وإن كان الذي تولى مخاطبة مريم وتمثّل لها بشرًا سويا هو جبريل عليه السلام حيث وصف الله عز وجل المكان الذي جاءتها البشارة بعيسى فيه وما تمّ في ذلك حيث يقول في سورة مريم: ﴿ واذكر في الكتاب مريم إِذِ انتبَذَتْ من أهلها مكانا شرقيا\* فاتخذت من دونهم حجابا فأرسلنا إليها رُوحنا فتَمَثَّلَ لها بشرا سويًا \* قالت إني أعوذ بالرحمن منكَ إن كنتَ تقيا \* قال إنها أنا رسول رَبُّك لأهب لك غلاما زكيّا \* قالت أنَّى يكون لي غلام ولم يَمْسَسْني بشرٌ ولم أَكُ بغيّا ﴿ قَالَ كَذَٰلِكِ قَالَ رَبُّكِ هُـو عَلَى هَيِّن وَلَنجِعَلُهُ آيَةٌ لَلْنَاسُ ورحمة منا وكان أمرا مقضيًا ﴾ ولا مانع من نسبة الكلام إلى هذا الوفد الكريم من الملائكة وإن كان المتحدث هو رئيس هـذا الوفد المبارك روح القُدُس جبريل

عليه السلام، وله نظائر كثيرة في كتاب الله وفي الأساليب العربية الفصيحة البليغة، وأعراف الناس وعاداتهم في مختلف أعصارهم وأمصارهم، والمراد بالكلمة في قوله تعالى: ﴿إِنَّ الله يبشِّرِك بكلمة منه ﴾ أي بولد عظيم له شأن كبير وسُمِّي الولد كلمة لأنه وجد بكلمة من الله حيث قال له: كن، فكان، وصار يطلق على عيسى عليه السلام كلمة الله على سبيل التغليب، أعني صار علما بالغَلَبة، وإن كان لا يتم شيء إلا إذا قال الله لـه: كن، فيكون. وقوله عز وجل: ﴿ اسمه المسيح عيسي ابن مريم ﴾ تعريف لمريم عليها السلام باسم ولدها الذي بُشِّرَتْ به، وفي نسبته إليها للتنبيه على أنه يولد من غير أب، إذ المعروف أن الإنسان ينسب إلى أبيه، وفي هذا تنديد بالنصاري الندين اتخذوا المسيح ولدا لله، تعالى الله عما يقولون علوا كبيرا، كما أن في نسبته إلى مريم تمييزاً لمسيح الهدى عن مسيح الضلالة الدجال، ولفظ المسيح قيل هو عبرانيٌ ومعناه: المبارك، وقيل إنها سمي مسيحا لأنه يمسح ذا العاهة فيبرأ بإذن الله، وقيل: لأنه كان مسيح القدمين أي لا أَخْمَصَ لهما، وقيل: لأن الله مسحه بالبركة أي خلقه خلقا مباركا حسنًا، وقيل: هـو مأخوذ من السياحة وهي الذهاب في الأرض والتنقل فيها للدعوة، قال الفيروزآبادي في القاموس المحيط في مادة (ساح): والسّياحة بالكسر والسُّيوح والسّيحان والسَّيْح: النَّهاب في الأرض للعبادة ومنه المسيح ابن مريم وقد ذكرت في اشتقاقه خمسين قولا في شرحي لصحيح البخاري وغيره اهـ وقال في مادة (مسح): والمسيح عيسى ﷺ لبركته، وذكرت في اشتقاقه خمسين قولا في شرحى لمشارق الأنوار وغيره اهر وقال ابن منظور في لسان العرب: قال ابن سِيدَه: والمسيح عيسى ابن مريم صلى الله على نبينا وعليهما، قيل: سُمّى بذلك لصدقه، وقيل: سُمّي بـ لأنه كان سـائحًا في الأرض لا يستقـر اهـ وقيل: سُمّي المسيح مسيحا لأنه خرج من بطن أمه ممسوحا بالدهن، كما

سُمّي الدجال مسيحا لأنه كان ممسوح العين، وسيقتل مسيحُ الهُدَى عيسى ابن مريم مسيحَ الضلالة الدجالَ كما أخبر بذلك رسول الله عليه عندما ينزل في آخر الزمان. أما عيسي عليه السلام فقيل: هو مشتق من العيس وهو بياض تعلوه حمرة، وتُسمّى الإبل البيض التي يخالطُ بياضَها شُفْرةٌ عيسًا، وقيل: هو اسم غير مشتق وهو اسم عبرانيّ أو سريانيٌّ ، وقد حرّفة المحرفون وقلبوه وقالوا : يسوع . وقد اشتملت طلائع البشائر على سبع بشارات في قوله عز وجل: ﴿ يبشّركِ بكلمة منه اسمه المسيح عيسي ابن مريم وجيها في الدنيا والآخرة ومن المقربين و يكلُّم الناس في المهد وكهلا ومن الصالحين ﴾ فالبشارة الأولى بالولد والثانية بتسميته، والثالثة بكونه وجيها في الدنيا والآخرة، والرابعة بكونه من المقربين، والخامسة بكونه يكلّم الناس في المهد، والسادسة بكونه يعيش إلى سن الكهولة وفيه إشارة إلى أنه لا يعيش إلى سنّ الشيخوخة، وقد كان كما ذكر الله عز وجل، والسابعة بكونه من الصالحين. ومعنى كونه : ﴿وجيها في الدنيا والآخرة ﴾ أي ذا شرف ووجاهة ومنزلة عالية في الدنيا بها يُنزله الله عليه من الوحي والشريعة وما يؤتيه من المعجزات ، وفي الآخرة حيث يشفع عند الله فيمن يأذن الله له أن يشفع فيه فيقبل الله منه أسوة بإخوانه من أولي العزم من المرسلين عليهم الصلاة والسلام، يقال للرجل الذي يعظُّمه الملوك والناس: وجيه، وَوَجُهَ فلان إذا عُظِّم، ومنه قول بعض الصحابة رضى الله عنهم: كان الرجل من أصحاب محمد عليه إذا حفظ البقرة وآل عمران وَجُهَ في أصحاب رسول الله ﷺ. و﴿وجيهًا ﴾ منصوب على الحال والتقدير: إن الله يبشركِ بهذا الولد وجيها في الدنيا والآخرة، والمقصود أنه حال من «كلمة» فإنها وإن كانت نكرة لكنها صالحة لأن ينتصب بها الحال، وتذكير الحال باعتبار معنى «كلمة» إذ المراد بها الولد كما أشرتُ، وقد وصف الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم رسوله موسى عَلَيْ كذلك بأنه كان عند الله

وجيها، حيث يقول: ﴿ يا أيها الذين آمنوا لا تكونوا كالذين آذَوا موسى فبرَّأه الله مما قالوا وكان عند الله وجيها ، ومعنى كونه من المقربين أي من أهل المنزلة العالية في الفردوس الأعلى مع إخوانه أولي العزم من المرسلين، ومعنى قوله عز وجل: ﴿وَيكلُّم النَّاسِ فِي المهد وكهدلًا ﴾ أي ويخاطب بني إسرائيل لتعريفهم بنفسه، وللبرهان على طهارة أمه وهو حديث عهد بالولادة، والمهد: مَضْجَعُ الصبي في رضاعه وما يُمْهَد للرضيع ويوطّأ له لينام فيه من الفراش، وجملة: ﴿ويكلم الناس﴾ في موضع نصب على الحال المعطوفة على قوله عز وجل: ﴿وجيها ﴾ كأنه قيل: وجيها ومكلّما الناس في المهد، وقد ساق الله تبارك وتعالى كلامه الذي تكلم به في المهد في سورة مريم حيث يقول: ﴿فأتت به قومها تحمله قالوا: يا مريم لقد جئت شيئا فريًّا \* يا أخت هارون ما كان أبوكِ امْراً سَوْءٍ وما كانت أمّك بغيّا \* فأشارت إليه قالوا: كيف نكلم من كان في المهد صبيًا \* قال: إني عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيا \* وجعلني مباركًا أين ما كنتُ وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيّا \* وبرّا بوالدي ولم يجعلني جبّارًا شقيًّا ﴿ والسلام عليّ يوم وُلِدتُ ويوم أموت ويوم أبعث حيّا، وقد أخبر رسول الله عَلَيْ أنه لم يتكلم في المهد إلا ثلاثة ، فقد روى البخاري ومسلم واللفظ لمسلم من حديث أبي هريرة عن النبي علي قال: «لم يتكلم في المهد إلا ثلاثة: عيسى ابن مريم، وصاحب جُرَيْج، وكان جريج رجلا عابدا، فاتخذ صَوْمَعةً، فكان فيها، فأتته أمّه وهو يصلي، فقالت: يا جريج، فقال: يا رب، أمي وصلاتي، فأقبل على صلاته، فانصرفَتْ، فلما كان من الغد أتته وهو يصلى، فقالت: يا جريج، فقال: يارب، أمي وصلاتي فأقبل على صلاته فانصرفَتْ، فلما كان من الغد أتته وهو يصلى فقالت: يا جريج، فقال: أي ربّ، أمي وصلاتي، فأقبل على صلاته، فقالت: اللهم لا تُمِتْهُ حتى ينظر إلى وجوه المومِسَات، فتذاكر بنو إسرائيل

جُرَيْجًا وعبادتهُ، وكانت امرأة بَغيٌّ يُتَمَثّل بحسنها، فقالت: إن شئتم لأفتننّه لكم، قال: فتعرّضَتْ له، فلم يلتفت إليها، فأتت راعِيًا كان يأوي إلى صومعته، فأمْكَنتُه من نفسها، فوقع عليها، فحَملَت، فلما ولدت قالت: هو من جريج، فأتوه فاستنزلوه وهدموا صومعته، وجعلوا يضربونه، فقال: ما شأنكم؟ قالوا: زَنَيْتَ بهذه البَغِيّ، فولدت منك، فقال: أين الصّبي؟ فجاءوا به، فقال: دعوني حتى أصلّي، فصلّى، فلما انصرف أتى الصبيّ فطعن في بطنه وقال: يا غلام من أبوك؟ قال: فلانٌ الرّاعي، قال: فأقبلوا على جريج يقبّلونه ويتمسّحون به، وقالوا: نبني لك صومعتك من ذهب، قال: لا ، أعيدوها من طين كما كانت ، ففعلوا . وبينا صبيٌّ يرضع من أمه فمرّ رجل راكب على دابة فارهة وشارة حسنة ، فقالت أمّه: اللهم اجعل ابني مثل هذا، فترك الثّدي وأقبل إليه، فنظر إليه فقال: اللهم لا تجعلني مثله، ثم أقبل على ثَدْيِه فجعل يرتضع» قال: فكأبي أنظر إلى رسول الله ﷺ وهو يحكي ارتضاعه بإصبعه السبابة في فمه ، فجعل يَمُصُّها ، قال : «ومرّوا بجارية وهم يضربونها ويقولون: زَنَيْتِ، سَرَقْتِ، وهي تقول: حسبي الله ونعم الوكيل، فقالت أمه: اللهم لا تجعل ابني مثلها، فترك الرّضاع ونظر إليها، فقال: اللهم اجعلني مثلها، فهناك تراجعا الحديث، فقالت: حَلْقَى، مرّ رجلٌ حسن الهيئة فقلتُ: اللهم اجعل ابني مثله، فقلتَ: اللهم لا تجعلني مثله، ومروا بهذه الأمة وهم يضربونها ويقولون: زَنَيْتِ، سَرَقْتِ، فقلتُ: اللهم لا تجعل ابني مثلها، فقلتَ: اللهم اجعلني مثلها، قال: إن ذاك الرجل كان جبّارا، فقلتُ: اللهم لا تجعلني مثله، وإنّ هذه يقولون لها: زَنَيْتِ، ولم تزْنِ، وسرقْتِ، ولم تسرق، فقلت: اللهم اجعلني مثلها». وقوله: ﴿وكهلا﴾ هو منصوب على الحال من فاعل يكلم كأنه قيل: يكلم الناس حالة كونه في المهد وحالة كونه كهلا. والكهل هو ما كُمُل

شبابه واجتمعت قوته قبل سنّ الشيخ وخة، مأخوذ من قول العرب: اكتهل النبات، إذا قوي وانتهى منتهاه، ومنه قول الأعشى:

يُضاحك الشمس منها كوكبٌ شَرِقٌ مُؤزَّرٌ بعميم النبت مُكْتَهِل والغالب أن يصير الرجل كهلا فيها بين الشلاثين والأربعين، وقد تمتد قوته إلى الخمسين. وفي قوله عز وجل: ﴿ويكلم الناس في المهد وكه لا﴾ تنديد بالنصارى الذين جعلوا عيسى إلها، لأن الإله منزه عن هذه الأحوال التي تدل على الفناء والزوال، وقوله عز وجل: ﴿ومن الصالحين﴾ إشعار ببلوغه أكمل الدرجات العالية، قال الفخر الرازي: فإن قيل: كون عيسى كلمة من الله تعالى، وكونه وجيها في الدنيا والآخرة، وكونه من المقربين عند الله تعالى، وكونه مكلها للناس في المهد وفي الكهولة، كلّ واحد من هذه الصفات أعظم من كونه صالحا، فلم ختم الله أوصاف عيسى بقوله: ﴿ومن الصالحين﴾؟ قلنا: إنه لا رتبة أعظم من كون المرء صالحا، لأنه لا يكون الصالحين﴾؟ قلنا إلا ويكون في جميع الأفعال والتروك مواظبا على النهج الأصلح والطريق الأكمل، ومعلوم أن ذلك يتناول جميع المقامات في الدنيا والدين، في أفعال القلوب وأفعال الجوارح، فلها ذكر الله تعالى بعض التفاصيل أردفه بهذا الكلام الذي يدل على أرفع الدرجات اه.

قال تعالى: ﴿قالت رَبّ أَنّى يكون لى ولد ولم يمسسنى بشر قال كذالك الله يخلق ما يشاء، إذا قضى أمرا فإنها يقول له كن فيكون \* ويعلّمه الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل \* ورسولا إلى بنى إسرائيل أنّى قد جئتكم بآية من ربّكم أنّى أخلق لكم من الطّين كهيئة الطّير فأنفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله وأبرئ الأكمه والأبرص وأحيى الموتى بإذن الله وأنبئكم بها تأكلون وما تدّخرون في بيوتكم، إنّ في ذلك لآية لكم إن كنتم مؤمنين ﴾

لما سمعتْ مريم عليها السلام من روح القدس جبريل عَلَيْ البشارة بكلمة الله المسيح العظيم الشأن قالت متعجّبة غير منكرة ولا شاكّةٍ في قدرة الله عز وجل الذي عرفت نعمته عليها حيث كان يسوق لها ألوان الرزق العجيب: أنَّى يكون لي ولـد ولم يمسسني بشر وليس في تاريخ الإنسانية كلهـا أن جاء ولدٌ من امرأة بلا زوج وهي نقيةٌ طاهرةٌ في الذروة من العفاف؟ مع علمها أن الله عز وجل خلق آدم من غير أب ولا أم، وخلق حواء من غير أمّ، وقد سارعت بالضراعة إلى الله قائلة: ربّ كيف يوجد هذا الولد مِنّى؟ فأجابها جبريل عن أمر الله عز وجل قائلا لها: ﴿كَذَٰلِكِ الله يَخْلَقِ مَا يَشَاء، إذا قضى أمرا فإنها يقول له كن فيكون ﴿ أي هكذا يخلق الله منكِ ولدًا لك من غير أن يمسَّكُ بشرٌ فيجعله آية للناس على كمال قدرته وأنه لا يعجزه شيء من الخلق، فإنه يخلق ما يشاء ويصنع ويبتدع ما يريد، لا رادَّ لقضائه ولا معقب لحكمه، فمهما أراد إيجاد شيء من الخلق أوجده على الوجه الذي يريد، لا يحتاج إلى سبب لأنه الربّ المهيمن على كل شيء فإذا قال للشيء كن فيكون. ومما يلفت الانتباه أن زكريا عليه السلام لما قال : ﴿ رَبِّ أَنِّي يكون لي غلام وقد بلغني الكبر وامرأتي عاقر﴾ أجيب بقوله: ﴿كَذَالِكَ الله يفعل ما يشاء﴾ وأنّ

مريم عليها السلام لما قالت: ﴿رَبِّ أَنِّي يَكُونُ لِي وَلَـدُ وَلَمْ يَمْسَنِي بِشُّ أجيبت بقوله: ﴿ كَذَالِكِ الله يخلق ما يشاء ﴾ ولا شك أن ولادة العذراء من غير أن يمسّها بشرٌ أبدع وأغرب وأظهر وأدلّ على القدرة من ولادة عجوز عاقر من زوج بلغ من الكبر عتيًا، لـذلك جاء البيان البليغ في جانب إيجاد عيسى بقوله: ﴿ يُحْلَقُ ﴾ وفي جانب إيجاد يحيى بقوله: ﴿ يفعل ﴾ لأن الخلق ينبئ عن الاختراع والإيجاد وهو أنسب بهذا المقام من مطلق الفعل الذي وقع في جواب تعجّب زكريا عليه السلام، كما أن في ذلك تنديدا بمن جعل عيسى إلما أو ابن إله لأنه مخلوق خلقه ربّ السموات والأرض فهل يليق بإنسان عنده ذرة من عقل أن يعبد مخلوقًا مثله؟ وقوله تعالى: ﴿ويعلمه الكتاب والحكمة التوراة والإنجيل\* ورسولا إلى بني إسرائيل مذه هي بقية البشائر التي بشرت الملائكة بها مريم عليها السلام بولادة المسيح وصفاته قبل أن تحمل به، وبها تبلغ هذه البشائر اثنتي عشرة بشارة، وقوله عز وجل: ﴿ ويعلُّمه الكتاب ﴾ أي ويعرَّفه الكتابة والخط الذي يخطُّه بيده ، وفيه لفت انتباه إلى نعمة معرفة الخط والكتابة، أمّا عدم تعليم النبي عَلَيْ الخطّ والكتابة فلتهام المعجزة الكبرى حيث يبعثه الله عز وجل معلما للأمم وهو أمّي مبعوث بالكتاب المهيمن على سائر كتب النبيين، وقوله: ﴿والحكمة ﴾ هي الفهم والعقل عن الله عز وجل، وإدراك العلوم النافعة، وسلوك الطريق المستقيم، ومعرفة السنة التي يوحيها الله عز وجل إليه في غير كتاب. وقوله: ﴿والتوراة﴾ أي ويعلُّمه نصوص التوراة المنزلة على كبير أنبياء بني إسرائيل موسى عليه السلام ويعرّفه مقاصدها، وقوله: ﴿والإِنجِيلِ ﴾ أي ويعلمه الإنجيل الذي ينزله عليه، وقوله: ﴿ورسولا إلى بني إسرائيل﴾ أي ويبعثه الله عز وجل رسولا إلى بني إسرائيل، وهذه هي أكبر البشائر الاثنتي عشرة، وأخرها في الذكر لاتصالها بها يقوله عيسى عليه السلام لبني إسرائيل عندما

يبعثه الله عز وجل إليهم بعد أن يبلغ أشدّه، وقد ذكر الله تبارك وتعالى في سورة مريم ما يفيد أنه بعد تمام بشارتها واطمئنانها، نفَخَ فيها جبريل عليه السلام فحملت بعيسي عليه السلام وأنه لما ألجأها المخاض ووجع الولادة إلى جـذع النخلة أدركهـا خـوف مـا ستلقاه من اليهـود وهم قـوم بُمْتُ فطمأنها جبريل عليه السلام وعلَّمها ما تحتاجه لنفسها وما تفعله وتقوله لقومها حيث يقول الله عز جل في ذلك: ﴿ فَحَمَلَتْه فانتبذت به مكانا قصيّا \* فأجاء ها المخاض إلى جـ ذع النخلة قالت يا ليتني مِتُّ قبل هذا وكنت نسيا منسيا فناداها من تحتها ألا تحزني قد جعل ربّك تحتك سريا ﴿ وهُـزِّي إليك بجذع النَّخلة تُسَاقِطْ عليك رُطَبًا جَنِيًّا ﴿ فَكَلِّي وَاشْرِ بِي وَقَرِّي عَيْنًا فَإِمَّا تَرَيِّنَّ من البشر أحدًا فقولي إني نذرت للرحمن صومًا فلن أكلم اليوم إنسيا \* فأتت به قومها تحمله قالوا يا مريم لقد جئت شيئا فريّا \* يا أخت هارون ما كان أبوك امرأ سَوْءٍ وما كانت أمَّك بغيّا \* فأشارت إليه قالوا كيف نكلِّم من كان في المهد صبيا \* قال إنّي عبد الله آتاني الكتاب وجعلني نبيًّا \* وجعلني مباركا أين ما كنت وأوصاني بالصلاة والزكاة ما دمت حيّا \* وبرّا بوالدي ولم يجعلني جبّارا شقيّا \* والسلام عليَّ يوم ولدت ويوم أموت ويوم أبعث حيّا. ﴾ وقوله عز وجل: ﴿أنِّي قد جئتكم بآية من ربكم أني أخلق لكم من الطين كهيئة الطير فأنفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله ﴾ هذا شروع في بيان قصة ما وقع لعيسى عليه السلام بعد أن بلغ أشُدّه حيث أرسله الله عز وجل إلى بني إسرائيل فلما جاءهم أخبرهم بأنه قد جاءهم مُرْسَلا إليهم من الله عز وجل بمعجزات مؤيّدة له بأنه رسول من رب العالمين، والمراد بالآية في قوله: ﴿قد جئتكم بآية من ربكم ﴾ جنس الآية فهي تشمل أكثر من آية ، ولذلك فسرها بأنواع من الآيات وهي أنه يخلق لهم من الطين كهيئة الطير فينفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله ويبرئ الأُكْمَ له والأبرص ويحيى الموتى بإذن الله وينبّئهم بها يأكلون وما

يدخرون في بيوتهم، ثم قال عن هذه الأنواع من المعجزات: ﴿إِنَّ فِي ذٰلك لآيةً لكم ﴾ ومعنى قوله عز وجل : ﴿ أَنَّى أَخِلْقَ لَكُمْ مِنَ الطِّينِ كَهِيئة الطِّيرِ فأنفخ فيه فيكون طيرا بإذن الله ﴾ أي أصوّر أمامكم من الطين شكل طير ثم أنفخ فيه فيطير بإذن الله، وأنتم تنظرون إليه وتشاهدونه بأعينكم، وقد أذِن الله عز وجل لعيسى عليه السلام في تصوير صورة الطير من الطين والنّفخ فيه ليطبر بإذن الله لتكون هذه المعجزة الحسيّة آية ظاهرة على أنه رسول من رب العالمين، وهذه هي الآية الأولى، أما الآية الثانية والآية الثالثة فقد أخبر الله عز وجل عنهما بقوله: ﴿ وأبرئ الأَكْمَهُ والأَبْرَصَ ﴾ والأَكْمَهُ هو من وُلِدَ ممسوح العينين لا حَدَقة لعينه، وشفاء الأكمه وإبراؤه ليبصر لا طاقة لأحد من الأطباء قديما وحديثا عليه، فهو من أظهر المعجزات الحسية، والأبرص هو المصاب بالبركص وهو داء معروف يظهر في بياضٍ يصيب ويعتري جلد الإنسان يعجز نُطُسُ الأطباء عن علاجه قديما وحديثا، أما الآية الرابعة فقد أخبر الله عز وجل عنها بقوله: ﴿وأحيى الموتى بإذن الله ﴾ أي وأنادي بعض الموتى فيقومون وأنتم تنظرون وتعود لهم الحياة بعد الموت، وقوله: ﴿بإذن الله ﴾ هو قيد في إبراء الأكمه والأبرص وإحياء الموتى، وقيد به هذه الأفعال الخارقة لنفى توهم الألوهية فيه، فهو ردّ على النصارى الذين زعموا أنه فعل هذه الأفعال بوصفه إلَّها، تعالى الله عما يقولون علوًّا كبيرا، وقد قيــد الله عز وجل بهذا القيد هذه المعجزات في سورة المائدة حيث يقول: ﴿و إِذْ تَحْلَق مِنْ الطين كهيئة الطير بإذني فتنفخ فيها فتكون طيرا بإذني وتبرئ الأكمه والأبرص بإذني وإذ تخرج الموتى بإذني ﴾ وقد ذكرت في تفسير قوله عز وجل في سورة البقرة: ﴿ وَإِنْ كُنتُم فِي رِيبِ مَمَا نزلنا على عبدنا فأتوا بسورة من مثله ﴾ أن معجزات كل نبي كانت تناسب أعلى ما وصل إليه قومـه في العلم ليعرفوا أنَّ هذه المعجزة تفوق كل ما وصلوا إليه، وأنها ليست من قدرة البشر وإنها هي

من مالك القُوَى والقُدر، وأشرت إلى أن من بُعِثَ إليهم عيسى عليه السلام كانوا أبصر الناس في عصرهم بالطب فجعل الله عز وجل معجزة عيسى عليه السلام من جنس ما برعوا فيه فكانت معجزته أنه يبرئ الأكمه والأبرص ويحيى الموتى بإذن الله، ويصور من الطين كهيئة الطير ثم ينفخ فيه فيكون طيرًا بإذن الله. أما الآية الخامسة من الآيات الحسية التي أيّد الله تعالى بها عبده ورسوله عيسى ابن مريم عليه السلام فهي أنه يخبرهم بما يأكلون وبما يد خرون في بيوتهم ، أي يقول الأحدهم : أنت أكلت اليوم كذا وتدّخر في بيتك لغدك كـذا، مما يقطعـون بأنه لا علم لغيرهم بـه، وقد أخبرهم عيسى عليه السلام بأن هذه آية ينتفع بها من يشرح الله صدره لـ الإيمان، وفي ذلك يقول الله عز وجل: ﴿ وأَنْبَنُّكُم بِهَا تأكلون وما تَدَّخِرُون في بيوتكم، إن في ذٰلك لآيةً لكم إن كنتم مؤمنين ﴾، وقوله عز وجل: ﴿إن في ذٰلك لآية لكم إن كنتم مؤمنين ﴾ قال ابن جرير رحمه الله: يعنى بذلك جل ثناؤه: إن في خلقي من الطين الطيرَ بإذن الله، وفي إبرائي الأكمه والأبرص، وإحيائي الموتى، وإنبائي إياكم بها تأكلون وما تدّخرون في بيوتكم، ابتداءً من غير حساب وتنجيم ولا كهانة وعرافة ، لعبرةً لكم ومُتَفكِّرًا تتفكرون في ذلك فتعتبرون به أنى محقّ في قولي لكم: إني رسول من ربكم إليكم، وتعلمون به أني فيها أدعوكم إليه من أمر الله ونهيه صادق ﴿إن كنتم مؤمنين ﴾ يعنى إن كنتم مصدّقين حجج الله وآياته، مقرين بتوحيده، وبنبيّه موسى، والتوراة التي جاءكم بها اه. قال تعالى: ﴿ومصدّقا لما بين يديّ من التوراة ولأحلّ لكم بعض الـذى حُرّم عليكم، وجئتكم بآية من ربّكم فاتقوا الله وأطيعون إنّ الله ربّى وربّكم فاعبدوه، هذا صراط مستقيم فلمّا أحسّ عيسى منهم الكفر قال من أنصاري إلى الله قال الحواريون نحن أنصار الله آمنا بالله واشهد بأنّا مسلمون « ربّنا آمنا بها أنزلت واتّبعنا الرّسول فاكتبنا مع الشاهدين ﴾

بعد أن بيّن عيسى عليه السلام لبني إسرائيل المعجزات الباهرة، والآيات الظاهرة المصدّقة له بأنه رسول من رب العالمين بيّن هنا مضمون الرسالة التي جاء بها من عند الله، فقال: ﴿ومصدقا لما بين يدي من التوراة ولأحل لكم بعض الذي حرم عليكم وجئتكم بآية من ربكم فاتقوا الله وأطيعونِ ﴿ إِنَّ اللهُ ربّي وربّكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم الله وقوله: ﴿ ومصدّقا الله منصوبٌ على الحال من ﴿جئتكم الي جئتكم بهذه المعجزات وجئتكم مصدقًا لما بين يديّ من التوراة ومحلاً لكم بعض الذي حرّم عليكم. ومعنى: ﴿ومصدّقا لما بين يديّ من التوراة ﴾ أي ومؤمنا بكتاب الله الذي أنزله على موسى بن عمران عليه السلام وهو التوراة ومقرًا بها وأنها من عند الله، وهذا الذي قاله عيسى عليه السلام مُشْعِر بأن رسل الله يصدق بعضهم بعضًا، ويؤمنون بجميع كتب الله، وفيه تنديد باليهود الذين كفروا بعيسى عليه السلام وكذبوه، مع أن التوراة فيها إشارة إلى أن الله عز وجل سيرسل لهم مسيحا، لكنهم أبَوا أن يكونوا أتباع المسيح الحق، ليكونوا أتباع المسيح الدجال لعنه الله ولعنهم، وقوله عز وجل: ﴿ولأحِلُّ لكم بعض الذي حُرِّم عليكم ﴾ أي ولأرفع عنكم بعض الإصر ولأخفف عليكم فأبيح لكم بأمر من الله عز وجل بعض ما كان محرّما عليكم في التوراة، حيث جعل الله عز وجل لكل نبي شرعة ومنهاجا يلائم أمته ويقوم بصلاح معاشها ومعادها، وكذلك يشرح لهم عيسى عليه

السلام الوجم الصحيح فيها يختلفون فيه من المسائل ويبين لهم الحق والصواب فيما اختلفوا فيه، كما قال عز وجل في سورة الزخرف: ﴿ولما جاء عيسى بالبينات قال قد جئتكم بالحكمة ولأبيّن لكم بعض الذي تختلفون فيه فاتقوا الله وأطيعونِ \* إن الله هو ربي وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم \* ولا يقول قائل: كيف يكون مصدقا لما بين يديه من التوراة ثم يعلن أنه يُحلُّ بعض ما حُرّم فيها؟ إذ لا معارضة ألبتة في ذلك ولا تناقض لأننا معشر المسلمين نؤمن بالتوراة والإنجيل وسائر كتب الله مع جزمنا بأن شريعتنا قد نسخت سائر أحكام الكتب الساوية السابقة سوى أصول الدين التي تطابقت عليها جميع النبوّات كما أشار إلى ذلك قوله عز وجل: ﴿شرع لكم من الدين ما وَصَّى به نوحا والنبي أوحينا إليك وما وصَّينا به إبراهيم وموسى وعيسى أن أقيموا الدين ولا تتفرقوا فيه وكما قال عز وجل: ﴿لكلِّ جعلنا منكم شِرْعة ومنهاجا، وقوله عز وجل: ﴿وجئتكم بآية من ربّكم ﴾ يمكن أن تكون هذه الجملة تأكيدا لقوله تعالى في مطلع المقام السابق: ﴿ أَنِي قد جئتكم بآية من ربكم ﴾ لتحريك قلوبهم بسبب بلادة نفوسهم، ويمكن أن تكون هذه الجملة مؤسِّسة لتعريفهم بأن درب عيسى عليه السلام في رسالته درب مسلوك وهو منهج النبيين والمرسلين حيث يؤيدهم الله عز وجل بآياته، وهم يقرءون ذلك في كتبهم، ثم جرَّد عيسى عليه السلام لهم ما يدعوهم إليه من إخلاص العبادة لله وحده وتقواه عز وجل في السّر والعلن، بطاعة أوامره والانتهاء عن زواجره، وطاعة عبده ورسوله عيسى ابن مريم الذي جاءهم بسعادة الدنيا والآخرة لمن أطاعه، وفي ذلك يقول عز وجل: ﴿فاتقوا الله وأطيعونِ \* إن الله ربي وربكم فاعبدوه هذا صراط مستقيم ، وهذه هي خلاصة دعوة الأنبياء والمرسلين، فإنهم جميعًا جاءوا لتحقيق تقوى الله عز وجل وطاعة المرسلين والإقرار بأن الله عز وجل هو وحده ربّ كلّ شيء

وسيده ومليكه ومصلحه، والمهيمن عليه والقائم على كل نفس بها كسبت، فعلى كلُّ عاقل أن يخلص العبادة لله وحده ويبوقن بأنه لا إلَّه إلا الله وأنه لا شريك له ولا نِد ولا نظير ولا والد ولا ولد ولم يكن له كفوا أحد. ولا شك أن من التزم بهذا المنهج النبوي سار على صراط مستقيم، وطريق قويم. وقوله عز وجل: ﴿ فلما أحسّ عيسى منهم الكفر قال مَن أنصاري إلى الله ﴾ أي فلما أظهر اليهود الكفر بعيسى عليه السلام، وأصرّوا على عدم الإيمان والانقياد له، وفعلوا معه أفعالا من كفرهم به أصبح يحسّ معها أنهم لن يؤمنوا به وأنهم مصمّمون على قتله، وتمالأوا مع الرومان الوثنيين عليه قال عيسى عليه السلام موجّها كلامه للحواريين: من أنصاري إلى الله؟ أي مَن أنصاري في الدعوة إلى إخلاص العبادة لله وحده وتأييد دين الله، وإعلاء كلمة الله، ومما يدلّ على أنّ كلامه كان موجّها إلى الحواريين قوله تبارك وتعالى في سورة الصف: ﴿ يا أيها الذين آمنوا كونوا أنصار الله كما قال عيسى ابن مريم للحواريين من أنصاري إلى الله قال الحواريون نحن أنصار الله ﴾ . وقوله عز وجل: ﴿قال الحواريون نحن أنصار الله ﴾ أي قال السابقون الأولون من أتباعه عليه السلام: نحن أنصار الله بتأييدك في الدعوة إلى إخلاص العبادة لله وحده لا شريك له، وإعلاء كلمة الله، والتمسك بدينه، والالتزام بشرعه، والوقوف عند حدوده، والسير على الصراط المستقيم. والحواريون جمع حواري، والحواري في الأصل هو الوزير أو من يصلح للخلافة أو الناصر، أو الخالص، أو هو ناصر الأنبياء، أو القَصّار لأنه يُحَوِّر الثياب أي يُبَيِّضها، وذكر البخاري في صحيحه عن ابن عباس رضي الله عنهما قال: وسُمّي الحواريون لبياض ثيابهم. وقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من حديث جابر بن عبد الله رضى الله عنهما قال: قال النبي علي : «إنَّ لكل نبي حواريٌّ، وإن حواريّ الزبيرُ بن العوام». والمتبادر من القرآن العظيم

يشعر أن الحواريين هم السابقون الأولون من أمة عيسى عليه السلام وكبار أصحابه وخواصهم رضى الله عنهم، وقد ذكر الله تبارك وتعالى الحواريين في كتابه الكريم في مواضع، فذكر ما ألقى الله عز وجل في نفوسهم من المسارعة إلى الإيمان بعيسى عليه السلام وتأييده ونصرته وتصديقه فيها جاء به عن ربه عز وجل حيث يقول: ﴿ و إِذْ أُوحِيثُ إِلَى الحواريينِ أَنْ آمنوا بِي وبرسولِي قالوا آمنا واشهد بأننا مسلمون المألي ألهمت الحواريين وقذفت في قلوبهم تصديق عيسى ابن مريم، ولا شك أنهم ليسوا بأنبياء ولا معصومين من الخطأ، ولـذلك ذكر الله عـز وجل عنهم أنهم قـالوا لعيسى ابن مريم: هل يستطيع ربُّك أن ينزُّل علينا مائدة من السماء. وقوله تبارك وتعالى: ﴿آمنَّا بالله واشهد بأنّا مسلمون \* ربّنا آمنًا بها أنزلتَ واتّبَعْنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين \* أي صدّقنا بالله واشهد أنت يا عيسى علينا بأننا مسلمون حنفاء لله غير مشركين به، فنحن على ملتك وملة أبيك إبراهيم خليل الرحمن، وفيه لفت انتباه نصارى نجران وغيرهم إلى بطلان مذهب من أشرك بالله أو قال: اتخذ الله ولدا، وتصديقٌ لرسوله محمد ﷺ الذي جاء بدين الإسلام، الذي هو دين جميع النبيين والمرسلين عليهم السلام، وقوله تعالى: ﴿ رَبْنَا آمنا بِمَا أَنْزَلْتُ واتبعنا الرسول فاكتبنا مع الشاهدين ﴾ قال ابن جرير رحمه الله: وهذا خبرٌ من الله عز وجل عن الحواريين أنهم قالوا: ﴿ رَبُّنا آمنًا ﴾ أي صدَّقنا ﴿ بِمَا أنزلت العني بها أنزلت على نبيك عيسى من كتابك، ﴿واتَّبعنا الـرسول الرسول الله السول ا يعني بذلك صِرْنا أتباع عيسى على دينك الـذي ابتعثته به، وأعوانه على الحق الذي أرسلته به إلى عبادك، وقوله: ﴿ فَاكتبنا مِعِ الشَّاهِدِينِ ﴾ يقول: فأُثْبِتْ أسماءنا مع أسماء الذين شهدوا بالحق، وأقروا لك بالتوحيد، وصدّقوا رسلك، واتبعوا أمرك ونهيك، فاجعلنا في عدادهم ومعهم فيها تكرمهم به من كرامتك، وأحِلنا محلّهم، ولا تجعلنا ممن كفر بك، وصدّ عن سبيلك،

وخالف أمرك ونهيك، يُعرّف خلقه جل ثناؤه بـذلك سبيل الـذين رضي أقوالهم وأفعالهم ليحتذوا طريقهم، ويتبعوا منه اجهم، فيصلوا إلى مثل الذي وصلوا إليه من درجات كرامته، ويكذّب بذلك الذين انتحلوا من الملل غير الحنيفية المسلمة، في دعواهم على أنبياء الله أنهم كانوا على غيرها، ويحتجّ به على الوفد الذين حاجّوا رسول الله ﷺ من أهل نجران بأنّ قِيلَ مَن رضي الله عنه من أتباع عيسي كان خلاف قِيلِهم، ومنهاجهم غير منهاجهم اهـ وقال ابن كثير رحمه الله: قال ابن أبي حاتم: حدثنا أبو سعيد الأشَجّ حدثنا وكيع حدثنا إسرائيل عن سِمَاك عن عكرمة عن ابن عباس رضي الله عنها في قوله: ﴿فَاكْتَبْنَا مِعُ الشَّاهِدِينَ ﴾ قال: مع أمة محمد ﷺ، وهـذا إسناد جيد اه.، ولا شك أن أمة محمد عليه سيشهدون للأنبياء يوم القيامة بأنهم بلُّغوا أممهم، بعد أن يشهد كلِّ نبي على أمته أنه بلُّغهم رسالة الله التي أرسله بها، ويكون رسول الله ﷺ شاهـدا على أمته كما قـال عز وجل: ﴿وكـــــّالك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا﴾ وقد ذكرت في تفسيرها ما رواه البخاري في صحيحه من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه أن رسول الله عليه قال: «يُدعَى نوحٌ عليه السلام يوم القيامة فيقول: لبيك وسَعْدَيْك يا رب، فيقول: هل بلّغت؟ فيقول: نعم، فيقال لأمته: هل بلّغكم؟ فيقولون: ما أتانا من نذير، فيقول: من يشهد لك؟ فيقول: محمد وأمّته، فيشهدون أنه قد بلّغ، ويكون الرسول عليكم شهيدًا، فذلك قوله عز وجل: ﴿وكذالك جعلناكم أمة وسطا لتكونوا شهداء على الناس ويكون الرسول عليكم شهيدا ﴾. قال تعالى: ﴿ومَكروا ومكرَ الله والله خيرُ الماكرين \* إذ قال الله يا عيسى إنّى متوفّيك ورافعك إليّ ومطهّرك من الذين كفروا وجاعلُ الذين اتّبعوك فوق النذين كفروا إلى يوم القيامة ثم إليّ مرجعكم فأحكُم بينكم فيما كنتم فيه تختلفون \* فأما الذين كفروا فأعذّبهم عذابا شديدا في الدنيا والآخرة وما لهم من ناصرين \* وأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيوفّيهم أجورهم ، والله لا يحبّ الظالمين \* .

بعد أن ذكر الله عز وجل أن عيسى عليه السلام قد أحسّ من قومه الكفر وأنهم قد أصروا على ضلالهم، وأنه عليه السلام دعا أتباعه إلى تأييد دين الله والاستمساك به وأن الحواريين قد استجابوا له، أشار هنا إلى أن اليهود لعنهم الله لم يقفوا عند كفرهم وعنادهم بل تَعَدُّوا ذلك إلى الكيد له والعمل على التخلص منه بقتله، وتعاونوا في هذا الإثم الذي عزموا عليه مع الرومان الوثنيين الـذين كـانوا يحكمون فلسطين وقتئـذ، وتمالأوا عليه، واتفـق اليهود والرومان على أخذه والفتك به، فلما أحاطوا بمنزله، وظنُّوا أنهم قد ظفروا به، نجاه الله تبارك وتعالى من مكرهم وشرهم وكيدهم، فألقى شبهه على شخص من مبغضيه فحسبوه عيسى عليه السلام فأخذوه، وقتلوه، وصلبوه، أما عيسى عليه السلام فقد رفعه الله إليه، وحيَّب مكر الكافرين، وردّ كيد الكائدين، وفي ذلك يقول الله عز وجل هنا في هذا المقام: ﴿ومكروا ومكر الله والله خير الماكرين، إذ قال الله يا عيسى إني متوفّيك ورافعك إليّ ومطهّرك من الذين كفروا وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة ثم إليّ مرجعكم فأحكُمُ بينكم فيها كنتم فيه تختلفون \* فأما الذين كفروا فأعذَّبهم عذابًا شديدًا في الدنيا والآخرة وما لهم ناصرين \* وأمّا الذين آمنوا وعملوا الصّالحات فيوفّيهم أجورهم، والله لا يحبّ الظالمين ﴿ وهكذا قضى الله عز

وجل أن ينصر رسُله والمؤمنين، وأن يخزي أعداءه الكافرين، وقد نصّ الله عز وجل على أن عيسى عليه السلام لم يُقْتَل ولم يُصْلَب، وإنها شُبِّه لليهود الذين كانوا يعرفونه أما الرومان الوثنيون الذين جاءوا لأخذ عيسي عليه السلام فما كانوا يعرفونه، وفي بيان مكر الله بهم وتخييب سعيهم، وما ألقى الله عز وجل من شَبَهِ المسيح على الشخص الذي كان يتقرب منه وهو يُبْغضه ويتمالأ مع اليهود والرومان عليه يقول تبارك وتعالى في اليهود: ﴿ وبكفرهم وقولهم على مريم بهتانا عظيما \* وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله وماقتلوه وما صلبوه وَلَكن شُبِّه لهم، وإنَّ الذين اختلفوا فيه لفي شكَّ منه، ما لهم به من علم إلا اتباع الظنّ ، وما قتلوه يقينًا \* بل رفعه الله إليه وكان الله عزيزا حكيمًا ﴾. وإن تعجب فعجبٌ أن يصدّق النّصاري اليهود في أنّهم قتلوا المسيح وصلبوه وبخاصة من انحرف عن الحق وزعم أنّ عيسي إلّه أو ابن إله ، كيف يخطر على بال من به أدنى مُسْكَة من عقل أن يعتقد أنّ الإله يصلب أو يقتل؟ مع أن إنجيل متى وإنجيل مرقُص يقرّران أنّ الـذين أرادوا قتل المسيح وصلبه لم يكونوا يعرفونه، ففي الإصحاح (الفصل) السادس والعشرين من إنجيل متى في الفقرة السابعة والأربعين من هذا الإصحاح يقول: وفيها هو يتكلم إذا يهوذا واحدٌ من الاثني عشر قد جاء ومعه جمع كثير بسيوف وعِصِيّ من عند رؤساء الكهنة وشيوخ الشّعب. وفي الفقرة الثامنة والأربعين: والذي أَسْلَمَه أعطاهم علامةً قائلا: الذي أقبّله هـ و هو. وفي إنجيل مرقص في الإصحاح الرابع عشر في الفقرة الثالثة والأربعين منه: وللوقت فيها يتكلم أقبل يهوذا واحدٌ من الاثنى عشر ومعه جمع كثير بسيوف وعِصِيّ من عند رؤساء الكهنة والكتبة والشيوخ. وفي الفقرة الرابعة والأربعين: وكان مُسَلِّمُه قد أعطاهم علامةً قائلاً: الذي أقبَّله هو هـو أمسكوه وامضُوا به بحرص. وقد جاء في أناجيل النصاري المعتمدة عندهم

أن الله أوقع الشك حتى في قلـوب الحواريين فصــاروا يتردّدون هل هـذا هـو يسوع الندي أُخذ ليُقْتَل ويُصْلَب أو غيره؟ وقد كان بين المسيح عليه السلام وبين يهوذا الإسخريوطي الذي دخل على المسيح ليُسَلِّمه لليهود والرومان شبه كبير فصاروا لا يدرون عن الذي أخِذ أهو المسيح أم يهوذا الإسخريوطي؟ وقد نقلت الأناجيل الأربعة التي بيـد النصاري الآن، وهي مَتَّى ومرقص ولوقا ويوحنا، قولَ المسيح عليه السلام لأصحابه ليلة عَزْم أعدائه على تبييته: كلَّكم تَشُكُّون في هذه الليلة. كما جاء في الإصحاح السادس والعشرين من إنجيل مَتَّى في الفقرة الواحدة والثلاثين، وكما جاء في الإصحاح الرابع عشر من إنجيل مرقص في الفقرة السابعة والعشرين، وقد جاء في إنجيل برنابا التصريح بأن الجنود أخذوا يهوذا الإسخريوطي نفسه ظنا أنه المسيح لأنه ألْقِيَ عليه شَبَهُه، وقد ذكر (جورج سايل) الإنجليزي في ترجمته للقرآن في سورة آل عمران في الصفحة الثامنة والثلاثين أن يهوذا الإسخريوطي كان يشبه المسيح في خَلْقه، وذكر عن فرقة من أقدم فرق النصارى وهم «السيرنثيون والكوبوكراتيون» أنهم أنكروا صلب المسيح ، وصرّحوا بأن الذي صُلِب هو يهوذا الإسخريوطي الذي كان يشبهه شبها تامّا اه والنصاري مطبقون على أن يهوذا الإسخريوطي فُقِدَ بعد حادثة الصلب ولم يظهر في الوجود، وقوله عز وجل: ﴿ومكروا ومكر الله والله خير الماكرين ﴾ أي ودبّر اليهود تدبيرا سيئا لقتل عيسى عليه السلام ودبّر الله عز وجل لحفظ عيسى عليه السلام وصيانته من شر اليهود والرومان، والله تعالى خير المدبّرين، وقد سقت في تفسير قوله عز وجل: ﴿الله يستهزئ بهم﴾ قول شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وأما الاستهزاء والمكر بأن يُظْهر الإنسان الخير والمراد شرّ فهذا إذا كان على وجه جحد الحق وظلم الخلق فهو ذنب محرّم وأما إذا كان جزاء على من فعل ذلك بمثل فعله كان عـدلا حسنًا، قال الله تعالى: ﴿ وَإِذَا لَقُوا الذين آمنوا قالوا آمَنَّا وَإِذَا خَلَوْا إِلَى شياطينهم قالوا إِنَا معكم إنها نحن مستهزئون \* الله يسته زئ بهم \* فإنّ الجزاء من جنس العمل اهـ وقوله عز وجل: ﴿إِذْ قال الله يا عيسى إني متوفيك ورافعك إليّ ومطهّرك من الذين كفروا﴾ أي وعندما مكر اليهود وجاءوا مع جنود من الرومان لأخذ المسيح عليه السلام لقتله قال الله عز وجل لعيسى عليه السلام: إني سألقي عليك النوم وأرفعك إلى السماء وأخلّصك من اليهود الكافرين الحاقدين الحاسدين، وجمهور أهل السنة والجماعة على أن الله تعالى رفع المسيح إلى السماء بجسده وروحه، ويفسرون التوفي في قوله تعالى: ﴿إني متوفيك ورافعك إلي ﴾ بأنه إلقاء النوم عليه إلى أن رفعه الله إلى السماء على حدّ قوله تعالى: ﴿الله يتوفَّى الأنفسَ حين موتها والتي لم تَمُتْ في منامها، وقول عز وجل: ﴿وهو الذي يتوفاكم بالليل ويعلم ما جرحتم بالنهار أي يُنيمُكم بالليل، ويعلم ما اكتسبتم بالنهار، وقد سئل شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله عن رجلين تنازعا في أمر نبي الله عيسى ابن مريم عليه السلام فقال أحدهما: إن عيسى ابن مريم توفاه الله ثم رفعه إليه، وقال الآخر: بل رفعه الله إليه حيًّا، فما الصواب في ذلك؟ وهل رفعه بجسده أو روحه أم لا؟ وما الدليل على هذا وهذا؟ وما تفسير قوله تعالى : ﴿إِنِّي متوفِّيك ورافعك إليَّ ﴾؟ فأجاب : الحمد لله ، عيسى عليه السلام حيّ، وقد ثبت في الصحيح عن النبي ﷺ أنه قال: «ينزل فيكم ابن مريم حكمًا عدلًا وإماما مُقْسِطًا، فيَكْسِرُ الصليب، ويقتل الخنزير، ويضع الجزية» وثبت في الصحيح عنه أنه ينزل على المنارة البيضاء شرقى دمشق، وأنه يقتل الدجال، ومن فارقت روحُه جسدَه لم ينزل جسده من السماء، وإذا أُحْيىَ فإنه يقوم من قبره، وأما قوله تعالى: ﴿إِنِّي متوفَّيك ورافعك إليّ ومطهّرك من الذين كفروا ﴾ فهذا دليل على أنه لم يَعْن بذلك الموتَ، إذ لو أراد بـِذلك الموت لكان عيسى في ذلك كسائر

المؤمنين فإنّ الله يقبض أرواحهم ويُعْرَج بها إلى السماء، فعلم أن ليس في ذلك خاصيةً، وكذلك قوله: ﴿ومطهّ رك من الذين كفروا ﴾، ولو كان قد فارقت روحُه جسدَه لكان بدنه في الأرض كبدن سائر الأنبياء أو غيره من الأنبياء، وقد قال تعالى في الآية الأخرى: ﴿ وما قتلوه وما صلبوه وَلَكُن شُبِّه لهم وإنَّ الذين اختلفوا فيه لفي شَكَّ منه ما لهم به من علم إلا اتّباع الظن وما قتلوه يقينا \* بل رفعه الله إليه \* فقوله هنا: ﴿بل رفعه الله إليه \* يبيّن أنه رفع بدنه وروحه كما ثبت في الصحيح أنه ينزل بدنه وروحه. إذ لو أريد موته لقال: وما قتلوه وما صلبوه بل مات اهـ وقوله تعالى: ﴿وجاعِلُ الـذين اتبعوك فوق الـذين كفروا إلى يوم القيامة ﴾ يفيد أن الله تبارك وتعالى قضى أنّ من آمن بعيسى عليه السلام وصدّقه وأقر أنه عبدالله ورسول وكلمته ألقاها إلى مريم وروحٌ منه يعزُّه الله ويـؤيُّده ويرفع منزلته فـوق كل كافـر في الحياة الدنيا فما بالك بما أعده الله للمؤمنين في دار كرامته، وهذا كقول عالى: ﴿ ولن يجعل الله للكافرين على المؤمنين سبيلا ﴾ وكقوله تعالى: ﴿ وكان حقا علينا نصر المؤمنين ﴾ وكقوله تعالى: ﴿إنا لننصر رسلنا والذين آمنوا في الحياة الدنيا ويوم يقوم الأشهاد، وكقوله تعالى: ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينِ آمِنُوا كُونُوا أَنْصَار الله كما قال عيسى ابن مريم للحواريين من أنصاري إلى الله قال الحواريون نحن أنصار الله فآمنت طائفة من بني إسرائيل وكفرت طائفة فأيدنا الذين آمنوا على عـدوهم فأصبحوا ظـاهرين، ولا شك أنـه بعد إرسـال محمد ﷺ الذي نسخ الله بشريعته الشرائع السابقة لا يكون الإنسان مُتَّبعًا لعيسى عليه السلام إلا إذا اتّبع محمدا عليه ، وقد حكم الله وقضى أن من ادّعى أن عيسى إِلَّه أو ابن إِلَّه أو أنَّ الله ثالث ثلاثة فهـو كافر مشرك يحرِّم الله عليه الجنة، وقد خطب بذلك عيسى عليه السلام في بني اسرائيل حيث قال الله فيه: ﴿لقد كفر الذين قالوا إنّ الله هو المسيح ابن مريم وقال المسيح يا بني إسرائيل

اعبدوا الله ربي وربّكم إنه من يُشركُ بالله فقد حرّم الله عليه الجنة ومأواه النار وما للظالمين من أنصار للقد كفر الذين قالوا إن الله ثالث ثلاثة، وما من إله إلا إلّه واحد، وإن لم ينتهوا عما يقولون لَيَمَسَّنَ الندين كفروا منهم عذاب أليم ولا يتنافى قوله تعالى: ﴿وجاعل الذين اتبعوك فوق الذين كفروا إلى يوم القيامة مع ما قد يحدث للمؤمنين من أن يُهْزَمُوا في حرب أو أن يمسهم قرح فإن الله تبارك وتعالى قد يبتلي المؤمنين ليمحص الله الندين آمنوا ويمحق الكافرين، والمؤمن عزيز بالله في حالة نصره، وفي حال هزيمته، كما قال كعب بن زهير في أصحاب رسول الله عليهم:

ليسوا مَفَاريح إن نالت رماحُهُمُو قوما وليسوا عَجَازيعًا إذا نِيلوا وكما قال حسان رضى الله عنه:

نَسْمُو إذا الحرب نالتنا مخالِبُها إذا الزَّعانِف من أظفارها خشَعوا لا يفخرون إذا نالوا عدوهمو وإن أُصِيبوا فلا خُورٌ ولا هُلُعُ كأنهم في الوَغَى والموتُ مُكْتَنِع أَسْدٌ بحَلْية في أَرْساغِها فَدَعُ

وقوله عز وجل: ﴿ثم إليّ مرجعكم فأحكم بينكم فيها كنتم فيه تختلفون المناللة وقله عز وجل: ﴿ثم إليّ مرجعكم فأحكم بينكم فيها كنتم فيه تختلفون فأمّا الذين كفروا فأعذبهم عذابا شديدا في الدنيا والآخرة وما لهم من ناصرين وأما الذين آمنوا وعملوا الصالحات فيوفيهم أجورهم والله لا يجب الظالمين أي ثم مردّكم إلى الله وحده فيقضي بينكم فيها تنازعتم فيه، حيث آمن المؤمنون وكفر الكافرون، فأما الكافرون فلهم خزي الدنيا والآخرة وما لهم من شافعين، وأما المؤمنون فلهم عزّ الدنيا والآخرة، والله عدو للكافرين.

قال تعالى: ﴿ ذُلك نتلوه عليك من الآيات والذّكر الحكيم \* إنّ مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون \* الحقّ من ربّك فلا تكن من الممترين \* فمن حاجّك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالوا ندع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنت الله على الكاذبين \* إنّ هذا لهو القصص الحقّ، وما من إلّه إلا الله ، وإنّ الله لهو العزيز الحكيم \* فإن تولّوا فإن الله عليم بالمفسدين \*

بعد أن ذكر الله عز وجل ألوانا من صور اصطفاء آل عمران وبسط قصة ولادة مريم العذراء البتول، وكفالة زكريا لها وما كان من شأنه، وما دعا به ربه، وما تفضل الله عز وجل به عليه حيث وهب له يحيى مصدقا بكلمة من الله، ثم بشارة الملائكة لمريم بمنزلتها عند الله ثم بشارتها بأن تلد المسيح بكلمة من الله ثم ذكر صفات المسيح عليه السلام وخلاصة دعوته إلى الله عز وجل وكفر اليهود به ، وإيمان الحواريين به وتأييدهم له ، ومكر اليهود لقتل عيسى عليه السلام وتنجية الله له منهم ورفعه إلى السماء وما قضى الله عز وجل به من نصرة أوليائه وإذلال أعدائه، لفت انتباه الناس هنا إلى أنه يقص على رسوله على القصص الحقّ فيها ذكره من هذه الأخبار المتقدمة فقال: ﴿ ذَٰلُكُ نتلوه عليك من الآيات والذَّكر الحكيم ﴾ أي هذا الذي قصصناه عليك يا محمد عن آل عمران وكيفية ميلاد عيسى عليه السلام ودعوته نقرؤه ونقصه عليك بما أوحينا إليك من الآيات المتلوة والقرآن العظيم المحكم المتقن الذي لا يتطرق إليه الشك ولا يناله الارتياب، ثم ضرب مثلا لتقرير حقيقة إيجاد عيسى عليه السلام من غير أب فقال تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ مثل عيسى عند الله كمثل آدم خلقه من تراب ثم قال له كن فيكون ﴿ أي إنَّ إيجاد الله عز وجل عيسى من غير أب سَهْلٌ على الله تبارك وتعالى الذي أوجد آدم من غير

أب ولا أم، فآدم قد خلقه الله تعالى من تراب وقال له: كن، فكان بَشَرا سَويًا وإنسانا كريها، فمن أوجد إنسانا من غير أبوين لا يُعْجزُه إيجاد إنسان من غير أب، فمن كان له عقْل فليعقل هذا المثل الحقّ، لأن الأمثال التي يضربها الله عز وجل لا يعقلها إلا العالمون، ولا يستفيد منها إلا المستبصرون، فلو كان عند نصاري نجران أو غيرهم مُسْكةٌ من عقل لأذعنوا للحق، وقوله عـز وجل: ﴿كن فيكـون﴾ هـو شبيـه قـوله تبـارك وتعـالي في بشـائر مـريم بالمسيح: ﴿إذا قضى أمرًا فإنها يقول له كن فيكون ﴿ أي إن إيجاده عز وجل للأشياء لا يتوقف على مادة، بل شأنه عز وجل أنه يقول للشيء الذي يريد إيجاده: ﴿ كن فيكون ﴾ أي فيوجد في الحال بأمر الله عز وجل، وقوله عز وجل: ﴿ الحقّ من ربّك فسلا تكن من الممترين ﴾ هسو تهجين لليهسود والنصاري لموقفهم من عيسى عليه السلام حيث فرّط اليهود وأفرط النصاري حيث قامت مذاهبهم فيه على الامتراء والشك والارتياب، وكما قال عز وجل: ﴿ ذٰلك عيسى ابن مريم، قول الحق الذي فيه يمترون \* ما كان لله أن يتخذ من ولد سبحانه ، إذا قضى أمرا فإنها يقول له كن فيكون ، وقوله عز وجل: ﴿ فَلَا تَكُنُّ مِنَ المُمترينَ ﴾ لا يبدل على أن رسولَ الله المعصومَ من الخطايا يقع فيها وقع فيه هؤلاء الممترون، إذ أن من المقرر في علم الأصول أنّ النهي عن الشيء لا يقتضي الوقوع فيه، بل المقصود من هذا النهي هنا هو توبيخ الممترين في عيسى عليه السلام على حد قول القائل: إياكِ أعني واسمعى يا جارة . وقوله عز وجل : ﴿ فمن حَاجِّك فيه من بعد ما جاءك من العلم فقل تعالَوْا نَدْعُ أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنت الله على الكاذبين، هذه هي آية المباهلة، وهي تشعر بأن البيان عن الحق قد بلغ الغاية القصوى، فمن لم يؤمن بعد هذه الدلائل الواضحة والحُجَج اللائحة كان معاندًا فادْعُهُ إلى المباهلة، وقوله عز وجل:

﴿ فَمِن حَاجِّكَ فِيهِ مِن بِعِد ما جاءك مِن العِلم ﴾ أي فمن جادلك في عيسى عليه السلام من بعد هذه الدلائل الواضحات والحجج الظاهرات والبراهين الساطعات، وقوله عز وجل: ﴿فقل تعالوا نَدْعُ أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل فنجعل لعنت الله على الكاذبين ﴿ أي فقل يا محمد لمن حاجّك في عيسى بعد هذه البينات: أقبلوا وتعالَوْا وهَلُمُّوا نجمع أبناءنا وأبناءكم ونساءنا ونساءكم وأنفسنا وأنفسكم ثم نبتهل أي نتضرّع إلى الله في الـدعـاء فنجعل لعنة الله على الكاذبين أي نَقُل في دعـائنـا وضراعتنا وابتهالنا إلى الله: اللهم اجعل لعنتك على الكاذب من الفريقين. وإنها طُلِبَ ضمُّ الأبناء والنساء في المباهلة لأنه أتم في الدلالة على ثقة المباهِل بحاله ويقينه من صدق نفسه حيث يُعَرِّض أعزَّته ومن يُقَدِّمهم على نفسه للخطر لولم يكن واثقا من كذب خصمه ولأجل أن يهلك خصمه مع أعزته جميعا لو تمت المباهلة، وهذا من أبرز الأدلة على صدق رسول الله علي وكذب النصارى وغيرهم ممن يفتري على الله الكذب، ولـذلك امتنع نصارى نجران عن المباهلة ولم يَرْوِ أحدٌ قط لا من المسلمين ولا من النصاري أنهم أجابوا إلى المباهلة، بل أسلم بعضهم لله رب العالمين ودخلوا في دين الإسلام، فعندما طلب الله تبارك وتعالى من حبيبه ورسوله وسيد خلقه وإمام أنبيائه ورسله محمد ﷺ أن يباهل نصاري نجران بادر رسول الله ﷺ إليهم، وقرأ عليهم آية المباهلة، فخافوا أن يباهلوا رسول الله ﷺ وأيقنوا أنَّ ما جاء به هو الحقّ، فقد روى البخاري في صحيحه من حديث حذيفة رضى الله عنه قال: جاء العاقب والسّيد صاحبا نجران إلى رسول الله عَلَيْ يريدان أن يُلاعِناه، قال: فقال أحدهما لصاحبه: لا تفعل، فوالله لئن كان نبيا فَلاَعَننا لا نفلحُ نحن ولا عَقِبُنا من بعدنا، قالا: إنا نعطيك ما سألتنا، وابعث معنا رجلا أمينا، ولا تبعث معنا إلا أمينا، فقال: «لأبعثن معكم رجلا أمينا حقّ أمين»

فاستشرف له أصحاب رسول الله عليه فقال: «قم يا أبا عبيدة بن الجرّاح» فلما قام قال رسول الله عليه: «هذا أمين هذه الأمة» وفي لفظ للبخاريّ من حديث حذيفة رضى الله عنه قال: جاء أهل نجران إلى النبي ﷺ فقالوا: ابعث لنا رجلا أمينا، فقال: «لأبعثنّ إليكم رجلا أمينا حقّ أمين» فاستشرف له الناس، فبعث أبا عبيدة بن الجرّاح. وقد روى مسلم في صحيحه من حديث حذيفة رضى الله عنه قال: جاء أهل نجران إلى رسول الله ﷺ فقالوا: يا رسول الله ابعث إلينا رجلا أمينا، فقال: «الأبعثنّ إليكم رجلا أمينا حقّ أمين حَقّ أمين العبيدة بن الجرّاح. وفي رواية أمين قال فاستشرف لها الناس، قال: فبعث أبا عبيدة بن الجرّاح. وفي رواية لمسلم من حديث أنس رضي الله عنه أنّ أهل اليمن قَدِموا على رسول الله عليه الله عليها فقالوا: ابعث معنا رجلا يعلّمنا السنّة والإسلام، قال: فأخذ بيد أبي عبيدة فقال: «هذا أمين هذه الأمة». هذا وقد قال الإمام أحمد في مسنده: حدثنا إسهاعيل بن يزيد الرَّقي أبو يزيد حدثنا فرات عن عبد الكريم عن عكرمة عن ابن عباس قال: قال أبو جهل: لئن رأيت رسول الله ﷺ يصلي عنــد الكعبة لآتينه حتى أطأً على عنقه، قال: فقال: لو فعل لأخذته الملائكة عِيَانًا، ولو أن اليهود تمنُّوا الموت لماتوا، ورَأُوا مقاعدهم من النار، ولو خرج الذين يباهلون رسول الله ﷺ لـرجعوا لا يجدون مالًا ولا أهلاً . قال ابن كثير رحمه الله في تفسير آية المباهلة هذه بعد سياق حديث أحمد هذا: وقد رواه البخاري والترمذي والنسائي من حديث عبد الرزاق عن معمر عن عبد الكريم به، وقال الترمذي: حسنٌ صحيح اهـ وقوله في الحديث: لئن رأيت رسول الله ﷺ، الظاهر أن أبا جهل لعنه الله قال: لئن رأيت محمدا، فعبّر ابن عباس عنه بقوله: رسول الله عليه وهذا من الأساليب العربية الفصيحة ومنه قول الله عز وجل عن اليهود لعنهم الله: ﴿ وقولهم إنا قتلنا المسيح عيسى ابن مريم رسول الله ﴾. وقوله عز وجل: ﴿إنَّ هذا لهو القصص الحقّ

وما من إلَّه إلاَّ الله، وإن الله لهو العزيز الحكيم، هـذه جملٌ ثلاثٌ اشتملت كل واحدة منها على ضروب من البلاغة والفصاحة في تأكيد الحقيقة التي تدلُّ عليها، وتثبت أنَّ من انحرف عنها فقد انحرف عن الصراط المستقيم، وتبيّن أن هذه الأنباء التي يقصها رسول الله علي الوحى الله إليه من هذا القرآن العظيم عن عيسى عليه السلام وعن أمه الصديقة العذراء البتول هي القصص الحقّ الذي لا يتجاوز الحقيقة بحال، فمن يسمعه يكن كمن شاهد هذه الأحداث عند وقوعها ، وأن ما يدعيه اليهود لعنهم الله على عيسى وأمه وما يـدّعيه النصاري لعنهم الله في عيسى وأمه هـو محض افتراء وقصصٌ مختلق، ودعاوي كاذبة، وقد أكد الله تبارك وتعالى هذا المعني في قوله عز وجل: ﴿إن هٰذا لهو القصص الحق﴾ بألوان التأكيد حيث أكّده بإنّ واللام واسمية الجملة ووصف القصص بأنه الحق. كما أنَّ قول عز وجل: ﴿ وما من إِلَّه إلا الله ﴾ المسوق لتأكيد الرِّد على النصاري الذين جعلوا المسيح وأمه إِلَهِين من دون الله، قد حصر الألوهيّة الحقّة في الله وحده على طريق النفي والإثبات، فلا إله إلا الله، وقد زاد في تأكيد ذلك بـ (من) الاستغراقية للتنصيص على العموم إذ من المقرر في علم أصول الفقه أن النكرة إذا وقعت في سياق النفي وجُرَّتْ بـ(من) كانت نصا في العموم واستغرقت جميع الأفراد، فقوله عز وجل: ﴿وما من إلَّه إلا الله ﴾ نصَّ في نفي الألوهية عن أي فرد وُصِفَ بها وحصرها في الواحد الأحد الفرد الصمد الذي لم يلد ولم يولد ولم يكن له كفوا أحد، كما أنّ قوله عز وجل: ﴿ وإن الله لهو العزيز الحكيم ﴾ قد سيقت فيه أدوات التأكيد التي سيقت في قوله عز وجل: ﴿إن هذا لهو القصص الحقّ ﴾ وقد ذيّلت بقوله: ﴿العزيز الحكيم ﴾ لتأكيد كمال قدرته وعزته وحكمته، وفيه تنديد بالنصاري أيضا الذين اتخذوا المسيح إلها وهم يصدّقون اليهود لعنهم الله في دعواهم أنهم قتلوا المسيح وصلبوه. فالإله الحق هو العزيز الحكيم القاهر فوق عباده لا يغلبه غالبٌ ولا يهرب منه هارب، ولذلك قال في مطلع هذه السورة لإبطال شبه النصارى وتقرير أنه لا إلّه إلا الله: ﴿هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاء، لا إلّه إلا هو العزيز الحكيم ﴿ وقوله عز وجل: ﴿ فإن تولّوا فإنّ الله عليم بالمفسدين ﴾ هو وعيد وتهديد لمن أدبر عن سماع هذه القوارع والحجج والبراهين بأن الله لهم بالمرصاد ولن يفلتوا من عذابه. وكان مقتضى السياق أن يقال: فإن الله عليم بهم، لكن مقتضى الحال يقتضي وضع الظاهر موضع الضمير لبيان أنه لا يُعْرِض عن دين محمد عليه إلا من يعريد الفساد في الأرض كما قال عز وجل: ﴿ فهل عسيتم إن توليتم أن تفسدُوا في الأرض وتقطّعوا أرحامكم ﴾

قال تعالى: ﴿قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم ألآ نعبدَ إلاّ الله ولا نشرك به شيئا ولا يتّخذ بعضنا بعضًا أربابًا من دون الله، فإن تولّوا فقولوا اشهدوا بأنّا مسلمون يا أهل الكتاب لم تُحاجُّون في إبراهيم وما أنزلت التوراة والإنجيل إلا من بعده، أفلا تعقلون \* ها أنتم هؤلاء حاججتم فيا لكم به علمٌ فلم تحاجّون فيما ليس لكم به علمٌ، والله يعلم وأنتم لا تعلمون. ﴾

بعد أن أمر الله تبارك وتعالى رسوله محمدا عَلَيْ أن يباهل مَن عاندَ الحقّ وأصرّ على أن عيسى إله أو ابن إله، أمره أن يدعو أهل الكتاب من اليهود والنصاري إلى كلمة الحق التي يعرف كلّ منصف من أهل الكتاب أنّها دعوة جميع المرسلين، وهي إفراد الله تبارك وتعالى بالعبادة وتحريم الشرك بجميع صوره وأن لا يتّخذ بعضهم بعضا أربابا من دون الله، ولن يستطيع أهل الكتاب من اليهود أو النصاري أن يكابروا وينكروا أن توحيد الله عز وجل وإفراده بالعبادة هو وصية جميع الأنبياء والمرسلين لأقوامهم وأنها دعوة إبراهيم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط من الأنبياء والمرسلين، فقد تكرر في التوراة التي بيد اليهود والنصارى أنّ الله إله واحد، ومن ذلك ما جاء في الفقرة التاسعة والثلاثين من الإصحاح الرابع من سفر التثنية: فاعلم اليوم وردّد في قلبك أنّ الربّ هو الإلّـه في السماء من فوق وعلى الأرض من أسفل ليس سواه. وفي الإصحاح الخامس من سفر التثنية في الفقرات السادسة والسابعة والثامنة والتاسعة: أنا هو الربّ إلَّمك الذي أخرجك من أرض مصر من بيت العبودية، لا يكن لك آلهة أخرى أمامي، لا تصنع لك تمثالا منحوتا صورةً مّا مما في السماء من فوق وما في الأرض من أسفل وما في الماء من تحت الأرض، لا تسجد لهنّ ولا تعبدهنّ لأني أنا الرّب إلَّهك إلَّه غيور. وفي

إنجيل متّى في الإصحاح الثاني والعشرين في الفقرة الواحدة والثلاثين والثانية والثلاثين: أفما قـرأتم ما قيل لكـم من قِبَل الله القائل: أنــا إلَّه إبراهيــم و إلَّه إسحاق وإلّه يعقوب. وفي الإصحاح الثاني عشر من إنجيل مرقس في الفقرة السادسة والعشرين: أفما قرأتم في كتاب موسى في أمر العُلَّيْقة كيف كلمه الله قائلا: أنا إله إبراهيم وإله إسحاق وإله يعقوب. وفي الفقرة الثامنة والعشرين إلى الثانية والثلاثين منه: فجاء واحدٌ من الكتبة وسمعهم يتحاورون. فلما رأى أنه أجابهم حسنا سأله: أيّنة وصيّة هي أوّل الكلّ؟ فأجابه يسوع: إنّ أوّل كلّ الوصايا هي: اسمع يا إسرائيل الرّب إلهنا ربّ واحد وتحبّ الرّبّ إلّمك من كل قلبك، ومن كل نفسك، ومن كل فكرك، ومن كلَّ قدرتك، هذه هي الوصية الأولى، وثنانية مثلها هي تحبُّ قريبك كنفسك، ليس وصيّة أخرى أعظم من هاتين، فقال له الكاتب: جيّدا يا مُعَلِّم، بالحق قلتَ، لأنه الله واحدٌ وليس آخر سواه. وفي يوحنا في الإصحاح السابع عشر في الفقرة الثانية منه: وهذه هي الحياة الأبدية أن يعرفوك أنت الإله الحقيقي وحدك. فهذه شواهد حقّ في كتب أهل الكتاب تقرر أنّ الله هـو وحده لا شريك لـه المستحقّ لأن يُفْرَدَ بالعبادة والتـوحيد، وأنه لا يحل لأحد أن يعبد إلَّها سواه، ولما وجه رسول الله ﷺ الدعوة إلى ملوك العالم بعد صلح الحديبية ضمّن كتبه إلى ملوك أهل الكتاب هذه الآية الكريمة، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث أنس أن نبيّ الله عظي كتب إلى كسرى وإلى قيصر وإلى النجاشي وإلى كل جبّار يـدعوهم إلى الله تعـالي، وليس بالنجاشي النبي عليه النبي عليه النبي عليه النبي الله البخاري ومسلم واللفظ للبخاري من حديث ابن عباس رضي الله عنهما أن رسول الله عليه كتب إلى قيصر يدعوه إلى الإسلام، وبعث بكتابه إليه مع دِحْيَة الكلبيّ وأمره رسول الله عليه أن يدفعه إلى عظيم بُصْرَى ليدفعه إلى قيصر، وكان قيصر لما

كشف الله عنه جنود فارس مشى من حِمْصَ إلى إِيلياء شكرًا لما أبلاه الله، فلما جاء قيصرَ كتابُ رسول الله عَلَيْ قال حين قرأه: التمسوالي هاهنا أحدا من قومه، الأسألهم عن رسول الله عليه ، قال ابن عباس: فأخبرني أبو سفيان أنه كان بالشام في رجال من قريش قدموا تِعجارًا في المدّة التي كانت بين رسول الله ﷺ وبين كفار قسريش، قال أبو سفيان: فوجَدَنَا رسولُ قيصر ببعض الشام، فانْطُلِقَ بي وبأصحابي حتى قدمنا إيليًا عفا أُدْخِلْنا عليه، فإذا هو جالس في مجلس مُلكه، وعليه التّاج، وإذا حوله عظماء الرّوم، فقال لِتُرْجُمانه: سلهم أيهم أقرب نسبًا إلى هذا الرجل الذي يزعم أنه نبيّ ؟ قال أبو سفيان: فقلت: أنا أقربهم إليه نسبًا، قال: ما قَرَابَةُ ما بينك وبينه؟ فقلت: هو ابن عمى، وليس في الرَّكْب يومئـذ أحد من بني عبد مناف غيري، فقال قيصر: أَذْنُوه، وأمر بأصحابي فجُعِلُوا خلف ظهري عند كتفي، ثم قال لترجمانه: قل لأصحابه: إني سائل هذا الرجل عن الذي يزعم أنه نبيّ فإن كذب فكَذِّبوه، قال أبو سفيان: والله لولا الحياء يومئذ من أن يَأثُرُ أصحابي عنى الكذب لكَـنَبْتُه حين سألني عنه، ولكني استحييت أن يَأثُـرُوا الكذب عنّي فصَدَقْتُه، ثم قال لترجمانه: قل له: كيف نسب هذا الرجل فيكم؟ قلت: هو فينا ذو نسب، قال: فهل قال هذا القول أحد منكم قبله؟ قلت: لا، فقال: كنتم تتّهمونه على الكذب قبل أن يقول ما قال؟ قلت: لا، قال: فهل كان من آبائه من مَلِك، قلت: لا، قال: فأشراف الناس يتبعونه أم ضعفاؤهم؟ قلت: بل ضعفاؤهم، قال: فيزيدون أو يَنْقُصُون؟ قلت: بل يزيدون، قال: فهل يرتد أحدٌ سَخْطَةً لدينه بعد أن يدخل فيه؟ قلت: لا، قال: فهل يَغْدِر؟ قلت: لا، ونحن الآن منه في مُدّة نحن نخاف أن يغدر. قال أبو سفيان: ولم يُمْكِنِّي كلمة أدْخِل فيها شيئا أنتقصه به لا أخاف أن تُؤْثَرَ عني غيرها، قال: فهل قاتلتموه أو قاتلكم؟ قلت: نعم، قال: فكيف

كانت حربه وحربكم؟ قلت: كانت دُولاً وسِجالاً، يُدَال علينا المرة ونُدَال عليه الأخرى، قال: فهاذا يأمركم؟ قال: يأمرنا أن نعبد الله وحده لا نشرك به شيئا، وينهانا عما كان يعبد آباؤنا، ويأمرنا بالصلاة، والصدقة، والعفاف، والوفاء بالعهد، وأداء الأمانة، فقال لترجمانه حين قلت ذلك له: قل له: إني سألتك: عن نسبه فيكم فزعمت أنه ذو نسب، وكذلك الرسل تُبْعَث في نسب قومها، وسألتك: هل قال أحد منكم هذا القول قبله؟ فزعمت أن لا، فقلتُ: لو كان أحد منكم قال هذا القول قبله، قلت: رجل يَأْتَمُّ بقولِ قد قِيلَ قبله، وسألتك: هل كنتم تتهمونه بالكذب قبل أن يقول ما قال؟ فزعمت أن لا، فعرفت أنه لم يكن لِيَدَعَ الكذب على الناس ويكذب على الله، وسألتك: هل كان من آبائه من مَلِك؟ فزعمت أن لا، فقلت: لو كان من آبائه ملك قلت يطلب ملك آبائه، وسألتك: أشراف الناس يتبعونه أم ضعفاؤهم؟ فرعمت أنّ ضعفاءهم اتبعوه، وهم أتباع الرسل، وسألتك: هل يزيدون أو ينقصون فرعمت أنهم يزيدون، وكذلك الإيمان حتى يتم، وسألتك: هل يرتد أحد سَخْطةً لدينه بعد أن يدخل فيه؟ فزعمت أن لا، فكذلك الإيمان حين تخلط بشاشته القلوب لا يَسْخَطه أحد، وسألتك: هل يغدر؟ فنزعمت أن لا، وكذلك الرسل لا يغدرون، وسألتك: هل قاتلتموه وقاتلكم؟ فزعمت أن قد فعل وأنّ حربكم وحربه تكون دُولاً ويدال عليكم المرة وتُكالون عليه الأحرى، وكذلك الرسل تُنتكَى وتكون لها العاقبة، وسألتك: بهاذا يأمركم؟ فزعمت أنه يأمركم أن تعبدوا الله ولا تشركوا به شيئا وينهاكم عما كان يعبد آباؤكم، ويأمركم بالصلاة والصدق والعفاف والوفاء بالعهد وأداء الأمانة. قال: وهذه صفة النبي، قد كنت أعلم أنه خارج، ولكن لم أظنّ أنه منكم، وإن يَكُ ما قلتَ حَقّا فيوشك أن يَمْلِك موضع قدميّ هاتين، ولو أرجو أن أُخْلُص إليه لتجشّمت لُقِيَّه ولو كنت عنده

لغسلت قدميه. قال أبو سفيان: ثم دعا بكتاب رسول الله ﷺ فقرئ ، فإذا فيه: «بسم الله الرحمن الرحيم، من محمد عبد الله ورسوله إلى هِرَقُل عظيم الروم، سلامٌ على من اتبع الهدى، أما بعد: فإني أدعوك بِدِعَاية الإسلام، أَسْلِمْ تَسْلَمْ، وأسلم يوتك الله أجرك مرتين. فإذا تَولَّيْتَ فعليك إثم الأريسِيّين، ويا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم، أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئا، ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله، فإن تَوَلُّوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون» قال أبو سفيان: فلم أن قضى مقالته عَلَتْ أصوات الذين حوله من عظماء الروم وكشر لَغَطُّهم فلا أدري ماذا قالوا، وأُمِر بنا فأخْرِجْنا، فلما أن خرجت مع أصحابي وخلوت بهم قلت لهم: لقد أمِرَ أَمْرُ ابن أبي كبشة، هذا مَلِكُ بني الأصفر يخافه. وفي لفظ قال أبو سفيان: في الله على الله على الله على الله على الله على الإسلام، وقد عُشِرَ في القرن الماضي على كتاب بأحد أديرة سيناء فيه: بسم الله الرحمن الرحيم من محمد رسول الله إلى المقوقس عظيم القبط، سلام على من اتبع الهدى أما بعد: أَسْلِمْ تَسْلَمْ يؤتك الله أجرك مرتين فإن تَوَلَّيْت فإن عليك إثم أهل القبط، يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواءٍ بيننا وبينكم أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضًا أربابا من دون الله فإن تولُّوا فقولوا اشهدوا بأنا مسلمون. وقد ذيل بختم: محمد رسول الله. وكان الختم ثلاثة أسطر، في سطر كلمة «محمد» وفوقها كلمة «رسول» وفوقها كلمة «الله». وقد ذكر ابن القيم رحمه الله في زاد المعاد وابن كثير في السيرة النبوية وغيرهما هذا الكتاب. وقوله عز وجل: ﴿إلى كلمة ﴾ المقصود من هذه الكلمة هي الجمل الثلاث التي فَسَّرَتُها: وهي: أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله. ومن شأن العرب أنهم قد يطلقون على القصيدة أو الخطبة أو النصيحة كلمةً ، كما قال ابن مالك في أَلْفِيَّتِه : وكِلْمةٌ

بها كلام قد يُؤمّ . أي قد تطلق الكلمة ويراد ويقصد بها الكلام، وقول عز وجل: ﴿ فَإِن تَوَلَّـ وا فقولوا اشهـدوا بأنَّا مسلمون ﴾ أي فإن أعـرضوا عن دين الإسلام فقولوا لهم: اعترفوا واشهدوا علينا بأننا مستمسكون بالإسلام وأنكم كافرون مكذّبون بالمرسلين. وقد كان رسول الله عليه عليه عليه عليه عليه الآية في الركعة الثانية من سنة الفجر كثيرا، فقد روى مسلم في صحيحه من حديث ابن عباس رضي الله عنهما قال: كان رسول الله عليه عليه عنهما قال: كان رسول الله عليه الله عنهما قال: آمنا بالله وما أنزل إلينا، والتي في آل عمران: تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم. ولما ادّعت اليهود أن إبراهيم عليه السلام منهم، وادّعت النصاري أن إبراهيم عليه السلام منهم وتخاصموا في ذلك فوبخهم الله تعالى وفضحهم بها يـدلّ على جهلهم واستغراقهم جميعا في الضلال حيث قال: ﴿يا أهل الكتاب لم تُحَاجُّون في إبراهيم وما أنْ زِلَت التوراة والإنجيل إلا من بعده أفلا تعقلون ﴾ وقوله عز وجل: ﴿ هَا أَنتم هؤلاء حاجَجْتُم فيها لكم به علم فلم تُحَاجُّون فيها ليس لكم به علم والله يعلم وأنتم لا تعلمون ﴿ قال الفخر الرازي: يحتمل في قوله: ﴿ هَا أَنتُم هؤلاء حاججتم فيها لكم به علم ﴾ أنه لم يصفهم في العلم حقيقة وإنها أراد أنكم تستجيزون محَاجَّتَه فيها تَدَّعون علمه فكيف تحاجونه فيها لا علم لكم به ألبتة، ثم حقق ذلك بقوله: ﴿والله يعلم ﴾ كيف كانت حال هذه الشرائع في المخالفة والموافقة ﴿وأنتم لا تعلمون ﴾ كيفية تلك الأحوال اهـ وقال ابن كثير رحمه الله في تفسيرها: هذا إنكار على من يُحَاجّ فيها لا علم له به فإن اليهود والنصاري تحاجّوا في إبراهيم بلا علم ولو تحاجّوا فيما بأيديهم منه علم مما يتعلق بأديانهم التي شرعت لهم إلى حين بعثة محمد ﷺ لكان أولى بهم وإنها تكلموا فيها لا يعلمون فأنكر الله عليهم ذلك وأمرهم بردّ ما لا علم لهم به إلى عالم الغيب والشهادة الذي يعلم الأمور على حقائقها وجليتها ولهذا قال تعالى: ﴿والله يعلم وأنتم لا تعلمون﴾

اه ولا مانع أن يشمل قوله عز وجل: ﴿حاججتم فيها لكم به علم ﴾ ما قالت اليهود في النصارى في النصارى في اليهود: إنهم ليسوا على شيء. وماقالت النصارى في اليهود: إنهم ليسوا على شيء، فقد صدقوا في ذلك وكان جدالهم على علم فيه.

قال تعالى: ﴿ما كان إبراهيم يهوديًّا ولا نصرانيًّا ولكن كان حنيفًا مسلمًا وما كان من المشركين الله إنَّ أولَى النّاس بإبراهيم للّذين اتّبعوه وهـُذا النبيّ والذين آمنوا، والله وليّ المؤمنين ودّت طائفة من أهل الكتاب لو يضِلّونكم وما يضلّون إلا أنفسهم وما يشعرون ﴾

بعد أن قرّر عز وجل بالبرهان جهل أهل الكتاب الذين يحاجّون في إبراهيم وهم يكفّر بعضهم بعضًا وتدّعي كلّ طائفة منهم أنّ إبراهيم كان على ملّتهم، وهذا يدلّ على غباوتهم وبالدتهم، وكونهم عن العقل والعلم بمَعْزل، صرّح هنا بها نطق به البرهان المتقدم فقال عز وجل: ﴿ماكان إبراهيم يهوديًّا ولا نصرانيا، إذ جميع العقلاء وأهل العلم يعلمون أن إبراهيم عليه السلام متقدم في التاريخ قبل اليهودية وقبل النصرانية فكيف يكون يهوديّا على ملّة اليهود المحدثة بعد موته بأكثر من ألف سنة؟ أو كيف يكون على ملة النصاري، والنصرانية إنها أُحْدِثَتْ بعده بحوالي ثلاثة آلاف سنة؟ ومما تجدر الإشارة إليه هنا كذلك هو أن موسى عليه السلام لم يأت باليهودية، فهذا الاسم مُخْتَرَع بعد موته بـزمن طويل، وكذلك جميع أنبياء بني إسرائيل لم يكونوا يهودًا، وكذلك عيسى ابن مريم عليه السلام لم يأت بالنصرانية بل جميع رسل الله من أولهم إلى خاتمهم محمد عليه إنها جاءوا بالحنيفية المسلمة المبرّأة من الشرك المنزَّهة لله عن النّد والنظير والشبيه والسّمي والولد، وقد بينت في تفسير قوله عز وجل: ﴿وقالـوا لن يدخل الجنة إلا من كان هُودًا أو نَصَارى ﴾ أننا لم نجد في كتاب الله تعالى ولا في سنة رسوك علي الطلاق كلمة اليهود على سبيل المدح، ولم تُستعمل في كتاب الله أو سنة رسوله عِين إلا على سبيل الذم، كما بينت هناك أن كلمة النصرانية محدثة، وأنه لا يعرف على التحديد متى أطلقت هذه الكلمة على أهل الإنجيل. ولم توجد هذه الكلمة

في كتب النصاري إلا في أوائل القرن الثاني بعد ميلاد المسيح عليه السلام في عهد الإمبراطور «تراجان» الموجود في العام السادس بعد المائة من ميلاد المسيح عليه السلام، وأنه قد يفهم من القرآن الكريم أنهم أحدثوا هذا الاسم إذ يقول الله تبارك وتعالى: ﴿الذين قالوا إنا نصارى ﴾ مع أنها نسبة إلى نصرانة قرية المسيح عليه السلام من أرض الجليل بفلسطين وتسمى هذه القرية أيضا الناصرة ونصورية. وقوله عز وجل: ﴿وَلَكُن كَانَ حَنِيفًا مُسَلِّما ﴾ تحقيقٌ لملَّة إبراهيم عليه السلام التي بعث الله بها جميع النبيين والمرسلين، وقد كرّر الله تبارك وتعالى في كتابه الكريم هذه الحقيقة ليبين للناس كَذِبَ اليهود المدَّعين أن إبراهيم كان على ملتهم أو أنهم على ملة إبراهيم، وكَذِبَ النصاري المدَّعين أن إبراهيم كان على ملتهم أو أنهم على ملة إبراهيم حيث يقول عز وجل في سورة البقرة: ﴿ وقالـوا كونوا هـودًا أو نصاري تهتـدوا، قل بل مِلَّةَ إبراهيم حنيفا وما كان من المشركين، وكما قال عز وجل: ﴿إِنَّ إبراهيم كان أمّة قانتا لله حنيفًا ولم يك من المشركين ﴿ شَاكِرًا لأَنْعُمِه ، احتباه وهداه إلى صراط مستقيم \* وآتيناه في الدنيا حسنة وإنه في الآخرة لمن الصالحين \* ثم أوحينا إليك أن اتّبع ملّة إبراهيم حنيفا وما كان من المشركين ﴾ وكما قال تبارك وتعالى: ﴿قل صدق الله فاتبعوا مِلَّـة إبراهيم حنيفا وما كان من المشركين﴾ وقد ذكرت في تفسير قوله عز وجل: ﴿قل بل مِلَّة إبراهيم حنيفا ﴾ أن أصل الحنيف في الشرع هو المستقيم على الحق، المائل عن الباطل، ومعنى قوله: ﴿مسلمًا ﴾ أي منقادًا لأمر الله ملتزما بشرعه، ولا يراد بالإسلام في هذا المقام الشرعة والمنهاج الذي بعث الله به محمدا عَيْكُ ، لأنها خاصة بأمة محمد عَلَيْ كما قال عز وجل : ﴿لكلِّ جعلنا منكم شِرْعةً ومنهاجا ﴾ فإن لفظ الإسلام يطلق على هذا الدين الذي بعث الله به خاتم المرسلين محمدا عليه ويطلق على الحنيفية مِلَّة إبراهيم وجميع الأنبياء والمرسلين، من إخلاص التوحيد لله

والإيهان بكتبه ورسله وملائكته واليوم الآخر والقدر خيره وشره من الله عز وجل واتِّباع الوصايا العشر التي تضمنها قوله تعالى: ﴿ قُلْ تَعَالَوْا أَتْلُ مَا حَرَّمَ رَبُّكم عليكم ألَّا تشركوا به شيئا وبالوالدين إحسانا ولا تقتلوا أولادكم من إملاق نحن نرزقكم وإياهم ولا تقربوا الفواحش ما ظهر منها وما بطن ولا تقتلوا النفس التي حرّم الله إلا بالحق، ذُلكم وصّاكم به لعلكم تعقلون ولا تَقْرَبُوا مال اليتيم إلا بالتي هي أحسن حتى يبلغ أشدّه وأوفوا الكيل والميزان بالقسط لا نكلّف نفسا إلا وسعها وإذا قلتم فاعدلوا ولو كان ذا قُرْبَى وبعهد الله أوفوا، ذلكم وصّاكم به لعلكم تذكرون \* وأنّ هذا صراطي مستقيها فَاتَّبِعُوه ولا تَتَّبِعُوا السُّبُل فَتَفَرَّقَ بِكم عن سبيله، ذلك وصّاكم به لعلكم تَتَّقُون ﴾. فهذه الوصايا العشر اتفقت عليها جميع شرائع النبيين والمرسلين، وتُسَمَّى الإسلامُ بالمعنى العامّ، أما الإسلام بالمعنى الخاص بأمة محمد عليها فهو الذي جاء به القرآن العظيم والسنة النبوية وهو أكمل الشرائع وأتمها وأوفاها وأبقاها فلن ينسخ حتى ينسخ الليل والنهار والشمس والقمر، وفي قوله عز وجل في وصف خليله إبراهيم عليه السلام: ﴿كَانَ حَنَيْفًا مُسَلَّمًا وَمَا كان من المشركين ، تنديد باليهود الذين قالوا: عُزَيرٌ ابن الله ، واتخذوا أحبارهم أربابا من دون الله، وشبّهوا الله بخلقه، وتنديد بالنصاري الذين قالوا: المسيح ابن الله، وجعلوه وأمّه إلمين من دون الله وقالوا: الله ثالث ثلاثة، واتخذوا رهبانهم أربابا من دون الله، إذ كلّ من أشرك بالله لم يكن على مِلَّة إبراهيم لأن إبراهيم عليه السلام لم يك من المشركين، وقد سقت قريبا في تفسير قوله تبارك وتعالى: ﴿قل يا أهل الكتاب تعالَوْا إلى كلمةٍ سواءٍ بيننا وبينكم أن لا نعبد إلا الله ولا نشرك به شيئا ولا يتخذ بعضنا بعضا أربابا من دون الله الله الله المن نصوص التوراة التي بِيَدِ اليهود والنصارى والأناجيل التي بيدِ النصاري المقررة بأن الله إله واحد لا شريك له، فهذه النصوص تكذب اليهود والنصاري الندين أشركوا بالله فيما يزعمونه أنهم على ملَّة إبراهيم أو أن إبراهيم على ملَّتهم، لأنه لا يكون على ملَّة إبراهيم إلا من أخلص التوحيد لله عز وجل فهم أولى الناس بإبراهيم عليه السلام ولذلك قال عز وجل هنا: ﴿إِنَّ أُولَى الناس بإبراهيم للَّذين اتَّبعوه وهُذا النبيِّ والذين آمنوا ﴿ أِي إِنَّ أَحقُّ الناس بإبراهيم عليه السلام ثلاثة أصنافٍ من الناس، الصّنف الأول هم الذين آمنوا بإبراهيم عليه السلام عندما بعثه الله عز وجل واتبعوا شريعته حتى بعث الله عز وجل بعده رسولا بشريعة جديدة خاصة به وبقومه، والصنف الثاني شخص واحد هو محمد ﷺ الذي جعله الله عز وجل أشبه الناس بإبراهيم عليه السلام خَلْقًا وخُلُقًا وهو دعوة إبراهيم عليه السلام حيث قال: ﴿ ربنا وابعث فيهم رسولا منهم يتلوأ عليهم آياتك ويعلمهم الكتاب والحكمة وينزكيهم إنك أنت العزيز الحكيم، أما الصنف الثالث فهم عامّة المؤمنين الصادقين من أتباع الأنبياء والمرسلين لأنهم جميعا على نَهْج ملَّة إبراهيم عليه السلام، حيث يؤمنون بالله وكتبه ورسله وملائكته واليوم الآخر والقدر خيره وشره وهم منقادون لأمر الله عـز وجل وقافون عند شرعه، مؤتمرون بأوامره منزجرون عن زواجره. وقوله عز وجل: ﴿والله وليّ المؤمنين﴾ أي والله عز وجل ناصر المؤمنين ومعينهم على عدوهم، وموفّقهم للخير ومكرمهم ومعاملهم بجوده و إحسانه، وقوله عز وجل: ﴿ودَّت طائفة من أهل الكتاب لـو يضلُّونكم وما يضلُّون إلا أنفسهم وما يشعرون، هـو تنبيه للمؤمنين إلى حرص طائفة من أهل الكتاب من اليهود والنصاري على الصّدّ عن سبيل الله وأنهم لم يكتفوا بها هم عليه من العدول عن الحق والإعراض عن قبول الحجج والبراهين بل يجتهدون في إضلال المؤمنين المستجيبين لمحمد رسول الله عليه الله الشبهات، كقولم: ما فائدة إرسال محمد ما دامت التوراة موجودة ومحمد مُقِرٌّ بها؟ وقد تجاهلوا أن محمدا عليه قد بعثه الله عز وجل بالشريعة الكاملة الصالحة لجميع الأمم والشعوب، الناسخة لما سواها من الشرائع السابقة، وقد بشّر به النبيون والمرسلون حتى وقف آخر أنبياء بني إسرائيل عيسى عليه السلام خطيبا في بني إسرائيل يبشر به ويقول: ﴿إنّي رسول الله إليكم مُصَدِّقا لما بين يديّ من التوراة ومُبَشِّرا برسول يأتي من بعدي اسمه أهمه وقد أكد الله تبارك وتعلى حرص كثير من أهل الكتاب على إضلال المؤمنين وصدّهم عن سبيل الله حيث يقول عز وجل: ﴿ودّ كثير من أهل الكتاب لو يَرُدُّونكم من بعد إيهانكم كفارا حسدًا من عند أنفسهم من بعد ما تبين لهم الحق وقوله عز وجل: ﴿وما يُضِدّ ون إلا أنفسهم بالوبال المؤمنين يثبتهم على المدى ويمكن الحق من قلوبهم فلا والملاك؛ لأن الله ولي المؤمنين يثبتهم على المدى ويمكن الحق من قلوبهم فلا يضرهم كيد اليهود وغيرهم من أهل الكتاب ولا يحيق المكر السّبيّئ إلا يأهله، والإضلال يرد في اللغة بمعنى الإلقاء في الحيرة والشك والريبة، كها يرد بمعنى الإهلاك والتضييع، ومنه قول النابغة الذبياني في رثاء النعان بن الحارث بن أبي شمر الغساني:

فآب مضلوه بعين جلية وغُودر بالجولان حَرْمٌ ونائل أي فرجع مهلكوه وقاتلوه أو فرجع دافنوه الذين أضلوه في الأرض حيث يصير ترابًا منثورًا وأجزاء متفرقة مبعثرة، ومنه قوله عز وجل: ﴿وقالوا أإذا ضَلَنا في الأرض أإنّا لفي خَلْق جديد﴾، فاليهود ومَن على شاكلتهم يحرصون على إيقاع المسلمين في الحيرة والشك والارتياب ويودون إهلاكهم وتضييعهم، والله يحفظ المؤمنين من شرورهم، ويرُدّ كيد اليهود إلى نحورهم، وقوله عز وجل: ﴿وما يشعرون﴾ أي إنهم لا يدرون ولا يعلمون أن هذا يضرهم وحدهم ولا يضر المؤمنين، وفي هذه الآية الكريمة بشارةٌ من الله عز وجل لأصحاب حبيبه ورسوله محمد على بسوخهم في الإيان وثباتهم على

دين الإسلام بعون من وليهم فاطر السموات والأرض، وأنهم لن يصيبهم من مكر اليهود سوء، وأن اليهود لعنهم الله مخذُولون مدحورون، وما أحسن قول الشاعر:

تَأتَّى له من كل شيء مرادُه فأولُ ما يقْضِي عليه اجتهادُه

إذا كان عون الله للعبد مُسْعِفًا وإن لم يكن عونٌ من الله للفتى

قال تعالى: ﴿يا أهل الكتاب لم تكفرون بآيات الله وأنتم تشهدون \* يا أهل الكتاب لم تلبسون الحق بالباطل وتكتمون الحق وأنتم تعلمون \* وقالت طائفة من أهل الكتاب آمنوا بالذي أنزل على الذين آمنوا وجه النهار واكفروا آخره لعلم يرجعون \* ولا تُؤمنوا إلاّ لمن تبع دينكم قل إنّ الهدى هدى الله أن يؤتى أحدٌ مثل ما أوتيتم أو يحاجوكم عند ربّكم، قل إنّ الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء، والله واسع عليم \* يختص برحمته من يشاء، والله ذو الفضل العظيم. \*

بعد أن ذكر الله عز وجل حرص طائفة من أهل الكتاب على إضلال المؤمنين، وبشر المؤمنين بأنه وليهم وناصرهم ومحبط كيد أعدائهم، وبّخ هنا أهل الكتاب من اليهود والنصاري على استمرارهم على الكفر، وعدم إيهانهم بها يشاهدونه من المعجزات التي أيّد الله تبارك وتعالى بها رسوله عَيْكِيُّ ، القاطعة بأنه رسول ربّ العالمين، وقول عز وجل في مخاطبتهم: ﴿ يَا أَهُلُ الْكُتَابِ ﴾ ليس مدحًا لهم بل هو غايةٌ قصوى في الذم والتوبيخ، إذ المفروض فيمن كان من أهل الكتاب أن يكون أسرع الناس إلى تصديق رسل الله المؤيّدين بالمعجزات، فإذا لم يذعنوا لـ الآيات التي يؤيد الله بها المرسلين كان وصفهم بأنهم أهل الكتاب للتوبيخ والتنديد والذم، كما تقول لمن ينحرف في سلوكه وكان أبوه صالحا: يا ابن الرجل الصالح، وأنت لا تريد الثناء على هذا المنحرف وإنها تريد توبيخه على عدم سلوكه منهج أبيه في الصلاح والاستقامة، ولذلك كرر الله تعالى في هذا المقام نداء اليهود والنصاري بأهل الكتاب توبيخا لهم وتقريعا لأنهم صاروا كمثل الحمار يحمل أسفارا، كما قال عز وجل: ﴿مَثَلُ اللَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوراة ثمَّ لم يَحْمِلُوهَا كَمَثَلُ الحمار يحمل أسفارًا، بئس مثل القوم الذين كذّبوا بآيات الله، والله لا يهدي القوم

الظَّالمين﴾، وقوله تبارك وتعالى: ﴿ يا أهل الكتاب لِم تلبسون الحقّ بالباطل وتكتمون الحقّ وأنتم تعلمون السروع في بيان ألوان من قبائح محاولاتهم إضلال المسلمين والصدّ عن سبيل الله، وقد رسم إخوان القردة والخنازير مخطَّطاتٍ للكيد للإسلام يخلطون فيها الحق بالباطل، ويكتمون ما يعلمونه من صدق رسول الله عليه ، واللّبس: الخلط، كما تقدم في تفسير قوله عز وجل: ﴿ولا تلبسوا الحقّ بالباطل وتكتموا الحق وأنتم تعلمون ﴾ وقد كان من مخطَّطَاتهم عندما يُجَابَهُون بالآيات والبراهين وبما يُلذَكُّرون به من الأوس والخزرج أنصار رسول الله ﷺ حينها يقول الأنصار لليهود: ألستم أنتم الذين كنتم تذكرون لنا قرب ظهور النبي وأنكم ستؤيدونه وتقاتلوننا معه؟ فخطّط لهم شياطينهم أن يقولوا: نحن نقر أنه رسول الله ولكنه مبعوث إلى العرب وحدهم. ولا شك أن هذا من خلط الحق بالباطل، فإقرارهم بأنه رسول الله هو حق، وقولهم بعدم عموم رسالته هو باطل، وهم يعلمون بطلانه لكنهم رأوا أن هذا اللّون من التّلبيس والتخليط أخطر أثرًا في الصد عن دين الإسلام من إنكاره جملة وتفصيلًا، لأن الغِرَّ وبخاصة مِن رِعَاعِهِم يظنون فيهم الإنصاف إذا قالوا ذلك فلا يدخلون في دين الإسلام اعتقادا منهم أن محمدا رسول الله إلى العرب خاصة، وقول عز وجل: ﴿ وقالت طائفة من أهل الكتاب آمِنُوا بالذي أُنْزِلَ على اللذين آمنوا وَجْهَ النّهار واكفروا آخره لعلهم يرجعون ﴾ هذه مكيدة خبيثة، ودسيسة خطيرة، ومكر كُبّارٌ رسموهُ وقرّروه ليلبسوا على ضعفاء العقول من رعاعهم وغيرهم أمر دينهم حيث اشتورُوا بينهم أن يظهروا الإيمان بالنبي محمد علي أوّل النهار ويصلوا مع المسلمين صلاة الصبح ليشيع بين المسلمين أن هؤلاء اليهود آمنوا ودخلوا في دين الإسلام فتتوجه الأنظار إليهم فإذا جاء آخر النهار أظهروا الكفر بمحمد علي ورجعوا إلى اليهودية ليقول الرّعاع الجهلة من الناس: إنها رجع هؤلاء إلى اليه ودية بسبب اطلاعهم على عيب في الإسلام ونقيصة في دين المسلمين، فيقع في قلوبهم الشك في الدين الحق وينصرفون عن دين الإسلام، وفي قوله تعالى: ﴿طائفة من أهل الكتاب﴾ ولم يقل: طائفة منهم، مع أن مقتضى السياق أن يأتي بضميرهم لسبق ذكرهم حيث قال: ﴿يا أهل الكتاب لم تلبسون الحقّ بالباطل وتكتمون الحقّ، وأنتم تعلمون لكن مقتضى الحال يقتضي التنصيص على أنّ هذه الطائفة الماكرة الخبيشة من أهل الكتاب المنحرفين عن الحق وفي قوله تعالى: ﴿آمِنُوا بالذي أُنزِلَ على الذين آمنوا تنصيصٌ على أن هؤلاء اليهود الماكرين يوافقون على أن أتباع محمد على من سائر أنحاء الأرض مع اختلاف أديانهم على أن يطلقوا على أتباع رسول من سائر أنحاء الأرض مع اختلاف أديانهم على أن يطلقوا على أتباع رسول وجل لإظهار دينه على الدين كله ولو كره المشركون. والمراد بوجه النهار أوّله، وجل لإظهار دينه على الدين كله ولو كره المشركون. والمراد بوجه النهار أوّله، قال ابن جرير رحمه الله: وسُمِّي أوّله «وجهًا» له لأنه أحسنه وأوّل ما يواجه قال ابن جرير رحمه الله: وسُمِّي أوّله «وجهًا» له لأنه أحسنه وأوّل ما يواجه النظر فيراه منه، كما يقال لأول الثوب «وجهًا» له لأنه أحسنه وأوّل ما يواجه النظر فيراه منه، كما يقال لأول الثوب «وجهًا» له لأنه أحسنه وأوّل ما يواجه النظر فيراه منه، كما يقال لأول الثوب «وجهًا» له لأنه أحسنه وأوّل ما يواجه النظر فيراه منه، كما يقال لأول الثوب «وجهًا» له لأنه أحسنه وأوّل ما يواجه النظر فيراه منه، كما يقال لأول الثوب «وجهًا» له كالمنار بيع بن زياد:

من كان مسرورا بمقتل مالك فليأت نسوتَنَا بوجه نهار اهو وهذا البيت من قصيدته في رثاء مالك بن زهير حينها قُتِلَ، وبعد هذا البيت يقول ربيع بن زياد:

يجد النساء حواسِرًا يَنْدُبْنَهُ يبكين قبْل تَبَلَّج الأسحار قد كنّ يَخْبَأْن الوجوه تسترا فاليوم حين بَرَزْن للنُّظّار

وتضيء في وجه النهار منيرة كجُانةِ البحريّ سُلَّ نظامها وقد روي: وتضيء في وجه الظلام الخ، وقوله عز وجل: ﴿ولا تؤمنوا إلا لمن تبع دينكم﴾ هذه صورة أخرى من صور صدّ اليهود رعاعهم عن

وكم قال لبيد:

الدخول في دين الإسلام حيث قالوا لهم: لا تصدقوا نبيًا من غير بني إسرائيل المقرين بكتب العهد القديم وحده، فلا تصدقوا القرآن ومن أنزل عليه ولا تصدقوا أهل الإنجيل لأنه زيادة على الكتب التي يقر بها اليهود، وفي ذلك زيادة تضليل لأتباعهم ورعاعهم حيث أظهروا أنه ليس التمييز العنصري وحده هو المانع لهم عن الدخول في الإسلام بل المانع هو أنهم لن يقروا إلا لمن اقتصر إقراره على التوراة وملحقاتها من الكتب المنسوبة للأنبياء قبل عيسى، وقوله عز وجل: ﴿قل إِنَّ الهٰدَى هُلَكَ الله ﴾ أي أخبر يا محمد اليهود والنصاري وغيرهم بأنّ دين الله الذي بعث به محمدا عَلَيْ هو الدين الحق، وهو سببل الرشاد، ومن وفّق إليه وسار على منهجه فقد هُدي إلى الصراط المستقيم، لأنه دين الله الذي رضيه لخلقه، وحتمه على عبيده وصانع من التحريف والتبديل، بخلاف اليهودية والنصرانية والوثنية فإنها هوى وليست هُدًى، فهاذا بعد الحق إلا الضلال؟ فمن يهده الله فهو المهتدي ومن يضلل فلن تجد له وليّا مرشدا، ولـذلك أمر الله عز وجل المؤمنين بأن يسألوه كل يوم مرات متعددة يقولون في كل ركعة من ركعات صلواتهم: ﴿اهْدِنَا الصراط المستقيم \* صراطَ الذين أنعمتَ عليهم غير المغضوب عليهم ولا الضالين \* وقوله عز وجل: ﴿أَن يُـؤْتَى أَحَدٌ مثلَ ما أُوتِيتُم أُو يُحاجُّوكم عند ربكم ﴾ تنديـدٌ باليهـود الذين يحسدون المسلمين على نعمة الله عليهم بها آتاهم من القرآن العظيم المنزّل على النبي الكريم محمد علي وبها ألهمهم من الحجة البالغة على اليهود الذين يكرهون أن يتفضّل الله على أحد سواهم، أو يُنزَّل على أحد من غير بني إسرائيل كتابٌ يفضحُ سلوكهم، ويقيم الحجة على انحرافهم وتبديلهم وتغييرهم وحقدهم وحسدهم، وقوله عز وجل: ﴿قل إنَّ الفضل بيد الله يؤتيه من يشاء ﴾ أي قل لهم يا محمد: ليس إنزال رحمة الله على خلقه بأيديكم، تَحْجُرُونها على من تشتهون، إنها الأمور كلّها بيد الله

وحده، تحت تصرفه ومشيئته، وعلمه وحكمته ورحمته، يهدي من يشاء فضلا ويضل من يشاء عدلا، وهو أعلم حيث يجعل رسالته، وكما قال عز وجل: ﴿قل اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء وتنزع الملك ممن تشاء وتعز من تشاء وتذل من تشاء بيدك الخير إنك على كل شيء قدير، وقوله تبارك وتعالى: ﴿والله واسع عليم ﴾ أي والله عز وجل ذو سعةٍ بفضله على من يشاء أن يتفضل عليه من عباده وهو عز وجل ذو علم بمن هو أهل منهم للفضل وله الحجة البالغة والحكمة التامة، وقوله عز وجل: ﴿ يُختص برحمته من يشاء والله ذو الفضل العظيم الله أي والله عز وجل يجعل رحمته مقصورة على من يشاء ويختار من عباده، فيستعمل من يرضى عنه في طاعته، ويخصه بهدايته، وييسر له أسباب مرضاته ويجعله أهلا لتنزّل رحمته، بخلاف المنحرفين عن دينه الصادّين عن سبيله، فإنه يخذ لهم ولا يؤيدهم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في قوله عز وجل: ﴿ والله يختص برحمته من يشاء والله ذو الفضل العظيم، ولذلك حكمةٌ ورحمةٌ هـ و أعلم بها، كما خصّ بعض الأبدان بقُوى لا توجد في غيرها وبسبب عدم القوة قد تحصل له أمراضٌ وجوديّة، وغير ذلك من حكمته اهـ وقال ابن كثير رحمه الله في تفسيرها: أي اختصكم أيها المؤمنون من الفضل بها لا يُحَدّ ولا يُـوصَف بها شرّف به نبيكم محمدا على على سائر الأنبياء، وهداكم به إلى أكمل الشرائع اهـ ولا شك أن توفيق الله عز وجل لبعض عباده لأن يعملوا بعمل أهل الجنة حتى يموتوا على الإسلام، ويمنّ عليهم بجنات النعيم هو أبرز مثال لرحمة الله وفضله، ولذلك سمّى الله عز وجل الجنة رحمة، حيث يقول: ﴿ يُدْخِلُ من يشاء في رحمته، والظالمين أعد لهم عذابا أليها ﴿ وقد روى مسلم في صحيحه من حديث أبي سعيد الخدري رضي الله عنه عن النبي عَلَيْ قال: «احتجّت الجنة والنار فقالت النار: في الجبارون والمتكبرون، وقالت الجنة:

فيّ ضعفاء الناس ومساكينهم، فقضى الله بينهما: أنّك الجنة رحمتي أرحم بك من أشاء، ولِكِلَيْكُمَا عليّ مِلْؤُها». من أشاء، ولِكِلَيْكُمَا عليّ مِلْؤُها». نسأل الله بأسمائه الحسنى وصفاته العُلَى أن يدخلنا في رحمته وهو أرحم الراحمين.

بعد أن بين الله تبارك وتعالى بعض قبائح أعمال اليهود وأقوالهم ذكر عز وجل هنا أن أهل الكتاب ليسوا سواءً، فإن بعضهم شرح الله صدره للحق وهداه إلى الصراط المستقيم كعبد الله بن سَلاَم رضى الله عنه، وهؤلاء المهتدون من أهل الكتاب صاروا مثلا أعلى في الأمانة ، أما من استمر على عناده وضلاله واغتراره بما سطّره أحبار السوء لهم في التلمود من أن جميع ما تحت يد الأمميين من المال هـو ملك لليهـود وعليهم أن يستردوه بكل حيلة ، وأن يستخلصوه من الأمميين بكل طريق، من سلب ونهب وربا وسرقة ودعارة وخيانة ، مها قلّ هذا المال أو كثر ، وقد سقت بعض النصوص التلمودية التي ملأت قلوب اليهود شرًا وبغيا وافتراءً واغترارا عند تفسير قوله تبارك وتعالى: ﴿ وقالوا لَن تَمسَّنا النار إلا أياماً معدودة ﴾ ، وأن هذا التلمود قد اشتمل على أسوأ مبادئ التمييز العنصري ومن نصوصه أن سرقة اليهودي أخاه اليهوديّ حرام ولكنها جائزة بل واجبة مع الأممى ؛ لأن كل خيرات العالم خلقت لليهود فهي حق لهم، وعليهم تملَّكها بأي طريق، وفي التفريق بين من هداهم الله عز وجل من أهل الكتاب فتخلُّصوا من المبادئ التلمودية واستجابوا لدين الإسلام، وصاروا قدوة في حفظ الأمانة وصيانتها وبين من خذهم الله عز وجل فاستمروا على ضلالهم وانغماسهم في المبادئ التلمودية

التي تحضهم على الخيانة، يقول الله عز وجل هنا: ﴿وَمِن أَهُلُ الْكُتَابِ مَن إِنْ تَأْمَنْه بقنطار يُؤدِّه إليك ومنهم من إن تأمنه بدينار لا يؤده إليك إلا ما دمت عليه قائما ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿ليسوا سواءً، من أهل الكتاب أمة قائمة يتلون آيات الله آناء الليل وهم يسجدون، وكما قال عز وجل : ﴿منهم المؤمنون وأكثرهم الفاسقون، ومعنى قول عز وجل: ﴿إِن تأمنه بقنطار يؤده إليك ﴾ أي إن تأتمنه على المال الكثير بإيداعه عنده يحافظ لك عليه ولا يخنك فيه ويسلّمه لك متى طلبته منه، ومعنى: ﴿ ومنهم من إن تأمنه بـ دينار لا يؤده إليك إلا ما دمت عليه قائما، أي ومنهم الذي إن تأتمنه على المال مهما قلَّ حتى ولو كان دينارًا واحدا يخنك فيه ولا يحافظ لك عليه، ولا يسلَّمه لك متى طلبته إلا أن تلحّ عليه بالتقاضي والمطالبة والتمكن من استرداده بقهر وغلبة بواسطة الحاكم أو نحوه مما لاحيلة لليهوديّ في مقاومته، وهذه خصال شرّ الناس، وقد ذكر رسول الله علي في صفات أهل النار الخائنَ الذي لا يخفى له طمع وإن دقّ إلا خانه ، كما جاء في صحيح مسلم من حديث عياض بن حمار المجاشعي رضى الله عنه، عن رسول الله عليه ، وفيه: «وأهل الجنة ثلاثة: ذو سلطان مُقْسِطٌ متصدّق موفّقٌ ، ورجل رحيم رقيق القلب لكل ذي قُربي ومُسلم، وعفيفٌ متعفَّفٌ ذو عيال» قال: «وأهل النار خمسةٌ: الضّعيف الذي لا زَبْرَ لـ الذين هـم فيكم تبعًا لا يبتغون أهلا ولا مالا، والخائن الذي لا يَخْفَى له طمعٌ وإن دق إلا خانه، ورجلٌ لا يصبح ولا يمسى إلا وهـو يخادعك عن أهلك ومالك» وذكر البخل أو الكذب، والشَّنظير الفحّاش. وقوله في الحديث: «الذي لا زَبْرَ له» أي لا عقل لـ ه يحفظه من الشر وقوله: «لا يبتغون أهلا ولا مالا»، أي لا يسعون في تحصيل منفعة دينية ولا دنيوية ولا نفسية. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ ذُلك بأنهم قالوا ليس علينا في الأميين سبيل الله أي إنّ تأصّل الخيانة في نفوسهم إنها هو بسبب

اعتقادهم أنه لا إثم عليهم ولا حرج فيها يظلمون به مَن سِوَى اليهود ممن يطلقون عليهم اسم الأمميين سواء كانوا من الأميين العرب أو كانوا من العجم من غير أهل الكتاب، وتخصيص ما ذكروه من رفع الحرج عنهم في أذى الأميين لا يمنع من اعتقادهم رفع الحرج عنهم في أذى غير العرب الأميين؟ لأن القاعدة الأصولية أن تخصيص الشيء بالذكر لا ينفى الحكم عما عداه إذا كان القيد قد خرج للغالب أو لبيان الواقع. ونصوص التلمود وهو كتاب فقههم الذي وضعه لهم أحبار السوء منهم لا يفرّق في وجوب إلحاق الأذى بين العرب والعجم، فالجميع عند اليهود أمميون ويطلقون عليهم أنهم كلاب وخنازير، مع أن اليهود هم إخوان القردة والخنازير لعنهم الله وقبحهم في الدنيا والآخرة وأهلك أعوانهم وأنصارهم، وإخبار الله تبارك وتعالى عن مقالة اليهود هذه في هذه الآية الكريمة من المعجزات لأنها من خواص أسرارهم لعنهم الله ولا تزال إلى اليوم مجهولة عند الكثير من علماء العرب والعجم الذين لا يكادون يعرفون عن التلمود شيئا، بسبب حرص اليهود على كتمان أسرارهم كما هو شأنهم في أسرار الماسونية وما يعرف في عصرنا باسم (بروتوكولات حكماء صهيون). والعجيب أن ما يدبرونه من مخططات إجرامية شريرة ضدّ الإنسانية ينسبونه إلى الله عز وجل افتراءً عليه جل وعلا ولذلك ذيّل الآية الكريمة هنا بقوله عز وجل: ﴿ ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون ، وقوله: ﴿وهم يعلمون ، أي وهم مستيقنون أن هذا الذي يزعمونه من رفع الحرج عنهم في أذى الأميين ليس موجودا في التوراة التي بأيديهم، ولا في كتب الأنبياء الملحقة بالتوراة، وإنها هو من وضع أحبار السوء وكَهَنَةِ الأذى من شيوخهم. وقوله تبارك وتعالى: ﴿ بلي من أوفى بعهده واتقى فإنّ الله يحب المتقين ، أي ليس الأمر كما يدعي هؤلاء اليهود من أنه ليس عليهم في أموال الأميين حرج ولا إثم ولكن من أوفى بعهده وأدّى

الأمانة لمن ائتمنه، وخاف الله في سره وعلانيته، ووقف عند حدوده، وصدّق رسله وآمن بها جاء به جميع الأنبياء والمرسلين وعلى رأسهم خاتمهم وإمامهم وسيدهم محمد رسول الله صلى الله عليهم جميعا وسلم فإنه يكون أهلا لمحبة الله عز وجل لأنه يكون في زمرة المتقين والله يحب المتقين، أما دعوى اليهود بأنهم أبناء الله وأحباؤه وهم ينقضون العهد والميثاق ويخونون الأمانة فهي دعوى كاذبة وهم بها يفترون على الله الكذب، ويستحقّون بها غضب الله وسخطه ومقته ولعنته. وقوله عز وجل: ﴿إِنَّ اللَّهِ يَشْتُرُونَ بِعَهَدُ اللهُ وأيهانهم ثمنا قليلا أولَئك لا خَلاقَ لهم في الآخرة ولا يكلّمهم الله ولا ينظر إليهم يوم القيامة ولا يزكّيهم ولهم عنذاب أليم الله الذين يستبدلون ويعتاضون ويأخذون ثمنا قليلا في نظير نقضهم لعهد الله الذي أخذه على الأنبياء والمرسلين وألزمت به الرسل أممهم ، بأن يصدّقوا كل نبي يرسله الله إليهم، ويقفوا عند حدود الله، ويؤدّوا الآمانات إلى أهلها، ولا يفتروا على الله الكذب ولا يحلفوا بالله إلا وهم صادقون، أولئك الذين يستبدلون ويعتاضون ويأخذون ثمنا قليلا من حطام الدنيا الفاني وعرضها الزائل، عوضًا عن تركهم عهد الله الذي عهد إليهم ووصيته التي أوصاهم بها في الكتب التي أنزلها الله إلى أنبيائه، هؤلاء الـذين يفعلون ذلك لاحظ لهم في جنات النعيم التي يزعمون أنها لهم خاصة ، ولا يكلمهم الله يوم القيامة بما يُدْخِل عليهم الأملَ في النجاة من النار، ولا بها يشعرهم في تخفيف العذاب عنهم، ولا ينظر إليهم بعين رحمته وجوده وإحسانه، ولا يزكيهم أي ولا يطهرهم من دنس ذنوبهم ورجس كفرهم، ولهم عنذاب أليم أي عقاب موجع في نار جهنم، وقد ذكرت في تفسير قوله تبارك وتعالى: ﴿إِنَّ الذين يكتمون ما أنزل الله من الكتاب ويشترون بـه ثمنا قليلا أولَّنك ما يأكلون في بطونهم إلا النار ولا يكلمهم الله يوم القيامة ولا يزكيهم ولهم عنداب أليم الله أنّ أهل السنة

والجماعة يثبتون صفة الكلام لله عز وجل على الوجه الذي يليق برب العزة ذي الجلال، ومن كلامه تبارك وتعالى القرآن الذي سمعه جبريل من الله عز وجل وألقاه على رسول الله محمد ﷺ، وسقت أدلة كثيرة صريحة من كتاب الله وسنة رسول الله على على صحة مذهب أهل السنة والجماعة وبطلان مذهب أهل الأهواء المنكرين إثبات صفة الكلام لله عز وجل، وقد روى البخاري ومسلم في صحيحيهما من طريق الأعمش عن أبي وائل عن عبد الله رضي الله عنه أن رسول الله على قال: «من حلف على يمين صَبْرِ يقتطع بها مال امرى مسلم لقى الله وهو عليه غضبان» فأنزل الله تصديق ذلك: ﴿إن الـذين يشترون بعهد الله وأيمانهم ثمنا قليلا ﴿ إلى آخر الآية ، فدخل الأشعث بن قيس فقال: ما يحدّثكم أبو عبد الرحمن؟ فقالوا: كذا وكذا، قال: في أُنْزِلَتْ، كانت لي بئر في أرض ابن عمّ لي، فأتيت رسول الله ﷺ فقال: «بَيِّنتُك أو يمينه» قلت: إذًا يحلف عليها يا رسول الله، فقال رسول الله عَلَيْهِ: «من حلف على يمين صبر وهو فيها فاجرٌ يقتطع بها مال امرئ مسلم لقي الله يوم القيامة وهو عليه غضبان». وقد أورده البخاري في تفسير هذه الآية من سورة آل عمران، وفي كتاب الأيمان والنذور في باب قول الله تعالى: ﴿إِنْ الذين يشترون بعهد الله وأيهانهم ثمنا قليلا أولَّنك لا خلاق لهم في الآخرة ولا يكلمهم الله ولا ينظر إليهم يـ وم القيامة ولا يزكيهم ولهم عذاب أليم ، وقوله جل ذكره: ﴿ ولا تجعلوا الله عُرْضَةً لأيهانكم أن تَبَرُّوا وتَتَّقُوا وتُصْلِحوا بين الناس والله سميع عليم، وقوله جل ذكره: ﴿ ولا تشتروا بعهد الله ثمنا قليلا إنَّ ما عند الله هـو خير لكم إن كنتم تعلمون، ﴿ وأوفوا بعهـ د الله إذا عاهدتم ولا تنقضوا الأيمان بعد تـوكيدها وقد جعلتم الله عليكم كفيلا ، وفي لفظ لمسلم من طريق جامع بن أبي راشد وعبد الملك بن أعْيَنَ سمعا شقيق ابن سلمة يقول: سمعت ابن مسعود يقول: سمعت رسول الله عليه يقول: "من حلف على مال امرئ مسلم بغير حقه لقي الله وهو عليه غضبان" قال عبد الله: ثم قرأ علينا رسول الله عليه مصداقه من كتاب الله: ﴿إن الـذين يشترون بعهد الله وأيهانهم ثمنا قليلا ﴾ إلى آخر الآية، وفي رواية للبخاري من حديث عبد الله بن أبي أوفى أنّ رجلا أقام سلعة له في السوق فحلف بالله: لقد أعْظِيَ بها ما لم يُعْظَهُ ليوقع فيها رجلا من المسلمين، فنزلت هذه الآية: ﴿إن الذين يشترون بعهد الله وأيهانهم ثمنا قليلا ﴾ الآية. والظاهر من سياق القرآن الكريم وهذه الأحاديث الصحيحة أن الآية تحمل على اليهود وعلى من حلف على يمين غموس يقتطع بها حق مسلم، نظرا لموقعها من السياق ولعموم لفظها.

قال تعالى: ﴿وإنّ منهم لفريقا يلوون ألسنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب ويقولون هو من عند الله وما هو من عند الله وما هو من عند الله ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون ما كان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثمّ يقول للنّاس كونوا عبادًا لى من دون الله ولكن كونوا ربّانيّين بها كنتم تعلّمون الكتاب وبها كنتم تدرسون ولا يأمركم أن تتّخذوا الملائكة والنبيّين أربابا، أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون .

بعد أن ذكر الله تبارك وتعالى صورًا من ضلالات اليهود والنصارى وافتراءاتهم، وما تحاوله طوائف من أهل الكتاب من وضع مخطّطات إجرامية لصدّ الرّعاع عن الدخول في دين الإسلام، وما طمأن به المسلمين من أنّ هذه المحاولات اليه ودية لن تزعزع من عقائد أصحاب رسول الله ﷺ ولن تُزلزل أقدامهم الراسخة في الحق الثابتة على الهدى، وذكر ما توعّد به الذين يشترون بعهد الله وأيانهم ثمناً قليلا، ذكر هنا قاصمة من قواصم ظهور اليهود وعملا بشعا من أعمالهم الملتوية لبيان شناعتهم وتقبيح أمرهم وفظاعة جرأتهم في الافتراء على الله، والاستهتار بعقول النّاس حيث يقول عز وجل: ﴿وإنّ منهم لفريقا يلوون ألسنتهم بالكتاب لتحسبوه من الكتاب وما هو من الكتاب ﴾ أي وإن من أهل الكتاب لفريقا أي طائفة وجماعة وهم اليهود وبخاصة من كان منهم حول مدينة رسول الله ﷺ فإنهم كانوا يحاولون الاستدلال على ما يفترونه من الكذب وعلى أن الحق معهم بجمل يكتبونها بأيديهم، ويدخلونها بين صفحات كتبهم الدّينية التي ينسبونها إلى أنبياء بني إسرائيل ثم يأخذون في قراءة ما كتبوه بأيديهم على الطريقة التي يقرؤون بها كتبهم الدينية بليّ ألسنتهم بالتطريب والإتيان بنغمات صوتية خاصة مع غنّة شديدة ومدّ بالخياشيم ليظنّ من يسمع قراءتهم هذه أن هذا الذي يقرءونه هو

من الكتب التي ينسبونها إلى الأنبياء، ومع أن هذا اللون من الكذب هو أقبح الكذب وأفحشه وأبشعه فإنهم لم يكتفوا بهذا التضليل والتدجيل بل كانوا إذا انتهوا من قراءتهم لما افتروه قالوا لمن يسمعهم من المسلمين أو رعاعهم: هذا كلام الله المنزّل على أنبيائه. والواقع أنه ليس بكلام الله ، وفي ذلك يقول الله عز وجل: ﴿ويقولون هو من عند الله وما هو من عند الله ويقولون على الله الكذب وهم يعلمون ﴾ أي ويدّعون لمن يسمع قراءتهم لما افتروه أنَّ هـذا هو كلام الله المنزل على الأنبياء والمرسلين. وما هـو بكلام الله، وهم يفترون على الله الكذب وهم مستيقنون أنهم كاذبون على الله، مجترئون في الافتراء، ولذلك كانوا أقبح الناس جرما وأفحشهم ظلما كما قال عز وجل: ﴿ ومن أظلم ممن افترى على الله كذبا أو كذّب بآياته، إنه لا يفلح الظالمون ﴿ وكما قال عز وجل: ﴿ ومن أظلم ممن افترى على الله كذبا أو قال أوحِيَ إليّ ولم يُوحَ إليه شيء ومن قال سأنزل مثل ما أنزل الله ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿فمن أظلم ممن افترى على الله كذبا أو كذّب بآياته، أولَئك ينالهم نصيبهم من الكتاب، وكما قال عز وجل: ﴿ فمن أظلم ممن افترى على الله كذبا أو كذَّب بآياته، إنه لا يُفلح المجرمون ﴾. وكما قال عز وجل: ﴿ومَنْ أظلم ممن افترى على الله كذبا، أولَتُك يُعرَضون على ربهم ويقول الأشهادُ هُؤلاء الذين كذبوا على ربهم، ألا لعنة الله على الظالمين الذين يصدون عن سبيل الله ويبغونها عوجًا وهم بالآخرة هم كافرون ، والمراد بالكتاب في قوله عز وجل: ﴿ يلوون ألسنتهم بالكتاب، هو ما يكتبونه بأيديهم من عند أنفسهم، والمراد بالكتاب في قوله عز وجل: ﴿لتحسبوه من الكتاب﴾ أي من كتب الله المنزلة على أنبيائه ورسله، وكما قال عز وجل: ﴿فويل للذين يكتبون الكتاب بأيديهم ثم يقولون هذا من عند الله ليشتروا به ثمنًا قليلًا فويلٌ لهم ممّا كتبت أيديهم وويلٌ لهم مما يكسبون﴾ وأصل الليِّ هو عطف الشيء وتحريفه وإمالته عن

استقامته إلى الاعوجاج، يقال: لويتُ يده إذا فتلْتها، ومنه قول فرعان بن أصبَح بن الأعرف في ولده مُنازِل:

تخوّل مالي ظالما ولَوى يدي لوَى يَدَهُ الله الذي هو غالبه ومن ليِّ ألسنة اليهود قولهم لعنهم الله في خطابهم لرسول الله عَلَيْهُ: راعنا، وقولهم له عليه السام عليكم، بدل: السلام عليكم، وقد بين الله تبارك وتعالى في جملة انحرافاتهم وسوء أفعالهم وأقوالهم الليّ بألسنتهم حيث يقول عز وجل: ﴿من اللَّذِينِ هادوا يحرِّفون الكلم عن مواضعه، ويقولون سمعنا وعصينا واسمع غير مُسْمَع وراعِنا لَيًّا بألسنتهم وطعنًا في الدين، وقوله عز وجل: ﴿ مَا كَانَ لَبِشْرِ أَنْ يَؤْتِيهُ اللهِ الكتابِ وَالحَكُم وَالنَّبُوَّةُ ثُم يَقُولُ لَلنَّاس كونوا عبادًا لي من دون الله ﴾ كان الكلام من أول السورة إلى هذا المقام الكريم لتحقيق التوحيد وتقرير الرسالة وتقريع أهل الكتاب على شركهم بالله ومخالفة ملة إبراهيم إمام الحنفاء وفضح مخططات اليهود الإجرامية ضد دين الإسلام، الذي هـ و دين الله الذي ارتضاه لخلقه وبعث به سيد رسله محمدا عَلَيْقَ ، ولما كان سبب نـزول صدر هذه السورة إلى هـذا المقام هو ما أثـاره نصاري نجران من الشّبه على أن عيسى هو ابن الله وما يـزعمه النصاري عامةً من أن عيسى وأمَّه إلَّهَان من دون الله بسَطَ الله عز وجل قصة اصطفاء الله لآل عمران وميلاد مريم وعيسى عليهما السلام وأقام الأدلة القاطعة والحجج الثابتة على أن عيسى عبد من عبيد الله وأن الذي أوجده من غير أب هو الذي أوجد آدم من غير أب ولا أم، ذكر هنا ما يؤكّد بطلان ادعاء النصاري أن عيسي إلّه، وأن هذا القول العاطل الباطل من مفتريات النصاري على المسيح ابن مريم عليه السلام حيث يندّد عز وجل بعقولهم مشيرا إلى أن من له أدنى مُسْكة من عقل لا يصدّق أن رجلا من بني آدم يتفضل الله عز وجل عليه بإيتائه الإنجيل، ويرزقه العلم والنبوة ثم يدعو الناس إلى عبادته من دون الله مع أن

أوّل دعوة يوجهها الرسول إلى قومه أن يقول لهم: اعبدوا الله ما لكم من إلّه غيره واجتنبوا الطاغوت، ولذلك يقول عز وجل: ﴿ وَإِذْ قَالَ اللهُ يَا عَيْسَي ابن مريم أأنت قلت للناس اتخذوني وأمّى إلمين من دون الله قال سبحانك ما يكون لي أن أقول ما ليس لي بحق، إن كنتُ قلتُه فقد علمتَهُ، تعلم ما في نفسي ولا أعلم ما في نفسك، إنك أنت علَّم الغُيوب \* ما قلت لهم إلا ما أمرتني به أن اعبدوا الله ربي وربّكم ﴾ والبشر هـ و الإنسان. وقوله عز وجل: ﴿ ما كان لبشر أن يؤتيه الله الكتاب والحكم والنبوة ثم يقول للناس كونوا عبادا لى من دون الله ﴾ أي ما يتأتّى في العقل أن يصطفى الله إنسانا ينزل عليه الكتاب ويرزقه العلم والنبوة ويرسله إلى قومه لتخليصهم من الشرك بالله فيقول لهم: اعبدوني وأشركوا بالله. ويعبّرُ عن هذا النوع من النفي بالنّفي التام، لأن نحو قولك: ما كان لزيد أن يفعل هذا، يجيء على قسمين: قسم يكون النَّفي فيه من جهة العقل ويعبّر عنه بالنفي التام أي ما يتأتي ولا يتصوّر حدوثه وحصوله، كهذه الآية، لأن الله تعالى لا يعطى الكتاب والحكم والنبوة لمن تتأتى منه هذه المقالة الشنيعة البشعة، ونحوه قوله عز وجل: ﴿مَا كَانَ لَكُمْ أَنْ تَنْبَتُوا شَجِرِهَا﴾ ونحو قوله عز وجل: ﴿وما كَانَ لنفس أن تموت إلا بإذن الله الله والقسم الثاني يكون النفي فيه بمعنى ما ينبغي، كقول أبي بكرِ الصدّيق رضي الله عنه: ما كان لابن أبي قحافة أن يتقدم فيصلّي بين يـدي رسـول الله ﷺ. وقولـه عـز وجل: ﴿وَلَكُن كَـونـوا ربّانيين بها كنتم تعلّمون الكتاب وبها كنتم تدرسون ﴾ أي ولكن من آتاه الله الكتاب والحكم والنبوة فإن الذي يتطابق فيه العقل والشرع والطبع أن يقول لهم: ﴿ كُونُوا رِبَانِين بِمَا كُنتُم تعلمون الكتاب وبِمَا كُنتُم تدرسون \* ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أربابًا أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمون ، وإن الذي يخطر بباله أن الرسول المبعوث من الله عز وجل لدعوة عباد الله إلى

توحيد الله يخون الرسالة ويدعو إلى عبادة نفسه أو عبادة الملائكة والنبيين من دون الله ، الذي يخطر بباله ذلك جاهل بالله عز وجل جهلا مُطْبقا وجاهلٌ برسل الله جهلا مطبقًا، وهو في نفس الحال ينسب إلى الله عز وجل عدم العلم بما يصطفى ويختار، ولا يتأتّى ذلك إلا من كافر فاجر جاهل، فكيف يخطر ذلك ببال من يدّعي أنه من أهل الكتاب؟ ومعنى: ﴿كونوا ربّانيين﴾ أي كونوا حكماء حلماء علماء بإخلاص العبادة لله وحده ومعرفة حقوق ربكم عليكم ووضع الأمور في مواضعها وأدّوا لكل ذي حق حقّه، والربانيون جمع ربّاني، وهو منسوب إلى رَبّان، والرّبّان هو المعلم للخير ومن يسوس الناس ويعرّفهم أمور دينهم وأسباب سعادتهم، قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله: وقال على رضى الله عنه: الربانيون هم الذين يغلِّون الناس بالحكمة ويربونهم عليها اهـ وقـوله عز وجل: ﴿بها كنتم تُعلُّم ون الكتاب وبها كنتم تدرسون ﴾ أي بسبب كونكم صرتم علماء معلمين غيركم الذي أنزله الله على رسولكم من الكتاب، وبسبب كونكم صرتم دارسين لهذا الدين الذي تفضل الله عليكم به لتخرجوا من الظلمات إلى النور ومن الشرك إلى التوحيد، وفيه حض على وجوب نشر العلم ودراسته وتدريسه فإنّ من سلك طريقا يلتمس فيه علما سلك الله به طريقا إلى الجنة، وقوله عز وجل: ﴿ولا يأمركم أن تتخذوا الملائكة والنبيين أربابا، أيأمركم بالكفر بعد إذ أنتم مسلمين، قوله: ﴿ ولا يأمركم ﴾ بالنصب معطوف على قوله: ﴿ ثم يقول للناس كونوا عبادا لى الله وتوسيط الاستدراك بين المعطوف والمعطوف عليه للمسارعة إلى تحقيق الحق في بيان ما يليق بشأن الرسول ويحقّ صدوره عنه، وتخصيص التنديد بمن اتخذ الملائكة والنبيين آلهة لأن أهل الكتاب هم أكثر من عبد الملائكة والنبيين من دون الله مع اتخاذهم أحبارهم ورهبانهم أربابا من دون الله. وقوله عز وجل: ﴿أَيأُمرِكُم بِالْكَفْرِ بِعِدْ إِذْ أَنتِم مسلمون ﴾ صريح في كفر من يتخذ الملائكة والنبين أربابا، والاستفهام فيه للتقريع والتوبيخ لهؤلاء الذين انتكست فطرتهم وانقلبت موازينهم، وانطمست بصائرهم فصاروا يظنون أن أنبياء الله المبعوثين بالتوحيد يدعون إلى عبادة أنفسهم أو عبادة الملائكة والنبيين، ولا يُسْتَكُثر على هؤلاء المجرمين أن يظنوا أن رسل الله يأمرون من أسلم أن يعود إلى الكفر وعبادة الطاغوت. وهذا لا يخطر ببال أحد من العقلاء، سبحان ربك رب العزة عما يصفون وسلام على المرسلين والحمد لله رب العالمين.

قال تعالى: ﴿وإذْ أخذ الله ميثاق النّبيّين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدّق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه، قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا، قال فاشهدوا وأنا معكم من الشّاهدين فمن تولّى بعد ذلك فأولَئك هم الفاسقون أفغير دين الله يبغون وله أسلم من في السموات والأرض طوعا وكرها وإليه يُرجعون قُل آمنا بالله وما أنزل علينا وما أنزل علي إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى والنبيون من ربّهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ومن يبتغ غير الإسلام دينا فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين.

 ميثاق كلّ نبي بعث من لدن آدم عليه السلام إلى عيسى عليه السلام: لمها آتى الله أحدهم من كتاب وحكمة ، وبلغ أيّ مَبْلَغ ثم جاء رسولٌ من بعده ليؤمنن به ولينصرنه، ولا يمنعه ما هو فيه من العلم والنبوة من اتباع من بعث بعده ونصرته، ولهذا قال تعالى وتقدس: ﴿ و إِذ أَخذ الله ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة أي لمها أعطيتكم من كتاب وحكمة وثم جاءكم رسول مصدق لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أأقررتم وأخذتم على ذٰلكم إصري﴾ اهـ وقال ابن جرير رحمه الله: معنى ذلك: الخبر عن أخذ الله الميثاق من أنبيائه بتصديق بعضهم بعضا، وأخذ الأنبياء على أممها وتُبّاعها الميثاق بنحو الذي أخذ عليها ربّها من تصديق أنبياء الله ورسله بها جاءتها به؛ لأن الأنبياء عليهم السلام بذلك أرْسِلَت إلى أمها، ولم يدّع أحدٌ ممن صدّق المرسلين أن نبيا أرسل إلى أمة بتكذيب أحد من أنبياء الله عز وجل وحججه في عباده، بل كلّها \_ وإن كــذّب بعض الأمم بعض أنبياء الله بجحودها نُبُوته \_ مقرّةٌ بأنّ من ثبتت صحة نبوته فعليها الدّينونة بتصديقه، فذلك ميثاق مقرٌّ به جميعهم اهـ وقال شيخ الإسلام ابن تيمية في رسالته المسهاة بالتدمرية: والله تعالى جعل من دين الرسل أنّ أولهم يبشّر بآخرهم ويؤمن به، وآخرهم يصدّق بأولهم ويؤمن به. قال الله تعالى: ﴿ وَإِذْ أَخِذَ اللهُ ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسولٌ مصدّقٌ لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه قال أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري قالوا أقررنا قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ، قال ابن عباس: لم يبعث الله نبيا إلا أخذ عليه الميشاق لئن بعث محمد وهو حيّ ليؤمنن به ولينصرنّه، وأمره أن يأخذ الميثاق على أمته لئن بعث محمد وهم أحياء ليؤمنن به ولينصرنه. وقال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله أيضا في جواب من سأله عن من عزم على فعل محرم عزما جازما فعجز عن فعله هل يأثم بمجرد العزم أم لا؟ وبعد

تمهيد في أحوال القلوب والأدلة، ووقوع عظيم المدح والثناء لأئمة الهدى، وعظيم الذم واللعنة لأئمة الضلال، وأشار إلى أن إبليس هو رأس أئمة الضلال وأن محمدا رسول الله ﷺ هو رأس أئمة الهدى قال رحمه الله: فإنه هو الإمام المطلق في الهدى لأول بني آدم وآخرهم، كما قال: أنا سيد ولد آدم ولا فخر، آدم ومن دونه تحت لوائي يوم القيامة ولا فخر، وهو شفيع الأولين والآخرين في الحساب بينهم، وهو أول من يستفتح باب الجنة، وذلك أن جميع الخلائق أخذ الله عليهم ميشاق الإيهان به، كما أخذ على كل نبيّ أن يؤمن بمن قبله من الأنبياء، ويصدّق بمن بعده، قال تعالى: ﴿ وَإِذَ أَخِذَ اللهُ ميثاق النبيين لما آتيتكم من كتاب وحكمة ثم جاءكم رسول مصدّقٌ لما معكم لتؤمنن به ولتنصرنه الآية ، فافتتح الكلام باللام الموطَّنة للقسم التي يؤتي بها إذا اشتمل الكلام على قَسَم وشرط، وأدخل اللام على (ما) الشرطية ليبين العموم، ويكون المعنى: مهما آتيتكم من كتاب وحكمة فعليكم إذا جاءكم ذلك النبيّ المصدَّق الإيمانُ به ونصرُهُ ، كما قال ابن عباس: ما بعث الله نبيا إلا أخذ عليه الميثاق لئن بعث محمد وهو حيّ ليؤمنن به ولينصرنه اهـ والتعبير بقوله: لئن بعث محمد وهو حي، مع علم الله عز وجل أن محمدا عَلَيْ لن يبعث وأحدٌ من الأنبياء حيٌّ على الأرض، فالمقصود به تأكيد بعثته ﷺ لكل نبي من الأنبياء ليؤكِّدوا على أممهم وجوب المبادرة والمسارعة إلى تصديقه والاستجابة له ﷺ وذلك لعموم دينه وشموله وكماله وبقائه إلى يوم القيامة وحيث خصه الله عز وجل بإرساله للعالمين ﷺ، وقوله عز وجل: ﴿أأقررتم وأخذتم على ذلكم إصري ﴾ أي أأذعنتم لما أخذته عليكم من الميثاق وقبلتموه والتزمتم به، والإصر هو العهد والميشاق الشديد المؤكد. وقوله عز وجل: ﴿قالوا أقررنا ﴾ أي قالوا: أَذعنَّا لأمرك والتزمنا بعهدك وقبلنا هذا الميثاق، وقوله عز وجل: ﴿قال فاشهدوا وأنا معكم من الشاهدين ﴿أي فكونوا

شهداء على أمحم بأنكم بلغتموهم الميشاق الذي أخذه الله عليكم بالإيمان برسولي ونصرته وأنا شاهد معكم عليهم وكفى بالله شهيدا. وفي هذا الإخبار من التحذير والتأكيد ما يحمل ذوي العقول على المسارعة والمبادرة إلى الإيمان بمحمد رسول الله ﷺ، وقوله عز وجل: ﴿فمن تـولى بعد ذٰلك فأولَئك هم الفاسقون ﴾ أي فمن أعرض عن الإيمان بمحمد ﷺ وعن نصرت بعد هذا البيان الشافي الكافي فهؤلاء المعرضون المكذبون هم الفاسقون الخاسرون المنحرفون عن وصايا أنبياء الله ورسله، وقوله عز وجل: ﴿أَفْغِيرُ دَيْنُ اللهُ يبغون وله أسلم من في السّملوات والأرض طوعا وكرهًا وإليه يُرجعون ﴿ هذه الآية هي ختام المسك للآيات التي أنزلها الله عز وجل للرد على ما أثاره نصارى نجران وغيرهم من اليهود والوثنيين من الشّبه، وهي ثـ لاث وثمانون آية، أكَّـد الله عز وجل فيها أن الدين عند الله الإسلام وأن الله لن يقبل من أحد مهم كان دينا سواه، وأنه لن يدخل أحد الجنة بعد بعثة رسول الله عليه بهذا الدين إلا من طريقه، وأن عيسى عبد الله ورسوله ليس إلما ولا ابن إله، وأنه يجب على جميع الأمم أن تسارع إلى كلمة الحق فلا يعبدوا إلا الله ولا يشركوا به شيئا ولا يتخذ بعضهم بعضا أربابا من دون الله. قال ابن كثير رحمه الله في تفسيره هذه الآية الكريمة: يقول تعالى منكرًا على من أراد دينًا سوى دين الله الذي أنزل به كتبه، وأرسل به رسله، وهو عبادة الله وحده لا شريك له ، الذي له أسلم من في السموات والأرض ، أي استسلم له من فيها ، طوعًا وكرها، كما قال تعالى: ﴿ولله يسجد من في السموات والأرض طوعًا وكرهًا﴾ الآية، وقال تعالى: ﴿أُو لَم يروا إلى ما خلق الله من شيء يتفيؤا ظلاله عن اليمين والشهائل سجّدا لله وهم داخرونَ \* ولله يسجُدُ ما في السماوات وما في الأرض من دابة والملائكة وهم لا يستكبرون \* يخافون ربّهم من فوقهم ويفعلون ما يؤمرون. ﴾ فالمؤمن مستسلم بقلبه وقالبه لله، والكافر مستسلم

لله كرهًا، فإنه تحت التّسخير والقهر والسلطان العظيم الذي لا يخالفُ ولا يهانع اهـ وقوله عز وجل: ﴿ قل آمنا بالله وما أنزل على أبراهيم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى والنبيون من ربهم لا نفرّق بين أحد منهم ونحن له مسلمون ، قد تقدم تفسير هذه الآية في تفسير شبيهتها وهي قوله تبارك وتعالى في سورة البقرة: ﴿قولوا آمنا بالله وما أنزل إلينا وما أنزل إلى إبراهيم وإسهاعيل وإسحاق ويعقوب والأسباط وما أوتي موسى وعيسى وما أوتي النبيون من ربهم لا نفرق بين أحد منهم ونحن له مسلمون الكريمتين آية البقرة لله مسلمون الكريمتين آية البقرة وآية آل عمران هـذه من المتشابه المثاني الذي ذكره الله عـز وجل بقوله: ﴿الله نزَّل أحسن الحديث كتابا متشابها مثاني ، على أن لكل واحدة من هاتين الآيتين الكريمتين المتشابهتين من الخواص والسّمات ما يناسب المقام الذي وردت فيه، وقوله عز وجل: ﴿ ومن يبتغ غير الإسلام دينًا فلن يُقْبَل منه وهو في الآخرة من الخاسرين، أي ومن يرغب في دين غير دين الإسلام فقد ضيّع نفسه في الدنيا ولن يستجيب الله لـ إذا دعاه، ولن ينتفع بعمل يعمله كصلة الأرحام و إطعام الطعام والإحسان إلى الأيتام كما قال عز وجل: ﴿ إنها يتقبل الله من المتقين ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿والذين يـدعون من دونه لا يستجيبون لهم بشيء إلا كباسط كفيه إلى الماء ليبلغ فاه وما هو ببالغه، وما دعاء الكافرين إلا في ضلال ﴿ وكما قال عز وجل: ﴿ وقَدِمْنا إلى ما عملوا من عمل فجعلناه هباءً منشورًا ﴾ وكما قال على فيها رواه البخاري ومسلم من حديث عائشة رضى الله عنها عن النبي عليه قال: «من أحدث في أمرنا هذا ما ليس منه فهو ردًّ». وفي رواية لمسلم: «من عمل عملا ليس عليه أمرنا فهو ردّ». وقد حكم الله عز وجل بخسران أعداء الإسلام في الآخرة، وقضى بشقاء كلُّ من أعرض عن هذا الدين الحنيف. وإذا كان مجرّد طلب وابتغاء غير دين

الإسلام يوجب الردّ والخسران فلا شكّ أن تكون حالٌ من تديّن بغير دين الإسلام أفظع وأبشع وأقبح. نسأل الله بأسهائه الحسنى أن يثبّتنا بالقول الثابت في الحياة الدنيا وفي الآخرة.

قال تعالى: ﴿كيف يهدى الله قومًا كفروا بعد إيهانهم وشهدوا أنّ الرّسول حقٌ وجاءهُم البيِّناتُ، والله لا يهدى القوْم الظالمين الوَلئك جزاؤُهم أنَّ عليهمْ لَعْنة الله والملائِكة والنَّاسِ أجمعين خالدين فيها لا يُخَفَّفُ عنهم العَذابُ ولا هُمْ ينظرون \* إلاَّ الّذين تابوا مِنْ بعد ذلك وأصلحُوا فإنّ الله غفورٌ رحيمٌ \* إنَّ الّذين كفروا بعد إيهانهم ثمّ ازدادُوا كفرًا لن تُقبل توبتهم وأولَّنكَ هم الضّالون \* إنّ الّذين كفروا وماتوا وهم كفّارٌ فلن يُقبل من أحدهمُ ملْ عُلاَرض ذهبًا ولو افتدى به أولَّنكَ لهم عذابٌ أليمٌ وما لهم من ناصرين \* لن تنالُوا البرّحتّى تُنفِقوا ممّا تُحبّون، وما تُنفقوا من شيءٍ فإنّ الله به عليمٌ \* .

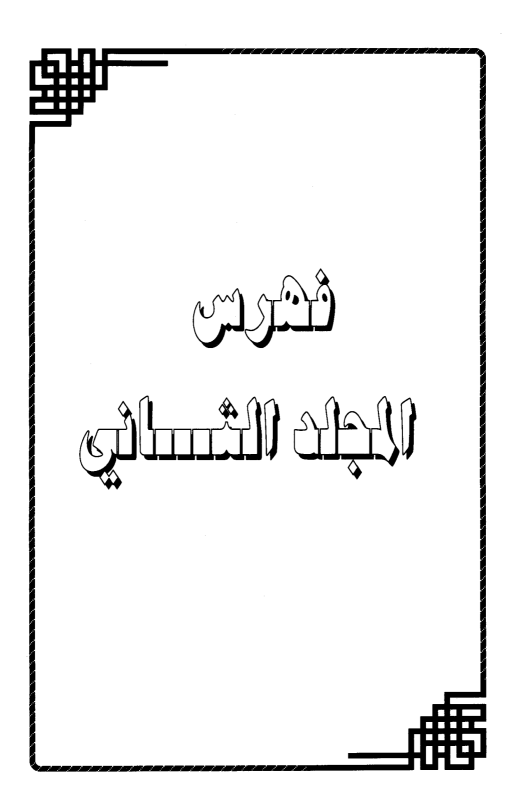
بعد أن قرر الحقّ جلّ وعلا أن الدين عند الله الإسلام وندّد أشدّ التنديد بأهل الكتاب الذين يَصُدُّون عن هذا الدين الحق، دين الله الذي أسلم له من في السموات والأرض طوعا وكرها بلسان الحال أو بلسان المقال، وأن الإسلام هو دين جميع النبيين والمرسلين، وأن من ابتغى غير الإسلام ديناً فلن يقبل منه وهو في الآخرة من الخاسرين، بيّن هنا الوعيد الشديد لأثمة الضلال من اليهود والنصارى وغيرهم ممن عرف الحقّ وشهد الحجج والبراهين والمعجزات التي أيّد الله بها رسوله محمدا على شلاله وكفره أو أسلم ثم ارتد عن الإسلام، وأن هؤلاء يستحقون لعنة الله ولعنة كلّ لاعن في السموات أو في الأرض، وأن بصائرهم قد انطمست فصارت غير متاهلة لهدى الله عز وجل، وأن من هؤلاء من علم الله عز وجل أنهم يموتون على الكفر، وأن منهم من يتوب، وأن من تاب منهم قبل الله توبته. وفي تصدير الكلام بقوله عز وجل: ﴿كيف يهدي الله قوما كفروا﴾ لإراحة بال رسول الله على من شدة حرصه على هداية هؤلاء وإسلامهم، كما قال عز وجل: ﴿فلعلّك باخعٌ نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفًا وحل : ﴿فلعلّك باخعٌ نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفًا وحل : ﴿فلعلّك باخعٌ نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفًا وحل : ﴿فلعلّك باخعٌ نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفًا وحل : ﴿فلعلّك باخعٌ نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفًا وحل : ﴿فلعلّك باخعٌ نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفًا وحل : ﴿فلعلّك باخعٌ نفسك على آثارهم إن لم يؤمنوا بهذا الحديث أسفًا والمن المنهم من يتوب وحل المناهم بان المي ومنوا بهذا الحديث أسفًا والمناهم بان الم يؤمنوا بهذا الحديث أسفية وحديد أسلامهم أسلام أسلامهم أسلام أسلامهم أ

وكما قال عز وجل: ﴿لعلُّك باخعٌ نفسك ألَّا يكونوا مؤمنين ﴾. وقد مرّ مثلُ الوعيد الذي جاء في هذا المقام حيث قال عز وجل في سورة البقرة: ﴿إِن الذين يكتمون ما أنزلنا من البينات والهدى من بعد ما بيّناه للناس في الكتاب أولَّتُك يلعنهم الله ويلعنهم الـلاعنـون\* إلا الـذين تـابـوا وأصلحـوا وبيّنـوا فأولَّتك أتوب عليهم وأنا التواب الرحيم إن الذين كفروا وماتوا وهم كفار أولَّتُك عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين \* خالدين فيها لا يخفُّف عنهم العذاب ولا هم ينظرون ﴾. وهي توضّح أن الـذين لا يهديهم الله أبدًا هم من عَلِم جل وعلا أنهم يموتون على الكفر، وأن قلوبهم لن تقبل الهدى، أما من علم الله أن قلوبهم تقبل الهدى فهم النين أشار إليهم في سورة البقرة بقوله تعالى: ﴿إلا الذين تابوا وأصلحوا وبيّنوا فأولّئك أتوب عليهم وأنا التّوّاب الرحيم ﴾ وذكرهم هنا بقوله عز وجل: ﴿إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإن الله غفور رحيم الله قال شيخ الإسلام ابن تيمية رحمه الله في سياق تفسير قوله تعالى: ﴿قل يا عبادي الذين أسرفوا على أنفسهم لا تقنطوا من رحمة الله، إن الله يغفر الذنوب جميعا، إنه هو الغفور الرحيم \* وأنيبوا إلى ربكم وأسلموا له ﴾ قال رحمه الله: فإن قيل: فقد قال تعالى: ﴿إن الـذين كفروا بعد إيمانهم ثم ازدادوا كفرًا لن تُقْبَلَ توبتهم وأولَّتك هم الضالُّون ﴾ وقال تعالى: ﴿إِنَّ الذين آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفرا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلا الله قيل: إنَّ القرآن قد بيَّن توبة الكافر وإن كان قد ارتد ثم عاد إلى الإسلام في غير موضع، كقول عالى: ﴿كيف يهدي الله قوما كفروا بعد إيهانهم وشهدوا أن الرسول حقّ وجاءهم البينات، والله لا يهدي القوم الظالمين الولَّتك جزاؤهم أن عليهم لعنة الله والملائكة والناس أجمعين \* خالدين فيها لا يخفف عنهم العذاب ولا هم ينظرون \* إلا الذين تابوا من بعد ذلك وأصلحوا فإنّ الله غفور رحيم ﴿ وقوله : ﴿ كيف

يهدي الله ﴾ أي إنه لا يهديهم مع كونهم مرتدين ظالمين، ولهذا قال: ﴿والله لا يهدي القوم الظالمين ﴿ فمن ارتد عن دين الإسلام لم يكن إلا ضالاً، لا يحصل له الهدى إلى أيّ دين ارتد، والمقصود أن هؤلاء لا يهديهم الله ولا يغفر لهم إلا أن يتوبوا. وكذلك قال في قوله: ﴿من كفر بالله من بعد إيهانه إلا من أَكْرِهَ﴾ ومن كفر بالله من بعد إيهانه من غير إكراه فهو مرتد، قال: ﴿ثم إنّ ربّك للذين هاجروا من بعد ما فُتِنُوا ثم جاهدوا وصبروا إنّ ربّك من بعدها لغفورٌ رحيمٌ ﴾ وهو سبحانه في آل عمران ذكر المرتدين ثم ذكر التائبين منهم ثم ذكر من لا تُقبل توبته ومن مات كافرا، فقال: ﴿إِنَّ اللَّذِينَ كَفُرُوا بِعِد إِيهَانِهُم ثُم ازدادوا كفرا لن تُقبل توبتهم وأولَّتك هم الضالون الله إن الله عنه الضالون الله عنه عنه الماتوا وهم كفار فلن يُقْبَل من أحدهم ملء الأرض ذهبا ولو افتدى به، أولَّتك لهم عذاب أليم وما لهم من ناصرين ﴿ وهؤلاء الذين لا تُقبل توبتهم قد ذكروا فيهم أقوالا، قيل: لنفاقهم، وقيل: لأنهم تابوا مما دون الشرك ولم يتوبوا منه، وقيل: لن تُقبل تـوبتهم بعد الموت، وقال الأكشرون كالحسن وقتادة وعطاء الخراساني والسدي: لن تُقبل تـوبتهم حين يحضرهم الموتُ، فيكـون هـذا كقوله: ﴿وليست التوبة للذين يعملون السيئات حتى إذا حضر أحدهم الموت قال إني تبت الآن ولا الـذين يموتون وهـم كفَّارٌ وكذلك قـوله: ﴿إنَّ الذين آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفرا لم يكن الله ليغفر لهم ولا ليهديهم سبيلاً قال مجاهد وغيره من المفسرين: ﴿ ازدادوا كفرا ﴾ ثبتوا عليه حتى ماتوا. قلت: وذلك لأن التائب راجعٌ عن الكفر، ومن لم يتب فإنه مستمر يزداد كفرا بعد كفر فقوله: ﴿ يَهُ ازدادوا ﴾ بمنزلة قول القائل: ثم أصرّوا على الكفر، واستمرّوا على الكفر، وداموا على الكفر، فهم كفروا بعد إسلامهم، ثم زاد كفرهم، ما نقص، فهؤلاء لا تقبل توبتهم، وهي التوبة عند حضور الموت، لأن من تاب قبل حضور الموت فقد تاب من قريب

ورجع عن كفره فلم يزْدَدْ، بل نقص، بخلاف المُصِرِّ إلى حين المعاينة فها بقى له زمانٌ يقع لنقص كفره فضلا عن هـدمه. وفي الآية الأخرى قال: ﴿ لم يكن الله ليغفر لهم ﴾ وذكر أنّهم ﴿آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفرا ﴾ قيل: لأن المرتد إذا تاب غُفر له كفره فإذا كفر بعد ذلك ومات كافرا حبط إيهانه فعوقب بالكفر الأول والثاني، كما جاء في الصحيحين عن ابن مسعود قال: قيل: يا رسول الله أنؤاخذ بها عملنا في الجاهلية؟ فقال: «من أحسن في الإسلام لم يـؤاخذ بها عمل في الجاهلية ، ومن أساء في الإسلام أخذ بالأول والآخر». فلو قال: إنّ الذين آمنوا ثم كفروا ثم ازدادوا كفرا لم يكن الله ليغفر لهم، كان هـؤلاء الذين ذكرهم في آل عمران فقـال: ﴿إِنَّ الذين كفروا بعد ِ إيهانهم ثم ازدادوا كفرا لن تقبل توبتهم ﴾ بل ذكر أنهم آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا بعد ذلك وهو المرتدّ التائب، فهذا إذا كفر وازداد كفرا لم يغفر له كفره السابق أيضا، فلو آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا ثم كفروا ثم آمنوا لم يكونوا قد ازدادوا كفرًا فلا يدخلون في الآية اهـ وقولـ عز وجل: ﴿إِنَّ الذين كفروا وماتوا وهم كفَّار فلن يُقبل من أحدهم ملء الأرض ذهبا ولو افتدى به ﴿ أي من مات على الكفر فلن يُقْبَل منه خير أبدا ولو كان قد أنفق ملء الأرض ذهبا فيها يراه قربةً ، وكذلك لو افتدى بملء الأرض أيضا ذهبا ما قُبلَ منه كما قال تعالى : ﴿ وَلا يُقْبَلُ منها عـدلٌ ولا تنفعها شفاعـة ولا هم ينصرون ﴾ وكما قـال عـز وجل: ﴿من قبل أن يأتي يومٌ لا بيعٌ فيه ولا خلال ﴾ وكما قال عز وجل: ﴿إِنْ اللَّذِينَ كَفُرُوا لِـو أَنْ لَهُم مِا فِي الأَرْضِ جَمِيعًا وَمَثْلُهُ مَعْهُ لِيفْتَدُوا بِـهُ مِنْ عذاب يوم القيامة ما تُقُبِّلَ منهم ولهم عذاب أليم الممن مات كافرا لا ينقذه من عذاب الله شيء ولو كان قد أنفق مثل الأرض ذهبا، ولو افتدى نفسه من الله بملء الأرض ووزنها من جبالها وتلالها وترابها ورمالها وسهلها ووعرها وبرها وبحرها ذهبا ما تُقبّل منه، وقد أخرج البخاري ومسلم من حديث

أنس رضى الله عنه أن النبي عَلَيْ قال: «يقال للرجل من أهل الناريوم القيامة: أرأيت لو كان لك ما على الأرض من شيء أكنت مفتديًا به؟ قال: فيقول: نعم، فيقول الله: قد أردت منك أهون من ذلك، قد أخذت عليك في ظهر أبيك آدم أن لا تشرك بي شيئا فأبيتَ إلا أن تشرك». وقوله عز وجل: ﴿ لَنَ تَنَالُوا البِّر حتى تَنفقوا مما تحبُّون ، وما تَنفقوا من شيء فإن الله به عليم ﴾ بعد أن بيّن الله عز وجل أن الإنفاق في وجـوه الخير لن ينفع الكافر لأن الكفر قد أحبط عمله، أشار تبارك وتعالى هنا إلى أن الذين ينتفعون بها يبذلون لله هم المؤمنون الباحثون عن البر الراغبون فيه الطالبون للجنة، وعرّفهم أفضل الطرق إلى ذلك وهو الإنفاق من المال على حبه، وقد أخرِج البخاري ومسلم من حديث أنس رضي الله عنه قال: كان أبو طلحة أكثر الأنصار بالمدينة مالا، وكان أحب أمواله إليه بَيْرُحَاء، وكانت مستقبلة المسجد وكان النبي عَلَيْتُ يدخلها ويشرب من ماء فيها طيب، قال أنس: فلما نزلت: ﴿ لَن تَنَالُوا البرّ حتى تنفقوا مما تحبون ﴾ قال أبو طلحة: يا رسول الله، إن الله يقول: ﴿ لَنَ تَنَالُـوا البِّرِّ حَتَّى تَنْفَقُوا مِمَا تَحْبُونَ ﴾ وإنَّ أحبُّ أمـوالي إليَّ بَيْرُحَاء، وإنها صدقةٌ لله أرجو برها وذُخرها عند الله تعالى فضَعْها يا رسول الله حيث أراك الله، فقال النبي عَلَيْهُ: «بخ بخ، ذاك مالٌ رابح، ذاك مالٌ رابح، وقد سمعتُ، وأنا أرى أن تجعلهًا في الأقربين» فقال أبو طلحة: أفعلُ يا رسول الله، فقسمها أبو طلحة في أقاربه وبني عمه. اهـ والحمد لله رب العالمين.





## الفمرس

| الموضوع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | صفحا |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| تفسير قوله تعالى: «وأتموا الحج والعمرة لله» الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | ٣    |
| وجوب إتمام الحج أو العمرة لمن شرع فيهما متطوعا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ٤    |
| تعريف التمتع والقران والإفراد                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٨    |
| تفسير قوله تعالى: «الحج أشهر معلومات» الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ١.   |
| تفسير قوله تبارك وتعالى: «ليس عليكم جناح أن تبتغوا فضلا من                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| ربكم» الآيتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 17   |
| المشعر الحرام ولماذا سمي المشعر الحرام؟                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ۲۱   |
| تفسير قوله تعالى: «فإذا قضيتم منا سككم» الآيات الأربع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 77   |
| تفسير قوله تعالى: «ومن الناس من يعجبك قوله في الحياة الدنيا»                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| الآيات الأربع                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 44   |
| تفسير قوله: «يا أيها الذين آمنوا ادخلوا في السلم كافة» الآيات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| الخمسالخمس. الخمس الخمس المناسبة الخمس المناسبة الم | 37   |
| تفسير قول عالى: «كان الناس أمة واحدة فبعث الله النبيين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |      |
| مبشرين ومنذرين» الآيتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ٤٠   |
| تفسير قوله تعالى: «يسألونك ماذا ينفقون قبل ما أنفقتم من خير                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| فللوالدين والأقربين» الآيتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٤٥   |
| تفسير قوله تعالى: «يسألونك عن الشهر الحرام قتال فيه» الآيتين.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ٥٠   |
| تفسير قوله تعالى: «يسألونك عن الخمر والميسر» الآيتين                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 00   |
| تفسير قوله تعالى: «ولا تنكحوا المشركات حتى يؤمنَّ» الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 11   |
| تفسير قوله تعالى: «ويسألونك عن المحيض قل هو أذَّى» الآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 77   |

الموضوع الصفحة

| ,     | تفسير قوله تعالى: «نساؤكم حرث لكم فأتوا حرثكم أنَّى           |
|-------|---------------------------------------------------------------|
| 73    | شئتم» الآيتينشنتم» الآيتين                                    |
| ٧٨    | تفسير قوله تعالى: «لا يؤاخذكم الله باللغو في أيهانكم» الآية   |
|       | تفسير قوله تعالى: «للذين يؤلون من نسائهم تربص أربعة           |
| ٨٤    | اشهر» الايتين الشهر» الايتين .                                |
|       | تفسير قوله تعالى: «والمطلقات يتربصن بأنفسهن ثلاثة             |
| ۹.    | قــروء» الآية .                                               |
|       | تفسير قوله تعالى: «الطلاق مرتان فإمساك بمعروف أو تسريح        |
| 97    | بإحسان» الآية .                                               |
|       | قولـه تعالى: «فإن طلقها فـلا تحـل لـه من بعـد حتى تنكح زوجا   |
| 1.7   | غيره» الآيتينغيره » الآيتين                                   |
|       | قوله تعالى: «وإذا طلقتم النساء فبلغن أجلهن فلا                |
| 114   | تعضلوهن» الآية                                                |
| ١١٨   | قوله تعالى: «والوالدات يرضعن أولادهن حولين كاملين» الآية      |
|       | قوله تعالى: «والذين يتوفون منكم ويـذرون أزواجا يتربصن         |
| 178   | بأنفسهن أربعة أشهر وعشرا» الآية                               |
|       | قوله تعالى: «ولا جناح عليكم فيها عرضتم به من خطبة             |
| 179   | النساء» الآيتينالنساء الآيتين النساء الآيتين                  |
|       | قوله تعالى: «و إن طلقتموهن من قبل أن تمسوهن وقد فرضتم لهن     |
| 150   | فريضة» الآيات الثلاث                                          |
|       | قوله تعالى: «والذين يتوفون منكم ويذرون أزواجا وصية            |
| 1 2 1 | لأزواجهم متاعا إلى الحول غير إخراج» الآيات الثلاث             |
|       | تفسير قوله تعالى: «ألم تر إلى الـذين خرجوا من ديارهم وهم ألوف |
|       | 1 1                                                           |

| الصفحة |                                                                    |
|--------|--------------------------------------------------------------------|
| 127    | حذر الموت» الآيات الثلاث .                                         |
|        | معنى قولـه تعالى: «ألم تر إلى الملأ من بني إسرائيل من بعـد موسى    |
| 107    | إذ قالوا لنبي لهم ابعث لنا ملكا» الآيات الثلاث                     |
|        | قوله تعالى: «فلم فصل طالوت بالجنود قال إن الله مبتليكم بنهر»       |
| 101    | الآيات الأربع.                                                     |
| 178    | قوله تعالى: «تلك الرسل فضلنا بعضهم على بعض» الآية                  |
|        | قوله تعالى: «يا أيها الذين آمنوا أنفقوا مما رزقناكم من قبل أن يأتي |
| ١٧٠    | يوم لا بيع فيه ولا خلة ولا شفاعة» الآية                            |
| 177    | قولُه تعالى: «الله لا إلّه إلا هو الحي القيوم» الآية               |
| 111    | قوله تعالى: «لا إكراه في الدين قد تبين الرشد من الغي» الآية        |
|        | قوله تعالى: «الله ولي الذين آمنوا يخرجهم من الظلمات إلى            |
| ١٨٧    | النور» الآيتينالنور» الآيتين. المستمالية                           |
|        | قـولـه تعـالى: «أو كالــــذي مـر على قـرية وهــي خاويــة على       |
| 194    | عروشها» الآية .                                                    |
| 191    | قوله تعالى: «وإذ قال إبراهيم رب أرِني كيف تحيي الموتى» الآية .     |
|        | قوله تبارك وتعالى: «مثل الذين ينفقُون أموالهم في سبيل الله كمثل    |
| ۲۰۳    | حبة أنبتت سبع سنابل» الآيتين.                                      |
|        | قولـه تعـالي: «قول معـروف ومغفـرة خير مـن صدقــة يتبعهـا           |
| ۲ • ۸  | أذى» الآيتين .                                                     |
|        | قوله تعالى: «ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضاتِ الله وتثبيتا  |
| 717    | من أنفسهم» الآيتين .                                               |
|        | قوله تعالى: «يا أيها الذين آمنوا أنفقوا من طيبات ما كسبتم ومما     |
| 711    | أخر حنا لكم من الأرض» الآبة                                        |

الموضوع الصفحة

|             | قوله تعالى: «الشيطان يعدكم الفقر ويأمركم بالفحشاء»                       |
|-------------|--------------------------------------------------------------------------|
| 777         | الآيات الثلاث.                                                           |
| 777         | قوله تعالى: «إن تبدوا الصدقات فنعما هي» الآيتين.                         |
| 777         | قوله تعالى: «للفقراء الذين أحصروا في سبيل الله» الآية                    |
|             | قوله تعالى: «الذيرن ينفقون أموالهم بالليل والنهار سرا                    |
| 777         | وعلانية» الآيتين.                                                        |
| 7           | قوله تعالى: «يمحق الله الربا ويربي الصدقات» الآيات الخمس                 |
| Y0.         | قوله تعالى: «واتقوا يوما ترجعون فيه إلى الله» الآية                      |
|             | قوله تعالى: «يا أيها الذين آمنوا إذا تـداينتم بدين إلى أجل مسمى          |
| 700         | فاكتبوه» الآية .                                                         |
|             | قوله تعالى: «وإن كنتم على سفر ولم تجدوا كاتبًا فرهان                     |
| 779         | مقبوضة» الآية                                                            |
|             | قوله تعالى: «لله ما في السموات وما في الأرض و إن تبدوا ما في             |
| <b>Y V </b> | أنفسكم أو تخفوه يحاسبكم به الله» إلخ السورة                              |
|             |                                                                          |
|             |                                                                          |
| 717         | تفسير سورة آل عمران                                                      |
|             |                                                                          |
|             | قوله تعالى: «الَّــمَ* الله لا إلَّه إلا هـ و الحي القيـ وم*» إلى قولـ ه |
| 440         | تعالى: «والله عزيز ذو انتقام».                                           |
| 79.         | قوله تعالى: «إن الله لا يخفي عليه شيء» الآيتين.                          |
|             | قوله تعالى: «هو الذي أنزل عليك الكتاب منه آيات محكمات»                   |
| 797         | الآيات الثلاث.                                                           |

الموضوع

|     | قول عنه تعالى: «إن الذين كفروا لن تغني عنهم أموالهم ولا أولادهم       |
|-----|-----------------------------------------------------------------------|
| ٣٠١ | من الله شيئا» الآيات الأربع                                           |
|     | قوله تعالى: «زُيِّنَ للناس حب الشهوات من النساء والبنين               |
| 7.7 | والقناطير المقنطرة» الآية                                             |
| 414 | قوله تعالى: «قل أؤنبئكم بخير من ذٰلكم» الآيات الثلاث                  |
|     | قوله تعالى: «شهد الله أنه لا إلَّه إلا هو والملائكة وأولو العلم قائما |
| 414 | بالقسط» الآية .                                                       |
| ٣٢٣ | قوله تعالى: «إن الدين عند الله الإسلام» الآيتين                       |
|     | قول ه تعالى: «إن الذين يكفرون بآيات الله ويقتلون النبيين بغير         |
| 277 | حق» الآيات الخمس                                                      |
| 444 | قوله تعالى: «قل اللهم مالك الملك تؤتي الملك من تشاء» الآيتين          |
|     | قوله تعالى: «لا يتخذُ المؤمنون الكافرين أولياء من دون المؤمنين»       |
| 444 | الآيات الخمس                                                          |
|     | قولـــه تعـالى: «إن الله اصطفـــى آدم ونوحـا وآل إبراهيـم»            |
| 450 | الآيات الأربع                                                         |
| 407 | قوله تعالى: «فتقبلها ربها بقبول حسن» الآيات الخمس                     |
|     | قوله تعالى: «و إذ قالت الملائكة يا مريم إن الله اصطفاك وطهرك»         |
| 409 | الآيات الثلاث                                                         |
| ·   | قوله تعالى: «إذ قالت الملائكة يا مريم إن الله يبشرك بكلمة             |
| 470 | منه» الآيتين .                                                        |
|     | قوله تعالى: «قالت رب أنَّى يكون لي ولد ولم يمسسني بشر»                |
| ۲۷۱ | الآيات الثلاث .                                                       |
|     | قوله تعالى: «ومصدقا لما بين يـديُّ من التوراة ولأحل لكم بعض           |

| صوع الص                                                       | المو |
|---------------------------------------------------------------|------|
| ي حرم عليكم» الآيات الأربع.                                   | الذ  |
| ه تعالى: «ومكروا ومكر الله» الآيات الأربع                     | قول  |
| له تعالى: «ذلك نتلوه عليك من الآيات والذكر الحكيم» إلى        |      |
| ›: «فإن تولوا فإن الله عليم بالمفسدين»                        |      |
| ، تعالى: «قل يا أهل الكتاب تعالوا إلى كلمة سواء بيننا وبينكم  | قول  |
| نعبد إلا الله » الآيات الثلاث                                 |      |
| ، تعالى: «ما كان إبراهيم يهوديا ولا نصرانيا» الآيات الثلاث    | قوله |
| ـــه تعالى: «يا أهل الكتاب لم تكفـــرون بآيات الله»           |      |
| ات الخمس.                                                     |      |
| له تعالى: «ومن أهل الكتاب من إن تأمنه بقنطار يؤده إليك»       | قول  |
| ت الثلاث.                                                     |      |
| ه تعالى: «وإن منهـم لفريقـا يلوون ألسنتهم بـالكتاب»           | قولم |
| ت الثلاث                                                      |      |
| ـه تعـالى: «وإذ أخـذ الله ميثـاق النبيين لما آتيتكم من كتــاب | قول  |
| كمة» الآيات الخمس                                             |      |
| ه تعالى: «كيف يهدي الله قوما كفروا بعد إيمانهم»               | قول  |
| ت السع                                                        | _    |