

حولي - شارع المثنب - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965 67644426



قاعدة دلالات الألفاظ الوضعية وأثرها في التدبر

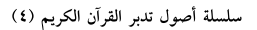


Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution

حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965167644426

۲۰۱<mark>۹-۱۵۱</mark>٤٤۰ jadeednafi3



# Al-Javed Al-Nafi3 for Publication & Distribution





رَقَمَه

د. عبد المحسن بن زبن المطيري
 رئيس قسم التفسير والحديث
 بكلية الشريعة – جامعة الكويت





<sup>(</sup>١) تنبيه الرجل العاقل على تمويه الجدل الباطل، لابن تيمية، (٢/ ٤٧٠).



Al-Jadeed Al-Nail3 for Publication & Distribution

حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965 **67644426** 



#### المقدمة

الحمد للَّه حمدًا طيِّبًا كثيرًا مباركًا فيه كما يحبُّ ربُّنا، والصلاة والسلام على أفضل الأنبياء والمرسلين وأشرف الخلق أجمعين، وعلى آله وصحبه والتابعين لهم بإحسان إلى يوم الدين.

# الجديد النافع للنشر والتوزيع Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution

فقد كنتُ كتبت يحثًا في مبادئ علم التدبُّر، ومن أبوايه مبحث (مسائل علم التدبُّر)، ووجدت أن المهائلة ترجه إلى أصول الرابعة، وهي:

- ١- قاعدة دلالة الألفاظ الوضعة الماط الوضعة الماط الماط jadeednafia
  - ٢- علم المناسبات.

أما بعد:

- ٣- مقاصد السورة.
- ٤- أثر علوم اللغة في التدبُّر.
- وأردتُ في هذا البحث أن أكتب إن شاء اللَّه- عن المسألة الأولى وهي قاعدة (دلالات الألفاظ الوضعية وأثرها في تدبُّر القرآن).

فالمشكلة التي يعالجها هذا البحث هي كيفية تدبُّر القرآن بتطبيق قاعدة دلالة الألفاظ الوضعية. وهذه القاعدة العظيمة تُبحث في علم أصول الفقه وعلوم اللغة، وبفهمها يتفتَّق فهمُ النص، ويتَّسع فقهُ الوحي، فيصبح النظر للنصِّ الشرعي من ستِّ دلالات، وليس من دلالة واحدة فقط.

وتكمن أهمِّية البحث في الأمور التالية:

١- استثمار فهم النصِّ بأكبر قدرٍ ممكن.

٢- مما يبرز أهميته ما قال شيخ الإسلام ابن تيمية -عليه رحمة رب البحد داناف للنشر والتوزيع
 البحد داناف للنشر والتوزيع
 البرية - : «اعلم - أصلحك طلق المحافي المعاني البرية - : «اعلم - أصلحك طلق المعاني البرية - الأحكام الشرعية و جماع الأدلة السّمعية» (١).

٣- تقريب فهم القرآن الكريم والإعانة على تحقيق واجب التدبُّر.

وقد مكثتُ سنواتٍ عدّةً وأنها المحصور في هذه القاعدة وتقسيمها وأنواعها، بعد أن وجدتُ عظيم فائدتها عند شيخنا الشيخ محمد العثيمين وَعُلَيّهُ، إذ كان يتفنّن في الاستدلال بها، ويوصي بها طلابه كثيرًا، كثيرًا، فقمتُ بتلخيصها من عدة مراجع، ثم شرحتها في دورات ودروس عدة مرات، وفي كلّ مرة أزيد عليها أو أنقص، أو أقدّم أو أؤخّر، ولا تقع عيني على كتاب أو بحث يتحدّث عنها إلا اجتهدتُ في قراءته، وأقيّد ما استفدت من ذلك، فأصبح البحث -

<sup>(</sup>١) تنبيه الرجل العاقل على تمويه الجدل الباطل، لابن تيمية، (٢/ ٤٧٠).

الذي أسأل اللَّه تعالى أن ينفع به- بهذه الصورة التي بين يديك.

ومما يبيِّن أهمِّية الموضوع أيضًا أن الدراسات السابقة في هذا الموضوع تكاد تكون غير موجودة.

فهناك دراسات في قاعدة دلالات الألفاظ مثل:

دلالات الألفاظ في مباحث الأصواليين للدكتور يعقوب باحسين(١).

ومراتب الدلالة للشيخ محمد الحسن الددو<sup>(۲)</sup>.

ودلالات الألفاظ عند شيخ الإسلام ابن تيمية، د. عبد اللَّه آل

# Mob. +965 **67644426**- () التدبر مثل :

- ١) ليدَّبُروا آياتِه، حصاد سينغ عملو العدبُر<sup>(٤)</sup>.
- ٢) قواعد التدبُّر الأمثل، عبد الرحمن حبنكة الميداني(٥).

وغير ذلك من مؤلَّفات التدبُّر.

<sup>(</sup>١) طبعته دار التدمرية، الرياض، الطبعة الأولى ٢٠١٣م.

<sup>(</sup>٢) من إصدارات مكتب الشؤون الفنية في وزارة الأوقاف الكويتية، الطبعة الأولى ٢٠١١م.

<sup>(</sup>٣) طبعته دار كنوز إشبيليا، السعودية، ط١، ٢٠٠١م.

<sup>(</sup>٤) إعداد اللجنة العلمية في مركز تدبُّر، دار الصميعي، الرياض، ط١، ١٤٣٦هـ.

<sup>(</sup>٥) دار القلم، دمشق، ط۱، ۱۹۸۰م.

ولكني لم أجد كتابًا أو بحثًا ربط بين دلالات الألفاظ والتدبُّر، ومن هنا جاءت فكرة الكتابة في هذا الكتاب.

هذا وقد قسمتُ الكتاب إلى قسمين:

الأول: نظري: وهو التعريف بالقاعدة وتفريعاتها.

الثاني: تطبيقي: حيث قمت بضرب أمثلة على كل نوع منها من القرآن الكريم.

الجديد النافع للنشر والتوزيع الماميط الكتات خطة الكتات الكتات الكتات الكتات الماميط الكتات النافع الكتات ا

التمهيد: حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

المطلب الأول: تعريف الدلالة.

المطلب الثاني: تعريف دلاله الألفاظ الوضعية.

المطلب الثالث: تعريف تدبُّر القرآن.

الفصل الأول (نظري): قاعدة دلالة الألفاظ الوضعية.

المبحث الأول: دلالة المنطوق، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: دلالة المطابقة.

المطلب الثاني: دلالة التضمُّن.

المبحث الثاني: دلالة المفهوم، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: مفهوم الموافقة (دلالة الأولى).

المطلب الثاني: مفهوم المخالفة.

المبحث الثالث: دلالة الاقتضاء، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: دلالة الإشارة.

المطلب الثاني: دلالة الالتزام.

الفصل الثاني (تطبيقي): تطرف العلى مذه القاعدة.

المبحث الأول: دلالة المنطوق: وفيه مطلبان:

المطلب الأول: امنله دلاله المطابقة.

المطلب الثاني أمثلة علاقة التصمير البدري - محل رقم ١٤ Mob. +965 **67644426** 

المبحث الثاني: دلالة المفهوم، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: أمثلة مفهوة الملوافقة (دلالة الأولى).

المطلب الثاني: أمثلة مفهوم المخالفة.

المبحث الثالث: دلالة الاقتضاء، وفيه مطلبان:

المطلب الأول: أمثلة دلالة الإشارة.

المطلب الثاني: أمثلة دلالة الالتزام.

وختمتُ البحث بخاتمة تلخِّص النتائج وتُبرز أهمَّ التوصيات.

وقد تعمدت أن أفصل بين التنظير والتطبيق ليكتمل تصور المسائل، وجعلت الأمثلة والتطبيقات في فصل مستقل لتأكيد الفهم.

#### ويهدف الكتاب إلى:

- ١- بيان أثر فهم قاعدة دلالات الألفاظ في تدبُّر القرآن الكريم.
  - ٢- توسيع دائرة فهم القرآن الكريم لدى المطبِّق لهذه القاعدة.
    - ٣- الربط بين قاعدة دلالات الألفاظ والتدبُّر.
    - ٤- تقريب قاعدة دلالات الألفاظ وتيسير فهمها.

# ومنهجي في الكتاب هو ... ومنهجي في الكتاب هو ...

- ۱ الاستقراء لقاعدة دلالة الألفاظ من كتب الأصول.
- ٢- بيان الراجح في تقسيم هذه الدلالة وأنواعها وتعاريفها.
- ٣- محاولة الربط بين هذه القاعدة وآيات كتاب اللَّه تعالى.
  - ٤- بيان وجه التدبُّر في تطيبق هذه القاعدة.
- وقد اتخذتُ في تطبيق هذا المنهج الإجراءات المعهودة في التأليف، وذلك باتّباع الأمور التالية:
- أحلتُ على موضع الآية في صلب البحث بذكر السورة ورقم الآية.
- خرَّجت الحديث من مظانّه؛ فإن كان في الصحيحين اكتفيتُ بالتخريج منهما، وإن كان في غيرهما توسّعتُ في التخريج وبيان درجة صحّته.

- ألتزم بنقل النصوص من كتبها، وأذكر في الحاشية اسمَ المصدر والمؤلِّف والصفحة، وفي فهرس المصادر أذكر الطبعة والدار وتاريخ النشر.
- ما أنقله بالمعنى أُحيل إليه في الحاشية مبتدِئًا بكلمة (انظر)، وما أنقله نصًا أضعُه بين فاصلتين «هكذا»، ثم أُحيل على مصدره في الحاشية.
  - الجديد النافع للنشر والتوزيع ختمتُ البحث، وهائمة المصادر ع وفائمة المحتويات.
  - وحدود البحثوريهي شارع المثنى مجمع البدري محل رقم ١٤
  - ١- الاقتصار على قاعدة دلالة الألفاظ في كتب الأصول.
    - ٢- الاقتصار على تطبيقها في القرآن دون السُّنَّة.
  - ٣- الاقتصار على التمثيل لكل قاعدة وليس الحصر لكل الأمثلة.
     وأسأل الله تعالى بمنه وكرمه أن ييسر ويوفّق ويُعين.



حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965 **67644426** 





حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤ محالي المركزة المركزة المركزة Mob. +965 **6/644426** 

المطلب الثاني: تعريف دلالق الألفاظ الوضعية.

المطلب الثالث: تعريف تدبر القرآن.



Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution

حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965 **67644426** 



#### المطلب الأول: تعريف الدلالة

#### الدلالة لغة:

مصدر دلَّ يدلُّ دلالةً (۱) ﴿ (الكَّلِيلُ) مَا يُستَدَلُّ به ، والدَّليلُ الدَّالُ ، وقد (دَلَّهُ) على الطَّريق يَدُلُه بِالضَّمُ (دَلِللَّهُ) بِفتح الدَّال وكسرِها ، وقد (دَلَّهُ) على الطَّريق يَدُلُه بِالضَّمِ السَّرِوالِينِ ولا وكسرِها ، والسَّنْءُ أَعْلَى اللَّمِ والنَّالَةُ اللَّمَ اللَّمَ والنَّالَةُ والاسمُ (الدَّالَةُ) بِتشديدِ اللَّم (٢٠ والمَّنْءُ المَثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

ومعنى الدَّلالة: الهداية والإرشاد، يقال: دلَّه الطريق، أي أرشده.

قال ابن فارس: «الدال والطهمالصلان: أحدهما إبانة الشيء بأمارة تتعلَّمها، والآخر اضطراب في الشيء، فالأول قوله: دَلَلتُ فلانًا على الطريق، والدليل: الأمارة في الشيء، وهو بين الدَّلالة والدِّلالة...»(٣).

وقال في المصباح المنير: «دَلَلْتُ على الشيء وإليه مِن بابِ قَتَلَ،

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظور، (١١/ ٢٤٩).

<sup>(</sup>٢) مختار الصحاح، للرازي، (١/ ٢١٨).

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة، لابن فارس (٢/ ٢٥٩).

وأَدْلَلْتُ بِالأَلْفِ لُغةً، والمصدرُ دُلُولَةً، والاسمُ الدلَالَةُ بِكسر الدَّال وفتحِها، وهو ما يَقتضِيه اللَّفظُ عند إطلاقه، واسمُ الفاعل دالُّ ودَليلٌ، وهو المُرْشِدُ والكاشِفُ»(١).

إذن الدلالة في اللغة هي الإرشاد والهداية.

#### الدلالة اصطلاحا:

عُرّفت الدلالة بعدة تعريفات، ومن أقربها نوريع

أنها: «كونُ الشيء بحال يَلزم من العلم به العلمُ بشيء آخر» (٢).

حواب - شارع المثنه - مجمع البدري - محل قمه ١٤ وقال في التحيير: «الدّلالة مصدر دلّع وهي كُونُ الشَّيْء يَلْزم من فهمِه فهمُ شيء آخر»<sup>(۳)</sup>.

وهو قريب من المعنى اللغوي؟ فكون الشيء يلزم منه العلم بشيء آخر هو معنى الإرشاد، فالدليل ما يُرشد لشيء آخر.

ونقل شيخ الإسلام ابن تيمية كَالله أن الدلالة تنقسم إلى ثلاثة

المصباح المنير، للفيومي، (١/ ١٩٩).

<sup>(</sup>٢) التعريفات، للجرجاني، (ص: ١٣٩)، وكشاف اصطلاحات الفنون، للفاروقي، (١/ .(107

الكوكب المنير شرح مختصر التحرير، للفتوحي، (١/ ١٢٥)، التحبير شرح التحرير في أصول الفقه، لعلاء الدين المرداوي، (٦/ ٢٨٦٧).

### أقسام (١) هي:

١ - الدلالة التي لم يشعر بها الدال ولم يقصدها، وتُسمَّى دلالة الحال، ومنها دلالة النجوم على الجهات.

٢- الدلالة التي يعلم بها الدالُّ، ولكن لم يقصد إعلام أحدٍ بها، مثل البكاء ونحوه من الأصوات التي تدلُّ بالطبع، فإن فيها دلالة على حزن المرء، والدالُّ يعلم، ولكنه لم يقصد إعلام أحدٍ بحزن نفسه.

الجديد النافع للنشر والتوزيع محلُّ - وهي محلُّ - الدلالة التي يقصدها الداكَّ الداكَّ الدلالة التي يقصدها الداكَّ الداكَ الداكُ الداكُ

وحديثنا في أمحد قسمي الثالث وهي الأله الحطاب التي يقصدها الدال - ويسميها البعض دلالإل الألهاظ - في نوع خاص منه سيأتي الحديث عنه في المبحث القادم إن شاء الله.

#### \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر: دلالات الألفاظ عند شيخ الإسلام ابن تيمية، د. عبدالله آل مغيرة (١/ ٣٥).

<sup>(</sup>٢) وهناك تقسيمات أخرى ليس هذا موضع بسطها.

# المطلب الثاني: تعريف دلالة الألفاظ الوضعية

دلالات الألفاظ تبحث في علوم اللغة وأصول الفقه بعدة اعتبارات(١):

الأول: باعتبار دلالة اللفظ على الممال أو عدمه (٢):

فإن كان البحث في الأعيان، قسَّموه إلى عامِّ وخاصّ.

الجديد النافع النشر والتوزيع النافع النشر والتوزيع الشمول، والخاصُ فالعامُ: اللفظ المستغررة لجميع الأفراد العلق والخاصُ

وإن كان البحك في الطفاح ، فسموه إلى مطلق المقيد.

فالمطلق: ما دلَّ على الماهية بالأقيد؛ والمقيَّد ضده.

الثاني: باعتبار قبوله للتصديق والتكذيب (٣):

ينقسم إلى خبر وإنشاء:

(۱) في التنبيه إلى تقسيم دلالات الألفاظ بحسب الاعتبارات انظر: شرح الكوكب الساطع، للسيوطي (١/١٥٦) وغيره.

<sup>(</sup>٢) انظر: الواضح في أصول الفقه، لمحمد حسين عبداللَّه، (ص: ٣٥٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ليحيى بن حمزة الطالبي (ت: ٧٤٥هـ)، (٣/ ١٦٢).

فالخبر: ما يحتمل الصدق والكذب.

والإنشاء: ما لا يحتمل الصدق والكذب.

#### الثالث: باعتبار طلب الفعل أو الترك(١):

وقسموه إلى ثلاثة أقسام: أمر، ونهي، وما لا أمرَ فيه ولا نهي:

فالأمر: طلبُ الفعل على وجه الاستعلاء.

فإذا كان على و المجالالرالمافة وعالما التوزيع

وإن لم يكن على وجه الإلزام فهو المستحبّ. حولي - شارع المثنه - مجمع البدري - محل رقم ١٤

والنهى طلب الترك على وجم الاستعلاء . Mob.

فإذا كان على وجه الإلزام فهو المحرَّم. jadeednafi3

وإن لم يكن على وجه الإلزام فهو المكروه.

وإذا لم يتعلق به أمرٌ ولا نهيٌ فهو المباح.

# الرابع: باعتبار دلالته على الحقيقة (٢):

وقسَّموه إلى حقيقة ومجاز - على المشهور - (7):

(١) انظر: الواضح في أصول الفقه، (ص: ٣١٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: الإبهاج في شرح المنهاج، لتقى الدين السبكي، (١/ ٣٦٤).

<sup>(</sup>٣) والعلماء في هذا التقسيم على ثلاثة أقوال: الأول: إثبات الحقيقة والمجاز في =

فالحقيقة: ما دلَّ على المقصود بأصل الوضع.

والمجاز: ما دلَّ على غير المقصود منه بقرينة.

ثم يقسِّمون الحقيقة إلى شرعية وعرفية ولغوية.

فالحقيقة اللغوية هي: اللفظ المستعمَل فيما وُضع له في اللغة.

والحقيقة الشرعية هي: اللفظ المستعمل فيما وُضع له في الشرع.

والحقيقة العرفية هي: اللفظ المستعمل فيما وُضع له في العرف(١).

Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution

الخامس: باعتبار وضوح دلالته على المقصود (٢): حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

وقسَّموه إلى نَصِّ 2وظاه 465 مَجَوَّل Mob. +965

فالنصُّ : ما دلَّ على المقصود للله قاطعة، أو هو ما أفاد معنًى لا jadeednafi3 يحتمل غيره، أو ما يدلُّ على معيَّن.

= اللغة والقرآن، وهم مذهب الجمهم وحكي فيه الاحماء، والثاني : إثبات الجقيقة

<sup>=</sup> اللغة والقرآن، وهو مذهب الجمهور وحكي فيه الإجماع، والثاني: إثبات الحقيقة والمجاز في اللغة والمجاز في اللغة والمجاز في اللغة والقرآن.

<sup>(</sup>۱) انظر: الأصول من علم الأصول للشيخ ابن عثيمين (ص: ۲۰)، أنوار البروق في أنواع الفروق ، للقرافي (۲/ ٢٣٤).

<sup>(</sup>٢) انظر: أصول الفقه الذي لا يسع الفقيه جهله، للسلمي، (ص: ٣٨٨)، والواضح في أصول الفقه، (ص: ٢٨٠).

والظاهر: ما كانت دلالته على المقصود دلالة غالبة، أو ما يدلُّ على عدة أمور هو في أحدها أظهر، ولا تُترك هذه الدلالة إلا لدليل، وعندها يُسمَّى المؤوَّل.

والمجمَل: ما دلَّ على عدة أمور بالتساوي، ولا يصار إلى أحدها إلا بدليل، وعندها يسمى المبيَّن.

# السادس: باعتبار الوضع داننافع للنشر والتوزيع

ويقسِّم العلماء دلالة اللفظ الوضعية إلى دلالة منطوق، ودلالة مفهوم، ودلالة اللفظ الوضعية إلى دلالة التقسيم سيأتي مفهوم، ودلالة التنظاع، المشاع، الله المشاع، الله المشاع، الله المشاع، الله المشاع، الله المشاع، المشا

وهو محلُّ بحثنا في هذiaaedgrdfia لذلك قيَّدت البحث بلفظ (الوضعية) لإخراج الدلالات الخمس الأولى.

ودلالة اللفظ الوضعية هي:

«كون اللفظ إذا أُطلق فُهم المعنى الذي هو له بالوضع»(٢).

<sup>(</sup>۱) انظر: مختصر التحرير شرح الكوكب المنير، للفتوحي، (۱/ ١٢٥)، والمحصول للرازي، (ص: ٢٩٩).

<sup>(</sup>٢) انظر: التحبير شرح التحرير في أصول الفقه، للمرداوي، (١/٣١٦).

وقيل: «كونُ اللَّفظ إذا أُطلق فُهِم من إطلاقِه ما وُضع له»(١). وقيل: «اللفظ المستعمَل فيما وضع له»(٢).

والتعاريف متقارِبةٌ كما لا يخفى، والمقصود بأن دلالات الألفاظ الوضعية هي الدلالة الأصلية للمعنى.

# خلاف العلماء في دلالات الألم كالوشو

قد اختلف العلماء في أنواع الدلالة والفظية الوضعية، وهو اختلافً Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution في التقسيم لا في المعنى، وهو أقرب إلى الاختلاف اللفظي:

فبعضهم يقسمه إلى: ولالة مطابقة، ودلالة تضمُن، ودلالة التزام (٣)، وهذا التقسيم غير حاصي بل هو لبعض الدلالات وليس كلها، وليس فيه إنكار دلالة الناقهوع علما قد يُظنُ للوهلة الأولى.

يقول شيخ الإسلام ابن تيمية عن دلالة المفهوم: «القائلون بأنه - يعني دلالة مفهوم - حُجَّة إنما قالوا: هو حُجَّة في الكلام مطلقًا، واستدلوا على كونه حُجَّة بكلام الناس، وبما ذكره أهل اللغة، وبأدلة عقلية تبيِّن

<sup>(</sup>١) الكوكب المنير شرح مختصر التحرير للفتوحي (١/ ١٢٦)

<sup>(</sup>٢) انظر: الأحكام للآمدي (١/٥٢).

<sup>(</sup>٣) انظر: الإحكام في أصول الأحكام، للآمدي، (١/ ١٥)، ومعيار العلم، للغزالي، (ص: ٤٧).

لكلِّ ذي نظر أن دلالة المفهوم من جنس دلالة العموم والإطلاق والتقييد، وهو دلالة من دلالات اللفظ، وهذا ظاهر في كلام العلماء»(١).

وسيأتي بيانُ اتِّفاق العلماء على دلالة مفهوم الموافقة، وإنما اختلفوا في دلالة مفهوم المخالفة في بعض أنواعه.

وبعضهم قسم الدلالات إلى منطوق ومفهوم فقط؛ وجعل دلالة الاقتضاء من دلالة النفطوق ومفهوم كما قال قالحب كتاب كشف الأسرار: «واعلم أن عامَّة الأصوليين من أصحاب الشافعي قسموا دلالة اللفظ إلى مطوق ومفهوم ، وقالوا دلالة اللمنطوق ما دلَّ عليه اللفظ في محل النطق، وجعلوا ما سميناه عبارةً وإشارةً واقتضاءً من هذا القبيل، وقالوا: دلالة المفهوم ما دلَّ عليه اللفظ لا في محل النطق، ثم قسموا المفهوم إلى مفهوم موافقة، وهو أن يكون المسكوتُ عنه موافقًا في الحكم للمنطوق به، ويسمُّونه فحوى الخطاب ولحنَ الخطاب أيضًا وهو الذي سميناه دلالة النصّ، وإلى مفهوم مخالفًا للمنطوق به في مخلفة وهو أن يكون المسكوتُ عنه مخالفًا للمنطوق به في

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي، لشيخ الإسلام ابن تيمية، (٣١/ ١٣٦، ١٣٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: نهاية السول شرح منهاج الأصول، للإسنوي، (ص: ١٤٩).

الحكم ويسمُّونه دليلَ الخطاب. . »(١).

وبعض الأصوليين جعل دلالة الاقتضاء من دلالة المفهوم (٢).

وبعضهم عكس فجعل دلالة المفهوم من دلالة الاقتضاء<sup>(٣)</sup>، وهذا الاختلاف بحسب نظر كلِّ مجتهد.

وهي من نوادر المسائل التي يحصل فيها مثل هذا الاختلاف.

ولكن الكثير من الأصوليين أفرد دلالة الاقتضاء، وجعل أقسام الدلالة المنافع النشر والتوزيع Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution &

منطوق، ومفهوم، والقنظهاء (٥) مخكما القالة في خلطة مراتقى الوصول: Mob. +965 67644426

(۱) كشف الأسرار شرح أصول البزده ي العلام الدين البخاري الحنفي (ت: ٧٣٠هـ)، (ع/ ٢٥٣).

- (٢) انظر: التحبير شرح التحرير، للمرداوي، (٦/ ٢٨٧١).
  - (٣) انظر: الواضح في أصول الفقه، (ص: ٣٥٤).
- (٤) انظر: التقرير والتحبير، لابن أمير الحاج الحنفي (١/ ١١١)، والإتقان في علوم القرآن، للسيوطي (٣/ ٢٦)، والإحكام في أصول الأحكام للآمدي، (٣/ ٦٦)، وغيرها.
- (٥) وبعضهم يضع بدل الاقتضاء «الالتزام»، والأمر قريب، وإنما تابعت من قال بالاقتضاء كالآمدي وغيره؛ لأن دلالة الإشارة ظاهرة وليست لازمة، ولأن دلالة الالتزام تدل على أن النص ليس فيه أيُّ إشارة للمدلول، وإنما يلزم منه، فدلالة الالتزام إذن جزء من المعنى وليست كله، ولا تشمل دلالة الإشارة، والاقتضاء أقرب في الدلالة على المعنيين: (الالتزام والاشارة)، واللَّه أعلم.

# ويحصلُ القصدُ مِن التفهيم بالاقتضا واللفظِ والمفهوم (١)

وهو ما ذهب إليه الشيخ عمر الأشقر كَنْكُلُهُ في رسالته للدكتوراه (أفعالُ الرَّسول عَنْهُ ودَلالَتها على الأحكام الشَّرعيَّة) فجعلها ثلاثة أنواع رئيسية وهي:

المنطوق، والمفهوم، والاقتضاء الدين

وهذا التقسيم حاصرٌ لكل الأنواع، وهو الواضح والراجح الذي سِرنا الجديد النافع للنشر والتوزيع على الفصل التالي عليه في هذا الكتاب المساوسياتين تفصيلها واتعوايفها في الفصل التالي بإذن الله.

إذًا الدلالة ثلاثة أنواع 4- كما ذكر فكر شيخ الإسلام ابن تيمية - (٣)، ويُهمُّنا منها في هذا البحث دلالة الألفاظ.

jadeednafi3 ودلالة الألفاظ تنقسم - بحسب الاعتبار - إلى ستة أقسام، ويُهِمُّنا منها دلالة الألفاظ الوضعية.

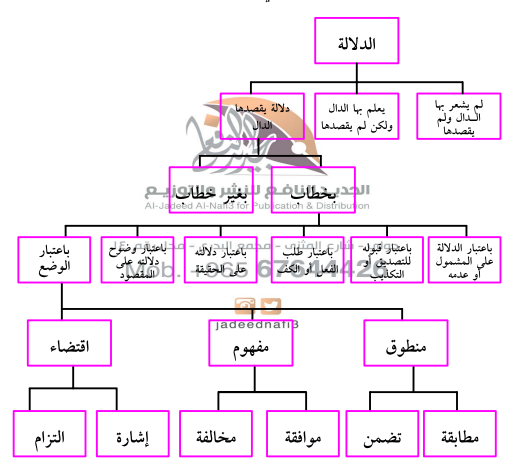
ودلالة الألفاظ الوضعية تنقسم إلى ثلاثة أقسام: منطوق، ومفهوم، واقتضاء.

<sup>(</sup>۱) مرتقى الوصول إلى علم الأصول، لمحمد بن عاصم الغرناطي، (ت: ۸۲۹هـ)، (ص: ۷).

<sup>(</sup>٢) أفعال الرسول ﷺ ودلالتها على الأحكام الشرعية، للشيخ عمر الأشقر، (١/٥٧).

<sup>(</sup>۳) انظر: (ص: ۱۹).

## ويمكن أن نلخِّص الدلالات في هذا الشكل:



#### المطلب الثالث: تعريف تدبُّر القرآن

بعد التعريف بمعنى دلالة الألفاظ الوضعية - وهو الشّقُ الأول من العنوان-؛ نعرّف الشّقَ الآخر وهو (التدبُّر). التدبُّر في اللغة(١):

وقال ابن منظور (ت٧١١هـ): "دَبَّرَ الأمرَ وتَدَبَّره أي: نظر في عاقبته، واستَدْبَره: رأَى في عاقبته ما لم يَرَ في صدره، وعَرَف الأمرَ تدبُّرًا أي: بأَخرةٍ، قال جرير:

<sup>(</sup>١) انظر: كتاب «مبادئ تدبر القرآن الكريم» فيه تفصيل، وهذا ملخصه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه مسلم من حديث أبي هريرة: كتاب البر والصلة والآداب، باب تحريم التحاسد والتباغض والتدابر، (٤/ ١٩٨٦)، رقم: (٢٥٦٤).

<sup>(</sup>٣) معجم مقاييس اللغة، لابن فارس، مادة (د ب ر) (٢/ ٣٢٤).

# ولا تَتَّقُونَ الشَّرَّ حتى يُصِيبَكُم ولا تَعْرِفُونَ الأَمرَ إِلا تدبُّرا(١)

وقال ابن القيِّم (ت٧٥٢هـ): «وتدبُّر الكلام: أن ينظر في أوَّله وآخره، ثم يُعيد نظَرَه مرة بعد مرة، ولهذا جاء على بناء التفعُّل كالتجرُّع والتفهُّم والتبيُّن »(٢).

إذًا فالتدبُّر مشتقٌ من الدُّبر وهو كل ما كان وراء، وصيغة التفعُّل (تدبُّر) تدل على إعادة النظر مرة بعد مرةٍ والنظر في العواقب.

Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution التدبُّر في اصطلاح المفسّرين:

جوابي - شارع المثني - مجمع البدري - محلورقم ١٤ يتعدَّد فَهُم الْمُهُمِّرِينِ (للتدبُّر) ، ولكن مع تعدُّده يقترب بعضه من بعض :

#### **₹**

قال الشيخ حبنَّكة: «مادة الْكُلُلْمَةُ تُدُورُ حول أواخر الأمور وعواقبها وأدبارها، فالتدبُّر هو النظر في عواقب الأمور وما تَؤُول إليه، ومن هذا نستطيع أن نفهم أن التدبُّر هو التفكُّر الشامل الواصل إلى أواخر دلالات الكَلِم ومراميه البعيدة»(٣).

وقال د. خالد السبت: «النظر إلى ما وراء الألفاظ من المعانى والعِبر

<sup>(</sup>١) الأغاني، لأبي الفرج الأصفهاني، (٨/ ٣٠).

<sup>(</sup>٢) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، لابن القيم، (١/ ١٨٣).

<sup>(</sup>٣) قواعد التدبُّر الأمثل، لعبد الرحمن حبنكة الميداني، (ص: ٤).

والمقاصد، الذي يُثمر العلومَ النافعة والأعمال الزاكية»(١).

وجعل أركان التدبُّر ثلاثة: المتدبِّر، والكلام المتدبَّر، وعملية التديُّر (٢).

وقال د. مساعد الطيار: «التدبُّر هو إعمال الذهن بالنظر في آيات القرآن؛ للوصول إلى معانيها، ثم النظر إلى ما فيها من الأحكام والمعارف والعلوم والعمل (٣)، وقسَّم التدبُّر إلى خمس مراحل: العديد النافع للنشر والتونيع العمل (٤). العمل المعنى المع

ومن مجموع كيلام العلماء فإننا نخلص إلى أن التدبُّر يرجع إلى Mob. +965 **67644426** أمرين:

١- عميق التفكُّر في معاني القرآن ا

٢- النظر في العواقب والمآلات القلبية والعملية لمعانى القرآن.

«فلا بدَّ للتدبُّر من ركنين أساسيّين، باجتماعهما يتميَّز التدبُّر عن غيره و هما:

(١) مفهوم التدبُّر، تحرير وتأصيل، له: د. خالد السبت، (ص: ١٦٠).

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، (ص: ١٦٥).

<sup>(</sup>٣) مفهوم التدبُّر، تحرير وتأصيل، مساعد الطيار، (ص: ٧٧).

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، (ص: ٧٨).

الركن الأول: الركن النظري: وهو يمثّل الوقوفَ مع الآيات والتأمُّل . فيها، ويدخل في هذا الركن التفسير والاستنباط والتفكُّر والتأمُّل.

الركن الثاني: الركن العملي: وهو يمثّل التفاعلَ مع الآيات، وقصد الانتفاع والامتثال، ويدخل في هذا الركن الاعتبار والاتّعاظ والتذكُر»(١).

وبناءً على ما سبق يمكن صياغته بالتعريف التالي:

الجديد النافع للنشر والتوزيع وإعمال النظر في التدبُّر: «هو عميق النفكو في النظر في التدبُّر: «هو عميق النفكو في النظر في عواقبها من تأثُّر حقيب المرعم النمج والجه البدري - عمل رقم 18

وبهذا يتَّضح الفَرق بينه وبين التفسير، فالتفسير هو الكشف عن معاني القرآن، ولا يلزم منه عميق تفكير ولا يظر في العواقب ولا تأثر.

<sup>(</sup>١) مفهوم التدبُّر في ضوء القرآن والسنة وأقوال السلف وأحوالهم، الملتقى العلمي الأول لتدبُّر القرآن الكريم، ١٤٢٩هـ. محمد عبد اللَّه الربيعة.

<sup>(</sup>۲) وهو قريب من كلام أبي حيان والشيخ السعدي رحمهما اللَّه، قال أبو حيان في تفسيره البحر المحيط في تعريف التدبُّر: «هو التفكُّر في الآيات، والتأمل الذي يُفضي بصاحبه إلى النظر في عواقب الأشياء»، وهو -كما ترى- قريب من التعريف المختار، وينقصه التأكيد على معنى مزيد التأمل وعميق التفكر، وأقرب منه في التعريف تعريف الشيخ السعدي، (تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان: (١/ ١٨٥): «التأمل في معانيه، وتحديق الفكر فيه، وفي مبادئه وعواقبه، ولوازم ذلك».

ومقصود التفسير هو المعاني، ومقصود التدبُّر هو الهدايات. والتفسير وسيلةٌ، والتدبُّر غاية.



حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤ Mob. +965 **67644426** 





Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution

حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965 **67644426** 





المبحث الأول: والمثنين مجمع البدري - محل رقم ١٤ المبحث الأول: والأله المنطوق . Mob. +965 67644426

المبحث الثاني: دلالة المفهوم.

المبحث الثالث: دلالة الاقتصاء.



حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤ Mob. +965 **67644426** 



# المبحث الأول دلالة المنطوق

### تعريف دلالة المنطوق:

«المنطوق: هو ما دلَّ عليه اللفظُ في محل النُّطق»(١).

الجديد الناضع للنشر والتوزيع (٢). «ما فهم مونا والألقة اللفظ الفظ وطعًا الفاض (٤) محال الله طق (٤).

فقوله (دلالة اللفظ) الإخواج الدلالات رغير اللفظية. ١٤٠

وقوله (قطعًا) لإخراج دلاله الاقتضاء.

وقوله (في محلِّ النُّطق) لإخراج الحلالة المفهوم، فهي ليست في محل النُّطق.

ويقسم العلماء دلالة المنطوق إلى قسمين: مطابقة، وتضمُّن (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: بيان المختصر، للأصفهاني، (۲/ ٤٣٠)، وكشف الأسرار شرح أصول البزدوي، (۲/ ۲۵۳).

<sup>(</sup>۲) الإحكام في أصول الإحكام للآمدي، (7)

<sup>(</sup>٣) انظر: أصول الفقه لابن مفلح، (١/٥٦)، وشرح مختصر ابن الحاجب، للأصفهاني، (١/١٥)، وغيرها.

### المطلب الأول: دلالة المطابقة:

هي دلالة اللفظ على تمام المعنى الموضوع له (۱). أو دلالته بالنسبة لتمام مُسمَّاه (۲).

وقيل: هي دلالة اللفظ على كمال المعنى الموضوع له اللفظ<sup>(٣)</sup>. كدلالة البيت على جميع ما فيه من أبواب وجدران وسقف.

مثاله قوله تعالى: ﴿ أَلَهُ لَكُمْ اللَّهُ كُمْ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّلْمُلْلِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلَّالِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّلْمُ الللللَّا اللَّاللَّا الللللَّلْمُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الللَّا اللَّهُ ا

قال الإمام ابن القيم: "والتكاثر في كلِّ شيء، فكلٌ من شغله وألهاه التكاثر بأمر من الأمور عن اللَّه المله الآخرة فهو داخلٌ في حكم هذه الآية، فمن الناس من يُلهيه التكاثر بالمال، ومنهم من يُلهيه التكاثر بالجاه، أو بالعلم فيجمعه تكاثرًا وتفاخُرًا، وهذا أسوأ حالاً عند اللَّه ممن يُكاثر بالمال والجاه؛ فإنه جعل أسباب الآخرة للدنيا، وصاحب المال والجاه استعمل أسباب الدنيا لها وكاثر بأسبابها» (3).

<sup>(</sup>١) انظر: معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة، للجيزاني (ص: ٤٤٦).

<sup>(</sup>٢) المحصول، للرازي، (ص: ٢٩٩).

<sup>(</sup>٣) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي، (١٥/١).

<sup>(</sup>٤) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، لابن القيم، (ص: ١٤٢).

### المطلب الثاني: دلالة التضمُّن:

هي دلالة اللفظ على جزء المعنى الموضوع له اللفظ<sup>(۱)</sup>. وقيل: هي التي تدلُّ على بعض المعنى الموضوع له اللفظ<sup>(۲)</sup>. كدلالة البيت على السقف فقط، في قولك: سقط البيت.

وفي قوله تعالى: ﴿ أَلَهَاكُمُ التَّكَاثُرُ ﴿ التَكَاثِرِ: ١]، إذا استدللتَ بها على من انشغل باستكثار جمع المال فقط، ولم يبن لآخرته شيئًا، أو بالنساء مثلًا.

وفي عصرنا العناضر يُصَالُع الاستدلال بها على الحرص على العناضر يُصَالُع الاستدلال بها على المقالة الحرص على المتابعين في برامج التواصل الاجتماعيّ حتى ادى بعضهم إلى شراء المتابعين ليتكاثر بهم، فألهاه التكاثر المعنى المتابعين ليتكاثر بهم، فألهاه التكاثر المعنى المتابعين المتكاثر المعنى المتلكة المتابعين المتكاثر المعنى المتلكة المتعادلة المتعا

فدلالة التضمُّن هي أخذ صورة من الصور التي يشملها النصُّ بعمومه، وإبرازها لأهمِّيتها، أو لموافقة حال الناس، أو للتنبيه أنها داخلة في النصِّ.

### \* \* \* \* \*

<sup>(</sup>١) انظر شرح الخبيصي، (ص:٥٢).

<sup>(</sup>٢) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي، (١٥/١).

# المبحث الثاني دلالة المفهوم

### تعريف دلالة المفهوم:

«دلالة المفهوم: ما دل عليه اللفظ لا في محلِّ النطق»(١).

فقوله: (ما دلَّ عليه اللفظُ) لإخراج الدلالات غير اللفظية.

وقوله: (لا في محلِّ النطق) لإخراج دلالة المنطوق.

وينقسم المفهوم إلى قسمين (٢): مفهوم موافقة، ومفهوم مخالفة.

ويقسمه بعضهم (٣) إلى تُلَاثَهُ أَقْسَامُ: (فحوى الخطاب- دليل الخطاب- دليل الخطاب).

فحوى الخطاب: هو مفهوم الموافقة أو دلالة الأولى.

ودليل الخطاب؛ وهو مفهوم المخالفة.

<sup>(</sup>١) كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، (٢/ ٢٥٣).

<sup>(</sup>٢) انظر: المحصول لابن العربي، (ص:١٠٤).

<sup>(</sup>٣) انظر: البرهان في أصول الفقه، للجويني، (١٦٦١)، كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، (٢/ ٢٥٣)، وغيرها من كتب الأصول.

ولحن الخطاب؛ وهو ما دلَّ على مساوٍ له نفس الوصف، وهو أقرب إلى معنى القياس، فإلحاقه به أولى (١).

لذلك سنقتصر على التقسيم الأول: موافقة، ومخالفة.

المطلب الأول: مفهوم الموافقة:

هو ما يكون فيه المسكوت عنه موافقًا لحكم المنطوق مع كون ذلك الحكم أولى به (۲) ، وقيل (ما يكون وصف مسكوته يُوافق وصف منطوقه ، وقد يكون الم المحكم المنطوقه ، وقد يكون أولى بدلك الموضوط المحكم المحكم المحكمة ا

ويسمِّيه بعض العلماء (دلالة الأولى)، وبعضهم يسمِّيه (فحوى الخطاب) - كما تقدم-.

قال إمام الحرمين الجويني<sup>(3)</sup>: «مفهوم الموافقة: هو ما يدلُّ على أن الحكم في المسكوت عنه موافقٌ للحكم في المنطوق به من جهة الأَولى، وهذا كتنصيص الربِّ تعالى في سياق الأمر ببرِّ الوالدين على النهى عن التأفيف؛ فإنه مُشعِرٌ بالزجر عن سائر جهات التعنيف».

<sup>(</sup>١) انظر إحكام الفصول في أحكام الأصول، لأبي الوليد الباجي، (٥٠٧).

<sup>(</sup>٢) انظر: مذكرة أصول الفقه، للشنقيطي، (ص: ٢٣٧).

<sup>(</sup>٣) تقويم النظر، لابن الدهان (ت: ٥٩٢)، (١/ ٩٥).

<sup>(</sup>٤) البرهان في أصول الفقه، للجويني، (١٦٦١).

واتّفق العلماء على الاحتجاج به (۱) إلا بعض الظاهرية كابن حزم. قال شيخ الإسلام ابن تيميّة: «ومن لم يلحظ المعاني من خطاب اللّه ورسوله، ولا يفهم تنبيه الخطاب وفحواه من أهل الظاهر كالذين يقولون: إن قوله: ﴿فَلَا تَقُلُ لَمُّكُما أُفّ الأسراء: ٢٣] لا يُفيد النهي عن الضرب، وهو إحدى الروايتين عن داود، واختاره ابن حزم، وهذا في غاية الضعف، بل وكذلك قياسُ الأولى، وإن لم يدلّ عليه الخطاب، لكن عرف أبه أولى المالك قياسُ الأولى، وإن لم يدلّ عليه من بدع الظاهرية التي لم يسبقهم بها أحدٌ من السلف، فما زال السلف يحتجُون بمثل هذا 40 (٢٥) (٢٥) 64+ . Мор. 1965

إذًا فخلافُ الظاهرية في هذا لائعت به للإجماع السابق لخلافهم، - jadeednafi3 كما ذكر شيخ الإسلام-، ودلالة مفهوم الموافقة دلالة صحيحة.

### المطلب الثاني: مفهوم مخالفة:

«هو الذي يكون وصفُ مَنطُوقه يُخالفُ وصفَ مَسكُوته» (٣).

<sup>(</sup>۱) انظر: المحصول لابن العربي، (ص: ١٠٤)، وأصول الفقه الذي لا يَسَع الفقيه جهله، للسلمي، (ص: ٣٧٨).

<sup>(</sup>٢) الفتاوي الكبرى، لشيخ الإسلام ابن تيمية (١/ ٣٢٤).

<sup>(</sup>٣) تقويم النظر، لابن الدهان (١/ ٩٥).

وقيل: «هو ما كان حُكمُ المسكُوتِ عنه مُخالِفًا لحُكْمِ المنطُوقِ» (١). وقيل: «هو إثباتُ نقيضِ حُكم المنطُوق به للمَسكُوت عنه» (٢).

ويسمِّيه بعض العلماء (دليل الخطاب) كما تقدَّم، وهو الدلالة على ضدِّ حُكم اللفظ لوجود نقيض السَّبب.

قال الجويني (٣): «مفهومُ المخالفة هو ما يدلُّ من جهة كونِه مُخَصَّصًا بالذكر على أن المسكوت عنه مخالفٌ للمخصَّص بالذكر، كقوله المنافع المنافع

المعلوفة لا زكلقوفيها الشارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

ويدلُّ على صحَّة الاستدلال بمفهوم المخالفة حديث أبي ذَرِّ رَضِيَّه ، قال: قالوا: يا رسُولَ اللَّه، فَهُمُ الْمُحَالِفُةُ وَلِي اللَّهُ بُور ، يُصَلُّونَ كَما نُصَلِّي، ويَصُومُ ويَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِم. قال: فقال رَسُولُ اللَّهِ عَيْنِ: «أَوَلَيْسَ قَد جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُونَ، إِنَّ فقال رَسُولُ اللَّهِ عَيْنٍ: «أَوَلَيْسَ قَد جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُونَ، إِنَّ

<sup>(</sup>١) الإحكام في أصول الأحكام للآمدي (٢/ ٢٥٧).

<sup>(</sup>٢) شرح تنقيح الفصول، لشهاب الدين القرافي (١/ ٥٣).

<sup>(</sup>٣) البرهان في أصول الفقه، للجويني، (١٦٦١).

<sup>(</sup>٤) هو حديث أبي بكر الصديق الطويل لأهل البحرين في بيان أحكام زكاة الأنعام، وقد أخرجه البخاري عن أنس توقيق بلفظ (في صدقة الغنم في سائمتها)، كتاب بدء الوحي، باب زكاة الغنم، (رقم: ١٤٥٤).

بِكُلِّ تَسْبِيحَةٍ صَدَقَةً، وبِكُلِّ تَحْمِيدَةٍ صَدَقَةً، وفي بُضْعِ أَحَدِكُم صَدَقَةً»، قال: قالُوا: يا رَسُولَ اللَّهِ، أَيَأْتِي أَحَدُنَا شَهْوَتَهُ يَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ؟ قال: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا في الحَرَامِ، أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ؟ وكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا في الحَرَامِ، أَكَانَ عَلَيْهِ فِيهَا وِزْرٌ؟ وكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا في الحَرَامِ.

فاستدلَّ النبيُّ عَلَيْ لأجرِ مَن وضع شهوته في الحلال بوزرِ من وَضَعها في الحرام.

الجديد النافع للنشر والتوزيع

ومفهوم المخالفة الواع "، والمشهور الها ستة :

١- مفهوم الصَّفَةُ: مَثَّلُ قُولُهُ وَلَهُ وَكُورُ رَفَّبُ وَ مُثَلِّم مُثَلِّم السَّاء: ٩٢]، الساء: ٩٢]، الصُّفَةُ: مَثَّلُ مَثَلُ وَلَهُ 67644426 العَنْمِ العَنْمِ في كفارة القتل تحريرُ رقبة كافرة، ومثل حديث: «في سائِمةِ الغَنْمِ الزَّكَاةُ»، فمفهومُه أنه لا زكاةَ فَيْ عَيْمُ عَلَيْكُ اللَّه .

٢ مفهوم الشَّرط: مثل قوله على: ﴿ وَإِن كُنَّ أُولَتِ حَمْلِ فَأَنفِقُواْ عَلَيْمِنَ ﴾
 [الطلاق: ٦]، أي: فلا نفقة للمطلَّقة غير الحامل، ويدلُّ على اعتباره ما رُوي

<sup>(</sup>۱) رواه الإمام أحمد في مسنده: (٣٧٦/٣٥)، رقم: (٢١٤٧٣)، ومسلم، كتاب الزكاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، رقم: (١٠٠٦)، واللفظ لمسلم.

<sup>(</sup>٢) انظر: مذكرة أصول الفقه، للشنقيطي، (ص: ٢٣٨)، وتلخيص الأصول، لثناء اللَّه الزاهدي، (ص: ١٥).

عن يَعلَى بن أُميَّة ، قال: سَأَلتُ عُمرَ بنَ الخَطَّابِ ، قلتُ : ﴿ وَإِذَا ضَرَبُهُمْ فِي الْأَرْضِ فَلَيْسَ عَلَيْكُمُ اللَّيْنَ الْصَّلَوةِ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْلِنَكُمُ اللَّيْنَ كَفُرُواْ مِنَ الصَّلَوةِ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْلِنَكُمُ اللَّيْنَ كَفُرُواْ مِنَ الصَّلَوةِ إِنْ خِفْئُمُ أَن يَفْلِنَكُمُ اللَّيْنَ كَفُرُواْ مِنَ النَّاسُ؟! فقال لي عُمرُ: عَجِبتُ مِمَّا كَفُرُواْ فَي النَّاسُ؟! فقال لي عُمرُ: عَجِبتُ مِمَّا عَمَدَقَةٌ تَصَدَّقَ تَصَدَّقَ اللَّهُ عِبْدَ ذلك ، فقال : «صَدَقَةٌ تَصَدَّقَ اللَّهُ بِهَا عَلَيْكُم ، فاقْبَلُوا صَدَقَتَهُ (١).

٣- مفهوم الغاية: مثل قوله عن المؤان طلقها فلا تَحِلُ لَهُ مِن بَعْدُ حَتَى تَنكِحَ رَوْجًا غَيْرَةً ﴾ [المقرن المقرن المؤرن الم

ع- مفهوم الحصر: مثل قوله على: ﴿ وَأَنَّهُ هُوَ أَضُحُكَ وَأَبْكَ ﴾ [النجم: ٤٣]، أي: وليس غيره سبحانه، لأنه أكَّد الحَصْرَ بر(إن) وضمير الفصل (هو).

٥- مفهوم اللَّقَب: مثل قوله تعالى: ﴿ وَٱللَّهُ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾، فلقب الإحسان مُعتَبِرٌ في المعنى، فمهوم الآية أن اللَّه لا يحبُّ المسيئين،

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد، (۳۰۸/۱)، رقم: (۱۷۶)، ومسلم: كتاب صلاة المسافرين وقصرها، باب صلاة المسافرين، رقم: (٦٨٦).

وكقوله عَلَيْ: «الرَّاحِمُون يَرحَمُهُم الرَّحمَنُ»(١)، فمن لم يكن راحِمًا لم ينل هذا الفَضْلَ.

<sup>(</sup>۱) أخرجه الإمام أحمد، (۱۱/۳۳)، رقم: (٦٤٩٤)، وأبو داود في كتاب الأدب، باب في الرحمة، رقم: (٤٩٤١)، والترمذي في أبواب البر والصلة، باب ما جاء في رحمة المسلمين، رقم: (١٩٢٤)، تحقيق أحمد شاكر، وصححه الألباني وأحمد شاكر والأرنؤوط وغيرهم.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أصحاب السنن الأربعة: أبو داود: كتاب الطهارة، باب ما ينجس من الماء، رقم: (۲۳) (۱/ ۲۳)، والترمذي: أبواب الطهارة، باب منه آخر، رقم: (۲۷) (۱/ ۲۷)، والنسائي: كتاب الطهارة، باب التوقيت في الماء، رقم: (۵۲) (۱/ ٤٦)، وابن ماجه: كتاب الطهارة، باب مقدار الماء الذي لا ينجس، رقم: (۵۱۷)، وهو حديث صحيح.

[التوبة: ٨٠]، فقالَ: سأَزِيدُه على سَبْعِينَ»، قال: فصَلَّى عليه رسُولُ اللَّه عَلَيْه وصَلَّى عليه رسُولُ اللَّه عَلَيْه وصَلَّيْنَا مَعَه، ثُمَّ أَنْزَلَ اللَّه عليه: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَى ٓ أَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا وَلَا نُصُلِّ عَلَى قَبْرِهِ ۚ إِنَّهُمْ كَافَرُواْ وِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَمَاثُواْ وَهُمْ فَكَسِقُونَ ﴾ [التوبة: ٨٤](١).

وذهب جمهورُ العلماء إلى القول بالاحتجاج بمفهوم المخالفة بشروط (٢):

1- أن لا يخالف نصًّا صريحًا، مثل حديث: «لا تُحرِّمُ المَصَّةُ ولا المَصَّةُ ولا المَصَّةُ ولا المَصَّةُ ولا المَصَّتانِ» (٣) مفهو مُهمان التحريم التحريم الله يكون إلا يخمس رَضَعات ولكن جاء النصُّ على أن التحريم الدي ون إلا يخمس رَضَعات مُشبعات - كما في 2- في 2- في 6 في 6 في 100.

٢- أن لا يكون القَيدُ خرج ما الحَوْجَ الغالب: نحو قوله تعالى: إلى المَا يَعْمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ عَالَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّاللّلْمُ اللَّهُ اللَّالِمُ اللَّهُ اللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري: كتاب تفسير القرآن، باب قوله: ﴿ وَلَا تُصَلِّ عَلَىٰٓ أَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبَدًا ﴾، رقم: (٤٣٩٣)، (٨٦/٦).

<sup>(</sup>٢) انظر: مذكرة أصول الفقه، للشنقيطي، (ص: ٢٤١).

<sup>(</sup>٣) أخرجه مسلم عن عائشة ﷺ، كتاب الرضاع، باب في المصة والمصتان، رقم: (١٤٥٠)، (١٢٦/٤).

<sup>(</sup>٤) أخرجه مسلم عن عائشة تعليها ، كتاب الرضاع ، باب التحريم بخمس رضعات ، رقم : (١٤٥٢) ، (١٦٧/٤) .

في بيته فتحرم أيضًا، مع أن المفهوم هنا مفهومُ صفة، لأن المفهوم خرج مخرج مخرج الغالب.

٣- أن لا يكون القيدُ لبيان الواقع: نحو قوله سبحانه: ﴿ يَتَأَيُّهُا ٱلَّذِينَ عَامَنُواْ لَا تَأْكُلُواْ ٱلرِّبَوَاْ ٱضْعَنْفَا مُضَعَفَةً ﴿ [آل عمران: ١٣٠]، فالرّبا حرامٌ قليلُه وكثيره، ولكن الواقع أن المرابي لا يكتفي بالقليل، وكقوله تعالى: ﴿ وَلَا تُكُرِهُواْ فَنَيْتَكُمْ عَلَ ٱلْفِئَاءِ إِنْ أَرْدَنَ تَعَضَّنَ ﴾ [النور: ٣٣]، فليس معناه: أنها إن لم مُن المنافعة من في النشر المرابعة المقصود أن الإكراه لا يحصل إلا إذا كانت الأمةُ تريد الإحصانَ والعفاف، وأما التي لا تريد التحصُّل فتفعل البغاء من غيو إكراه من المنافعة الم

٤- أن لا يكون القيدُ خرج للامتنان: نحو قوله تعالى: ﴿وَهُوَ ٱلَّذِي الْمَعْلَى الْمَالِي الْمُوَالِي الْمُعْلَقِينِ اللَّهُ الْمُعْلَقِينِ اللَّهُ الْمُعَلَّمُ الْمُورِيَّا ﴿ النحل: ١٤]، الطَّري وغير الطري كلاهما مباح أكلُه، ولكن السياق سياقُ امتنان.

٥- أن لا يكون القيد خرج للتوكيد والحثِّ: نحو قوله عَيْنَ: «لا يَجِلُّ لِامرأةٍ تُؤمِنُ باللَّه واليومِ الآخِر أن تُسافِرَ إلَّا معَ ذِي مَحْرَمٍ»(١)، فليس معناه أنَّ من لم تُؤمِن باللَّه واليوم الآخِر جاز لها.

<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري عن أبي هريرة، كتاب التقصير، باب في كم يقصر الصلاة، رقم: (۱۰۳۸) (۲/ ٥٤)، ومسلم عن أبي هريرة بنحوه في كتاب الحج، باب سفر المرأة مع محرم إلى الحج، رقم: (۱۳۳۹)، (٤/ ٤٢٤).

وهذه الشروط غايةٌ في الأهمية، وفيها ردٌّ على كثير من الطعون في القرآن الكريم، وفيها ضبط لمنهج الاستدلال بمفهوم المخالفة.



حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965 **67644426** 



## المبحث الثالث دلالة الاقتضاء

الاقتضاء لغةً: الطلب(١).

وفى اصطلاح الأصوليِّين ضاء: «معناها أن المعني

يتقاضاها لا اللفظ» الجديد النافع للنشر والتوزيع

AI-Jadeed AI-Nafi3 for Publication & Distribution وقيل: ما يكون من ضرورة اللفظ<sup>(٣)</sup>.

حولي - شارع المثنى - مجمع البحري - محل رقم ١٤ وقيل : ما كان المُدلولُ فيه مُضِمَّ له ٥٠، و هما واصف مرًا في وهو وصف لهذه الدلالة

وتقريب للمعنى.

فهى دلالة اللفظ على غير ما سِيق له منطوقًا ومفهومًا، ولكن اللفظ يقتضيه ويدلُّ عليه .

ومما يؤيِّد اعتبار هذه الدلالة وصحَّة الاستدلال بها ما ذكره اللَّه تعالى في قصة يوسف عَلَيْكُ باستدلالهم على براءة يوسف على بقد القميص من دُبر،

<sup>(</sup>١) لسان العرب، لابن منظور، (٥/ ٣٦٦٥).

<sup>(</sup>٢) شرح تنقيح الفصول، للقرافي، (ص:٥٥).

<sup>(</sup>٣) روضة الناظر وجنة المناظر، لابن قدامة المقدسي، (٢/١١٠).

<sup>(</sup>٤) الإحكام في أصول الأحكام، للآمدي، (٣/ ٦٤).

الذي يدلُّ على أنه هارب، وأما الطالب فيُقدُّ قميصه من قُبُل، ﴿ وَشَهِ دَ شَاهِدُ مِّنْ أَهْلِهَا إِن كَانَ قَمِيضُهُ قُدَّ مِن قُبُلِ فَصَدَقَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلْكَذِبِينَ لَا وَإِن كَانَ قَمِيضُهُ قُدَّ مِن دُبُرِ فَكَذَبَتْ وَهُوَ مِنَ ٱلصَّدِقِينَ ﴿ اللَّهُ فَلَمَّا رَءَا قَمِيصَهُ قُدَّ مِن دُبُرِ قَالَ إِنَّهُ مِن كَيْدِكُنَّ إِنَّ كَيْدَكُنَّ عَظِيمٌ ﴿ [يوسف: ٢٦-٢٨].

وقد تقدم ذكرُ الخلاف في تقسيمها، وعلى الراجح تنقسم دلالة الاقتضاء إلى قسمين: إشارة والتزام.

الجديد الناضع للنشر والتوزيع AI-Jadeed AI-Nafi3 for Publication & Distribution & Clark library librar

هي ما يكون في اللفظ الثان عليه عيال مقصود (كبري عالي المعلق الفط الثان عليه عيال المقصود (كبري المعلق المع

ففي اللفظ دلالة عليه ولكنها المحلية المعطية ودة من المتكلِّم لا منطوقًا ولا مفهومًا، كدلالة قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحْيَتِي وَلَا بِرَأْسِيٌّ إِنِّي خَشِيتُ أَن تَقُولَ فَرَّقُتَ بَيْنَ بَنِيَ إِسْ رَءِيلَ وَلَمْ تَرْقُبُ قَوْلِي ﴿ [طه: ٩٤]، على أن اللِّحية من سُنن الأنبياء.

ويُسمِّيها بعض الأصوليِّين دلالة الإيماء (٣)، والفرق بينها وبين دلالة

<sup>(</sup>١) شرح مختصر الروضة، للطوفي، (٢/ ٧٠٩).

<sup>(</sup>٢) المهذب في علم أصول الفقه المقارن، د عبد الكريم النملة، (٤/ ١٧١٩).

<sup>(</sup>٣) الجامع لمسائل أصول الفقه، للشيخ عبد الكريم النملة (ص: ٢٩٤).

الالتزام: وجود لفظ في النصِّ يدلُّ عليه، مثل «فهم التعليل من إضافة الحكم إلى الوصف المناسب»، كقوله تعالى: ﴿وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقُ وَالسَّارِقَةُ عَلَّهُ القطع، فَاقَطَع مَن فحوى الكلام، وكذا وليس بمنطوق به، ولكن يسبق إلى الفهم من فحوى الكلام، وكذا قوله تعالى: ﴿إِنَّ ٱلْأَبْرَارَ لَفِي نَعِيمِ اللاَفْطِارِ ١٣]، أي: لِبرِّهم، ﴿وَإِنَّ ٱلْفُجُورِهم، وهذا قد يُسمَّى الْفُهُ وَرهم، وهذا قد يُسمَّى (إيماء» و (إشارة» (١) الجديد النافع للنشر والتوزيع

المطلب الثاني: دلالة الالتزام: - مارع أهانه - مجمع البدري - محل رقم ١٤

هي دلالة اللفظ على كخارج عن معتاه 9 لازم له ١١١٨

وقيل: دلالة اللفظ على ما يتوقف عليه صدق المتكلم (٣).

«وقيل: هو ما يكون من ضرورة اللفظ وليس بمنطوق به.

وهو إما أن لا يكون المتكلِّم صادقًا إلا به، كقوله: «لا عَمَلَ إلَّا بنِيَّة» (دُفِعَ عن أُمَّتي الخَطَأُ

<sup>(</sup>١) روضة الناظر وجنة المناظر، لابن قدامة المقدسي (٢/ ١٠٩).

<sup>(</sup>٢) شرح الخبيصي (ص:٥٢).

<sup>(</sup>٣) شرح تنقيح الأصول، للقرافي (ص:٥٥).

<sup>(</sup>٤) أخرجه البخاري بلفظ: (العمل بالنية) كتاب النكاح، باب كثرة النساء، (رقم: ٥٠٧٠)، (٧/٤)

والنِّسيانُ..» أي: إثمه.

أو من حيث يمتنع وجودُ الملفوظ شرعًا بدونه، كقوله تعالى: ﴿فَمَنَ كَانَ مِنكُم مَّرِيضًا أَوِّ عَلَىٰ سَفَرٍ فَعِـدَةٌ مِّنَ أَيَّامٍ أُخَرَّ [البقرة: ١٨٤]، أي: فأَفطَر فعِدَّة.

أو من حيث يمتنع وجودُه عقلًا بدونه، كقوله تعالى: ﴿حُرِّمَتُ عَلَيْكُمُ أَمُّهَ تُكُمُّ [النساء ٢٣]، يتضمَّن إضمارَ الوطء ويقتضيه (١٠).

الجديد النافع للنبيس والتوزيع إما أن لا يكون فابن قدامة و المستعادية والعرف المستعادية والعرف المستعادية والعرف المستعادية و المستعادية المستع

و «اعلم أن دلالة الاقتضاء (٣) لا تكون أبدًا إلا على محذوف دلَّ المقام عليه، وتقديره لا بُدَّ منه؛ لأن الكلام دونه لا يستقيم لتوقُف الصدق أو

<sup>(</sup>١) روضة الناظر وجنة المناظر، لابن قدامة المقدسي (٢/ ١١٠)

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود، كتاب الوصايا، باب ما جاء في الوصية للوراث، رقم: (۲۸۷۲)، والدارقطني، وابن ماجه، كتاب الوصايا، باب لا وصية لوارث، رقم: (۲۷۱۳)، والدارقطني، كتاب الفرائض والسير وغير ذلك، (٤/ ٧٠)، والبيهقي، كتاب الوصايا، باب نسخ الوصية للوالدين والأقربين الوارثين، (٦/ ٤٣٣) رقم: (١٢٥٤١) من طريق سعيد بن أبى سعيد، عن أنس بن مالك.

<sup>(</sup>٣) يعنى دلالة الالتزام، وقد تقدم معنا أن الأصوليين مختلفون بتسميتها.

الصحة عليه السحة عليه السما

ودلالة الالتزام أوسع من دلالة الإشارة، والتمكُّن منها يُورث بابًا واسعًا في الفهم والعلم.

وبعضهم يخص دلالة الاقتضاء باللازم فقط، ويلحق دلالة الإشارة بالمنطوق وهو ضعيف - وقد تقدم.

حولي – شارع المثنب – مجمع البدري – محل رقم ١٤

Mob. +965 67644426



<sup>(</sup>١) مذكرة في أصول الفقه، للشنقيطي (ص: ٢٨٢).



حولى تطبيقات على هاره رالقاعدة م ١٤ Mob. +965 **67644426** 

المبحث الأول: تطبيقات على دلالة المنطوق.

المبحث الثاني: تطبيقات على دلالة المفهوم.

المبحث الثالث: تطبيقات على دلالة الاقتضاء.



Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution

حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965 **67644426** 



# المبحث الأول تطبيقات على دلالة المنطوق

وفيه مطلبان:

### المطلب الأول: أمثلة دلاله المطابقة: . الجديد النافع للنشر والتوزيع

۱- قوله ﷺ : ﴿ النَّبِيِّ أُولَى بِالْمُؤْمِنِينَ مِنْ انْفُسِمِ ﴿ [الأحزاب: ٦]:

«وهذا يَشْمَلُ الرِّجَالُ وَالنَّسَاءَ ضَرُورَةً» " يَعْنِي أَنَّ كَلَمَةَ الْمؤمنين Mob. +965 67644426 تشمل (الرجال والنساء)، وأُخذ ذلك من دلالة المطابقة.

٢ - قوله ق : ﴿ فَمَنْ خَافَ قَلْمَ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ اللَّهِ عَلَيْهُ إِنَّ اللَّهَ عَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ [البقرة: ١٨٢]:

«قال ابنُ عبَّاسٍ، وأبو العاليةِ، ومُجاهِدٌ، والضَّحَّاكُ، والرَّبيعُ بن أنسٍ، والسُّدِّيُّ: الجَنَفُ: الخَطَأُ؛ وهذا يَشمَلُ أنواعَ الخطَأِ كُلَّها، بأن زادَ وارثًا بواسطةٍ أو وسيلةٍ، كما إذا أُوصَى ببَيعِه الشَّيءَ الفُلانيّ مُحاباةً، أو أَوصَى لابنِ ابنتِه لِيَزيدَها، أو نحوَ ذلك مِن الوسائلِ، إمَّا

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي (۱۲/ ۱۲۳).

مُخطِئًا غيرَ عامِدٍ، بل بطَبْعِه وقُوَّةِ شَفَقَتِه مِن غيرِ تَبَصُّرٍ، أو مُتَعَمِّدًا آثمًا في ذلك، فلِلوَصيِّ –والحالةُ هذه –أن يُصلِحَ القضيَّةَ ويَعدِلَ في الوَصيَّةِ على الوَجهِ الشَّرعيِّ»(١).

٣ - قوله ﷺ : ﴿ وَمِنْ ءَايَـٰكِهِ عَلَىٰ ٱلسَّمَوٰتِ وَٱلْأَرْضِ وَمَا بَثَ فِيهِمَا مِن دَابَّةٍ أَ
 وَهُوَ عَلَى جَمْعِهِمْ إِذَا يَشَاءُ قَدِيرٌ ﴾ [الشورى: ٢٩]:

«وهذا يَشمَلُ الملائكُ والجِنَّ والإنسَ وسائِرَ الحَيواناتِ، على الحَيلافِ اللهِ اللهِ اللهُ ال

يعني أن قوله 6 مم 4 بن في فيهم 7 م 5 ما الله كلك كله .

٤ - قولُه على : ﴿ وَلَا يَقُنُلُنَ أَوْلَدُهُنَّ } [الممتحنة: ١٢]:

«وهذا يَشمَلُ قَتلَه بعدَ وُجُوده، كما كان أهلُ الجاهِليَّةِ يَقتُلُون أولادَهم خَشيةَ الإملاقِ، ويَعُمُّ قَتلَه وهو جَنينٌ، كما قد يَفعَلُه بعضُ الجهلةِ مِن النِّساء، تَطرَحُ نفسَها لِئلَّا تَحبَلَ إمَّا لغرضٍ فاسدٍ أو ما أشبَهَه»(٣).

فأخذ من قوله: (يقتلن) عموم القتل، حملًا كان أو مولودًا.

<sup>(</sup>١) تفسير ابن كثير (١/ ٤٩٥).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۷/ ۲۰۷).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٨/ ١٠٠).

### المطلب الثاني: أمثلة على دلالة التضمُّن:

١ - قال ﷺ : ﴿إِنَّا عَرَضْهَا ٱلْأَمَانَةَ عَلَى ٱلسَّمَوَتِ وَٱلْأَرْضِ وَٱلْجِبَالِ فَأَبَيْنَ أَن يَحْمِلْهَا وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَحَمَلَهَا ٱلْإِنسَانَ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولَا ﴾ [الأحزاب: ٧٦]:

«قال ابنُ مسعودٍ: هي في أَمانةِ الأموالِ كالوَدائعِ وغيرِها، ورُويَ عنه أَنَّها في كلِّ الفرائضِ، وأشدُّها أَمانةُ: المالِ. وقال أُبَيُّ بنُ كعبٍ: مِن الأَمانةِ أَنِ ائْتُمِنَتِ المرأةُ على فَرْجِها.

الجديد النافع النشر والتوزيم على وقال أبو الدَّرداء بِهِ فُسْلُ الجنابة أَمانَةُ المَانَةُ اللهُ اللهُ اللهُ الم على شيءٍ مِن دِينِه غيرَها وقال النَّ عُمرَ لَوْ الْمُ مِلْ خَلقَ اللَّهُ مِن الإنسانِ فَرْجَه وقال: هذه أمانَ أَمَّ أَمْ تُوْدِعُ كُم الْفَلا تُلْفِلُها إلَّا اللهُ عَن مَفِظتها وقال: هذه أمانَ أَمْ تَوْدِعُ كُم الْفلا تُلْفِلُها إلَّا اللهُ عَن مَفِظتها حَفظتُها مَفلاً اللهُ اللهُللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ

jadeednafi3

فابن مسعود ترضي أخذ من عموم لفظ (الأمانة) أمانة الأموال، لأنها تدلُّ عليه تضمُّنا.

وأبيُّ بن كعب تَطِيُّهُ فَسَّرِهَا بَحَفُظُ الْمَرَأَةُ لَفُرِجِهَا، وأبو الدرداء تَطِيَّهُ بغسل الجنابة.

وكل ذلك من باب دلالة التضمُّن، لأن النصَّ يشمل ذلك كلَّه، ولكنهم ينصُّون على نوع معين لمزيد الاهتمام به، أو لأنه كثُر في

<sup>(</sup>١) فتح القدير، للشوكاني (٤/٧٠٤).

ذلك الوقت الإخلالُ به، أو لاستبعاد البعض دخوله بالآية، أو لبيان الأدنى لمعرفة الأعلى، أو غير ذلك من الأسباب.

٧- قال ﷺ: ﴿ كُلَّا إِنَّ ٱلْإِنسَنَ لَيُطْغَيِّ ﴿ أَن رَّءَاهُ ٱسْتَغْفَى ﴾ [العلق: ٦-٧]: «ومِن الطغيان طغيانُ العلم، فالمرء قد يزداد عنده العلمُ حتى تُكسِبه تلك الزيادة طغيانًا، فيتعدَّى على غيره، ولا يسلك مع الناس سبيل الشرع في العدل في اللفظ؛ لأن من أراد أن يُقيِّم الأقوال فهو قاضٍ، والقاضي يجب عليه الناسيحكم ببالعدل والقاضي أله وي اللهوى »(١).

فأخذ من معاني الطغيان اطغيان العلم فقطي لبُعد ذلك عن بوادر الفهم، وإن كان الطغيان عليه المحكم المحك

"عن ابن جُرَيج، قوله: ﴿ وَٱلَّذِينَ لَا يَشْهَدُونَ ٱلزُّورَ ﴾ قال: الكذب. قال أبو جعفر: وأصل الزُّور تحسينُ الشيء، ووصفه بخلاف صفته، حتى يُخيّل إلى من يسمعه أو يراه أنه خلاف ما هو به، والشرك قد يدخل في ذلك؛ لأنه محسّن لأهله، حتى قد ظنُّوا أنه حتى، وهو باطل، ويدخل فيه الغناء؛ لأنه أيضًا مما يحسّنه ترجيعُ الصوت، حتى باطل، ويدخل فيه الغناء؛ لأنه أيضًا مما يحسّنه ترجيعُ الصوت، حتى

<sup>(</sup>١) ليدبروا آياته (٢/ ٢٧٧).

يستحليَ سامعه سماعه، والكذب أيضًا قد يدخل فيه؛ لتحسين صاحبه إياه، حتى يظنّ صاحبه أنه حقٌّ، فكلُّ ذلك مما يدخل في معنى الزُّور»(١).

فقول ابن جريج كَلِيْكُهُ: (الكذب) ليس مقصوده حصرَ المعنى في ذلك، وإنما لتوضيح دخول الكذب في معنى الزور.

٤ - قال ﷺ : ﴿ وَمِنَ ٱلنَّاسِ مَن لِمُثْلَرِي لَهُوَ ٱلْحَدِيثِ ﴾ [لقمان: ٦]:

عن ابنِ عبَّاس، قال: هو الغِناءُ والإستماعُ له»(٢)، «وقيل: شراء المغنِّيات، وقيل: شراء المغنِّيات، وقيل: الشريطة والنُّه على المغنِّيات، وقيل: الشريطة والبَّاه والبَّاء سبيله»(٣). كلام يَصُدُّ عن آياتِ اللَّه واتبًاع سبيله»(٣).

فَكلام ابن عباك من الله المطابقة. الله الله المطابقة من باب دلالة المطابقة من باب دلالة المطابقة من باب دلالة المطابقة المطابقة

٥- قال ﷺ : ﴿ وَيَزِدُكُمُ قُوَّةً إِلَىٰ قُوتِكُمُ ﴾ [هود: ٥٢]:

"أَخْرِجَ ابنُ أَبِي حَاتِم، وأَبُو الشَّيخ عَنْ عِكْرِمَةَ فِي قُولِه: ﴿ وَيَزِدُكُمُ الْحَرِمَةِ فِي قُولِه: ﴿ وَيَزِدُكُمُ الْوَلِدِ ﴾ (٤).

فأخذ عكرمة من المعنى العام معنى (ولد الولد) تضمُّنًا، مع أن النصَّ

<sup>(</sup>۱) تفسير ابن جرير الطبري (۱۹/۳۱۶).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن جریر (۲۰/ ۱۲۷).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن كثير (٦/ ٣٣١).

<sup>(</sup>٤) تفسير فتح القدير، للشوكاني (٢/٥٠٧).

يشمل ذلك وأكثر منه.

٦- قال ﷺ : ﴿ وَعَلَمَ ءَادَمَ ٱلْأَسْمَآءَ كُلَّهَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَلَى ٱلْمَلَآءِكَةِ فَقَالَ ٱلْبِحُونِي بِأَسْمَآءِ هَلَوُلآء إِن كُنتُمْ صَدِقِينَ ﴾ [البقرة: ٣١]:

«عن ابن عباس: «وعلم آدم الأسماء كلها»، قال: حتى الفَسوة والفُسيَّة»(١).

فابن عباس ذكر (الفسوة) للدلالة أنه علمه حتى ما يُستحى من ذكره، الجديد النافع للنشر والتوزيع و المحديد النافع للنشر والتوزيع و (الفسية) للدلالة أنه علمه التصغير التصغير المختلف المحديد الله علمه ما هو أكثر من ذلك و الهم المثنم - مجمع البدري - محل رقم ١٤

٧- قال ﷺ : ﴿ وَ إِبْرَهِيـَمُ ۖ ٱلَّذِى وَفَى ۗ [النجم: ٣٧].

«عن عِكرِمةَ: ﴿ وَإِبْرَهِيـمَ ٱلَّذِي وَفَيْنَا ۚ قَالُوا: بَلَّغَ هذه الآياتِ: ﴿ أَلَّا نَزِرُ وَ وَزِرَةُ ۗ وِزْرَ أُخْرَىٰ ﴾ [النجم: ٣٨]» (٢).

وهذا من دلالة التضمُّن، وإلا فإبراهيم وفَّى بكل شيء أمره اللَّه على به. الروم: ٣٨]: ﴿ وَءَاتِ ذَا ٱلْقُرُّفِى حَقَّهُم وَٱلْمِسْكِينَ وَٱبْنَ ٱلسَّبِيلِ ﴾ [الروم: ٣٨]: «قال مقاتل: حقُّ القرابة: الصِّلة» (٣٠). مع أن حقَّ القرابة أكثر من ذلك.

<sup>(</sup>۱) تفسیر ابن جریر (۱/ ٤٨٤).

<sup>(</sup>٢) تفسير ابن جرير (٢٢/ ٥٤٣).

<sup>(</sup>٣) البسيط للواحدي (١٨/ ٦٢).

9 - قال على: ﴿ إِنَّ هَاذَا ٱلْقُرُّءَانَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي أَقُومُ ﴾ [الإسراء: ٩]:

«عن قَتادةَ في قولِه: ﴿إِنَّ هَٰذَا ٱلْقُرُءَانَ يَهْدِى لِلَّتِى هِ َ ٱقُوَّمُ ﴾: إنَّ هذا القرآن يدلُّكم على دائكم ودوائكم، فأما داؤكم فالذنوب والخطايا، وأما دواؤكم فالاستغفار»(١).

والقرآن يدلُّ على أكثر من ذلك، ولكنه نصَّ على ما هو المهم له في تلك الحال - حال الموعظة-.

الجديد النافع النشر والتوزيع وغالب كلام السلفساء والمساوع الصحابة مو التابعين وفي النفسير الآيات العامة هو من هذا البواب، شفيذ كرون مثالاً المتوضيح الآية يشمله اللفظ بعمومه، أو يذكرون المؤدك من المؤدل الم

### \* \* \* \* \*

تفسير ابن أبى حاتم (٧/ ٢٣١٩).

# المبحث الثاني دلالة المفهوم

تقدَّم معنا أن دلالة المفهوم تنقسم إلى قسمين: مفهوم موافقة، ومفهوم مخالفة.

## المطلب الأول: أمثلة معهد ما المواقعة المعلب الأول: أمثلة معهد ما المواقعة المعلب الأول: أمثلة معهد المعلن المعل

۱ - قال في : ﴿ يَوْمَ تَرَوْنَهَا تَذَهِلُ كُلُّ مُرْضِعَةٍ عَمَّا أَرْضَعَتْ ﴾ المَّذِي - للدري - للدري عَمَّا أَرْضَعَتْ ﴾ المحج: ٢]: Mob. +965 67644426

ذهول المرضِعة إشارة إلى ذهول هن أولى منها، و"إنما لم يقل jadeednafi3 مرضع؛ لأن المرضعة هي التي في حال الإرضاع مُلقمة ثديَها للصبي، والمرضع التي شأنها أن ترضع وإن لم تباشر الإرضاع في حال وصفها به، فقال: مرضعة؛ ليكون ذلك أعظم في الذهول، إذ تنزع ثديها من فم الصبي حينئذ»(١).

ومن المعلوم أن أشدَّ الناس تعلُّقًا ومحبةً بأحد هي الأمُّ بولدها، وأشدُّ ما تكون تعلُّقًا به في سنِّ الرضاع، وأشدُّ ما تكون تعلُّقًا به في سنِّ

<sup>(</sup>١) التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزيء الكلبي (٢/٢٠٧).

الرضاع في حال إرضاعه، فإن كان هذا حال هذه الأمِّ من شدة الذهول عن رضيعها، فغيرُها من الناس أشدُّ ذُهولاً عن إخوانهم وأصحابهم ومعارفهم.

٣- قال ﷺ : ﴿ وَشَاوِرُهُمْ فِي اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُ اللَّهُ عَمِ ان : ١٥٩] :

«أمر اللَّهُ نبيَّه عَلَّهُ الغايةَ لا يستغني عن الاستعانة في مشكلات الإنسان وإن بلغ عقلُه الغايةَ لا يستغني عن الاستعانة في مشكلات الأمور بآراء الرجال، إذ العقول قد تكون نافذةً في ناحية من الأمر، واقفة عند الظاهر في ناحية أخرى»(١)، فإذا كان النبي على مأمورًا بالشُّوري فمن دونَه من الناس أولى.

<sup>(</sup>١) ليدَّبروا آياته (١/ ٧٠).

٤ - قال ﷺ: ﴿ وَلَا تَنْمَنَّوا مَا فَضَلَ اللَّهُ بِهِ العَضَكُمُ عَلَى بَعْضٍ لِلرِّجَالِ نَصِيبُ مِّمَّا اكْلَسَبُوا وَلِلنِّسَآءِ نَصِيبُ مِّمَّا اكْلَسَبُنَ وَسْعَلُوا اللَّهَ مِن فَضَلِهُ عَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ مِن فَضَلِهُ عَيْ اللَّهُ مِن فَضَلِهُ عَيْ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللللّهُ اللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللللّهُ الللللللللللللللّ

«فإذا كان هذا النهي - بنصِّ القرآن - عن مجرَّد التمنِّي، فكيف بمن يُنكر الفوارق الشرعية بين الرجل والمرأة، وينادي بإلغائها، ويطالب بالمساواة، ويدعو إليها باسم المساواة بين الرجل والمرأة؟»(١).

٥ - قال ع : ﴿ وَلُوْلَا فَضُلُ اللّهِ عَلَيْكَ وَرَجْمَتُهُ مُكَالِيَ مَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءً مَ السّاء: ١١٣]: يُضِلُّوكَ وَمَا يُضُرُّونَكَ مِن شَيْءً ﴿ إِللّهَا أَنفُسَهُمُ وَمَا يَضُرُّونَكَ مِن شَيْءً ﴿ إِللّهَاء: ١١٣]:

«حتى الأنبياء لم يُسلَمُوا مُن مَحَاوِلاَ الإغوادِ والإضلال، فمَن يأمنُ البلاء بعد نبيّنا عليه؟ ومن الذي يَظرُ أَنه بمعزِلٍ عن الفتنة؟! نسأل الله الثبات على الحقّ»(٢).

٦- قال ﷺ : ﴿ وَكُلُّبُهُم بَسِطٌ ذِرَاعَيْهِ بِٱلْوَصِيدِّ ﴾ [الكهف: ١٨]:

«إذا كان بعض الكلاب قد نال هذه الدرجة العُليا بصحبته ومخالطته الصُّلَحاء والأولياء حتى أخبر اللَّه تعالى بذلك في كتابه؛ فما ظنُّك بالمؤمنين المُوحِّدين، المُخالِطين المُحبِّين للأولياء والصالحين؟ بل

(١) حراسة الفضيلة للشيخ بكر بن عبد اللَّه أبو زيد (ص: ٢١).

<sup>(</sup>٢) ليدَّبروا آياته (١/ ٧٧).

في هذا تسليةٌ وأُنسٌ للمقصِّرين، المحبِّين للنبي ﷺ وآله خير آل»(١) وصحمه خبر الأصحاب.

٧- قال ﷺ : ﴿ فَإِنْ أَرَادَا فِصَالًا عَن تَرَاضٍ مِّنْهُمَا وَتَشَاوُرٍ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا ۖ ﴾

«فإذا كان يلزم التشاور والاتِّفاق عن تراض من أجل رضيع في المهد؛ حتى لا يظلم هذا الصبيّ، فكيف يستبدُّ البعض برأيه في شأنَّ أسرة كاملة راشدة، دون مراعاة الأحوال أهله وعشيرته؟ الله الله يستبدُّ مديرٌ بإدارته أو وزير بوزارته أو مسؤول عن رعيَّته من غير استشارة لها أو حتى حوارته أو حتى حوارته أو حتى المثنى عند المثنى المثنى عند المثنى عند المثنى المثنى المثنى عند المثنى المثنى المثنى عند المثنى عند المثنى المثن إشعارها به.

Mob. +965 67644426

٨- قال على : ﴿ فَهِمَا رَحْمَةِ مِّنَ ٱللَّهِ لِنتَ لَهُمٌّ وَلَوْ كُنتَ فَظًّا غَلِيظَ ٱلْقَلْب لَا نَفَضُّوا مِنْ حَوْلِكَ ﴾ [آل عمران: ١٥٩].jadeednati

«هذا رسول الله عِينية، شهد الحقُّ له: لولا تخلُّقه للخلق الجميل لَانفضُّوا عنه، ولم يقنع بالمعجز في تحصيلهم، لا تقنع أنت بالعلوم وتظنَّ أنها كافية في حَوش الناس إلى الدِّين، بل حسِّن ذلك وجلِّله بالأخلاق الجميلة»(٣).

<sup>(</sup>۱) تفسير القرطبي (۱۰/ ۳۷۱–۳۷۲).

<sup>(</sup>٢) لمدَّروا آباته (٢٩/٤).

<sup>(</sup>٣) نقله ابن مفلح في الآداب الشرعية عن ابن عقيل رحمهما اللَّه (٢/ ١١٠).

فلو كان النبي عَلَيْ - وحاشاه - فظًا غليظَ القلب انفضَ الناس من حولِه، فما دونه من الناس أولى أن ينفضَ عنه الجميعُ إذا كان فَظًا.

9- قال ﷺ: ﴿ فَلَا وَرَبِّكَ لَا يُؤْمِنُونَ حَتَّىٰ يُحَكِّمُوكَ فِيمَا شَجَرَ بَيْنَهُمْ ثُمَّ لَا يَجِدُواْ فِي آنفُسِهِمْ حَرَجًا مّمَّا قَضَيْتَ وَيُسَلِّمُواْ تَسَلِيمًا ﴾ النساء: ٦٥]:

«إذا كان توقُف القلب عن الرضابحكم الرسول على يُخرج عن الإيمان، فكيف يصح الإيمان، مع الإيمان، مع الإيمان، مع الإيمان، مع المالية تعالى؟»(١).

١٠ قال الله وَ وَالله وَالله وَ وَالله وَالله وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَالله وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَ وَالله وَالهُ وَالله وَا الله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَالله وَاله

إذا كانت هذه صفة الخدم فكيف صفة المخدومين!

وهو قريب من قول بعض العلماء في حديث: «ولو أَنَّ امرأةً مِن أَهلِ الجَنَّةِ اطَّلَعَتْ إلى أَهلِ الأَرضِ لَأضاءَتْ ما بينَهما ولَمَلَأَته رِيحًا، ولَنَصِيفُها على رَأْسِها خَيرٌ مِن الدُّنيا وما فيها»(٢) إذا كان هذا حال النصيف فكيف بلابسته(٣).

<sup>(</sup>١) الآداب الشرعية، لابن مفلح (٢/ ١٨٥).

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، كتاب الجهاد والسير، باب الحور العين وصفتهن، رقم: (٢٦٤٣).

<sup>(</sup>٣) انظر: التنوير شرح الجامع الصغير للصنعاني (٩/ ٦٤ ).

### المطلب الثاني: أمثلة مفهوم المخالفة:

١ - قال ﷺ : ﴿ وَلَا نَقُرَبُوا النِّرَفَةَ إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةً وَسَاآءَ سَبِيلًا ﴾ [الإسراء: ٣٦] : النهى عن الفاحشة فيه الأمرُ بالعِفَّة .

٢ - قال ﷺ : ﴿ وَاللَّهُ لَا يَهْدِى ٱلْقَوْمَ ٱلظَّالِمِينَ ﴾ [البقرة: ٢٥٨]:

«من أخذ بالعدل كان حَرِيًا بالهداية المفهوم المخالفة في قوله تعالى: ﴿وَاللّهُ لَا يَهُدِى الْقَوْمَ الطَّلِمِينَ ﴿ وَاللّهُ لَا يَهُدِى اللّهُ وَ فَصَاحِبُ الْعَدْلُ حَرِيٌ بأن يهديه اللّه على النسر والتوزيع العديد الحقّ ويتّبع العَدْلُ حَرِيٌ بأن يهديه اللّه على الله المائة الإنكان الله الحقّ ويتّبع الحقّ و الحقّ و الحقّ و العُدل المعالية الله المائة المائ

«قال الإمامُ أبو عبدِ اللَّه الشَّافِعِيُّهُ وَهُ الآيةُ دليلٌ على أنَّ المؤمنِين يَرَونه عزَّ وجلَّ يومَئذٍ. وهذا الذي قاله الإمامُ الشَّافعيُّ، وَخَلَرُللهُ ، في غايةِ الحُسْنِ ، وهو استِدلالٌ بمَفهُوم هذه الآية ، كما دلَّ عليه مَنطُوقُ قوله: ﴿وَجُوهُ يَوْمَإِذِ نَاضِرَةُ ﴿ إِلَى رَبِّهَا نَاظِرَةٌ ﴾ [القيامة: ٢٢-٢٣] (٢٠).

يعني إذا كان الكُفّارُ محجوبين بالسّخط، فمفهوم المخالفة أن المؤمنين يرونه سبحانه بالرضا.

<sup>(</sup>١) تفسير القرآن، للشيخ ابن عثيمين كَظَّلُتُهُ (٣/٢٨٦).

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر، (۸/ ۳۰۱).

٤- عندما يَذكر الفقهاءُ الدليلَ على صلاة الجنازة يستدلُّون له من قول النبيِّ في وفعلِه -وهو دليلٌ ولا شكَّ- ، ولا يَذكُرون الدليلَ من القرآن، مع أن ذلك موجود ولكن بمفهوم المخالفة، وذلك في قوله تعالى: ﴿ وَلا تُصُلِّ عَلَى آَحَدِ مِّنْهُم مَّاتَ أَبدًا وَلا نَقُمُ عَلَى قَبْرِهِ ۚ إِنَّهُم كَفَرُواْ بِاللهِ وَرَسُولِهِ وَمَاتُواْ وَهُمُ فَلسِقُونَ ﴿ التعالَى التعالَى المنافقين، ومفهومه أن الصلاة تُشرع على موتى المؤمنين.

0- قال ﷺ: ﴿إِنَّ اللَّهِ الْمَالِدِينَ الْمُولِ وَصَدُّولُ وَالْتَهِ اللَّهِ وَسَاَقُواْ الرَّسُولَ مِنْ اللَّهِ وَسَاقُواْ الرَّسُولَ مِنْ اللَّهِ عَلَى اللَّهُ اللَّهِ وَسَاقُواْ الرَّسُولَ مِنْ اللَّهُ مَا تَبَيِّنَ لَمُمُ ﴾ [محمد: ٣٤]: معلى المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

«عامٌّ في كلِّ هَكِ **كَاكُ كَاكُ كَاكُ كَاكُ كَاكُ كَاكُ كَالُّ كَاكُ كَانُ وَ الْحَالِ الْحَلَى الْحَالِ الْحَلَى الْحَالِ الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلِي الْحَلَى الْحَلِي الْحَلَى الْحَلَى الْحَلَى الْحَلِي الْمُعَلِّلِ الْحَلِي الْحَلِي الْمَالِ الْحَلِي الْمَلِي الْحَلِي الْمَلِي الْمَلِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَلِي الْمَلِي الْمَلِي الْمَلِي الْمَلِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَلْمِيْعِلَّ الْمَالِي الْمَلْمِيْعِلَّ الْمَالِي الْمَلْمِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَالِي الْمُعَلِي الْمَالِي الْمَالِي الْمَا** 

٦- قال ﷺ : ﴿قَالَ لَا يَنَالُ عَهْدِى ٱلظَّلِلِمِينَ ﴾ [البقرة: ١٢٤]:

«دَلَّ بمفهومه الصحيح على أنَّه يَنالُ عَهدُه مَن ليس بظالِم»(٢).

٧- قال ١٤ : ﴿ وَإِن كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرَةً إِلَىٰ مَيْسَرَةً ﴾ [البقرة: ٢٨٠]: مفهومُه أن لا مُهلة للمَدِين الغنيِّ.

<sup>(</sup>١) تفسير البيضاوي (٥/ ١٩٦).

<sup>(</sup>٢) البحر المحيط، لأبي حيان (١/ ٥٤٨).

٨- قال ﷺ : ﴿إِن جَآءَكُمُ فَاسِقًا بِنَبَالٍ فَتَبَيَّنُواً ﴾ [الحجرات: ٦]:
 مفهومه أن العدل يقبل نَبؤُه بلا تبيَّن.

9- قال ﴿ : ﴿ فَإِن نَنَزَعُنُمُ فِي شَيْءٍ فَرُدُّوهُ إِلَى ٱللَّهِ وَٱلرَّسُولِ ﴾ [النساء: ٥٩]: مفهومه أنهم إن لم يتنازعوا كان اتِّفاقُهم حُجَّة، وهو أحد أدلَّة حُجِّية الاجماع.

«وقد عُلِمَ مِن قولِه تعالى: ﴿ فَإِنْ لَنَزُعُنُمُ أَنَّه عند عدم النِّزاعِ يُعمَلُ المُتَّفَقِ عليه ، وهو الإطباعة عُ الدائم المَتَّفَقِ عليه ، وهو الإطباعة على الله المَتَّفَقِ عليه ، وهو الإطباعة على الله المَتَّفِقُ الْمُتَّفِقُ الْمُتَّفِقُ الْمُتَّفِقُ اللهُ الله

١٠ - قال تعالى - ﴿ إِنَّمَا اللَّهُ وَمِنُونَ الْحَوْلَةُ مِنَا اللَّهُ وَالَّقُوا اللَّهَ اللَّهَ اللَّهُ اللَّهَ اللَّهُ الْمُعَالِمُ الللَّهُ اللَّهُ اللللَّالِمُ اللللْمُولِمُ الللللْمُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ الللل

«دلَّ ذلك على أن عدم القيام عبم القيام المؤمنين، من أعظم حواجبِ الرحمة»(٢).

وكل الآيات التي فيها أن اللَّه تعالى يحبُّ كذا أو لا يحبُّ كذا، فإنها تدلُّ على ضِدِّها

مثل: ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الظَّالِمِينَ ﴾ [آل عمران: ٥٧] فهو يحبُّ العادلين.

<sup>(</sup>١) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين بن محمد المختار الشنقيطي (١) . (٢٤٥/١).

<sup>(</sup>۲) تفسير السعدي (ص: ۸۰۰).

١١- ﴿ وَاللَّهُ لَا يُحِبُّ الْفَسَادَ ﴾ [البقرة: ٢٠٥] فهو يحبُّ الصَّلاح. ١٢- ﴿ إِلَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعُتَدِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٠]، فهو يحبُّ الذين لا يعتدون.

١٣ - ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ لَا يُحِبُّ ٱلْخَابِينَ ﴿ [الأنفال: ٥٥] ، فهو يحبُّ أهل الأمانة. ومثل:

١٤ - ﴿ فَإِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ [آل عمران: ٧٦] فهو لا يحبُّ العاصين. المُتَّالِينَ اللهُ يُحِبُّ ٱلْمُتَّقِينَ ﴿ وَاللهُ عَلَيْكُ اللهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُ اللّهُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُ عَلَيْكُمْ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ

مِّرْضُوصٌ ﴾ [الصفحوله] - شارع العثنى - عجمع البدري - عحل رقم ١٤

Mob. +965 67644426 [البقرة: ٢٢٢]. ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلتَّوَّبِينَ وَيُحِبُّ ٱلْمُطَّهِّرِينَ ﴿ [البقرة: ٢٢٢].

إلى آخر تلك الأمثلة. jadeednafi3

\* \* \* \* \*

# المبحث الثالث دلالة الاقتضاء

تقدَّم تعريف دلالة الاقتضاء، وأنها تنقسم إلى قسمين: إشارة، والتزام، وسأذكر الأمثلة على كل نوع.

#### الجديــد النافـع للنشر والتوزيــع

المطلب الأول: أمثلة دلالة الإشارة:

١- أخرج الإهام مشلم (الشعن كعب النواع جُرةًا، اقال؟ دخل المسجد Mob. +965, 67644426 وعبد الرّحمن ابن أم الحكم يخطب قاعدًا، فقال: «انظرُوا إلى هذا الخبيث يخطب قاعدًا، وقاله المُحْتَمَالِي: ﴿وَإِذَا رَأُواْ يَجِكَرَةً أَوْ لَمُوا الخبيثِ يَخطُبُ قاعدًا، وقاله المُحْتَمَالِي: ﴿وَإِذَا رَأُواْ يَجِكَرَةً أَوْ لَمُوا الخبيثِ يَخطُبُ قاعدًا، وقاله المُحْتَمَالِي: ﴿وَإِذَا رَأُواْ يَجِكَرَةً أَوْ لَمُوا الخبيثِ يَخطُبُ قاعدًا» [الجمعة: ١١]».

فاستفاد رَعْلِيُّه من قوله تعالى: ﴿قَايِمًا ﴾ مشروعيَّةَ الخطبة قائمًا.

<sup>(</sup>١) في كتاب الجمعة، باب في قوله تعالى: ﴿ وَإِذَا رَأَوَاْ يَجَنَرَةً أَوْ لَهُوَّا ٱنفَضُّوٓا إِلَيْهَا وَتَرَكُّوكَ قَايِماً ﴾، رقم: (٨٦٤).

٣- فيه الإشارة إلى أن الحجَّ موجودٌ في شرع من قبلنا.

٤- قوله تعالى: ﴿أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًا يَرْتَعُ وَيَلْعَبُ وَإِنَّا لَهُم لَكَفِظُونَ﴾ [يوسف: ١٢]:

فيه دليل على أهمّية اللعب للطّفل، فقد كانت حُجَّةً كافية لإقناع يعقوب عَلَيْهِ.

٥- قوله تعالى: ﴿ قَالَ يَبْنَؤُمَّ لَا تَأْخُذُ بِلِحَيْتِي وَلَا بِرَأْسِيٌّ ﴾ [طه: ٩٤]:

دليلٌ على أن اللِّعليق مَعْنَ عَمُعَنَ الأَنْبِيَاء المَّانِ الأَضواء البيان: «هذه الآيةُ الكريمةُ بِضَيمِيمةِ آيةِ الأَنْعِامِ» (١) اللَّيةُ الكريمةُ بِضَيمِيمةِ آيةِ الأَنْعِامِ» اللَّية وعلم حَلْقِها» (٢). اللِّحيةِ، فهي دليلُ قُر آنَيُّ على إعفاءِ اللِّحية وعلم حَلْقِها» (٢).

7- قوله تعالى: ﴿ لِيُعَذِّبَ اللَّهُ ٱلْكَثَّفِقِينَ وَالْمُنَفِقَتِ وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُشْرِكِينِ وَالْمُؤْمِنَاتِ وَكَانَ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ [الأحزاب: ٧٣]:

«ذِكْرُ النِّساء في الآيةِ إشارةً إلى أنَّ لَهُنَّ شأنًا كان في حَوادثِ غزوةِ الخَندقِ مِن إعانةٍ لرجالِهِنَّ على كَيْدِ المُسلِمِينَ، وبعكسِ ذلك حالُ نساءِ المُسلِمِينَ» (٣).

<sup>(</sup>١) يشير إلى قوله تعالى: ﴿ أُوْلَتِكَ ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللَّهُ فَيِهُدَنَهُمُ ٱقْتَدِهُ ۚ قُل لَآ أَسْتَلُكُمُ عَلَيْهِ اللهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهَ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهُ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَالْهِ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَاهِ عَلَى عَ

<sup>(</sup>٢) أضواء البيان، للشنقيطي، (١/ ٩٢).

<sup>(</sup>٣) التحرير والتنوير لابن عاشور (٢٢/ ١٣٢).

٧- قوله تعالى: ﴿ وَشَجَرَةً تَخُرُجُ مِن طُورِ سَيْنَآءَ تَنَابُتُ بِٱلدُّهُنِ وَصِبْغِ لِللَّا كِلِينَ ﴾ [المؤمنون: ٢٠]:

«في الآية إشارةٌ إلى أن شجر الزيتون أوَّلَ ما وُجد على الأرض وُجد بطُور سَيناء، ثم تناقَلَه الناس من إقليم إلى آخر، فقوله: ﴿وَشَجَرَةً تَخُرُجُ مِن طُورِ سَيْنَاءَ ﴾ إعلامٌ بأول منبَت لها ﴿ ﴾ .

٨- قوله تعالى: ﴿لَا تُحْرِجُوهُنَّ مِنْ بِيُوتِهِنَّ ﴾ [الطلاق: ١]:

الجديد النافع النشر والتوزيع قرار المرأة ببيتها، «أضاف البيت إلى المواقة والكلما أن فيه الألم المورة البيت، واتّخاذ فقيه أهمّية إعطائها من الصّلاحية وفي تدبير أمورة البيت، واتّخاذ القرارات فيه في أثاثٍ ومطبح وركية 6 وهذا وكي العدل، إذ هو المتناسب مع الأمر بقرارها في الليق، حتى في حال طلاقها طلاقًا وجعيًّا» (٢) في المتناسب مع الأمر بقرارها في الليق، حتى في حال طلاقها طلاقًا رجعيًّا» (٢).

٩ وفي قصص الأنبياء من ذلك الشيء الكثير، فنستطيع أن نعرف من خلال سورة يوسف مثلاً:

- نوع الملابس التي كانت تُلبَس في ذلك الزمن ﴿ وَقَدَّتُ قَمِيصَهُ ﴾ [يوسف: ٢٥].

<sup>(</sup>١) أيسر التفاسير، للشيخ أبي بكر الجزائري (٣/ ٥١١).

<sup>(</sup>۲) ليدَّبروا آياته (۲۵۱).

- واستعمالهم للدَّراهم: ﴿ وَشَرَوْهُ بِثَمَنِ بَغْسِ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةِ ﴾ [يوسف: ٢٠].
  - والسِّكِّين: ﴿ وَءَالَتُ كُلَّ وَحِدَةٍ مِّنْهُنَّ سِكِّينًا ﴾ [يوسف: ٣١].
  - والسُّجون: ﴿ فَلَبِثَ فِي ٱلسِّجْنِ بِضْعَ سِنِينَ ﴾ [يوسف: ٤٢].
- ١٠ عدم اكتشاف الورَقِ في زمن موسى على الله الوصايا بالألواح: ﴿ وَٱللَّهِ اللَّهُ ال

وغير ذلك مموييطينا رصورة مكاملة عن بحياتهم الاجتماعية والاقتصادية والسياسية والعسكرية وغيرها 676444 فغيرها بالسياسية والعسكرية وغيرها بالمالية والمالية والعسكرية وغيرها بالمالية والعسكرية وغيرها بالمالية والمالية والعسكرية وغيرها بالمالية والعسكرية وغيرها بالمالية وغيرها بالمالية والمالية والمالية

# المطلب الثاني: أمثلة دلالة الالترام jadeed na المطلب

ا قال تعالى: ﴿ هَلْ أَنَاكَ حَدِيثُ ضَيْفِ إِبْرَهِيمَ ٱلْمُكْرَمِينَ ﴿ إِنْ دَخَلُواْ عَلَيْهِ فَقَالُواْ سَلَما قَالَ سَلَمُ قَوْمٌ مُّ مُّنكُرُونَ ﴿ إِنَى أَهْلِهِ عَنَالَهِ عَنَالَهُ عَالَمَ بِعِجْلِ سَمِينِ ﴿ إِنَى فَقَرَبَهُ وَ اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ عَلِيهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ مَا اللّهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ وَاللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلِيهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِعَلَا عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَي

قال الإمام ابن القيِّم كَاللَّهُ: «فعَهدي بك إذا قرأتَ هذه الآية، وتطلَّعت إلى معناها وتدبَّرتَها فإنما تطَّلع منها على أن الملائكة أتوا

إبراهيم في صورة الأضياف يأكلون ويشربون، وبشَّروه بغلام عليم، وإنما امرأتُه عجبت من ذلك، فأخبرتها الملائكةُ أن اللَّه قال ذلك، ولم يتجاوز تدبُّرك غير ذلك.

فاسمع الآن بعض ما في هذه الآيات من أنواع الأسرار؛ وكم قد تضمّنت من الثناء على إبراهيم، وكيف جمعت الضيافة وحقوقها(۱)، وما تضمّنت من الردِّ على أهل الباطل من الفلاسفة والمعطّلة، وكيف تضمّنت عَلَمًا عظيمًا من أله الباطل من الفلاسفة والمعطّلة، وكيف تضمّنت عَلَمًا عظيمًا من العلم والحكمة، وكيف أشارت إلى دليل الكمال التي ردِّها إلى العلم والحكمة، وكيف أشارت إلى دليل إمكان المعاد بألطف إشارة وأوضحها ثم أفصَرَة وقوعه، وكيف تضمّنت الإخبار عن عدل الربوانتقامِه من الأمم المكذّبة، وتضمّنت ذكر الإسلام والإيمان، والفرق بينهما، وتضمّنت بقاء آيات الربّ الدالَّة على توحيده، وصدقِ رُسُله، وعلى اليوم الآخر، وتضمّنت أنه لا ينتفع بهذا كلّه إلا من في قلبه خوفٌ من عذاب الآخرة، وهم المؤمنون بها، وأما من لا يخاف الآخرة ولا يُؤمن بها

<sup>(</sup>۱) مثل رده السلام بأبلغ منهم، وأكرامه من لا يعرف، وتقريب الطعام للضيف وليس الضيف للطعام، وجواز الأسراف للضيف حيث قرب لهم عجلا وهم ثلاثة فقط، وجودة الاعداد فهو عجيل سمين حنيذ، وراغ تدل على السرعة والخفاء..إلخ تلك الآداب.

فلا ينتفع بتلك الآيات، فاسمع الآن بعض تفاصيل هذه الجملة: . . . »(١) إلى آخر ما قال كَلَيْلُهُ، وغالبها استنبطها من دلالة التلازم أو الإشارة.

وفيه أيضًا دليلٌ على أن الأنبياء لا يعلمون الغيب، فلو كان إبراهيم على يعلم الغيب، لَعَرف أنهم ملائكة لا يأكلون.

7- قوله تعالى: ﴿ وَقَالَتِ امْرَأْتُ فِرَوْكَ قُرْتُ عَيْنِ لِي وَلَكَ ﴾ [القصص: ٩]: العديد النافع النشر والتوران صحّح نسبتها إليه، استُدلَّ بها على صِحَة التكحة الكفار القران القران صحّح نسبتها إليه، وصحَّة النسبة فرعٌ عن صحّة العقد، قال في محاسن التأويل: «استدلَّ بقوله تعالى: ﴿ اَمْرَأْتَ وَعُونَ ﴾ على حَواز المتدامة الرجل الصالِح نكاح امرأته قوله: ﴿ فَخَانَتَاهُمَا ﴾ على جواز استدامة الرجل الصالِح نكاح امرأته الفاسقة العاصية، وعلى أن استبقاءها بدون مُفارقة لا يُعدُّ من قِلَة التورُّع، وهو جَلِيّ، ويستدلُّ بذلك أيضًا على أن نكاح المشركات التورُّع، وهو جَلِيّ، ويستدلُّ بذلك أيضًا على أن نكاح المشركات كان جائزًا في شرع مَن قبلنا، وقد حَظَره الإسلام أشدَّ الحَظْر، كما مرَّ في آيات عديدة. . »(٢).

<sup>(</sup>١) الرسالة التبوكية، لابن القيم (ص: ٦٤، ٦٤).

<sup>(</sup>٢) محاسن التأويل للقاسمي (٩/ ٢٨٢).

٣- تأمَّل قولَ يوسف عَلَيَّا : ﴿ وَقَدْ أَحْسَنَ بِنَ إِذْ أَخْرَجَنِي مِنَ ٱلسِّجْنِ ﴾ [يوسف: ١٠٠]:

«فلم يذكر خُروجَه من الجُبِّ - مع أن النعمة فيه أعظم - لوَجهَين: أحدهما: لئلَّا يستحييَ إخوته، والكريم يُغضي عن اللَّوم، ولا سيما في وقت الصَّفاء. والثاني: لأن السِّجل كان باختياره، فكان الخروجُ منه أعظم بخلاف الجُبِّ»(١).

الحديد النام عملات والتعرف النام عملات والتعرف التعرف الت

«فيه الحفاظ على مشاعر 1 الآخري وعدم جرجه الفإنه ما قال: بعدما ظلَمَني إخوتي، وبعدما ألقَوْلي في الجُبِّ؛ بل أضاف ذلك إلى الشيطان، وهذا من مكارم الأخلاق، وتلك أخلاق الأنبياء (٢٠).

وكل هذا استدلالٌ باللازم، فيلزم من عدم ذكره ظلمَ إخوته ونسبته الشرَّ كلَّه للشيطان كمالُ أخلاقه وجمالها.

٥ - قوله ﷺ : ﴿ وَالْنَا غَدَآ وَنَا ﴾ [الكهف: ٦٢]:

البرهان في علوم القرآن، للزركشي (٣/ ٦٦-٦٧).

<sup>(</sup>٢) ليدَّبروا آياته، حصاد سبع سنوات من التدبُّر، إعداد اللجنة العلمية في مركز التدبُّر (ص: ٢٩٩) .

«فيه دليلٌ على اتِّخاذ الزاد في الأسفار، وهو ردُّ على الجَهلة الأغمار، الذين يقتحمون الصَّحاري والقفار، زعمًا منهم أن ذلك هو التوكُّل على اللَّه الواحد القهَّار، هذا موسى نبيُّ اللَّه وكليمه من أهل الأرض قد اتَّخذ الزاد مع معرفته بربِّه، وتوكُّلِه على ربِّ العباد»(١).

٦- في قوله تعالى في ختام أبة الوضوء: ﴿مَا يُرِيدُ ٱللَّهُ لِيَجْعَلَ
 عَلَيْكُمُ مِّنْ حَرَجٍ وَلَكِن يُرِيدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴿ [المائدة: ٦]:

«دلالة على أنه يُعفين عنن العام على النه يُعفين عنن المعارة المنافع للنه والتوزيم التحرير منه من مُبطلات الوضوء، وموانع كمال الطهارة » (٢)

دلَّت الآية أن الواجب تعليقُ أحكام العبادات وغيرها بالشُّهور والسنين التي تَعرِفُها العربُ، دون شُهور العجم والروم، وإن لم تزد على اثني عشرَ شهرًا، لقوله: ﴿مِنْهَا آرَبَعَكُ حُرُمُ ﴾، وهي خاصَّة بشهور العرب (٣).

<sup>(</sup>١) تفسير القرطبي (١١/ ١٣).

<sup>(</sup>۲) ليدَّبروا آياته (۲/ ٦٣).

<sup>(</sup>٣) تفسير القرطبي (٨/ ١٣٣).

٨- قــولــه ﷺ : ﴿ وَمَا أَرْسَلْنَا مِن رَّسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ قَوْمِهِ عَلَيْكَ بَيِنَ 
 لَمُمُّمُ ﴾ [إبراهيم: ٤] :

يَلزَمُ من هذه الآية أن «تعلُّم اللغة التي يُدعَى بها إلى الإسلام فرضُ كفاية، كما أن الدعوة إلى الإسلام فرضُ كفاية»(١).

٩ قـولـه ﷺ : ﴿ وَهُزِّى إِلَيْكِ إِجِلْعِ ٱلنَّخْلَةِ شَنَقِطَ عَلَيْكِ رُطَبًا جَنِيًّا ﴾
 [مریم: ۲۵]:

الجديد النافع للنشر والتوزيع القرآن إشارة إلى «يَحتَفل النَّصارى وبميلاد علم المسيح في الشَّناء وفي القرآن إشارة إلى خَطَئِهم في هذو اللّه وقي التوقيت التاميل قوله ويعالى: وَهُوْزَى إلَيْكِ بِعِذْع النَّخَلَةِ تُسَاقِطُ عَلَيْكِ وَطَبَّهُ لَجَنِيًا ﴿ المَّنْ اللّهُ اللّه الله المسيح في الشِّتاء؟ (٢) .

فيلزم من كون التمر أصبح رطبا أن عيسى عَلَيْكُ وُلد في الصيف؛ إذ التمر لا يكون كذلك إلا في الصيف.

<sup>(</sup>۱) ليدَّر وا آياته (۱۰۱/۲).

<sup>(</sup>٢) ليدَّبروا آياته (٢/ ١٢٥).

# مثال تطبيقي للدلالات السِّتَّة على آية واحدة:

- وأختم بمثال تطبيقيً على آية واحدة نأخذ منها الدلالات السّتة: قوله تعالى: ﴿ إِنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ [البقرة: ١٩٥]:

#### ١ - دلالة المطابقة:

الإحسان يَشمَل الإحسان في العبادة، والإحسان إلى الخلق، في جميع صُورِه (١)، فكلُّ إحسان في التعامل مع الخالق أو التعامل مع الخالق أو التعامل مع المخلوق يَدخُل في التعامل هـ المخلوق يَدخُل في التعامل هـ المخلوق يَدخُل في المنافع النافع النافع النافع المخلوق المخلوق المنافع المنا

### ٢- دلالة التضمُّن:

«عن أبي إسحاقَ، في قولِه: ﴿ وَأَحْسِنُو ۖ أَنَّ ٱللَّهَ يُحِبُّ ٱلْمُحْسِنِينَ ﴾ قال: في أَداءِ الفَرائضِ، وفي حديثِ ابنِ يَمانٍ: في الصَّلُواتِ الخمسِ »(٣).

ولو رأيتَ رجلًا يتصدَّق على فقير صحَّ لك الاستدلال بهذه الآية، لتضمُّنها هذا المعنى.

<sup>(</sup>۱) انظر تفسير ابن جرير (۳/ ٥٩٥).

<sup>(</sup>۲) تفسير ابن أبي حاتم (۱/ ۳۳۳).

<sup>(</sup>٣) تفسير ابن أبي حاتم (١/ ٣٣٣).

### ٣- دلالة مفهوم الموافقة:

إذا كان الله يحبُّ المحسنين فحبُّه للأنبياء والرسل والصدِّيقين والملائكة أولى، وإذا كان اللَّه ١١٤ يحبهم، فحريُّ بنا أن نُحبُّهم.

### ٤- دلالة مفهوم المخالفة:

مفهوم الآية أنه الله الله المُعَمِّرين في طاعته، ولا يُحبُّ المُسِيئين لخَلْقه .

#### الجديـد النافـع للنشر والتوزيــع

م- دلالة الإشارة المالية الإشارة الإشارة المالية الإشارة المالية الإشارة المالية الما

فيه إثباتُ صفة المعطبَّة علَّه على مواشعال البقوله بحر المُحُمِّلِينَ ﴿ إِلَى سبب Mob. +965 67644426 هذا الحُبِّ، وهو إحسانهم.

## jadeednafi3

٦- دلالة اللازم:

يَلزمُ من هذه الآية أن اللَّه تعالى يرى ويعلمُ حالَ الناس، فيعرف المُحسِن من المُقصِّر.

ولازمُ المحبة التوفيقُ والحفظ والجزاء الحسن في الدنيا والآخرة، فهو ﷺ لا يَخذُلُ من أحبَّه،

والوَصفُ بالإحسان يلزمُ منه أن هؤلاء الصالحين بذلوا جُهدًا كبيرًا وعملًا دَؤُوبًا حتى وصلوا لهذه المنزلة العظيمة.

ويَلزمُ منه أن الناس مُتفاوتون في الإيمان.

ويَلزم من تفاوتهم في الإيمان أن الإيمان يزيدُ ويَنقُص. ويَلزم منه أن حُبَّ المُحسِنين من الإيمان؛ لأنه حُبُّ ما يُحبُّه اللَّه في ويَلزم منه أن مَن أبغض ما يُحبُّه اللَّه في فإيمانُه مدخولٌ. وغير ذلك من الفوائد الكثيرة التي تركتُها طلبًا للاختصار. والحمد للَّه رب العالمين.

الجديــد النافــع للنشر والتوزيــع

Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution

حولي - شارع المثنى - مجمع البدري - محل رقم ١٤

Mob. +965 67644426



#### الخاتمة

وفي ختام هذا البحث هذه أهمَّ النتائج:

- ١- دلالاتُ الألفاظ من أهمِّ المباحث التي تحتاج إلى اعتناء طلبة العلم.
- ٢- من فوائد دلالات الألفاظ أنها تضبط فوضى الاستدلالات والجُرأة على النصوص.
   النصوص.
- ٤ اختلافُ العلماء في تقسيم دلالت الألفاظ الوضعية اختلاف كبير، يصلُ حَدَّ التَّضادُ.
- ٥- الراجح في تقسيم دلالات الألفاظ الوطعية أنها تنقسم إلى: منطوق،
   ومفهوم، واقتضاء.
- ٦- كلُّ دلالة من هذه الدلالات الثلاث تنقسم إلى قسمين، فينتظم عدد دلالات الألفاظ إلى سِتِّ دلالات.

### وأما التوصيات فهي:

- ٢- ومن التوصيات إدخالُ هذه القاعدة في مناهج الدراسة في الجامعات
   لأهميتها.

٣- مزيد التأليف والكتابة حول هذه القاعدة، وتقريبُها للناس.

والحمد للّه على التمام، وصلى اللّه وسلم على قُدوتنا وإمامنا خير إمام، وآله وصحبه الكرام، والتابعين لهم بإحسان إلى يوم القيام.



حولي – شارع المثنب – مجمع البدري – محل رقم ١٤

Mob. +965 67644426



#### قائمة المصادر

- ١) القرآن الكريم.
- ٢) الإبهاج في شرح المنهاج لتقي الدين على بن عبد الكافي السبكي وولده تاج
   الدين عبد الوهاب، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤١٦هـ ١٩٩٥م.
- ٣) الإتقان في علوم القرآن، لجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد أبو الفضل
   إبراهيم، الهيئة المصرية العامة المعالمة المعالمة المعامة المعالمة المعارفة الم
- ٤) إحكام الفصول في أحكام الأصول، لأبي الوليد الباجي، حققه عبد المجيد حوايد الباجي، حققه عبد المجيد عوايد الباحي، عوايد المعالم المعال
- ٥) الإحكام في أصول الأحكام، لأبي علي بن أبي علي الآمدي، تحقيق: عبد الرزاق عفيفي، المكتب الإسلامي ويهوية.
- 7) الآداب الشرعية والمنح المرعية، للإمام أبي عبد الله محمد بن مفلح المقدسي، تحقيق: شعيب الأرنؤوط وعمر القيام، مؤسسة الرسالة، بيروت، ١٤١٧هـ ١٩٩٦م.
- ٧) أصول الفقه الذي لا يَسَع الفقيه جهله، لعياض بن نامي بن عوض السلمي، دار
   التدمرية، الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م.
  - ٨) أصول الفقه لابن مفلح، مكتبة العبيكان، الرياض، ط١، ١٤٢٠ه،
- ٩) أضواء البيان في إيضاح القرآن بالقرآن، لمحمد الأمين بن محمد المختار الجكني الشنقيطي، دار الفكر للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، الطبعة: ١٤١٥هـ ١٩٩٥م.

- 1) الأغاني، لأبي الفرج الأصفهاني، تحقيق: سمير جابر، دار الفكر، بيروت، الطبعة الثانية.
- 11) أفعالُ الرسُول على ودلالتُها على الأحكام الشَّرعيّة، للشيخ عمر الأشقر، مؤسسة الرسالة للطباعة والنشر والتوزيع، بيروت لبنان، الطبعة: السادسة، ١٤٢٤ هـ ٢٠٠٣ م.
- ۱۲) أيسر التفاسير، للشيخ أبي بكر حابر بن موسى الجزائري، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، الطبعة الخامسة، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.
- ۱۳) البحر المحيط، الأبي حيان مخمل بن نيوسيف الأنواسي، دار الكتب العلمية، Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٢ هـ ٢٠٠١ م، تحقيق: الشيخ عادل أحمد عبد الموجودو والشيئز علي تنمحمه جمع ظردي عدل رقم ١٤
- 1٤) البرهان في أصول الفقه، لعبد الملك بروج الله الله الكويني، تحقيق صلاح عويضة، دار الكتب العلمية، بيروج الطبعة الأولى، ١٤١٨ه.
- ١٥) البرهان في علوم القرآن، لمحمد بن بهأدر الزركشي، تحقيق: محمد أبو الفضل إبراهيم، دار المعرفة، بيروت، ١٣٩١ه.
- 17) التفسير البسيط للواحدي ، عمادة البحث العلمي ، جامعة الإمام محمد ابن سعود، ط١، ١٤٣٠ه.
- ۱۷) بيان المختصر شرح مختصر ابن الحاجب، لمحمود بن عبد الرحمن الأصفهاني تحقيق: محمد مظهر بقا، دار المدني، السعودية، الطبعة: الأولى، ١٤٠٦هـ ١٩٨٦م.
- ۱۸) التحبير شرح التحرير في أصول الفقه، لعلاء الدين المرادي، تحقيق د عبد الرحمن الجبرين، مكتبة الرشد، الرياض، ط۱، ۱٤۲۱ه.

- ۱۹) التحرير والتنوير، لمحمد الطاهر بن عاشور، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٤م.
- ٢٠) التسهيل لعلوم التنزيل لابن جزيّ الكلبي، شركة دار الأرقم، بيروت، ط١،
   ١٤١٦هـ.
- ٢١) التعريفات لعلي بن محمد بن علي الجرجاني، تحقيق: إبراهيم الأبياري، دار الكتاب العربي بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٠٥هـ.
- ٢٢) تفسير ابن أبي حاتم، تحقيق أسعد الطيب، مكتبة نزار الباز، المملكة العربية السعودية، ط٣،١٩٤٤ (هانات عينشر والتوزيع
  - Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution . النيضاوي، دار الفكر، بيروت
- ٢٤) تفسير القرآن العظيم شار تفلليونا ابن كثيره الأجيء الفداء إستماعيال بن عمر بن كثير القرشي الدمشقي 4 كفيل من من من من القرشي الدمشقي 4 كفيل من من من من من الطبعة : الثانية ، ١٤٢٠ه من ١٩٩٩م.
- ٢٥) تفسير القرآن (الفاتحة والبقرة) الشيخ ابن عثيمين كَخْلَسُهُ، دار ابن الجوزي، المملكة العربية السعودية، ط١، ١٤٣٢هـ.
- ٢٦) تفسير مقاتل بن سليمان، الأزدي، دار الكتب العلمية، بيروت، ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م، الطبعة: الأولى.
- ٢٧) التنوير شرح الجامع الصغير للصنعاني، تحقيق محمد إسحاق إبراهيم، مكتبة دار السلام، الرياض، ط١٤٣٢هـ.
- (٢٨) تيسير الكريم الرحمن في تفسير كلام المنان = تفسير السعدي، لعبد الرحمن ابن ناصر السعدي، تحقيق عبد الرحمن بن معلا اللويحق، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.

- ٢٩) جامع البيان في تأويل القرآن = تفسير الطبري، لمحمد بن جرير الطبري،
   تحقيق: أحمد محمد شاكر، مؤسسة الرسالة، الطبعة: الأولى، ١٤٢٠ه ٢٠٠٠م.
- •٣) الجامع لأحكام القرآن = تفسير القرطبي لمحمد بن أحمد القرطبي، تحقيق: أحمد البردوني وإبراهيم اطفيش، دار الكتب المصرية، القاهرة، الطبعة الثانية، ١٣٨٤ ١٩٦٤م.
- ٣١) الجامع لمسائل أصول الفقه وتطبيقاتها على المذهب الراجح، للشيخ عبد الكريم النملة، مكتبة الرشدة الرياض، الطبعة الأولى، ١٤٢٠ه.
- Al-Jadeed Al-Nafi3 for Publication & Distribution الفضيلة للشيخ بكر بن عبد الله أبو زيد، دار العاصمة للنشر والتوزيع، الرياض شالطلعة المعاصمة البلاي حدل رقم ما
- ٣٣) دلالات الألفاظ عند شيخ الإسلام ابن تيمية ، الله آل مغيرة ، دار كنوز أشبيليا ، السعودية ، ط١ ، ١٠ ٢٠ ﴿
- ٣٤) الرسالة التبوكية، لابن القيم، محمد بن أبي بكر، طبعة المدني، المؤسسة السعودية بمصر، القاهرة.
- ٣٥) روضة الناظر وجنة المُناظر في أصول الفقه، لابن قدامة المقدسي، مؤسسة الريان للطباعة، الطبعة الثانية، ١٤٢٣هـ.
- ٣٦) سنن ابن ماجه، لمحمد بن يزيد القزويني، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي، دار الفكر، بيروت.
  - ٣٧) سنن أبي داود، لسليمان بن الأشعث، دار الكتاب العربي، بيروت.
- ٣٨) سنن البيهقي = السنن الكبرى، لأحمد بن الحسين البيهقي، تحقيق: محمد عبد القادر عطا، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الثالثة: ١٤٢٤هـ ٢٠٠٣م.

- ٣٩) سنن الترمذي = الجامع الصحيح، لمحمد بن عيسى الترمذي، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرين، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٤٠) سنن الدارقطني، علي بن عمر الدارقطني، تحقيق: السيد عبد الله هاشم يماني المدنى، دار المعرفة، بيروت، ١٣٨٦ه.
- ا ٤) سنن النسائي = المجتبى من السنن، لأحمد بن شعيب النسائي، تحقيق: عبد الفتاح أبو غدة، مكتب المطبوعات الإسلامية، حلب، الطبعة الثانية، 18٠٦هـ ١٩٨٦م.
- 27) شرح الكوكب الساطيع ، الجلال الدين السيوطي، تحقيق محمد إبراهيم AI-Jadeed AI-Nafi3 for Publication & Distribution الحفناوي، مكتبة الإيمان، ۲۰۰۰م.
- 27) شرح الكوكب المنيش المتقي الدين محملا بن أحمد الفتو علي المعروف بابن النجار، تحقيق المحمد الزكيري وزود كالمحمد الطبعة: النجار، تحقيق العبيكان، الطبعة: الثانية، ١٤١٨هـ ١٩٩٧م.
- ٤٤) شرح تنقيح الفصول، لشهاب الدين القراقي، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، شركة الطباعة الفنية المتحدة، ١٣٩٣ هـ -١٩٧٣م.
- ٤٥) شرح مختصر الروضة، لسليمان بن عبد القوي الطوفي الصرصري، تحقيق: د. عبداللَّه التركي، مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٠٧هـ.
- ٤٦) صحيح البخاري = الجامع الصحيح المختصر، للإمام محمد بن إسماعيل البخاري الجعفي، تحقيق: د. مصطفى ديب البغا، دار ابن كثير، اليمامة، بيروت، الطبعة الثالثة، ١٤٠٧هـ ١٩٨٧م.
- ٤٧) صحيح مسلم، تحقيق فؤاد عبدالباقي، دار إحياء التراث العربي، بيروت.
- ٤٨) الطراز لأسرار البلاغة وعلوم حقائق الإعجاز، ليحيى بن حمزة الطالبي،

- (ت: ٧٤٥هـ)، المكتبة العصرية، بيروت، ط١، ١٤٢٣هـ.
- ٤٩) عدة الصابرين وذخيرة الشاكرين، لابن القيم، تحقيق: زكريا علي يوسف، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٥) الفتاوى الكبرى، لشيخ الإسلام ابن تيمية، تحقيق: حسنين محمد مخلوف، دار المعرفة بيروت، الطبعة الأولى، ١٣٨٦ه.
- ٥١) فتح القدير الجامع بين فنّي الرواية والدراية من علم التفسير، للقاضي محمد بن علي الشوكاني، دار الرفاء للطباعة والنشر، مصر، المنصورة، الطبعة الثالثة، ١٤٢٦ هـ النافع للنشر والتوزيع
- ۵۲) قواعد التدبُّر الأمثل، عبد الرحمن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق، طاء، دمشق، عبد الرحمن حبنكة الميداني، دار القلم، دمشق، طاء، ۱۲هـ ۱۹۸۰ هلي شارع المثنه مجمع البدري محل رقم ۱۶
- ٥٣) كشًاف اصطلاحات الفنون والعلوم 5 لمكمله براعلي ابن القاضي محمد حامد بن محمّد صابر الفاروقي الحنفي التهانوي (المتوفى: بعد ١١٥٨هـ) تقديم وإشراف ومراجعة: وأعرفي العلجم، تحقيق: د. علي دحروج، نقل النص الفارسي إلى العربية: د. عبد الله الخالدي، الترجمة الأجنبية: د. جورج زيناني، مكتبة لبنان ناشرون بيروت، الطبعة: الأولى 1997م.
- ٥٤) كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، لعلاء الدين البخاري الحنفي (ت: ٧٣٠هـ)، دار الكتاب الإسلامي.
- ٥٥) الكوكب المنير، لابن النجار، تحقيق محمد الزحيلي، مكتبة العبيكان، ط٢، ١٩٩٧م.
- ٥٦) لسان العرب، لمحمد بن مكرم بن منظور الأفريقي المصري، دار صادر بيروت، الطبعة الأولى.

- ٥٧) ليدَّبروا آيته، حصاد سبع سنوات من التدبُّر، إعداد اللجنة العلمية في مركز تدبُّر، دار الصميعي، الرياض، ط١، ١٤٣٦هـ.
- ٥٨) مجموع الفتاوى، لشيخ الإسلام أحمد بن عبد الحليم بن تيمية، تحقيق: أنور الباز وعامر الجزار، دار الوفاء، الطبعة: الثالثة، ١٤٢٦هـ ٢٠٠٥م.
  - ٥٩) محاسن التأويل للقاسمي، دار الكتب العلمية، بيروت، ط١، ١٤١٨هـ.
- 7٠) المحصول في أصول الفقه، للقاضي أبي بكر بن العربي المالكي، تحقيق حسين البدري، دار البيارق، الأردن، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ-١٩٩٩م.
- (٦١) المحصول في على الأصوال المحمول في على الأصوال المحمول المحمول في على الأصوال المحمول الم
- ٦٢) مختار الصحاح، لمحمد بن أبي بكر بن عبد القادر الرازي، تحقيق: محود خاطر، مكتبة لبنان ناشرون − بيروت، طبعة جديدة، ١٤١٥ − ١٩٩٥م.
  - ٦٣) مذكرة أصول الفقه، للشنقيطي، المكتبة السلفية، المدنية المنورة.
- ٦٤) مرتقى الوصول إلى علم الأصول، لمحمد بن عاصم الغرناطي، (ت: ٨٢٩هـ).
- مسند الإمام أحمد بن حنبل، تحقيق الشيخ شعيب الأرنؤوط وآخرين،
   مؤسسة الرسالة، الطبعة الأولى، ١٤٢١هـ ٢٠٠١م.
- 77) مذكرة أصول الفقه، للشنقيطي، مكتبة العلوم والحكم، المدينة المنورة، ط٥، ٢٠٠١م.
- ٦٧) المصباح المنير في غريب الشرح الكبير للرافعي، لأحمد بن محمد ابن علي المقري الفيومي، المكتبة العلمية بيروت.

- ٦٨) معالم أصول الفقه عند أهل السنة والجماعة، د. محمد الجيزاني ، دار ابن الجوزى، ط٥، ١٤٢٧ه.
- 79) معجم مقاييس اللغة، لأحمد بن فارس بن زكريا، تحقيق عبدالسلام هارون، دار الفكر، الطبعة ١٣٩٩هـ ١٩٧٩م.
  - ٧٠) معيار العلم في المنطق، للغزالي، دار المعارف، مصر، ١٩٦١م.
- ٧١) مفتاح دار السعادة ومنشور ولاية العلم والإرادة، لابن القيم، محمد بن أبي بكر أيوب الزرعي، دار الكتب العلمية، بيروت.
- ٧٢) مفهوم التدبُّر في ضوع القرآن والسنة وأقوال النيلف وأحوالهم، الملتقى العلمي الأول لتدبُّر القرآن الكريم، ١٤٢٩هـ. محمد عبد اللَّه الربيعة.
- ٧٣) المهذب في حيلم أطنوال الفقه المقارض الاحجد الكرليم المنهذ، مكتبة الرشد، المهذب في حيلم أطنوال الفقه المقارض الاحجد الكرليم المنافق الرسان ، ط 1426 م 6764 الرياض ، ط 1426 م
- ٧٤) نهاية السول شرح منهاج الأصول، تعبد الرحيم بن الحسن الإسنوي، دار الكتب العلمية، بيروت، الطبعة الأولى، ١٤٢٠هـ.
- ٧٥) الواضح في أصول الفقه، لمحمد حسين عبداللَّه، دار البيارق، ط١، ١٤١٢هـ.

### فهرس المحتويات

| ٧   | * المقدمة                                                                                         |
|-----|---------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10  | * التمهيد                                                                                         |
| ۱۷  | - المطلب الأول: تعريف <mark>الدلال</mark> ة                                                       |
| ۱۷  | الدلالة لغة                                                                                       |
| ۱۸  | الدلالة اصطلاحات النافع للنشر والتوزيع                                                            |
| ۲.  | AI-Jadeed AI-Nafi3 for Publication & Distribution<br>– المطلب الثاني: تعريف دلالة الألفاظ الوضعية |
| ۲.  | الأول وباعتبان ولالقاللفظ على الشيمولي أص عدمين ١٥٠٠٠٠٠٠٠                                         |
| ۲.  | الثاني: واعتبار قبوله للتصديق والتكليب                                                            |
| ۲۱  | الثالث: باعتبار طلب الفعل أو الترك                                                                |
| ۲۱  | الرابع: باعتبار دلالته على المعقيقة ja والسعيقة                                                   |
| 77  | الخامس: باعتبار وضوح دلالته على المقصود                                                           |
| ۲۳  | السادس: باعتبار الوضع                                                                             |
| 3 7 | خلاف العلماء في دلالات الألفاظ الوضعية                                                            |
| 4   | – المطلب الثالث: تعريف تدبُّر القرآن                                                              |
| 4   | التدبُّر في اللغة                                                                                 |
| ۳.  | التدبُّر في اصطلاح المفسِّرين                                                                     |
| ٣٥  | الفصل الأول (نظري): قاعدة دلالة الألفاظ الوضعية                                                   |
| ٣٧  | - المبحث الأول: دلالة المنطوق                                                                     |
| ٣٨  | المطلب الأول: دلالة المطابقة                                                                      |
| ٣٩  | المطلب الثاني: دلالة التضمُّن                                                                     |

| ٤٠ | - المبحث الثاني: دلالة المفهوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|----|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ٤٠ | تعريف دلّالة المفهوم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| ٤١ | المطلب الأول: مفهوم الموافقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| ٤٢ | المطلب الثاني: مفهوم مخالفة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٠ | <ul> <li>المبحث الثالث: دلالة الأقتضاء</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥١ | المطلب الأول: دلالة الإشارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ٥٢ | المطلب الثاني: دلالة الالترام ( كارانساني)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ٥٥ | <ul> <li>الفصل الثاني (تطبيقي): تطبيقات على هذه القاعدة</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٧ | - المبحث الأولاً! تطبيقات على عالاله المنطوق ونيج                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٥٧ | المطلب الأول: أمثلة دلالة المطابقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٥٩ | المطلحه اللثاني شار أمثلة ثعلى - ولالتعالتلضيُّون - قدل رقم. ١٤                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| ٦٤ | - المبحث الث <b>اري 2 أكالة المهوم 65 . 66</b> 5+                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٦٤ | المطلب الأول: أمثلة مفهوم الموافقة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| ٦٩ | المطلب الثاني: أمثلة هَنْهُوم الله على الله الثاني المثلة المناه الثاني المناه |
| ٧٣ | <ul> <li>المبحث الثالث: دلالة الاقتضاء</li> </ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٣ | المطلب الأول: أمثلة دلالة الإشارة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| ٧٦ | المطلب الثاني: أمثلة دلالة الالتزام                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |
| ۸۲ | مثال تطبيقي لُلدلالات السِّتَّة على أَية واحدة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| ۸٥ | – الخاتمة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| ۸٧ | – قائمة المصادر                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 90 | - فهرس المحتويات                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
|    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |

تم الصف والإخراج بهؤسسة الجديد النافح هاتف: ١٠٤٤،٠٥٤